UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
UNIVERSIDADE FEDERAL DO RIO GRANDE DO NORTE
CENTRO DE CIENCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES
PROGRAMA INTEGRADO DE DOUTORADO EM FILOSOFIA
UFPB-UFPE-UFRN

JADISMAR DE LIMA FIGUEIREDO

Percepcéo, alucinagéo, sonho diurno, esperanca e utopia: aproximagdes entre Merleau-Ponty e

Ernst Bloch

JOAOQ PESSOA
2021



JADISMAR DE LIMA FIGUEIREDO

Percepcéo, alucinagdo, sonho diurno, esperanca e utopia: aproximacdes entre Merleau-Ponty e

Ernst Bloch

Tese apresentada ao Programa Integrado de Pos-
graduacdo em Filosofia, UFPB-UFPE-UFRN, como
pré-requisito para conclusdo do Doutorado em

Filosofia.

Linha de Pesquisa: Metafisica

Orientador: Prof. Dr. Iraquitan de Oliveira Caminha

JOAO PESSOA
2021



Catalogag¢ao na publicacgdo
Secdo de Catalogagdo e Classificacao

F475p Figueiredo, Jadismar de Lima.
Percepcgdo, alucinag¢do, sonho diurno, esperanca e utopia
aproximag¢des entre Merleau-Ponty e Ernst Bloch /
Jadismar de Lima Figueiredo. - Jodo Pessoa, 2021.
262 f.

Orientag¢do: Iraguitam de Oliveira Caminha.
Tese (Doutorado) - UFPB/CCHLA.

1. Metafisica. 2. Percepg¢do. 3. Alucinacdo. 4. Sonho
diurno. 5. Utopia. I. Caminha, Iraquitam de Oliveira.
II. Titulo.

UFPB/BC CDU 11(043)

Elaborado por Larissa Silva Oliveira de Mesquita - CRB-15/746




UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARATBA
CENTRO DE CIENCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES
PROGRAMA INTEGRADO DE DOUTORADO EM FILOSOFIA EM FILOSOFIA
(UFPB-UFPE-UFRN)

ATA DA SESSAO PUBLICA DE DEFESA DE TESE PARA OBTENCAO DO GRAU DE DOUTOR EM
FILOSOFIA DO(A) CANDIDATO(A) JADISMAR DE LIMA FIGUEIREDO

Aos treze dias do més de julho de dois mil e vinte e um, as 14:00h, por videoconferéncia
(https://meet.google.com/vuc-ojem-eji) conforme Portaria 90 e 120/GR/Reitoria/UFPB; Comunicado
02/2020/PRPG/UFPB e Portaria 36/CAPES, reuniram-se os membros da Comissdao Examinadora
constituida para examinar a Tese de Doutorado do(a) doutorando(a) JADISMAR DE LIMA
FIGUEIREDO, candidato(a) ao grau de Doutor(a) em Filosofia. A Banca foi constituida pelos
professores: Dr. Iraquitan de Olvieira Caminha (Presidente/UFPB), Dr. Betto Leite da Silva
(Examinador Interno/UFPB), Dr. Gilfranco Lucena dos Santos (Examinador Externo/UFPB), Dr. José
Roberto Gomes (Examinador Extemo/UFAM) e Dr®. Terezinha Petricia da Nébrega (Membro
Externo/UFRN). Dando inicio a sess&o, o Professor Dr. Iraquitan de Olvieira Caminha, na qualidade
de Presidente da Banca Examinadora e orientador do doutorando, fez a apresentacdo dos demais
membros e, em seguida, passou a palavra ao(a) doutorando(a) Jadismar de Lima Figueiredo para
que fizesse oralmente a exposicdo de sua Tese, intitulada: “PERCEPGAO, ALUCINAGAO, SONHO
DIURNO, ESPERANCA E UTOPIA: APROXIMACOES ENTRE MERLEAU-PONTY E ERNEST
BLOCH”. Apés a exposicéo do(a) candidato(a), o(a) mesmo(a) foi sucessivamente arguido(a) por cada
um dos membros da Banca. Terminadas as arguicdes, a Banca retirou-se para deliberar acerca da
Tese apresentada. Apdés um breve intervalo, o Presidente, Prof. Dr. IRAQUITAN DE OLVIEIRA
CAMINHA, comunicou que, de comum acordo com os demais membros da banca, proclamou
APROVADA a Tese PERCEPGCAO, ALUCINAGAO, SONHO DIURNO, ESPERANGCA E UTOPIA:
APROXIMACOES ENTRE MERLEAU-PONTY E ERNEST BLOCH, tendo declarado que seu(a)
autor(a) Jadismar de Lima Figueiredo faz jus ao grau de Doutor em Filosofia, devendo a Universidade
Federal da Paraiba, de acordo com Regimento Geral da Pés-Graduacé&o, pronunciar-se no sentido da
expedicdo do Diploma de Doutor em Filosofia. Nada mais havendo a tratar, foi encerrada a Sesséo de
Defesa, e eu, Anderson D’Arc Ferreira, Coordenador Local do PIDFIL lavrei a presente Ata, que sera
assinada por mim e pelos demais membros da Banca. Jo&o Pessoa, 13 de julho de 2021.

/;é;;—/b‘//ic%’ =

ANDERSON D’ARC FERREIRA
COORDENADOR LOCAL DO PIDFIL

‘\//‘A ,,_,:/\T) N7 s

PROF. DR. IRAQUITAN DE OLVIEIRA CAMINHA
PRESIDENTE/UFPB

PROF. Dg Bé é% é DA SILVA

MEMBRO INTERNO/UFPB

P S LS

PROF. GILFRANCO LUICENA DOS SANTOS
MEMBRO EXTERNO/UFPB

PROF. JO% GOMES
MEMBR! XTERNO/UFAM

SH . -
PROF2. TEREZINHA PETRUCIA DA NOBREGA
MEMBRO EXTERNO/UFRN



Percepcdo, alucinagdo, sonho diurno, esperanca e utopia: aproximacdes entre Merleau-Ponty e
Ernst Bloch

Tese apresentada ao Programa Integrado de Poés-
graduacdo em Filosofia, UFPB-UFPE-UFRN, como
pré-requisito para conclusdo do Doutorado em

Filosofia.

Linha de Pesquisa: Metafisica

Orientador: Prof. Dr. Iraquitan de Oliveira Caminha

Aprovada em: 13 de Julho de 2021

Prof. Dr. Iraquitan de Oliveira Caminha
Universidade Federal da Paraiba -UFPB

Prof. Dr. Gilfranco Lucena dos Santos
Universidade Federal da Paraiba -UFPB

Prof. Dr. Betto Leite da Silva
Universidade Federal da Paraiba -UFPB

Prof. Dr. José Roberto Gomes
Universidade Federal do Amazonas — UFAM

Prof. Dra. Terezinha Petrucia da Nobrega
Universidade Federal do Rio Grande do Norte — UFRN

JOAO PESSOA
2021



AGRADECIMENTO

Como cristdo, que sou, agradeco a Deus, pois me senti
fortalecido e protegido em tantas noites que perdi 0 sono
preocupado com o contetudo que faltava estudar, ou com o
contetdo que ndo consegui assimilar. Tantos dias, finais de
semana inteiros, feriados, que tive de escolher entre um
descanso, em estar com a familia, com os amigos ou estudar.
Pensar no amanhd, fez-me ser mais forte!

Ao meu orientador Professor Doutor Iraquitan de Oliveira
Caminha, que desde o mestrado abracou essa causa, ajudando-
me, ensinando-me, orientando-me e sempre me mostrando
solucBes quando ja acreditava ndo ser capaz de encontrar. O
senhor, professor, ndo foi apenas profissional, foi amigo,
parceiro dessa caminhada que tanto me ajudou, em alguns
momentos, sem nem saber que me ajudava. Ao senhor, meu
muito obrigado por essa jornada.

Agradeco a minha familia, meu maior apoio e porto seguro que
de longe me enviaram, tantas vezes, boas energias e incentivo. Na
certeza de enfrentar com maestria os desafios encontrados pela
frente, agradeco, sobretudo, ao meu pai Eduardo e a minha mae
Amalia que, de longe, me incentivaram e torceram para que
concluisse este trabalho com esmero. Amo muito vocés!

Aos meus colegas e amigos, por todo carinho, apoio e ajuda que,
tantas vezes, estiveram por perto, apoiando, incentivando e me
ajudando. Gostaria de destacar Zélia Gusmao que esteve comigo
desde a selecéo em Recife, grande apoiadora e incentivadora
desse curso. A Adriano Fabido que, por diversas vezes, ouviu
minhas lastimas quando estava estressado, cansado e ansioso, foi
também grande incentivador deste trabalho. A Antunes
Ferreira, que foi meu orientador na graduacao e tornou-se um
dos meus melhores amigos, sempre acreditando no meu
potencial e me incentivando. VVocés sdo pessoas incriveis que
levarei para o resto da vida. Meu muito obrigado!



Dedicatoria

Quero dedicar esse trabalho aos meus pais Eduardo e
Amalia por terem me dado a vida e serem meu maior
incentivo. Este trabalho é para vocés.



Sonhar é criar utopias dentro de si.

Levo o mundo comigo...



SUMARIO

T T [N or- T OSSPSR 11
1 CAPITULO | - PERCEP(}AO E ALUCINAQAO EM MERLEAU-PONTY .....ccooveevienee 22
1.1 Analise sobre a FENOMENOIOQIA..........ccueiieiieiieciece e 22

1.2 A eXPErENCIA PEICEPLIVA .....ccvveiiiiieie ettt nne s 24

1.3 0 Campo FENOMENAL .........ooiiiiiiiie e 32

R @ O o] oo TSR OTRRPRRPI 34

1.5 Corpo Préprio: espacialidade e motricidade...........ccocvvveveeiienieseeie e 38

1.6 MUNCO PEICEDIAOD ... .coviiiiiiiieiiee ettt nae s 45

O I 1 | SRRSO USRS 47

1.8 O ESPAGO ....teeiiiieiiteete ettt 51

1.8.1 ESPAGO & POSIGAD ......cuveeiiiiiiiesiieieeie et 53

1.8.2 ESPACO € SHTUAGAD ......c.eeiveerierieiieeiieeiesieesieestesee et sre e sre e snaenne s 56

1.9 A Percepc¢éo na grandeza e formas apare€ntes.........cocevvereeeeseereereeseesesseeseeseens 64

N N N [0 Tod | - Vo T ISP 71

2 CAPITULO 11 - O PRINCIPIO ESPERANCA COMO UM HORIZONTE DE

POSSIBILIDADES PARA AVIDA EM ERNST BLOCH ..o 86
2.1 Principais tipos de pulsdes em Ernst BIOCh ...........cccooviieiiiie e 90
2.2 Afetos plenificados e afetos eXPECTANTES ........cccoveveririririeee e 94
2.3 Diferenca entre Sonhos Noturnos € SOnhos diurnos ..........cccccveveveeveeieceese e 97
2.4 O ainda-ndo-consciente como nova classe de consciéncia e como classe de
(010 ST L= g Tod - W (o 1N T 1Yo SO PRTSTPR 104
2.5 A Funcdo utopica da atividade consciente do ainda ndo consciente .................... 107
2.6 Os Estratos da Categoria possibilidade............cccccvvieiiiieiiesieese e 117
2.7 O instante obscuro e a abertura para a adeqUAaGE0 ...........cueveeerrerererereseeeeeenes 121
2.8 O encanto formado pelo SONh0 DIUMMO ........ccccviiiiieiecccee e 124

2.9 Sobre imagens do desejo N0 eSPEIN0 ........cveieeiiiiii 126



3 CAPITULO Il - IDEIAS DE UM MUNDO MELHOR E AS IMAGENS DO DESEJO DO

INSTANTE PLENIFICADO EM ERNST BLOCH ....ccoccviiiiiieeeecee e 132
3.1 Ideias de um muNdo MEINOT.........cociiiiiiiiie s 132

3.1.1 A luta por um mundo melhor e as utopias SOCIAIS...........ccccererirerininnnes 133

3.1.2 Utopias iINAIVIAUAIS. ......cceeiveeieiieiie et sttt nne s 140

3.1.3 A Utopia e os principais movimentos historicos e sociais............c......... 144

3.1.4 A Utopia presente no pensamento dos fildsofos classicos....................... 153

3.2 Imagens do desejo de um instante plenificado ...........cccocveevieiicic e 156

3.2.1 UtOPIa € TrANSGIESSAO ....veveviieeiieiiesiesiesie sttt sttt 160

3.2.2 Utopia presente nos grandes lideres religiosos.........ccccccvveveieeiecieiiennnnn 170

3.2.3 A Utopia como exterritorialidade...........cccooevieeieeriesiienieie e 174

4 CAPITULO IV - A ALUCINACAO PRESENTE EM CASOS CLINICOS E A UTOPIA

COMO CONSTRUGCAQ DE MUNDOS .....cooeiereierieieseiseessesiess s sestssessesssss s sensssensans 181
4.1 Desordenamento psiquico em um paciente diagnosticado com esquizofrenia..... 182
4.2 Alucinagdes como sintomas objetivos e subjetivos N0 SUJeIt0 ..........cccveevereennens 186
4.3 A loucura como realidade aUIENTICA...........cccoververiiiie e 195
4.4 A experiéncia do outrem e 0 SUJEITO SEXUAAO ........ccvevververierierieieieneerie e 205
4.5 Utopia e alucinagcdo como construcao de MundoS.........cccvevveeeeiverieseesieeriesieineas 212

4.6 A Hermenéutica como sistema de interpretacdo das alucinacdes e das utopias... 222

B CONCLUSAOD ..o oot e e e et e et et et e et e e e et e e e s e e e et e e et e e st e e s et e e enareeas 231

B REFERENCIAS ......oooviieeeceeteee ettt s st 253



RESUMO

O presente trabalho visa o estudo do tema da alucinacdo e da Utopia. Tem como
principal objetivo analisar os conceitos de alucinacdo e percepcdo em Merleau-Ponty e o
principio esperanca e sonho diurno em Ernst Bloch para conceber a experiéncia alucinatoria e
utopica como efetiva em um horizonte de esperanca para a vida humana. A hipotese
condutora da pesquisa se consolida na questdo de que mesmo que em Merleau-Ponty
percepcao e alucinagdo sejam experiéncias diferentes, ambas sdéo modos de ligar o sujeito ao
mundo através da experiéncia perceptiva. Nesse sentido, € possivel pensar certa continuidade
entre percepcdo e alucinacdo a medida que ambas preservam a condicdo inicial e permanente
do homem, que € estar ligado ao mundo pelo corpo préprio. Em Ernst Bloch, o sonho diurno
se abre como um horizonte de esperanca para que, no futuro, se concretize. Dessa forma,
impulsionados pela esperanga, sonhos e desejos podem ser frutos de uma utopia, a qual se
mostra como uma construcdo de sonhos aproximando-se da percepcdo e da alucinacgéo,
mantendo o fortalecimento da discussdo. Também ha uma continuidade com o principio
esperanca em Bloch, pois ambas se deparam com um problema de prospeccéo seja do passado
para 0 presente, seja do presente para o futuro. A alucinagdo, portanto, estd relacionada a
percepcao, a esperanca e ao sonho diurno, por isso, essa tese defende que a experiéncia
alucinatoria é efetiva e na utopia ha tracos de alucinacdo, criando um horizonte de
possibilidades para sua realizagcdo, motivadas pela intencionalidade e pela esperanca.

Palavras-Chaves: percepcao; alucinagdo; sonho diurno; esperanca; intencionalidade; utopia.



ABSTRACT

The present work aims to study the theme of hallucination and Utopia. Its main
objective is to analyze the concepts of hallucination and perception in Merleau-Ponty and the
principle of hope and daydream in Ernst Bloch to conceive the hallucinatory and utopian
experience as effective in a horizon of hope for human life. The conducting hypothesis of the
research is consolidated in the question that even though in Merleau-Ponty perception and
hallucination are different experiences, both are ways of connecting the subject to the world
through perceptual experience In this sense, it is possible to think a certain continuity between
perception and hallucination in insofar as both preserve the initial and permanent condition of
man, which is to be connected to the world by his own body. In Ernst Bloch, the daytime
dream opens up as a horizon of hope for the future to come true. Thus, driven by hope,
dreams and desires can be the result of a utopia, which is shown as a construction of dreams
approaching perception and hallucination, maintaining the strengthening of the discussion.
There is also a continuity with the hope principle in Bloch, as both face a prospecting
problem, whether from the past to the present, or from the present to the future. Hallucination,
therefore, is related to perception, hope and daytime dream, therefore, this thesis defends that
the hallucinatory experience is effective and in utopia there are hallucination traces, creating a
horizon of possibilities for its realization, motivated by intentionality and hope.

Keywords: perception; hallucination; day dream; hope; intentionalit; utopia.



11

Introducéo

Esta tese se constitui, de modo sumario, numa aproximacao entre as filosofias de
Maurice Merleau-Ponty, francés, fenomendlogo, que viveu entre 0s anos de 1908 a 1961,
debrucando-se sobre o estudo do corpo préprio, o qual o entendia, ndo como um objeto, mas
como uma experiéncia vivida e Ernst Bloch, alemdo, marxista, que viveu entre os anos de
1885 a 1977, contribuiu para a filosofia com sua reflexdes sobre utopia. Assim, os principais
conceitos aqui analisados versam sobre percepcdo, alucinagdo, sonho diurno, esperanga e
utopia.

Os dois filosofos, mesmo pertencendo a escolas diferentes, se comunicam,
sobretudo, no que se refere a alucinacdo em Merleau-Ponty e utopia em Ernst Bloch. Pensar
uma aproximacao entre eles, ndo é dizer que discutiram questGes andlogas, mas que 0s
conceitos propostos mantém caracteristicas que objetivam a percep¢do do sujeito, seja pela
alucinacdo, seja pela utopia. A alucinagdo como um instante presente mantendo viva sua
capacidade perceptiva, mesmo que, por hora, desordenada e a utopia como um instante futuro
que se constroi a partir do sonho diurno, o que, metaforicamente, pode apresentar tracos de
alucinacéo.

As reflexdes filosoficas presente neste trabalho tém como principal objetivo analisar
0s conceitos de alucinacdo e percepcdo em Merleau-Ponty e sonho diurno, principio
esperanca e utopia em Ernst Bloch, para conceber, que ha uma aproximacdo entre o
pensamento dos fildsofos acima citados no que tange aos conceitos de percepcdo - sonho
diurno, intencionalidade - esperanca e sobre a alucinacdo - utopia.

O presente trabalho foi construido utilizando uma metodologia de cunho,
bibliogréafico, apropriando-se do método hermenéutico- fenomenoldgico, em que foi possivel
analisar o estudo de casos de patologia, e os diversos contextos culturais e histéricos sobre
utopias para chegar ao objetivo final.

Influenciado pela fenomenologia de Husserl, tem-se o primeiro autor, sobre o qual
esta pesquisa se debruca, Maurice Merleau-Ponty, que analisa a questdo corporal, tendo como
ponto de partida o estudo da percepcdo. Merleau-Ponty procurou carnalizar a consciéncia
intencional de seu mestre, afirmando que o “corpo proprio” ndo € uma coisa, um objeto fisico,
geografico, mas uma condicdo de experiéncia que, diferente de objetos que ocupam lugar no
espaco, habita um lugar em que ele mesmo dispde da experiéncia do mundo, enfatizando uma

abertura de percepcdes sobre os fendmenos.



12

Merleau-Ponty constréi sua filosofia e concebe a questdo corporal como diferente do
corpo apresentado pela fisiologia e da geografia. A fisiologia apresenta uma estrutura como
um amontoado de dérgdos interligados entre si, através de veias e artérias, compondo, deste
modo, o corpo fisico. A geografia expde que 0s objetos estdo dispersos em um espacgo
qualquer. No entanto, o fil6sofo francés vai defender que o corpo proprio esté vivo, habita seu
espaco e tem consciéncia de sua propria existéncia.

Enquanto corpo proprio, 0 sujeito é capaz de perceber o mundo em que habita em
perspectivas. Tem a capacidade de aproximar-se dos fendmenos, através do movimento
chamado motricidade, atividade essa que ocorre porque o sujeito que percebe, intenciona e
percebe 0 mundo em perspectivas, aproximando-os de si, mesmo sem locomover-se
fisicamente.

A partir da percepcdo Merleau-pontiana, aparece o conceito de alucinagdo, em que o
autor de a Fenomenologia da Percepc¢do (1945/2011) entende como sendo um conjunto de
experiéncias vividas, sejam elas préaticas ou tedricas, que sdo revividas em um instante futuro,
produzindo o que ele chama de alucinagdo. Essas, por sua vez, podem ser entendidas a partir
de duas vertentes. A primeira vertente, que € provocada por fatores internos e psicologicos, é
apresentada em sujeitos acometidos de doencas, como € o caso da esquizofrenia. Na segunda
vertente, as alucinagdes podem ocorrer influenciadas por fatores externos impulsionados pelas
drogas, fortes medicamentos, bebidas alcodlicas, excesso de cansaco, dentre outros.

Nessas situacdes, 0 sujeito que alucina acredita ver coisas, seres ou até mesmo um
mundo paralelo, que um sujeito, fazendo uso da percep¢do normal, ndo consegue perceber.
Ocorre que essas percepc¢des do alucinado ndo fogem de uma experiéncia ja vivida por ele.
Acontece que, por estarem em um estado de alucinacdo, essas representaces se manifestam
de forma desestruturada e desordenada. Aquele que alucina ndo diz perceber um ser que seja
desconhecido para todos, mas ha a construcdo como que de uma montagem de seres ou
coisas, devido ao desordenamento de suas capacidades mentais.

O sujeito acometido por uma patologia, quando alucina, vive a experiéncia de antes,
porém, ocorre um desordenamento na forma de organizacdo de seus pensamentos. E como
uma montagem de recortes que se vai dando forma a realidades criadas pelo sujeito a partir de
uma intencionalidade propria. No sujeito que alucina pelas influéncias externas, ha uma
percepcdo visual vivida. Essa experiéncia ndo deixa de ser um ato perceptivo, mesmo que

apresente tracos de alucinagdo. A experiéncia da alucina¢do ndo é uma recordacdo de fatos



13

passados, mas a composi¢do de um mundo ficticio a partir desses fatos. Apesar de ndo ser
uma percep¢do, propriamente dita, conduz o sujeito ao mundo.

A alucinacdo, a principio, se apresenta como algo ficticio e criado pelo sujeito e, de
modo geral, aponta para um conhecimento que foge do real. No entanto, Merleau-Ponty
destaca um ponto forte nesta discussdo. Tal ponto compreende que o sujeito se depara com
um mundo simbdlico, mas este se projeta como algo intencional a partir das experiéncias
vividas quando falamos da relacdo entre alucinacdo e percepcao.

A respeito de sua importancia dada a questbes sociais e politicas, Merleau-Ponty
escreve e publica ensaios marxistas, como Humanismo e Terror — defesa do comunismo
soviético. Mais tarde publica também “As aventuras da dialética” — nesse ele muda sua
posicdo, 0 marxismo n&o é sua Gltima palavra na historia, mas uma metodologia heuristica* .
A esse respeito é possivel notar que ha uma proximidade entre a filosofia merleau-pontiana e
0 marxismo que se aproximam em suas discussdes filosoficas.

Nesse interim, temos, de um lado, a fenomenologia e, de outro, 0 marxismo. A
Fenomenologia entendida como aquilo que se mostra, é o estudo das esséncias que se destaca
pela forma descritiva dos fendmenos?, os quais devem ser analisados em sua esséncia. Em
contrapartida, o marxismo, como doutrina que se baseia em questdes politicas, sociais,
sobretudo no periodo da modernidade, os quais Ernst Bloch cita por diversas vezes em sua
obra O Principio Esperanca (1954-1959/2005-2006)

O segundo autor sobre o qual esta pesquisa se debruca é o filésofo alemédo Ernst
Bloch, influenciado pelo marxismo, que se torna conhecido pelos seus textos sobre utopia.
Além da filosofia, interessou-se por outros temas, como: misticismo judaico-cristdo e pela
musica, sobretudo, Beethoven. Outros assuntos de interesse de Bloch foram a fisica e a
psicologia, os quais estdo presentes em sua obra O Principio Esperanca.

Alguns temas, além dos ja citados, comp6em as bases da filosofia de Bloch, como a
literatura, como o exemplo de Dom Quixote, pinturas com Leonardo Da Vinci, arquitetura, as
igrejas barrocas, as pinturas existentes na Capela Sistina, além dos sonhos, morte e da
religido. Esses temas sdo colocados em discussao na filosofia de Ernst Bloch, como conteddos

utopicos que referenciam a abertura feita pelo autor para que fiqgue demonstrada a importancia

'S&o formas mentais utilizadas para encontrar respostas corretas e pertinentes, é possivel dizer também que é
uma forma de invencdo artistica, que tem como objetivo a descoberta de fatos.

2 Fendmeno é uma expressdo muito utilizada por Merleau-Ponty para se referir as coisas. A Fenomenologia
descreve os fendmenos, ou seja, objetos, seres.



14

de refletir sobre a concretizagédo do sonho diurno a partir da utopia. Toda essa abrangéncia
contribui para tornar sua obra diversificada dos temas do marxismo ocidental.

O filésofo da utopia entende que o ser humano tem a capacidade de sonhar acordado
e, por isso, representa seus desejos para frente, como forma de buscar sua realiza¢do. O sonho
acordado ou sonho diurno se mantém vivo e é ativado pela consciéncia, de modo que o
homem luta para conquista-lo. Tais sonhos, trata-se de sonhos materiais, morais, profissionais
em que o ser humano constréi a partir daquilo que ele tanto almeja.

Diferentemente dos sonhos noturnos, que o sujeito tem enquanto dorme, fundados
pelo lado obscuro da mente, o qual Freud chamou de inconsciente, 0os sonhos diurnos séo
controlados pelo sujeito. Enquanto no sonho noturno, h4 uma montagem de recortes das
experiéncias do dia que ficam guardadas no inconsciente, no sonho diurno, hd uma construcéo
em tempo real de projecdo futura, de modo intencional, pois o sujeito ndo constrdi 0s sonhos
diurnos como algo imaginario, mas como algo construido e desejado, que pode vir a se tornar
realidade ou ndo, pois 0 que estd em jogo é o sonho e ndo sua realizagao.

E nesse ponto que nasce a esperanca como forma de mudanca, de transformacéo,
pois o sujeito que sonha, desenvolve o sentimento de esperar por um futuro melhor, em que
todas as mazelas da vida podem ser superadas, porém isso sO ocorre no sujeito acordado, pois
utiliza da intencédo para desejar e lutar pela sua realizacao.

Além disso, nesse processo que envolve os sonhos diurnos e a esperanga, surge a
utopia, como mola propulsora do sonhar, pois o sujeito que sonha € criativo e, por vezes, seus
desejos sdo impossiveis de acontecer. Diante disso, ele comeca a criar seus mundos
idealizaveis, utdpicos, como forma de saciar seus desejos e sonhos, mesmo que inundado pela
fantasia. Isso se mostra, através das religides, contos, mitos que fazem parte da vida do ser
humano no decorrer da sua historia, dependendo de cada cultura e crenca.

Baseado nesses temas, Bloch dispde um acervo vasto de questdes, em que reflete
sobre a literatura antiga, medieval e moderna, mostrando o qudo grande € a capacidade de
criagdo humana, no que diz respeito a construcdo de mundos utdpicos, 0s quais tendem a
saciar seus interesses no que se refere a desejos e sonhos diurnos. Isso conduz o ser humano a
transgredir sua forma de ser, como o debrucar sobre temas como a morte, musica, arte, dentre
outros. Nesses campos, 0 autor realca seus estudos sobre a capacidade do homem de ir além,
dando um sentido metafisico a grandes obras, sejam elas voltadas para as artes plasticas ou,

até mesmo, impulsionadas pelas crengas, como € o caso das grandes religides.



15

N&o sendo isso suficiente, Ernst Bloch destaca grandes representantes, tanto da
filosofia, como das maiores religies do mundo, como figuras importantes que fortalecem a
discussdo sobre as utopias. Isso ocorre quando se percebe a diversidade de pensamentos e
crencas que todos eles elaboram. Vérias doutrinas sdo criadas e varias crencas sdo passadas de
geragdo em geragéo, as quais Bloch intitula como utopias humanas que séo enquadras nessas
discussdes como forma de enriquecimento das reflexdes sobre os sonhos diurnos e sobre a
esperanca em dia melhores.

Diante desse contexto, em que 0s dois pensadores estdo enquadrados, os temas a
serem estudados possuem aproximacg@es, de modo que tanto Merleau-Ponty, fenomendlogo,
quanto Ernst Bloch, marxista, buscam um ditame psicoldgico na constru¢do de seus
pensamentos. Alucinacdo e percepcdo em Merleau-Ponty, sonho diurno e utopia em Ernst
Bloch sdo conceitos construidos com o intuito de trabalhar a questdo do humano. O ato
perceptivo e alucinatério em Merleau-Ponty engloba os modos de perceber os fenémenos,
mesmo que em um sujeito que alucina, e o sonho diurno, juntamente com a esperanca, sob
uma 6tica utdpica de realiza¢6es futuras em Bloch, sdo impulsionados para constru¢do de um
mundo perceptivo ou de esperanca, que se lanca para frente. A utopia ndo é de uma ordem do
presente, mas de uma ordem do futuro, o0 sonho € construido no presente, mas sua realizacdo
se concretiza no futuro.

A experiéncia perceptiva em Maurice Merleau-Ponty abrange um campo
fenomenologico em que é importante saber que perceber é ter a experiéncia com algo. O
perceber se consagra como uma abertura para 0 mundo como ele €, ndo se trata de uma
interpretacdo, nem mesmo de uma construgdo, mas de uma descricdo como formula a
fenomenologia quando propfe repor as esséncias na existéncia. Abrir-se para 0 mundo é
colocar-se numa condicdo existencial, em que € possivel ter consciéncia de sua propria
existéncia.

Ligada a percepcdo, mas distinta a0 mesmo tempo, a alucina¢éo néo é somente uma
patologia, como geralmente é apresentada, mas uma experiéncia visual vivida. Alucinar é se
lancar a um mundo vivido, em que as percepcbes podem ser influenciadas, tanto por fatores
internos quanto externos. Aflorada as experiéncias como forma de alucinacgéo, vale dizer que
elas sdo modos de perceber por serem vividas por um sujeito, uma vez fazer parte de uma
realidade em que coloca o corpo proprio em uma condi¢do de se langar ao mundo, de forma
que seja possivel descrever o contexto que se da a experiéncia de perceber o mundo.



16

Paralelamente a isso, pensar o sonho diurno, como apresenta Ernst Bloch, é projetar
um mundo a ser realizado no futuro. O sonho diurno é a formulacdo de um desejo daquilo que
ndo se tem, mas que se quer ter. A impossibilidade imposta por um tempo presente
impulsiona 0 homem a buscar uma realizacdo futura, tudo isso movido pela esperanca de um
dia alcancar a concretizacdo dos sonhos.

Alinhado a essa questdo, como forma de desejo, tem-se a utopia, ndo como
pensamentos inertes idealizaveis, mas como forca de sonhos que transformam e constroem
desejos em realidade. A utopia € a mais pura dimensdo de que as criagdes imaginarias
humanas podem se tornar reais, pela forca da esperangca que move o homem para frente na
busca por um mundo melhor.

Diante do exposto, surge a inquietacdo de estudar os dois autores para que suas ideias
dialoguem e assim, a partir de entdo, seja possivel construir a tese, demonstrando que seus
pensamentos possuem uma forte relagdo no que diz respeito as categorias que se pretende
problematizar.

As principais motivacdes para a construcdo desse trabalho se deram a partir do
estudo sobre a percepcdo em Merleau-Ponty, a qual conduziu a pesquisa para a alucinacéo,
como uma experiéncia visual do perceber, despertando o interesse de aprofundar-se no
assunto. Foi nesse intuito que apareceu Ernst Bloch para discutir com Merleau-Ponty. As
situagdes colocadas pelo fildsofo francés em sua obra Fenomenologia da Percepgdo, sobre a
psiquiatria classica, ao serem associadas aos casos de patologia que estdo presentes na
realidade contribuem para o interesse de estudar o tema, no intuito de chegar a uma
compreensdo sobre 0 que séo alucinagdes. Ndo somente isso, deu-se conta que a alucinagdo
ndo ocorre apenas na ordem de um transtorno, mas como uma experiéncia perceptiva, a qual
abre espaco para que possa ser aproximada da utopia blochiana. Prosseguindo, as formulacGes
feitas pelo pensador alemdo, em seu livro O Principio Esperanca sobre as utopias, reforcam a
questdo do sonho diurno e o impulso para sua realizagdo movida pela esperanga. N&o se quer
dizer que a utopia seja uma alucinacdo, mas que héa resquicios alucinatorios na utopia, no que

se refere aos sonhos, demasiadamente grandes, construidos pelo homem.

Assim, esta tese esta estruturada em quatro capitulos que se norteiam da seguinte
forma:

O primeiro capitulo cujo titulo é Percepcdo e Alucinacdo em Merleau-Ponty foi
integralmente dedicado ao filésofo Merleau-Ponty, em que foi possivel expor seu

pensamento, utilizando como principal ponto referencial a obra Fenomenologia da



17

Percepgdo. Nesse capitulo é feito uma analise sobre, primeiramente, a psiquiatria cléssica
levantando questBes sobre o corpo definido pela fisiologia. Nesse ponto, o corpo €
apresentado como algo mecanico, associado ao ligamento de Orgdos pelas suas artérias,
estando tudo articulado entre si. O corpo aqui é apresentado, ndo s6 como no humano, mas
como outros fendmenos, 0s quais estdo dispersos e ocupam lugar no espaco.

Em seguida, aparece o conceito de corpo-proprio, distinguindo-se dos fenémenos, o
qual ndo esta disperso no espaco, ocupando um lugar, mas, por ser capaz de ter consciéncia de
sua proépria existéncia, ele esta vivo e, portanto, habita o espaco. Isso é possivel porque o
corpo préprio € intencional, e 0 mundo percebido é aproximado pela motricicidade e pela
intencionalidade, ou seja, a possibilidade de aproximar o distante ou distanciar aquilo que esta
proximo mesmo sem locomover seu corpo fisico.

Seguindo a isso, aparece o problema da alucinacdo. Ocorre que para falar de
alucinacdo € preciso entender o que € percepcdo para Merleau-Ponty. Perceber é a capacidade
gque 0 sujeito tem de apropriar-se dos fendmenos e do mundo, considerando que esse
apropriar-se nunca acontece em sua totalidade, mas apenas em perspectivas. A alucinacdo é a
capacidade do sujeito de perceber o mundo de forma diferente. Ora um doente mental acredita
Vé coisas, seres, porém esses fazem parte de sua experiéncia de vida e suas intencdes s@o
afetadas pela doenca, as quais trazem a tona, de forma inconsciente, resquicios de
experiéncias ja vividas. Porém, mesmo que de forma desestruturada, ndo se pode
desconsiderar o0 mundo perceptivo por um sujeito com desvios intencionais, pois para aquele
que tem a experiéncia, suas percepc¢des sdo tdo reais, como aquele que percebe o mundo ao
seu redor e é considerado como “normal”. Também vale ressaltar que a alucinagdo ndo se
resume a transtornos psiquicos, mas a experiéncias do sujeito quando ha a influéncia de
fatores externos, a partir do uso de drogas, medicamentos, cansaco e, com isso, a alucinacao
se afasta de uma patologia e € encarada como uma experiéncia perceptiva.

No segundo capitulo, intitulado: O Principio Esperanca como um horizonte de
possibilidades para a vida em Ernst Bloch, retrata-se a filosofia de Ernst Bloch, sobretudo,
baseado no Volume | de O Principio Esperanca. Nesse capitulo, sdo levantadas as questdes
em que Bloch apresenta sua tese sobre o sonho diurno, diferenciando-o do sonho noturno. O
sonho noturno ocorre quando o ser humano dorme e, por isso, estd longe de uma construcao
intencional, mas apenas como um filme de modo inconsciente que é retratado, baseado em
restos de memoria do dia que ficam guardados no subconsciente. Enquanto isso, 0 sonho

diurno é a capacidade do sujeito de sonhar, de desejar, projetar no futuro seus anseios, na



18

expectativa de uma vida melhor e serena, transmutando para frente seu instante vivido com
suas devidas conquistas em que seus desejos sdo implementados.

Assim, juntamente com o sonho diurno, nasce também a esperanca. Ora, se em
Merleau-Ponty temos a intencionalidade, em Bloch temos a esperanca, como pressuposto de
realizacdo daquilo que se deseja em um instante atual, em busca de um futuro. Nesse ponto,
sdo discutidos também os tipos de pulsdo em Bloch, como forma de impulso dos desejos. O
autor da utopia utiliza o pensamento de Freud, em que tece criticas a ele para aprimorar a sua
tese, com as devidas mudancas, de acordo com o0 seu pensamento.

O capitulo apresenta a diferenciacdo que Bloch faz sobre o que é consciente e o que
ainda-ndo-é-consciente. O primeiro como aquilo que o ser humano domina e é capaz de
perceber, ja o segundo, como experiéncia do porvir. Aquilo que ainda ndo existe, mas pode
vir-a-ser, ou seja, ainda ndo aconteceu. Assim, tem-se a esperan¢a daquilo que ainda nédo
ocorreu, por isso, aparece a utopia, como resposta a esse desejo ainda nao realizado. Nasce,
portanto, o impulso de espera que algo bom possa ocorrer, pois em um instante vivido, é
como se tudo fosse obscuro, pois 0 homem ainda ndo se da conta do que estd vivendo,
somente depois € que tudo se torna mais claro. N&o ha a certeza de que o porvir serd melhor
que o instante atual, pois tudo é escuro, havendo apenas possibilidades.

O mundo ndo esta pronto, se estivesse, o futuro era certo e ndo é. O lancar-se para
frente é uma forma de desenvolver a expectativa utopizante de melhorias, sem que haja
certeza de, absolutamente, nada, podendo tudo dar certo ou ndo. Porém, é 0 que resta ao
homem, considerando estar em um mundo que lhe dar possibilidades e formas de
transformacdo em que seus sonhos possam ser concretizados.

Ja no terceiro capitulo- Ideias de um mundo melhor e as imagens do desejo do
instante plenificado em Ernst Bloch- tem ainda o filésofo alemdo como ponto de partida,
em que sdo enfatizados os volumes Il e Il de sua obra O Principio Esperanca.
Diferentemente do volume I, os outros dois volumes, fazem um passeio pelas utopias. O
Autor alem&o descreve Varias historias com personagens, ora reais, ora ficticias, para mostrar
que a utopia sempre esteve presente na vida do homem. Nesse capitulo, é possivel perceber
que ha uma distin¢édo entre as utopias sociais e individuais e que a sociedade exerce influéncia
sobre os sonhos diurnos, sobretudo, quando se trata de uma sociedade em que a burguesia
dominante tende a explorar a classe operéria, de forma que a diferenca social serve como

impulso para o desejar.



19

Alguns temas sdo discutidos e inseridos no contexto das transgressdes, como é o
caso, por exemplo, da morte e da musica. A discussdo, a partir do pensamento de Bloch,
acontece motivada pelas grandes civilizagcdes antigas, como é o caso do Egito e da Greécia.
Esta presente também o conceito de morte para as principais religides do mundo, como o
cristianismo, islamismo e budismo. Nao somente isso, como também grandes pensamentos
ocidentais como Confucio, Lao Tse contribuem na construcdo das utopias, além de fil6sofos
influenciadores do pensamento ocidental, dos Pré-Socraticos até a modernidade.

Os contos, como é o caso de Dom Quixote, que influenciado pelos romances de
cavalaria sai pelo mundo em busca de aventuras, também, os mitos, como a flauta de P&, que
reproduz o som da Ninfa Sirinx, permeiam a construgcdo das utopias. Nao fosse somente isso,
filosofos como os contratualistas compdem a discussdo como aqueles que produziram um
modelo de sociedade e governanca, de acordo com suas vontades e sonhos.

Percebe-se que todas as narracdes feitas por Bloch no ultimo volume de sua obra
servem de subsidio para fortalecer a sua compreensdo sobre o que ele denomina de utopia,
uma vez que os sonhos diurnos sdo lancados para frente, impulsionados pela esperanca de um
dia poder realiza-los. Sua concretude, por vezes, é alcancada e outras ndo, que mesmo néo
sendo, 0 homem ndo permite que seu desejo se esfole, pois, atraves da utopia, ele é capaz de
construir, mesmo que de forma imaginaria, sua realizagdo. E o caso, por exemplo, dos
grandes navegantes que transgredindo limites e fronteiras se langaram em busca de novas
rotas, encontrando “mundos novos”. Colombo morreu acreditando ter chegado as Indias
dando a volta ao mundo, sabe-se que o que ele alcancou foi um novo continente, porém,
gracas a essas transgresses, muitas descobertas puderam acontecer. E, portanto, nesse limiar
de questdes que esse capitulo se constr6i, para mostrar que o ser humano é capaz de
impulsionar seus sonhos e desejos para a realizacao.

Por fim, o quarto e Gltimo capitulo ttm como tema- A literatura moderna como
legado das alucinac@es e utopias- trata sobre questfes ja discutidas pela literatura, levando a
efeito novas formulacGes da psiquiatria que estejam relacionadas com a percepgdo e
alucinacdo em Merleau-Ponty e o principio esperanca e sonho diurno em Ernst Bloch. Nesse
capitulo, sdo abordados alguns casos de pacientes que sofrem de perturbacdes mentais, as
quais levam o sujeito a experiéncia da alucinagéo.

Fica evidente que a alucinagdo, nesse momento, é relatada a partir de casos em que
pessoas experimentam problemas, ndo somente acometidos pela esquizofrenia, mas,

sobretudo, pela influéncia externa e, de modo mais singular, pelas afetacdes de uma infancia



20

que influencia a vida adulta. E relatado também como a loucura foi tratada em tempos
passados e como houve a evolucdo de tratamentos para sujeitos acometidos de problemas
mentais, exaltando a psicanalise como forma de tratamento da loucura. A alucinacdo é
descrita nesse capitulo, ndo apenas como um problema individual, mas, em alguns casos,
como questdes sociais, levando em consideracéo fatores objetivos e subjetivos. Nesse ponto,
fica evidente que a alucina¢do ndo se coaduna com um transtorno patolégico, mas como
conjunto de experiéncias vividas por um sujeito.

A respeito das utopias, € mostrado como a alucinagdo se comunica com ela, uma vez
gue o meio social, ao criar suas utopias, manifesta tracos de alucinagdo na experiéncia
perceptiva e, consequentemente, na experiéncia da utopia, tendo a esperan¢a como impulso
para a luta da concretizacdo de desejos e sonhos. A utopia social é discutida como uma forma
de desenvolver percepc¢des internas dos sujeitos que criam formas de mundos e lutam para sua
concretizagdo. E preciso destacar que a utopia e a alucinagio s&o entidades distintas, porém se
comunicam, pois ao alucinar, o sujeito constroi um mundo o qual ele vive, na utopia,
sonhando ele constréi um mundo o qual ele almeja.

Ainda é enfatizada a hermenéutica como instituto de interpretacdo no processo de
tratamento das alucinacdes, sejam causadas por problemas pessoais ou coletivos. Esta é
refletida, ndo no ambito de interpretagdo textual, mas como compreensdo da existéncia
humana e, consequentemente, seu entendimento. Primeiro se compreende o0 comportamento
do homem, depois interpreta tal comportamento.

A partir da aproximagdo entre esses pensadores, a hipotese perseguida nessa final é
que h& uma forte relagdo entre as filosofias de Merleau-Ponty e Ernst Bloch, uma vez que a
alucinacdo, como uma percepcao efetiva, considerando ser uma experiéncia do sujeito e a
utopia como construcdo, mesmo que, por vezes, imaginarias, de mundos e realidades, é
oriunda das intences do ser humano que sonha e deseja. Assim, ha um horizonte que liga
essas duas instancias, ndo de forma absoluta e indissociavel, mas como forma de construcao
de mundos. Portanto, é possivel identificar tracos alucinatérios na experiéncia perceptiva,
assim como também é possivel encontrar tracos alucinatorios na experiéncia utépica e do
sonho diurno, o que ndo quer dizer que seja alucinacdo, apenas sutilezas que se caracterizam
como tal. Essa experiéncia esta presente em toda a pesquisa, tendo em vista ha relacdo que é
discutida sobre a alucinagéo e a utopia.

Portanto, esses conceitos se concatenam entre si e 0 mundo esta la em algum lugar,

como coloca Merleau-Ponty, e o sujeito o percebe. Na alucinacdo também ha percepc¢éo, por



21

mais que esteja desordenada para um sujeito que estd de fora, faz parte da experiéncia que o
alucinado tem com o mundo. Na utopia em Bloch, ha a construcdo de mundos, e o sujeito que
o cria, deseja ardentemente que ele seja real, mesmo nédo o sendo, porém ele tem a experiéncia
na construcdo desse mundo, pois ela é intencional, e a partir da esperanca se forma e espera
sua concretizagao.

Desse modo, a alucinacdo €, para o sujeito que alucina, uma experiéncia vivida que
carrega consigo, ndo apenas perturbacdes mentais, mas uma capacidade de viver seu espaco
situado, pois se a percepgdo nao consegue abarcar a totalidade do mundo, a alucinagdo com
suas limitacGes, mesmo que também ndo consiga, impulsionam-se a manter uma relagdo com
sua experiéncia que é propria de quem a vive. Assim, alucinacGes, percep¢fes, sonhos
diurnos, esperanca e utopias se aproximam, ndo com as mesmas caracteristicas, mas como
forma de comunicar suas experiéncias.

Fica evidente, portanto, que as filosofias de Merleau-Ponty e Ernst Bloch se
aproximam ndo em sua totalidade, mas em especificacdes que direcionam 0s temas propostos
para uma concretizacdo de sonhos, sejam por meio da experiéncia perceptiva, alucinatoria,
seja por meio do sonho diurno almejado ou da utopia desejada. O fato é que essas

experiéncias séo naturais do sujeito e, assim, o conduzem a criar mundos.



22

PRIMEIRO CAPITULO

1 PERCEPCAO E ALUCINACAO EM MERLEAU-PONTY
1.1 Anélise sobre a Fenomenologia

Em sua obra Fenomenologia da Percepcdo, Merleau-Ponty comeca conceituando a
fenomenologia como “cést 1I’étude des essences, et tous les problémes, selon ele, reviennent a
definir des essences: I’essence de la perception, I’essence de la conscience, par exemple”.3
(MERLEAU-PONTY, 2016, p. 07). Para o fil6sofo, tal estudo é uma filosofia que repde as
esséncias na existéncia. Sendo transcendental, coloca tudo em suspenso, com a finalidade de
compreender as afirmacdes da atitude natural, sendo ainda, uma filosofia para o qual o mundo
esta sempre “ali™®. Pode-se dizer que “a reducao busca, pois, colocar entre parénteses,
suspender as nossas crengas e Juizos sobre um determinado fenémeno ou situagdo para refletir
a seu respeito e encontrar sua esséncia” (NOBREGA, 2016, p. 29).

O estudo a respeito da fenomenologia inicia-se com Husserl. Para ele, a reducgéo
fenomenologica ou a reducdo a ideia € uma agdo consciente que tem por objetivo perceber
ndo o fendmeno ou objeto em si, mas 0 modo como ele se apresenta ao sujeito. O objetivo da
reducdo fenomenoldgica é a tentativa de descrever a experiéncia dos individuos. Em Husserl,
essa questdo tem duas ligagBGes, uma experiéncia que se apropria das coisas do mundo, ou
seja, algo sensivel, e outra, concebendo e qualificando essa experiéncia como algo essencial, a
qual seria uma construcao de definicdo de uma ordem intuitiva. Nota-se que a fenomenologia,
segundo Fontes Filho, desperta para o fato de que a experiéncia sensivel destila sentidos que
se antecipam as reducdes produzidas pelo entendimento.

Merleau-Ponty encontrara em Husserl a figura de um insidioso prejuizo do
racionalismo objetivista, identificado com a “reducdo” cartesiana: radicalismo até
entdo impensado, sua epoché (suspensdo do juizo) convoca diante do tribunal da
cética do conhecimento tanto a evidéncia apoditica das ciéncias matematicas quanto
as perpétuas evidéncias sem questdo da experiéncia sensivel. (FONTES FILHO,
2012, p. 26).

% «0 estudo das esséncias, e todos os problemas, segunda ela, resumem-se em definir esséncias: a esséncia da
percepgéo, a esséncia da consciéncia, por exemplo”. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 01).

* Esta sempre “ali” é esta no mundo, apto a reflexdo, como uma presenga inalienavel, para construir uma analise
filosofica.



23

De outro modo, o perceber o mundo ou os fendmenos, teria um caréter intuitivo, apenas
existindo na mente. Estes sdo 0s responsaveis por significar e dar sentido as coisas. Assim, “o
puramente imanente deve aqui, de inicio, caracterizar-se mediante a reducéo fenomenoldgica:
eu intento justamente isto aqui, ndo o que ela visa transcendentalmente, mas o que é em si
mesmo e tal como esta dado”. (HUSSERL, 1989, p.72).

E a partir das discussdes fenomenoldgicas que Merleau-Ponty desenvolve sua filosofia.
O que se faz aqui € uma descricdo dos fendmenos e nunca a pretensdao de uma analise ou
explicagdo deles. “A maneira mais fundamental de compreender a nds mesmos ndo pode ser a
maneira ‘objetiva’ da ciéncia: como um tipo especifico de objeto no mundo a ser explicado de
fora” (MATTHEWS, 2010, p. 26). Esse € o impasse e desaprovacdo da ciéncia. Os individuos
ndo sdo partes isoladas ou separadas do mundo, pelo contrério, estdo, como que conectadas a
tudo que esta ao seu redor. “[...] eu ndo posso pensar-me como uma parte do mundo, como o
simples objeto da biologia, da psicologia e da sociologia, nem fechar-me sobre mim o
universo da ciéncia”. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 03).

Por ser uma explicacdo ou uma determina¢do do mundo, a ciéncia ndo terd nunca o
mesmo sentido de ser do mundo percebido, pois este é a agregagédo do sujeito e suas relacdes
vividas com tudo que se relaciona com ele, enquanto isso, a ciéncia isola, obstrui essas
ligacbes. O mundo, portanto, a partir das discussées em Merleau-Ponty, € aquilo que se
percebe. A esséncia da percepcao ndo € declarar uma percepcdo verdadeira, mas encontrar um
acesso para a verdade.

O sujeito que percebe o mundo ndo pode olha-lo e construir em si uma ideia de suas
experiéncias, pois determinar algo é fechar-se, isolar-se e tudo que se encontra ao seu redor é
indeterminado. “Le monde est non pas ce que je pense, mais ce que je vis, je Suis ouvert au
monde, je comunique indubitablement avec lui, mais je ne le posséde pas, ils est inépuisable”.
(MERLEAU-PONTY, 2016, p. 17).°

Entender a fenomenologia é se debrucar sobre ela e adentrar em sua esséncia, é reduzir
0 mundo a partir daquilo que é possivel descrever. O mundo fenomenoldgico ndo é uma
explicitacdo, mas a propria fundacdo do ser. Nesse sentido, a filosofia ndo é um reflexo de
uma verdade prévia, mas, assim como a arte é a fundacéo, a realizacdo de uma verdade. A
fenomenologia, portanto, “consiste em voltar a pedra basal, a experiéncia humana direta,

pondo de lado quaisquer ideias preconcebidas derivadas de nossas teorias cientificas ou de

®> “O mundo ¢ ndo aquilo que eu penso, mas aquilo que eu vivo; eu estou aberto ao mundo, comunico-me
indubitavelmente com ele, mas ndo o possuo, ele ¢ inesgotavel”. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 14).



24

filosofias que se apoiam nessas teorias cientificas e tentam dar-lhes um status metafisico”.
(MATTHEWS. 2010, p. 27).

Sendo o mundo inacabado, real, nenhuma explicacdo seria tdo contundente, apropriar-
se-ia com tanta certeza como ele proprio é. Sendo inacabado, o que se cria sao infinitudes de
possibilidades na tentativa de totaliza-lo. Sempre é necessario voltar a ele, retornar, pois sua
verdade se constitui em sua esséncia e qualquer dimensdo periférica ¢ mera ilusdo. “A
verdadeira filosofia € reaprender a ver o mundo, e nesse sentido uma histdria narrada pode
significar o mundo com tanta ‘profundidade’ quanto um tratado de filosofia”. (MERLEAU-
PONTY, 2011, p. 19).

No final do prefacio da Fenomenologia da Percepc¢do, Merleau-Ponty sintetiza dizendo
que, enquanto revelacdo do mundo, a fenomenologia repousa sobre si, funda-se em si mesma.
Acrescenta que todos os conhecimentos se sustentam em um “solo”, em uma comunicacao
com o mundo, como inicio de uma racionalidade. Seré preciso, portanto, que ela se dirija a si
com as mesmas interrogagdes que faz a todos os conhecimentos. Desse modo, a
fenomenologia deve se desdobrar numa meditacdo continua, permanecendo fiel a sua intencédo
e, assim, ndo podera nunca saber aonde vai, pois a investigacdo a respeito das esséncias dos
fendmenos a conduz para o desconhecido.

Inimeras possibilidades, a busca das esséncias, nunca uma explicacdo precisa, tudo isso
caracteriza a fenomenologia, tornando-a inacabada e ao mesmo tempo sedenta de
conhecimento. “O inacabamento da fenomenologia e 0 seu andar incoativo ndo sdo o signo
de um fracasso, eles eram inevitaveis porque a fenomenologia tem como tarefa revelar o
mistério do mundo e o mistério da razdo”. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 120).

A partir das nogbes de fenomenologia, Merleau-Ponty desenvolve seus estudos a
respeito do tema da percepc¢éo e alucinagdo — ambos sob a égide da fenomenologia, a qual traz
0 embasamento necessario para estruturacdo de tais ideias e conceitos. Contudo, antes de
iniciar o estudo sobre a percepcdo e alucinagdo, serdo analisados, em Merleau-Ponty, 0s

prejuizos classicos sobre o tema.
1.2 A experiéncia Perceptiva
O problema da percepcdo é um dos mais centrais temas da filosofia de Merleau-Ponty.

De imediato, a partir de um ponto de vista sensivel, é possivel compreender que perceber €

sentir o mundo como ele aparece para o sujeito. Desse modo, aparece para o filésofo, a nocéo



25

de sensac&o® como um sentir, podendo ser qualquer contato com qualquer objeto, no entanto,
pensar assim é se reduzir, demasiadamente, ao senso comum. Por sensacdo, pode-se
compreender como “a maneira que eu sou afetado e a experiéncia de um estado de mim
mesmo” (MERLEAU-PONTY, 2016, p. 25). (Traducdo nossa).

Os fendmenos perceptivos estdo sempre ligados a outros fendmenos, constituindo assim
o que Merleau-Ponty chama de campo visual’. N&o se concebe um objeto isolado, e por isso,
a sensacdo nao é sinbnima de impressao sensorial. A nocdo classica de sensacdo, como
afirma Merleau-Ponty, ndo é um conceito de reflexdo, mas um resultado demorado de um
pensamento e, portanto, a ciéncia s6 consegue produzir uma aparéncia de subjetividade. “Ela
introduz sensagBes que sdo coisas ali onde a experiéncia mostra que ja existem conjuntos
significativos, ela sujeita o universo fenomenal a categorias que s6 sdo exigidas no universo
da ciéncia” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 33), ou seja, na ciéncia, ndo ha uma extensdo
perceptiva, mas uma permanéncia naquilo que é pré-objetivo.

O percebido, segundo Merleau-Ponty, possui lacunas que corroboram com o ato
perceptivo. A sensacdo no ambito reflexivo se constroi a partir do conhecimento ideal e ndo
como a coisa® tal como ela é. A sensacdo deve se sustentar como uma superestrutura tardia e
ndo precoce da consciéncia, pois a classica nocdo de sensacdo se funda na criacdo de
“fantasmas” e, desse modo, a nitida sensacdo reflexiva’se distingue desses fantasmas,
através de um trabalho critico na diregdo de uma percepgdo verdadeira. “A percepcao estd
mais estritamente ligada ao excitante local em seu estado tardio do que em seu estado
precoce, e € mais conforme a teoria da sensa¢do no adulto do que na crianga” (MERLEAU-
PONTY, 2011, p. 34).

A experiéncia perceptiva perfaz um caminho que se distancia das elaboracdes
conceituais defendidas pelo empirismo. Merleau-Ponty conduz sua reflexdo para o campo
fenomenologico, por acreditar que perceber 0 mundo ndo € uma questdo de ordem objetiva,
mas subjetiva. Quando se percebe os fendbmenos, objetivamente, pretende-se que 0 objeto
visualizado seja a natureza primeira, assimilada pelo sujeito e a extensdo perceptiva

intencional parece ser perdida.

® O conceito de sensacdo em Merleau-Ponty ultrapassa os limites do corpo fisico. E necesséria a reducdo
fenomenoldgica para que se construa todo o método descritivo a partir das sensa¢ées do corpo.

’ Por campo visual compreendem-se os fragmentos de coisas e objetos que, juntos, formam o campo de
percepcdo, tornando aquilo que é percebido, ndo isolado, mas, agregado com o seu meio.

® A palavra coisa é utilizada no texto para se referir a disposicdo de objetos e seres inanimados que estio
dispersos no mundo. Apresenta-se durante todo o trabalho, como sindnimo de objeto, porém, o termo utilizado
por Merleau-Ponty ¢ “coisa”.

° Quando se tratar de uma questao reflexiva, voltado para o problema da percepcéo esta se reportando a analise
que Merleau-Ponty faz ao idealismo moderno remontando a Kant e Descartes.



26

[...] O empirismo ndo deforma a experiéncia apenas fazendo do mundo cultural uma
ilusdo, quando ele é o alimento de nossa existéncia. O mundo natural, por seu lado, é
desfigurado e pelas mesmas razfes. O que censuramos no empirismo nao é té-lo
considerado como primeiro tema de andlise. Pois é verdade que todo objeto cultural
remete a um fundo de natureza sobre o qual ele aparece, e que, alids, pode ser
confuso e distante. [...], Mas a natureza da qual o empirismo fala é uma soma de
estimulos e de qualidades. E absurdo pretender que essa natureza seja, mesmo que
s6 em intencdo, o0 objeto primeiro de nossa percepcdo: ela é muito posterior a
experiéncia dos objetos culturais, ou, antes, ela € um deles. (MERLEAU-PONTY,
2011, p. 50-51).

Os objetos que ndo fazem parte do campo real, s6 se manifestam como “possibilidades
permanentes de sensacBes”, e assim, fora do postulado empirista, 0 campo perceptivo daquele
que percebe se torna engrenado em todo o conjunto dos fendmenos que sdo percebidos.
Talvez 0 empirismo, a partir da construgdo de um mundo mecénico, possa construir a
realidade objetiva, como rompimento de sua integralidade intencional e, desse modo, se
apresenta como uma cegueira mental, sendo cada vez menos capaz de esgotar a sua
experiéncia revelada®, construindo sua verdade subordinada a uma sensacéo natural.

Para construir uma filosofia da percepcdo, Merleau-Ponty volta a discussdo dos
prejuizos classicos contra o empirismo e o intelectualismo. Ambos estdo, segundo ele,
situados no mesmo terreno, tomando como base a analise do mundo objetivo e, por isso, sdo
incapazes de exprimir a forma particular de como a consciéncia perceptiva constroi seu
objeto.

O empirismo é incapaz de constituir uma reflexdo perceptiva, porque suas analises sdo
puramente externas, faltando uma conexéo interna entre o objeto e o ato que ele desencadeia.
“¢ preciso compreender, enfim, a percepcdo como um tipo de sintese capaz de ndo dissociar
sujeito e objeto, matéria e forma, revelando ao contrario um transcendental que ndo se separe
de sua realidade empirica e de sua situagdo.” (MOURA, 2010, p. 75). O empirismo néo
mantém uma relacdo entre passado e futuro, tornando-os ausentes, e assim, mascara 0 mundo

humano quando ignora a situagéo temporal.

O que Merleau-Ponty procura mostrar é que historicamente as tentativas de
implementacdo de um método explicativo empirista falham, e que o empirismo
estrito s6 faz agravar os problemas referidos anteriormente na descrigdo dos
fenbmenos, ja que sequer a unidade do organismo pode ser usada descritivamente.
(FUGITA, 2018, p. 51).

"% Experiéncia revelada foge do conceito de Revelagdo agostiniano. Revelagdo aqui diz respeito a experiéncia
vivida pelo sujeito.



27

O intelectualismo, por sua vez, parte da fecundidade da atencdo, h4 como que um
reaproveitamento de fragmentos de conhecimento que sdo introjetados em percepcOes
simples, portanto, falta a contingéncia das ocasides de pensar. Para construir sua critica ao
intelectualismo, Merleau-Ponty, tem como principais alvos Descarte e Kant.

Em relacdo a atencdo e ao juizo, ele constroi sua critica afirmando que “o que faltava ao
empirismo era a conexao interna entre o objeto e o ato que ele desencadeia” (MERLEAU-
PONTY, 2011, p. 56), nesse caso, a consciéncia é muito pobre. Sobre o intelectualismo, o que
falta “é a contingéncia das ocasides de pensar” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 56), aqui, a
consciéncia € muito rica para ser solicitada por algum fenémeno. “Malgrado as intencfes do
intelectualismo, as duas doutrinas tém ,portanto, em comum essa ideia de que a atencdo nao
cria nada, ja que um mundo de impressdes em si ou um universo de pensamento determinante
estdo igualmente subtraidos a acéo do espirito” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 56).

O intelectualismo se propde a descobrir a estrutura da percepcdo através da reflexdo,
porém seu olhar ainda ndo é direto. Ao examinar o papel que o juizo exerce em sua analise,
Merleau-Ponty afirma que o juizo é o que falta a sensacdo para tornar possivel uma
percepcdo. A sensacdo ndo é um elemento real da consciéncia, no entanto, quando se pretende
construir a estrutura da percep¢do € preciso voltar-se para o pontilhado da sensacdo. Ao
encontrar-se, dominada por essa nogdo empirista, a analise abre espaco para que o
intelectualismo apareca, pois essa, segundo o filésofo, incorpora a refutagdo do empirismo, e
nele, o juizo assume a funcao de anular a possivel dispersdo das sensacdes.

A percepcéo, para o intelectualismo, nada mais é do que uma “interpretagdo” de signos
que a sensibilidade fornece de acordo com estimulos corporais. Utilizando como exemplo, um
homem que aparece em uma janela escondido por seu chapéu e seu casaco, conclui-se que ali
n&o é possivel ver o homem, apenas julga-se o que la esta. A forma do empirismo, a partir de
um corpo de estimulos, considerando as propriedades que ndo estdo na retina, tem-se a
percepcdo como um juizo. O juizo, entretanto, introduzido para explicar o excesso da
percepcao sobre as impressdes sensoriais da retina € um simples fator da percepcéo e néo o
préprio ato de perceber vindo do interior, portanto, ao invés de ser algo transcendente, é uma
simples atividade de conclusdo. Como resultado disso, tem-se que:

A andlise intelectualista termina por tornar incompreensiveis os fendmenos
perceptivos que deveria iluminar. Enquanto o Juizo perde sua fungdo constituinte e
torna-se um principio explicativo, as palavras “ver”, “ouvir”, sentir” perdem
qualquer significacdo, j& que a menor visdo ultrapassa a impressdo pura e assim

volta a ficar sob a rubrica geral do “juizo”. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 62).



28

Aparece, entdo, uma diferenca entre o sentir e 0 juizo. O primeiro se remete a aparéncia
sem buscar possui-la e sem se preocupar com sua verdade; a segunda consiste em uma tomada
de posicdo, busca conhecer algo de valido para o sujeito. Essa distincdo se apaga no
intelectualismo, pois 0 juizo estd em todas as partes que a pura sensacdo nao estd. Desse
modo, pode-se construir, portanto, uma distin¢do entre “ver” e “crer que vé”, considerando
gue o homem nao s6 julga a partir de signos suficientes e sobre uma matéria plena, havendo
uma diferenca entre o juizo motivado da percepcéo verdadeira e 0 juizo vazio da percepcéao
falsa. A diferenca ndo esta na forma do juizo, mas no contexto sensivel que ele pde em forma.
“[...] Perceber no sentido pleno da palavra, que se opde a imagem, ndo ¢ julgar, ¢ apreender
um sentido imanente ao sensivel antes de qualquer juizo” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 63).

Segundo Merleau-Ponty, o fenbmeno da percepcédo verdadeira oferece uma significacédo
inerente aos signos, no qual o juizo é apenas uma expressdo facultativa. Diante disso, 0
intelectualismo ndo pode compreender este fendmeno, muito menos a imitacdo que ele da a
ilusdo. Partindo da ilusdo de Zollner', pode-se dizer que o intelectualismo comete um grande
erro que é conceber que tudo provém do fato de fazer a intervencdo das linhas auxiliares e
suas relagcdes com as linhas principais, ao invés de comparar as proprias linhas principais.
Assim, acontece no mundo, uma segunda operacdo que modifica as primeiras. A percepcao,
nesse sentido, seria 0 ato que cria uma constelacéo de dados, o sentido que 0s une, ndo apenas
descobrindo o sentido que eles tém, mas fazendo com que tenham um sentido.

A relacdo de parentesco entre o empirismo e o intelectualismo, supera a definicao
antropoldgica da sensacdo, tanto um como o outro se servem, mas conservam a atitude natural
ou dogmaética e, desse modo, a sobrevivéncia da sensacdo no intelectualismo é um simples
signo desse dogmatismo. No sentido kantiano, a reflexdo é sempre dada para si mesma em
uma experiéncia, a qual tera 0 mesmo sentido da palavra, como interpretacdo. Ha sempre
uma distancia entre o sujeito que analisa uma percepgdo e 0 seu eu que percebe. No entanto,
no ato concreto, se transpde essa distancia, se prova pelo fato do sujeito ser capaz de saber
aquilo que percebia, dominando a descontinuidade dos dois Eus, e assim, o cogito nao
revelaria uma constituinte universal ou reconduziria a percepcao a inteleccdo, mas constataria

esse fato a reflexdo que, ao mesmo tempo, domina a percepcao.

1 p o on . . s Lo . -

A ilusdo de ZdlIner consite em uma ilusdo oOptica. Seu nome é derivado do seu descobridor, o astrofisico
aleméo Johann Karl Friedrich Z6liner. Tal ilusdo diz respeito ao facto, na imagem, de as linhas parecerem néo
ser paralelas quando de facto o séo.


https://pt.wikipedia.org/wiki/Johann_Karl_Friedrich_Z%C3%B6llner

29

Segundo Merleau-Ponty, o “juizo natural” do intelectualismo antecipa o juizo kantiano,
fazendo nascer no objeto individual o seu sentido. Desse modo, 0 cartesianismo, assim como
o0 kantismo, teria visto o problema da percepcdo como um conhecimento originario, porém a
partir de uma percepcdo empirica, que se observa a todo instante, mascara o fenémeno
fundamental por operar na superficie do ser. Com isso, pode-se dizer que as doutrinas citadas
n&o buscam a originalidade da percepcao, pois mantém uma superficialidade dos fenémenos,
ndo adentrando em seu nucleo, e por isso, tudo se torna apenas significagdes, nunca 0s
verdadeiros fundamentos. “Para fazer da percep¢do um conhecimento originario, ele
precisaria atribuir a finitude uma significacao positiva [...]” (MERLEAU-PONTY, 2011, p.
75).

Descartes enfatiza a questdo de uma percepcao ndo a partir da descricdo de fenbmenos,
mas uma percepcdo aos moldes do intelectualismo, que prima pela énfase dada a sua
capacidade de pensar, sendo que nada poderia ser construido com tanta lucidez e veeméncia
quanto como ao cogito. “Engana-me quem puder, seja como for nunca poderé fazer com que
eu nada seja enquanto eu pensar ser alguma coisa: ou que algum dia seja verdadeiro que eu
nunca tenha sido, sendo verdadeiro agora que eu sou” (DESCARTES, 2011, p. 59).

O modelo cartesiano de explicagdo para a experiéncia perceptiva decorre tdo somente de
apoiar um pensamento que se tenha de forma absoluta. “A inspiracdo cartesiana se ople a
dignidade filosofica da nogdo de sentido- ndo é o olho que V&, mas a alma. A consciéncia ndo
reflete objeto como o faz a imagem da retina.” (MERLEAU-PONTY, 2016, p.115). Com isso,
acaba sendo verdade que a analise reflexiva se baseia em uma verdade puramente dogmatica
do ser, e assim, ndo é uma tomada de consciéncia acabada.

Descartes separa o sensivel do inteligivel e, por isso, o transforma em um simples signo
da existéncia das coisas. O sensivel nada mais é do que um signo separado da significacéo,
sendo apreendida pelo entendimento. O primeiro movimento de Descartes € abandonar as
coisas estamentais que o realismo filosofico teria inserido para retornar a uma descricdo da
experiéncia humana sem presumir que se julgue de fora. “A originalidade radical do
cartesianismo consiste em se colocar no proprio interior dessa percep¢do, em ndo analisar a
visdo e o tato como fungdes de nosso corpo, mas ‘apenas o pensamento de ver e de tocar’”
(MERLEAU-PONTY, 20064, p. 301).

O pensamento de Descarte que, posteriormente, estimula também Kant, caminharia para
atingir uma proximidade com o fendbmeno perceptivo. A partir do cogito, entende que este ndo

revela apenas a certeza da propria existéncia, mas abre o acesso a todo um campo de



30

conhecimento geral — “buscar, pela reflexdo, em cada dominio, o pensamento puro que o
define” (MERLEAU-PONTY, 2006a, p. 302). A partir dessa nocdo, Kant superaria 0
ceticismo e o realismo, reconhecendo os elementos internos e externos como fundamentos
suficientes do mundo e, desse modo, a percepcao nao teria um efeito de uma coisa exterior e
nem o corpo como um intermediario dessa acdo. Essa experiéncia exterior e 0 corpo se
apresentariam como algo indubitavel, se apresentando em uma experiéncia llcida, perdendo
as forcas ocultas do realismo filosofico.

Em Descartes, a alma é excitada e instruida a pensar um objeto a partir da influéncia
corporal, se aplicando a um acontecimento de extensdo real. Nisso, “Descartes ndo procurou
integrar o conhecimento da verdade e a prova da realidade, a inteleccdo e a sensagdo”
(MERLEAU-PONTY, 2006a, p. 305). A questdo é saber como € possivel que distancias
sejam concluidas a partir da analise aparente dos objetos. Sendo assim, ndo passam de um ato
de reflexdo e essa hipdtese mostra que “a percepcdo ndo ¢ um ato de entendimento”
(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 77).

Como coloca Kant, em sua obra prolegbmenos, da mesma forma como o paradoxo dos
objetos simetricos, os objetos idénticos, do ponto de vista do entendimento, ndo podem
superpor, como uma mao, sua imagem refletida no espelho que se distinguem pela sua
orientacdo no espaco. Isso porque ha uma significacdo da percepcao que ndo se adequa com 0
entendimento, isto é, um meio perceptivo que ndo é o mundo objetivo e nem um ser
determinado.

O verdadeiro erro do intelectualismo é considerar como dado o universo determinado da
ciéncia, pois voltar a experiéncia perceptiva é abandonar toda forma de realismo. Tal censura
é aplicada de modo mais extensivo também a psicologia, que situa a consciéncia perceptiva
em um universo inteiramente acabado.

A gestalttheorie®?, ao contrario do empirismo e do intelectualismo, aproxima-se bem
mais da experiéncia perceptiva, no entanto, o autor também defende que essa é um
psicologismo. Ao se debrucar sobre os signos da distancia e os fatores que estéo relacionados
a ele, nota-se que sdo, expressamente, conhecidos por uma percep¢do analitica ou refletida,
desviando-se do objeto e passando ao seu modo de apresentacdo. Merleau-Ponty afirma que a

Gestalttheorie compreende que a percepc¢do sobre a posicdo de objetos ndo estd associada a

'2 A gestalttheorie é um termo utilizado para se referir a teoria da Gestalt e esta, sobre a psicologia da Gestalt.
Utilizada no inicio do século XX, se volta para uma teoria psicoldgica e esta relacionada com o surgimento da
ordem nos eventos psiquicos, sejam perceptivos, no pensamento, sentimento e comportamento. Esta teoria
defende que as pessoas sdo vistas como sistemas abertos em seu ambiente, organizando suas percepcfes para
certos padrdes.



31

uma consciéncia expressa no corpo. “A consciéncia ndo se limita a receber um fenémeno
ilusdrio inteiramente acabado que causas fisioldgicas fora dela engendrariam” (MERLEAU -
PONTY, 2011, p. 78). A Gestalttheorie possibilita a tomada de consciéncia das tensdes como
linhas de forga que atravessam o campo visual.

Ao olhar dois objetos distintos que estdo a certa distancia de um sujeito, é perceptivel
que h&d um espago que os separa. Tal espaco aparente seria insignificante aos olhos do
intelectualismo na busca pela percepcdo verdadeira, mas a teoria da Gestalt aproxima objeto e
sujeito neste ato perceptivo, de modo que a flexibilizacdo da retina ocular, através da intengédo
do olhar, podendo olhar para um lado ou para outro, traz uma oscilacdo do campo visual.
Mesmo permanecendo em seu lugar, os objetos sofrem vibragdes a partir da oscilagdo do
olhar daquele que observa. Isso faz parte da montagem natural do sujeito psicofisico, sendo
um anexo do sistema corporal.

Mesmo com toda essa flexibilizagdo, Merleau-Ponty afirma que ainda falta a

Gestalttheorie uma renovagao de suas categorias.

Ela admitiu seu principio, aplicou-o0 a alguns casos particulares, mas ndo percebeu
gue toda uma reforma do entendimento é necessaria se queremos traduzir
exatamente os fenémenos, e que é preciso, para chegar a isso, recolocar em questao
0 pensamento objetivo da logica e da filosofia classicas, por em suspenso as
categorias do mundo, pdr em divida, no sentido cartesiano, as pretensas evidéncias
do realismo, e proceder a uma verdadeira “redug¢do fenomenologica. (MERLEAU-
PONTY, 2011, p. 80).

Nesse interim, o pensamento objetivo, segundo o fil6sofo, sendo aquele gque se aplica ao
universo e ndo aos fendmenos, s6 conhece nocles alternativas. “A Gestalttheorie recai em
postulados realistas e deixa escapar & ‘verdade fenomenoldgica’ da forma - 0 que, para
Merleau-Ponty, ndo é nada surpreendente, ja que se trata ali de uma psicologia, € ndo de uma
auténtica filosofia [...]” (MOUTINHO, 2004, p. 275) (Grifo nosso).

Contudo, é preciso ressaltar que a Gestaltheorie também teve sua parcela de
contribuicdo na construcdo desse pensamento, uma vez que serviu de base para a inspiragéo
ou para formulacdo de criticas sobre o que Merleau-Ponty denominou de experiéncia
perceptiva. Assim uma das mais importantes contribuicdes dessa teoria foi “ultrapassar a
alternativa classica da psicologia objetiva e da psicologia de introspec¢ao”. (MERLEAU-
PONTY, 2017, p. 47).

Partindo desse ponto de vista, a Gestalttheorie é prisioneira das evidéncias do mundo e

da ciéncia, podendo escolher, tdo somente, entre a razdo e a causa, por isso, que O



32

intelectualismo se volta para uma restauracdo do realismo e do pensamento causal. A
percepcao do corpo préprio, segundo Merleau-Ponty, da-nos uma no¢do de uma consciéncia
ndo-tética, ou seja, que ndo possui uma determinacdo de seus objetos e uma logica vivida,
mas se reconhece na experiéncia de certos signos naturais.

Ha uma questdo que envolve, ao analisarmos um fendmeno, ndo em uma eficacia
objetiva, mas no sentido que ela mesma oferece a inten¢do de olhar. Se este olhar ndo tiver
condigdes de suceder o espaco objetivo, torna-se somente capaz de explicar o fendmeno, de
modo que sua compreensdo abrange, tdo somente, aquilo que o sujeito consegue visualizar se
colocando como um ser preexistente ao proprio fendémeno.

A percepcdo, ndo é de uma ordem objetiva, acabada, pois se assim o fosse, tanto
empirismo como o intelectualismo teriam razdo em suas abordagens, mas transcende a todas
essas formas de compreensdo, atingido um alto grau de conhecimento que envolve a
consciéncia perceptiva e descritiva fenomenal. A percepcéao, portanto, na filosofia merleau-
pontiana, é descritiva.

O problema enfrentado por Merleau-Ponty esta além de qualquer psicologia, ele mesmo
vai se questionar na Estrutura do comportamento, se a unidade do mundo néo esta fundada na
consciéncia e se 0 mundo néo for resultado de um trabalho constitutivo, de onde se originam
que as aparéncias estejam fundadas em coisas, ideias ou verdades. Opondo-se ao objetivismo,
ele se debruca sobre uma ambiguidade, que n&o é resultado de escolhas entre o inacabamento
do mundo e sua existéncia, sua presenca, mas a nogao de que os fendbmenos sdo percebidos e
existem, mesmo quando ndo os vejo em sua totalidade. Dessa forma, os objetos ndo existem
apenas no ciclo do percebido, pois as verdades ndo deixam de ser verdadeiras porque o sujeito
ndo pensa nelas. Na percep¢do, portanto, é necessario que o objeto ndo se ofereca
inteiramente ao olhar, é preciso que reserve aspectos visados na percep¢do, mas nao

possuidos.

1.3 O Campo Fenomenal

Ao tratar do campo fenomenal, Merleau-Ponty aponta a percep¢do dos objetos ndo
como isolados e separados, mas percebidos em um campo que conecta varios objetos ao
mesmo tempo e a presenca do sujeito que age, como principal figura dessa relagdo, enquanto
sujeito vivo. Ndo se pode conceber da mesma forma, por exemplo, uma cadeira localizada em

um ambiente onde ela esteja isolada, representando a unidade e, a0 mesmo tempo, esta mesma



33

cadeira em seu conjunto com as outras, ornamentadas ao redor da mesa e ainda, em uma
reunido familiar, onde varias pessoas as utilizam para sentar. Essa experiéncia caracteriza o
que Merleau-Ponty chama de campo fenomenal. Ao direcionar o olhar para cadeira, aquele
que percebe ndo ver somente a cadeira, mas seu conjunto.

Todas as formas de percepcdo associadas ao empirismo, intelectualismo, a ciéncia, a
psicologia classica e a Gestalttheorie ndo firmaram seus conhecimentos em solos férteis a
ponto de alcancar a verdadeira percepcdo, pois se basearam no mecanicismo, dando um
carater objetivo entre as percepcdes do sujeito e dos objetos.

Diante disso, a filosofia de Merleau-Ponty aponta para a percep¢do enquanto sujeito
vivo, e com isso, direciona para uma filosofia um carater subjetivo em que os fendmenos
podem ser descritos sem a interferéncia do sujeito que percebe. Desse modo, segundo o autor,
0 reconhecimento dos fendbmenos em uma ordem original condena o empirismo como
explicagdo da ordem e da razdo atraves do encontro de fatos e acasos da natureza, no entanto,
conserva para a razéo e a ordem, o carater da facticidade. Por isso que “a fenomenologia é a
unica entre todas as filosofias a falar de um campo transcendental” (MERLEAU-PONTY,
2011, p. 95). A reflexdo, portanto, ndo atinge o mundo inteiro e a pluralidade das ménadas™
desdobradas e objetivadas, pois ela é parcial e limitada, ao contrario da fenomenologia que
“estuda a aparicdo do ser para a consciéncia, em lugar de supor a sua possibilidade”
(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 96).

Considerando que as filosofias transcendentais classicas nunca se interrogam sobre a
possibilidade de efetuar uma explicacédo total sobre o que elas sempre supdem, ndo € possivel
ao sujeito, a partir dessas reflexdes, reunir todos 0s pensamentos originarios que contribuem
para uma convicgdo presente. A filosofia criticista ndo concede nenhuma importancia a esta
resisténcia de passividade, pois subtende que no sujeito, 0 pensamento nao esta relacionado a
nenhuma situacéo.

A reflexdo filosdfica se ndo toma conhecimento de si mesma ao tempo que de seus
resultados, ndo pode ser plena, ndo consegue ter um esclarecimento geral de seu objeto. Néo é
suficiente, praticar uma filosofia em que se instala, apenas, uma atitude reflexiva, em que
defende um cogito que ndo pode ser questionado, mas é preciso compreender que a filosofia é
capaz de transformar o que ela traz consigo no teatro da vida. A respeito da nocdo de

consciéncia constituinte universal, Merleau-Ponty afirma existir um erro simétrico.

BMbnadas como é colocado por Leibniz representa as substancias simples, sem partes, indissolGvel.



34

O erro de Bergson é acreditar que o sujeito meditante possa fundir-se ao objeto
sobre o qual ele medita, o saber se dilatar confundindo-se com o ser; o erro das
filosofias reflexivas é acreditar que o sujeito meditante possa absorver em sua
meditacdo, ou apreender sem sobras, o objeto sobre o qual medita, nosso ser se
reduzir a nosso saber (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 97).

Assim, uma filosofia torna-se transcendental, ndo quando se instala na consciéncia
absoluta, sem abordar os passos que conduzem a ela, mas quando considera a si mesma como
problema, ndo dando explicitacbes de tudo, mas reconhecendo a presuncdo da razdo como
problema filos6fico fundamental.

Merleau-Ponty afirma que ndo se deve comecar a investigacao sobre a percepg¢do sem a
psicologia, nem tdo somente sem ela, sobretudo, quando essa estiver livre de todo
psicologismo, pois, com a psicologia, é possivel iniciar uma descricdo psicologica sobre 0s
fendmenos. Através da fixacao por referéncia e antecipacdes filosoficas, pode-se despertar a
experiéncia perceptiva. A experiéncia, simplesmente, antecipa a filosofia, no entanto, com o
campo fenomenal circunscrito é possivel adentra-lo e firmar, juntamente, com o psicélogo,
através de sua autocritica, os primeiros passos para uma reflexdo de segundo grau, ao

“fendmeno do fendmeno”, convertendo o campo fenomenal em campo transcendental.

1.4 O corpo

O corpo humano é uma expressdo viva que mantém total atuacdo com os objetos que
estdo ao seu redor. Diferente de qualquer outra forma de percepcdo (e aqui é possivel citar,
por exemplo, a lente de uma camera fotogréfica ou gravadora) o corpo humano tem, ao olhar
um objeto, uma percepcéao diferenciada, pois sua forma de ver o mundo agrega o carater de
horizonte, ou seja, a dimensdo em que o olhar se fixa em diregdo ao objeto. “O horizonte é
aquilo que assegura a identidade do objeto no decorrer da exploracdo, é o correlativo da
poténcia proxima que meu olhar conserva sobre os objetos que acaba de percorrer”
(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 105). Com isso, o olhar sobre o objeto percebe novos detalhes
gue o sujeito vai descobrir a partir da percepcdo de horizonte, portanto, olhar um objeto €
habita-lo.

O perceber tem um carater inacabado sobre o que é percebido, pois ndo se deve, a partir
da compreensdo de Merleau-Ponty, definir nenhum objeto em sua completude, como
totalidade, pois um s6 objeto pode ser visto de varios lados, em uma infinidade de olhares. O
corpo sensivel, o tempo e 0 mundo ndo podem ser compreendidos como algo objetivo, nem

predicativo, pois tal atitude é absolutizar os objetos e favorecer, desse modo, a morte da



35

consciéncia. Portanto, faz-se necessario, a partir da descricdo da apari¢do dos fenébmenos,
compreendé-los, ndo prejulgando, mas arrastando, através do préprio corpo, de um mundo
objetivo para 0 mundo subjetivo, expandindo os fios intencionais que o ligam ao seu
ambiente, revelando, dessa forma, o sujeito que percebe e 0 mundo percebido.

A principio, Merleau-Ponty, na Fenomenologia da Percepcdo, demonstra que o corpo,
numa abordagem expressiva da fisiologia, apresenta-se como objeto. Sendo assim, é dado um
carater objetivista no que se refere a sua capacidade perceptiva. Utilizando como base a
fisiologia, concebe-se o corpo como aquele que se constroi em ligamentos de érgaos e artérias
estando constituido como algo mecénico.

Apesar dessa ligacdo fisica corporal, segundo o filésofo, h4& como que um estimulo
psiquico que o liga inteiramente, permitindo que o corpo domine suas funcdes a partir das
atividades cerebrais. “[...] As determinagdes espaciais do percebido e até mesmo a presenca
ou a auséncia de uma percepcdo nao sdo efeitos da situacdo de fato fora do organismo, mas
representam a maneira pela qual ele vai ao encontro dos estimulos.” (MERLEAU-PONTY,
2011, p. 114).

Tomando como exemplo certo sujeito, que precisou amputar sua perna e teve uma parte
do seu membro decepado, nota-se que as excitacdes cerebrais entre 0 membro amputado e a
consciéncia permanecem. A perna que, efetivamente, ndo existe mais continua a preencher as
reacbes psiquicas no sujeito. E 0 membro fantasma que mesmo néo existindo mais, para o
sujeito é como se cle ainda estivesse ali. “O fenomeno do membro fantasma se ilumina aqui
pelo fendmeno da anosognose, que visivelmente exige uma explicacdo psicologica”
(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 115).

O membro fantasma é uma mistura pensavel entre o psiquico e o fisioldgico. O “para si”
e 0 “em si”, ndo sdo uma representacdo da perna que ja ndo existe, mas uma associacao, que €
a presenca ambivalente. Portanto, sentir o membro fantasma é como que uma recordagédo. “O
corpo € o veiculo do ser no mundo, e ter um corpo €é, para um ser vivo, juntar-se a um meio
definido, confundir-se com certos projetos e emprenhar-se continuamente neles”
(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 122).

Neste mundo em que 0 corpo se encontra estdo objetos manejaveis que possibilita a
execucdo de tarefas, como por exemplo, escrever, tocar piano. No entanto, quando ha a
deficiéncia, ele ndo o reconhece, pois ha uma consciéncia do corpo através do mundo, e 0s

objetos manejaveis ja ndo podem mais ser juntados, entdo, o corpo tem consciéncia da perda e

14 Anosognose é um fendmeno, descrito pelo neurologista francés Joseph Babinski, que incapacita o sujeito de
perceber sua propria doenca.


https://pt.wikipedia.org/wiki/Joseph_Babinski

36

ao mesmo tempo a ignora. Aparece o que o filésofo chama de ambiguidade do saber, que é o
fato do corpo comportar duas camadas distintas: a do corpo habitual e a do corpo atual.

O corpo habitual fornece os gestos de manuseio que, com a deficiéncia, ndo existem
mais, surgindo o problema de como manusear 0s objetos se 0 membro ndo mais existe. O
corpo atual explora sua capacidade existencial, enquanto ser situado e reconhecedor de sua

realidade. Assim, as percepcdes novas vao, gradativamente, substituindo percepcdes antigas.

Se a recordacdo e a emocgdo podem fazer aparecer o membro fantasma, ndo é como
uma cogitatio exige uma outra cogitatio, ou como uma condi¢do determina sua
consequéncia — ndo é porque uma causalidade da ideia se superponha aqui a uma
causalidade fisiol6gica, é porque uma atitude existencial motiva uma outra e porque
recordacdo, emogdo, membro fantasma sdo equivalentes em relacdo ao ser no
mundo. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 128).

O problema do membro fantasma equipara-se com um distarbio, pois ao considerar que
o membro que ja ndo existe como real, ou seja, no circuito da existéncia, € como que um
sujeito que sofre com alguma doenca, acreditando ver coisas que, na verdade, ndo existem.
Por esse motivo, o sujeito com o0 membro fantasma, mesmo depois de uma aceitacdo do real,
sempre poderd se lembrar de sua “normalidade” e isso provoca uma recorda¢do, como se o
membro permanecesse no mesmo lugar.

Do mesmo modo, pode ocorrer quando se utiliza uma extensao corporal. O exemplo do
cego se encaixa muito bem nessa comparacdo. A bengala utilizada pelo cego estende sua
capacidade perceptiva, pois ela ¢ capaz de tocar o mundo. Com isso, “o cego nao
simplesmente toca 0 mundo através da bengala, mas toca 0 mundo com a bengala, assim
como toca o mundo com as maos”. (ABATH, 2017, p. 115).

Com isso, 0 sujeito é direcionado para uma experiéncia mais ampla, como algo
encarnado, distante de um aparato fisico ou conjunto de ideias e pensamentos. Nao é um néo
saber sobre o seu membro, é evitar sabé-lo, como se a repulsa do ndo saber estivesse em
relacdo com a sua postura no mundo e com o outro, “[...] ele ndo aceita a verdade da perda do
membro, a medida que procura manter 0 mesmo esquema corporal, com suas possibilidades
motoras anteriores de ser no mundo, evitando se colocar em situagfes em que a perda do
membro se tornaria manifesta” (FURLAN; VIEIRA, 2011, p. 134).

A psicologia classica vai enquadrar o corpo proprio como objeto. Primeiramente,
pressupde que o corpo do sujeito é diferente de outros objetos, pois ele é percebido e, deste
modo, ndo seria igual aos outros, pois um objeto € invariavel, s6 aparecem para 0 sujeito em

perspectivas, e esta resulta de uma necessidade fisica, a qual, quem observa, serve-se, mas ndo



37

se aprisiona. Utilizando como exemplo, a mao esquerda que apalpa a mao direita, a psicologia
vai dizer que a mao direita apalpada ndo tem a mesma sensibilidade que a méo esquerda que
apalpa, pois a primeira estd numa posi¢do de passividade, enquanto a outra tem a intencao de
apalpar. Portanto, acredita a psicologia que ha nesse interregno uma questdo mecanica em
reconhecer 0 corpo como puro objeto. O corpo ndo é um objeto do mundo, eis a critica que
Merleau-Ponty faz a psicologia classica, mas uma forma de comunicagao entre 0 mundo e o
sujeito. O mundo ndo como soma de objetos, mas como horizonte de experiéncias que
acontece antes de todo pensamento determinante.

Considerar o corpo do ponto de vista da psicologia, enquanto pensamento ndo situado &,
portanto, té-lo como objeto, seguindo uma compreensdo enquanto representacdo ou fato
psiquico e ndo como fendmeno. Apreender o corpo como objeto-sujeito é tarefa da psicologia.
A estrutura do corpo, enquanto incompletude, ndo pode ser uma estrutura do proprio corpo, e
pensar assim € atribuir uma presenca de fato como resultantes da organizacdo dos aparelhos
sensoriais. Assim, “ndo devo dizer que os lados ndo vistos dos objetos sdo simplesmente
percepcdes possiveis, nem que sdo as conclusdes necessarias de uma espécie de analise ou de
raciocinio geométrico”. (MERLEAU-PONTY, 2017, p. 34). Descartes compreende que essa
forma de unir alma e corpo ndo € outra coisa sendo uma unido de fato.

O psicologo é capaz de olhar seu corpo através dos olhos do outro e vice-versa, como
algo mecanico. A unido entre alma e corpo se realiza como uma necessidade que o psicélogo
previa antes mesmo de constatd-la pelo conhecimento. Com isso, Merleau-Ponty vai dizer

que:

Antes de ser um fato objetivo, a unido entre a alma e o corpo devia ser entdo uma
possibilidade da propria consciéncia [...], ser uma consciéncia, ou, antes, ser uma
experiéncia, é comunicar interiormente com o mundo, com 0 COrpo e com 0s 0outros,
ser com eles em lugar de estar ao lado deles (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 142).

A psicologia € um primeiro ponto de intermédio para uma abertura as coisas. Sem ela
ndo haveria conhecimento objetivo, pois o psicologo explora e se redescobre, através de suas
experiéncias com o0 mundo, com outro, com 0 corpo e 0 passado, N0 Mmesmo instante em que
ele queria perceber-se como objeto entre outros objetos. Fazendo a distingdo entre corpo
objetivo, retratado pela fisiologia e corpo vivido, como coloca Merleau-Ponty, este Gltimo
aparece como sujeito da percepcao. “Por sua vez, a critica do ‘corpo real’ das ciéncias
(anatomia e fisiologia) mostrou que corpo verdadeiro ndo é corpo objetivo da ciéncia, mas o

corpo vivo que se mostra, na forma ou estrutura do comportamento, como corpo perceptivo.”



38

(SOMBRA, 2006, p. 113). E este corpo que percebe, pois ele é vivido, ndo como uma

maquina, mas como uma experiéncia de comunicacao entre o sujeito e 0 mundo.

1.5 Corpo Proprio: espacialidade e motricidade

Até o momento, foi feito uma abordagem a respeito das criticas feitas por Merleau-
Ponty sobre os modos de compreender o mundo perceptivo, seja pelo empirismo,
intelectualismo, Gestalttheorie e a psicologia classica. A partir de agora, a discussdo sera
direcionada para as reflexdes acerca do corpo proprio, em que, a partir de Merleau-Ponty, a
reflexdo ocorrerd a respeito do corpo enquanto situagdo e nao posicao.

O corpo préprio toma uma postura de ser diferente de outros objetos pelo fato do sujeito
ser capaz de compreender sua propria existéncia. Na Fenomenologia da percepcéo, Merleau-
Ponty procura exemplificar que, quando seu brago esta sobre a mesa, ndo se pode compara-lo
com o cinzeiro da mesma forma que o cinzeiro esta para o telefone. Isso ocorre, porque as
partes de seu corpo ndo apenas estdo desdobradas entre si, mas estdo envolvidas umas com as
outras. “[...] meu corpo inteiro nao ¢ para mim uma reunido de 6rgaos justapostos no espaco.
Eu o tenho uma posse indivisa e sei a posicdo de cada um de meus membros por um esquema
corporal em que eles estdo todos envolvidos” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 144).

Falar de esquema corporal é se referir a uma espacialidade de situagdo em que o corpo
proprio ndo existe objetivamente, mas ele consegue experimentar formas perceptivas que
estdo ao seu redor. Portanto, esquema corporal ¢ “uma maneira de exprimir que meu corpo
esta no mundo” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 147).

Ora, 0 espago corporal distingue-se do espaco exterior, 0 corpo age, a respeito da
percepcao, como uma “forma”, ocasido em que ha uma relacdo entre forma e figura que se
estruturam em fundos diversos. Nesse caso, aparece um terceiro termo, além da figura e
fundo, que é o corpo. Em qualquer analise perceptiva, deve-se considerar que elas devem ser
vistas em uma relagdo continua e ampla no que se refere a seus aspectos, enquanto figuras e
fundos, ndo somente como pontos, pois 0s horizontes constroem 0S campos perceptivos,
considerando que o sujeito tem suas partes todas envolvidas. 1sso é o que da acesso a0 mundo
e aos fendmenos.

O corpo préprio, como afirma Merleau-Ponty, ndo € um objeto que estd lancado ao
mundo, mas uma estrutura viva que € capaz de reconhecer sua propria existéncia e perceber o

mundo que estd ao seu redor. “Longe de meu corpo ser para mim apenas um fragmento de



39

espaco, para mim, ndo haveria espaco se eu nao tivesse corpo” (MERLEAU-PONTY, 2011,
p. 149).

Ao analisar um caso de motricidade morbida, Merleau-Ponty conclui que a psicologia
classica ndo consegue exprimir nenhum conceito sobre as variedades da consciéncia de lugar,

pois permanece presa a uma consciéncia posicional. O exemplo utilizado pelo fil6sofo é:

Um doente que a psiquiatria tradicional classificaria entre as cegueiras psiquicas é
incapaz, fechados os olhos, de executar movimentos “abstratos”, quer dizer,
movimentos que ndo estdo orientados para uma situacdo efetiva, tais como mover os
bracos e as pernas sob comando, esticar ou flexionar um dedo. O paciente ndo pode
mais descrever a posicao de seu corpo ou mesmo de sua cabeca, nem 0s movimentos
passivos de seus membros. Enfim, quando se toca sua cabeca, 0 braco ou a perna,
ele ndo pode dizer que ponto de seu corpo foi tocado; ndo distingue dois pontos de
contato em sua pele, mesmo a distancia de 80mm; ndo reconhece nem a grandeza
nem a forma dos objetos que colocam contra 0 seu corpo. S6 consegue executar 0s
movimentos abstratos se lhe permitem olhar 0 membro encarregado do movimento,
ou executar movimentos preparatérios com todo o seu corpo. (MERLEAU-PONTY,
2011, p. 149-150).

A partir desse exemplo, é possivel perceber a distingdo entre o “pegar” e o “mostrar”.
Como ¢é possivel identificar um ponto do corpo quando se trata de pegar e ndo saber
identifica-lo quando se trata de mostra-lo? E a indagacdo feita por Merleau-Ponty. A
consciéncia que o doente tem do espaco corporal faz parte do seu mundo habitual, ndo como
espaco objetivo, como dispunha a psicologia classica, € como se formasse, através do habito,
uma circunvizinhanca familiar, em que é possivel realizar movimentos mesmo com 0s olhos
fechados, movimentos esses que se distanciam de um ambiente objetivo.

Enquanto relacdo vivida, Merleau-Ponty também utiliza em seus estudos o caso do
doente picado por um mosquito. Este ndo precisa procurar 0 ponto picado, pois 0 encontra a
primeira tentativa. O fato € que o movimento realizado pelo doente ndo se trata de uma
coordenada espacial, mas de atingir, com sua méo fenomenal, certo lugar de seu corpo
fenomenal que déi. Entre a m@o que coga e 0 ponto a ser cocado ha uma relacdo vivida do
sistema natural do corpo, portanto, toda operagéo realizada é de uma ordem fenomenal, e ndo
do mundo objetivo.

Com isso, as tarefas criam no sujeito, movimentos que sdo necessarios as atividades do
cotidiano, pois os valores dos objetos utilizados, quando sdo combinados, criam uma situagéo,
uma situacdo aberta a obtencdo de resolucdo de tarefas. Do mesmo modo, sdo as forcas
fenomenais que operam no campo visual do sujeito, mesmo sem planejamento, vao se
acomodando de tal modo que as rea¢Ges motoras estabelecem o melhor equilibrio entre tais

tarefas.



40

Um sujeito “normal” compreende as agdes do seu corpo porque sdo participativas do
mundo perceptivo. O movimento do corpo possui um fundo e ambos sdo partes de uma
totalidade Unica. Esse movimento ndo é uma representacdo associada, externamente, ao
movimento, pelo contréario, é imanente ao movimento. Tudo isso representa, para o sujeito,
uma maneira original de se referir a um objeto, assim como também a percepcao. Com isso,
Merleau-Ponty esclarece a distingdo entre movimento abstrato e movimento concreto.

Por movimento concreto entende-se 0 mundo dado. O movimento concreto é centripeto,
ou seja, esta ligado a forca que as coisas exercem em uma tendéncia de irem para o centro,
enquanto o movimento abstrato é centrifugo, isto €, a tendéncia de um determinado corpo de
se afastar do centro. O movimento do mundo abstrato € o0 mundo construido, ele “cava, no
interior do mundo pleno no qual se desenrolava 0 movimento concreto, uma zona de reflexédo
e de subjetividade, ele sobrepde ao espago fisico um espacgo virtual ou humano” (MERLEAU-
PONTY, 2011, p. 160). A funcdo normal que torna possivel o movimento abstrato é a
projecdo, em que 0 movimento prepara diante de si um espago livre, onde aquilo que néo
existe, naturalmente, adquire uma existéncia.

A questdo da espacialidade colabora, demasiadamente bem, com 0s movimentos
realizados pelo sujeito, mas € interessante associar o que Merleau-Ponty denomina de
espacialidade, ndo apenas aos movimentos corporais, pois isso seria reduzir demais a
experiéncia perceptiva do corpo proprio. Vale salientar que, quando se trata de movimentos,
ndo estd se reduzindo a locomocéo fisica, mas a outra questdo que Merleau-Ponty chama de
motricidade®. Motricidade como sera aprofundado aqui, juntamente com a espacialidade,
consiste nas formas que o sujeito encontra de se movimentar através de sua intencionalidade.
Percebe-se que, de logo, esta se trabalhando com trés conceitos: espacialidade, motricidade e
intencionalidade. Dificil sera tentar separa-los, pois o uso de um, é, também, do outro.

Quando se trata de um sujeito com desvio de suas fungdes motoras, parece que ele
limita sua espacialidade do corpo préprio, através de seus rompimentos nervosos, e 0 mundo
tem, para ele, ndo um sentido de inacabado, mas pelo contréario, € um mundo inteiramente
pronto. Essa forma de perceber o mundo ocorre, totalmente, diferente em um sujeito
“normal”, em que o mundo é uma abertura para perceber seus fenbmenos, em que 0 sujeito €
capaz de se apropriar do movimento abstrato ¢ a partir dele tornar possivel a “fun¢do de

‘projecao’ pela qual o sujeito do movimento prepara diante de si um espago livre”
(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 160).

> Mais adiante discutiremos o conceito de motricidade mais especificamente.



41

Para entendermos o distlrbio de movimento, sera usado como exemplo o caso de
Schneider. Schneider sofreu um impacto cerebral, provocado por um acidente de trabalho
durante o periodo de guerras, em que teve um grave ferimento na regido occipital, local em
que um pedaco de ferro atravessou sua cabeca, perfurando seu cérebro. Ocorre que, mesmo
depois do acidente, Schneider continuou realizando suas tarefas do dia a dia. No entanto, ap6s
estudos realizados, percebeu-se que Schneider ndao consegue realizar movimentos corporais
normais, mesmo tendo suas atividades motoras intactas.

Ele conseguia ver as formas de seu corpo, porém ndo conseguia realizar movimentos
através de seu raciocinio, que dependessem de uma elaboracdo abstrata. N&do consegue, por
exemplo, identificar, somente pela visao, nenhum objeto. “Seus dados visuais sdao manchas
quase informes” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 162). Schneider tem certa deficiéncia no
conhecimento visual.

Essa deficiéncia, segundo Merleau-Ponty, recebe o nome de cegueira psiquica’®, pois
corresponde ao rompimento com 0 acesso a certa parte do cérebro. Portanto, a cegueira
psiquica € um caso diferencial de comportamento tatil puro e a partir disso o filésofo observa
gue tanto a consciéncia do espaco corporal, como o movimento abstrato, que visa 0 espaco
virtual, faltam em Schneider. Portanto, “o tocar nao nos da, por si mesmo, nenhuma
experiéncia do espago objetivo” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 165). O sujeito ndo estd
apenas localizado em um espaco, ele constroi o proprio espago o habitando, ele ndo se move
somente no espago geografico, “cle busca situar-se intencionalmente na espacialidade em que
habita” (CAMINHA, 2012, p. 40).

Em contrapartida, em outro caso de deficiéncia, o paciente sabe, por exemplo, bater a
porta, mas ndo sabe mais fazé-lo se esta ndo estiver ao alcance de um toque, ou seja, se ele
ndo consegue apalpa-la com a mdo. Mesmo estando com os olhos abertos e focados para ela,
ele ndo consegue realizar esta acdo. Na verdade, esses objetos fazem parte da area vital do
sujeito, e esta abertura ao mundo, faz com que objetos fiquem fora de alcance para eles.
“Portanto, nao hd um fato que possa atestar, de maneira decisiva, que a experiéncia tatil dos

doentes é ou ndo idéntica aquela dos normais, e a concepcéo de Goldstein'’, assim como a

A cegueira psiquica, segundo Merleau-Ponty é um esquecimento de uma parte do cérebro devido algum
acontecimento impactante. O filésofo mostra o fato ocorrido com Schneider quer ao sofrer um acidente uma
barra de ferro penetra na sua cabeca atingindo parte do cérebro que ficou lesado, perdendo a consciéncia, sem
significados, sem sentido, provocando assim a cegueira psiquica.

7 Gotthilf-Eugen Goldstein foi um fisico aleméo, que ficou conhecido por desempenhar importante papel nos
estudos sobre raios X.


https://pt.wikipedia.org/wiki/F%C3%ADsico
https://pt.wikipedia.org/wiki/Alemanha
https://pt.wikipedia.org/wiki/Raios_X

42

teoria fisica, sempre podem ser adaptadas aos fatos por meio de alguma hipotese auxiliar”
MERLEAU-PONTY, 2011, p. 168).

A palavra “tocar” ndo tem o mesmo significado quando relacionada ao sujeito normal
e ao doente. Nesse, houve uma desorganizacao na fungdo visual que se mostrou a verdadeira
esséncia do tatil, diferente do sujeito tido como normal em que ndo existe somente uma
experiéncia visual nem tatil, mas integral em que é possivel fortalecer as contribuigdes
sensoriais. Deste modo, na cegueira psiquica, nenhuma dessas experiéncias sdo dignas de ser

chamadas de dados tateis, pois:

A experiéncia tatil ndo é uma condicdo separada que poderemos manter constante
enquanto fariamos variar a experiéncia ‘visual’, de modo a determinar a causalidade
prépria a cada uma, e 0 comportamento ndo € uma funcdo dessas variaveis, ele esta
pressuposta na defini¢ao da outra” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 169-170).

Na impossibilidade de explicar os distirbios do movimento abstrato, atraves das perdas
dos movimentos visuais ou pela efetiva presenca desses contetdos, Merleau-Ponty demonstra
que o Unico caminho a trilhar na compreensao desses é remonta-los a partir de uma razao, a
qual trataria o sujeito como uma consciéncia indecomponivel e presente, inteiramente, em
suas manifestacdes. Deste modo, o ato de mostrar subentende estar perto e agarrado ao sujeito
mesmo estando longe, exposto diante dele.

No entanto, se o doente ndo consegue apontar ou tocar uma parte de seu corpo, € porque
ele perdeu sua subjetividade, vive um mundo objetivo, pois ele ndo pode mais assumir uma
“atitude categorial”. “Portanto, ele é habitado por uma poténcia de objetivacdo, por uma
‘fung¢do simbolica’, uma ‘fungdo representativa, uma poténcia de ‘projecdo’ que, alias, ja
opera na constitui¢do das coisas [...]” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 172).

Todo sujeito tem a intencdo de algo e nessa perspectiva, ele representa os objetos
percebidos por si mesmo, pois ha a intencdo em se aproximar dos objetos, como também
aproximar o0s objetos de si préprio executando o que em sua filosofia podemos chamar de
motricidade. A consciéncia existe porque ha um sujeito para que ela seja consciéncia, ou seja,
um objeto intencional que so pode se dirigir a esse objeto quando se ‘irrealiza’ e se langa para
ser um puro ato de significacdo. Desta forma:

Se um ser é consciéncia, é preciso que ele seja apenas um tecido de inteng@es. Se ele
deixa de se definir pelo ato de significar, ele volta a cair na condicdo de coisa, a

coisa sendo justamente aquilo que ndo conhece, aquilo que repousa em uma
ignorancia absoluta de si e do mundo, aquilo que por conseguinte ndo é um “si”



43

verdadeiro, quer dizer, um “para si”’, e s6 tem a individuacdo espaco-temporal, a
existéncia em si (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 172).

A partir desse conceito, é possivel compreender, segundo o filésofo, que em um caso
em que o doente tenha a perda de sua consciéncia, passando a existir sem consciéncia, ele
passa a ser comparado a um objeto ou coisa. E 6bvio que, nesse caso, ele continua sendo
sujeito, mas para se referir a questao intencional, em que ndo ha mais a elasticidade corporal e
perceptiva, 0 doente ndo consegue mais manter sua relagdo, enquanto corpo proprio, com o
mundo. Portanto, a percepcdo do mundo fenomenal, ocorre através da intencionalidade do
sujeito, que é o primeiro impulso para 0 movimento, seja fisico ou perceptivo, se
manifestando pela inclinagdo entre aquele que percebe e aquilo que é percebido.

Utilizando-se das discussdes apresentadas até aqui, pode-se dizer que a intencionalidade
do sujeito cria possibilidades de percepcdo, é o que permite que ele tenha consciéncia de sua
experiéncia com o0 mundo. Em um sujeito considerado normal, como coloca Merleau-Ponty,
h& como que uma elasticidade em sua forma de perceber o mundo, algo que nédo esta presente
em um sujeito doente. Por intencionalidade, “compreende-se a abertura de nosso corpo em
direcdo a um ser exterior, uma estrutura que ele retoma, mas nao constitui completamente”.
(MOURA, 2010, p. 89).

Retomando a reflexdo sobre o caso de Schneider, por exemplo, é possivel perceber que
seus ligamentos nervosos, por terem sido rompidos, devido ao acidente, algumas de suas
funcBes motoras ndo sdo executadas. Atividades simples deixam de funcionar, isso porque a
elasticidade de sua capacidade subjetiva ja ndo existe mais. O desvio de interpretacfes, as
mudancas de planejamentos, a execucao de tarefas, se tornam como que atividades mecéanicas.

Essa elasticidade que deixa de existir impede que o sujeito mantenha sua
intencionalidade sobre os fendmenos percebidos e, por isso, ndo consegue executar suas
tarefas, caso ndo haja comandos externos ou todo um planejamento prévio. Desse modo, em
Schneider, ndo ha extensdo perceptiva, tudo é o agora, em uma objetividade continua, “o
futuro e o passado sdo para ele apenas prolongamentos ‘encolhidos’ do presente”
(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 189).

Ao tratar do movimento que o corpo proprio perfaz para se apropriar dos fenémenos,
em que o sujeito se “dirige para”, Merleau-Ponty o chama de motricidade. Para chegar até o
conceito de motricidade, o filosofo faz uma abordagem a respeito da consciéncia, que para ele
“é ndo um ‘eu penso que’, mas um ‘eu posso’” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 192). Esse é



44

um movimento de existéncia, nunca de algo voltado para o pensamento, como também o
espaco corporal ndo é um espaco pensado nem representado, mas vivido, habitado.

A motricidade, para Merleau-Ponty, € 0 movimento que o corpo préprio realiza de um
ponto a outro de forma intencional. Este permite que o sujeito perceba o mundo que esta ao
seu redor, ndo é uma extensdo do pensamento, mas uma langar-se ao mundo, pois “a
motricidade do corpo proprio nos permite perceber por nés mesmos o aparecer do mundo
percebido”. (CAMINHA, 2019. P. 33).

O fato de mover-se, aproximando um objeto, através de seu significado e também o
corpo que se move em direcdo ao fendmeno, para construir uma percepcdo, através do
movimento realizado é possivel porque o sujeito tem consciéncia dessa experiéncia,
“portanto, ndo se deve dizer que nosso corpo estad no espaco nem tampouco que ele esta no
tempo. Ele habita o espago ¢ o tempo” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 193).

O fato de discutir a motricidade como movimento intencional conduz o filésofo a
pensar também a intencionalidade como proposta de reaprender a ver o mundo, pois 0
momento presente serve de base para que o sujeito construa seus movimentos que o sucedem.
“A intencionalidade de Merleau-Ponty € vivida, € a tensdo constante da consciéncia
incorporada ou encarnada, em direcdo ao mundo.” (SOMBRA, 2006, p. 128). Nao € uma
recordagédo, pois 0 corpo existe no agora e jamais se tornaria passado, mas ele utiliza as
experiéncias passadas para dar sentido as experiéncias presentes, uma expressao da estrutura

do corpo.

H& portanto, na percepcdo, um paradoxo da imanéncia e da transcendéncia.
Imanéncia, visto que o percebido ndo poderia ser estranho aquele que o percebe;
transcendéncia, visto que comporta sempre um além do que esta atualmente dado. E
esses dois elementos da percepcdo ndo sdo propriamente contraditorios, pois, se
refletirmos sobre tal nocdo de perspectiva, veremos que a evidéncia prépria do
percebido, o aparecimento de “algo” exige indivisivelmente esta presenga e esta
auséncia. (MERLEAU-PONTY, 2017, p. 37).

Os movimentos realizados pelo corpo, ndo sdo provenientes apenas de acdes bioldgicas
como comportamentos vitais, esses sdo impulsionados a se dirigir a algo e o sujeito ndo pode
executar movimentos, caso seja desprovido de intencionalidade. “Aquilo que percebemos se
apresenta a nés como ‘polos de agdes’ que nos mobilizam para assumir o mundo em que nds
estamos inscritos” (CAMINHA, 2010, p. 177). A acdo executada pelo sujeito é um

movimento motor, o qual se move a fim de encontrar nas coisas percebidas diferentes formas



45

de se referir a elas. Portanto, a0 movimentar o corpo, 0 sujeito tem a intencdo de conhecer
algo. Desse modo, “a intencionalidade é abertura e transitividade da consciéncia para o
mundo percebido, na qual o corpo desempenha papel de campo fenomenal”. (SOMBRA,
2006, p. 129).

Merleau-Ponty aponta o sujeito como sendo aquele que percebe e se inclina em direcéo
ao mundo através do seu corpo vivido, sendo que ele ndo pode ser dissociado da sua
motricidade em relacdo a sua dimensdo sensitiva, pois o comportamento vital presente no
corpo do sujeito esta, inteiramente, ligado a intencdo de se dirigir para algo; no entanto, esta
intencionalidade torna-se evidente pela influéncia do mundo percebido e ndo apenas pelas
representagdes compartilhadas do sujeito.

A motricidade é, na realidade, 0 movimento que impulsiona o sujeito a ir, por si mesmo,
em direcdo ao mundo percebido, a fim de encontra-lo; ndo se trata de uma consciéncia que
impulsiona o corpo a mover-se, mas de uma experiéncia efetiva do corpo proprio, pois em
Merleau-Ponty, o sujeito é experiéncia perceptiva do mundo e ndo ato de pensamento. “O
sujeito que percebe ndo se apropria do que percebe como um objeto totalmente determinado,
mas se aproxima e se distancia do percebido pelos movimentos do corpo, que se pde ele
mesmo a perceber.” (CAMINHA, 2019, p. 44).

Através do nosso corpo, que toma consciéncia do espaco, 0 mundo ganha forma visivel
e se torna vivido, considerando a “intencionalidade perceptiva” como abertura para o mundo.
A percepcdo garante ao sujeito ndo uma apropriacdo do mundo percebido, mas uma
aproximacéao ou distanciacdo daquilo que € percebido com influéncia da motricidade corporal.
“Nossa motricidade, vivida como tal, impede-nos de assistir & distdncia o nosso proprio
movimento, porque ele ndo € um simples deslocamento, ao contrério, €, essencialmente, uma

maneira de ir em dire¢do ao mundo levada por nosso corpo” (CAMINHA, 2010. p. 182).

1.6 Mundo Percebido

Merleau-Ponty afirma que as coisas do mundo sdo dadas como as partes do corpo, nao
como uma geometria natural, mas em uma conexao viva comparavel, ou idéntica a que existe
entre as partes do proprio corpo. “[...] E impossivel, como frequentemente se disse, decompor
uma percepcao, fazer uma reunido de partes ou de sensacdes, visto que nela o todo é anterior
as partes — e que este todo ndo ¢ um todo ideal.” (MERLEAU-PONTY, 2017, p. 35). Para o

filosofo, ha a percepcdo exterior e a percepcdo do corpo proprio, ambas variam



46

conjuntamente, pois sdo duas faces de um mesmo ato. A experiéncia perceptiva, entdo, € um

nexo relacional entre o sujeito e a coisa, que ndo estdo separadas em si.

As coisas ndo sao, portanto, simples objetos neutros que contemplariamos diante de
nos; cada uma delas simboliza e evoca para nés uma certa conduta, provoca de nossa
parte reaces favoraveis ou desfavoraveis, e é por isso que 0s gostos de um homem,
seu carater, a atitude que assumiu em relacdo ao mundo e ao seu exterior sdo lidos
nos objetos que ele escolheu para ter a sua volta, nas cores que prefere, nos lugares
onde aprecia passear. (MERLEAU-PONTY, 2004, p. 23).

No campo visual e na consciéncia do corpo proprio ha uma equivaléncia, isso se explica
quando é analisado o paciente de Stratton'®, por exemplo, em que se inverte, objetivamente, o
campo visual. No terceiro dia dessa experiéncia, 0s objetos comegam a adquirir seu aprumo.
Ora, o corpo préprio é vivo, pode se adaptar a essas mudancas, diferente de um corpo objetivo
que ¢ incapaz de realizar tal adaptagdo. “Nos reaprendemos a sentir nosso corpo,
reencontramos, sob o saber objetivo e distante do corpo, este outro saber que temos dele
porque ele esta sempre conosco e porque nos somos corpo.” (MERLEAU-PONTY, 2011, p.
278).

A experiéncia do mundo € como ele aparece ao sujeito, enquanto se estd no mundo,
enguanto se percebe o mundo com o préprio corpo. Essa percep¢do é um reencontro com o
proprio corpo, pois ele € um eu natural, um sujeito da percepcdo. Merleau-Ponty inicia O
Visivel e o Invisivel afirmando que o mundo é aquilo que vemos. Nao se pode construir uma
percepcdo a partir dos ensinamentos do intelectualismo que constr6i o mundo por uma
perspectiva do pensamento, mas como uma experiéncia entre o sujeito e o mundo “[...] o
mundo é 0 que vemos e que, contudo, precisamos aprender a vé-lo”. (MERLEAU-PONTY,
2012, p. 16).

A questdo da percepc¢do sO é valida aquele sujeito que tem a experiéncia com a coisa,
ndo podendo considerar a experiéncia do outro para si, pois a experiéncia do outro, ndo é
experiéncia de si. Como exemplo, temos: um sujeito “x” percebe uma arvore, a0 mesmo
tempo em que um sujeito “y” percebe a mesma arvore, mas a experiéncia de “x” nunca sera a
mesma de “y”, mesmo que possam compartilhar um com 0 outro as suas experiéncias

perceptivas. “Se ja ¢ dificil dizer que minha percepc¢do, tal como a vivo, vai as proprias coisas,

'® George Malcolm Stratton é um psicélogo reconhecido pelos seus estudos da percepcdo com o uso de éculos
especiais que invertem as imagens. E o experimento dele que Merleau-Ponty utiliza para mostrar a capacidade
do sujeito de se habituar em dire¢do ao mundo percebido utilizando os 6culos com as imagens invertidas.



47

¢ impossivel outorgar a percepcao dos outros o acesso ao mundo.” (MERLEAU-PONTY,

20120, p. 21).

1.7 O sentir

Quando o sentir € retratado por Merleau-Ponty, dar-se-a conta de que o que envolve
esse modo de percepcdo é a capacidade do corpo préprio de experimentar, através de seus
sentidos, 0 mundo que ele esta inserido. O corpo ndo experimenta algo aleatoriamente. A
percepcdo do sujeito é percepcdo de algo, nunca de um mundo acabado. O pensamento
objetivo ignora o sujeito da percepgdo porque, para ele, 0 mundo esta, inteiramente, pronto.

E preciso entender que o sujeito é um ser vivo e, portanto, ele experimenta tudo aquilo
que percebe. Os sentidos sdo como uma porta de acesso ao mundo em que € possivel ver,
sentir, cheirar, e deste modo, hd uma conexdo entre aquele que percebe e o percebido. Os
fendmenos, no entanto, ndo sdo de uma ordem do “em si”, ou seja, como eles sdo, mas de uma
ordem do “para si”, como o Sujeito 0s percebe.

O que ha, na verdade, sdo percepcdes, no sentido que, por exemplo, diferentes sujeitos
percebem o mundo de forma distinta e mesmo que descrevam o que veem, nunca sera como 0
percebido é exatamente. A relacdo entre sujeito e 0 mundo é o que caracteriza a experiéncia
perceptiva. Por isso, é possivel entender a percep¢do como uma filosofia inacabada, e
nenhuma experiéncia perceptiva é absoluta ou esta pronta, pois s&0 momentos de uma histéria
individual, um estado de espirito e 0s sentidos sdo uma reconstituicdo dessa historia.

Criticando, rigorosamente, a percepcdo baseada na sensacdo e no intelectualismo,
Merleau-Ponty faz uma distin¢do entre consciéncia sensivel e consciéncia intelectual.

Sobre a primeira, o filosofo afirma que a experiéncia sensivel depende sempre de uma
sensibilidade que a precedeu e que sobrevivera a ela, como 0 nascimento e a morte. Atraves
da sensacdo se apreende uma vida de consciéncia dada, como a vida das maos, dos olhos, dos
ouvidos. “Entre minha sensa¢do ¢ mim ha sempre a espessura de um saber originario que
impede minha experiéncia de ser clara para si mesma.” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 291)
(Grifo do autor).

A respeito da consciéncia intelectual, o filosofo vai dizer que toda sensagao possui um
campo e, por esse campo, se tem acesso a um sistema de seres que estdo a disposicdo do
olhar. Falar desse campo, segundo ele, € dizer que a visao é pré-pessoal, limitada, e que existe

em torno da visdo um horizonte de coisas ndo percebidas ou ndo visiveis. Na consciéncia



48

intelectual “a visdo ¢ um pensamento sujeito a um certo campo e € isso que chamamos de um
sentido”. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 292) (Grifo do autor).

Adentrando na questdo do espaco, o intelectualismo se recusa colocar a questdo dos
sentidos nas reflexdes espaciais, pois considera que ndo é possivel possuir, como propriedade,
0 espaco que é a forma da objetividade em geral. No entanto, se uma sensacdo nao fosse
sensacdo de algo, ela seria um nada de sensacdo, portanto, todos os sentidos devem ser

espaciais, devendo contribuir para que o sujeito tenha acesso a uma forma qualquer do ser.

Toda sensacéo é espacial, nds aderimos a essa tese ndo porque a qualidade enquanto
objeto sé pode ser pensada no espaco, mas porque, enquanto contato primordial com
0 ser, enquanto retomada, pelo sujeito que sente, de uma forma de existéncia
indicada pelo sensivel, enquanto coexisténcia entre aquele que sente e o sensivel, ela
prépria é constitutiva de um meio de experiéncia, quer dizer, de um espago.
(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 298).

Os sentidos, sozinhos, de nada podem conhecer, mas o corpo proprio, enquanto ser
Vvivo, que habita e experimenta o espaco em que esta inserido, utiliza-se deles para ter acesso
ao mundo e, desse modo, conhecé-lo. Sendo assim, ndo se podem conceber os sentidos sem
espaco, pois o0 sujeito tem a experiéncia do mundo e este vive 0 espaco. A sensacdo ndo estd
associada a algo indiferente e abstrato, mas, repise-se, € uma das superficies que o sujeito tem
para ter contato com o ser, com o mundo, ndo como espaco Unico, mas como a constituicao de
modos particulares de cada sentido. “Nao é nem contraditério nem impossivel que cada
sentido constitua um pequeno mundo no interior do grande, e é até mesmo em razdo de sua
particularidade que ele ¢ necessario ao todo e se abre a este.” (MERLEAU-PONTY, 2011, p.
299).

A abordagem a respeito do mundo percebido se fortalece a partir da experiéncia
perceptiva que o sujeito tem, ao se langar ao mundo, a fim de percebé-lo, utilizando como
porta de entrada a0 mundo os seus sentidos. E possivel pensar, deste modo, por exemplo, um
campo visual e um campo tatil. O campo visual se concentra nos sujeitos que tem acesso ao
mundo a partir de sua visdo, que por sinal, & a principal forma de ter acesso ao mundo,
segundo Merleau-Ponty. O campo tétil esta presente na experiéncia que o sujeito tem quando
toca os fendbmenos. Ndo se podem confundir essas formas de percepgédo, pois séo diferentes
uma da outra.

Ainda sobre a experiéncia do campo visual, que foi abordada acima, quando se falou
das percepcOes que o corpo proprio absorve de sua experiéncia com o mundo, imagine-se um

cego que nunca teve contato visual nenhum com o mundo, provavelmente, ele tenha tido,



49

durante toda a vida, contato com 0 mundo usando suas habilidades tateis. Imagine ainda que
apos alguns anos, este cego submeta-se a uma cirurgia para retirar sua catarata — que o impede
de enxergar- ndo se pode negar que, a principio, o cego encontrara dificuldade em associar
suas experiéncias tateis com as experiéncias visuais.

E preciso entender também que o campo tatil nunca tem a mesma amplitude que o
campo visual. Os objetos nunca estardo por completo, nem na experiéncia visual, nem na
experiéncia tatil. Ao comparar ambas as experiéncias, observa-se que elas sdo distintas.
Utilizando ainda o exemplo do cego, a analise que se faz é que o conhecimento que o cego
tinha, seja de uma planta, de um homem ou de outro objeto, é totalmente diferente quando o
cego, apos sua cirurgia, olha para a mesma planta, para 0 homem ou outro objeto. Eis a
distincdo entre as experiéncias visuais e tateis. Esse é o resultado de um novo modo de olhar o
mundo, “trata-se de um modo de apresentar e de um tipo de sintese novos, que transfiguram o
objeto”. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 303).

O sujeito, quando tem sua experiéncia com o mundo, absorve as contribui¢cdes que 0s
sentidos lhe dao, independentemente de quais sejam eles, s6 ndo pode permanecer na
obscuridade entre um e outro. O cego constréi uma sintese tanto do mundo visual, quanto do

mundo tatil, constituindo um mundo intersensorial que se faz no terreno da sensacgéo.

Os sentidos sdo distintos uns dos outros e distintos da inteleccdo, ja que cada um
deles traz consigo uma estrutura de ser que nunca é exatamente transponivel. Nos
podemos reconhecé-lo porque rejeitamos o formalismo da consciéncia e fizemos do
corpo o sujeito da percepcdo. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 303).

O curioso é que os fenbmenos possuem uma caracteristica natural, e mesmo diante da
experiéncia perceptiva, sempre ha algo novo a mostrar. “Ora, assim como, no interior de cada
sentido, € preciso reencontrar a unidade natural, faremos aparecer uma ‘camada originaria’ do
sentir que ¢ anterior a divisdo dos sentidos.” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 306). Desse
modo, aparece o0 que Merleau-Ponty denomina de elasticidade ou flexibilidade, como o
movimento que os objetos tém.

Ao analisar certo campo visual fixo, 0 sujeito tem, nesse instante, uma perspectiva
daquilo que se v&, no entanto, com um mero impulso, o campo visual pode se modificar e a
perspectiva, consequentemente, também vai mudar. Quando se olha uma planta, por exemplo,
tem-se uma experiéncia com ela, mas, se de repente um vento ou o balancar de um galho pelo

voo de um passaro acontece, ¢ possivel distinguir diferengcas em sua perspectiva. “Enfim, o



50

movimento dos objetos visiveis ndo é o simples deslocamento das manchas de cor que Ihes
correspondem no campo visual.” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 308).

Essa elasticidade presente nos campos perceptivos vai criando sentidos diversos,
dependendo de como sejam observados e dos mundos que estejam separados, cada um em sua
esséncia particular, em uma forma de modular as coisas, todos esses mundos se comunicando
através de seu nucleo significativo.

Quando se concebe um sujeito normal e um com diplopia®®, por exemplo, nota-se que a
doenca duplica as imagens de uma forma objetiva, o que torna impossivel fazer uma analise
Unica do objeto. Isso ocorre quando a retina do olho executa essa funcdo de forma
individualizada, entdo as duas imagens, uma de cada olho, ndo se unem, formando a
duplicidade de imagens. Porém, na visdo de um sujeito normal, essa imagem é unida
formando uma so, quando os dois olhos deixam de funcionar, cada um por sua conta, séo
utilizados por um unico olhar. “N&o € o sujeito epistemologico que efetua a sintese, € o0 corpo,
quando sai de sua dispersdo, ordena-se, dirige-se por todos 0s meios para um termo Unico de
seu movimento, e quando, pelo fendmeno da sinergia, uma inten¢do Unica se concebe nele.”
(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 312).

O que houve foi uma retirada da sintese do corpo objetivo, para atribui-lo ao corpo
fenomenal, ou seja, ao corpo enquanto se conhece, dinamicamente, suas partes e seus
receptores que se dispdem a tornar possivel a percep¢do do objeto. O corpo proprio, enquanto
nocao de esquema corporal, propde que ndo é apenas a unidade do corpo que é descrita de
uma maneira nova, mas também, através dela, a unidade dos sentidos e a unidade do objeto. E
0 corpo, segundo Merleau-Ponty, que é o lugar ou a propria atualidade do fenémeno de
expressdo. “Meu corpo € a textura comum de todos os objetos e €, pelo menos em relagdo ao
mundo percebido, o instrumento geral de minha ‘compreensdo’.” (MERLEAU-PONTY,
2011, p. 315).

A experiéncia perceptiva, como coloca Merleau-Ponty, nunca se apropria dos
fendmenos de forma completa, pois enquanto fenomenologia, o sujeito descreve aquilo que
percebe. Portanto sua percepcdo ndo é nada mais do que uma ‘descri¢do da aparéncia’. O
vermelho de um tecido, por exemplo, pode variar, dependendo da intensidade da luz, do
angulo, da distancia e daquele que percebe, e assim, o vermelho pode tornar-se mais escuro,

mais claro, turvo, chegando a aparentar até outra cor.

9 A diplopia é uma doenca da visdo que consiste na duplicacio das imagens dos objetos.



51

Os objetos sdo um “em si” e o COrpo proprio que percebe 0s tém como um “para si”,
entdo, na experiéncia do sujeito, ¢ preciso sair do constituido, ou seja, do “em si” para se

apropriar da existéncia daquilo que o objeto &, ou seja, um “para si”.

Ora, para que 0 objeto possa existir em relacdo ao sujeito, ndo basta que este
“sujeito” o envolva com o olhar ou 0 apreenda assim como minha mao apreende este
pedaco de madeira, é preciso ainda que ele saiba que o apreende ou o olha, que ele
se conheca apreendendo ou olhando, que seu ato seja inteiramente dado a si mesmo
e que, enfim, este sujeito seja somente aquilo que ele tem consciéncia de ser, sem 0
que nos teriamos uma apreensdo do objeto ou um olhar o objeto para um terceiro
testemunho, mas o pretenso sujeito, por ndo ter consciéncia de si, se dispersaria em
seu ato e ndo ter consciéncia de si, se dispersaria em seu ato e ndo teria consciéncia
de nada. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 318).

A reflexdo, para o intelectualismo, ndo passa de uma objetivacdo ou um afastamento da
sensacdo. A percepcdo obtém a matéria do conhecimento, que foge daquilo que € original,
real. A sintese da percepcdo é um valor nocional da experiéncia que ndo deve atribuir um
valor originario. No campo originério, ndo se tem um mosaico de qualidades, mas uma
totalidade de configuracbes que distribuem os valores funcionais a partir da exigéncia do
conjunto. Para o fildsofo, “aquilo que chamamos de sensagdo ¢ apenas a mais simples das
percepcdes e, enquanto modalidade da existéncia, ela ndo pode, assim, como nenhuma
percepcdo, separar-se de um fundo que, enfim, é o mundo”. (MERLEAU-PONTY, 2011, p.
324).

1.8 O Espaco

A discusséo a respeito do espaco, elaborada por Merleau-Ponty, presume uma discussao
ja iniciada por filésofos como René Descartes e Immanuel Kant, a qual Merleau-Ponty faz
referéncia em sua obra, para que se compreenda essa nova concepcdo de espacialidade
elaborada por ele.

Descartes retrata a concepcao de corpo como sendo “uma coisa que pensa”. “Creio que
o corpo, a figura, a extensdo, o movimento e o lugar sdo apenas de ficgdes de meu espirito”
(DESCARTES, 2011, p. 42). Segundo ele, o sujeito seria, totalmente, dependente dos sentidos
e do corpo, ndo podendo existir sem eles, no entanto, com a compreensao e com a proposicao
do “Eu penso, logo existo”, Descartes afirma poder existir, sem dlvida nenhuma, somente
pelo fato de que pensou. “[..] E preciso enfim concluir e ter por constante que esta

proposicao, Eu sou, eu existo, € necessariamente verdadeira todas as vezes que a pronuncio ou



52

que a concebo em meu espirito” (DESCARTES, 2011, p.43). O corpo em Descartes ¢ algo
capaz de pensar. E possivel que ele veja, sinta através dos 6rgdos dos sentidos, mas segundo o
filésofo, essas aparéncias sdo falsas; porém, tudo isso nada mais é do que pensar. O espaco
em Descartes, portanto, ndo é uma experiéncia vivida, mas uma experiéncia pensada.

Para Kant, a nogdo de espaco esta relacionada com a representacdo®, pois ao colocar
objetos fora do seu lugar natural, é possivel representar este espaco, considerando que ele é
pensado a priori. No inicio da primeira seccdo, quando é abordada a questdo do espaco, na
Critica da Razao Pura, Kant afirma que “temos a representacdo dos objectos como exteriores
a nos e situados todos no espago” (KANT, 2011, p. 63). E no espaco que a grandeza e a
relacdo reciproca sdo determinaveis e determinadas. Em Kant, “o espago ¢ uma representacao
necessaria, a priori, que fundamenta todas as intui¢cdes externas” (KANT, 2011, p. 64). Em
Kant, 0 espaco ndo passa da forma dos fendmenos dos sentidos externos, como condi¢ao
subjetiva da sensibilidade, permitindo, assim, a intuicdo externa.

Utilizando como base o pensamento dos pensadores citados, Merleau-Ponty constroi
suas criticas sobre a concepc¢do de espaco apresentadas tanto por Descartes, quanto por Kant.
O espaco em Merleau-Ponty ndo é um lugar, mas vivéncia, com isso, ele ndo aborda a nogéo
de espaco como néo tendo um “em si” e nem 0 “para si”’, COMo pensa a tradicdo em uma mera
forma da sensibilidade. O mundo ndo se resume a um lugar determinado em que objetos
ocupam um espaco fisico, 0 mundo é um espago de situacdo, em que 0 sujeito habita e ndo
apenas esta posicionado, € o espaco vivido, que 0 sujeito o compreende, da sentido e se
envolve com ele. “O corpo fenomenal ¢ espacial nao no sentido de que o corpo objetivo ¢ ‘no’
espaco, mas no sentido de que ‘nosso encontro primordial com o ser’ ¢ de inicio ‘situado’ e
orientado’” (DUPOND, 2010, p. 22).

Considerando a geografia®* como ciéncia do espaco, é possivel encontrar argumentos
para compreender o espaco de situacdo em Merleau-Ponty, pois 0 espaco tracado por ele
diverge da nocdo de espacialidade apresentada pela citada ciéncia. N&o se trata de um mundo
fisico em que as coisas estdo posicionadas, mas de um espaco percebido, pois o espago para

Merleau-Ponty é uma estrutura vivida.

Portanto, ou eu ndo reflito, vivo nas coisas e considero vagamente o espaco ora
como o ambiente das coisas, ora como seu atributo comum, ou entdo eu reflito,

2 O conceito de representagdo em Kant diz respeito a estética transcendental, o qual o conhecimento sensivel é
também conhecimento intuitivo. A representacdo é um processo fundamental, é através desta relagdo que é
possivel o pensamento.

“! Geografia como uma ciéncia, considerando sua atividade como a investigacéo de fatos.



53

retomo o espaco em sua fonte, penso atualmente as relagcBes que estdo sob essa
palavra, e percebo entdo que elas sd vivem por um sujeito que as trace e as suporte,
passo do espago espacializado ao espaco espacializante (MERLEAU-PONTY, 2011,
p. 328).

No espaco espacializado, tanto o corpo quanto as coisas podem aparecer como uma
multiplicidade irredutivel, pois, considerando o espaco fisico, com suas regides, diversamente
qualificadas, esse se funda na presenca efetiva do corpo proprio. Para o filosofo francés, o
espaco aqui é representado pelo “meu corpo e as coisas, suas relagdes concretas segundo o
alto e o baixo, a direita e a esquerda, o préximo e o distante, podem aparecer-me como uma
multiplicidade irredutivel” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 328). Desse modo, “esse seria 0
espaco fisico” (NOGUEIRA, 2005, p. 10250), ou seja, 0 espac¢o natural.

O espago espacializante apresenta uma nova maneira de conceber o espaco, lidando
com algo geométrico cujas dimensdes sdo substituiveis. Nesse sentido, é possivel considerar
uma pura mudanca de lugar que, contudo, ndo modificaria o seu sentido em sua concretude. A
mudanca de posicdo diverge da ideia de situacdo do objeto e, portanto, “descubro uma
capacidade unica ¢ indivisivel de tracar o espaco” (MERLEAU-PONTY, 2006, p. 328), em
outras palavras, é possivel afirmar que, “o espaco espacializante, este sO vive por um sujeito
que o trace, é 0 espago tracado, geométrico, é a espacialidade homogénea e isotropica”
(NOGUEIRA, 2005, p. 10250) e, nesse interim, ndo se pode deixar de afirmar que esse
espaco e construido pelo homem.

Apo6s destacar a importancia dos sentidos a elaboracdo das reflexdes sobre o espaco,
apresentar-se-4 agora 0 que Merleau-Ponty compreende por espacialidade de posigdo e
espacialidade de situacdo, considerando que o autor traz toda uma abordagem classica sobre o
espaco. No entanto, é apenas uma forma de contextualizar e explicar essa nova forma de
pensar, desconstruindo as ideias anteriores, através de seus argumentos filosoficos, para entéo,

construir novos conceitos.

1.8.1 Espaco de Posicdo

Pode-se chamar de espacialidade de posicdo o0 que se compreende por espaco
geografico. O sentido de geogréafico aplica-se sempre a realidade do que podemos descrever
como sendo uma realidade concreta de algum lugar do planeta. “No espago geografico,

podemos fazer a experiéncia do mundo percebido, com base em um inventario detalhado dos



54

locais onde vivemos, tomando como modelo a singularidade de suas aproximag6es ou de seus
afastamentos” (CAMINHA, 2010, p. 194).

Os fendmenos perceptivos podem ser descritos, porque possuem uma posicao
determinada e estdo organizados no mundo percebido, tendo em vista que, através da
distribuicdo da superficie, pode-se considerar a percepcdo dos objetos como isolados e
ordenados em um espaco determinado. Nesse sentido, ao observar determinado objeto,
presente no sistema geogréafico, o sujeito designa-se este como algo estendido e posicionado
sobre um ambiente comum. Essas figuras perceptiveis que estdo localizadas, nesse espaco
fisico, podem ser medidas através dos dados visuais.

No sistema geografico, Merleau-Ponty considera 0 mundo separado em fragmentos
objetivos dos quais se tornam unidades espaciais, que possibilitam o reconhecimento e a
classificacdo de toda a terra, tendo em vista que esses fragmentos sdo definidos por fronteiras
que limitam também o acesso perceptivo e, consequentemente, sua compreensdo de modo
mais abrangente. “O espetaculo visivel das paisagens do mundo percebido sob nossos olhos,
momento inicial de toda percepcao do espaco, € anulado em nome de um sistema objetivo do
espago” (CAMINHA, 2010, p. 194).

Tomando como exemplo a inversio® da paisagem proposta por Merleau-Ponty,
baseado nos estudos de Stratton, percebe-se que o mundo corporal ganha sentido diverso em
relacdo ao mundo perceptivel. Um sujeito qualquer, que ao utilizar uns éculos, que inverte a
posicdo das coisas, em 180°, tem dificuldades em perceber a realidade delas. Porém, apds
alguns dias, utilizando os éculos, 0 sujeito comeca a caminhar corretamente em dire¢do a seus
objetivos, mesmo tendo encontrado grande dificuldade no inicio. Esse fenémeno ocorre
porque 0 sujeito se habitua a nova estratégia de percepcdo, pois cria associacdes entre as
direcdes antigas e as novas; isso nao quer dizer que o meio percebido sofreu influéncia, o que
acontece é apenas a inversdo do modo de percebé-lo.

Evidencia-se, nessa questdo, a prerrogativa de enfatizar o espaco de posicdo como
necessario para compreender, posteriormente, o espaco de situacdo. A inversdo da paisagem
acontece pela possibilidade de mudar as posi¢des de percepcOes para as localizagdes de certos
contetdos. O sujeito pode fazer essas alteragcdes, porque 0 espaco presente é o posicionado,
que se distingue pela sua caracteristica geografica, mas deixa implicito também as

capacidades de se habituar, ou seja, o corpo proprio desenvolve estas habilidades, porque ele

22 A inverséo da paisagem pode ser compreendida como um giro a 180° ou mesmo a 90° em que as paisagens
sdo observadas por um angulo diferente. Essa realidade é possivel quando tratamos de espago de posicdo. O
mundo que pode ganhar contornos fisicos através da posicéo de localizagdo do sujeito.



55

toma consciéncia, talvez pelas suas representagdes metafisicas de mundo, que pode percebé-

lo, de modo distinto, familiarizando-se ao ambiente que vai se tornando parte dele.

N&o se pode considerar o mundo e o espago orientado como dados com 0s
contelidos da experiéncia sensivel ou com o corpo em si, ja que a experiéncia mostra
justamente que os mesmos contedldos podem estar orientados alternadamente em
uma direcdo ou na outra, e que as relagbes objetivas, registradas na retina pela
posi¢do da imagem fisica, ndo determinam nossa experiéncia do “alto” e do “baixo”;
trata-se precisamente de saber como um objeto pode parecer-nos “direito” ou
“invertido”, e o que querem dizer estas palavras (MERLEAU-PONTY, 2011, p.
332).

Deste modo, compreende-se 0 espaco de posicdo como sendo um lugar onde objetos séo
dispostos de modo organizado e que ocupam um lugar fisico no espaco, por exemplo, uma
casa localizada em certo lugar do espaco, ocupando um terreno baldio. Ndo podemos pensar,
enquanto posicao, em subjetivar o espaco de localizagdo desta casa, 0 que pode acontecer é
tracar direcdes para facilitar sua localizacdo, seja norte, sul, leste ou oeste. A espacialidade de
posigdo “designa simplesmente a condi¢do de ser uma coisa posicionada em relagdo a outras
coisas, em um mesmo lugar, cuja localizagdo pode ser determinada como eixos de
coordenadas no espaco que, em ultima analise, ndo é outra coisa sendo a soma de pontos
justapostos” (CAMINHA, 2010, p. 237).

Para Merleau-Ponty, os termos relacionados ao espaco de posicdo estdo associados
diretamente a fenomenologia, pois, para ele, qualquer coisa que seja central s6 tem sentido
para o sujeito se estas estiverem presentes e relacionadas com o mundo de modo direto e pré-
reflexivo, através da experiéncia. “Nossa experiéncia concreta do espaco é centrada em nods
mesmos: ‘aqui’ ¢ onde estou, sendo oS outros objetos de minha experiéncia localizados em
relagdo a esse ‘aqui’” (MATHEWS, 2010, p. 124).

Percebe-se que todo sentido de localizacdo parte de um ponto de referéncia, nesse caso,
o sujeito que mede as distancias, assim, “nas coisas, basta dois pontos para definir uma
dire¢do” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 332). E possivel delimitar um pedaco de terra e
cerca-lo. E possivel fazé-lo medindo como em uma posi¢do retangular em um espaco que
mede 100m de comprimento por 80m de largura, por exemplo. Dentro desse cerco,
posicionam-se objetos ou até mesmo plantam-se algumas sementes. Ao fazé-lo, tém-se
posi¢bes de localizacBes, sejam proximas as cercas ou centralizadas. Isso consiste na
espacialidade de posicdo, que se utiliza como pontos de referéncia, pontos fixos para marcar

certo local. “Podemos, assim, deslocarmo-nos no mundo, indo em dire¢cdo a um lugar de



56

maneira precisa, sem que esse lugar seja visivel no interior de nosso campo perceptivo”
(CAMINHA, 2010, p. 195).

O espaco geografico serve de fundamento para compreender o espaco situado que nédo €
a ideia de um mundo desligado do sujeito perceptivo, mas algo que se coloca como ponto de
partida para compor uma realidade ja introduzida no campo da vida prética do ser humano.
Merleau-Ponty se utiliza de uma forma diferenciada de explicar seus novos conceitos de
mundo, utilizando as ideias ja existentes. A diferenca consiste na inovacdo que € dada a estes
conceitos e a elaboragédo de outros, por isso, ele aborda o espaco de posicao tendo por base
ideias ja elaboradas da geografia para, a partir de entdo, desconstruir todo esse entendimento e
introduzir um novo conceito, agora ndo mais como espacgo de posic¢do (geografia), mas como

espaco de situacao que € 0 que 0 corpo proprio se apropria em sua experiéncia perceptiva.

1.8.2 Espaco de Situacao

O espaco situado € um derivado de movimentos motrizes 0s quais ja estdo presentes no
sujeito, pois 0 movimento realizado ndo é o fisico, mas o corporal, enquanto sujeito que se
dirige a algo com a intencdo de percebé-lo.

Enquanto no espago de posigdo, 0 sujeito pode delimitar esquemas para direcionar
localizagOes. Na espacialidade de situacdo o sujeito ndo tem pretensdo de definir localizagdes,
pois ele mesmo habita 0 espaco em que esta inserido; ele ndo é um objeto que pode ser
disposto em algum lugar da superficie terrestre. “A espacialidade de situag@o é o espaco que o
corpo constitui com base em seu modo proprio de ser no mundo, ja que a Gnica maneira de ser
no mundo é habitd-lo” (CAMINHA, 2010, p. 237).

O sujeito que usa os 6éculos que inverte a posicdo das coisas, a principio, sente grande
dificuldade em se orientar porque esta ja habituado com uma forma de perceber, porém, apés
alguns dias, ele comeca um processo de readaptacdo perceptivo dos fendbmenos. “Precisamos
de um [...] espaco que ndo escorregue nas aparéncias, que se ancore nelas e se faga solidario a
elas, mas que, todavia, ndo seja dado com elas a maneira realista e possa, como 0 mostra a
experiéncia de Stratton, sobreviver a subversao das aparéncias” (MERLEAU-PONTY, 2011,
p. 334).

O sujeito ndo apenas esta no espaco, mas habita o espaco, ele deixa de ser um objeto
estendido para se tornar o centro de toda orientagdo da experiéncia de percep¢do do mundo.

“O corpo entdo faz de todo espaco, considerado como absolutamente exterior por uma



57

perspectiva geografica, um espacgo corporal, quer dizer, um espago que existe para n6s, como
0 meio pelo qual nds nos referimos constantemente ao mundo pelo nosso corpo”
(CAMINHA, 2010, p.

A espacialidade de situacdo ocorre por meio da intencionalidade, pois 0s movimentos
fisioldgicos e fisicos, como caminhar na rua, realizados pelo corpo proprio se dao no espago
de posicédo, porém, todo movimento intencional se d& no espaco situado. A intencao do sujeito
acontece no mundo percebido e “o poder de se situar do corpo ja é mobilizado pela percepgao
do mundo, que se dispde, em torno de nos, de uma maneira pré-dada” (CAMINHA, 2010, p.
239). Pensar o corpo préprio, portanto, é concebé-lo como uma “abertura para”, o corpo que
se dirige para fora de si mesmo. Este movimento, o qual Merleau-Ponty chama de
motricidade, € a chave para entender a distincdo do movimento mecanico. No espaco situado,
0 sujeito pode movimentar-se sem sair do lugar, pois € a sua capacidade intencional que o
move para 0 mundo percebido.

O corpo néo &, para Merleau-Ponty, um objeto ou um instrumento de percepgéo, ele é o
sujeito perceptivo que estd situado no espaco; no entanto, ele utiliza a percepcdo para se
fortalecer enquanto sujeito. “O espaco sO 0 € como tal se existirmos num corpo e se 0
dotamos de sentido, se nos comunicamos constantemente com e por ele” (LIMA, 2007, p. 69).

Considerando que o corpo proprio estd em constante relacdo com o mundo, pois ele é
abertura “para”, ou seja, ¢ um ser vivido como presenga no mundo, ndo se pode, segundo
Merleau-Ponty, pensar a sua relacdo a si mesmo como presenga em si. O corpo proprio é um
para si e ndo como um em si. Assim, o corpo e 0 mundo formam um sistema dinamico, que
torna possivel a coisa percebida como expressdes das paisagens percebidas através do sujeito.
Nesse interim, o mundo se faz mundo, porque ha um sujeito que o percebe, como também o
corpo sé se faz corpo através da experiéncia de estar no mundo. “Tudo nos reenvia as relagdes
organicas entre o sujeito e 0 espaco, a esse poder do sujeito sobre seu mundo que € a origem
do espago” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 338).

O mundo percebido, portanto, da-se na presenca de um sujeito que o percebe. O que
ganha destaque aqui é a motricidade, pois movimentar-se em diregdo a algo ¢ “dirigir-se
para”, o olhar carrega em si um carater de subjetividade, pois se abre para o mundo
constituindo um espaco dindmico. Ao sair de casa para caminhar na praia, por exemplo, ha
um deslocamento corporal até 14, e isso tem um carater de posi¢do, porém, antes de sair de
casa, 0 sujeito quis caminhar na praia, ou seja, ele teve a intencdo de executar essa atividade.

E essa intencionalidade, que Merleau-Ponty destaca como motricidade, que impulsiona o



58

corpo proprio ao espaco situado, pois ele teve a experiéncia efetiva de sair de casa e caminhar

na praia.
Diferente de um espaco substancialista, a espacialidade de situacdo do corpo que
percebe é um horizonte de amplitude diversificada em fungdo da motricidade do
corpo que percebe, elemento determinante da coexisténcia mundo-corpo. Essa
espacialidade é formada aqui das relagfes entre a visdo, enquanto experiéncia,
entregue ao trabalho do olhar e as formas percebidas, enquanto seres que jorram da
atmosfera das paisagens percebidas. Assim, o espaco derivado de nossa instalacéo
no mundo por nossa corporeidade é, antes de tudo, vivido, em lugar de ser

simplesmente pensado como um fato ou como uma representacdo de fato
(CAMINHA, 2010, p. 243).

A experiéncia do mundo se manifesta na presenca de um corpo que percebe, e as
situacdes inversas a normalidade do modo como as coisas se apresentam, ganham nova
interpretacdo no sujeito. Merleau-Ponty utiliza das observacdes de Wertheimer®®, o qual
mostra que o campo visual imp&e uma orientacdo que ndo é a do corpo. Como exemplo, ele
faz uso de um experimento, o qual inclina um espelho a 45° vertical. Um homem que caminha
no quarto tem a impressdo de caminhar para o lado; um objeto qualquer que cai da porta
parece cair em direcdo obliqua; os conceitos de “alto” ¢ “baixo” ganham nova representacdo
que se da pela experiéncia do novo espetaculo. No entanto, apds alguns instantes, o sujeito
comega a se habituar ao “novo mundo”, com o qual j& estd em constante relacdo, e 0s
movimentos realizados vao se modificando em relacdo ao corpo que percebe, pois “a
orientacao ¢ constituida por um ato global do sujeito perceptivo” (MERLEAU-PONTY, 2011,
p. 335).

Existia antes da experiéncia, um “nivel espacial” em relacdo ao espetaculo
experimental, que pretendia fornecer direcdes privilegiadas, que atraiam para si, a vertical
através de pontos e fazendo com que a experiéncia posterior oscilasse. “[...] Para nos o
espetaculo experimental s é orientado (obliqguamente) em relacdo a certo nivel e ja que por si
ele ndo nos da a nova dire¢do do alto ¢ do baixo” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 335).

A experiéncia perceptiva se caracteriza pelo fato de se observar os objetos, ndo de um
modo contingente e universal, ou seja, absoluto, mas pelo angulo que se observa, tendo
consciéncia dele pelo fato de ser um objeto particular. “Posso ter consciéncia do mesmo
objeto em diferentes orientacdes e, como diziamos ha pouco, posso até mesmo reconhecer um
rosto invertido?”’” (MERLEAU-PONTY, 2011, p.341).

“Max Wertheimer foi um dos fundadores da Teoria da Gestalt. Segundo ele a verdade determina a estrutura da
experiéncia e ndo a capta por sensagdes e nem percepcdes que estdo associadas.

A ideia de rosto invertido é utilizada por Merleau-Ponty na Fenomenologia da Percepcéo para mostrar que
mesmo observando algo que se desvia do seu padrdo normal de realidade como a face as avessas que modifica



59

Os niveis espaciais se ddo no horizonte de nossas percepcGes e 0 ambiente espacial
acontece em um nivel, previamente, dado. As experiéncias transmitem uma espacialidade ja
adquirida e, assim, € preciso que o sujeito esteja operando em um mundo, porém, ndo pode
ser um mundo qualquer, considerando que o sujeito se situa na origem de todos.

Segundo o filésofo, hd um sujeito abaixo de si proprio, para quem também existe um
mundo antes que ali ele estivesse marcando o seu lugar. “Esse espirito cativo ou natural € o
meu corpo, ndo o0 corpo momentaneo que € o instrumento de minhas escolhas pessoais e se
fixa em tal ou tal mundo, mas o sistema de ‘fun¢des’ andnimas que envolvem qualquer
fixagdo particular em um projeto geral” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 342). Esse mundo as
cegas seria 0 comego da vida do sujeito, dando sentido a toda percepcédo ulterior do espaco
gue recomeca a todo instante. Portanto, o espaco e a percepg¢éo indicam no interior do sujeito
seu nascimento, a contribuicdo de sua corporeidade, consistindo em uma comunica¢do com o
mundo, que é mais velha que o pensamento.

Essa discussdo a respeito da espacialidade de situacdo se fortalece quando é acrescida a
ela a nocao de profundidade perceptiva. Essa advém dos conceitos classicos da percepcao,
que negam sua visibilidade.

Segundo Merleau-Ponty, Berkeley traca uma forma de mostrar que a profundidade nédo
pode ser dada a visdo, porque ndo pode ser registrada, considerando que os olhos do corpo
proprio sé conseguem ver projecdes sensiveis do espetdculo. “[...] O que chamo de
profundidade ¢ na realidade uma justaposi¢ao de pontos comparaveis a largura” (MERLEAU-
PONTY, 2011, p. 343).

A ideia de profundidade se concretiza, portanto, em uma justaposi¢do de pontos que se
comparam a largura, no entanto, ndo se pode conceber o sentido de profundidade, quando se
fala de espacialidade de situacdo, fundada apenas nas no¢fes de geometria, talvez baseada nas
dimens@es de espaco abordado por Euclides, que o compreendia como comprimento, largura
e profundidade, mas é preciso pensar essa realidade como “dada a uma percepgdo viva que
habita o espaco e ela ‘anuncia um certo vinculo indissoliivel entre as coisas € mim’”
(DUPOND, 2010, p. 22).

Ha& um espaco entre o sujeito e 0 percebido, este é contado a partir do corpo que jamais
realiza a experiéncia de ver se ndo estiver no mundo percebido, concebido ndo como espago

geogréfico, mas como espaco situado, efetivo. Esse fato se realiza ndo em um meio exterior,

completamente o sentido de rosto estando irreconhecivel, o sujeito é capaz de mudar, de avancar de nivel e
reconhecer e se habituar & cena. 1sso é possivel porque o corpo do sujeito é vivo e experimenta as situagdes como
estando inserido nelas.



60

em que ndo haja o envolvimento entre o corpo e as coisas. “[...] O espaco nos ¢ dado na
profundidade do mundo, nds ndo podemos percebé-lo como um ser totalmente positivo,
determinado por um pensamento de sobrevoo sem os pontos de vista de nosso corpo.”
(CAMINHA, 2010, p. 247).

O espaco ndo € definido por Merleau-Ponty como uma abstracdo de conteidos sensiveis
em que os fendmenos estdo ocupando um espaco fisico. A espacialidade ndo esta reduzida a
algo externo, mas vai além da experiéncia do sujeito de compreender aquilo que esta fora de
si. A profundidade invisivel se identifica & largura e, desta forma, como coloca Merleau-
Ponty, o intelectualismo® faz aparecer, na experiéncia de profundidade, um sujeito que faca
sua sintese, porque ele reflete uma profundidade realizada a partir da justaposicdo de pontos
simultaneos, considerando que esta forma ndo € tal como se apresenta ao sujeito, mas a
profundidade de um expectador situado lateralmente.

Segundo Merleau-Ponty, para tratar a profundidade como uma largura vista de perfil, é
preciso que o sujeito abandone seu lugar, seu ponto de vista sobre 0 mundo e pense em uma
espécie de ubiquidade. Considerando a existéncia de Deus, € possivel pensar que Ele estd em
todas as partes, logo, a largura equivale a profundidade. Tanto o intelectualismo como o
empirismo ndo dao um relato da experiéncia humana no mundo, eles dizem que o Deus
poderia pensar, € € 0 mundo que convida o sujeito perceptivo a constituir as dimensdes e
pensa-lo sem ponto de vista. Diante disso, o sujeito ndo sabe nada sobre o mundo e nem sobre
0 espaco objetivo, pois procura descrever o fendmeno do mundo, mas é o seu nascimento que
coloca o corpo préprio neste campo de percepgdo, em que 0S sujeitos presentes estdo sos e
outros virdo depois. A ciéncia e o saber, portanto, ndo nivelaram a perspectiva individual, pois

é através dela que o corpo tem acesso ao mundo.

A profundidade nos obriga a rejeitar o prejuizo do mundo e a reencontrar a
experiéncia primordial onde ele brota; entre todas as dimensdes, ela é, por assim
dizer, a mais ‘existencial’, porque — € isso que h& de verdadeiro no argumento de
Berkeley - ela ndo se indica no proprio objeto, evidentemente ele pertence a
perspectiva e ndo as coisas; portanto, ela ndo pode nem ser extraida destas, nem se
posta nelas pela consciéncia; ela anuncia um certo elo indissollvel entre as coisas e
mim, pelo qual estou situado diante delas, enquanto a largura pode, & primeira vista,
passar por uma relagdo entre as proprias coisas, em que 0 sujeito perceptivo ndo esta
implicado (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 345).

% «0 intelectualismo apresenta-se ordinariamente como uma doutrina da ciéncia e ndo como uma doutrina da
percepc¢do, ele acredita fundar sua analise na experiéncia da verdade matematica e ndo na evidéncia ingénua do
mundo: habemus ideam veram” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 71-72). (Grifo do autor).



61

Toda essa discussédo nos leva a buscar novas formas de compreender a profundidade,
ndo fundada em pontos, mas em perspectivas que ultrapassem as alternativas classicas para
lidar com a relagdo entre sujeito e o objeto.

Através da experiéncia de perceber, a profundidade ndo é, simplesmente, medida e
largura, como afirmava a classica concepcdo de percepcao. Esta experiéncia impde um novo
olhar para essa ideia que expressa o sentido de que a percepgéo efetiva ndo deixa seu lugar e
nem seu ponto de vista sobre o mundo. “A percepcao da profundeza nos faz reencontrar a
experiéncia do jorramento do mundo percebido, que corresponde ao desdobramento mesmo
da exterioridade para o sujeito que percebe” (CAMINHA, 2010, p. 249).

As percepcOes das coisas ndo sao medidas por uma distancia objetiva, pois 0 sujeito
vive a experiéncia de ver, e todo espaco objetivo ganha um sentido de subjetividade e esse
espaco entre o sujeito e a coisa é convertido pelos globos oculares, pois o corpo se aproxima
do objeto sem movimentar sua estrutura fisica, assim também como aproxima 0s objetos de

Si.

Ter a experiéncia da profundidade é sempre vivé-la reencontrando seu sentido
imanente. No fundo, convergéncia e tamanho aparente ndo sdo nem signos, nem
causas da profundidade; eles estdo presentes na experiéncia da profundidade, que
pressupfe uma orientacdo em direcdo aquilo que vemos a distancia. Nossa
percepcéo ndo concerne nem a um contedido objetivo, em si, nem a um conteddo de
consciéncia para si, mas aquilo que nds vemos em profundidade (CAMINHA, 2010,
p. 249).

No que se refere a profundidade nas pinturas modernas, por exemplo, essas fornecem a
sensacdo da existéncia de dimensdes que, muitas vezes, ficam ocultas aos olhos. “As
dimensBes sdo os componentes gerais do mundo sensivel, aqueles por meio dos quais tal
mundo se prepara do seu interior para ser percebido” (FERRAZ, 2009, p. 166). Porém, ¢
possivel compreender que, por sensivel, ndo se considera apenas aquilo que se pode notar,
mas é possivel ponderar sua existéncia, relacionando com o que ndo podemos identificar, ou
seja, como componentes que ndo se mostram diretamente ao sujeito. Segundo Merleau-Ponty,
o0 sensivel ndo é somente 0 que constitui as coisas, mas tudo quanto esta no mundo, mesmo
quando se encontra de modo implicito ou ausente.

As pinturas de Cézanne retratam uma experiéncia do mundo como algo vivido, ao
mesmo tempo em que paradoxal, pois ele tinha como objetivo “buscar a realidade sem
abandonar a sensacdo, sem tomar outro guia sendo a natureza na impressdo imediata, sem

delimitar os contornos, sem enquadrar a cor pelo desenho, sem compor a perspectiva nem o



62

quadro”. (MERLEAU-PONTY, 2013. P. 130). Nao tinha a pintura como uma reproducéo,
nem, tampouco, como uma criagdo, pois acreditava que “a arte ndo ¢ nem uma imitagdo, nem
uma fabricagdo segundo os desejos do instinto ou do bom gosto. E uma operagdo de
expressdao”. (MERLEAU-PONTY, 2013. P. 137).

Nas perspectivas presentes nas pinturas, citadas aqui, os trabalhos de Cézanne encontra
o sentido de profundidade que, segundo Ferraz, ndo é representada como largura dos objetos,
mas pelo que Merleau-Ponty escreve sobre profundidade, uma “explicitagdo de um mutuo
entrelacamento das coisas, que ocultam parcialmente umas as outras e instituem, assim, uma
densidade no campo visual” (FERRAZ, 2009, p. 166). Talvez a duvida de Cézanne relacione
bem esta questdo, quando ele pinta os quadros dando destaque as formas: umas maiores e
outras menores, permitindo que algumas delas se sobressaiam sobre outras. “A perspectiva
vivida, a de nossa percepcao, nao é a perspectiva geométrica ou fotografica: na percepc¢éo, 0s
objetos proximos aparecem menores, e 0s objetos afastados maiores, do que numa fotografia,
[...]” (MERLEAU-PONTY, 2013, p. 132).

Essa nova abordagem sobre profundidade é derivada dos textos tardios de Merleau-
Ponty, em que ela ndo mais prima pela organizacao interior do ser, mas pelas formas com que
a profundidade retrata a realidade do sujeito, que impulsiona a realidade do mundo percebido.

Ainda sobre essa tematica da espacialidade, cabe ressaltar que a elasticidade espacial
em sujeitos que sofrem algumas lesdes cerebrais ou sdo acometidos pela esquizofrenia, por
exemplo, é rompida. Nesse interim, aparece uma questdo de relevante importancia, que é: o
louco, o sonhador, o sujeito da percep¢do, quando descrevem percepcles e coisas, estdo
tratando de uma realidade efetiva?

Essa € uma questdo chave para essa discussdo, pois, ao perceber que a espacialidade de
situacdo se diferencia da espacialidade de posicao, nota-se que 0 sujeito experimenta 0 mundo
que ele esta inserido. Nos sujeitos que tém sua elasticidade espacial rompida, também
percebem o mundo mesmo que sejam de uma ordem ficticia, ou numa perspectiva “normal”,
eles estdo tendo uma experiéncia com algo.

Essa analise chega a alucinacdo, tema a ser trabalhado um pouco adiante, que se

manifesta por um estreitamento de sua capacidade de explorar o espaco vivido.

O que cria a alucinacdo, assim, como 0 mito, € o estreitamento do espaco vivido, 0
enraizamento das coisas em nosso corpo, a vertiginosa proximidade do objeto, a
solidariedade entre 0 homem e o mundo que esta ndo abolida, mas recalcada pela
percep¢do de todos os dias ou pelo pensamento objetivo, e que a consciéncia
filosofica reencontra. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 391).



63

Obviamente, se ha uma tendéncia ao objetivismo e todas essas formas de percepcao séo
direcionadas para uma ordem corporal, sempre ird cair na mesma forma de analise dessa
questdo que é o distanciamento do espago vivido. No entanto, a loucura, a consciéncia mitica
a percepcao estdo ligadas ao mundo de alguma forma e, por isso, ha relagdes com o mundo
percebido e com um espago situado. “A consciéncia mitica ou onirica, a loucura, a percepcao,
todas elas em sua diferenca ndo estdo fechadas em si mesmas, ndo sdo ilhotas de experiéncia
sem comunicag@o e de onde ndo poderia sair.” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 392).

Do mesmo modo, acontece com o sonho. Quando se esta dormindo e sonhando ndo ha o
abandono com o mundo, acontece uma separacao entre o0 espaco do sonho e o espaco claro,
utilizando suas articulagdes, portanto, a relacdo entre o sujeito que sonha e 0 mundo mantém
esse contato, pois é sobre 0 mundo que se estrutura o sonho. O sonho aqui retratado se refere
ao sonho noturno e ndo ao sonho diurno apresentado por Ernst Bloch. Assim também ocorre
com a loucura que tem essa gravitacdo com o mundo, pois 0 corpo proprio ndo esta isolado,
pelo contrario, esta a todo tempo ligado com 0 mundo que o cerca.

A experiéncia perceptiva ndo se da na completude dos espacos antropoldgicos e
humanos, mas se constréi nos espacos naturais e inumanos. Merleau-Ponty descreve sua
caminhada ao lado da Praca da Concérdia em Paris e ele afirma que, a medida que caminha, a
paisagem vai, aos poucos, se modificando, muros, plantas, edificacGes vao ficando para tras,

enguanto outras vao se apresentando a sua frente.

Minha percepcdo total ndo é feita de dessas percepcdes analiticas, mas ela sempre
pode dissolver-se nelas, e meu corpo, que por meus habitus assegura minha insercéo
no mundo humano, justamente s6 o faz projetando-me primeiramente em um mundo
natural que sempre transparece sob 0 outro, assim como a tela sob o quadro, e lhe d&
um ar de fragilidade. (MERLEU-PONTY, 2011, p. 394).

Tomando por base essa analogia em Merleau-Ponty a respeito do sonho e da loucura, é
possivel fazer a distincdo entre percepc¢do e ilusdo. Toda forma de percepcdo e de ilusdo se
constituem na forma como elas aparecem e por isso é preciso que a verdade que define uma e
a falsidade que define a outra também aparecam. Merleau-Ponty diz que a percepcao
verdadeira sempre sera uma percepcao verdadeira, porém, a ilusdo nunca se apresentara como
verdade, pois é proprio da ilusdo ndo se apresentar como ilusao.

O filésofo utiliza o seguinte exemplo: “Se em uma estrada vazia, acredito ver ao longe
uma grande pedra chata no chdo, que na realidade é uma mancha de sol, nunca posso dizer

que vejo a pedra chata no sentido em que, aproximando-me, eu veria a mancha de sol.”



64

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 398). Pela distancia a pedra aparece como uma estrutura
confusa, pois suas conexdes ndo estdo bem articuladas. Nesse sentido, a ilusdo ndo é notada,
pois, a principio, 0 que se percebe € 0 que aparece que é a pedra chata. A sensacdo se desfaz
qguando o movimento do sujeito permite que a impressdo seja desfeita, ou seja, a pedra chata
desapareca e a mancha de sol seja observada, portanto, a sensagéo, por si, adentra em um erro
perceptivo e “isso ocorre porque a visdo correta e a visao iluséria ndo se distinguem como o
pensamento adequado e pensamento inadequado, quer dizer, como 0 pensamento
absolutamente pleno ¢ um pensamento lacunar”. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 398).

A conclusdo que Merleau-Ponty chega com essa abordagem é que perceber é envolver
um futuro de experiéncias em um presente que nunca o garante, é crer em um mundo. E essa
abertura para o0 mundo que possibilita a verdade perceptiva, permite barrar a ilusdo precedente

e considera-la nula.

1.9 A Percepcéo na grandeza e formas aparentes

O problema perceptivo, em Merleau-Ponty, acompanha uma série de fatos que se
desdobram diante da experiéncia entre o sujeito e as coisas. Nesse interim, € preciso mostrar
que, esses campos de conhecimento se fortalecem pela percepgéo atual, o que pode ocasionar
um desvio perceptivo da maneira natural de chegar as coisas. Merleau-Ponty enfatiza que um
objeto tem “caracteres” ou “propriedades” estaveis e o sujeito se aproxima do fendmeno da
realidade estudando as constantes perceptivas. Ndo é possivel conhecer uma coisa em sua
plenitude, pois ndo se tem uma abrangéncia absoluta desta coisa, 0 que se tem é aquilo que ela
aparenta, é aquilo que o sujeito percebe.

No empirismo e no intelectualismo, o que ocorre é que estes campos de saber
escorregam no modo de compreender a percepcao das coisas, acreditam que aquilo que veem,
é suficiente para tracar uma experiéncia perceptiva, saber o que é o fendmeno ou poder
conhecé-lo. E exatamente essa questdo que requer atencdo, pois é preciso considerar os
possiveis erros que podem ser cometidos quando é feita uma pré-reflexdo ou uma pré-
compreensdo em uma primeira observacdo. Baseado nisso, 0 que o sujeito percebe pode ser
apenas uma grandeza ou uma forma aparente que se distancia da verdadeira coisa em si, uma
vez que os angulos e a iluminagdo podem influenciar, fortemente, a maneira como o sujeito

chega aos fendmenos.



65

Num primeiro momento, “seria admitir que ,no final das contas, a grandeza e a forma
nunca sdo percebidas como atributos de um objeto individual, que elas sdo apenas homes para
designar as relagdes entre as partes do campo fenomenal” (MERLEAU-PONTY, 2011, p.
402), pois as variagdes de grandezas e formas nada mais séo que variacfes de perspectivas, ou
seja, uma constancia das relagdes entre o fendmeno e sua apresentagao.

A grandeza, como aborda a psicologia, é uma percepgdo que permanece constante por
um momento, ndo como uma recordacdo de uma experiéncia, mas uma invariante da
aparéncia visual, pois, “a realidade ndo ¢ uma aparéncia privilegiada que permaneceria sob as
outras, ela é a armacgdo de relacOes, as quais todas as aparéncias satisfazem” (MERLEAU-
PONTY, 2011, p. 403). O sujeito percebe algo que acredita ser o objeto em si, mas na
verdade, é uma constante perceptiva que, influenciada pelo angulo, pela luz ou distancia, se
mostra com outra aparéncia, totalmente distinta.

Kant vai dizer que a percepcdo é polarizada em direcdo ao objeto e, assim, a aparéncia
se torna incompreensivel. As visdes sobre o objeto, por sua vez, colocadas no sistema objetivo
do mundo, permite que 0 sujeito pense a percepcdo e a verdade da percepcdo em vez de
percebé-las. O sistema da experiéncia ndo se desdobra diante do sujeito, pois esse sistema é
vivido por ele através de um ponto de vista que possibilita a finitude da percep¢édo, a sua
abertura a0 mundo enquanto horizonte da percepcgéo, portanto, “a percep¢do do mundo ¢
apenas uma dilatacdo de meu campo de presenca, ele ndo transcende suas estruturas
essenciais”. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 408).

A constancia da percepcdo também ocorre quando, influenciada pela iluminacéo,
modifica as cores de uma coisa, de modo que sua aparéncia foge do real. Uma folha de papel
branco, quando colocada na penumbra deixa de ser totalmente branco, ou ainda, quando
colocado diante de um foco de intensa luz branca, o papel aparece com uma brancura bem
mais forte do que é.

O intelectualismo erra por ndo considerar que outras cores existam, e permanece nas
qualidades fixas da atitude reflexiva. A cor real de um objeto se mantém mesmo sobre as
aparéncias e seria um prejuizo acreditar que se trata de diferentes arranjos de uma percepc¢éo
da cor, que em si mesma é invaridvel de diferentes formas dadas a uma mesma matéria
sensivel. A diferenca entre a verdadeira cor e a iluminacdo nédo € resultado de uma analise
intelectual, mas um “estabelecimento de uma estrutura iluminagdo-coisa iluminada que
precisamos descrever mais de perto se queremos compreender a constancia da cor propria”.

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 411).



66

O corpo-préprio € quem consegue desmontar a estrutura da forma aparente, pois ele
experimenta o mundo que ele mesmo esta inserido. A iluminagdo percebida nos fenémenos
cria um sentido de pura aparéncia, que se confunde com a originalidade da coisa, e o0 sujeito €
capaz de desvenda-lo a medida que se aproxima ou se distancia dela, portanto “a iluminagao e
a constancia da coisa iluminada, que € seu correlativo, dependem diretamente de nossa
situagdo corporal”’. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 416). A iluminacdo é aquilo que é
assumido pelo sujeito, pois o objeto esta la, sua esséncia e sua naturalidade ndo deixam de
existir. O fato é que a luminosidade diante da coisa é captada por aquele que percebe, e sua
intensidade é percebida por ele.

Assim também, como auséncias de luz ou, por sua vez, uma luz fraca, que pode ser
confundida, dependendo da distancia entre o sujeito e a prdpria coisa, a distancia entre aquele
que percebe e o fenbmenos pode transparecer uma infinidade de coisas. A penumbra so é
penumbra se esta distante. Se alguém observa um quarto meio escuro de fora, ele percebera
que alguns dos objetos ali presentes podem estar escondidos pela escuriddo ou se apresentar
diferente do que, realmente, ¢, mas se esse alguém entra no quarto e se aproxima da
penumbra, ela deixa de existir € os objetos se tornam perceptiveis. “A penumbra s6 se torna
penumbra [...] quando deixa de estar diante de nés como algo para ver, e quando nos envolve,
quando se torna nosso ambiente, quando nds nos estabelecemos nela.” (MERLEAU-PONTY,
2011, p. 416).

O permanecer em um ambiente colorido, com todas as transposicfes de cores, é uma
operacgdo corporal, e 0 corpo a realiza entrando nessa atmosfera que para ele € nova, porque 0
corpo é seu poder de habitar o mundo, a chave para transpor tudo e de todas as equivaléncias
que o mantém constante. Assim, “a iluminacdo ¢ apenas um momento em uma estrutura
complexa cujos outros momentos sdo a organizacdo do campo, tal como nosso corpo a
realiza, e a coisa iluminada em sua constancia”. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 417).

Da mesma forma, ocorre quando tratamos no campo tatil. Um pedaco de ferro tem seu
peso e esse ndo mudara, mas o0 sujeito que o segura com suas maos pode perceber que a
intensidade desse pedaco de ferro pode sofrer alteracGes, de modo que possa aparentar ser
mais pesado ou mais leve. Supondo que 0 sujeito carregue em suas maos outros itens, ao
mesmo tempo, em que carrega o pedaco de ferro, o acumulo de objetos mudard o campo tatil
e, com isso, a percepcdo do peso. Ele pode também segurar o pedago de ferro somente com

um dedo ou alguns deles, entdo, o contato com o objeto tende a diminuir, em contrapartida,



67

aparenta ser mais intenso, pois “¢ na unidade de um ‘eu posso’ que as operagdes de diferentes
6rgdos aparecem como equivalente”. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 421).

Essa constancia, seja na grandeza ou na forma aparente, € notada porque se trata de um
corpo que vive essa experiéncia, ndo se trata de um objeto que esta localizado no espaco, mas
de um corpo que esta vivo, entdo, “toda percepcdo tatil, ao mesmo tempo em que se abre a
uma ‘propriedade’ objetiva, comporta um componente corporal, e a localizagdo tatil de um
objeto, por exemplo, o situa em relagdo aos pontos cardeais do esquema corporal”.
(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 422).

O sujeito, enquanto corpo vivo, ndo pode estar em todas as partes e em parte nenhuma,
é através do corpo que é possivel ir ao mundo. A experiéncia tatil é centrada diante do sujeito
e ndo no objeto, desse modo, como coloca Merleau-Ponty, cada contato de um objeto com
uma parte do corpo objetivo é contato com a totalidade do corpo fenomenal atual ou possivel.

Apos as discussdes apresentadas, Merleau-Ponty vai dizer que a coisa visual e a coisa
tatil ndo sdo uma consciéncia de uma propriedade objetiva, mas aquilo que é reencontrado ou
retomado pelo olhar ou pelo movimento. O objeto que se oferece ao olhar desperta uma
espécie de intencdo motora que visa ndo 0s movimentos do corpo, mas a coisa mesma que
estd como que pendurado.

A experiéncia perceptiva é viva, a questdo objetiva ndo se sobressai nessa experiéncia,
pois ¢ o sujeito que mantém a relagdo com a coisa, “Cézanne dizia que um quadro contém em
si até odor da paisagem” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 427), ele queria dizer, com isso, que
as cores que montavam a imagem estavam tdo conectadas que trariam respostas aos outros
sentidos, além do visual. Portanto, “toda percep¢do ¢ uma comunicagdo ou uma comunhdo, a
retomada ou o acabamento, por nos, de uma intengdo alheia ou, inversamente, a realizacdo, no
exterior, de nossas poténcias perceptivas e como um acasalamento de nosso corpo com as
coisas”. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 429).

Os prejuizos do pensamento objetivo contribuiram para a dificuldade da tomada de
consciéncia do mundo percebido, pois sua fungdo é reduzir todos os fenébmenos que firmam
uma relacdo com o sujeito e 0 mundo, substituindo, tudo isso, pela ideia clara do objeto em si
e a pura consciéncia.

O sujeito ndo &, simplesmente, uma reunido de olhos, de ouvidos, de 6rgdos tateis, mas
um sistema vivo que permite a comunicagdo dele com a atmosfera e ndo é preciso o
direcionamento do olhar para o fendmeno para, entdo, percebé-lo. Merleau-Ponty esclarece

isso quando afirma que “o percebido ndo ¢é necessariamente um objeto presente diante de mim



68

como termo a conhecer, ele pode ser uma ‘unidade de valor’® que s6 me esta presente
praticamente”. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 430).

Tudo aquilo que compde um ambiente é percebido ,e o ambiente é tudo aquilo que
existindo, inexistindo ou sendo alterado conta algo para o sujeito. O amor, por exemplo, é
abstrato, mas sua demonstracdo pode ser notada; a entrega de um presente a alguém € algo
objetivo, mas a forma de demonstracdo se reporta a um sentimento de amizade ou de amor.
Sdo essas unidades de valor que Merleau-Ponty se refere quando diz que ndo € preciso que a
percepcao aconteca, notoriamente, a um objeto ou fenémeno.

As obras de Cézanne retratam bem essa questdo colocada por Merleau-Ponty, pois o
pintor tenta recriar uma imagem a partir de uma restituicdo integral de sua configuracdo
sensivel. Em suas obras da juventude, ele pinta primeiro a expressao e, por isso, segundo
Merleau-Ponty, ele a perdia, depois se deu conta que “a expressdo ¢ a linguagem da coisa
mesma e nasce de sua configuragdo”. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 432). Essa restituicdo
integral da configuracdo sensivel é o que a natureza faz a todo instante sem nenhum esforco, e
com isso, entende-se que um objeto sO € objeto pelo fato de mostrar algo, através da
organizacdo de seus aspectos sensiveis.

Na verdade, o que é dado ndo é somente a coisa em si, mas a experiéncia com ela e para

percebé-la é preciso vivé-la.

E preciso que o sujeito perceptivo, sem abandonar seu lugar e seu ponto de vista, na
opacidade do sentir, dirija-se para coisas das quais antecipadamente ele nio tem a
chave, e das quais todavia ele traz em si mesmo o projeto, abra-se a um Outro
absoluto que ele prepara no mais profundo de si mesmo. (MERLEAU-PONTY,
2011, p. 436).

O corpo préprio engloba o conjunto de experiéncias, sejam visuais ou tateis, isso Ihe da
condigdes de se lancar ao mundo e percebé-lo. Desse modo, para Merleau-Ponty, ter um
corpo é possuir uma montagem universal, algo tipico de todos os desenvolvimentos
perceptivos. Assim, uma coisa ndo é, efetivamente, dada na percepcdo, ela é reconstituida,
vivida pelo sujeito, ao mesmo tempo em que é ligada ao mundo, ao tempo que o sujeito traz
consigo as estruturas fundamentais. “A vida humana ‘compreende’ ndo apenas tal ambiente
definido, mas uma infinidade de ambientes possiveis, e ela compreende a si mesma porque
esta langada em um mundo natural.” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 438).

?® Quando Merleau-Ponty fala de unidade de valor, ele se refere, por exemplos, a objetos que comporiam certa
paisagem e, de repente, ndo esta ali. A falta desse objeto cria o que o filésofo chama de unidade de valor, pois
sua auséncia é percebida pelo sujeito.



69

O mundo percebido ndo é um campo determinado em que tudo é representado como
somas de perspectivas. O mundo percebido, abordado por Merleau-Ponty, consiste em um
campo de percep¢do em que o sujeito se lanca nele, atraves de suas capacidades sensitivas,
experimentando-o através dos perfis espaciais e temporais. A percep¢do ndo se constréi a
partir de perfis distintos, pois as experiéncias do mundo integram-se a um s6 mundo. “N&o
tenho uma visdo perspectiva, depois outra, e entre elas uma ligacdo de entendimento, mas
cada perspectiva passa na outra e, se ainda se pode falar em sintese, trata-se de uma ‘sintese
de transi¢ao’” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 442).

O campo visual atual ndo se limita ao campo efetivo que ¢ oferecido ao sujeito. “Meu
ponto de vista € para mim muito menos uma limitacdo de minha experiéncia do que uma
maneira de me introduzir no mundo inteiro” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 442). Quando
olho para uma paisagem ela ndo me induz a pensar em outra, caso estivesse ali. O sujeito ndo
interpreta nada, porém todas as inimeras possibilidades se encontram presentes e abertas as

suas perspectivas.

O mundo natural é o horizonte de todos os horizontes, o estilo de todos os estilos,
gue, para aquém de todas as rupturas de minha vida pessoal e historica, garante as
minhas experiéncias uma unidade dada e ndo desejada, e cujo correlativo em mim é
a existéncia dada, geral e pré-pessoal de minhas funcbes sensoriais, em que
encontramos a definicdo do corpo (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 442).

A filosofia das perspectivas em Merleau-Ponty da o direcionamento para a compreensao
do mundo através de angulos situados. A cada instante essas perspectivas dao lugar a outras
percepgoes, e o sujeito é conduzido a uma contradicdo. Tal contradigdo consiste em acreditar
na sintese de um mundo acabado, pois sempre ha a tendéncia de percebé-lo em perspectivas e
o fazendo, o corpo préprio se dirige para uma nova compreensdo dele, ainda que ja tenha se
deparado com ele anteriormente.

Essa questdo analisada por um fundamento temporal mostra que a sintese dos
horizontes, apesar de ndo se submeter a ele, confunde-se pelo proprio movimento que o tempo
passa e “a contradi¢do que encontramos entre a realidade do mundo e seu inacabamento ¢ a
contradicdo entre ubiquidade da consciéncia e seu engajamento em um campo de presenga”
(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 444).

Segundo Merleau-Ponty, uma existéncia fundada em um dado temporal implica que, de

forma absoluta, nada existe, pois tudo se temporaliza. E como pensar 0 mundo em um



70

constante devir, pois aquilo que se vive no hoje se modifica, porque hd um corpo proprio

capaz de compreendé-lo de forma diferente posteriormente.

A sintese do tempo, que reline o percurso do antes para o depois e do depois para o
porvir, ndo é da ordem causal dos acontecimentos, mas da formacdo de uma cadeia
continua religada por um sujeito capaz de reunir passado, presente e futuro no
decurso temporal imanente da consciéncia. Assim, a consciéncia do tempo €, ao
mesmo tempo, consciéncia da articulagdo do fluxo temporal e consciéncia do ato de
sua propria temporalizagdo (CAMINHA, 2010, p. 270).

E possivel olhar para uma planta em um dia qualquer e lancar uma compreensio sobre
ela, mas no dia seguinte € possivel olhar para a mesma planta, do mesmo local e percebé-la
diferente. “A percepcdo é, portanto, uma charneira da temporalidade®’: j& esta na ordem da
historia, mas ainda esta na ordem da natureza, sua temporalidade, como as vezes diz Merleau-
Ponty, ¢ a de uma ‘pré-historia’” (DUPOND, 2010, p. 70). O espaco de tempo permite que 0S
fendmenos sejam compreendidos de forma distinta, pois 0 mundo proveniente do corpo
proprio se constroi em um conjunto de fatores, sejam temporais, espaciais e, sobretudo,
influenciados pela subjetividade daquele que percebe, considerando que a apropriacdo do

fendmeno acontece também porque existe uma intencédo para tal.

N&o posso conceber 0 mundo como uma soma de coisas, nem o0 tempo como uma
soma de “agoras” pontuais, j4 que cada coisa sO pode oferecer-se com suas
determinagdes plenas se as outras coisas recuam para o indefinido dos longinquos,
gue cada presente s6 pode oferecer-se em sua realidade excluindo a presenca
simultanea dos presentes anteriores e posteriores, e ja que assim uma soma de coisas
ou uma soma de presentes é um ndo-senso (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 446).

E por esse motivo que perceber 0 mundo em perspectivas se torna tio relativo e sua
compreensdo € inacabada, pois cada instante e cada situacdo implica uma referéncia que se
distingue de todas as outras. O tempo objetivo se exprime porque existe o tempo historico que
conduz o sujeito a pensar em um passado, presente e futuro, assim, o0 mundo e a coisa séo
como um eterno porvir que estdo “abertos” a sempre reenviar suas manifestacdes e sempre
oferecer outra coisa para ver. “O mundo no sentido pleno da palavra ndo é um objeto, ele tem
um involucro de determinacGes objetivas, mas também fissuras, lacunas por onde as

subjetividades nele se alojam, ou antes, que sdo as proprias subjetividades” (MERLEAU-
PONTY, 2011, p. 447).

70 termo temporalidade aqui é compreendido por Merleau-Ponty como sendo préprio ser, pois o ser é
subjetividade e a subjetividade é o proprio tempo. “A temporalidade ¢é, portanto, ‘campo de presenca’, ou seja,
indivisivelmente dimensdo do mundo e dimenséo do sujeito” (DUPOND, 2010, p. 69).



71

Tanto 0 mundo quanto as coisas s6 tém sentido porque ha um sujeito que o percebe
como encadeamentos de perspectivas que transcendem todas as perspectivas, pois esses
encadeamentos sdo temporais e inacabados. “Ndo somos, afirma Merleau-Ponty, temporais
porque somos espontaneos, ao contrario, o tempo é que fundamenta minha espontaneidade
com a for¢a de ultrapassarmos, espontaneidade esta que nos ¢ brindada pela vida” (ARRUDA,
2012, p. 87). Desse modo, pensar a experiéncia do tempo é fazer com que as imagens da
experiéncia tenham um ponto de fixacdo, ou seja, um ponto que possa ser garantia de
segurancga para o sujeito como um antes e um depois.

Apobs todo percurso feito por Merleau-Ponty e do conteldo apresentado sobre a
experiéncia perceptiva, finalmente seré discutido o segundo tema central deste capitulo que é
alucinacdo. Vale salientar que todas as discuss@es feitas até aqui, sS40 como um sustentaculo
que serve de base para adentrar ao problema proposto, pois a percepcdo é a porta de entrada

para se discutir as alucinacOes, uma vez que as duas estdo relacionadas entre si.

1.10 Alucinagéo

Merleau-Ponty comeca falando sobre a alucinacdo e afirma que ela desintegra o real
sobre os olhos do sujeito, o substituindo por uma quase-realidade. O fenémeno alucinatorio
reconduz o corpo-préprio aos fundamentos pré-logicos do conhecimento. Isso confirma o que
foi dito até aqui sobre a coisa e sobre o mundo.

O filésofo analisa a percepcdo a partir dos estudos da psicologia e da psiquiatria
classica, fundamentando-os através da fenomenologia. Os fendmenos se apresentam no
campo de uma experiéncia pré-reflexiva, ou seja, antes de qualquer interpretacdo. E preciso
destacar que a alucinacdo, a qual serd abordada nessa discussdo, nao se restringe apenas ao
processo alucinatério como um transtorno psiquiatrico, mas como uma experiéncia do sujeito,
considerando influéncias externas, que se estendem além da loucura e da esquizofrenia.
Diante disso, ver-se-a que é possivel compreender a alucinacdo em duas vertentes, que é a
presente na psiquiatria, que se apresenta como transtorno psiquiatrico, e a impulsionada pelos
fatores externos, afastados de uma doenca psiquica.

Iniciando as discussdes da alucina¢do como transtorno, percebe-se que, na maior parte
do tempo, a partir das discussdes elaboradas por Merleau-Ponty, os doentes distinguem suas
alucinacOes e suas percepcdes. O trecho a seguir descreve alguns tipos de comportamentos

que sdo vivenciados por diferentes sujeitos acometidos por doengas como a esquizofrenia ou



72

até mesmo pessoas que tem suas capacidades nervosas rompidas por algum momento, devido

ao uso de medicamentos, drogas ou bebidas alcoodlicas.

Esquizofrénicos que tém alucinagdes tateis de picadas ou de ‘corrente elétrica’
sobressaltam-se quando lhes aplicam um jato de cloreto de etilo ou uma verdadeira
corrente elétrica: ‘Dessa vez’, dizem eles ao médico, ‘isso vem de vocé, é para me
operar...” Um outro esquizofrénico, que dizia ver no jardim um homem parado sob
sua janela e indicava o lugar, a roupa, a atitude, fica estupefato quando efetivamente
se coloca alguém no jardim no lugar indicado, com a mesma roupa e na mesma
posicdo. Ele observa atentamente: ‘E verdade, existe alguém no jardim, é um outro’.
Ele se recusa a contar dois homens n jardim. Uma doente que nunca duvidou de suas
vozes, quando Ihe fazem ouvir no gramofone vozes analogas as suas, interrompe seu
trabalho, levanta a cabecga sem se voltar, vé aparecer um anjo branco, como ocorre
toda vez que ela ouve suas vozes, mas ndo computa essa experiéncia entre as ‘vozes’
do dia: desta vez ndo € a mesma coisa, ¢ uma ‘direta’, talvez a voz do médico. Uma
demente senil que se queixa de encontrar p6 em seu leito sobressalta-se quando
verdadeiramente encontra nele uma fina camada de p6 de arroz: ‘O que ¢ isso? Este
p6 ¢é tmido, o outro é seco.” Em um delirio alcodlico, o paciente que vé a mio do
médico como um porquinho-da-india logo observa que se colocou um verdadeiro
porquinho-da-india na outra médo. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 448).

Considerando a alucinacéo, nesse sentido, como nédo sendo um conteudo sensorial, cria-
se a hipotese de ser um conteudo de ordem do juizo, como uma interpretagdo ou crenga. No
entanto, a questdo é: se os doentes ndo acreditam na alucinacdo da mesma forma que
acreditam na percepgao, entdo, a interpretagdo intelectualista também seria impossivel.

E preciso analisar o problema alucinatério numa perspectiva empirista e intelectualista
com a intencéo de analisar as concepgdes existentes e em seguida entender sua distingdo com
a percepcao.

O empirismo tenta explicar a alucinagdo a partir da irritacdo dos centros nervosos, dados
sensiveis que aparecem do mesmo modo que aparecem na percepcdo pela acdo dos estimulos
fisicos nos mesmos centros nervosos. “Para o empirismo, a alucinagdo ¢ um acontecimento na
cadeia de acontecimentos que vai do estimulo ao estado de consciéncia.” (MERLEAU-
PONTY, 2011, p. 450).

O intelectualismo, por sua vez, “procura-se desembaracar-se da alucinacéo, construi-la,
deduzir aquilo que ela pode ser a partir de uma certa ideia da consciéncia”. (MERLEAU-
PONTY, 2011, p. 450). Pelo cogito € ensinado que a existéncia da consciéncia se confunde
com a consciéncia de existir e, assim, o intelectualismo defende que a verdade ou a falsidade,
de uma experiéncia, ndo se fundamenta em sua relacdo exterior, mas consistem em uma
legibilidade de denominacdes intrinsecas.

Ocorre que entre a explicagdo do empirismo e a reflexdo intelectualista, ha um profundo

parentesco, que é a comum ignorancia dos fenémenos, pois ambos constroem um fenémeno



73

alucinatorio ao invés de vivé-lo. O pensamento objetivo, portanto, compromete até a diferenca
de natureza que é estabelecido entre percepcdo e alucinacdo do intelectualismo. Esse
comprometimento se da pelo fato de que “o pensamento objetivo, a redugado das coisas vividas
a objetos, da subjetividade a cogitatio, ndo deixa nenhum lugar para a adesdo equivoca do
sujeito a fendmenos pré-objetivos” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 451). A alucinag¢do ndo
deve ser construida, assim também como a consciéncia, como uma esséncia ou ideia, 0 que
deve ser feito € aprender a conhecer a consciéncia e a alucinacéo.

As coisas ndo séo dadas, isoladamente, uma como senhor da outra, uma dominando a
outra, o que é dado é equivaléncia entres as coisas, 0 sujeito e 0 outrem estdo juntos e nunca
separados, o passado ndo esta separado do presente, mas esta no horizonte do presente. “Uma
alucinacdo, como uma percepcao ordinaria, € composta de sensacdes presentes e de imagens
que sdo reliquias de sensacOes passadas” (GURNEY, 2013, p. 286). Portanto, conceber a
experiéncia da alucinacdo é retratar uma epistemologia baseada em fatos que foram, em

algum momento, experienciadas pelo sujeito.

O passado que contemplo foi vivido e, se eu quiser penetrar em sua génese, ndo
posso ignorar que foi um presente. Pelo simples fato de a ordem do saber ndo ser a
Unica, ndo se fechar nela mesma e ter em si a0 menos a lacuna escancarada do
presente, a historia inteira ainda é acdo, e a acao ja é histéria. (MERLEAU-PONTY,
2006b, p. 03).

As alucinactes podem ser compreendidas de formas diferentes, a partir do sujeito

perceptivo, pois elas s&o como experiéncias vividas do corpo préprio, porém, desestruturadas.

A imagem alucinatoria, quando se admite sua existéncia, j& ndo é tratada nos
trabalhos recentes como um fendmeno isolado que poderiamos explicar por alguma
irritacdo dos centros: estd associada ao conjunto do funcionamento organo-—
vegetativo, o que significa que, mais do que uma percepcdo sem objeto, a alucinacéo
é uma conduta de conjunto ligada a uma alteracdo de conjunto do funcionamento
nervoso. Ela supde toda uma montagem cuja descrigdo, como a do funcionamento
normal, ndo pode ser feita em termos somaticos. (MERLEAU-PONTY, 20063, p.
317).

Quando se observa as coisas ou outrem sob um ponto de vista pessoal, a certeza de
enganar-se é Obvia, pois esta observacgdo € individual, porém, quando se tem a ideia do outro
em perspectivas, 0 seu entendimento aparece. “E preciso recolocar-nos na situacao efetiva em
que as alucinacdes e¢ o ‘real’ se oferecem a nos, e apreender sua diferenciacdo concreta no
momento em que ela se opera na comunicagao com o doente.” (MERLEAU-PONTY, 2011, p.
453). E preciso estar sempre atento para compreender a experiéncia alucinatoria, pois ha



74

sempre 0 risco de concordancia ou de reduzir uma experiéncia perceptiva a alucinacdo, todas
sob um unico ponto de vista. E necesséaria a explicitacdo de tal experiéncia — da crenca
alucinatdria na crenca real.

Uma percepcao real é, para Merleau-Ponty, aquilo que € percebido, seja pela audicéo,
seja pela visdo, como um sistema de fendmenos que sdo espetaculos privados. A capacidade
de percepcdo se desdenha sobre um campo perceptivo particular do corpo proprio e nao se
pode dizer que essa percepcao se repita ou se reproduza a outros, pois qualquer individuo que
impulsiona seu olhar ou outro sentido o faz de forma individualizada. “O mundo percebido
ndo é apenas meu mundo, € nele que vejo desenhar-se as condutas de outrem, elas também o
visam e ele € o correlativo, ndo somente de minha consciéncia, mas ainda de toda consciéncia
que eu possa encontrar.” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 453).

Certo homem a olhar para uma arvore que esta em sua frente possui uma percepcao
daquela planta, e se outro homem se aproxima e observa a mesma planta, do mesmo lugar,
ndo consegue jamais obter a mesma percep¢do, pois 0 outro nunca atingird as intencGes e
desdobramentos de um sujeito qualquer, porque sdo particulares.

A analise feita por Merleau-Ponty, sobre o fendmeno alucinatorio, vai de encontro com
a concepcdo do intelectualismo, quando afirma que a alucinacdo se funda na crenca e nos
julgamentos. Segundo ele, o empirismo concebe a alucinagdo como uma irritagdo dos centros
nervosos e o intelectualismo procura deduzir aquilo que ela pode ser a partir de certa ideia da
consciéncia. O que ha de comum entre ambas é que as duas doutrinas concebem a prioridade
do pensamento objetivo.

As alucinagdes se desenvolvem em uma cena que ndo é a do mundo percebido, porém,
ndo deixa de ser um fato do corpo que percebe; “a alucinagdo ndo ¢, como a percep¢do, meu
poder concreto sobre o tempo em um presente vivo. Ela escorrega sobre o tempo como
escorrega sobre o mundo” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 455). Elas existem porque o sujeito
possui, baseado no corpo fenomenal, uma relagdo constante de um ambiente capaz de evocar
uma pseudopresenca deste.

Merleau-Ponty diz que o fenémeno alucinatério ndo faz parte do mundo, ndo é
acessivel, ndo possui nenhum caminho definido que o conduza a todas as outras experiéncias
do sujeito alucinado ou as experiéncias de um sujeito com suas capacidades cognitivas
intactas. As alucinagdes, portanto, sdo, para ele, como imagens sobrepostas, ndo toma lugar
no mundo intersubjetivo porque falta a plenitude, a articulagdo interna que faz com que a

coisa verdadeira repouse em si e exista por si mesma.



75

A alucinacéo é diferente da coisa verdadeira, assoberbada de pequenas percepg¢des que a
sustentam na existéncia, ela é uma significacdo implicita e inarticulada, escorrega sobre o
tempo como escorrega sobre 0 mundo. Ela esta diante do mundo, ndo no mundo, pois o0 corpo
do alucinado perde a inser¢do no sistema das aparéncias, e assim, toda alucinagéo é, portanto,
alucinagdo do corpo proprio.

A experiéncia alucinatoria é traduzida pela despersonalizacdo e pelo disturbio do
esquema corporal que se forma como um fantasma exterior, considerando que tem 0 mesmo
sentido, perceber o corpo e perceber a situacdo do corpo em um ambiente fisico e humano,

pois 0 corpo € essa mesma situacdo, enquanto forma efetiva e realizada.

Existem alucinagdes porque nds temos, através do corpo fenomenal, uma relagédo
constante com um ambiente em que ele se projeta e porque, separado do ambiente
efetivo, 0 corpo permanece capaz de evocar, por suas préprias montagens, uma
pseudo-presenca desse ambiente. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 456).

O modo como o filésofo tenta construir sua analise sobre a alucinacdo é baseada em
movimentos e experiéncias que o proprio sujeito vive. Isso ocorre porque ele afirma que as
alucinacdes so séo ligadas a certo dominio sensorial até 0 momento que cada campo sensorial
oferece alteracdo da existéncia, como possibilidades de expressdes particulares. Tomando
como exemplo o esquizofrénico, Merleau-Ponty afirma que ele tem alucinagdes auditivas e
tateis porque esses mundos representam uma existéncia possuida, ou seja, ha alucinacdo
porque o sujeito consegue montar um esguema de imagens ou sons, que em algum momento
foram vividos por ele. “O alucinado ndo v€, ndo ouve no sentido normal, ele usa de seus
campos sensoriais e de sua insercdo natural em um mundo para fabricar-se, com 0s
fragmentos deste mundo, um ambiente facticio conforme a inteng¢do total de seu ser.”
(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 457).

Sendo a alucinagdo ndo uma estrutura do sensivel, também néo o é da ordem do juizo,
ela ndo é uma construcdo nem estd tomada em um mundo geografico, afirma Merleau-Ponty,
mas ¢ uma “paisagem” individual, onde 0 mundo toca 0 sujeito e esse estd em constante
comunicacdo com ele. “A alucinag¢do ndo é uma percepgdo, mas ela vale como realidade, s6
ela conta para o alucinado.” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 458). O mundo do sujeito perde
sua forca expressiva, e mesmo que a alucinacdo ndo seja uma percep¢do, ha uma impostura
alucinatdria, que, considerando sua diferenca da percepcéo, ela precisa existir para o doente
mais do que suas percepcOes. As teorias classicas erram porque permitem que na percepgao

sejam introduzidas as operagOes intelectuais e seja feita uma critica as sensacOes,



76

desconsiderando a ligacdo de sujeito vivo com o0 mundo e, desse modo, a existéncia do doente
é descentrada, ela se esgota na constituicao solitaria de um ambiente ficticio.

Abaixo dos atos expressos, abaixo das percepg¢des, ha uma funcdo mais profunda pela
qual faltaria aos objetos o indice de realidade - € o movimento que leva o sujeito além da
subjetividade que o acomoda no mundo, mesmo antes da ciéncia e qualquer verificagdo como
uma espécie de “fé¢” ou “opinido originaria”. Nessa opinido originaria, a alucinagao ¢ possivel,
mesmo que ela ndo seja uma percepcdo. E 0 mundo verdadeiro € ignorado pelo doente quando
este se desvia dele, pois se encontra no ser antepredicativo e a conexdo entre aparéncia e
experiéncia ¢ implicita e presuntiva, mesmo numa percepcao verdadeira. “Ter alucinagdes e,
em geral, imaginar é aproveitar essa tolerancia do mundo antepredicativo e nossa vizinhanga
vertiginosa com todo ser na experiéncia sincrética.” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 459).

O mundo ndo é uma soma de coisas que se possa duvidar, mas um reservatorio
inesgotavel onde estdo os fendmenos e o percebido ndo esta Ia para enganar, pois anuncia sua
disjuncdo e sua substituicdo por uma percepcdo. Ndo ha erro no percebido, pois ndo ha
verdade, ha realidade, ndo ha ali necessidade, mas facticidade. Considerando a possibilidade
das alucinagc6es, em algum momento, a consciéncia ndo sabe o que faz, pois, uma vez tendo
consciéncia de constituir uma iluséo néo a escolheria, e desse modo, ndo haveria iluséo.

Portanto, ndo estando a ilusdo e os fendmenos na mesma direcdo, para que o doente
aceite a ilusdo é preciso que ele recuse 0 mundo verdadeiro, deixando de se referir a ele.
Ocorre que o sujeito ndo tem forca para fazer a distingdo entre o verdadeiro e o falso.
“Todavia, n6s ndo cortamos a consciéncia de si mesma, o que proibiria todo progresso do
saber para além da opinido originaria e, em particular, o reconhecimento filoséfico da opinido
originaria como fundamento de todo o saber” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 461).

As alucinacdes podem se manifestar em um determinado sujeito por diversas vias.
Aparece como loucura presente em um esquizofrénico, nas deformacdes neurologicas e aqui a
alucinacdo é um transtorno psiquidtrico, uma doengca mental, mas também podem ser
provocadas por excitacOes externas, como por exemplo, a luz do sol que invade o globo
ocular, o consumo de bebidas alcodlicas, uso de drogas e cansaco extremo, nesses casos a
alucinacdo se apresenta como um desvio perceptivo. O pesquisador, neurologista e psiquiatra
Oliver Sacks, em seu livro Hallucinations, demonstra as possiveis formas de conceber as
alucinacbes. Ele afirma que as drogas contribuem para que haja alteracOes da capacidade

mental do sujeito e, como consequéncia, faz surgir a alucinacdo, também como privacao



77

sensorial prolongada naqueles que sofrem de doencas como enxaquecas, epilepsia e
narcolepsia?® de Parkinson.

Portanto, pode-se dizer que as alucina¢Ges podem acontecer mesmo em sujeitos que nao
sdo acometidos de transtorno psiquiatrico. Individuos que usam drogas em excesso ou quando
s&o privados destas substancias, podem alucinar. “As vezes, a retirada de drogas ou alcool
pode causar um delirio dominado por vozes alucinatorias e ilusées — um delirio que é, com
efeito, uma psicose tdxica, mesmo na pessoa que ndo é esquizofrénica e nunca teve uma
psicose antes” (SACKS, 2012, p. 193, traducdo nossa)”. Isso implica que as perturbacdes
mentais ocorrem, ndo necessariamente, apenas em individuos que possuem um histérico de
distdrbios mentais, mas podem ocorrer também, como consequéncias de fatores externos que

influenciam as mudancas do sistema nervoso dos individuos “normais”.
Y

Alucinacdo - Experiéncia perceptiva sem objecto, geralmente de origem patologica.
[...]. Podem ter como causas: uma excitacdo patolégica dos 6rgaos sensoriais [...] ou
uma disfuncdo no sistema nervoso, na sequéncia de uma infec¢do ou intoxicacéo.
Encontram-se, ainda, associadas a certas doengas mentais como a esquizofrenia e,
particularmente, ao delirio crénico alucinatério. Experimentalmente, podem
provocar-se alucinagbes em sujeitos saudaveis, colocando-os num estado de
isolamento sensorial absoluto, durante algumas horas. (DUARTE; MESQUITA,
1996, p. 10).

A partir dessas consideracdes, hd uma forte relacdo entre alucinacdo e percepcéo,
considerando o corpo proprio como sendo ponto crucial para a compreensdo das excitacoes
externas e dos casos de patologias que provocam a alucinagdo. Merleau-Ponty, ao tratar do
corpo proéprio, faz forte referéncia a nogao de espaco, este enquanto situado, pois o sujeito ndo
apenas esta localizado em alguma parte, ele vive o seu espaco corporal que é habitado e
vivido por ele mesmo. Nisso, a percepgdo dos fendbmenos acontece como experiéncias
proprias do sujeito. E através desta capacidade de percepcdo do mundo que a alucinago
aparece.

Os sentidos fornecem o acesso para que 0 corpo proprio perceba os fendbmenos e, com
isso, quando o sujeito se apropria deles, de forma efetiva e estd influenciado por excitacoes
externas, pode ocorrer & alucinagdo, ou seja, a distor¢do do percebido. No entanto, ha um

movimento, uma busca entre o sujeito e a coisa alucinada, uma espécie de luta, assim como

% Narcolepsia consiste em um distdrbio que se caracteriza pela presenca excessiva de sono em situagoes
inusitadas mesmo quando se tem um boa noite de sono.

% Texto original: “Sometimes withdrawal from drugs or alcohol may cause a delirium dominated by
hallucinatory voices and delusions— in delirium which is, in effect, a toxic psychosis, even though the person is
not schizophrenic and has never had a psychosis before” (SACKS, 2012, p. 193).



78

demonstra a histéria e 0 marxismo na luta de classes, o sujeito o faz na compreensdo de sua
experiéncia alucinatoria. Essa luta, o sujeito trava consigo e com o mundo para alcancar o
percebido. Em Humanismo e Terror, Merleau-Ponty vai dizer que em um mundo onde ha
luta, ninguém pode lisonjear-se em ter maos puras.

A percepcdo do mundo fenomenal se da pelos ligamentos intencionais e motrizes da
capacidade do sujeito de se apropriar do mundo que o circunda. Sendo esses ligamentos
intencionais rompidos, o0 sujeito experimenta a alucinacdo. Masud Khan, ao descrever sua
experiéncia que teve em “Encontros Clinicos com uma moca” mostra que, ao perder sua
capacidade de situacdo e definicdo de sua condicdo de existéncia, enquanto humana, sua
paciente é incapaz de compreender 0s vazios que preenchem sua cabega. Ora, ele diz que a
experiéncia humana ocorre primeiro no ato e no gesto e, somente depois, intervém fantasmas,
pensamentos, sonhos, jogo e imaginagdo. Deste modo, a realidade psiquica é um a posteriori,
e, portanto, os atos e gestos que estdo na origem de qualquer comportamento, tornam-se o
guia da evolucéo e do destino.

Ora, a paciente tinha dificuldade de conviver com aglomerados de pessoas e acabava
desestruturando suas ideias pela falta de uma rotina diaria. Masud Khan percebeu que quando
aplicada uma rotina de atividades diarias para ela, a moga comecou a equilibrar sua
experiéncia com o mundo. Com isso, vale ressaltar que a desintegracdo do real pode ser
provocada pelos rompimentos de uma experiéncia efetiva, que se apresenta de modo
desestruturado. A moca sentia remorsos pelos sonhos que tinha, porém esses eram fantasias
baseadas em fatos, as quais ela se apropriava como se fossem verdades. Fato esse que a
deixava com um intenso desequilibrio psiquico. E possivel perceber que, nesse caso, a
alucinacdo vibra os terrenos das percepcOes e das experiéncias, que ficam guardadas no
subconsciente e sdo, em algum momento, revividas.

Considerando a presenca das alucinacdes ndo apenas em doentes mentais, que possuem
algum tipo de patologia, mas em individuos considerados normais®, provocado pela presenca
dos fatores externos ao sujeito, as dissocia¢gdes mentais, nesses individuos, podem aparecer
em um momento posterior a experiéncia que ocasionou as perturbagdes. Por exemplo, certo
individuo teve uma infancia muito conturbada em que presenciou, por um longo periodo,
momentos de fortes angustias, estresse e depressdo. Todas essas experiéncias trouxeram, para
ele, em um momento futuro, consequéncias que se apresentaram como alucinagdes e

distor¢des de sua capacidade de ordenar seus pensamentos. “Todas estas situagdes podem

% 0 termo “normal” tem o sentido de um sujeito que n&o possui, para a psiquiatria, nenhum disttrbio mental.



79

produzir reagdes imediatas, mas também pode haver, as vezes, anos mais tarde, sindromes
pos-traumaticas de um tipo maligno e, muitas vezes, persistente” (SACKS, 2012, p. 234,
traducdo nossa)*’. Imbuido por essas questdes, associa-se as alucinacées em Merleau-Ponty
como realidades efetivas fundadas em um tempo passado, que toca o sujeito em um instante
presente. O corpo proprio, no momento da alucinacao, vive a experiéncia de antes, porém,

ocorre um desordenamento na forma de organizacdo de seus pensamentos.

E caracteristico destas sindromes que, para além da ansiedade, reaces de
sobressaltos agucados, depressdo e distirbios autondmicos, existe uma forte
tendéncia para ruminag8o obsessivo sobre os horrores que foram experimentados- e,
ndo raras as vezes, flashbacks slbitas na qual o trauma original pode ser
experimentado em sua totalidade com cada modalidade sensorial e com todas as
emocdes que se fez sentir no momento. (SACKS, 2012, p. 234) (traducéo nossa)®.

E possivel conceber a alucinagio também no ambito verbal, quando este acredita que
alguém lhe fala, quando é ele mesmo que fala, isso ocorre, segundo Merleau-Ponty porque,
enguanto sujeito encarnado, um estd exposto ao outro, identificando-se a si mesmo quando o
outro fala a si. “Falar e ouvir, acdo e percep¢do s6 sdo para mim operagdes completamente
diferentes quando reflito e decomponho as palavras pronunciadas em ‘influxos motores’ ou
em ‘momentos de articulacdo’ as palavras ouvidas em ‘sensacdes e percepcdes’ auditivas
[...].” (MERLEAU-PONTY, 20123, p. 50-51).

Quando o sujeito ouve, vale dizer ndo que tem a percepg¢édo auditiva dos sons, mas o
discurso dentro de si, envolvendo-o e o habitando de tal forma que ndo sabe mais o que é dele
nem o que ¢ seu. “Em ambos 0s casos, projeto-me no outro, introduzo-me em mim, nossa
conversacdo assemelha-se a luta de dois atletas nas duas pontas da unica corda.”
(MERLEAU-PONTY, 20123, p. 50-51).

A partir da literatura contemporanea, as alucinacdes consistem em disturbios da
‘sensopercepgdo’ que se funda em perceber algo inexistente. Nos casos colocados por Sacks,
os desordenamentos da forma de conceber a realidade, como as alteragdes imbuidas por
fatores externos, como a bebida ou a droga, sdo desvios perceptivos que se relacionam com

uma realidade efetiva, pois o sujeito que tem uma alucinacdo — viséo ou audic¢do, ndo ouve

31 «All of these situations can produce immediate reactions, but there may also be, sometimes years later, post-
traumatic syndromes of a malignant and often persistent sort” (SACKS, 2012, p. 234).

*2 It is characteristic of these syndromes that, in addition to anxiety, heightened startle reactions, depression, and
autonomic disorders, there is a strong tendency to obsessive rumination on the horrors which were
experienced— and, not infrequently, sudden flashbacks in which the original trauma may be experienced in its
totality with every sensory modality and with every emotion that was felt at the time. (SACKS, 2012, p. 234).



80

ruidos nem vé ‘fantasmas’ que fogem da sua realidade, a alucina¢do ¢ como uma construgido
de algo real.

Desse modo, segundo Merleau-Ponty, a relagdo entre a percepcdo e as perturbacdes
mentais ndo estdo tdo fechadas em si mesmas, sem contato com o mundo. Essas experiéncias
estdo relacionadas a capacidade intencional do corpo proprio. Estdo abertas a uma gama de
possibilidades, como a apropriacdo dos fendmenos e a percepcdo destes em profundidade,
pois sua funcdo se da nos fatos da vida cotidiana, que a tornam possivel. Assim, a alucinacdo
se torna para o sujeito um mundo identificavel em cada elemento, tendo relagcbes com outras
realidades.

O problema das alucinagdes tem permeado muitas discussGes da psiquiatria classica,
que as concebem como um desordenamento da capacidade racional do sujeito, provocado
pelos rompimentos dos centros nervosos, 0 que provoca um estreitamento de sua capacidade
de situar seu corpo no horizonte de um mundo real, pois sua motricidade ¢ rompida. “A
alucinacdo é considerada um dos sintomas do quadro psicopatolégico da psicose organica ou
funcional” (SANTOS, 2006. p. 343).

Alucinar é absorver um mundo que ndo condiz com a realidade alcancada pela
percepcdo. “E reconhecida como um tipo de distarbio da percepgdo e do senso da realidade
que pode desencadear uma alteracdo do pensamento de tipo delirante, indicador de
comprometimento de fungdes psiquicas mais complexas” (SANTOS, 2006. p. 343).

Mesmo considerando a alucinagdo como um distarbio psiquiatrico, mas abrindo espaco
para compreender que fatores externos, como tem sido discutido neste trabalho, influenciam o
sujeito para que desenvolva a alucinacdo, é possivel dizer que ha um espaco situado® nas
alucinacOes por se tratar de uma experiéncia vivida pelo sujeito. Merleau-Ponty afirma, em
sua obra Fenomenologia da Percepcdo, que o sujeito vive um espaco temporal. Este é como
um conjunto de situacdes que fazem parte da estrutura do corpo proprio como o passado,
presente e futuro, mas que se situa em um momento atual a partir de um “[...] Unico
movimento que em todas as suas partes convém a si mesmo [...]” (MERLEAU-PONTY,
2011, p. 562). Nesse interim, insere-se a experiéncia da alucinacdo como uma situacao vivida
pelo sujeito porque ha a relacdo do tempo, do espaco e da experiéncia perceptiva.

ApoOs descrever modos de pensar 0 espaco, atraves do movimento, buscando
fundamentacdes nas ilusbes do corpo, Merleau-Ponty apresenta o que, para ele, consiste na
percepcdo verdadeira e, consequentemente, sua espacialidade de situacdo. Esta espacialidade

*3 Espaco situado consiste no espaco vivido pelo corpo préprio. Enquanto para a geografia existe um espaco de
localizagéo, para Merleau-Ponty existe 0 espago em que 0 proprio sujeito habita.



81

compde as percepcBes do corpo proprio, e estas sO se tornam percepgdes verdadeiras caso
suas verdades se manifestem ao sujeito. A questdo é que existe um desfalque na percepcdo em
atribuir-se ideias de objetos, quando, na verdade, estas ideias ndo existem. Esse desfalque
acontece porque seus centros nervosos estdo alterados e, por isso, 0 sujeito ndo consegue
ordenar as percepcOes. Diante disso, as dissociagfes mentais aparecem, mas, Segundo
Merleau-Ponty, elas ndo se enquadram como experiéncia irreal, pois fazem parte do préprio
sujeito, apenas de uma forma desordenada. Portanto, a alucinacdo é uma realidade vivida do
corpo proprio, faz parte da prdpria nocdo de mundo enquanto sujeito situado.

Baseado nesta questdo, é possivel relacionar a alucinagdo e a percepgdo para concluir
que as perturbacBes mentais sejam fundadas em distdrbios psicolégicos — alucinacdo tatil ou
visual, sejam privacgdes sensoriais dos que sofrem de doencas como enxaguecas ou através das
drogas, isto €, pelo rompimento intencional e motriz momentaneo do sujeito, podem ser
compreendidas fora do espaco objetivo a partir do corpo proprio que percebe.

O sujeito ndo se reduz aquilo que Ihe aparece, as verdades perceptivas sdo apresentadas
ao sujeito através das capacidades sensoriais e este as identifica, porque é capaz de
compreender sua propria realidade. O sujeito € uma abertura “para”, e é através dessa abertura
e da motricidade nele presente, que se tem acesso ao mundo. Aquilo que, a principio, é uma
experiéncia irreal torna-se um principio perceptivo fundado na verdade, pois o corpo proprio
tem habilidades comportamentais como o movimento e o0s sentidos que lhe permitem
aproximar-se dos objetos.

Com isso, pode-se dizer que a alucinacdo, fora de um parametro psiquiatrico, € uma
realidade ndo baseada em questdes fantasiadas e em fatos irreais, pois existe uma realidade
efetiva em que o sujeito experimenta a alucinacdo a partir das experiéncias vividas.
Relacionado com a percepcao, e diante dessa questdo, € possivel dizer que a loucura, presente
em um sujeito esquizofrénico, por exemplo, adentra em uma dimensao distante da reflexao
objetiva e préxima do espaco situado, em que é possivel dar sentido aos acontecimentos da
experiéncia do alucinado. Com isso, a loucura néo seria, totalmente, uma insanidade mental
fora dos padrdes reais da experiéncia perceptiva, mas um desordenamento da experiéncia
vivida que tem um fundamento de situacéo.

Vale ressaltar que a abordagem da alucinacdo segue duas vertentes, a primeira esta
voltada para o transtorno psiquiatrico e nesse caso, a alucinacdo ¢ uma doenca, que estd
presente em um sujeito esquizofrénico; a segunda esta voltada para o desvio perceptivo, e a

alucinacdo ndo é um transtorno, apenas deformacdes sensoriais que afetam, por um instante, a



82

capacidade perceptiva do sujeito. Essas deformacgdes s&o impulsionadas pelos fatores
externos, ja citados anteriormente, como medicamentos, drogas, cansaco, reflexo da luz etc.

Assim, as alucinagdes provocadas pelas excitacdes externas sao realidades efetivas do
corpo proprio. Nesse sentido, percebe-se que tanto a alucinacdo como a percepcdo estdo,
intrinsecamente, relacionadas. O que nos abre possibilidades para compreendé-la como algo
efetivo. “A percepgdo ¢, portanto, um paradoxo, e a propria coisa percebida é paradoxal. Ela
ndo existe sendo enquanto alguém puder percebé-la.” (MERLEAU-PONTY, 2017, p. 37). Se
os sentidos contribuem para que o sujeito perceba o mundo, esses também impulsionam a
experiéncia da alucinagdo, ndo como simples fantasias ou realidades criadas, mas como um
espago perceptivo, pois se trata de uma experiéncia do sujeito com o mundo.

Para sintetizar a discussdo travada em todo capitulo, a respeito da percepcdo e
alucinacéo, tem o desfecho das ideias trabalhadas até aqui. Segundo Merleau-Ponty, 0 sujeito
vive o0 tempo presente, passado e futuro e, diante disso, € possivel que o tempo, através do
porvir, movimente as experiéncias do passado até o presente, considerando a desorganizagdo
das ideias, devido a um distdrbio mental ou por influéncias externas.

Ora, enquanto a fisiologia propde um corpo constituido de 6rgéos interligados entre si e
ocupando lugar no espaco, Merleau-Ponty apresenta um corpo que é vivido, isto é, situado no
espaco, de modo que é capaz de compreender sua propria existéncia. Considerando esta nova
forma de compreender o corpo, em que o sujeito se apropria do mundo, percebendo-o através
de perspectivas, nota-se que esse processo de percepcao se da pela sua capacidade intencional
de “se dirigir para” e, através da motricidade do corpo, 0 sujeito se depara com uma
infinidade de percepcgoes.

A alucinacdo, a principio, se apresenta como algo ficticio e fantasiado pelo sujeito. A
alucinacdo, de um modo geral, aponta para um conhecimento que foge do real, ou seja, ndo
representa fenbmeno no seu mais integro sentido, € um transtorno psiquico. No entanto,
Merleau-Ponty destaca um ponto forte nesta discussdo. Ele relata que compreender que o
sujeito se depara com um mundo simbdlico, mas esse, quando falamos da relacdo entre
alucinacdo e percepcdo se projeta como algo intencional, a partir das experiéncias vividas.
Assim, as perturbacdes mentais que originam as alucinagdes precisam ser compreendidas
como um conhecimento ja presente no sujeito, portanto, ndo sdo ficticias nem criadas, apenas
experimentadas pelo corpo proprio.

N&o querendo adentrar na discussdo do inconsciente, mas citando somente para se

amparar também por ela, Merleau-Ponty afirma em seus cursos na Escola Normal Superior



83

que o inconsciente ndo estd solto, muito menos bloqueado da capacidade perceptiva do
sujeito, pelo contrario, esta em contato com ele o tempo todo, se assim ndo o fosse, 0 sujeito

ndo agiria, em algumas situacdes, de modo inconsciente.

O inconsciente (a tendéncia) é apenas um apelo a inteligéncia, ao qual a inteligéncia
ndo obedece, pois ela é de outra ordem. Nada ha a explicar fora da inteligéncia, e
ndo ha por que explicar fora da inteligéncia, e ndo ha por que explicar a esta Gltima;
h& de se constata-la somente. (MERLEAU-PONTY, 2016, p. 148).

Mesmo se quisesse negar a possibilidade de existéncia do inconsciente e sua influéncia,
ndo seria possivel, pois ela faz parte do corpo e, quando ela se aflora, o proprio corpo nao a
controla, nem sequer a conhece. “A negacdo do inconsciente € insustentavel na medida em
que ele € a negacdo do desconhecido e a afirmacgdo de que a consciéncia ndo aprende nada
sobre si mesma, mas na medida em que ela j& conhece tudo o que nela se passa.”
(MERLEAU-PONTY, 2016, p. 149).

Merleau-Ponty aponta que € possivel se reportar ao tema das alucina¢fes de duas
formas. A primeira, tratando do que se pode chamar de casos de tratamentos clinicos das
alucinacdes tateis que sdo diagnosticados em clinicas, como exemplo, a esquizofrenia em que
casos sdo anotados para depois oferecer uma andlise para chegar a uma origem. A segunda,
em oposi¢ao a primeira, recorre aos filosofos da percepcao que “tendem a pensar a alucinagao
como uma possivel espécie de experiéncia: uma experiéncia que € subjetivamente
indistinguivel de percepcdo, mas que, ao contrario da percepcao, apresenta 0 mundo de forma
incorreta” (ROMDENH-ROMLUC, 2007, p. 2).* A alucinacdo ndo pode acontecer de forma
aleatdria. Aquele que alucina ndo inventa uma situacéo, ele vive a situacdo, pois enquanto
corpo, ele é capaz de experimentar as situacdes de sua experiéncia decorrente da percepgao,
isso é proprio dele. Essa experiéncia, para a psiquiatria, € um desvio, um distarbio, uma

patologia, mas para o sujeito que experimenta sua alucinagao, parece ser efetiva.

“Merleau-Ponty afirma que as percepcbes e alucinagbes tém diferentes
fenomenologia. Em seu relato, as coisas que percebemos sdo experimentados como
"inesgotavel": como coisas que podem ser experimentadas de todos os pontos em
torno espaco; em maior detalhe como se examina o objeto mais de perto; e como

** Texto original: “[...] tend to think of hallucination as a possible kind of experience: an experience that is
subjectively indistinguishable from perception, but which, unlike perception, presents the world incorrectly.”
(ROMDENH-ROMLUC, 2007, p. 02).



84

algo que pode ser experimentado por outros assuntos” (ROMDENH-ROMLUC,
2009, p. 18)*.

O fato é que existe, no sujeito que alucina, a desintegracdo de uma realidade
considerada como normal que permanece presente nos fundamentos pré-logicos do
conhecimento, ou seja, que ndo ha uma concatenacao das experiéncias com o mundo, 0 que
ndo deixa de ser algo presente no sujeito, pois apenas esta desordenado. Ao se deparar com o
mundo, o alucinado, ao invés de interpretar as situagGes para compreendé-las, ndo consegue
fazé-lo. Logo essas experiéncias sdo enviadas para algo que antecede essa capacidade de
reflexdo. “O alucinado tem nocdo da irrealidade de sua alucinac¢do. Ele a diferencia da
percepcao normal pela sua solidez e pelo seu sentido” (CAMPOS; COELHO JR, 2002, p. 19).

Os estudos acerca do tema concluem que toda percepcéo tem seu inicio nos sentidos,
esses, por sua vez, enviam os dados do mundo capturados até a memdria. Ela capta e
reconhece sua propria experiéncia com o mundo. Com isso, pode-se dizer que, a partir da
filosofia de Merleau-Ponty, a alucinacdo é uma experiéncia do sujeito, pois se ndo o fosse, a
experiéncia sensitiva de perceber os fendmenos também ndo seria parte fundamental na
experiéncia perceptiva. Essa experiéncia do corpo proprio, que inicia nos sentidos, mas
processa-se na sua consciéncia, também ndo estd longe do imaginario, que mesmo distorcida,
ha a formacao de um mundo que o sujeito, acometido pelas doencas ou fatores externos, pode

sofrer. N&o é uma criagdo, mas uma montagem de sua experiéncia perceptiva.

A percepcdo ndo é, de modo algum, um fendmeno de natureza diferente do
imaginario, pois a origem da percep¢do tem uma relagdo do imaginario com o
mundo, ou seja, a relacdo que se estabelece no sujeito da percepgdo - ou seja, 0
corpo proprio - consigo mesmo atraves da imagem do esquema corporal.
(LARISSON, 2016, p.150) (Traducéo nossa).

Segundo Caminha, Erwin Straus afirmava que as deformagbes no modo de apreender os
fendmenos se davam a partir de modificacdes primarias do sentir, fora das referéncias do
objeto. Dessa forma, elas ndo seriam perturbacdes da percepcdo quando se trata de
objetivacdo de um percebido representado. “Isso significa que as alucinagbes sdo mais

perturbac6es da ordem de nosso elo simboélico com o mundo experimentado pelo ato de sentir

3> Texto original: “Merleau-Ponty claims that perceptions and hallucinations have different phenomenology. On
his account, the things we perceive are experienced as ‘inexhaustible’: as things that can be experienced from
every point in surrounding space; in greater detail as one examines the object more closely; and as something
that can be experienced by other subjects.” (ROMDENH-ROMLUC, 2009, p. 18).



85

do que deformacOes da ordem de nossa capacidade de apreender 0 mundo como instancia
objetiva por meio do ato de perceber” (CAMINHA, 2010, p. 253).

Desse modo, é evidente que hd uma questdo na linha da experiéncia sensitiva,
considerando que os sentidos ndo fornecem uma percepcdo detalhada e nem intencional. No
entanto, € preciso considerar esta forma de perceber, como algo efetivo ao sujeito que
percebe. Fazendo isso, estas reflexdes sdo conduzidas ao “para si”’ que séo, intencionalmente,
processadas e experienciadas pelo corpo préoprio. Através dos sentidos, a experiéncia adquire
um sentido que foge da ordem objetiva e, por isso, as perturbacfes ndo sdo fatos presentes no
modo de apreensdo do mundo, mas na forma de como os sentidos os percebem. A alucinagéo,
portanto, é influenciada pelos sentidos que, desordenados, captam imagens aleatérias, fazendo
montagens embaralhadas e confusas.

A alucinacdo do sujeito ndo é apenas como uma realidade criada, iluséria, mas uma
realidade que, apesar de estar distorcida devido a doenca ou por influéncias externas, possui,
intrinsecamente, um campo real, pois as alucinag6es estdo, constantemente, relacionadas com
0 ato perceptivo. O corpo préprio guarda memorias de fatos vividos que sdo, no ato da

alucinacéo, revividos.



86

SEGUNDO CAPITULO

2 O PRINCIPIO ESPERANCA COMO UM HORIZONTE DE POSSIBILIDADES PARA A
VIDA EM ERNST BLOCH

Ao iniciar este capitulo, o qual tem como base a obra O Principio Esperanca® de Ernst
Bloch, serdo analisadas as contribuicbes do autor no que se refere ao sonho diurno e a
esperanca. No entanto, antes de iniciar e discorrer sobre o pensamento de Ernst Bloch, sera
abordada, de modo preliminar, a corrente filosofica conhecida como marxismo, para poder
situar o autor no contexto historico-filoséfico, o qual o autor desenvolve sua anélise sobre o
sonho diurno.

O marxismo é um conjunto de doutrinas econémicas, filoséficas e politicas criadas por
Karl Marx e Friedrich Engels. Observando que o trabalho € o ponto chave da sociedade, 0s
filésofos fundadores do marxismo comecaram a difundir um pensamento que delimitava, de
um lado, aqueles que detinham os meios de producéo, e de outro, aqueles que executam as
tarefas. De logo, percebe-se que ha uma divergéncia entre esses dois grupos sociais.

Desse modo, a luta de classes se torna, para 0 marxismo, aquilo que move a historia
numa busca pela producdo material que fortalecia a vida social, politica e intelectual. A
principal tese de Marx € uma critica ao sistema capitalista. Ele assegura que esse sistema
tende a dividir a sociedade, em que a classe proletaria se encontra submissa a burguesia.

E nesse contexto que surge o filésofo da utopia, influenciado pelo pensamento de Marx,
e, a0 mesmo tempo, apresentando suas divergéncias em relacdo a Marx. Apesar de se
considerar um marxista em toda sua obra, Bloch, em alguns de seus escritos, tenta se
distanciar dessa tradicdo, “seja em fung¢do da sua compreensao acerca da filosofia da natureza,
de seu método de exposicdo literario ou mesmo da liberdade de suas interpretagdes”
(CASTRO, 2017, p. 47).

Sua vasta produgdo, em alguns momentos, distancia-se de correntes marxistas,
aproximando-se de outras com pensamentos diversos entre si, como € o0 caso do messianismo
teoldgico, expressionismo e romantismo. Também, sua tendéncia a uma filosofia da natureza,

carregando caracteristicas peculiares, faz com que Bloch, com uma filosofia um tanto oposta

*® O Principio Esperanca é o nome da principal obra de Ernst Bloch que foi escrita entre 1939 e 1947, periodo
em que ficou exilado nos Estados Unidos, revisada entre 1953 e 1959 na Alemanha Oriental e publicada pela
primeira vez em 1954.



87

ao mecanicismo positivista, prima para que seu pensamento se aproxime de um marxismo
reformulado. Desse modo, 0 marxismo utopico de Ernst Bloch vai além de uma correcdo que
ultrapassa os conceitos de um materialismo vulgarizado. “Sua inten¢do vai além,
concentrando-se na elaboracdo das bases tedricas de um novo marxismo, baseado menos na
andlise critica da economia politica de Marx do que na reatualizacdo do socialismo utépico e
dos conceitos éticos de um pensamento voltado para o futuro” (MUNSTER, 1993, p. 87).

Portanto, o pensamento utopico em Ernst Bloch ndo se baseia em um sonho abstrato,
mas em uma teoria critica fundada em um novo espirito utépico, o qual conduz o ser humano
a construir um mundo de possibilidades onde seus sonhos e desejos podem ser langados para a
frente com o objetivo de realizacdo, a partir do principio esperanca.

E nesse contexto que se estrutura a filosofia de Ernst Bloch, ora influenciado pelo
marxismo, ora divergindo dessa doutrina tdo importante para as reflexdes filoséficas. O que
ndo se pode negar é que seu pensamento estad fundamentado na utopia — tema mais pertinente
trabalhado por ele.

Sua obra O Principio Esperanca, esta dividida em cinco partes, dispostas em trés
volumes. O volume um engloba as trés primeiras partes da obra que se estruturam da seguinte
forma: a primeira parte mostra o que o autor chama de pequenos sonhos diurnos, ele descreve
os sonhos de infancia; a segunda parte apresenta uma discussdo sobre a consciéncia
antecipadora, momento que descreve varios tipos de pulsGes presente no ser humano; a
terceira parte, fala sobre sonhos no espelho, em que engloba as experiéncias com viagens,
romances, aquilo que é almejado. A quarta parte esta disposta em todo o volume dois de sua
obra e trata das utopias sociais, apresentando ‘“Planos para um mundo melhor”. A quinta e
altima parte compde o volume trés da obra, organizando uma vasta literatura sobre as utopias
presentes na musica, mitos, morte, religido, o qual o autor chama de “Imagens do instante
plenificado”.

Ernst Bloch inicia sua obra fazendo uma viagem sobre os comportamentos humanos,
desde a idade, enquanto crianga, até suas experiéncias na idade adulta. Vale ressaltar que o
filésofo, a partir do momento em que descreve as fases de crescimento, apresenta também
fatos e acontecimentos que vado sendo experimentados pelo sujeito no decorrer da vida.

A percepcéo sobre essas experiéncias vai se moldando de acordo com a idade. Desde a
fase infantil, a crianga tumultua sua existéncia com excesso de informagdes, ndo conseguindo

realizar escolhas nem possuindo capacidade de direcionar suas vontades, porém, quando vai



88

crescendo, essas percepcgdes vao se tornando mais claras a0 mesmo tempo em que outras se
tornam confusas.

Segundo Bloch, “se alguém sonha, nunca fica parado no mesmo lugar. Move-se, quase
que a seu bel-prazer, do lugar ou condicdo em que se encontra naquele justo momento.”
(BLOCH, 2005, p. 32). A adolescéncia, por exemplo, é a fase em que os sonhos se tornam
companheiros de viagens e, em continuidade, hé a construcéo de sonhos e expectativas, ou até
mesmo de momentos vividos que poderdo ser experimentados, o0s quais o filésofo chama de
desejos.

Certos comportamentos e atitudes comecam a caracterizar a experiéncia de vida do ser
humano, como inseguranca, falta de confianca em si mesmo, ou até mesmo a felicidade de ser
escolhido como destaque em algo. Mas o que se observa € que essa mistura de
comportamentos € necessaria no que diz respeito a construcdo de ideias e de uma nocao de
perceber cada instante da vida em perspectivas diferentes.

Essas experiéncias, obviamente, permitem que suas consequéncias também sejam
experimentadas pelo sujeito, uma vez que sdo vividas e sentidas por ele. E o que se
compreende quando Bloch diz: “O desejo do sonhador retrocede, procura restabelecer algo. O
sonho desenha o que teria acontecido se uma bobagem tivesse sido evitada, se uma acao
inteligente ndo tivesse sido desperdigada.” (2005, p. 37). Ou seja, ha uma constru¢ao de
sonhos que sé@o langados a um futuro, e o sujeito, portanto, deseja e sonha. Destaca-se que 0
sonho que é referido aqui ndo se trata do sonho noturno, mas o sonho, como um lancar-se a
um futuro, o querer que algo aconteca ou realize, ¢ uma meta que se projeta para o futuro, é o
sonho diurno.

Enquanto pessoa adulta, diferentes caminhos de possibilidades de sonhos sé&o
considerados pelo sujeito, mas o filosofo faz uma analogia citando dois grupos de pessoas que
vao sendo afastados desse intuito. De um lado, o empregado e, de outro, 0 pequeno burgués.
Ora, Ernst Bloch é um marxista contemporaneo e sua filosofia se sustenta a partir dos
acontecimentos de sua época, data de 1885 a 1977. Seus longos 97 anos lhe permitiram
assistir muitos fatos historicos.

Segundo o filésofo da utopia, as inclinacdes dos empregados sdo bem diferentes das
inclinagcdes dos pequenos burgueses, uma vez que esse segundo grupo tem “[...] mais
facilidade para desistir dos ideais da juventude e direcionar sua vontade apenas para aquilo
que pode alcangar.” (BLOCH, 2005, P. 41). O rico, diferente do assalariado, pode, segundo

Bloch, proporcionar-lhe qualquer desejo determinado, ocorre que esse excesso pode lhe



89

causar uma espécie de pendria, de tédio e, esse modo estranho de viver os leva rumo a uma
nulidade cada vez maior.

Ainda sobre esse percurso explorado por Ernst Bloch em que o sujeito experimenta uma
vida em que empecilhos sdo passageiros, falta a Gltima fase que é a velhice. O fil6sofo deixa
claro que “o ideal saudavel da velhice e na velhice ¢ o da maturidade bem-acabada. A essa
maturidade ¢ mais comodo dar que tomar.” (BLOCH, 2005, p. 45).

E notdrio perceber que mudancas corporais comecam a ocorrer, a vida leve de
brincadeiras da crianca se transforma, deixa de acontecer, apesar de sempre poder carregar
consigo esse lado infantil, sistemas reprodutores deixam de funcionar. Mas vale destacar que
essa experiéncia nunca é desejada pelos jovens, pois esses sempre sonham por condicdes
agradaveis de vida, mudancas, agregacdes, mas nunca é o foco chegar, de imediato, a fase da
velhice, o que € inevitavel. Se ndo for interrompido pela morte, a velhice vai chegar.

Acontece que esta Gltima fase da vida, pode ser experimentada como uma conquista
repleta de energias positivas, entusiasmo e alegrias, mas pode também ocorrer de ser
experimentada pelo desconforto de ter perdido ou abandonado a crianca articulosa, o jovem
arteiro, o adulto determinado e fugaz, e essa sensacdo pode trazer o sonho de querer voltar a
ser jovem novamente.

Quando a experiéncia humana de viver é bem celebrada, cada fase é aproveitada com
tudo aquilo que ela oferece, pois cada uma dessas fases usufrui de momentos que sdo, a cada
tempo, celebrados distintivamente no seu devido tempo. Desse modo, “em seu conjunto, a
velhice, assim, como cada um dos anteriores estagios da vida, sem davida apresenta um ganho
possivel, especifico, um ganho que compensa a despedida do estagio precedente” (BLOCH,
2005, p. 45). Nessa perspectiva, sera sempre um privilégio atingir esta fase, pois é um
momento em que se experimentou 0 maior nimero de coisas, vivenciando cada instante,
portanto, “o envelhecimento pode designar também um ideal de acordo com a condi¢ao dada;
o ideal da ‘visdo panoramica’, e eventualmente da colheita.” (BLOCH, 2005, p. 45).

Essa construcdo de sonhos é formada por desejos, pelo querer, € um direcionamento
focado em algo fora de si, pois se 0 ansiar algo permanece em si mesmo, € possivel que se
reduza a mera avidez cega e vazia. Ernst Bloch afirma que o ansiar deve rumar em direcéo a
algo, sem dar golpes para todos os lados, desse modo, torna-se um querer direcionado para

um objetivo. No entanto, esse alvo para o qual o anseio se dirige é aquilo que pode saciar



90

esses desejos. O animal, por exemplo, dirige-se para o alvo como um apetite®” do momento, ja
o ser humano ndo utiliza somente o apetite, mas o desejo. “O ato de desejar ¢ mais amplo,
possui mais matizes do que o apetecer, pois 0 desejar se expande para uma concepgao em que
0 apetite imagina a forma do seu objeto.” (BLOCH, 2005, p. 50).

Segundo o filésofo, onde houver a imaginacdo de algo melhor, possivelmente, perfeito,
ocorre o desejar, porém esse se diferencia do querer. O desejar € um modo passivo, ndo ha
nada de trabalho, o querer € um querer-fazer. Comparando esses dois conceitos, tem-se que 0
desejar é uma experiéncia teorica, e o querer € uma transformacéo dessa experiéncia em uma

atividade pratica.

Desejos podem até ser completamente irracionais, podem se dar no sentido de que X
ou Y ainda estejam vivos. Eventualmente faz sentido desejar isto, mas é absurdo
queré-lo. Por isso, o desejo permanece onde a vontade nada mais pode mudar. [...].
O querer, ao contrério, é necessariamente um avancar ativo rumo a esse alvo, dirige-
se para fora, tem de se medir unicamente com coisas realmente dadas. Sendo que o
caminho trilhado pelo desejar, acrescido e assim solidificado pelo querer, pode até
ser propriamente indesejado, ou seja, aspero ou amargo. (BLOCH, 2005, p. 51).

Portanto, o apetite, juntamente com sua pulsao, primeiro se apropria daquilo que esta ao
seu alcance. O desejar imaginativo, por sua vez, ambiciona mais se mantendo insatisfeito, o

que nada lhe agrada ou lhe basta de fato.
2.1 Principais tipos de pulsdes em Ernst Bloch

O ser humano, apesar de ser completo em si mesmo, que carrega suas pulsdes, que as
sente e, conforme sua satisfacdo, desfaz todo sentimento de desgosto, € um corpo vivo e
individual que é movido por estimulos que, ao serem transbordados, implicam em impulsos.
Esses impulsos vém do externo e, por isso, necessitam de alguém, de algo, por traz de si
mesmo, para se manter. O ser humano € um animal dificil de ser saciado, pois sempre esta
buscando a saciedade de seus impulsos, “¢ um ser de pulsdes tdo cambiante quanto amplo, um
amontoado de desejos cambiantes® ¢ geralmente mal ordenados”. (BLOCH, 2005, p. 54).
Quando os apetites necessarios sdo saciados, outros aparecem com a mesma caréncia. A

pulsdo de aquisicao, por exemplo, € sempre uma saciedade a ser consumida pelo ser humano,

37 Apetite, nesse caso, se refere a literalidade do termo, em que os animais agem por instinto, na procura por
comida, de acasalamento. Processo natural da vida dos animais.

%% O ser humano como ser de desejos, possui a todo instante desejos que mudam, que tomam novos rumos, S&o
esses 0s desejos cambiantes, pois se alteram com facilidade.



91

é como se existissem varias pulsdes fundamentais, uma aparecendo sempre mais forte do que
outra.

A partir dessa questdo das pulsGes, serdo apresentadas a seguir algumas das principais
pulsdes que sdo destacadas por Ernst Bloch.

A primeira delas é a pulsdo sexual — Freud coloca o instinto sexual como o primeiro e
mais forte de todos, destacando esse instinto desde o nascimento, quando a crianga suga o
leite do seio da mée. O instinto sexual € uma das formas de atribuir-se ao que Sigmund Freud
chama de fome, que é a expressao extraida das emogdes, é a “energia, considerada como uma
magnitude quantitativa [...], daqueles instintos que tém a ver com tudo o que pode ser
abrangido sob a palavra ‘amor” (FREUD, 1996d, p. 96). Ainda mais especificamente, ele vai
dizer que “o nucleo do que queremos significar por amor consiste naturalmente [...] no amor
sexual, com a unido sexual como objetivo” (FREUD, 1996d, p. 96); também se destaca, a
partir do Freud tardio, o prazer negativo, ou seja o impulso de morte, enquanto destrui¢édo. Por
exemplo: a morte do amor que ha no cerne sexual gue move o homem.

Pulsdo do ego e recalque — ao lado do id, de acordo com Freud, que € o reino do
inconsciente, estd 0 ego — uma representacdo coerente de processos mentais, que representa
direitos do mundo exterior e o superego que ¢ ‘o defensor do mundo interior’. Freud
desenvolve esses trés conceitos para demonstrar como funciona a mente humana.
Considerando que o Id é responsavel pela parte inferior da mente, o que ele chama de
inconsciente é onde surgem as emocg0es. Ja 0 Ego é a parte mais racional da mente que
mantém um equilibrio entre o Id ¢ o Superego. “O ego representa o que pode ser chamado de
razao e senso comum, em contraste com o Id, que contém as paixdes” (FREUD, 1996¢, p.
39). Também o Superego como a parte superior da mente que é oposi¢do ao Id, tomando
decisdes bem bruscas. “Enquanto que o ego € essencialmente o representante do mundo
externo, da realidade, o superego coloca-se, em contraste com ele, como representante do
mundo interno, do id” (FREUD, 1996c, p. 39). Diante disso, Ernst Bloch considerando que o
ser humano é, necessariamente, consciente e inconsciente, agindo, por vezes, ora muito
racional, ora aflorando suas paixdes vai dizer que “a pulsdo do ego recalca o que, nas pulsdes
sexuais e em seus contetdos, ndo se coaduna com a sua linha [...]. [...], a nossa vida psiquica é
dualista, apesar da libido, que iniciou tudo pelo recalque’” (BLOCH, 2005, p. 55).

Recalque, complexo, inconsciente e sublimacdo — o primeiro se refere a censura no
proprio individuo e ndo somente na sociedade. Tal censura ndo permite transpor o limiar da

consciéncia, trancando a pulsao sexual. Os desejos ndo realizados ou anulados, no processo de



92

recalque s&o submergidos a um inconsciente, que formam as tensdes e complexos neuréticos;
Complexo séo as pulsdes ndo exteriorizadas, experiéncias inconclusas, decepcdes, feridas que
podem desaparecer da consciéncia do ego, mas nunca sdo esquecidos da consciéncia da alma.
Dai provém a sensibilidade, reacGes exageradas, acdo neurdtica compulsiva e acdes
independentes ¢ sem conteudo que sdo complexas; “no inconsciente freudiano ndo ha nada de
novo” (BLOCH, 2005, p. 59), pois de acordo com Carl Gustav Jung, como afirma Bloch, no
inconsciente, residiriam memdrias ou fantasias primordiais a histéria tribal. Jung vai dizer que
0 inconsciente estd muito relacionado as repressdes sofridas desde crianca. Esse tipo de
comportamento é enviado para o inconsciente, uma vez que la residem informagdes que
poderiam estar presentes no consciente. Ocorre que 0 inconsciente nao se restringe a isso, pois
¢ possivel que nele esteja contido “as partes da personalidade que poderiam ser conscientes se
a educacdo ndo as tivesse reprimido” (JUNG, 2008, p. 13); as sublimacdes consistem em
consciéncias iluminadoras para Freud, que esta envolta no id pelo inconsciente fixo de uma
libido fixa. “A libido sublimada num nivel mais elevado perfaz a alegria do artista por sua
criacdo, bem como o desfrute e a satisfacdo (compensatéria) do ndo-artista com a obra de arte,
pois esta proporciona a pura realizagdo do desejo do tipo elaborado e incontidol...]”.
(BLOCH, 2005, p. 60). Em Jung, as sublimagdes consistem em outro aspecto da formacéo do
inconsciente, pois além dos conteudos da repressdao, o “inconsciente contém todos aqueles
componentes psiquicos subliminais, inclusive as percepgdes subliminais dos sentidos”
(JUNG, 2008, p. 13), e contetdos gque ainda nao alcancaram o limiar da consciéncia.

Pulsdo de poténcia, pulsdo de éxtase, inconsciente coletivo — 0 primeiro diz respeito ao
pensamento de Alfred Adler®, que coloca & vontade poténcia como pulsdo fundamental do
homem, pois ele quer, antes de tudo, dominar e derrotar. Vaidade e ambicéo fazem parte
dessa pulsdo, que se manifesta de forma mais visivel. A sexualidade é somente um meio para
0 objetivo final que é a obtencdo de poder; sobre pulsdo de éxtase, ela consiste em uma
consequéncia da pulséo de poténcia em que o homem se torna cada vez mais contido em sua
obscuridade irresponsavel e selvagem. “Assim como a sexualidade é apenas uma parte dessa
libido, dionisiacamente, genérica, igualmente se dava com a vontade de poténcia, sendo esta
ultima até transformada num completo éxtase do massacre [...].” (BLOCH, 2005, p. 62); ja o
inconsciente coletivo diz respeito as lembrancas primordiais e arcaicas dos tempos ancestrais

animais.

%% Alfred Adler ficou conhecido por ser um psicélogo austriaco fundador da psicologia do desenvolvimento
individual. Tinha formac&o medicina, psicologia e filosofia pela Universidade de Viena. Conviveu com Sigmund
Freud, trabalhando juntos no campo da psicanalise, praticou clinica geral antes de se dedicar a psiquiatria.


https://pt.wikipedia.org/wiki/Austr%C3%ADaco
https://pt.wikipedia.org/wiki/Medicina
https://pt.wikipedia.org/wiki/Psicologia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Filosofia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Universidade_de_Viena
https://pt.wikipedia.org/wiki/Psiquiatria

93

O pensamento de Jung colocado por Bloch sobre o conceito de uma memaria da matéria

e dos vestigios dessa memoria, que se moldam na libido como um todo e ainda sobre o0s

vestigios dessa memoria, “que sdo moldados na libido como um esbo¢o animal primordial e

mantém o inconsciente propriamente dito preso as experiéncias do periodo arcaico.”

(BLOCH, 2005, p. 63). J&4 em Freud, os elementos arcaicos de uma histdria tribal sdo em sua

grande parte individuais, sendo preenchidos por recalques adquiridos que vém de um passado

recente. O funcionamento pulsional no ser humano ndo ocorre de forma inata e mecanica,
pelo contrario,

Constitui-se em situacdo de sujeicdo as vicissitudes historicas da relagdo com o

outro, na qual, e a partir da qual — ante o poder deste, por ser quem proporciona 0s

cuidados de autoconservacdo e a sobrevivéncia — o pulsional ndo s6 se origina

abrindo a possibilidade da construcdo do aparelho psiquico, arrancando o ser

humano da natureza e da “estpida existéncia”, mas também como o verdadeiro

motor do progresso psicolégico: o pulsional também se estabelece como uma

dindmica que ndo se deixa evacuar e ligar, obstruindo e desestruturando o ego como
instancia intrapsiquica (TERRAZAS, 2002, p. 100).

Eros e os arquétipos — Esse primeiro se refere ao Eros de Platdo, que tem uma forte
relacdo com a mitologia, que trata da origem, tendo um vinculo com Gaia, entidade que esta
na origem. A libido junguiana se apresenta como um saco cheio de mistérios passados
indigeridos. Os arquétipos € palavra por meio da qual Jung evoca o inconsciente coletivo. O
inconsciente ¢ povoado pelos arquétipos. Em Jung, o inconsciente “contém igualmente todas
as formas basicas da fantasia humana — o que quer que tenha sido sonhado como mundo
melhor ou mais belo ¢ a alma da raga, ¢ a era dos arquétipos.” (BLOCH, 2005, p. 66).

Ernst Bloch destaca ainda que a pulsdo mais fundamental é a autopreservacéo, pelo fato
de consolidar no homem o desejo de protecéo. Essa pulsdo é alimentada pela fome®, no que
se refere ao ato de saciar desejos, seja no campo econdmico, seja emocional. “E o
constrangimento da fome que projeta o0 homem fora de sua indiferenca, provocando o acordar
de sua consciéncia. O homem tem consciéncia, pois, porque tem fome” (ALBORNOZ, 1985,
p. 22). O homem sempre € impulsionado a algo, porém sua tendéncia deve ser sua
preservacdo. E obvio que o homem tem desejos sexuais, fisioldgicos, sociais, mas todos esses
sdo diferentes em cada pessoa. Por exemplo: um cidaddo trabalhador desenvolve pulsdes que
sdo diferentes daqueles que detém os meios de producdo, no que tange a questdes

econdmicas, portanto, a forma e o que sera preservado serdo, notadamente, diferentes.

0 A fome que se refere aqui, ndo é apenas, a fisica, mas fomes sentimentais, afetiva, erética, intelectual, que,
juntas, sdo caracterizadas como desejo, vontade, prefigurando, desta forma, o homem como um ser inacabado.



94

“Assim, a autopreservagdo significa, em Ultima instancia, o apetite de proporcionar condi¢es
mais adequadas e apropriadas ao nosso si-mesmo™* a desdobrar-se, este si-mesmo que comeca
a se construir por meio da solidariedade e enquanto solidariedade.” (BLOCH, 2005, p. 72)

Considerando o conceito de libido em Freud, uma vez que Ernst Bloch apoia-se em sua
filosofia, € possivel fazer uma aproximacdo com o instinto da alimentacdo e da fome, embora
a fome ndo seja a pulsédo fundamental que impulsiona o eu para fora do inconsciente rumo a
um ainda-nao-consciente. Sobre a pulsdo sexual em Freud, Ernst Bloch a considera um
instinto secundario em sua doutrina, pois ndo aceita completamente o conceito freudiano de
libido, uma vez que ndo considera que seja esta a forca pulsional universal na vida do homem,
quer seja psicobioldgica, quer seja sociocultural.

Ernst Bloch constréi duas criticas a Freud. A primeira, embora Ernst Bloch tenha escrito
sua principal obra, ou seja, O Principio esperanca, em meio a uma adaptacdo imposta pela
Unido Soviética, refaz-se no campo de experiéncia e processo psiquico real. “Bloch ndo ataca
ou questiona a doutrina das pulsdes como tal: ele apenas é contrario ao aspecto regressivo, ao
modo como Freud define e desenvolve o trabalho psicanalitico da descoberta dos complexos”
(MUNSTER, 1997, p. 25); a segunda critica feita a Freud se refere a inexisténcia das
pesquisas freudianas do elemento prospectivo, pois segundo Bloch, no inconsciente, ndo ha
lugar para o novum.

Para o filésofo da utopia, 0 inconsciente seria uma vida psiquica capaz de produzir
sonhos para frente na busca de um futuro. Esta tese difere do que pensa Freud, que a entende
como um nao-mais-consciente, ou seja, aquilo que caiu nas profundezas da psique, como uma
perda cerebral, ja em Bloch, seria um ainda-ndo-consciente, que promove a constru¢do dos
sonhos diurnos. Portanto, “sonhos diurnos sdo, em sua estrutura basica, ‘sonhos para frente’,
isto é, carregados com contetdos da consciéncia e com material proto-utépico que cintila do
interior do futuro” (MUNSTER, 1997, p. 26).

3.2 Afetos plenificados e afetos expectantes

O ser humano é também uma busca incessante do futuro, 0 homem vive, mas é um
sonhador, desejoso em realizar seus anseios, depositando todos esses desejos na esperanca de
um dia alcanca-los. Antes mesmo de alcangar seus objetivos, homens jovens iniciam o

processo de enamoramento por aquilo que ¢ desejado, uma espécie de emogao anterior. E “a

* Si-mesmo ¢é utilizado por Ernst Bloch para se referir a ele mesmo, como uma condic&o de construgéo interior
que pode ser dada através das experiéncias da vida.



95

leveza de &nimo determinada pelo caréter, e inclusive a esperanga, uma esperanga que ja antes
mesmo de saber exatamente o que espera.” (BLOCH, 2005, p. 73).

Os anseios de emocdes intransitivas geradas pelo temperamento sanguineo, que estdo
ligadas a sensagdo ou imaginagédo, quanto mais intransitivos se tornam transitivos associados a
algum objeto. Entdo, 0 vago anseio se transforma em desejo pleno de contetdo, da mesma
forma, o mundo dos afetos € movido pelo amor a algo, pela esperanca de algo. Ernst Bloch,
tendo sido exilado e ficado preso, solitariamente, acredita na utopia do sonho diurno, que uma
vez desejado pode ser impulso libertador para uma vida mais digna e sem represalias. Para

ele:

A arquitetdnica de um messianismo politico é sustentado pela esperanca e realizado
pelos seres humanos que, até 0 momento, apenas haviam vislumbrado como sonho,
pré-aparéncia elevada e também suprema, uma arquitetura do amanha que vive no
hoje e que se realiza no possivel lugar ndo reificado” (MANDOTTI DE OLIVEIRA,
2017, p. 20)

Ndo se faz necessario que esses anseios sejam oriundos de sua vivéncia, sendo
definidos antecipadamente e, portanto, a diferenca entre antecipacdes e representacdes se da
pela natureza de intencgdes afetivas, como particular para si mesmo.

Os afetos, portanto, sdo classificados em Ernst Bloch em duas sequéncias: afetos
plenificados e afetos expectantes.

Os afetos plenificados sdo “os que possuem uma intencdo pulsional de curto alcance,
cujo objeto pulsional esta disponivel — se ndo na respectiva acessibilidade individual, entdo no
mundo ja ao alcance da mao” (BLOCH, 2005, p. 76). Sdo eles: inveja, ganancia e veneracao.

Afetos expectantes sdo “os que possuem uma intengdo pulsional de amplo alcance, cujo
objeto pulsional ndo estd disponivel na respectiva acessibilidade individual e tampouco no
mundo ao alcance da méo, tendo lugar, assim, ainda na duvida de sua finalizacdo ou de sua
ocorréncia” (BLOCH, 2005, p. 76-77). S&o eles: angustia, medo, esperanca e fé.

Os afetos acima elencados se diferenciam tanto segundo o desejo, quanto o ndo-desejo

pelo carater antecipatorio de sua intengdo, conteudo e objeto.

Todos os afetos estdo associados ao propriamente temporal, ou seja, a0 modo do
futuro, mas enquanto os afetos plenificados possuem apenas um futuro inauténtico,
ou seja, um futuro em que nada objetivamente novo acontece, os afetos expectantes
implicam essencialmente um futuro auténtico — justamente o futuro do ainda-ndo, do
que objetivamente ainda ndo existiu desse modo (BLOCH, 2005, p. 77).



96

Bloch faz distingdo entre o futuro auténtico e o futuro inauténtico. O primeiro se refere
“a uma esperanga com conteudo trivial ou banal (¢ a esperanca do ‘chegara aquilo que deve
chegar’)” (MUNSTER, 1993, p. 26), ou seja, ndo ha nenhuma objetivagdo para o que quer
chegar; o segundo “¢é caracterizado pela presenca de um elemento ‘excedente’ (ein
Exzedierendes), permitindo a transformacdo de nossa imaginacdo utopica numa realidade
humana em forma ‘de amanhd™ (MUNSTER, 1993, p. 26). Nio corresponde ao “nada”*
sartreano, mas um ainda-ndo-consciente, como representacdo do ainda-nao-ter-sido, é uma
pratica messianica de impulso para frente.

E possivel destacar que ha um senso contraditorio em relagdo aos afetos positivos e
negativos, no que tange a, por exemplo, sentir desejo nos sonhos angustiantes. No sonho
diurno, quando aparecem imagens de medo e esperanca, nota-se que visdes, nesse ambito, sdo
alternadas como afeto expectante negativo e positivo como se ainda estivessem indefinidos.
Diante disso, 0 mais importante afeto expectante, afeto do anseio, segundo Bloch, é a
esperanca, uma vez que afetos expectantes negativos como angustia e medo séo, totalmente,
passivos, oprimidos e presos.

Nesses afetos, esta incorporada a autodestrui¢cdo que converge para uma paixao passiva.
Portanto, “a esperanga, este afeto expectante contrario a angustia ¢ ao medo, ¢ a mais humana
de todas as emocdes e acessivel apenas a seres humanos” (BLOCH, 2005, p. 77), uma vez
que ela “representa aquele appetitus no animo que ndo so6 o sujeito tem, mas no qual ele ainda
consiste essencialmente, como sujeito nao plenificado” (BLOCH, 2005, p. 77).

Ainda fazendo uma analogia com a fome, Ernst Bloch compara-a com a necessidade de
construir sonhos. O homem impulsiona-se para saber o motivo de sua fome e, desse modo,
procura sacia-la, do mesmo modo, refere-se aos desejos, antes mesmo de executar algum
projeto ou plano, ele o cria, de modo que vai realizando seus sonhos a partir dessa construcao.
“A fome, por ser o primeiro impulso da falta, do ndo-ter, do estado de insatisfacdo que leva a
busca de um letivo, constitui um fator ‘que’ (Dass) no leque de tendéncias voltadas para um
‘o que’ (was), ainda ndo presente, do qual se tem apenas um pressentimento pré-consciente”
(MUNSTER, 1997, p. 21). A fome, portanto, segundo esse autor, é importante como forca
que impulsiona, como motivo de despertar, de futuro no processo do estar-ai humano, sendo,

assim, um eterno vir-a-ser.

20 “nada” sartreano pode ser compreendido como a n&o existéncia de algo, como o vazio, que produz infinitas
possibilidades de ser preenchido, o “nada” referido no texto, diz respeito aquilo que ainda ndo se tornou real,
mas é desejado pelo sujeito.



97

E possivel fazer uma aproximagdo com Karl Marx quando esse se refere ao trabalho,
distinguindo as atividades realizadas pelos animais das atividades realizadas pelos seres
humanos. O que diferencia essas atividades é que o trabalho executado pelo homem é€, antes
de tudo, uma ideia, que nasce na cabeca. Nos animais, sdo atividades instintivas, proprias de
suas espécies. “Marx assevera que a distingdo entre os homens e os animais s6 comega a
existir quando aqueles iniciam a producéo dos seus meios de vida.” (OLIVEIRA, 2010, p. 74)

Diante dessa questdo, percebe-se que no homem ha o “aspecto desejante” dos afetos
expectantes que direciona a um alvo, formando, assim, os sonhos diurnos. Os sonhos se
procedem de uma caréncia e querem se livrar dela, como sonhos de uma vida melhor. “O
desejo de ver as coisas melhorarem ndo adormece. Nunca nos livramos do desejo, ou entdo
nos livramos apenas ilusoriamente.” (BLOCH, 2005, p. 79).

Sonhar acordado € um impulso para o futuro, € ir para frente, é sair da comodidade e
transformar desejos em realidade, pois o direcionamento para o devir s6 é possivel pela
pratica. Entdo, “0 novo sO pode emergir pela praxis, aquilo que tem o atributo de surpreender,
instaurar e retificar o modo revolucionario tdo sonhado, aspirado, requerido como condi¢do
fomentadora de uma sociedade melhor em razdo de uma auténtica esperanca” (MANDOTTI
DE OLIVEIRA, 2017, p. 24). Portanto, a esperanca tem essa forca movedora que faz com que
0 ego projete no futuro aquilo que é desejado no agora, firmando, assim, uma aproximacao

entre aquilo que é desejado e o que pode ser realizado.

2.3 Diferenca entre sonhos noturnos e sonhos diurnos

Quando se fala em sonhos, a principio, remete-se a ideia do sonho noturno — aquele que
ocorre quando se estd dormindo. Porém, aqui ao tratar de sonhos, discutir-se-do aqueles que
ocorrem quando o sujeito esta acordado, que podem ser os desejos formulados durante a vida,
como expectativas de melhorias futuras. Acontece que mesmo dando destaque aos sonhos
diurnos, faz-se necessario uma explanacdo do que sdo sonhos noturnos para que possibilite
uma melhor compreensdo da diferenca entre eles.

Quando o sonhador dorme, seus sentidos externos ficam nulos, musculos relaxam e o
cérebro descansa. Ha, portanto, um obscurecimento em que o adormecido sonha para nao
poder acordar. Segundo Freud, o prazer esta associado a quantidade de estimulos existentes
no aparato psiquico, ou seja, quando h& a diminuicdo ou extingcdo do estimulo, aparece o

prazer, quando, por sua vez, hd o aumento dos estimulos, predomina o desprazer. O sonho,



98

portanto, protege o sono, porém, desde Freud, estabeleceu-se que o sonho ndo é mera
prote¢do do sono ou um mundo de alucinag¢do, mas a realizacao de desejos. “Seja como for, a
formacéo dos sonhos esté sujeita a condicdo de so poder representar algo que seja a realizacdo
de um desejo, e de apenas dos desejos poder extrair sua forca psiquica impulsora” (FREUD,
1996b, p. 516).

Alguns estimulos e fontes dos sonhos sdo especificados por Freud, que sdo Estimulos
Sensoriais Externos — sdo os estimulos recebidos fora de si, que podem ser confundidos,
gerando ilusdes , e essas transformadas em sonhos ao dormir; Excitagdes Sensoriais Internas
(Subjetivo) — consistem em estimulos provocados por imagens fornecidas pela chamada
“alucinagdo hipnag(')gicas43”, que sdo imagens muito nitidas que surgem em algumas pessoas,
mas que se modificam muito rapidamente. Essas situacfes sdo levadas ao inconsciente que,
durante o sono, gera o sonho; Estimulos somaticos Organicos Internos — sdo estimulos
provocados pelos 6rgdos internos do corpo, pois, mesmo que esses 6rgdos nao fornecam
muitas informacdes sobre sua situacéo, sdo capazes de enviar estimulos para o sonho.

Alguns distarbios, por exemplo, agem como instigadores do sonho em inmeros casos,
por exemplo: sonhos de quem sofre de doencas cardiacas sdo, geralmente, curtos, 0os que
sofrem de doencas pulmonares, sonham sendo sufocados e etc.; Fontes Psiquicas de
Estimulagcio — Freud afirma que duas classes de origem dos sonhos sdo dadas pelos autores,
que sdo “causadas pela estimulacdo nervosa” e as “causadas pela associagdo”, porém, deixa
claro também que “o enigma da formagdo dos sonhos pode ser solucionado pela revelacao de
uma insuspeitada fonte psiquica de estimulacdo” (FREUD, 1996a, p. 77).

Os sonhos, como realizacdo de desejos em Freud, podem ter trés origens possiveis. O
primeiro pode ter sido despertado durante o dia, mas que ndo veio a ser satisfeito por motivos
externos, assim, “um desejo reconhecido do qual o sujeito ndo se ocupou fica pendente para a
noite” (FREUD, 1996b, p. 577); a segunda origem possivel também pode surgir durante o dia,
mas tendo sido repudiado, fica pendente, portanto, “um desejo de que a pessoa nio se ocupou,
mas que foi suprimido” (FREUD, 1996b, p. 577); e o terceiro pode ndo ter nenhuma ligagao
com a vida diurna, mas ser um desejo que “s6 a noite emergem da parte suprimida da psique e
se tornam ativos em nos” (FREUD, 1996b, p. 577).

“ As alucinagbes hipnagogicas podem ocorrer na populagdo “normal”, estando muito associadas a uma paralisia
do sono, que faz com que a pessoa veja vultos, animais, objetos ou pessoas, a0 adormecer ou ao acordar,
geralmente. Podem ocorrer também por influéncia da narcolepsia, que é o sono subito e incontrolavel e distdrbio
de sonoléncia excessiva.



99

De uma forma mais abrangente, trés caracteristicas dos sonhos, a partir do que pensa
Freud sobre os sonhos noturnos, podem ser destacadas. A primeira diz respeito ao eu adulto
que esta enfraquecido, ndo podendo censurar o que lhe parece inoportuno; a segunda se refere
as sobras do dia, representacdes que sdo associadas de forma inconsistentes, em que a
fantasia se incorpora; a terceira fala sobre a conexdo com o eu enfraquecido, 0 mundo
exterior, com suas realidades ¢ mundo pratico que estdo bloqueados. “No sonho, porém, o0 eu
moral, estético e também realisticamente censurador, estd apenas enfraquecido, e ndo
totalmente desligado. Ele continua a censurar como se estivesse embriagado e obriga as
realizacdes alucinatdrias do desejo a se disfarcarem diante do seu olhar” (BLOCH, 2005, 81).

Ainda sobre os sonhos noturnos, Ernst Bloch utilizando o pensamento de Freud, destaca
os sonhos angustiantes, que vdo dos habituais sonhos de provacdo até os terriveis. Sobre

esses, Freud como coloca Bloch, destaca trés tipos:

Primeiro, um sonho pode ser interrompido e entdo o estimulo doloroso que o
provocou continua persistindo: a realizacdo do desejo foi frustrada. Segundo, um
sonho pode se transformar em sonho angustiante justamente porque nele se
concretizou a realizagdo do desejo [...]. [...] um desejo inconveniente e fortemente
rejeitado é satisfeito de forma bem direta e assim a angustia ndo é da criatura, mas
do eu onirico. [...]. Em terceiro, porém, Freud aborda a dificuldade de modo
dialético e o faz praticamente sem querer, concebendo angustia e desejo ndo so6
como opostos extremos. (BLOCH, 2005, p. 84).

Assim, a angustia e seus sonhos, segundo Ernst Bloch, podem ter seu primeiro agente
causador no processo de nascimento, assim como na morte, o seu Ultimo contetdo bioldgico.
No entanto, a angustia ocorre ndo sé de modo biolégico, sendo constatado apenas em seres
humanos que tém como base os bloqueios sociais do impulso da autopreservacdo. Freud
afirma que os desejos inconscientes permanecem sempre ativos, representando caminhos que
podem ser percorridos quando uma quantidade de excitacdo se serve deles, assim, ‘“no
inconsciente, nada pode ser encerrado, nada é passado ou esta esquecido” (FREUD, 1996b, p.
602).

Em Jung, os sonhos possuem imagens e pensamentos que o sujeito ndo cria, enquanto
intencdo consciente, 0 que acontece é que eles aparecem de forma espontanea, sem a
intervencdo do sujeito, apontando uma atividade psiquica que é contraria a vontade humana.
“O sonho €, portanto, um produto natural e altamente objetivo da psique, do qual podemos
esperar indicacdes ou pelo menos pistas de certas tendéncias basicas do processo psiquico”

(JUNG, 2008, p. 17).



100

Desse modo, ¢é possivel que os sonhos oferecam pistas e estratégias das tendéncias da
psique humana, fornecendo informacdes sobre causas objetivas, uma vez que eles, 0s sonhos,
sdo retratos do processo psiquico, como afirma Jung. Esses sonhos, em uma linhagem
inconsciente, sdo angustiantes, pois afloram efeitos passados de forma parcial e especifica,
tornando-se parte integrante da personalidade. A anglstia “é a destrui¢do do conteudo do
desejo, e mesmo a transformag&o deste contetido em seu contrério, que produz angustia e, por
fim, o desespero.” (BLOCH, 2005, p. 87).

Sem construir uma discussdo especifica dos sonhos noturnos, sobretudo, a partir do
pensamento freudiano, Ernst Bloch instaura também o que ele compreende por sonho diurno.
Esse “desenha no ar repetiveis vultos de livre escolha, e pode se entusiasmar e delirar, mas
também ponderar e planejar.” (BLOCH, 2005, p. 88). Bloch inicia o livro O Principio
Esperanca com relatos de sonhos diurnos, os quais proporcionam um breve panorama sobre
imagens mais leves. Diante disso, é importante investigar a estrutura do objeto e suas
ampliacOes, como a esperanca, no fator subjetivo.

Segundo Ernst Bloch, sendo o sonho noturno desejante, como uma parte deslocada e
ndo homogénea no enorme campo do mundo ainda aberto e de sua consciéncia, 0 sonho
diurno ndo poderia jamais ser um preltdio do sonho noturno nem poderia se reduzir a ele. Os
sonhos noturnos “se nutrem geralmente da vida impulsiva que ficou para tras, de material
imaginario passado, quando ndo arcaico, e ndo acontece nada de novo sob o clardo de sua lua
descoberta.” (BLOCH, 2005, p. 89). Diferentemente, os sonhos diurnos sao “prolepses da
imaginacao que desde tempos antigos de fato sdo chamadas também de sonhos, mas também
de antecipagdes.” (BLOCH, 2005, 89). Jung, considerando suas experiéncias em viagens e
relatos de pessoas, da sua contribuicdo na tentativa de explicar como ocorrem 0s sonhos. Para
ele “nossos sonhos sdo muito peculiarmente independentes de nossa consciéncia e
excepcionalmente valiosos, porque ndo trapaceiam” (JUNG, 1995, p. 01).

Diante disso, pode-se dizer que o sonho diurno abrange o sonho desperto, construido a
partir de sintomas negativos - paralisante, fugaz, rude, cémodo, mas também positivo -
engajado, responsavel, com acdes precisas e modeladoras. Também chamados de sonhos
acordados, esses sonhos “sdao provocados por nossa vontade e estdo, pois, ao alcance de nossa
razdo. E de certo modo ‘uma técnica que o homem possui para se distinguir do presente
imediato e esbocar de maneira imaginaria uma outra situagdo’” (ALBORNOZ, 1985, p. 23).

Ernst Bloch destaca quatro caracteres do sonho diurno. S&o eles: livre acesso, ego

preservado, a melhoria do mundo e ir até o fim.



101

Sobre os dois primeiros, o filésofo destaca que é proprio do ndo ser opressivo, ele esta
no poder do homem. E praxe de o sonho diurno ser ndo um produto de uma alucina¢do como
ocorre no sonho noturno. O livre acesso € o0 primeiro caractere apontado por Bloch, portanto,
ser livre — caracteristica primeira, a qual Bloch destaca, refere-se a livre escolha que 0 homem
faz ao escolher seu sonho, de modo que, ¢ elevagdo. “A casa do sonho desperto s6 ¢
mobiliada com representac¢des autoescolhidas, ao passo que quem dorme nunca sabe o que o
espera além do limiar do subconsciente.” (BLOCH, 2005, p. 90). No sonho diurno, o
relaxamento pode resultar em uma sensacao de exaltagdo, mesmo que questionavel porque o
eu torna-se desejante para si mesmo.

Ernst Bloch faz uma analogia com as drogas para mostrar que, através de seus efeitos,
traz uma diferenca entre os sonhos, sejam noturnos ou diurnos. O 6pio™ esta associado ao
sonho noturno, enquanto, o haxixe®, ao sonho diurno. Nos sonhos de haxixe tem a
representacdo da leveza, um espirito silfidico®, que se torna um concerto ideal para este
sonhador, nos sonhos de 6pios ha o adormecimento geral do ego e do mundo exterior, ao
invés da sensagdo de alivio, da ascensdo imagindria, todo o transe estd submerso. “Portanto,
no sonho desperto, o eu se encontra cheio de vida e anseios.” (BLOCH, 2005, p. 91).

No ego preservado, ha a predominéncia de atitudes do homem na fase adulta, em que a

experiéncia adulta de unidade de processos psiquicos é destacada.

Em Freud, como se ha de lembrar, 0 eu do sonho noturno permanece presente
apenas na medida em que obriga as realizagbes alucinadas do desejo a se
disfarcarem diante do seu olhar — desse modo, ele exerce uma censura moral, ainda
gue com lacunas. O eu do sonho desperto, em contrapartida, ndo foi destituido, nem
exerce qualquer censura sobre os contetdos frequentemente ndo convencionais do
seu desejo. Ao contrério: nele, a censura ndo esta apenas debilitada e cheia de
lacunas, como no sonho noturno, mas cessa totalmente, apesar da grande resisténcia
do eu do sonho diurno e justamente por causa dela. (BLOCH, 2005, 92).

Assim, segundo Bloch, sonhos diurnos nao dispdem de censura, pelo contrario, seu ego,
utopicamente, sobrexaltado edifica a si mesmo. Isso esta demonstrado em rudes devaneios

intimos que muitas pessoas sentem e naqueles que constroem planos detalhados e tragcam seu

* Segundo o dicionario de lingua portuguesa ¢ “substancia extraida da popoula, papaver somniferum, de efeito
analgésico, narcético e hipndtico, muito usada no desenvolvimento e na produgdo de morfina, heroina, codeina
etc.”

* E, segundo o dicionério de lingua portuguesa, “uma resina extraida das folhas e das inflorescéncias do
canhamo-da-india. (Mascado ou fumado, é de uso comum no Oriente, com efeito estupefaciente que acarreta
desordens mentais.).”

* Silfidico vem de silfido que na mitologia representa o Génio feminino do ar; na Idade Média, das mitologias
céltica e germanica, no sentido figurado, quer dizer, aquilo que quer dizer de uma figura vaporosa, dificil de
distinguir.



102

caminho do futuro. Isso ocorre por causa do ego inalterado, que o sonho desperto traz para si
mesmo, como esfor¢o utopizante, permitindo que o sonho diurno atinja compromissos
elevados envolvendo a todos.

O terceiro caractere do sonho diurno é a melhoria do mundo. Ernst Bloch afirma que o
sonho desperto pode se expandir a ponto de representar os outros, € o que ele chama de
amplitude humana®’. Quando o sujeito esta dormindo, ele se encontra em um momento Gnico
consigo mesmo, porém, quando sonha acordado, ele pode estender seus sonhos a outros.
Ainda utilizando o exemplo das drogas Opio e haxixe, o filsofo destaca que o carater opiaceo
do sonho noturno corresponde a esquizofrenia como uma espécie de regressdo, enquanto o
caréter carnabico®® corresponde & paranoia, uma ilusdo projetiva.

O esquizofrénico vive como se estivesse solto do mundo. Retornando ao estado de
infancia, ele é indefeso, refem de tudo que lhe sobrevém, estando entre regressdes de sua
prépria loucura. O paranoico, mesmo tendo suas alucinacfes, essas sdo oriundas de suas
experiéncias, ndo estando distanciadas do mundo, é capaz de reagir as coisas que lhe
sobrevém. ‘“Para o sonho desperto como sonho amplo ¢ importante, além disso, comunicar-se
com o que estd além de si mesmo. [...] os sonhos diurnos sdo compreensiveis ja por sua
evidéncia, comunicaveis ja por seus ideais de interesse geral.” (BLOCH, 2005, p. 95). O
sonho diurno, comparado a arte, cria as melhores coisas, que constroi um impulso
significativo que ¢ “a melhoria do mundo”. “Na grande arte, os seres humanos e as situagdes
sdo levados a ultima consequéncia em virtude do sonho diurno levado até o fim: o
consequente e objetivamente possivel torna-se visivel.” (BLOCH, 2005, p. 96).

O quarto caractere do sonho diurno é ir até o fim. Toda fantasia diurna tem um inicio,
um desejo como ponto de partida e esse desejo vai até o fim — lugar de realizagdo. Desse
modo, € possivel diferenciar sonho diurno de sonho noturno, em Ernst Bloch, afirmando que
sonhos diurnos abrem janelas, e por tras delas, 0 mundo é uma possibilidade que se pode dar
forma; enquanto o sonho noturno se passa em regressdo, sendo atraido para dentro de suas
imagens, “0 conteldo do sonho noturno esta oculto e dissimulado” (BLOCH, 2005, p. 100).
No sonho diurno a fantasia é aberta, fabulante, antecipadora, e seu aspecto latente se situa

adiante.

* Amplitude humana é a capacidade que o sujeito tem, ndo apenas de reconhecer o mundo em que ele esta
inserido, mas também notar a presenca, existéncia do outro.

* Segundo o dicionario Priberam, é a mesma coisa que canabis, ou seja, uma droga feita da resina das
inflorescéncias dessa planta que produz sonoléncia ou outras alteracdes do sistema nervoso central. Mesma coisa
que haxixe.



103

O sonho desejante do dia ndo necessita de qualquer escavacao ou interpretacdo, mas
de corregdo e, na medida em que esteja capacitando para isso, de concretizacdo. Em
suma, se em sua origem o sonho desejante desconhece qualquer medida, tal qual o
sonho noturno, por outro lado, ao revés dos espectros noturnos, ele tem um alvo, e
vai em sua dire¢do. (BLOCH, 2005, p. 100).

Os sonhos diurnos, portanto, tém essas caracteristicas, de se formarem como um desejo
e, a partir disso, construirem um objetivo para chegar a um fim. Essa abertura de possibilidade
é fundamental para a basilar sustentacdo dos sonhos, pois formam uma conjuntura de desejos
gue se projetam para o futuro e, diferentemente do sonho noturno, apesar de uma experiéncia
humana, € algo que permanece preso a uma simples construcéo interna do sujeito, que pode
ser interrompida ao acordar. O desejo diurno tem essa possibilidade de continuidade e,
consequentemente, concretizacdo posterior. Portanto, “o impulso, através da fome, dos
desejos, do sonho acordado, constantemente desperta a consciéncia, obrigando o homem a
sair de si mesmo, a se arriscar na busca de satisfacbes que ainda ndo encontrou na realidade
imediata” (FURTER, 1974, p. 94).

Segundo Ernst Bloch, o romantismo puro compreende que o sonho diurno esta distante
de todos os conceitos espaciotemporais, ja o surrealismo utiliza o humor, ocorrendo na
conciliacdo repentina como irreconciliavel. No Surrealismo, ha o fundamento com Hecate*® e
Minerva®, com a aparicao visionaria com “trapos” e “entulho”. Nesse momento, o sonho
diurno encontrava-se em linhas noturnas sem muito brilho. “De qualquer forma, trata-se de
um longo mundo misto entre subconsciente e aurora, um mundo de contato em que a
regressio coloca a ida até o fim ou a ida até o fim coloca a regressio ao seu servigo”
(BLOCH, 2005, p. 103).

Sobre afetos expectantes, isto é, afetos que tém a intencdo de ir para frente, para o
futuro, é possivel caracteriza-los como negativos e positivos. Afetos expectantes negativos
sdo, por exemplo, a angustia — que nunca vé de modo definido o que ha em torno de si. A
angustia em Heidegger € Sosein (ser-assim), em gque ha um fundamento em seu ser -inquieto,

a mercé de todo ser-no-mundo. Para Bloch, a angustia ndo esta associada ao seu algo exterior,

* Na Mitologia grega, Hécate, é uma deusa, das terras selvagens e dos partos, que, geralmente, era representada
segurando duas tochas ou uma chave, e em periodos posteriores na sua forma tripla. Mesmo sendo conhecida
como a “distante” era conhecida como a mais préxima dos seres humanos, uma vez que, nas noites de lua nova,
aparecia com sua horrivel matilha de cachorros fantasmas diante dos viajantes que por ali cruzavam. Ela enviava
a0s humanos os terrores noturnos e apari¢oes de fantasmas espectros.

*% Minerva era, na mitologia grega “a deusa da sabedoria, era filha de Jupiter. [...] Além de padroeira das armas e
ornamentais, tanto dos homens [...] quanto das mulheres [...], era também uma divindade guerreira; so protegia,
porém, a guerra defensiva e ndo simpatizava com o amor de Marte pela violéncia e derramamento de sangue”
(BULFINCH, 2006, p. 113).


http://pt.wikipedia.org/wiki/Lua_nova
http://pt.wikipedia.org/wiki/Cachorro
http://pt.wikipedia.org/wiki/Fantasma

104

como, por exemplo, o afeto expectante negativo do medo. Nesse, a motivagdo vem de uma
experiéncia anterior, até porque o medo é proveniente de algo em que é possivel prever
perigo. O pavor vem logo em seguida, como consequéncia dessa continuidade de experiéncia.
O pavor surge do horror e, para que isso ocorra, é preciso a expectativa, pois sem ela, nada
poderia atordoar pelo pavor. Esses afetos séo classificados pelo filésofo como breve, porém se
essa brevidade se estende é apresentado o afeto expectante negativo que é o desespero. Este
possui ao seu estado de animo algo de definitivo, é expectativa anulada, em que ndo ha mais
lugar para qualquer davida.

Em oposicdo a esses afetos, aparecem os afetos expectantes positivos que sdo a
esperanca e a confianga. A esperanca ¢ um dos afetos mais exatos. Bloch vai dizer que a
esperanca “afoga a angustia”, e, “em ultima andlise, um afeto pratico, militante. Ela desfralda
bandeiras” (BLOCH, 2005, p. 114). Quando da esperanca nasce a confianca, efetivamente se
consolida o afeto positivo como oposicdo do desespero. “O desespero toca quase
completamente aquele nada, do qual todos os afetos expectantes negativos se aproximam. A
confianca, em contraposi¢do, tem no seu horizonte quase o todo, ao qual se refere em esséncia
[...]” (BLOCH, 2005, p. 114).

Os sonhos despertos, considerando que existe um futuro auténtico, sdo direcionados
para o ainda-ndo-consciente, para 0 campo utopico, ou daquilo que ndo veio a ser. De inicio,
examinando sua condi¢do pela fungdo psiquica, busca-se algo como impulso para frente,
como o possivel em termos de objeto. “Somente na descoberta do ainda ndo consciente, a
expectativa, sobretudo a positiva, obtém a sua dignidade: a dignidade de uma funcéo utopica,

tanto no afeto quanto na imaginagao e na ideia” (BLOCH, 2005, p. 114).

2.4 O ainda-ndo-consciente, como nova classe de consciéncia e como classe de consciéncia do

novo

O campo de consciéncia do homem é restrito, como afirma Ernst Bloch, pois nem tudo
pode ser percebido pelo sujeito, considerando que certas percepcbes dependem de sua
atencdo. O campo consciente € estreito, sendo rodeado por fronteiras mais escuras que
desvanece, a qual permite ao sujeito, por exemplo, ndo sentir uma dor, ou ndo perceber uma
impressdao externa, mesmo que, de fato, existam. “No campo do consciente ja ha diversos
pontos obscuros ndo conscientes ou apenas levemente conscientes que de forma alguma séo
esquecimento” (BLOCH, 2005, p. 115).



105

A vida psiquica, como afirma Ernst Bloch, é sempre enquadrada pelo noturno e pelo
matinal. O sonho noturno esta relacionado com aquilo que se move dentro do esquecido, 0
que € reprimido, enquanto o sonho diurno naquilo que nunca foi experimentado como
presente. Inconsciente € tudo aquilo que se situa fora do campo consciente. Esse entendimento
foi introduzido ha cerca de 200 anos. O inconsciente ndo é aquilo que estd fora de uma
consciéncia absoluta, como um mero objeto, mas aquilo que é pré-consciente. O
psiquicamente inconsciente tem sido pensado como algo gque estéa abaixo do consciente, tendo
submergido a ela. E como um afastamento, um recuo da consciéncia que vai diminuindo. “O
inconsciente € aqui, portanto, exclusivamente o ndo mais-consciente. Como tal, ele povoa
unicamente a paisagem lunar de um déficit cerebral” (BLOCH, 2005, p. 116). Portanto, o pré-
consciente sdo rememoracdes que foram, com o tempo, submergindo e que podem, em certo
instante, ser transposto, novamente, mediante uma rememoragéao.

Ernst Bloch faz, a partir do entendimento de Freud, uma diferenca entre o inconsciente
latente e o inconsciente reprimido. O primeiro € o pré-consciente capaz de se tornar,
novamente, consciente a partir de uma retomada de lembrancas ou acontecimentos que
aproximem a capacidade consciente de recordar de instantes uma vez esquecidos; o segundo €
0 inconsciente que ndo € capaz de se tornar consciente, pois sdo impulsos adquiridos pelo
corpo que ndo sdo de uma ordem do esquecimento, mas de uma repressdo que apaga tais
experiéncias vividas. ‘“Percebemos, contudo, que temos dois tipos de inconsciente; um que é
latente, mas capaz de tornar-se consciente, e outro que é reprimido e ndo é, em si proprio, e
sem mais trabalho, capaz de tornar-se consciente” (FREUD, 1996b, p. 28). O autor ainda
acrescenta que “ao latente, que é inconsciente apenas descritivamente, ndo no sentido
dindmico, chamamos de pré-consciente; restringimos o termo inconsciente ao reprimido
dinamicamente inconsciente [...]” (FREUD, 1996b, p. 29).

Contudo, o Freud tardio destaca que além do inconsciente esquecido e reprimido ha um
terceiro tipo, que ¢ o inconsciente “dentro do proprio eu”. Esse novo pré-consciente esta em
ascensdo e, nesse caso, 0 sonho noturno, pode até se referir ao ndo-mais-consciente,
regredindo em direcdo a ele. Entretanto, o sonho diurno, revela-se como ainda-nao-
consciente, e este “¢ de fato tdo pré-consciente como o inconsciente tdo dificil e remitente
como o da repressdao” (BLOCH, 2005, p. 117). Desse modo, o ainda-ndo-consciente € o pre-
consciente do vindouro, ele ndo estd subordinado a consciéncia do atual “e se mantém pré-

consciente sobretudo porque nele se encontra um contetdo da consciéncia que ainda ndo se



106

manifestou nela de forma clara, que ainda estd alvorecendo a partir do futuro” (BLOCH,
2005, p. 117)

E desta forma que surge o pré-consciente para o futuro, fundada em algo que ainda esta
por vir, e assim, ocorre com todas as situa¢Ges produtivas daquilo que nunca existiram antes.
Forma-se o espirito do sonho para frente, ou seja, do sonho diurno, que é uma consciéncia de
algo que se aproxima. Como diz Bloch, o que o sujeito fareja ndo é o bafio do pordo, mas o ar
do amanha. E notdrio que a tese freudiana sustentou, fortemente, a discussao de Bloch, no que
se refere aos sonhos diurnos, pois ao relatar o pré-consciente como uma possibilidade de
recordacdo a ponto de torna-lo consciente, o autor de O principio Esperanca, utiliza-se disso
para demonstrar que no sonho acordado, como desejos, vale destacar a possibilidade de
realizacdo pessoal, uma vez que esses sonhos venham a se concretizar.

A juventude € um anseio para fora de si, afirma Ernst Bloch. Segundo ele, toda forca
nova carrega consigo 0 novo que se move em direcdo ao homem. O jovem que sente ter algo
dentro de si, sabe o que significa ir adiante, como vocacgdo para algo que se agita em si

mesmo, indo em direcdo ao futuro, a vida adulta.

O que a explicacdo de algo ainda-ndo-consciente revela com toda forca é que o
ainda-nao-consciente em seu conjunto é a representacdo psiquica do que ainda ndo
veio a ser num determinado tempo e seu mundo, no front desse mundo. Tornar
consciente o ainda-ndo-consciente, dar forma ao que ainda ndo veio a ser ocorre
apenas nesse espago, como uma antecipacgdo concreta, apenas nele se situa o vulcdo
da produtividade e s6 ali ele entra em erupcéo. (BLOCH, 2005, p. 127).

Assim, a obra de arte se enquadra nesse entendimento, sendo colocada como contetido
do futuro, que mesmo sendo utilizada uma experiéncia ou até mesmo as paisagens do mundo,
para sua construcdo, sua criacdo esta imbuida em algo que ainda ndo tenha surgido, ficando
em um estdgio desconhecido. Portanto, o Gltimo lugar em que o ainda-ndo-consciente pode
ser encontrado é no subconsciente, pois este é lugar onde se submergiu 0 que ja havia sido
consciéncia, o que ja havia sido vivenciado, o que ja havia surgido. As aguas do
esquecimento, como coloca Bloch, vem do mundo inferior, enquanto a produtividade aparece
no ponto mais elevado da consciéncia. A produtividade, portanto, mesmo tendo seu inicio nas
profundezas, exala seu trabalho na consciéncia, como uma origem nova. E “uma obscuridade
para frente que vai se tornando clara enquanto se enuncia que também esta associada aquela
consciéncia mais esclarecida, na qual o dia ndo renunciou ao alvorecer, mas se constroi
justamente a partir dele” (BLOCH, 2005, p. 127).



107

Nesse interim, é possivel compreender a diferenca entre aquilo que representa a
resisténcia e aquilo que é o ainda ndo consciente. Ha uma relacdo entre ambas, uma vez que
a resisténcia diz respeito a experiéncia que esta implantada no subconsciente sendo reprimida
por ndo ser lembrada, € o conhecimento que deixa de ser consciente e, como diz Bloch, ndo
mais consciente. Apesar de serem experiéncias, ha sua divergéncia, considerando que o ainda
nao consciente € uma experiéncia que ainda ndo aconteceu, que é de uma ordem do porvir. A
resisténcia, nesse caso, refere-se a dificuldade de enfrentar o caminho para chegar ao futuro
almejado. O desconhecido € incerto e 0 sujeito, por sua vez, de forma consciente ou
inconsciente, encontra dificuldades em tracar seus caminhos para realizacdo dos seus desejos,

como sonhos diurnos.

2.5 A funcéo utdpica da atividade consciente do ainda-ndo-consciente.

A utopia em Ernst Bloch é apontada como aquilo que é orientado para o futuro,
sustentando-se no sonho para frente, uma vez que o presente é, segundo ele, como um ponto
cego e olhar para frente se torna tanto mais agucado guanto mais se torna consciente. Uma
das primeiras fungdes da utopia em Ernst Bloch é, portanto, a manifestagdo aos outros, ou a
um outro. Entendendo que o real ndo se esgota no imediato. Portanto, “a utopia nega a
realidade: mostra que o real estd prenhe de possiveis” (ALBORNOZ, 1985, p. 29). Antes de
iniciar a discorrer diretamente no assunto, é relevante uma compreensdo sobre o surgimento
da Utopia.

E sabido que, desde a antiguidade, com Platdo, quando escreve a Republica, ja se
utilizava a utopia, mesmo que ainda ndo se pronunciassem esse termo. A expressao tomog
(lugar em grego), era muito usual para se referir a lugar, posto, posicdo, argumento,
proposicdo, lugar comum em retorica. Ao retratar a boa educagdo do cidadao grego, Platdo faz
referéncia a forma, totalmente, eficaz de formacdo que dura muitos anos. Nesse percurso
formativo, a crianca pertence ao Estado, em que conduz todo o processo educacional,
alinhado por testes, e s6 chegara a fase final, podendo ser considerado filésofo, apto a
governar o estado, aquele que for aprovado em todas as etapas desse processo formativo e

educativo.

Quando tiverem cinguenta anos, 0s que sobreviverem e se tiverem evidenciado, em
tudo e de toda a maneira, no trabalho e na ciéncia, deverdo ser ja levados até ao
limite, e forcados a inclinar a luz radiosa da alma para a contemplacéo do Ser que da
a luz a todas as coisas. Depois de terem visto o bem em si, usd-lo-40 como



108

paradigma, para ordenar a cidade, os particulares e a si mesmos, cada um por sua
vez, para o resto da vida, mas consagrando a maior parte dela a filosofia; porém,
guando chegar a vez deles, aguentardo os embates da politica, e assumirdo cada um
deles a chefia do governo, por amor a cidade, fazendo assim, ndo porque é bonito,
mas porque é necessario. (PLATAQ, 2011, p. 237-238).

Essa seria a mais justa forma de governar a cidade, como demonstra Platdo, um projeto
ideal, que é possivel chamar de utopia no que diz respeito a cidade justa. “De qualquer forma,
o termo utopia pode ser bem empregado quando se referir ao projeto politico inovador e como
sistema concreto realizavel, mas ndo a um projeto apenas idealizado sem possibilidades de
realizagao” (COLONNELLI, 2017, p.109).

Também Thomas Morus, um dos percussores da utopia, fortalece o entendimento do
que venha a se tratar esse tema. Retratando a ilha dos sonhos, a ilha de utopia, ou até mesmo
as cidades de utopia, ele as descreve como um lugar ideal, perfeito para se viver, onde nada e
nenhum risco a vida pode ocorrer, pois todos cuidam de todos. Tudo é publico, e o povo zela

por tudo que os pertence. E o que vem a ser o ideal de Republica. Ele vai dizer que:

Na Utopia, ao contrario, onde tudo pertence a todos, ndo pode faltar nada a ninguém,
desde que os celeiros publicos estejam cheios. A fortuna do estado nunca é
injustamente distribuida naquele pais; ndo se veem nem pobres nem mendigos, €
ainda que ninguém tenha nada de seu, no entretanto todo mundo ¢ rico” (MORUS,
S/D, p. 153).

E dessa forma que Thomas Morus apresenta a utopia, como uma igualdade para todos,
que deve ocorrer na ilha dos sonhos. Ele se refere ao continente americano, pois acreditava
que com a colonizacdo deste lugar, o mundo da utopia poderia existir. “Na utopia moreana do
ano 1516, a ‘utopia’ ¢ identificada como uma ilha no Oceano Atlantico Sul, lugar de
concretizagdo de uma sociedade idealizada” (MUNSTER, 1993, p. 23).

ApOs esse passeio pela origem da utopia, considerando suas bases construtivas para o
entendimento, a conclusdo que se tem é que Ernst Bloch traz uma novidade para o tema. Ele
vai discutir a utopia para o futuro e essa aparece como auténtica, mesmo sabendo que o futuro
é incerto, porém, o0 que esta em jogo sdo 0s sonhos e esperancas projetados para o porvir,
como “a producdo de sonhos, o trabalho construtivo da imaginacdo antecipadora, como um
dado relevante para a compreensdo e a realizagdo do humano, considerando-a como parte
constitutiva do ser humano real, este que estd em permanente vir a ser” (ALBORNOZ, 2019,
p. 75).

De forma diferente a Marx, que colocava na utopia um carater social, em que as classes

deveriam se igualar, de modo que nenhuma fosse superior a outra, numa relacdo abstrata de



109

relacBes sociais, Bloch realca o que ele compreende por utopia em sua critica marxiana. Nao
como uma critica materialista, mas num sentido positivo de reconstrucédo, a partir de ideias de
igualdade, dignidade humana, fraternidade e liberdade. Portanto, a utopia nasce, para Bloch,
como “um topos da atividade humana orientada para um futuro, um topos da consciéncia
antecipadora e a forca ativa dos sonhos diurnos” (MUNSTER, 1993, p. 25).

Desse modo, o filésofo da utopia compreende, por sonho diurno, as construcdes
imaginarias que estdo relacionadas com o desejo, de modo que 0 eu se mantenha ativo,
simultaneamente. Também pode ser entendido como uma interrupcdo de sonhos, e dessa
forma, enquanto o sonho diurno é um impulso para o futuro, o sonho noturno possui forte
relacdo com o passado que busca a liberagdo de desejos comprimidos do subconsciente.
Segundo Miinster, “sonho diurno sera definido como um topos interior, como lugar de
nascimento do desejo ¢ da imaginac¢do, como ‘guia’ das ‘imagens do desejo’ (Wunschbilder)
de algo que ‘ainda-ndo-¢’ (Noch-nicht-Sein)” (MUNSTER, 1993, p. 26).

A esperanga aparece como uma emogado autbnoma de modo consciente-ciente, em que
seus contetidos, primeiramente, sdo oferecidos como fantasia, diferente da recordacdo. As
recordacdes reproduzem percepcdes ja ocorridas, de modo que se ocultam a sombra do
passado, em vez disso, as representacdes da fantasia ndo constroem somente 0 que ja existe,

mas da continuidade as coisas existentes nas inimeras possibilidades futuras.

O que distingue a fantasia da funcdo ut6pica da mera fantasia quimérica é o fato de
apenas a primeira ter a seu favor um ainda-ndo-ser do tipo que pode ser esperado,
isto &, que ndo gira nem se perde em torno de uma possibilidade vazia, mas antecipa
psiquicamente um possivel real (BLOCH, 2005, p. 144).

E nesse contexto que é possivel afirmar que sendo os homens seres racionais, politicos
que discutem ética, que vivem em sociedade, que utilizam de uma linguagem organizada para

se comunicarem, sdo também:

Seres que imaginam, antecipam, sonham o futuro, jogam com o desejo e o leque das
possibilidades dadas, o que transparece na franja do real ainda ndo bem realizado,
onde pulsdo e desejo se desdobram em possiveis e se manifestam especialmente nas
artes, nas técnicas e nas ciéncias, finalmente, no dmbito da religido, onde sonham o
visivel e o invisivel, o dizivel e o indizivel, o possivel e o impossivel (ALBORNOZ,
2019, p. 76).

A funcdo utdpica se torna a mais importante funcdo como caracteristica do marxismo,

uma vez gque 0 consciente ciente da intencdo deve ser comprovado pela inteligéncia da



110

esperanca, através da luz ascendente da imanéncia. O filésofo rompe com a tradicdo de que
utopia € algo inatingivel e irrealizavel, pois, nesse contexto, € possivel concretiza-lo, tanto é
que o autor de O principio Esperanca apresenta a expressao “utopia concreta”. Diante disso, a
funcdo utdpica ndo resulta no seu conteddo mais imanente, estando sempre a caminho de se
realizar em esperanca e intuicdo objetiva do que-ainda-ndo-veio-a-ser como de algo que-
ainda-ndo-se-tornou-bom. A fungdo utopica como atividade do afeto expectante mantém
alianca com o que é auroral no mundo, assim, o conteldo ativo da esperanca é a funcéo
utopica positiva, na qualidade de, conscientemente, esclarecido e, cientemente, explicado; o
contetdo histérico da esperanca, evocado como representagdes, consiste na cultura humana
na relagdo com o seu horizonte utopico-concreto.

Esse impulso de esperar que algo bom venha a ocorrer, da-se porque o homem vive
como um momento escuro, quando fomenta um futuro brilhante e que pode solucionar
inimeros problemas do agora. Ele ndo tem certeza de que o porvir serd um instante melhor do
gue 0 momento atual, e, por isso, vive um instante atual de escuriddo, de incertezas, criando
possibilidades de melhorias no futuro. “A esperanca esta na propria escuriddo, participa de
sua invisibilidade, como a escuriddo e o mistério estdo sempre relacionados, ameaca
desaparecer se chegar muito perto, muito ingreme nessa escuriddo! (BLOCH, 1985, p. 251)
(Traducédo nossa).

O sujeito se faz essencial no processo de esperanca, que sem a forga de um eu ou de um
nos, tudo se torna insipido. Ernst Bloch, sendo um marxista, faz criticas ao sistema capitalista,
defendendo, veementemente, que a burguesia vive alienada, desenvolvendo suas proprias
ideologias, que, por sua vez, se estruturam através das classes dominantes. Essas classes, uma
vez carregando as caracteristicas de serem dominantes, desenvolvem suas ideologias a partir
de utopias, pois constroem ideias de um mundo melhor, tanto para si, quanto para todos, da
forma como acreditam ser correto. Essa é a ideia de uma utopia messianica®, pois enquanto
esperanca no futuro, acredita-se que l& tudo seja melhor, que seja encontrada em tempos
futuros, uma vida mais digna. “A esperanga messianica como elemento futuresco no

pensamento blochiano no seria a luz crepuscular™ hegeliana, mas a direcdo que ensina os

*! “Das Hoffen ist in dem Dunkel selbst darin, nimmt an seiner Unsichtigkeit teil, wie Dunkel und Geheimnis
sich jederzeit verwandt sind, es droht zu verschwinden, wenn es allzu nahe, allzu steil in diesem Dunkel aufragt”
(BLOCH, 1985, p. 251)

> O messianismo se refere a crenca de que um enviado divino vird ou retornara com poderes a serem aplicados
na libertacdo de um povo oprimido.

> A luz crepuscular em Hegel se refere a um trecho de sua obra em que afirma que a filosofia, quando chega a
um mundo, nunca se antecipa, mas aparece no final. Hegel vai dizer que a filosofia ndo chega para rejuvenescer,
mas apenas para compreender.



111

homens a enxergar além do espectro visivel, cuja peculiaridade detetivesca em encontrar
fragmentos terd em vista a aurora” (MANDOTTI DE OLIVEIRA, 2017, p. 29)

Esse fato se da devido a funcdo utdpica que € utilizada pelo sujeito na construcdo de
uma projecdo de um mundo melhor, seja para si, seja para o outro. Desse modo, “sem a
funcdo utodpica, ndo se pode explicar nenhum excedente, por mais que esse excedente esteja
cheio de aparéncia em vez de pré-aparéncia” (BLOCH, 2005, p. 149). E como se a
experiéncia vivida pelo sujeito ndo fosse 6bvia o suficiente, o que provoca uma confusdo de
compreensdo do instante vivido, no entanto, essa obscuridade gera uma forca propulsora para
que inspire a busca do futuro almejado. “Mas aqui estamos falando sobre a escuriddo da
propria experiéncia e, especialmente, a experiéncia forte e completamente potente, que é tao
dificil de entender, cuja cortina pressiona a consciéncia com mil dobras e a oculta”*
(BLOCH, 1985, p. 251) (Tradugéo nossa).

Ernst Bloch, ao fazer um encontro da funcdo utépica com a ideologia, constréi uma
discussdo fundamentada em fatos de sua época. Segundo ele, a sociedade cria modos de agir,
surgindo a divisdo de classes que forma um paralelo entre o grupo, de um lado, denominado
de burguesia e, de outro, proletariado. Essa formacéo ideoldgica se coloca como antagbnica,
no sentido de que a burguesia é mais poderosa, enquanto o proletariado é submisso a essa.
Ocorre que essas divisdes em classes criam as chamadas ideologias, uma vez que se baseiam
nelas para assumirem uma postura social. A questdo que merece ser discutida é se essa
construcdo de ideologias resguarda o interesse do homem pela expectativa de um futuro
promissor, o qual, ele mesmo deseja, enquanto sonho diurno, alcangar no futuro.

Na reflexdo instada por Bloch, cabe pensar a respeito de algumas ideias presentes na
histdria, que hoje se percebe, claramente, como ideologias, ou seja, verdades criadas pelo
homem para saciar seu proprio interesse. E o caso, por exemplo, da Acrépole na Grécia
Antiga, como pertencente a uma sociedade escravista e a Catedral de Estrasburgo como
pertencente a sociedade feudal. Acontece que esses templos permanecem a luz do tempo,
enquanto sua base, ou seja, a quem sua pertenca era atribuida, desfez-se com o tempo. Os
problemas ideoldgicos ficaram para traz, no entanto, as substancias concretas que se situam
em meio a todas essas mudancas e transformacdes permanecem. Isso porque “o elemento
classico de todo classicismo se depara com cada época igualmente como romantismo

revolucionario, como tarefa que aponta para frente e solucdo que vem do futuro, ndo do

>* “Hier aber ist vom Dunkel des Erlebens selber und gerade des starken und véllig potenten Erlebens an sich die
Rede, das sich so schwierig nur fassen labt, dessenVorhang mit tausend Falten ins Bewubtsein hereinschtagt und
es verhiillt” (BLOCH, 1985, p. 251).



112

passado, e ela propria ainda fala, interpela, segue chamando, repleta de futuro” (BLOCH,
2005, p. 154).

Com isso, surge a funcao utépica como base para sustentacdo das ideologias, pois todas
as obras do passado passam por uma ma consciéncia vinculada a um determinado local.
Ocorre que a funcdo utdpica é mais extensiva e abrangente do que uma simples ideia presente
em uma determinada época, ou seja, a utopia do Estado. O sonho, portanto, de uma vida
melhor transcende em muito a utopia social, sendo a utopia, segundo Bloch, o caminho
tentado e conteldo da esperanca ciente. “A fungdo utdpica arranca os assuntos da cultura
humana do leito putrido da mera contemplacdo e desse modo descortina sobre cumes de fato
galgados o panorama ideologicamente desimpedido do conteudo da esperanga humana”
(BLOCH, 2005, p. 157).

Assim também, acontece com 0s arquétipos, que consistem em padrdes ou paradigmas
que sdo criados pelo homem ou por um grupo social a respeito de determinada questdo. A
respeito de padrdes que sdo impostos dentro da propria psicologia, por exemplo, aquilo que
estd por baixo, encontrado no subconsciente, exerce uma forca propulsora para fazer brotar os
sonhos noturnos. O estar embaixo ndo € aurora ascendente para frente; ja as fantasias diurnas
sdo postas como o0 esperado-intuido. E o para-a-frente e em-cima que tem no fundo uma
laténcia inexaurivel.

Os arquétipos como constata Bloch sdo mais perigosos do que a ideologia, pois
enguanto a ideologia distrai da nocdo de presente de sua real forca propulsora, 0s arquétipos
atraem para tras, ficando presos na fascinagéo retrograda que impede a abertura para o futuro.
A funcdo utdpica, além de descobrir o excedente como algo que lhe pertence, recupera da
profundidade um sentido ambiguo de um elemento em si mesmo. E como uma antecipagao,
arcaicamente, posicionada de algo ainda-ndo-consciente. “A fung¢do utOpica arranca essa
porc¢édo do passado, da reacéo, até do mito. Toda mudanca de funcdo que ocorre dessa maneira
revela o aspecto ndo anulado dos arquétipos, alterado a ponto de poder ser reconhecido”
(BLOCH, 2005, p. 164).

O ser humano sempre busca a construcdo de sonhos, estes sdo os sonhos diurnos. Sua
capacidade de moldar, procurar ou pelo menos tentar encontrar uma solucdo para suas
inquietacBes, move-o para construir seus ideais em forma de sonhos de que algo pode
acontecer, isso, a partir do principio esperanga. “O que caracteriza o amplo espago da vida

ainda aberta e ainda incerta do ser humano € a possibilidade de assim velejar em sonhos, que



113

sdo possiveis sonhos diurnos, muitas vezes do tipo totalmente sem base na realidade”
(BLOCH, 2005, p. 194).

Os sonhos surgem como que em bolhas que sdo oriundos de um fermentar e
efervescéncia que ocorre acima da consciéncia constituida. E, demasiadamente, certo de que o
ser humano possui suas diferencas com as plantas e com outras espécies de animais, o qual
tem uma existéncia menos impermeavel, apesar de ser mais intenso. A partir de esse
fermentar e efervescéncia, como afirma Bloch, é como se algo ficasse oco, surgindo um novo

espaco, o qual se movem os sonhos, surgindo o possivel que, pode ou ndo, se tornar exterior.

Para Bloch, utopia constitui desde o inicio uma tendéncia, uma caracteristica
fundamental inerente a matéria, aquela parte do ser que ‘ainda-ndo-foi-trazida-para-
fora’, aquilo que ndo pode ser representado adequadamente por nenhum modelo pré-
fabricado de constituicio do Estado [...] (MUNSTER, 1997, 116).

Com isso, faz-se mister refletir que a vida do ser humano € tdo inconclusa, que nenhum
objeto poderia ser reelaborado de acordo com 0s desejos se 0 mundo se desse como pronto,
encerrado. Para Bloch, “o real é processo e processo ¢ a mediagdo vastamente ramificada
entre o presente, o passado pendente e, sobretudo, o futuro possivel” (BLOCH, 2005, p. 194).
Nesse interim, todo real, segundo ele, passa a ser o possivel, e todo possivel é, antes de tudo,
parcial-condicional, de modo que ele passa a ser o determinado daquilo que ainda esta
incompleto ou inconcluso.

Na tentativa de conceituar esse mundo, Ernst Bloch insere o que ele chama de
categorias, que sao front, novum e ultimum. Sobre front, ou seja, aquilo que esta a frente,
consiste no agora do processo utopico, “a frente esta localizada no aqui e agora, no instante
vivido, € o ponto em que o presente encontra o futuro; introduz um elemento de incerteza
fundamental no conceito de acdo humana, fundamentando assim 'a esséncia do mundo' e, com
ele, a verdade do tempo™® (BOLDYREV, 2014, p. 24) (Traducdo nossa). No front, estdo
situados tanto sujeitos quanto objetos, esta situada a filosofia da esperanca, no processo do
mundo, na matéria, utopicamente, aberta.

O novum diz respeito a “uma caracteristica da relagdo entre o presente e a utopia, refere-
se ao radicalmente, o novo verdadeiramente produtivo que ndo é, no entanto, algo

inteiramente repentino, uma cultura se prepara para isso em algum sentido esta incorporada na

*® “Front is located in the here and now, in the lived instant, it is the point at whitch the present meets the future;
it introduces an element of fundamental uncertainty into the concept of humam action, thus grounding 'the
essence of the world' and with it the truth of time” (BOLDYREYV, 2014, p. 24).



114

tradicd0”® (BOLDYREV, 2014, p. 24) (Traducdo nossa). O novum para Bloch retrata as
inimeras possibilidades em que a funcdo utdpica age, esta diretamente ligado com aquilo que
é novidade. Ora, como afirma o filésofo, nem tudo que é sabido é conhecido, esse impulso
para conhecer, conduz o sujeito a uma gama de possibilidades dentro do horizonte utdpico
caracterizando, desta forma, a categoria novum.

A terceira categoria é o ultimum, que “é¢ um reino, sobre o qual podemos dizer com
certeza que ainda ndo chegou e considera que o mundo se tornara incomparavel ao nosso
atual; pela propria base do ser, 0 "nlcleo™ da questdo primeiro estabelece este mundo e depois
o transcende™’ (BOLDYREV, 2014, p. 25) (Traducdo nossa). Essa categoria é uma
continuidade da anterior, uma vez que representa a finalidade, o objetivo final, sendo, assim,
mais importante, pois em meio a um horizonte de possibilidades, a vida do homem € uma
continuidade, sendo assim as categorias vao avancando na busca incessante de realizacdo dos
sonhos, portanto, o ultimum reflete um primum e ndo a um novum, afirma Bloch, portanto, “o
altimo aparece meramente como retorno alcangado de um primeiro ja consumado, perdido ou
alienado” (BLOCH, 2005, p. 201).

E possivel notar, portanto, que a categoria front é como a porta de entrada do mundo
que aos poucos, através da fungdo utopica, vai sendo lapidada e se tornando conhecida.
Ocorre que esse processo, sendo continuo, ndo cessa em nenhuma dessas categorias, porque
ainda ndo chegou ao seu fim ultimo, é como a filosofia de Heraclito que defende a
dinamicidade e transformacdo do ser. Essa mudanca vai ocorrer até chegar a categoria
ultimum, que supera todas as outras, uma vez que todo inicio € imaturo e cabe superacao.
Ocorre também que tanto 0 novum quanto o ultimum acontecem no front, considerando que
para chegar as Ultimas é preciso passar pela primeira, 0 mundo vai acontecendo, ele ndo esta
pronto.

Ernst Bloch assegura que a arte ndo pode ser comparada com comida, pois ela
permanece, mesmo depois de ser desfrutada. A énfase dada as artes, pelo fil6sofo, contribui
no entendimento do mundo, como uma continuidade e nunca como algo estéatico, completo.
Isso ocorre porque ha uma pré-visualizacdo da obra de arte a partir de uma relacdo visivel. A

questdo € que ha todo um contexto que foi montado a partir de experiéncias e percepcfes que

% «A feature of the relationship between the present and the utopia, it refers to the radically, the truly productive
new which is not, however, something entirely sudden, a culture gets prepared for it in some sense, it is embedde
in tradition” (BOLDYREYV, 2014, p. 24).

" “It is a kingdom, about wich we can only surely say that it has not come yet and deems the worl to come
incomparable to our present one; for the very basis of being, the"core" of the matter first lays this world down
and then transcends it” (BOLDYREV, 2014, p. 25).



115

0 artista, somando tudo, utilizou na confeccdo de sua arte. Isso se firma quando se analisa
pensadores, como Platdo, Descartes, Espinosa, Homero, Shakespeare e Goethe. Nota-se que
todos eles contribuiram na formulacdo de teses que sdo, extremamente, importantes na
reflexdo sobre artes, sendo que todas elas sdo diferentes, demonstrando a dinamicidade que é
pensar ndo sO, de modo especifico, nas artes, mas o mundo como um todo e todas as
experiéncias que se tém dele.

A pré-aparéncia gera um fragmento do real, de modo que, a transformacédo que ocorre
no mundo, nas artes, sejam provocadas pelo tempo, pelas novas geracgdes, pela mudanca
cultural, a principio, podem gerar um desconforto pela sensa¢do do “se desfez” ou do “foi
destruido”, como se deixasse de existir. No entanto, as artes acompanham um ritmo de
mudancas que sdo percebidas como uma continuidade, sendo apresentadas pelo front, até
chegar a categoria ultimum. “O esfacelamento da superficie, bem como o conjunto meramente
ideoldgico-cultural, em que as obras tinham o seu lugar, libera a profundidade, onde quer que
haja alguma” (BLOCH, 2005, p. 217).

As ruinas déo lugar a fragmentos posteriores, que estdo no alto teor da arte, deixando
para tras caracteristicas de algo acabado e, desse modo, ressalta-se que o movimento para
frente, impBe-se nessa transformacéo, seja das artes, seja de experiéncias ou percepgdes do
sujeito, ndo como desfalecimento do real, mas como proje¢cdo de um mundo que, estando
inconcluso, refaz-se a todo instante, carregando a beleza da arte que ocorre através da
mudanga. “Na ruina que leva a decomposi¢ao, toda grande arte se torna, desta forma, um
fragmento posterior, mesmo que se trate de uma arte tdo completamente encerrada como a do
Egito, pois se rompe o solo utdpico, no qual a obra de arte estava implantada” (BLOCH,
2005, p. 217).

As culturas, juntamente, com a funcdo utdpica sdo responsaveis por manter um legado
de permanéncia no mundo, que sdo assegurados por geragdes. Quando o novum aparece, €
como se houvesse uma perda, uma reconstrucdo da realidade, quando, na verdade, ela,
simplesmente, € observada por angulos diferentes, em outras perspectivas. Portanto, as
experiéncias de um instante vivido, pelo sujeito, nunca estdo prontas, acabadas, pois esse
instante ndo nasce em sua completude, esse € um processo dindAmico que ocorre aos poucos, a

medida que vive e adquire novas experiéncias.



116

r

“Somente quando algo ja passou ¢ que pOSSO Ver O Que eu apenas queria e
experimentei”™® (BLOCH, 1985, p. 237) (Traducéo nossa). Contudo, o olhar que procura algo
também se altera incessantemente, afunda-se e logo, ndo se percebe mais. Porém, a
experiéncia passada ndo deixa de existir, produzindo um efeito, pois mesmo que
despercebido, esta atualmente consciente. “Acima de tudo, no sonho, a vontade, perdida,
retorna, apreende, move, e ainda ndo se move, memorias alucinadas™® (BLOCH, 1985, p.
237) (Traducdo nossa).O sujeito tem experiéncias inatas, porém, elas ndo sdo adaptadas para
acompanhar a mudancga corporal, pois tal mutabilidade ocorre, a partir da expressao corporal,
assim, “nio adaptamos o inato, mas fazemos o corpo expressivo”® (BLOCH, 1985, p. 329)
(Traducédo nossa).

Ernst Bloch, sempre utiliza das experiéncias e culturas que estavam presentes em sua
época, desse modo, faz sempre comparacdes com o burgués e o proletario que vivem
realidades diferentes. Segundo seu entendimento, o burgués lanca-se ao social como
sobrevoando o mundo, ocorre que esse mundo empirico, segundo o filésofo, pode ser
arruinado ao permanecer isolado, sem abrangéncia, pois, na fantasia, o artista consegue
desvendar mundos, proje¢des, através de seus desejos e sonhos. Portanto “a realidade ndo é
completa sem a possibilidade real. O mundo sem qualidades plenas de futuro, assim como o
do pequeno-burgués, nem parece um olhar, uma arte, uma ciéncia. A utopia concreta situa-se
no horizonte de toda realidade” (BLOCH, 2005, p. 221).

E sabido que ndo ha totalidades, pois elas s6 existem no mundo utépico, porque tudo
que existe ou veio a existir, recorre a uma consciéncia como obra inacabada, ou fragmento
objetivo. Merleau-Ponty diz que a filosofia € um reaprender a ver o mundo, ele faz isso
porque sabe que ele é inacabado e todas as experiéncias que 0 sujeito tem, com o mundo,
modificam-se, transformam-se, sdo diferentes a todo instante. “O ser humano ainda ndo é
impermeavel, o curso do mundo ainda nédo esta decidido, encerrado e, assim, da-se também
com a profundidade em cada informac&o estética: esse utopico € o paradoxal na imanéncia
estética, é o que ha de mais fundamentalmente imanente nela” (BLOCH, 2005, p. 219).

Apesar dessa incidéncia de Ernst Bloch utilizar a expressdo “utopia concreta”, €

criticado, posteriormente, por pensadores que afirmam que sua utopia “ndo se trata de uma

*% “Erst dann also kann ich, was ich gerade wollte und erlebte, se- hen, wenn es in etwas bereits vorbeiging”
(BLOCH, 1985, p. 237)

** “Im Traum vor allem kehrt das we chend untergegangene Wollen wieder, bemichtigt sich, bewegt und
dennoch nichts mehr bewegend, halluzinierter Erinne rungsinhalte” (BLOCH, 1985, p. 237).

80 «So bauen wir uns zwar nicht den angeborenen, wohl aber den ausdrucksvollen Korper zurecht” (BLOCH,
1985, p. 329).



117

utopia concreta, mas de pensamento utdpico” (ALBORNOZ, 1985, p. 47). Desse modo, ndo
seria concreta suas representacfes, mas abstrata, pois ele ndo se mantém dentro de sua propria
medida. Portanto, para serem concretas, ele precisaria observar seu proprio roteiro, método
para serem possibilidades real-objetivas. Uma acdo de uma utopia ndo abstrata, mas concreta
“ha que se dar a andlise do real presente e de suas possibilidades” (ALBORNOZ, 1985, p.
61).

2.6 Os estratos da categoria possibilidade

Tanto os objetos quanto os seres humanos, uma vez estando no mundo, conseguem criar
inimeras possibilidades de ser ou conceber a existéncia, isso se da pelo fato de haver um

possivel®!

dentro de si, assim também, como um anterior a si. Ernst Bloch vai dizer que onde
ndo se pode mais nada e onde nada mais é possivel, a vida parou. E preciso compreender
também que no reino das possibilidades, hd& um mundo vago de situagBes que sdo
escorregadias, e, nessa vastiddo, o ser humano se lanca no possivel, tendo-o diante de si,
sabendo, pois, que elas, ndo estdo nesse mundo vago, de modo algum, aleatorias.

O mundo do possivel preenche uma gama de situa¢Bes, ndo apenas voltadas para o
sonho diurno, mas também como relacdes que podem ser apresentadas de formas distintas.
Essas situacGes podem ser apresentadas como a diferenca entre o possivel formal, o possivel-
factual e o possivel objetivo coisal e o possivel real objectivo.

A primeira, ou seja, o possivel formal, refere-se & linguagem. “E o possivel do otimismo
que ignora, de proposito ou ndo, os obstaculos, e cré, a priori, na possibilidade de um
progresso linear” (ALBORNOZ, 1985, p. 31). Pode-se entender que certas coisas séo ditas,
simplesmente, por dizer, sdo os enunciados tolos, porém ha os que sdo diferentes da tolice,
que sdo os formais, passiveis de serem pensados, “pertencem ao possivel de ser pensado até
relacBes cujas partes se comportam ndo s6 de modo absurdo, mas totalmente disparatado
umas para com as outras, e que, ainda assim, sendo disparatadas, representam uma relacéo
formalmente observavel” (BLOCH, 2005, p. 222). O possivel formal pertence ao “plano da
linguagem e do pensamento, portanto abstrato e subjetivo, marcado pelo otimismo irrefletido
que ignora as possibilidades presentes no real” (LIMA; NETO; RECH, 2009, p. 12).

®1 O sentido de possivel se refere ao campo de possibilidades que o sujeito pode trilhar, uma vez que o homem
ndo esta em um mundo acabado, obtendo, dessa forma, diversas formas de agir, de sonhar, de desejar e projetar o
futuro.



118

O possivel-factual diz respeito a um conhecer-reconhecer do objeto, € 0 que o objeto é,
enguanto condicionalidade e, por haver condi¢des, ndo tornaria um evento apenas presumivel,
mas, incondicionalmente, certo. “A possibilidade objetivo-factual designa, assim, sempre um
estado gradual da fundamentabilidade objetivo-cientifica em conformidade com o carater
incompleto do conhecimento cientifico das condi¢des factualmente disponiveis” (BLOCH,
2005, p. 224). Essa categoria dos possiveis, segundo Bloch, é um estado progressivo da
fundamentabilidade objetivo-cientifica, que estd de acordo com um carater incompleto, do
conhecimento cientifico das coisas que estdo, factualmente, disponiveis, sendo, portanto, um
juizo hipotético. E um “possivel no plano do conhecimento, segundo o estado atual da ciéncia,
marcado por um nivel de consciéncia antecipadora, mas parcial e descontinuo e ndo chegar a
uma consciéncia de uma totalidade em movimento” (LIMA; NETO; RECH, 2009, p. 12).

A terceira categoria dos possiveis, 0 possivel objetivo coisal, como se constituindo de
forma diferente do possivel factual, emerge a um grau de amadurecimento maior em relacao
ao interior dos objetos. Nao diz respeito ao conhecimento do homem, mas a algo que é,
propriamente, algo que pode vir a ser de um modo ou de outro. Os condicionantes no possivel
objetal ndo sdo, insuficientemente, conhecidos, mas, insuficientemente, manifestados. Esse
tipo de possivel é “ndo mais uma possibilidade que advém de um conhecimento incompleto,
mas de uma manifestacdo de possibilidade real que é incompleta, sim, mas no polo subjetivo”
(ALBORNOZ, 1985, p. 31). Vale ressaltar que ao tratar de objetal, ndo se estd tratando de
conhecimento, mas de objeto do conhecimento. A representacdo estd em conformidade com o

objeto que é distinto da objetividade.

Ao passo que a objetividade diz respeito unicamente ao conhecimento e por isso 0
intuito dessa objetividade ¢é atinente a teoria do conhecimento, o carater objetal diz
respeito ao objeto [Gegenstand] do conhecimento, que, pela informagdo dada pelos
neokantianos, ndo € igual ao proprio conhecimento; o intuito real dessa
conformidade com o objeto é, de acordo com isso, atinente a teoria categorial do
objeto (BLOCH, 2005, p. 227).

Assim, faz-se necessario a distincdo do que € objeto do conhecimento [Gegenstand] e
objeto real [Objekt]. A teoria do objeto [Gegenstand] condiz com um a priori, com uma
tentacdo ainda menor do que na teoria do conhecimento, pois mesmo que os objetos [Objekt]
ainda precisem ser distinguidos em suas disposi¢6es mais reais, incorporam a forma mais fiel

em uma figuracéo realista.



119

O possivel objetal € o parcialmente condicionado pelo objeto conforme o género
estrutural, tipo, contexto social, contexto legal da coisa. Assim sendo, o
parcialmente condicionado manifesta-se ai como estando estritamente bem fundado
no objeto [Gegenstand] e s6 como tal transmitido ao conhecimento hipotético ou

problematizador como abertura do tipo mais ou menos estruturalmente determinado”
(BLOCH, 2005, p. 228).

Nesse interim, ha duas condicdes que contribuem nesse limiar de possibilidades, que
séo os fatores internos e externos. Ambas estdo entrelacadas, de modo que elas possam
interagir uma com a outra, porém, preservam suas peculiaridades. As condigdes internas séo
importantes, pois, se florescem, faz madurar o fruto dentro de si, como afirma Bloch, no
entanto, se falta a condicdo externa, o fruto permanece plenamente possivel. “Ainda mais
comprometedor do que a falta de condi¢cBes externas é, em contrapartida, o efeito da
debilidade das condi¢des internas com simultdnea profusdo das externas” (BLOCH, 2005, p.
229).

Portanto, as possibilidades sdo aberturas do poder de fazer diferente, que sdo re-
determinadores. Nessa categoria, 0 ser humano é imprescindivel, pois se trata daquilo que
pode ser mudado, distanciando daquilo que existe por si mesmo. Aqui, “a atividade humana
participa de forma consciente do movimento da matéria, do qual ndo pode escapar, que se
passa fora dele e sem ele, logo nega a subjetividade e constrange sua acdo sobre o real”
(LIMA; NETO; RECH, 2009, p. 12).

Na dltima categoria, o possivel real objectivo, 0 homem é colocado como possibilidade
real de tudo que tem acontecido a historia, sobretudo, o que ainda pode vir a ser, sua
possibilidade ndo est4 esgotada como condicdo concluida, pois ainda ndo chegou a maturacao
de suas condicionantes, sejam elas internas ou externas. Assim, como Heraclito viu, nas
coisas do mundo, uma contradicdo, também Aristoteles vé& a possibilidade realiter na
constituicdo do mundo. A partir da mudanca da matéria, enquanto ato e poténcia, Aristoteles
demonstra que tudo é uma possibilidade, ou seja, uma constante transformacao, quer seja pelo
tempo, quer seja pela acdo do homem, influenciada por fatores externos ou internos, em que
tudo mantém um constante ciclo de mudancas, que se coadunam com 0 que Ernst Bloch
chamou de possibilidades reais das coisas.

Essa questdo traz em cena a expressdo dynamei 6n, que significa ser-em possibilidade,
capaz de mutacdo, representa a capacidade da maturacdo das condi¢Ges. O possivel real
incorpora o materialismo dialético que, numa matéria inerte, fica sem substrato. Da matéria
inerte, hd o distanciamento do materialismo dialético, por ser algo mecanizado, portanto, do

reino da necessidade para o reino da possibilidade, s6 cabe & matéria inconclusa. Percebe-se,



120

portanto, que a possibilidade real ndo reside em uma ontologia acabada, pelo contrério, reside
em uma ontologia a ser, renovadamente, fundada, ou seja, do ser do ainda-nao-existente, que
encontra futuro até mesmo no passado e na natureza, de modo mais abrangente.

O possivel real “preserva a sua abertura como desdobramento que realmente significa
evolugdo, ndo como mero despejamento ou evacuagao” (BLOCH, 2005, p. 235). Desse modo,
0 ser humano passa por toda sua historia transformando-se e desenvolvendo-se dentro dela
com mais precisao, uma vez que neste mundo de possibilidade, o que importa mesmo é seu
movimento de transformacédo e mutabilidade.

Ainda sobre o possivel real objetivo, pode-se compreender que ele é a propria
“definicao do proprio principio esperancga, que permite entender a relagdo necessaria entre a
atividade humana ¢ o dinamismo da matéria” (FURTER, 1974, p.114). Isso significa que a
matéria é imprescindivel para que haja a antecipacao do real, pois sem ela, a antecipacao da
matéria fica sem rumo. A matéria, portanto, é cega, fazendo-se necessaria. O humano,
enquanto ser de consciéncia, para propor um caminho, esse caminho ndo pode ser abstrato,
transcendente, mas é preciso que esteja presente no movimento da matéria, ou seja, o real
existe e estd em movimento, cabe ao homem, orienta-lo, dando-lhe um rumo.

O ser humano ¢é a pilastra de sustentacdo de todas essas teses ja discutidas
anteriormente, pois no campo das possibilidades, ele se inclina no processo de transformacéao
do mundo. O que estd em jogo é sua capacidade de remodelar o ja existente, de transformar,
através de sua consciéncia, 0 que ja se encontra construido em uma imensidao incompleta,
pois, na verdade, essa possivel remodelacdo dada pelo homem as coisas, s6 ocorre porque 0
mundo ¢ inacabado, havendo essa condi¢do de mudanga sempre. “O homem ¢ alguém que
ainda tem muito pela frente. No seu trabalho e através dele, ele € constantemente remodelado.
Ele estd constantemente a frente, topando com limites que entdo ja ndo sdo mais limites”
(BLOCH, 2005, p. 243). Ou seja, considerando todas as possibilidades de realizacdo de
sonhos diurnos, 0 mundo é uma infinidade de vir-a-ser, uma vez que nada ¢ estatico. “O
mundo ndo é um sistema fechado ou um processo acabado, porque possui um horizonte aberto
e é cheio de possibilidades ‘ainda-ndo’ realizadas” (MUNSTER, 1993, p.27).

Essa mudanca se estende também para o conceito de trabalho em que Bloch, enquanto
defensor das ideias de Marx, ressalta de forma mais incisiva, uma vez que as atividades
realizadas pelo homem hoje estdo mais livres, libertas da alienacgdo e do subjugo. “Povo livre

em solo livre, formulado dessa maneira total, € o simbolo definitivo da realizacdo do



121

realizador, portanto, do conteudo limitrofe mais radical em todo o possivel real-objetivo”
(BLOCH, 2005, p. 246).

O homem vive sua realidade, mantendo contato, ndo s6 com pessoas, mas também com
0s objetos que mantém estrita relacdo, de modo que possa inserir as categorias dos possiveis,
uma vez que nada é estatico, sendo, portanto, um introjetar para o futuro, a partir de situacdes

em que o sujeito deseja e sonha.

2.7 O instante obscuro e a abertura para a adequacéo

A obscuridade vivida, como demonstra Ernst Bloch, é o instante vivido, em que é
despercebido pelo sujeito, tornando-se consciente somente, posteriormente, ou na preparacao
para ele. Somente o instante que passou, ou quando ele é aguardado, é que se pode, ndo
somente, vivé-lo, mas também, vivencid-lo. “O qué e agora, o instante em que nos
encontramos resolve-se em si mesmo e ndo é capaz de sentir-se” (BLOCH, 2005, p. 283).

O ser humano procura fora de si 0 que ele ndo tem, por isso, que ele urge na procura no
seu exterior, sendo seu urgir sufocante, estreito, enrijecido, e se assim ndo o fosse, ndo
existiria, restando, portanto, uma abertura. Assim, o que ainda ndo €, pode vir a ser,
permitindo, dessa forma, que haja coisas possiveis na matéria que sdo habitados, no homem,
por sonhos e planos.

Ernst Bloch afirma que na possivel realizacdo de um ainda possivel, aparecem dois
momentos, que sdo o0 nascente e foz. Por nascente compreende-se a obscuridade do agora, de
onde tem inicio o realizar, enquanto a foz, entende-se o carater aberto de fundo objetal, ou
seja, 0 lugar para onde a esperanca ruma. Esses elementos séo os polos da consciéncia
antecipatoria, uma vez que “no proprio realizar ha algo imaturo e ainda ndo realizado, razao
pela qual ele fraqueja (cf. p. 189); esse elemento ndo amadurecido da-se a conhecer na
obscuridade do instante vivido” (BLOCH, 2005, p. 284).

A foz, por sua vez, designa um estado final, como uma adequacéo aberta, que se d4, ndo
na experiéncia do processo continuado do mundo, ou seja, naquilo que é experimentado, mas
na experiéncia breve, de algo antecipatorio, em que tém sido experimentadas as intencdes
simbolicas, de modo subjetivo, fulgurando um estado final utopico. Esse estado final ndo é
tido como fixo, pois se o fosse, ndo seriam inten¢des simbdlicas, elas tratam do &mago do seu
interior, sobretudo, como pergunta Gltima que se sobressai dentro de si mesmo. Pergunta essa

gue ndo é baseada em nenhuma resposta existente, a nada ja remontado, ajustado ao mundo



122

que j& existe, é tudo fundado em questdes simbdlicas do fazer realizar, acontecer, enquanto
vindo de dentro para fora.

O instante obscuro para Ernst Bloch, ndo é aquele momento distante do sujeito em um
intervalo temporal, pelo contrario, consiste naquele mais proximo possivel, e por ser 0 mais
proximo esta o nd do enigma da existéncia, pois o instante de agora ndo foi ainda colocado
frente a frente consigo mesmo, aberto para si mesmo, portanto, esse instante é o que menos
representa um ser-ai (Da-sein). A obscuridade do instante vivido para o fildsofo, portanto, é
imagem para a obscuridade do instante objetivo, daquilo que ndo tem a si mesmo. “O agora
do existire, que a tudo impulsiona e no qual tudo voga, é a coisa mais inexperimentada que
existe; ele ainda voga constantemente sob 0 mundo. Do que estéa se realizando ele é o que
menos se realizou — uma obscuridade ativa do instante quanto a si proprio” (BLOCH, 2005, p.
288).

A obscuridade do instante vivido néo se restringe somente a proximidade imediata, ela
tem efeito sobre o contexto, o0 tempo e 0 espago. Isso ocorre, porque momentos posteriores e
instantes futuros podem permanecer obscuros também, através de uma situacdo indefinida,
tornando-se, dessa forma, uma obscuridade ampliada, uma vez que o conteido da existéncia
ainda ndo se constituiu como ser-ai. Desse modo, a constituicdo de um contetdo vivido, que
se encontra em uma obscuridade radical esta associada as categorias do novum e do ultimum,
pois é um instante que tem um comego, mas possui também um objetivo. “O proprio fator
‘sujeito’ da concessdo do ser-ai ainda ndo estd ai; ele ndo estd qualificado, ndo esta
objetivado, ndo esta realizado; isso se manifesta em Ultima instancia na obscuridade do
instante vivido” (BLOCH, 2005, p. 295).

O ser humano costuma construir o que Ernst Bloch chama de consciéncia antecipatoria.
Isso quer dizer que ele precede os acontecimentos em forma de juizos de valor. Isso ocorre
bem, quando se trata, por exemplo, da angustia, do medo que se formula a partir da sensacéo
de algo negativo acontecer, ou até mesmo, o receio de que o mau apare¢a. Quando ha essa
consciéncia antecipatdria, o instante vivido se torna obscuro, pois o sujeito que experimenta
aquele instante ndo consegue compreender o que, de fato, esta ocorrendo. A obscuridade do
instante vivido, portanto, engloba um dos polos da consciéncia antecipatoria, atraindo-se pela
admiracéo real, enquanto aquele que tem uma adequacdo aberta como conteddo, representa
um outro polo dessa consciéncia. Ambos se entrelacam, formando a nascente ou principio do

mundo que ainda permanece oculto diante da obscuridade do instante vivido.



123

Ernst Bloch traz o destaque para o arquétipo do bem supremo como aquele em que esta
no final desse conflito de espacos existentes dentre os instantes vividos. As possibilidades
criadas pelo sujeito, o possivel-real em seu processo dialético, enquanto flexibilizacdo, as
intencBes simbdlicas, enquanto forem criados paraisos virtuais nos processos, coloca o real
como belo, como lindo. Ocorre que essa invariante produz impulso para o fim que deposita o
supremo bem como ndo arcaico, ¢ um “arquétipo puramente utopico que reside na evidéncia
da proximidade, ao do summum bonum como um arquétipo desconhecido, que a tudo
sobrepuja” (BLOCH, 2005, p. 300). Esse contetdo coloca o invariante da admiragdo mais
feliz, como aquilo que transforma o instante vivido como totalmente resolvido. Enquanto isso,
0 summum bonum:

Seria a manifestacdo totalmente exitosa do exitoso: sendo assim, ele igualmente
retirou-se da manifestacdo; a partir dai, ele préprio é ndo-aparente, um summum

utopico daquelas intenges simbolicas inaparentes, nas quais toda manifestacdo
passa a ser a coisa propriamente dita (BLOCH, 2005, p. 300).

E 6bvio que esse contetido da desejabilidade, oriundo do bem supremo, encontra-se no
homem, porém seu objetivo encontra sua culminancia nos sonhos de uma vida melhor, seu
todo utopico rege-se do inicio ao fim do processo bem impulsionado.

O instante atual, vivido pelo sujeito, é vazio, pois ainda esté indefinido, como um néo
em fermentacdo, como aponta Bloch. O ndo aqui é ndo um simples ndo, mas um nao-ai, que
ndo permanece consigo mesmo, mas se refere ao ai de algo, pois ele € caréncia de algo e fuga
dessa caréncia, como impulsdo do que lhe falta. O ndo, portanto, é diferente do nada, pois se
anuncia como ndo-ter. “O ndo se situa na origem como aquilo que ainda estd vazio,
indefinido, ndo decidido, como partida para o inicio; o nada, em contraposi¢do, € algo
definido” (BLOCH, 2005, p. 301). O nao pressupde um esfor¢o que ¢ posto em marcha,
mesmo que no final seja frustrado, ja4 0 nada ndo € uma atividade impulsiva, mas uma
aniquilagdo. “O nao refere-se a obscuridade do instante vivido, o nada a admiracao negativa,
exatamente da mesma forma que o tudo a positiva” (BLOCH, 2005, p. 301). O néo, portanto ¢é
um vazio, mas que pode ser preenchido através do impulso para escapar dele.

Essa discuss@o chega ao conceito da esperanga como principio que se forma no instante
presente, mas se esvai para o futuro, estd na base do ndo, ou do ainda n&o%, portanto a
esperanca é um ser-ai, € um momento sem distanciamento, pois 0 sujeito espera, através de

seus sonhos, uma vida melhor, um mundo mais feliz e esse desejar ocorre em um instante

%2 Consiste naquilo que ja se tornou existente, mas vai além deste.



124

presente, portanto, ser-ai, ou seja, aquilo que é vivido naquele momento. Ocorre que essa
esperanca pode ser experimentada como algo real somente no futuro, porém o que esta em
questao nao ¢ seu realizar, mas o sonhar utopico. Desse modo, “a utopia s6 trabalha em prol
do presente a ser alcangado, e assim, o presente, sendo a auséncia de distanciamento
intencionada para o fim, estara, no final, borrifado por todos os intervalos utépicos” (BLOCH,

2005, p. 309).

2.8 O encanto formado pelo Sonho Diurno

O sonho diurno se mostra de diferentes formas, pois ele se abre a um leque de
possibilidades, sejam como vontades e desejos, projecdes futuras ou até mesmo como
expectativas criadas no decorrer da experiéncia vivida. E possivel se reportar as mais
calorosas paixes em que 0 jovem ou a jovem constréi como imagem do amor®® perfeito,
mesmo antes de conhecé-lo. Ernst Bloch afirma que “sonha-se tanto mais quanto menos se
vivenciou. Sobretudo o amor pinta o que é seu sempre antes de possui-lo” (BLOCH, 2005, p.
310). O ser humano, portanto, € capaz de criar, imaginar, sonhar, antes mesmo de viver, é o
caso, por exemplo, de Dom Quixote®*, que se lanca a0 mundo em busca de aventuras,
fantasiado pelas belezas dos contos conhecidos através da leitura. Fantasias essas que eram
desmentidas pela dura realidade. “Ele é um modelo de transgressdo que vive nas veias de
quem tem a inquietude em seu interior” (RODRIGUES, 2019, p. 267).

Essa fermentacdo de impulso para frente, comparado ao personagem Dom Quixote,
pode ser muito bem comparada ao vigor da juventude, em que sua audécia e inquietude para a
realizacdo de seus desejos sdo como que incontrolaveis, e assim, “a sua vontade utdpica o
impulsiona para a acdo, literalmente, contra moinhos de vento; ainda ndo ha mediacdo com o
mundo para a sua concretizacdo” (RODRIGUES, 2019, p. 267). Essa voracidade se sustenta
na acdo de chegar a um fim, mesmo sem um plano tragado, ele quer, ele vai a busca dessa
realizacdo.

O desejo vivido pelo homem ¢ tdo forte que se torna capaz de recriar uma situacao.
Quando se trata de encantos, essa possibilidade é aumentada, pois 0 sonho invade seu ser
como imagens que chegam e véo, sendo vividas a todo instante. E o caso do sentimento ndo

sanado em que “esta contida a tortura de um amor que ndo vive e ndo passa, que perambula

% 0 amor, nesse caso, se refere n4o ao sentimento, mas a pessoa por quem possa se apaixonar.
% A histéria de Dom sera enfatizada com mais profundidade a respeito das utopias no préximo capitulo.



125

no crepusculo de sua aurora, eternamente retornando e eternamente se despedindo” (BLOCH,
2005, p. 315).

No matrimonio, por exemplo, é criado um mundo de fabulagcdes em torno da relacéo e
da pessoa a quem se deseja, isso ocorre porque aparece a imago®, como construcdo da
imagem de uma pessoa a partir de caracteristicas proprias. O sujeito constroi caracteristicas
individuais a partir de suas projecdes proprias, atribuindo-as a alguém, pois “a imago do
matrimonio estabelece o espaco de desenvolvimento chamado casa em volta de duas pessoas,
com suas muitas carreiras que levam para além do filistério” (BLOCH, 2005, p. 319).

Essa criacdo utdpica pode ocorrer, seja influéncia por questfes internas ou externas.
Nessa ultima, ha a forca da religido, de culturas, de regides. Nas religides, sejam elas crista,
pagd, judaica, islamica, promovem uma linha de maturacdo de como se compreende o que é
matrimonio e, consequentemente, a forca do imago utdpica. O que se faz entender também é
que sonhos podem se tornar realidade, mas nio permanecem para sempre. E o que Ernst
Bloch chama de pos-imagem que, conforme seu entendimento, podem se apresentar
erroneamente ou corretamente. A primeira exclui a nova vida e encerra a antiga, como que
num agora inauténtico; a segunda, ndo se reporta ao voltar atras, ilumina a esfera de que o
passado permite a promessa de algo que ainda ndo se concretizou. Esse desejo representa a
esperanga como “uma espécie de conhecimento. O conhecimento do que ainda-ndo-€; um
conhecimento aberto para o devir futuro; uma presciéncia com base no ainda nédo realizado,
mas possivel, que aparece justamente assim, sob forma de expectativa madura e consciente:
como esperanga” (ALBORNOZ, 1985, p. 61).

A esperanga surge, portanto, em forma simbolica, como a porta entreaberta, sendo que
ela ndo existe sem angustia, assim também como a angustia ndo sobrevive sem esperanca. O
sentido simbdlico dela se da a partir do mito de Pandora que se apresenta como sedutora e
abre a sua caixa, deixando sair todos os tipos de males e doencas, que se espalham no meio do
povo, sendo fechada ja no final, por Zeus, antes que a esperanca fugisse. Ocorre que outra
versdo de Pandora é coloca por Goethe que a descreve ndo como desgraca, pois 0s presentes
que sairam da caixa ndo se espalharam no meio do povo, mas fugiram, permanecendo apenas
a esperanca como Unico bem. Portanto, nessa versdo “a esperanga ¢ o bem que restou aos
homens, que de forma alguma ja ficou maduro, mas que também de forma alguma foi
destruido” (BLOCH, 2005, p. 327). A porta entreaberta €, nesse caso, a caixa de Pandora de
um mundo inconcluso, repleto de cavidades e possibilidades.

® Imago é um termo utilizado pela psicanélise para se referir as paixdes desenvolvidas, sobretudo, pelas criancas
e adolescentes, que sdo, na fase adulta, recordadas.



126

O mundo aberto se define a partir do materialismo dialético e nunca com o materialismo
mecanicista, pois este Gltimo apresenta um mundo a partir de si mesmo, mas foge do real
guando ensina um mundo mecanico, que se move sem algo. O mundo descrito,
verdadeiramente, em Bloch, é o do materialismo dialético, pois ndo se fecha em si mesmo,
como dentro de uma casca de ovo, estando distante dos idealismos, mas se abre para 0 mundo

de possibilidades, gerando esperanca de tempos sempre melhores, de um mundo aberto.

2.9 Sobre imagens do desejo no espelho

Sendo um marxista, Ernst Bloch elabora sua teoria baseado no contexto historico-social
de sua época, uma vez que é influenciado pelo pensamento de Marx e pelo sistema capitalista-
socialista em que essas duas instancias se colocam como opositoras. Sua tendéncia é defender
a visdo socialista e, para isso, tece varias criticas a divisdo de classes, sobretudo, como
burguesia e proletariado, considerando que a primeira tende a querer se sobressair sobre a
outra. Considerando essa informacdo, Ernst Bloch faz uma comparacdo entre o mundo
inundado pelo capitalismo desenfreado e a populacdo que tende a acompanhar as demandas
desse sistema.

Nesse interim, o filosofo defende que o ser humano se apresenta com uma roupagem
nova. Na verdade, ele é aquilo que é, no entanto, nem todos aparentam ser algo, pois em
algum momento, 0 homem se coloca acima do que ele realmente € e, para isso, ele se molda,
portanto, “o eu transmuta-se em mercadoria, em mercadoria corrente, também brilhante.
(BLOCH, 2005, p. 331).

Outro ponto destacado € quando o ser humano se Vvé, ndo por si mesmo, mas pelos olhos
de outrem. Isso é bem destacado por Bloch, quando faz referéncia ao empregado, que age em
funcéo do que o patrdo pode gostar ou ndo. Essa forma de agir € uma adequacdo que 0 homem
coloca para si, no intuito de moldar a vida do outro. Ocorre no meio econémico, mas se
reflete no meio natural da vida das pessoas. A forma de se vestir, de se portar, de falar é um
traje incorporado, uma vestimenta que encobre o eu articular. “Para vestir-se assim, &
necessario um espelho; é com os olhos do seu senhor que o ameagado se olha” (BLOCH,
2005, p. 332).

Também hé a adequacdo de divulgar o que o outro precisa ou deseja no meio capitalista,
tanto é que as vitrines de lojas procuram adequar-se a vontade do ser humano ou a

possibilidades de gostos que eles tém. A vitrine, portanto, mostra o que o comprador gostaria



127

de ser, de comprar. E a mais pura expressio de um mundo dividido em classes em que todos
querem acompanhar um ritmo, mesmo quando este ndo o pertence, mas se satisfaz
aparentando ser. Isso ocorre porque as vitrines constroem sonhos desejantes, em que 0s
transeuntes desenvolvem, de forma humana, uma imagem capitalista, sedutora, que difere da
verdadeira realidade de sua propria casa. Essa forma de acdo é a mais pura expressdo de
desconhecimento que o ser humano tem pelo outro, em que a satisfacdo deixa de ser aquilo
que, realmente, o preenche, enquanto ser que sonha e deseja, para nutrir um desejo superficial.
Com isso, o filosofo vai dizer “que SOMOS pequenos um para 0 outro, podemos passar sem
conhecer o outro”® (BLOCH, 1985, p. 209) (Traducao nossa)

Os contos, 0s romances, o circo, enfim, histdrias ficticias, que Bloch chama de castelos
no ar, ilustram seu pensamento, uma vez que este filésofo afirma que o ser humano viaja por
entre essas ficgcdes com o desejo de conhecé-las, pois nelas 0 homem sonha, deseja e através
de sua imaginacgdo produz uma imagem de mundo, o qual ele quer est4, mas nao esta “O conto
e 0 romance popular sdo castelos no ar par excellence, s6 que num ar bom e, na medida em
que isto pode ser correto em relagdo a uma mera obra do desejo: o castelo no ar esta correto”
(BLOCH, 2005, p. 359).

O romance popular, como afirma Ernst Bloch, tem relagdes com os contos, em que 0s
herois ndo esperam as coisas acontecerem, e a felicidade lhe cair no colo, pelo contrério, o
herdi do romance popular é corajoso, como também o seu leitor o é, e por isso, vdo a busca da
realizacdo dos seus sonhos. Atraveés da imaginacdo € possivel construir sonhos que sao
projetados para o futuro, pois ela “serve para prospectar e explorar todas as possibilidades que
virtualmente existem e que devem ser desenvolvidas e realizadas” (ALBORNOZ, 1985, p.
25). Essa é a base de impulso para 0 homem que sonha, que projeta no futuro seus desejos do
presente. Portanto, ha forte relacdo entre as narracdes ficticias e a realidade do sujeito, por
manter essa, efervescente, garra de ir buscar a realizagcdo de seus sonhos. Isso tudo demonstra
que “a imagina¢do ¢ a tendéncia disciplinada de uma consciéncia antecipadora intencional.
Tende a criar obras imaginarias e a construir um imaginario que seja uma alternativa a uma
realidade julgada insatisfatoria” (ALBORNOZ, 1985, p. 25).

O autor de O Principio Esperanca faz uma abordagem sobre viajar, 0 que mostra que
essa possui uma subjetividade presente no sujeito. As viagens, como afirma Bloch, ajudam a
renovar anseios perdidos ao longo do tempo. “Sonhos desejantes podem ter ultrapassado de

tal maneira o prazo que lhes fora concedido que nunca mais poderao ser realizados” (BLOCH,

®® “Dab wir wenig zueinander sind, ahnungslos am Anderem voriibergehen kénnen” (BLOCH, 1985, p. 209).



128

2005, p. 360). Isso implica dizer que se os sonhos ndo forem realizados no tempo do desejo, 0
tempo pode impedi-los de acontecer, uma vez que ha a impossibilidade de realiza-lo. O autor
exemplifica falando da Kodak®' que, uma vez ndo comprada, depois de um tempo ndo podera
mais fazé-lo, pois ndo a encontrard mais, portanto, os sonhos podem se tornar ultrapassados
com o tempo.

A viagem também compreendida como uma fuga de casa pelo homem, mesmo que ndo
haja nenhum fator externo que o obrigue a fazé-lo e, nesse ponto, a subjetividade entra em
jogo, pois, tratando de uma viagem fisica ou emocional, possui diferentes percursos a serem
trilhados. No erotismo, por exemplo, coloca a viagem como uma fuga de sonhos desejantes,
de raptos e revelagdes. “A primeira verdadeira viagem de amor permanece sendo, para a
maioria das pessoas, a lembranga mais repleta de sonhos, a mais plena de juventude, portanto,
a mais envolta numa aura utépica” (BLOCH, 2005, p. 362). Os desejos sao selados, quando
aparecem lugares diferentes, ou seja, um amor novo e estranho, que sela um desejo anterior,
como um amor passado e, portanto, a viagem possui sua semelhanga com o erotismo, no que
diz respeito ao novo, aquilo que € estranho e que possa ser conhecido a partir de um aspecto
proprio.

As viagens fisicas, portanto, possuem uma estranheza que é particular de cada
expectador, pois o individuo coloca encanto ou desencanto naquilo que conhece e as belezas
de um certo lugar podem ja terem sido perdidas para aquele que estd habituado a vivé-lo

cotidianamente.

Na terra estrangeira ndo ha ninguém exotico, a ndo ser o proprio estrangeiro que
visita; assim, a terra estrangeira de modo algum parece ter uma beleza estranha aos
seus proprios olhos, e quem nela é nativo tem, além da prdpria necessidade que o
mero entusiasta viajante ndo enxerga, ele mesmo o deseja de ir para a terra
estrangeira. (BLOCH, 2005, p. 363-364)

Portanto, é notoria a subjetividade existente na experiéncia de viajar, assim como
também na condicdo alterada da consciéncia de ndo apenas querer esta, mas se colocar a
altura do conteddo vislumbrado, pois aquele que viaja, encanta-se pelas belezas la
encontradas, porém aquele que 14 esta, deseja, ardentemente, pelo lugar de origem do viajante,
a fim de que também possa desfruta-lo e conhecé-lo.

No entanto, a viagem alcanca um ponto confortavel e, nesse momento, ela ja ndao vai

mais téo longe, pois atingiu mais do habitual caseiro, penetrado, pois, no costume do lugar,

®7 Kodak referida no texto se insere no contexto das cameras fotograficas analdgicas, através de filme a ser
revelado, que eram utilizadas em décadas passadas para a captura de imagens.



129

bem mais que antes. Considerando a presenca do capitalismo, em que tudo se torna interesse
econdmico; considerando ainda o desejo do homem de querer conhecer aquele lugar
estrangeiro, aproveitaram-se dessa situacdo para vender o prazer de desfrute dessas belezas,
tornando-as familiares e habituais e, assim, 0s sonhos do longinquo se conservam ao pre¢o do
desejo de contraste inundando o exdtico. Portanto, se quer, com isso, discutir que o sonho é
fruto da imaginagdo e ndo da cegueira fugaz do pequeno-burgués que busca a ostentacéo,
porém deve-se preservar o0 desejo enquanto imaginacao, e ndo o preenchimento de um vazio
deixado por sua auséncia, ou seja, auséncia da imaginago. “Viajar significa para Bloch mais
do que o simples ‘vencer distancias’ para fazer negdcios; o processo exterior do conhecimento
do mundo estd entrelacado intimamente com a ampliagdo da experiéncia interior”
(MUNSTER, 1997, p. 208). Desse modo, ¢ possivel compreender que “viajar passa a Ser o
medium que permite a alguém conhecer-se melhor, na medida em que vé mais claramente o
mundo, descortinando outras regides geograficas, outras cidades e outras pessoas”
(MUNSTER, 1997, p. 209)

Bloch encontra uma forma diferente de pensar a viagem, como o encanto pelas ruinas, a
mobilia antiga ou até mesmo o0 museu, pois essas coisas retratam uma experiéncia que ja
passou, mas que pode ser recordada, a partir de objetos ou utensilios raros, ou seja, aquilo que
ndo pode mais ser produzido, € o irrecuperavel. O capitalismo foi responsavel por modificar
toda uma estrutura de arte, sobretudo, aquelas que estdo ligadas a utensilios domésticos, pois a
influéncia das maquinas é um avancgo sobre as pecas manufaturadas. Viajar, nesse sentido, €
um desejo de conhecer épocas antigas e, consequentemente, novos estilos de vida.

Ha pessoas que desenvolvem o encanto pelas coisas longinquas, e apesar de ndo as
viver, conhecem o desejo de estar presente em diversas épocas passadas. O barroco trouxe,
por exemplo, uma forma de ver essas paisagens antigas de modo diversificado, pois ao invés
de modifica-las, dando uma visdo nova, manteve sua beleza natural, mesmo que decaido. “Os
restos da Antiguidade foram antes embelezadas no seu estado decadente do que restaurados
ao estado intacto pelo autor barroco” (BLOCH, 2005, p. 374). Essa ¢ uma forma de construir
a viagem a partir dos sonhos e desejos do homem que se enquadra em uma perspectiva
individual, mas, ao mesmo tempo, subjetiva de conceber o mundo de modo diferente e,
portanto, 0 mundo vivido, na viagem, ganha uma moldagem subjetiva a partir do sujeito que
tem a experiéncia com ele, pois sua intengdo permite perceber o mundo, com o impulso de

seus desejos, pois 0 homem é capaz de dar uma finalidade a ele.



130

As imagens do novo mundo que desfilam perante os nossos olhos tornam-se reflexos
de nds mesmos; para o sujeito, as diferencas etapas da viagem pelo mundo nédo
aparecem como imagens disparatadas, como membros desconjuntados do corpo
universal, mas como cifras de um contexto maior que se forma no espaco da
experiéncia e das sensagdes subjetivas, o qual promove o entendimento do mundo e
de sua tendéncia a um fim. (MUNSTER, 1997, p. 209).

As dancas também, abordadas por Bloch, como figuras simbolicas que representam a
elevacdo do ser humano de acordo com seus desejos incorporando suas inclinacdes, para
aquilo que deseja, tém suas bases desde a mitologia grega em que as ménades® apresentavam
movimento dionisiaco de dancas e, com isso, participavam da fiagcdo telurica imaginada ou
desejada. Pratica essa que hoje permanece, com suas modificacfes, de acordo com a epoca, ao
mesmo tempo, resta provada que sua pratica € um tanto inconclusa, uma vez que esta sempre
se modificando. No entanto, essa modificagdo depende de motivacdes de alegria ou com outro
fundamento sentimentalista e assim a “auténtica arte da danca apenas poderd surgir quando
houver um motivo de alegria bem fundamentado, compartilhado pelo espectador [...]”
(BLOCH, 2005, p. 391).

Nesse aspecto, faz-se importante associar a danga com movimentos percebidos pelo
sujeito que, enquanto sonho acordado, percebe aquelas imagens e faz o movimento de
linguagem, criando sons e palavras, dando continuidade, por si s e, conscientemente, a essa
procissdo muda. E o sujeito, portanto, que constréi a continuidade desses movimentos. No
sonho noturno, isso ndo acontece, vislumbrando-se mais vultos, agdes, da ordem do que se
houveram vozes, os acontecimentos falando por si mesmos.

Outro ponto, para fechar essa discussdo, é sobre o teatro que se estrutura de forma
original quando representa 0 mundo vivido naguele instante épico, pois mesmo que atores e
atrizes interpretem cenas de momentos épicos, seus gestos e comportamentos estdo
condicionados ao momento historico vivido por eles. No teatro, é sabido que é possivel
dividir o que € real e o que é ficticio, no entanto, o que pode ser ficticio em uma encenacéo
representada por personagens reais, que aspiram e inspiram sentimentos e emoc¢6es, enquanto
fazem suas apresentacOes, € também um conjunto de experiéncias reais, pois toda encenacéo
possui, junto de suas cenas, experiéncias de instantes vividos ou percebidos pelo ator ou pela
atriz. E assim, “a aparéncia sincera do teatro, assim como a ilusdo é, portanto, a que menos
estd desligada da realidade do proposito; ela é, antes, a promocdo desta por meio do
divertimento” (BLOCH, 2005, p. 412-413).

® As Ménades, na mitologia grega, eram também conhecidas como Bacantes — eram mulheres fanaticas,
seguidoras e adoradoras do culto a Dionisio. Eram ninfas selvagens e enlouquecidas, pois ndo se conseguia tirar
nenhum raciocinio claro delas.



131

E preciso um olhar sempre novo para todo o feito, a0 mesmo tempo em que se pode
conservar, falas, gestos, tudo que simbolizam outras épocas, pois ninguém se esvai de tudo
como se fosse possivel descarregar-se de um todo de experiéncias para se apoderar de outro.
A vida é esse amontoado de experiéncias patrocinadas pelos instantes vividos, que nao se
desfazem com os rompimentos histéricos e as geracdes, pois “os homens, assim como o

mundo, carregam dentro de si a quantidade suficiente de futuro bom” (BLOCH, 2005, p. 433).



132

TERCEIRO CAPITULO

3. IDEIAS DE UM MUNDO MELHOR E AS IMAGENS DO DESEJO DO INSTANTE
PLENIFICADO EM ERNST BLOCH.

Neste capitulo, serd construida uma discussdo sobre as utopias, sejam elas sociais,
individuais, religiosas ou até mesmo, ficticias. Nesse passeio se verificard o que o ser humano
¢ capaz de criar e pensar. Esse passeio permite que a filosofia de Ernst Bloch se esboce sobre
0 tema das utopias histdrico-sociais para fundamentar seu pensamento sobre o sonho para
frente e o principio esperanca.

Ao analisar a vastiddo de informagGes sobre contos, culturas, religides, tradicdes
antigas, medievais e modernas, percebe-se que j4 ha muito tempo se moldava o desejo do
sonho acordado, ou seja, de injetar no mundo o sonho tdo almejado pelo sujeito. O Principio
Esperanca traz uma riqueza substancial para que se possa compreender o legado deixado por
Bloch, ao expor as muitas utopias destacadas em civilizagGes antigas e em contos.

Diante disso, esse capitulo discorrerd sobre as principais narragdes feitas por Bloch,
sobre as utopias que permitiram o direcionamento para elaboracdo e construcdo de sua
filosofia. Tais narracdes foram de suma importancia para compreender o quanto o ser humano
é astucioso no que diz respeito a sua inquietude de sonhos para frente, em que deseja e luta

para torna-los reais.

3.1 Ideias de um mundo melhor

A luta por um mundo melhor sempre foi caracteristica do ser humano, conforme afirma
Bloch, pois sua vida € repleta de sonhos, que sdo impulsionados para o futuro, e esperar que
algo de bom venha a acontecer em um futuro préximo, implica em como a esperanca sacia a
humanidade. Muitos acontecimentos preencheram a historia da humanidade, com culturas
diversas e o continuo conhecimento que se altera constantemente, seja pela ciéncia, pelas
reflexdes filosoficas ou pelas crencas, que ainda podem ser acrescentadas as varias
comunidades que se estruturam com estilos e formas de vida que divergem de uma pra outra,
em virtude da época e lugar.

E nessa perspectiva, que Ernst Bloch inicia as discussdes do segundo volume do seu

livro intitulado O principio Esperanga, com uma analise que o ser humano desenvolve, a



133

respeito dessa busca de melhoria como o desejo de querer sempre mais e na expectativa que
tudo ocorra bem, pois, segundo o filésofo, o homem vive sobre o crivo de mudancas e
prolongamentos constantes. Isso modifica seu modo de viver e conceber 0 mundo, o qual esta

em constante relagéo.

3.1.1 A luta por um mundo melhor e as utopias sociais

O mundo parece ser remodelado pela vontade do ser humano, quando criam 0s corpos
perfeitos, a cura de doengas, um perfil de pessoas e sociedades que levam a crer em uma
possivel perfeicdo que sincroniza uma utopia da beleza, junto com a for¢a da medicina. 1sso
se verifica quando Bloch analisa o desejo do ser humano, comparados aos contos de fada, €
como uma imitacdo que precisa seguir tal padrdo para ser bom. Ocorre também, entre
burguesia e proletariado, em que tudo que sai da norma foge do conceito burgués de bom,
portanto, esse mundo esbocado como melhoria, pode parecer como uma criagdo do préprio
homem que busca sua construcdo utopica.

E a mais nitida erupcdo do desejo do rejuvenescimento, em que pessoas lutam, desde
tempos passados, pela criacdo do envelhecimento tardio, tudo pela ndo aceitacdo de um ritmo
natural da vida. A utopia descrita nessa discussdo demonstra o quanto o ser humano luta para
driblar um curso natural da vida e, por isso, é perceptivel a luta do homem pela descoberta de
substancias que retardam o envelhecimento, e que, para isso, baseiam-se em recursos da
medicina para que esses objetivos sejam atingidos. Ocorre que “expandir a vida para além de
seus limites atuais, além dos que sdo estreitos demais para nossas capacidades, tarefas ndo
cumpridas e categorias de propdsito, esse é o desejo que inclui e nitidamente transcende o da
cura” (BLOCH, 2006a, p. 20). Essa busca incessante parece ultrapassar os limites da propria
medicina, pois se torna mais eficaz a descoberta que promove a sustentacdo da beleza do que
a propria cura de enfermidades.

Segundo Bloch, o corpo foi orientado para tipos limitados e questiondveis de salde,
porém, o sonho desejante tinha em mente um corpo que demonstraria prazer e nunca dor, ndo
havendo labilidade®® na velhice. Tudo isso corresponde a uma luta entre as utopias médicas e
sociais. Somente no humano, é eficaz a capacidade utdpica de direcionar aquilo que nunca
possuiu e, portanto, “é improvavel que esse poder tdo essencial ao ser humano, o poder de

transpor e de criar algo novo, pare diante de seu corpo” (BLOCH, 20064, p. 24).

% Consiste em uma psicopatologia que gera instabilidade emocional, alternando emogdes que podem oscilar
entre estados de alegria e de melancolia ou tristeza.



134

Essa é uma forma de critica feita por Bloch ao capitalismo, em que a burguesia se sacia
pelo desejo de equacionar um limite entre uma classe poderosa e uma classe fragilizada. 1sso
ocorre porque esse cenario é desigual, uma vez que, de um lado, tém-se aqueles que buscam
um bem estar social, individual, soberbo, egoista e supérfluo e, de outro, aqueles que buscam
subsidios necessarios e precarios a propria sobrevivéncia, portanto, cenario injusto e desigual,
como afirma Bloch. O homem sonha por um mundo mais equilibrado e melhor, em que
pessoas tenham qualidade de vida, uma velhice avanc¢ada, vida indolor e longa, assim, “como
renascidos: € o que significam os esbogcos de um mundo melhor em relacdo ao corpo. No
entanto, os humanos ndo terdo andar ereto enquanto a prépria vida social continuar tortuosa”
(BLOCH, 20064, p. 28).

A questdo das utopias é marcante nas sociedades, mas também na literatura filosofica,
no decorrer da histdria, pois é possivel observar que varios autores se dedicaram a ilustrar
seus pensamentos baseando-se na criagdo de mundos imaginaveis que saciariam desejos
utépicos, por serem “perfeitos”. E o caso, por exemplo, da Nova Atlantida de Francis Bacon,
como uma vida impulsionada pela ciéncia e o conhecimento; a terra das colunas de Hércules,
que, na mitologia, acreditava-se ter sido um caminho aberto pelos ombros de Hércules,
ligando o Mar Mediterraneo e o Oceano Atlantico, gerando duas montanhas no estreito de
Gibraltar; a cidade de Deus de Agostinho, que é uma obra célebre, em que Santo Agostinho,
descreve 0 mundo dividido entre o dos homens (mundo terreno) e o dos céus (mundo
espiritual); a cidade do Sol de Campanella, que consiste na ideia de sociedade ideal, em que
haveria um Estado liderado por um principe-sacerdote chamado “Sol”, uma cidade onde tudo
era, detalhadamente, organizado e os moradores utilizavam a razao para organizar suas vidas.
As principais, das obras citadas acima, servirdo de fundamento para o estudo das utopias de
Bloch.

Campanella, ao criar sua utopia, baseou-se nas grandes poténcias de sua epoca, o qual
projetou sob uma imagem utdpica, sua intencéo de ideologiza-la, “porque acreditava na vinda
de um reino dos sonhos e destacou as poténcias existentes como instrumentos da aceleracéo
dessa vinda” (BLOCH, 2006a, p. 78). Na cidade do Sol de Campanella, foi abolida a
propriedade privada ¢ assim “o bem comum constitui a tarefa suprema” (BLOCH, 2006a, p.
78); a llha dos Sonhos de Morus era sindbnima de uma sociedade ideal, embora de existéncia
impossivel. Distanciando-se de uma realidade cadtica, fundada pela burguesia e recheada com

as desigualdades sociais, Thomas Morus cria a Ilha Utopia que “¢ humanamente digna,



135

sobretudo porque seus moradores estdo libertos, em grande medida, da escraviddo do
trabalho” (BLOCH, 2006a, p. 78).

Com isso, € possivel perceber que o homem cria, imagina, deseja e tudo isso esta ligado
a um tempo historico em que cada um experimenta suas agdes e percepgoes, “o sonho contém
a tendéncia de seu tempo e da subsequente expressao em figuras” (BLOCH, 2006a, p. 36). Os
sonhos, portanto, sdo desejos da imaginagdo do sujeito, porém eles carregam consigo a
influéncia de seu tempo. O exemplo da “Kodak”, no capitulo anterior, destaca muito bem essa
questdo. Em tempos atuais, ndo se deseja mais uma maquina fotografica que necessita de
filmes, deseja-se um “Smartphone” que compreende um s6 aparelho, recursos que fotografa,
filma, acessa internet, permite a troca de mensagens e faz ligacGes. Provavelmente, em alguns
anos, esse aparelho estara ultrapassado.

Do mesmo modo, ocorre com 0s sonhos sociais, influenciados por uma utopia social,
que inspira 0 homem a querer e a desejar. O capitalismo, a industria, a tecnologia,
necessariamente, moldam esse cenério de sonhos do homem, em que ele, ao construi-lo,
insere todas essas questBes para realiza-lo, fantasiando e criando ideais sempre mais
abundantes. “Os sonhos sociais se desenvolvem com uma verdadeira abundancia de fantasia,
porém, ao mesmo tempo, como acrescenta Engels, com uma abundancia ‘dos germes de
ideias e dos pensamentos geniais que eclodem sob a capa fantasiosa’” (BLOCH, 2006a, p.
38).

Ha um roteiro de sonhos marcados pela historia, sob uma perspectiva utdpica a partir do
pensamento de grandes fildsofos. Ora, sabe-se que 0 homem se distingue dos animais porque
é racional e, uma vez assim, desenvolve habitos e formas a serem seguidas, de modo que
podem sanar desejos, mesmo sem que haja necessidades.

Platdo, quando escreve a Republica, descreve o melhor Estado. Trés formas de acédo séo
ordenadas, segundo seu valor: desejo, coragem e razdo. Cada uma possui um sentido proprio,
que se define da seguinte forma: “a sensatez do desejo ¢ a obediéncia, da coragem ¢ a bravura,
da sensatez ¢ a sabedoria” (BLOCH, 2006a, p.43). Diante disso, Platdo vai dizer, segundo
Bloch, que “ha de surgir um Estado praticamente implantado pela natureza, um Estado cujas
leis contradigam tdo pouco a natureza que complete e coroe a natureza na estratificacdo
social” (BLOCH, 2006a, p. 43).

O que pretende Platdo é desenvolver um mundo que abrace a todos, considerando a
divisdo de classes que existia em sua época, portanto sua utopia social defende que a

sociedade abrace a todos, conforme as diversas necessidades. O Estado ideal em Platdo se



136

fortalece quando ele descreve a cidade justa em A Republica, pois, segundo ele, esta cidade s6
se formaria quando os seus guardides, seus cidadaos, orientados por uma educagdo que nao 0s
permita se corromper, preservariam o bem comum a todos e, assim, encontrariam o
verdadeiro modelo de justiga. Com isso, “cumpriu-se entdo o0 nosso sonho, aquilo que nés
suspeitdvamos, que logo que comecgassemos a fundar a cidade podiamos, com o auxilio de
algum deus, chegar a qualquer principio e modelo de justica” (PLATAO, 2011, p. 139-140).

O personagem Sdcrates, descrito por seu mestre Platdo, posicionava-se nas reuniées em
Atenas como ignorante, a partir dos conceitos que os interlocutores acreditavam saber, e,
ironicamente, buscava conselhos a estes que acreditavam saber, o que os levavam a se
contradizerem em suas afirmag6es. Sobre a liberdade, Sécrates propfe algo interior, pois,
assim, ia de encontro com a politica de sua época, uma vez que essa defendia as imposicdes
do estado, em uma democracia de poucos que governavam a Polis.

Sendo assim, utilizando a arte de parteiro de ideias, SOcrates construia uma préatica de
liberdade como esséncia, de dentro para fora. “A esséncia da liberdade ¢ carregada pela
vontade, pelo elemento intensivo-emocional que visa irromper e se concretizar
irrestritamente” (BLOCH, 2006a, p. 87). Com isso, tem-Se que a manifestacdo de liberdade
nao deve se fortalecer em algo alheio as proprias vontades, mas, a partir do “valor de esta ter
sido construida, de se ter desembaracado de qualquer situacdo em que a emoc¢do ainda se
justificava” (BLOCH, 2006a, p. 87).

Outras utopias permeiam a histéria como a utopia helenista reforcando e ilustrando o
descobrimento da india; a utopia dos tempos modernos com o descobrimento da América; na
Arébia, com Euémero’, que se dirige para um pais escondido que é a llha Panchéia’, onde
produz, comunitariamente e se reparte de forma igualitaria; também a llha do Sol de

Jambulo’, como uma festa comunista e coletiva, tdo popular e ndo somente inovadora em seu

" Euémero, que viveu a cerca de 300 a.C, foi fil6sofo na civilizacdo helenista, onde vicejava o ateismo.
Defendia que os homens de antigas civilizacdes eram homens deificados, ou seja, divinos, que tinham suas
origens a partir de mitos e tradices. Tais homens eram dominadores, conquistadores e herais.

"' Consiste no continente descrito, segundo estudos histéricos, como uma formagdo em que todos os continente
do planeta estavam unidos, existindo entre 200 a 540 milhdes de anos, durante a era Paleozoica, sendo
posteriormente, passados milhdes de anos, separados.

72 Jambulo é protagonista de “A cidade do Sol”, que consiste em um relato utopico sobre viagens as ilhas do
extremo sul, no Oceano indico. Jimbulo “é agredido por bandidos, capturado por etiopes e for¢ado a participar
de um rito de purificacdo na Etidpia viajando para algumas ilhas extraordinarias. Sua origem grega é contada
quase no final da historia (I1.60.3). Seu nome pode ser um composto de iambous e oulds que significa ‘destruidor
de yambos’” (ROBBIO, 2010, p. 31) (Traducdo nossa).

Yambulo, “es asaltado por unos bandidos, capturado por etiopes y obligado a participar en un rito de purificacion
de Etiopia viajando a unas islas extraordinarias. Su origen griego se nos informa casi al final del relato (11.60.3).
Su nombre podria ser un compuesto de iambds y oulds significando ‘destructor de yambos’” (ROBBIO, 2010, p.
31).


https://pt.wikipedia.org/wiki/Milh%C3%A3o
https://pt.wikipedia.org/wiki/Ano
https://pt.wikipedia.org/wiki/Paleozoica

137

carater politico, em que “a natureza é fértil e produz os frutos necessarios para a vida de toda
a comunidade sem precisar ser esculpida pela méo do homem”” (ROBBIO, 2010, p. 32)
(Traducdo nossa); o estoicismo, em seus sonhos sociais, ideologizando e utopizando as
tendéncias e, assim, construindo uma utopia para o perfeito, em consonancia sempre com a
natureza divina existente que é o mundo.

N&do obstante, alguns exemplos de utopias sociais que rodeiam o mundo histérico e
social, 0 homem é impulsionado a desejar um mundo melhor, em que tudo seja acessivel e
justo. E notdrio, através desse passeio, que com alguns pensadores que construiram, através
de ideias e imaginagdes, um mundo que, teoricamente, € perfeito, e onde reina o bem estar
social.

A Biblia, como escritura histérica, que narra a vida e os passos de Jesus Cristo, €
carregada por utopias. Apesar de ndo descrever, nem detalhar qualquer utopia social, a Biblia
é repleta por passagens que remontam lugares, coisas imagindrias e ideais. Pensar em uma
ndo utopia biblica é, segundo Bloch, encara-la de forma superficial. Na passagem “meu reino
ndo é deste mundo” (JOAO, 18,36) (Destaque nosso), ha uma exaltagio de um lugar que nio
seja a terra, e por isso, seria uma utopia. Ora, as expressdes principais “este mundo” e “aquele
mundo” sdo temporais, como afirma Bloch. “‘Este mundo’ ¢ equivalente ao agora existente,
ao ‘éon’* presente’, enquanto ‘aquele mundo’ refere-se ao ‘éon futuro’ (BLOCH, 20064, p.
55).

Diante disso, Bloch vai afirmar que “aquele mundo” ¢ terra utopica, possuindo um céu
utopico acima dele. “Com efeito, criarei novos céus e nova terra; as coisas de outrora nao
serdo lembradas, nem tornardo a vir ao coragio” (ISAIAS, 65, 17). Acontece também quando
Jesus expulsa os cambistas e feirantes do Templo, ele desmorona, juntamente, o Estado e o
templo. N&o estd explicito essa destruicdo e enfraguecimento do Estado, mas ha a
representacdo pela agdo do feito. Portanto, “ainda que ndo traga utopia social detalhada, a
Biblia ndo deixa de apontar, da maneira mais veemente, na negacao e na afirmacdo, para seu
€xodo e esse reino” (BLOCH, 2006a, p. 57).

Em Santo Agostinho, sobretudo, em A Cidade de Deus, ou Civitas Dei, declara que o
Estado Superior, como tinham em mente os Romanos, por ser um grande centro politico e

econdmico, ndo tinha o menor valor em Roma. Dessa forma, coloca a Igreja acima do Império

3 “La naturaleza es fértil y produce los frutos necesarios para la vida de toda la comunidad sin necesitar ser
labrada por la mano del hombre” (ROBBIO, 2010, p. 32).

7% Corresponde a eternidade, a infinitude. E um periodo que n4o se pode medir. Na filosofia diz-se, segundo o
dicionario de portugués, do Ser que esta entre 0 que ndo se pode nomear (inefavel) e o que se consegue perceber
e ser descrito pelo discurso.



138

de Roma, como instituicdo outorgada por Cristo. Com Agostinho nasce a utopia cristd, sendo
ele seu idealizador. Colocando o Cristo como salvador, alvo de conversao, o Império de Roma
seria seu principal inimigo, pois o reino de Deus ndo poderia ser conquistado por esforcos
nem com riquezas materiais. “Nem o reino de Deus nem qualquer outro bem podem ser
conquistados pelo esforco, vem por graca e estdo presentes por graga, ndo por mérito das
obras” (BLOCH, 2006a, p. 62).

A Civitas Dei, em Agostinho € uma utopia, ndo do querer mudar, mas da liberdade do
querer psiquico e, portanto, os seres humanos continuardo sendo utopizados como irmaos
também, em que ndo se cré mais em um Pai — a Civitas Dei continuou sendo uma visao ideal
politica mesmo sem Deus. Isso se comprova na passagem seguinte: “Se os Romanos
pudessem receber dos seus deuses normas de vida, ndo teriam, alguns anos depois da
fundacdo de Roma, tomado dos Atenienses as leis de Sélon” (AGOSTINHO, 1996, p. 233).

Outro utopista importante, a respeito do tema destacado, ¢ Joaquim de Fiori que
apresenta o terceiro Evangelho. Segundo ele, existem trés estagios da histdria. O primeiro é o
Pai do Antigo Testamento, pela lei e pelo temor; o segundo é o do filho do Novo Testamento,
do amor e da Igreja, e o terceiro que esta por vir, sendo o Espirito Santo ou da iluminacé&o.
“Para Joaquim a utopia, como nos profetas, aparece exclusivamente na modalidade e na
condicdo de futuro historico” (BLOCH, 2006a, p. 65). Para Joaquim, duas pessoas da
Trindade ja se manifestaram, falta a terceira, ou seja, o Espirito Santo, esperado em um
Pentecostes absoluto. Dessa forma, esse terceiro estagio € parte utdpica de sua doutrina em
que associa a um porvir do Espirito Santo para completar a Trindade perfeita.

Ainda sobre as utopias sociais, € imprescindivel destacar que a modernidade tem um
alto valor contributivo sobre a formagdo de pensamentos utdpicos que contribuem no
fortalecimento de uma sociedade mais justa e organizada. Ora, mesmo as comunidades mais
remotas se limitam a regras e imposi¢des de normas e, essas se formam para manter a ordem e
os padrdes sociais. Ndo sdo diferentes com os contratualistas, filésofos politicos que
pensaram, utopicamente, as boas formas de estruturar a politica e organizacdo social do
Estado.

Em Thomas Hobbes, sobretudo no Leviata, ele vai dizer que “o maior dos poderes
humanos é aquele que é composto pelos poderes de varios homens, unidos por consentimento
numa sO pessoa, natural ou civil, que tem o uso de todos os seus poderes na dependéncia de
sua vontade: é o caso do poder de um Estado” (HOBBES, 1999, p. 83). Isso implica que

Hobbes, apesar de defender que o homem vivia, antes do pacto social, livre, porém com



139

medo, precisou render-se a for¢a do Estado, transferindo sua liberdade natural em prol de uma
liberdade civil.

Bloch vai dizer que o contrato social em Hobbes é egoista, pois foge do ideal de bem
comum. “O contrato do Estado ndo como de unificagdo, e sim como de subjugacéo, de
opressio deliberada da natureza lupina” (BLOCH, 2006a, p. 91). E o que se pode verificar no
seguinte trecho: “Em todos os Estados o soberano ¢ o absoluto representante de todos os seus
suditos, portanto nenhum outro pode ser representante de qualquer parte deles a ndo ser na
medida a que ele o permita” (HOBBES, 1999, p 182).

Portanto, essa natureza é confiada apenas a uma pessoa que a detém para reprimir todos
0s sujeitos, tratando como iguais, porém uma igualdade submissa, pois “todos os seres
humanos sao iguais, porque todos ndo sao nada diante do governante” (BLOCH, 2006a, p.
91). Essa é a mais pura expressao de uma utopia que se concretiza em um Estado de opressao,
em que ndo ha liberdade, mas submissdo a uma Unica pessoa.

Ja John Locke criticou a violéncia mutua e defendeu a paz. Esse fil6sofo, segundo
Bloch, exagera quando traz a tona uma bondade natural e descomunal. Ora, é a utopia de um
mundo sem violéncia, sem rancor, onde todos estdo em comunh&o e em paz, como afirmava
Morus, quando cria a llha de Utopia. Para Locke, “a liberdade ¢ aquilo que ndo sofreu
regulamentagdo” (LOCKE, 1998, p. 26-27). Ou seja, ela ndo deve ser imposta nem
coordenada por outrem. “O direito da humanidade aos bens da natureza provém da concessdao
divina, relatada nas Escrituras, da racionalidade do homem e da lei natural fundamental da
autoconserva¢ao” (LOCKE, 1998, p. 146). Diante disso, percebe-se que hd uma utopia
Moriana que estd em relacdo com Locke, pois advém de uma realidade perfeita, em que o
homem vive bem e esté livre de toda ameaca e violéncia.

Observamos também Jean-Jacques Rousseau que desenvolve sua utopia quando cria
uma sociedade governada pela vontade geral, em que todos participam do Estado de forma
que ninguém vai exigir demais de um, porque estaria também exigindo de si préprio.
Conhecido também pela expressdo, “o homem nasce livre, e por toda a parte encontra-se a
ferros” (ROUSSEAU, 1999, p.53), ele defende que o homem se torna senhor de si mesmo
guando adulto, e por isso “o cidaddo decidiu tomar conta das coisas pessoalmente, ndo
desejava mais ninguém que o substituisse” (BLOCH, 2006a, p. 92).

Quando o homem renuncia sua liberdade em prol do Estado, ele ndo a perde, mas
apenas aceita uma imposi¢do que o Estado pode lhe dar, pois “sua primeira lei consiste em

zelar pela prépria conservacao, seus primeiros cuidados sdo aqueles que devem a si mesmo e,



140

assim que alcanca a idade da razdo, sendo o Unico juiz dos meios adequados para conservar-
se, torna-se por isso senhor de si mesmo” (ROUSSEAU, 1999, p, 55). Portanto, a utopia em
Rousseau aparece como uma sociedade em que 0 homem tem sua liberdade garantida, porém
o Estado atua em beneficio de todos através da permissdo da vontade geral. “A vontade geral,
a volonté générale, passa a ser agora praticamente apenas o direito natural moral, que ainda
falta ao mero estado moralmente neutro da natureza” (BLOCH, 2006a, p. 93).

Em Fichte, a utopia se apresenta como defesa ao socialismo, pois acreditava que o
individualismo econdmico ameacava seu individualismo ético, além disso, acreditava que o
socialismo é, exatamente, aquilo que, por muito tempo, foi procurado em vao com o nome de
moralidade. Defende ainda que ha trés direitos originarios que é o direito de dispor sobre seu
corpo, sua propriedade e sua esfera como pessoa. Tais liberdades séo compreendidas como
infinitas e sdo apenas consideradas finitas pela liberdade. “Para que as pessoas possam
conviver entre si, é preciso tornar finita a liberdade do individuo, mas de tal forma que
somente possa ser limitada por meio da liberdade e, em segundo lugar, apenas em defesa da
liberdade” (BLOCH, 2006, p. 105).

A propriedade privada, por sua vez, ndo pertence a ninguém, sendo do agricultor
somente enquanto ele a cultiva. Ora, quando alguém nédo tem o suficiente para sobreviver, no
Estado racional, ele obtera, porém se deixar que as partilhas sejam feitas pelo acaso, antes do
dominio da razdo, é possivel que essa partilha seja injusta, ndo chegando a todos, porque uns

receberam mais do que Ihes competia.

3.1.2 Utopias individuais

As discussbes acima se voltam para as utopias sociais em Varios utopistas que
apresentam suas diferentes teorias, de modo que umas estdo relacionadas entre si, enquanto
outras divergem drasticamente. Apds fazer um passeio pelas utopias sociais, serdo discutidas
a partir de agora as utopias individuais, sendo apresentado o pensamento utopico de alguns
autores problematizados por Ernst Bloch.

Stirner”™ visava, em um de seus importantes trabalhos O (nico e sua propriedade,

libertar o individuo das tltimas “maluquices” ou “fantasmas” que sobraram do além. Do seu

7> Johann Kaspar Schmidt, também conhecido como Max Stirner, foi um filésofo alemdo, considerado em
algumas vezes como um dos precursores do niilismo, do existencialismo, dateoria psicanalitica, do pds-
modernismo e do anarquismo, especialmente do anarquismo individualista. Sua principal obra é O Unico e Sua
Propriedade, também conhecida como O Eu e Sua Propriedade.


https://pt.wikipedia.org/wiki/Filosofia_alem%C3%A3
https://pt.wikipedia.org/wiki/Niilismo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Existencialismo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Teoria_psicanal%C3%ADtica
https://pt.wikipedia.org/wiki/P%C3%B3s-modernidade
https://pt.wikipedia.org/wiki/P%C3%B3s-modernidade
https://pt.wikipedia.org/wiki/Anarquismo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Anarquismo_individualista
https://pt.wikipedia.org/wiki/O_%C3%9Anico_e_a_Sua_Propriedade
https://pt.wikipedia.org/wiki/O_%C3%9Anico_e_a_Sua_Propriedade

141

ponto de vista, sobraram maluquices sociais e morais. O individuo despreza o servigo de ter
que servir ao proximo, ao povo e a humanidade, pois ,sendo ele humano, nao precisa cumprir
deveres que sdo, segundo o autor, fantasmagdricos. Diante disso, segundo Bloch, qualquer
superego ou exigéncia diante dele sdo ignorados, pois “o eu ¢ o superego de si mesmo e
também seu proprio Estado utopico” (BLOCH, 2006a, p. 124).

O que o homem mantém com outros de sua espécie &€ um contato ou associagao, que
existe apenas pelo tempo em que esta favorece a si mesmo. “Em suma, o individuo unico, que
realiza o contrato social somente em prol de si, mantém-se apartado ndo apenas da sociedade
existente, mas de qualquer sociedade concebivel” (BLOCH, 2006a, p. 124). Diante disso, o
individuo Unico ndo passa de individuo social que ndo consegue avancar mais que sua
sociedade, mesmo com sonho social.

Prouhon’®, outro utopista individual, ataca a propriedade. Em um de seus primeiros
escritos, segundo Bloch, afirma ser a propriedade um roubo, mais adiante, afirma surgir, na
natureza humana, a propriedade a partir de sua necessidade. Ora, Proudhon afirma ser a
propriedade um meio inerente a vida do homem, porém ndo é motivo para subjugar outros. A
preservacdo da propriedade deriva de um principio que ele chamou de anarquismo, o qual
deriva do liberalismo abstrato do seculo XVIII, evocando dedugfes arcaicas do direito
natural, sendo transferido para a utopia.

Desse modo, sua utopia baseia-se em “axiomas” e “principios”. O primeiro axioma diz
respeito a autocracia das pessoas, que junto com ela € incompativel com quaisquer
desigualdades decorrentes de fatos sociais; 0 segundo visa a ideia de justica a fim de respeitar
a dignidade da pessoa humana em cada outra pessoa. Proudhon “traz consigo uma sociedade
sem atrito, logo, sem violéncia, logo, sem Estado” (BLOCH, 2006a, p. 125). Toda utopia
social, baseada no direito civil burgués, como afirma Bloch, carrega as marcas da sociedade
violenta e, portanto, nesse ponto, adentra o0 anarquismo, pois aquele que toma como ponto de
partida uma sociedade baseada na propriedade, acaba em uma sociedade violenta.

Bakunin’’ dissemina seu 6dio sobre o poder, pois acredita que se abolido o Estado,
também é abolido o capital, porque ambos estdo juntos. Suas ideias defendem que o Estado

foi criado por conquistadores para ser imposto aos subjugados, que formam, forcadamente, a

’® Pierre-Joseph Proudhon - um filésofo politico e econdmico francés, era membro do Parlamento Francés e
primeiro grande idedlogo anarquista da histéria. Proudhon é considerado um dos mais influentes teéricos e
escritores do anarquismo, sendo também o primeiro a se autoproclamar anarquista. Também foi chamado por
Marx de Socialista utépico, mesmo nunca tendo reconhecido tal rétulo.

"’Mikhail Aleksandrovich Backunin, foi um filésofo russo, considerado uma das figuras mais influentes do
anarquismo e um dos principais fundadores do movimento anarquista. Foi um tedrico politico, sociol6gico e
revoluciondrio anarquista. Pela sua influéncia como ativista, se tornou um dos principais ide6logos da Europa.


https://pt.wikipedia.org/wiki/Fran%C3%A7a
https://pt.wikipedia.org/wiki/Parlamento_da_Fran%C3%A7a
https://pt.wikipedia.org/wiki/Anarquismo

142

5978 9579

“corveia”’” e ao “helotismo”"". Diante disso, o Estado €, para Bakunin, segundo Bloch, “como
foco e origem de todas as relacBes de espoliacdo, colocando no centro, ao contrario dos
marxistas, a aboli¢do dessa funcao” (BLOCH, 2006a, p. 128). Criticando a existéncia do
Estado, pela forma como fora criado e gerenciado, Bakunin constréi o entendimento de que
“o sonho da sociedade sem governo é, quando entendido taticamente, 0 meio mais seguro de
ndo realizar esse sonho” (BLOCH, 2006a, p. 128).

Weitling®, diferente de Proudhon, viveu a experiéncia em sua propria pele por ser de
origem plebeia e, por isso, falava da miséria proletaria tendo consciéncia de sua classe.
Segundo Bloch, em Weitling “a amargura ¢ a esperanga brotam do sofrimento pessoal”
(BLOCH, 20064, p. 130). Mesmo tendo sofrido influéncia de Proudhon, ndo é um anarquista,
pois defende que a futura comunhdo de bens é o direito comunitario da sociedade de poder
viver sem preocupacdo em um bem-estar duradouro. Portanto, defendia também, em sua
utopia, uma sociedade em que todos, inclusive a classe mais necessitada, tivesse condigdes de
viver bem, sem ser subjugada pelas classes superiores.

E possivel observar que as utopias vao ganhando espaco na histdria da humanidade e se
estruturando a partir de visdes e modificacbes que o homem vai obtendo em sua experiéncia
de vida. Na verdade, a humanidade se modifica e, como consequéncia disso, a forma de
pensar também. Ora, ndo é diferente com algumas classes, como é o caso da juventude que,
aos poucos, vai desmistificando a antiga tradicdo de que os adolescentes sdo submissos e, por
isso, devem obediéncia plena aos pais, como tendo posse daguele sujeito.

Tradi¢cGes em comunidades antigas se estruturavam, de modo gque 0s rapazes so podiam
casar ja maduros, idade em que eram capazes de assumir a responsabilidade de uma familia;
tradigdes em que as mulheres cuidam da casa, e 0s homens trazem alimentos para as criangas,
foram sendo criadas e estruturadas como utopias. Além disso, a juventude vai ganhando
novos ares com o capitalismo, pois, em muitos casos, tornam-se burgueses, juntamente, com
0s pais, assumindo responsabilidades.

Diante disso, é possivel observar que sdo questdes desenvolvidas socialmente que véao

preenchendo a forma de pensar e, consequentemente, do agir das pessoas. Outra questdo

’® Esse termo se refere ao trabalho gratuito que era executado pelos servos ao senhor feudal durante certo nimero
de dias no ano.
7® E a acio que ocorre entre seres em que UM escraviza o outro.

8 Wwilhelm Weitling foi um escritor revolucionario europeus, ficou conhecido como uma das principais figuras
do ora anarquismo e ora como socialista. Nasceu na Alemanha, tornando-se um grande proponente do socialismo
experimental. Teve marcada sua relagdo com os marxistas, através da ambiguidade, pois de um lado criticado
por Mar, e do outro, considerado o fundador do comunismo aleméo por Engels.


https://pt.wikipedia.org/wiki/Escritor
https://pt.wikipedia.org/wiki/Socialismo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Alemanha
https://pt.wikipedia.org/w/index.php?title=Socialismo_experimental&action=edit&redlink=1
https://pt.wikipedia.org/w/index.php?title=Socialismo_experimental&action=edit&redlink=1

143

também importante € a dos jovens aburguesados que ndo se consideram inferiores a
burguesia, diferente dos jovens proletarios que se identificam com sua classe, considerando-se
cheio de sonhos e projetos, preocupados com o amanha da vida.

O movimento feminista acompanha essa mudanca de utopias na historia, uma vez que
as lutas das mulheres sdo historicas, porque, aos poucos, foram ganhando espaco e voz no
meio civil, seja social, seja politico, seja profissional como um todo. A principio, a imagem de
mulher era aquela boa moca virgem que tinha que esperar por um bom mog¢o que a
desposasse. Caso demorasse demais a escolher seu casalo, poderia ficar para titia.

No ambito profissional, era quase impossivel uma mulher exercer uma funcéo publica,
pois era considerada insana e vulgar. Isso acontecia em uma realidade passada, hoje, a partir
dos movimentos feministas, as mulheres ddo uma reviravolta nesse cenario desigual,
comparado ao homem, ganhando espago para assumir responsabilidades e gerenciar, ndo s
sua vida, mas func¢des profissionais.

No Brasil, por exemplo, com a escraviddo e a importacao, sobretudo, de africanos para
trabalharem nas lavouras de cana-de-agucar, a discriminacdo com a mulher negra cresceu de
forma exorbitante, pois as elas ndo tinham espaco e nem voz, além do trabalho escravo e
pesado e, na maioria das vezes, ainda tinham que servir seus patrfes, sexualmente falando,
sendo vitimas também de outras mulheres. “Certamente, as negras e escravizadas viviam em
situagcdes de opressdo, exploracdo e violéncia muito mais graves, inclusive porque eram
vitimas até de outras mulheres, como era o caso da relagdo com suas amas” (GREGORI,
2017, p. 50).

No final do século XIX, com o fim da escravatura, as mulheres comecam, de forma
lenta, a ganhar espaco no meio social, porém somente no século XX é que essa pratica ganha
forca, a partir dos movimentos feministas. Diante disso, “o movimento feminista burgués
sufragista caracterizou-se por sua moderacgéo e ideais reformistas, jamais se preocupando em
refletir sobre a contradicdo e as consequéncias que o sistema traria & mulher operaria,
obrigada a assumir duplas ou triplas jornadas” (GREGORYI, 2017, p. 50).

Essas atitudes geraram atritos, desconfortos, pois modificavam todo um padrédo de vida
social que ja estava montado. Tudo isso se passa na seguinte expressdo: “porque unicamente a
mulher como hétera ¢é a verdade, a mulher como madona é uma criagdo do homem, nada Ihe
corresponde na realidade” (BLOCH, 2006a, p. 148).

Ora, a época conservadora vai sendo descontruida e a utopia da vida feminina ganha

nova narracdo pelo espaco que se ganha, tornando-se mais ampla sua atuagdo. “A dimensdo



144

utopica na mulher, de antemdo preciosa, significa um semblante de profundidade humana
central e confortante. A delicadeza e também a compaixdo operam com mais intensidade na
edicao feminina do ser humano” (BLOCH, 2006a, p. 153).

Esse é exemplo de utopia feminista incorporado pelos movimentos tanto no Brasil,
como no mundo todo, pois é o sonhar para frente que impulsionou as mulheres a lutarem
juntas, em prol de um Unico objetivo, que é alcancar os ideais desejados. O mundo utopico, de
desmistificacdo de uma pratica imposta por uma cultura discriminadora, perde for¢ca quando o

préprio movimento feminista se imp&e e molda o futuro.

3.1.3 A utopia e os principais movimentos historicos e sociais

Segundo Ernst Bloch, a utopia social opera somente como a utopia concreta que
progride rumo a ciéncia, tendo, desse modo, o incontestado mandato do proletariado
revolucionario. O autor ainda afirma que “engajar-se no pensamento do que é justo é uma
determinag¢do que precisa persistir mais do que nunca” (BLOCH, 2006a, p. 174), pois, nos
sonhos anteriores, estiveram vivos 0s que, verdadeiramente, floresceram para frente, sendo
lembrados com mais relevancia. Ora, Karl Marx, representante do movimento marxista,
opde-se, por exemplo, ao pensamento de Proudhon, o qual, pelo fato de trabalhadores
receberem um salario menor do que mereciam, deve-se criar uma nova sociedade, com salario
mais justo. A obrigatoriedade de suas ideias esta nas “manifestagdes econdmicas imanentes da
propria sociedade capitalista e faz com que ela entre em colapso unicamente de forma
dialético-imanente” (BLOCH, 2006a, p. 174).

Ao lancar a dialética, Marx ndo anuncia 0 empirismo, nem muito menos 0 mecanicismo
que lhes sdo semelhantes, mas ocorre a “subnutri¢do da fantasia revolucionaria, bem como a
confortavel reducdo da totalidade, a saber, uma reducdo pragmatica-esquematica” (BLOCH,
20064, p. 176). Para Marx, o0 marxismo ndo é uma antecipacao de uma funcéo utdpica, mas o
novo de uma antecipacdo concreta que esta ligada ao processo. Postulando sobre o
“imperativo categorico” Marx vai dizer que, com ele, é preciso excluir tudo que é colocado no
sonho para frente, pois entende que esta € uma audaz intengdo do mundo que esta na unidade
da esperanca e da nogdo do processo, ou seja, o realismo. “Portanto, importa para a utopia
concreta compreender com exatiddo o sonho de seu objeto, inerente ao préprio movimento
historico” (BLOCH, 2006a, p. 177).



145

Diante disso, como uma utopia influenciada com o processo, € necessario destacar as
formas e conteudo desenvolvidos na sociedade atual, e assim, a utopia, ndo no sentido mais
abstrato, consiste em uma antecipacdo realista do bem. A utopia concreta, por sua vez, esta
vinculada ao processo por dois elementos que sdo a tendéncia — tensdo que esta na vez, mas é
tolhido e na laténcia — aquilo que faz parte das possibilidades reais objetivas que ainda néo
foram realizadas no mundo. Com isso, todo sonho de uma vida melhor se infere no que é
interno, proprio, solitario, e, portanto, percorre 0 mundo como verdadeiro querer e intencionar
do que ainda ndo chegou. Esse intencionar tem sua totalidade no mundo objetivo do trabalho
humano. “O marxismo representa a primeira porta para a condi¢do que remove casualmente a
espoliagdo e a dependéncia, logo a porta para um incipiente ser como utopia” (BLOCH,
20064, p. 178).

O ser humano é impulsionado por desejos e sonhos e tende a lutar para sua realizacéo.
Ora, a histéria € marcada por movimentos em que estudiosos desenvolveram teorias,
filosofias, ideias de objetos, frutos de sonhos diurnos, advindos da imaginacdo e desejo de
descobertas surpreendentes, que viriam a contribuir para mudar o curso da vida, trazendo
conforto, seguranga e bem estar as pessoas.

N&o bastasse a ciéncia, a filosofia e 0s contos retratam essa questdo que influencia o
homem pela busca da realizacdo de sonhos que se tornaram utopias, chegando a ser ou ndo
alcancadas. E o caso, por exemplo, dos homens remotos que remodelavam matéria bruta para
favorecer sua vida, transformando-a em utensilios e objetos que os auxiliavam na cacga, na
pesca e na defesa contra animais. Bloch vai dizer que “o ser humano ¢ o unico animal
fabricante de ferramentas, aperfeicoou o prego em lima, o punho em martelo, os dentes em
faca. [...] subordinou a si 0 fogo, que cozinha a comida, extrai 0 minério e espanta qualquer
fera” (BLOCH, 2006a, p. 180).

O conto de Aladin traduzido do arabe por Antonio Galland, uma historia contada por
Hanna Dia, é um exemplo de utopia que, mesmo desejada e sabendo que nunca chegaria a ser
realizada, foi criada em contos de fadas para ilustrar que o desejo impossivel do homem pode
ser, facilmente, criado com toda a facilidade ludica. “O conto de fadas contém gigantes alados
gue ndo somente transportam, como um raio, por distancias imensas, mas que também trazem
do subterraneo riquezas tdo grandes que dificilmente um desejo ousaria almeja-las” (BLOCH,
20064, p. 182).

Outro ponto que merece destaque é 0 movimento barroco junto com a renascencga que

marcam o periodo com grandes construcdes e descobertas. E 6bvio que h4 muito o homem



146

sempre planejou o que quis, porém sonhos voltados para a técnica ocorrem antes do ano de
1500. Em Bizancio, registram-se planos de um navio com pas giratorias, que eram movidos
por bois, porém ndo passou de planos. Joaquim Becher®!, ainda enquanto crianca, coloca no
mundo alguns esbogos: novos teares, rodas d’agua, mecanismos de relogio, termoscopio, ou
seja, realiza uma corrida pelo reino das possibilidades.

A montagem de maquinas para a constru¢do da cupula da catedral de Floresga, por
Brunelleschi®, consistia em alavancas combinadas e niveis inclinados em uma construcio
matematica, previamente, concebida. O grande Leonardo da Vinci, considerado o primeiro
inventor e pesquisador sobre a pura causalidade imanente, ou seja, “causalidade”, projetou o
primeiro paraquedas, a primeira turbina, que era um ventilador em um canal d"agua, “estudou
0 Voo dos passaros, a fim de cumprir o sonho muito humano de voar, a mais arcaica dentre as
imagens de desejo técnicas” (BLOCH, 2006a, p. 202).

O periodo da renascenca e do barroco foram épocas de inventivas baseadas no
improviso, como destaca Bloch, acreditando-se que inventar seria um processo misterioso,
tanto quanto a natureza em que se envolve. Portanto, durante muito tempo, “a inventividade
ainda construia para dentro do desconhecido, tornando-os assim conhecido; engendrou a nova
mé&o-de-obra, a for¢a suplementar que até entdo ndo existia: a da maquina” (BLOCH, 2006a,
p. 203).

Francis Bacon, por exemplo, contribuiu fortemente com o tema das utopias quando
descreve uma cidade ficticia conhecida como Nova Atlantida, em que faz uma descricdo de
sociedade justa e igualitaria, permitindo discutir e desenvolver a ciéncia para ser utilizada no
controle da natureza e bem estar do homem. “A Casa dos Estrangeiros é um belo edificio e
espacoso, construido em tijolo, de cor ligeiramente mais azul que 0 nosso; tem janelas
elegantes, um pouco de vidro e outros de uma espécie de batiste a prova de agua” (BACON,
2020, p.10)® (Traducéo nossa).

Segundo Bloch, A Nova Atlantida responde a duas questdes. A primeira é sobre o
melhor instituto de pesquisa e a segunda se refere ao melhor Estado. Porém, o escrito

inconcluso de Bacon responde apenas a primeira. Trata-se da “casa de Salomdo”, como

# Johann Joachim Becher foi um fisico alem&o, alquimista, pioneiro da quimica, estudioso e aventureiro, que,
desde crianga comegou a inventar objetos artesanais, que mais tarde, foram utilizados pela metalurgia.

# Filippo Brunelleschi foi um arquiteto e escultor renascentista. Ficou famoso através de uma das suas principais
obras que foi a cipula da Catedral de Santa Maria del Fiore, em Florenga, no ano de 1434. Umas das maiores
cUpulas de grandes dimensdes construida na Italia desde a antiguidade.

¥ «La Casa de los Extranjeros es un edificio bello y espacioso, construido de ladrillo, de un color algo mas azul
que el nuestro; tiene elegantes ventanales, unos de cristal y otros de una especie de batista impermeabilizada”
(BACON, 2020, p.10).


https://pt.wikipedia.org/wiki/Arquitetura
https://pt.wikipedia.org/wiki/Escultor
https://pt.wikipedia.org/wiki/Renascimento
https://pt.wikipedia.org/wiki/Santa_Maria_del_Fiore
https://pt.wikipedia.org/wiki/Floren%C3%A7a

147

amplamente construida, visando ao beneficio humano. A Nova Atlantida de Bacon “descreve
como bem sucedidas certas invencdes que em parte ainda estdo por acontecer, aludindo a elas
com uma estupefaciente antecipacao” (BLOCH, 2006a, p. 208).

A citada “casa de Salomao” era comandada por sabios, ndo existindo nela fome nem
doencas, pois estas eram controladas. Além disso, a vida € prolongada, uma vez que, apesar
de tratar-se de um lugar, o desenvolvimento cientifico e tecnoldgico é, extremamente,
valorizado. “Temos também salas de maquinas, onde preparamos maquinas e instrumentos
para realizar todos os tipos de movimentos” (BACON, 2020, p. 45)%* (Traducio nossa).

Ha também os preceitos cristdos que sdo seguidos e respeitados intensamente. Além de
ser uma reflexdo utdpica sobre a técnica, a “casa de Salomao” ¢, tomando a expressdo de
d’Alembert, um imenso catalogo de que falta ser descoberto. Com isso, “o escrito de Bacon
representa, mesmo nos tempos subsequentes, a Unica utopia de nivel classico que atribui um
valor decisivo as forgas produtivas técnicas da vida melhor” (BLOCH, 2006a, p. 209).

A questdo das utopias se reflete também nas grandes construgcdes que sdo destaques no
mundo, pois sdo frutos de imaginacdes expressas, através de pinturas, projetos e arquiteturas.
Podemos destacar a cidade de Pompeia, que hoje existe como sitio arqueoldgico, considerada
patriménio da humanidade pela Unesco, possui belas pinturas em suas paredes que eram
feitas, mesmo que sua realizacdo se tornasse impossivel. Ocorre que 0 homem ja era capaz de
imaginar, sonhar e, por isso, expressar esses sonhos nas pinturas como se desejassem
exterioriza-los, mesmos que de forma utopica. O barroco expressa uma época esplendorosa de
festas e celebragfes em que “o potencial de prazer e ostenta¢do, muitas vezes, insipido, mas
jamais esgotado, era capaz de se instalar na exuberancia” (BLOCH, 2006a, p. 255).

Na verdade, o que se pintavam eram sonhos, que, por ndo poderem ser realizados,
transfiguravam em formas de desenhos e pinturas. Tais artes se formavam como construcées
de um mundo imaginario que saciasse o desejo do homem de beleza e perfeigcdo, considerando
que, no sonho, tudo é melhorado. As casas, por exemplo, sdo ornadas com uma beleza que
ndo se encontra em lugar algum. A pintura arquitetdnica esta repleta de uma construgdo
desejante, pois ela é sui generis, produzindo em si, sua originalidade que vem de dentro para
fora.

As construcBes arquitetnicas também séo representacdes da imaginacdo em que 0
homem idealiza e busca sua concretizacdo e mesmo que utilize, muitas vezes, de vestigios

miticos, religiosos, astrais, ficticios, como contos de fadas, sdo frutos de uma imaginacao,

8 «Contamos también con salas de maquinas, en las que preparamos maquinas e instrumentos para realizar toda
clase de movimentos” (BACON, 2020, p.45).



148

mesmo que utopizada, como ¢é o caso das grandes construgdes sacras. “Em todos os lugares,
porém, no conjunto da guilda de construtores sacros, a aspiracao artistica € uma aspiracéo de
corresponder, uma congruéncia com 0 respectivo espaco imaginado como o mais perfeito,
utopizado” (BLOCH, 2006a, p. 273).

E sabido, portanto, que Ernst Bloch procura expor seu entendimento de utopia fazendo
um estudo de varias questdes histdricas, artisticas, culturais, mitoldgicas, religiosas e ficticias.
Acima ja foi descrito algumas dessas utopias estudadas por Bloch que demonstram como o
homem é inventivo e vive sempre criando novidades, seja como forma fisica ou até mesmo
imaginativa, mas, o que de fato ocorre, é que esse interesse novo parte do seu interior. E
possivel perceber que as grandes construgdes arquiteténicas, na histéria do mundo, foram
erguidas como uma forma de exteriorizar sonhos, de tornar o mundo desejado belo e
prazeroso. E como se ele quisesse preencher um espaco vazio com seus sonhos, tornando-os
reais.

Né&o fosse somente isso, & imprescindivel entender também que toda essa estrutura de
criacdo possui uma caracteristica propria influenciada pelo espaco, pelo tempo, pela cultura.
Ora, sabe-se que as construcdes egipcias, por exemplo, sdo diferentes das construcdes gregas.
Sabe-se que a arquitetura barroca ou renascentista difere da arquitetura antiga ou
contemporanea. Isso ocorre porque 0 homem é influenciado pelas descobertas, pelos impulsos

do diferente.

O intelecto, ou seja: o sujeito humano, que pessoalmente ainda estd a procura
daquilo de que pode ser dito que tenha afinidade com ele, esse ente constroi em
diferentes sociedades angulos cada vez diferentes, arcos, clpulas, torres de uma terra
concentrada em direcdo do ser humano. A utopia arquitetdnica constitui, portanto, o
comeco e o fim de uma utopia... (BLOCH, 20064, P. 298).

As utopias, nesse interim, estdo presentes nos individuos que sonham, que criam e, a
partir disso, idealizam e constroem o mundo dos sonhos. N&o é s6 mito, ndo é so ficcéo, é
também realidade que faz o sonho para frente atingir seu apice de realizagdo e concretizacao,
portanto, “o mundo melhor, que o grande estilo arquitetonico expressa e retrata de forma
antecipatdria, existe assim fora do mito, enquanto missdo real a ser realizada, vivis ex
lapidibus, edificado com as pedras da vida.

Ernst Bloch estende a discussdo sobre as utopias para 0 mundo geogréfico. E para
iniciar, ele mostra a diferenca entre inventar e descobrir. A primeira se refere ao ato de

produzir o novo e a segunda € ao ato pelo qual algo novo ¢é detectado. Na realidade, o inventor



149

precede o descobridor, porém ndo é contemplativo como ele, que também pode ser chamado
de explorador.

E possivel observar que nas viagens maritimas, em busca de novas rotas comerciais para
as indias, os Europeus foram capazes de “descobrir” mundos antes desconhecidos. A
principio, cabe utilizar o termo inventar, para compreender que a intencdo de descobrir novas
rotas comerciais, parte de uma invengdo construida pelo homem, impulsionada pelo seu sonho
diurno de encontrar o novo caminho. Ocorre que a criacdo da ideia e do trajeto a ser
percorrido na busca pelo novo faz nascer o imprevisivel. Foi 0 que aconteceu, por exemplo,
com Cristévao Colombo, quando ele chegou a América, acreditando ter chegado as indias.

Sabe-se que Colombo, acreditando ser a Terra esférica, intencionava chegar as indias,
dando uma volta a0 mundo, o que ele ndo sabia era que, entre o continente Europeu e a Asia
no sentido ocidental, havia outro grande continente, que mais tarde viria a ser chamado de
América. O que esta em jogo é o mundo utdpico, que se cria com todas estas exploracdes e
descobertas. Ora, a utopia presente na crenca de Colombo se constrdi por ele achar que teria
encontrado um novo mundo, uma nova terra e, por isso, “a descoberta era um
empreendimento utopico conduzido de forma central. Essa é também a razéo por que as eras
do descobrimento, de Alexandre a Colombo, deram uma contribuicdo tdo homogénea as
utopias sociais” (BLOCH, 2006a, p. 304-305).

Encontra-se presente, nos descobrimentos de novas terras, a esperanga, exatamente por
sonhar um novo mundo que possa ser estruturado com novas politicas e tornar-se uma
sociedade diferente, igual a que é idealizada pelos homens. Foi isso que ocorreu com
Colombo, ele sonhou e correu para desvendar e atingir seu desejo de descoberta, ndo chegou
ao seu objetivo final, mas foi surpreendido, mesmo sem saber, por um novo mundo que,
posteriormente, seria colonizado e habitado pelos seus sucessores. Colombo, anos antes de
sua expedicao, ja ouvia falar relatos da Ilha de S&o Brentano, o que o impulsionou também a
organizar sua viagem, pois “essa missdo ndo teria sido realizada sem a obsessao mistica do
alvo a atingir que amava o proprio chefe da expedi¢ao” (BLOCH, 2006a, p. 325).

Bloch relata que Colombo permitiu se nortear pelo voo de papagaios, 0 que o fez
desviar de sua rota original. “Da rota inicial para o ocidente o almirante se desviou rumo ao
sudoeste, porque um bando de papagaios voou nessa direcdo, a fim de, como podia presumir,
dormir nos arbustos de uma terra proxima” (BLOCH, 2006a, p. 326). Nao fosse o desvio, o
almirante teria chegado, onde hoje é localizado o estado da Flérida nos Estados Unidos da

América. Para ele, o novo mundo ndo passava de um mundo velho, acreditando que teria



150

chegado ao comeco das Indias. O almirante “teve alucinacdes do canto do rouxinol nas
florestas do Haiti, de forma tdo transfigurada ‘quanto os pais originarios devem té-lo ouvido e
como somente torna a aparecer para os bem-aventurados’” (BLOCH, 2006a, p. 326).

A era dos descobrimentos, como é chamado o periodo em que portugueses, espanhdis e
outros paises europeus exploraram terras, até entdo desconhecidas, em busca de rotas
comerciais, foi uma ponte para que esses paises estabelecessem fortes relagdes entre a Africa,
Asia e América, na busca de rotas para as Indias, tentando explorar ouro, prata, metais
preciosos e outras especiarias. Nesse interim, praticamente todo o globo terrestre foi
colonizado e habitado. Essa fragcdo de acontecimentos, foi impulsionado pelo sonho diurno
dos cidad@os que se colocaram a disposicdo de realizar seus sonhos, impulsionados para
frente.

E 6bvio que alguns sonhos engendrados ndo se concretizaram, uns foram modificados e
outros, simplesmente, deixaram de existir, mas, 0 que se sabe é que, gracas a essas utopias, 0
mundo pode ser conhecido. A utopia geogréfica de colonizacdo permitiu a exploracdo de
novas terras, ilhas, continentes, povos, culturas, formacéo de cidades.

Todas essas descobertas, sobretudo as de Colombo, estavam além do espaco conhecido.
Porem, ndo se trata somente de espaco fisico, até porque a utopia, o0 sonho diurno, vdo além
da fisica e da histdria. Portanto, abre-se um leque de possibilidades e afirmac6es, sobretudo,
porque se sabe que, dentre todas as descobertas, as terras ja estavam habitadas. O apice da
questdo foi a narra¢do da historia que passou a ser conhecida, por isso, “a terra em seu todo,
em sua laténcia, é o espaco inacabado de uma cena cuja peca de forma alguma foi escrita em
nossa historia passada” (BLOCH, 2006a, p. 343). Isso quer dizer que ha muito que explorar,
h& muito que conhecer e isso depende do projetar para frente em forma de sonhos e utopias,
para que o tempo e 0 espacgo possam reescrever novas histérias com perspectivas diferentes.

As paisagens dos sonhos também foram representadas através das pinturas, estas sdo
puras expressdes do que o homem sente, pois “a interioridade quando tem algo a dizer,
sempre diz uma expressdo” (BLOCH, 2006a, 346). A pintura expressa as paisagens dos
sonhos, é como uma transcricdo de algo que se quer viver, e o artista transmite o sonho para o
quadro remodelando, dando vida a ele em forma de arte, no caso, a pintura. E como faz o
artista Watteau®, citado por Bloch, em O Principio Esperanca, em suas pinturas ha uma

descricdo sensual e alegorica da paisagem dos sonhos.

% Antoine Watteau foi um pintor francés que representava o movimento rococd (movimento de reacio
aristocrata em reacdo ao barroco, caracterizando uma manifestacdo de delicadeza, elegéncia, sensualidade e
graca, e na preferéncia por temas leves e sentimentais). Foi um importante artistica do seu tempo, ficando


https://pt.wikipedia.org/wiki/Pintor
https://pt.wikipedia.org/wiki/Fran%C3%A7a
https://pt.wikipedia.org/wiki/Rococ%C3%B3

151

Outros artistas apontam tracos particulares em suas obras, como Rembrandt®,
considerado o maior pintor de todos o0s tempos, utiliza trés temas distintos, que sao as pinturas
sacras, 0s autorretratos e os retratos de grupos. Na literatura, com Jean Paul, utilizando suas
metaforas, suas tramas repletas de divagacGes, sua satira junto com a ironia e 0 humor suave
representam a interpretacdo de um mundo t&o vasto e inacabado que é recriado com utopias,
sonhos e criagdes. Isso demonstra a importancia da arte no limiar da percep¢do do mundo.
“Portanto, a arte impele configuragdes do mundo, paisagens do mundo, sem que desaparecam,
a seu limite de enteléquia: apenas a ilusdo estética se desprende da vida, ao passo que a pré-
aparéncia estética ¢ justamente isso por se situar no horizonte do proéprio real” (BLOCH,
20064, p. 362).

A gravura do dejejum ao ar livre de Manet®’, ou o estado de divertimento que tornou
impotente, sendo apresentado na pega de Seurat “Um dimanche a la Grande-Jatte” (Um
domingo a la Grande-Jatte), representa uma mistura de tédio, uma obra nostalgica. “A pintura
descreve uma manha burguesa de domingo em uma ilha do Sena nas cercanias de Paris, e de
fato: retrata-a apenas ainda de forma sarcastica” (BLOCH, 2006a, p. 366). Essas imagens
pintadas sdo paisagens de suicidio pintadas, como afirma Bloch, e s6 ndo chegam a se
concretizar porque nao ha uma resolucao para consigo préprio.

Outro grande artista que merece respaldo € Paul Cézanne, em contraposi¢do aos artistas
acima elencados, ja tendo sido citado no primeiro capitulo, em que Merleau-Ponty utiliza suas
obras para fundamentar seus conceitos sobre perspectivismo e corpo-proprio, a preocupacao
de Cézanne era com a figura na paisagem.

Cézanne desenvolveu um extenso trabalho de pinturas impecaveis e originais, mesmo
que tenha duvidado de como realizava sua arte. “Ao envelhecer, ele se pergunta se a novidade
de sua pintura ndo vinha de um distarbio dos olhos, se toda a sua vida nao se apoiara sobre
um acidente de seu corpo” (MERLEU-PONTY, 2013, p. 125). Porém, o que se sabe é que sua

conhecido pelas pinturas de temas galantes e pastorais de inspiracdo na comedia da arte. Mantinha interesse pela
vida improvisada e sem rigores. Suas pinturas foram palcos de festas, encontros e representacdes teatrais. Suas
pinturas representam os prazeres quotidianos da sociedade burguesa.

¥ Rembrandt Harmenszoon van Rijn foi um pintor e gravador holandés. Considerado um grande nome da arte
europeia. Destacou-se por ter suas contribuigdes em um momento considerado de “"Século de Ouro dos Paises
Baixos".

87 Edouard Manet , grande pintor e artista gréfico francés e considerado um dos mais importantes representantes
do impressionismo francés. Em suas obras da énfase aos jogos de luz e de sombra, restituindo ao nu a sua crueza
e a sua verdade, muito diferente dos nus adocicados da época. Seus trabalhos com texturas sdo apenas sugerido,
as formas, simplificadas.


https://pt.wikipedia.org/wiki/Burguesia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Pintura
https://pt.wikipedia.org/wiki/Gravura
https://pt.wikipedia.org/wiki/Pa%C3%ADses_Baixos
https://pt.wikipedia.org/wiki/S%C3%A9culo_de_Ouro_dos_Pa%C3%ADses_Baixos
https://pt.wikipedia.org/wiki/S%C3%A9culo_de_Ouro_dos_Pa%C3%ADses_Baixos
https://pt.wikipedia.org/wiki/Pintura
https://pt.wikipedia.org/wiki/Artes_gr%C3%A1ficas
https://pt.wikipedia.org/wiki/Fran%C3%A7a

152

obra deixou grande legado, no quesito utopia, influenciando ndao sé6 Merleau-Ponty, como
também Ernst Bloch.

Suas artes possuem trés momentos: o primeiro é quando inclui vérias pinturas de grupos
grandes e pesadas na paisagem, em que todas sdo pintadas utilizando sua imaginagdo; o
segundo momento é quando ele passa a se interessar pela observacgdo direta, desenvolvendo,
pois, um estilo de pintura mais leve e arejada, influenciando o pensamento dos
impressionistas; e, por Gltimo, sdo os trabalhos da maturidade, em que h& um estilo mais
solidificado, um quase arquitetural de pintura, em que se observam tracos estritamente
delicados e “perfeitos”.

Segundo Bloch, Cézanne da um rigor artesanal a pintura, simplificando os objetos e
mantendo, por exemplo, uma imagem positiva de domingo que n3o havia na obra de Seurat®.
“Cézanne transforma mesmo suas naturezas mortas em locais nos quais as coisas sao
rigorosas e sedentarias, nos quais se consolidou uma feliz maturidade” (BLOCH, 2006a, p.
367). Nas obras de Cézanne, apesar da forte expressdo de nitidez e vivacidade, sabe-se que
toda paisagem ali pintada estd morta. A macd, a laranja, os limdes, por mais que parecam
originais, sdo pinturas, porém o autor da arte mantém viva a expressao, pois suas
caracteristicas de tranquilidade estdo mantidas.

Isso implica que a obra é fruto da intencdo do autor que sonha em expressar seu mundo,
seja ele caotico, fundado no tédio, seja com caracteristicas positivas e tranquilizadas. Mesmo
gue o artista ndo se encontre na sua propria arte, é possivel que ele construa seu mundo
desejante em suas obras, pois era, exatamente, isso que ocorria com Cézanne. “E no mundo
ainda, numa tela, com cores, que lhe cabe realizar sua liberdade” (MERLEAU-PONTY, 2013,
p. 149).

Segundo Bloch, ndo existe e nunca existiu pensamento originado em si mesmo, 0
pensamento comegou com a intencdo de reconhecer uma situacao e se familiarizar com ela.
Ideias s@o construidas a partir de experiéncias particulares, de modo que “o verdadeiro se
restringe aquilo que se pensa permanentemente como correto e que se apresenta como sendo o
mundo bom” (BLOCH, 2006a, p. 391).

As descri¢gdes acima mostram como a problematica das utopias foi se estruturando no
mundo a partir de movimentos sociais, baseadas, em alguns casos, em contos, ficcdo e

movimentos que mudaram a histéria do mundo. Essas formas de pensar a utopia servem de

¥ Georges-Pierre Seurat foi um pintor francés, que tinha uma personalidade artistica contraposta por qualidades
supostamente opostas e incompativeis, ou seja, de um lado, a sua sensibilidade extrema e delicada, de outro,
uma paixdo pela abstracdo l6gica e uma precisdo matematica da mente.


https://pt.wikipedia.org/wiki/Pintor
https://pt.wikipedia.org/wiki/Fran%C3%A7a

153

base para a compreensdo de que o homem €é capaz de construir suas fantasias baseadas em
sonhos com potenciais de realizacdo. E o que ocorre, por exemplo, com as navegacdes que
contribuiram para a descoberta de terras e continentes, € 0 que ocorre com 0s contos em que 0

homem se langa na construcao de seus sonhos inundados pelo desejo e pela esperanca.

3.1.4 A utopia presente no pensamento dos filésofos classicos

Na antiguidade, o pensamento racional, ao se firmar na antiga Grécia, durante ou logo
apos a transicdo da mitologia, perpassando periodos, correntes, doutrinas e pensadores que
elaboram teses e filosofias distintas, comunicam-se, atraem-se, complementam-se e buscam
uma nova forma de compreender o mundo. A Physis, por exemplo, é explicada pelos pré-
socraticos de diferentes maneiras. Tales vai dizer que 0 mundo surge da dgua, Anaximandro
do 4peiron, Anaximenes do ar, Pitdgoras dos numeros, Demdcrito do atomo, ja em
Parménides e Heraclito surge a grande problematica entre Ser e Nao-Ser, respectivamente.
Em Empédocles, a explicacdo do surgimento do mundo, encontra-se na luta entre 0 amor e o
odio como duas forcas que formam outros seres e constituem a natureza. Conclui-se que 0s
primordios do pensamento filoséfico sdo permeados por utopias que remontam a grande
historia e discussdes entre os pensadores.

Com os Sofistas, Socrates e Platdo, a natureza deixa de ser o primeiro campo de
investigacdo, dando lugar para a alma, a mentalidade, o intelecto, comecando uma

consciéncia idealista que:

Tornou-se importante tanto por causa do enfoque subjetivo, ou seja, o aguilhdo
epistemoldgico que desde o ceticismo sofista ndo pode mais ser desativado, quanto
por causa da riqueza de definicbes que a observagdo constante precisamente do que
é l6gico no mundo foi capaz de desvendar (BLOCH, 20063, p. 394).

Em Kant, ha a elaboragéo de sua Critica da Razdo Pura, que ¢ totalmente idealista, por
trazer um enfoque transcendental ao seu objeto, que séo as nogOes idealistas como: Deus,
Liberdade e imortalidade. Reduzindo o “essencial” a um “absoluto” dentro do mundo, Kant
emerge a uma paisagem de sonhos muito acentuada que representa uma paisagem de
perfeicdo, em que o materialismo se mantém no ser e idealismo no dever. Assim, constroi-se
um reino de dois mundos, um mecanico e outro intelectivo.

Kant vai dizer que a balanca da razéo ndo &, totalmente, imparcial, possuindo um braco

dela com inscrigdo “esperanga para o futuro”, possui uma vantagem mecanica. 1sso implica



154

que “essa perspectiva de esperanca em Kant visa a um reino de Deus moral na terra, elucidado
pelo citoyen [cidaddo]” (BLOCH, 2006a, p. 396). Kant recusa-Se a aceitar que pertence aos
gue acenderam sua lampada em Platdo, porém € dbvio que seu idealismo possua prototipos
das ideias platénicas no que se refere ao ser metafisico e ao dever moral, afirma Bloch.

No imperativo categérico de Kant, € imprescindivel perceber que retrata uma realidade
em que as pessoas ajam de acordo com aquilo que pode se tornar lei geral. Sua questdo ética
ndo pode ser exterior, mas somente juridica. “Compreendemos muito bem porque a obrigagao
ética s6 pode ser interna: ndo ha nada fora dela que a mova, nenhum mobil exterior”
(ANDRADE, 2012, p. 125). Ora, Bloch relata que, segundo um grande s&bio, a maioria das
pessoas sdo mas, o que hd uma aproximagao com a filosofia de Hobbes.

Nota-se que, desde Socrates, ha uma prevaléncia pela virtude, que se alcanca a partir do
conhecimento do bem. Salienta-se que ele ndo afirmou que o0 homem € bom, mas a virtude era
a Unica maneira que o homem tem de ser humano. O imperativo categdrico de Kant é interior,
afirma Bloch, pois o agir vai depender da boa vontade de si e, portanto, €, sem duvida,
“ideoldgico, a saber, a muleta prussiana mais o reino idealizado da burguesia” (BLOCH,
20064, p. 422).

O “agir de tal forma que a tua agao se torne lei universal” € um dos principais conceitos
em Kant, sobretudo, no que se refere a ética. “A regra pratica é, portanto, incondicionada,
sendo, por consequéncia, representada como proposicdo categoricamente a priori, em virtude
da qual a vontade é determinada, objetiva, absoluta e imediatamente” (KANT, 2004, p. 65).
No mundo burgués, essa pratica se tornara quase impossivel de ser colocada em pratica, pois
o0 proletério jamais teria visto suas praticas serem repetidas pela burguesia, nem queria que
essa pratica fosse exercida, pois o préoprio proletariado que defende a melhoria das jornadas de
trabalho ndo iria querer se igualar aos burgueses, nem 0s burgueses se rebaixariam a exercer
as mesmas atividades que os trabalhadores, entdo, o imperativo categorico possui também
essa faceta de oposicao entre as classes, que, mesmo tendo sido uma utopia que prevalecesse
nas discussdes kantianas, néo atingiria a toda a sociedade.

Platdo sustenta que o mundo € completamente inexplicavel e ndo existe em si mesmo
como espaco vazio. Ele defende a existéncia de dois mundos, prototipos esses que Kant
também perfaz em sua filosofia. “As ideias sdo, para ele, arquétipos das proprias coisas € Nao
apenas chaves de experiéncias possiveis, como as categorias” (KANT, 2001, p. 335). Ora, o
mundo das ideias e 0 mundo dos sentidos em que se coloca 0 mundo ideal como perfeicéo de

seres originais, dando um carater, fortemente, utdpico a seu pensamento como utopias que



155

possuem direcOes a partir dos desejos e sonhos, como fundamento daquilo que se quer e
deseja.

Com isso, percebe-se que o prazer, enfatizado por Kant, esta relacionado ao conceito de
desejo em Bloch, pois o sujeito que sonha e deseja, sobretudo, quando seu querer é interior,
sente prazer em lutar pela sua realizacdo, apesar de nem sempre conseguir. “O sentimento de
prazer, quando ndo esta ligado ao desejo seja como sua causa ou seu efeito, é chamado prazer
contemplativo ou satisfacdo inativa” (ANDRADE, 2012, p. 121).

Tomando a histdria como base para a presenca das utopias, tem-se Baruch Spinoza que
desenvolve o mundo de cristal, onde, nas profundezas do seu mundo, em que predomina o
amor ao destino e amor intelectual a Deus, reina o cumprimento do desejo. Spinoza, mesmo
visando sua purificacdo do que nédo é racional, perfaz um universo com a mais solene e bela
paisagem do sentimento do desejo, onde nenhum Deus incide de fora. “Tudo o que ngs, clara
e distintamente, entendemos pertencer & natureza de uma coisa, n6s o podemos afirmar
também com verdade desta coisa. Mas podemos entender clara e distintamente que a
existéncia pertence a natureza de Deus” (ESPINOSA, 2012, p. 49).

Segundo Bloch, Espinosa ndo é apenas um panteista matematico, mas um materialista
panteista. “O espinozismo se apresenta como se fosse eternamente meio-dia na necessidade
do mundo, no determinismo de sua geometria e de seu cristal despreocupado e ndo-situado —
sub specie aeternitatis” (BLOCH, 2006a, p. 405). Assim, ¢ possivel dizer que o Deus de
Espinosa difere do Deus dos cristdos, pois ele esta em toda parte. “Isso nos permite concluir
que Spinoza recusa obstinadamente todos os antropomorfismos em favor da geometria, e que
ele pensa em Deus, certamente, com analogia, mas exclusivamente em uma analogia do
espaco e de sua matéria” (MUNSTER, 1989, p. 225)% (Tradugdo nossa), e, desse modo,
“Deus &, portanto, bom, nessa filosofia materialista-panteista, a causa imanente ... de todas as
coisas, [...]” (MUNSTER, 1989, p. 225)% (Traducdo nossa).

Santo Agostinho surge com sua teoria da iluminacdo, em que Deus permite que seu
conhecimento seja alcangado pelos homens através da alma. “Pelas palavras que disseste no
principio: ‘Faca-se a luz, e a luz foi feita’, entendo — e ndo me parece impropriamente — que a
sua aplicacdo se adapta as criaturas espirituais” (AGOSTINHO, 2008, p. 401). Colocando

Cristo acima de tudo, como uma nitida perspectiva de vitdria do amor, da vitoria da luz ,e

8 «Cela autorise a conclure que Spinoza refuse obstinément tout anthromorphirme en faveur du géimétrisme, et
qu'il pense Dieu, certes, in analogia, mais exclusivement dans une analogie de l'espace et de sa matiére”
(MUNSTER, 1989, p. 225).

% “Dieu est donc bien, dans cette philosophie matperialiste-panthéiste, la cause immanente... de toutes choses,
[..]” (MUNSTER, 1989, p. 225).



156

retirando o rei César do seu lugar de destaque, gera uma grande revolta de ddio e amor,
sombra e luz. “De acordo com a mitologia de Agostinho obviamente apenas o proprio creator
mundi [criador do mundo], Deus nos segura acima do abismo e em ultima analise nos livra do
abismo” (BLOCH, 2006a, p. 408). Sem ele, portanto, ndo haveria processo ascendente.

A historia da filosofia é recheada por utopias, por ideologias, por sonhos. Nao é demais
dizer que essas teorias foram impulsionadas pelo desejo de saciar a vontade humana de
encontrar um mar de respostas e esclarecimentos para as muitas indagacdes feitas pelo proprio
homem, desde a mitologia. Ndo ha hesitacdo em construir sonhos diurnos a partir de utopias,
que ora se aproximam da realidade humana, que ora se tornam cada vez mais distantes, mas o
que se sabe é que o ser humano é, extremamente, impulsivo nessa busca incessante por
respostas e pela saciedade de seus desejos. Desejos esses que sdo lancados para o futuro, para

que, com a esperanca, realize-se.

3.2 As Imagens do desejo em um instante plenificado

Ernst Bloch inicia o terceiro volume de obra O Principio Esperanca, afirmando que o
homem desde cedo deseja encontrar a si mesmo. Tal afirmacdo se fortalece no fato do ser
humano ndo saber quem é, considerando sua existéncia inacabada. De dentro de si, reflete o
que se pode vir a ser. A juventude, portanto, €, para ele, a manifestacdo mais visivel, mas ndo
a Unica, desse sentimento. O homem movimenta-se para extrair de seu interior uma
autenticidade, através de suas agdes e desejos. Isso implica que o homem tenta ser o que ele
gostaria, porém, nem sempre € o que acontece. Sua vida é permeada por desvios, que ndo
atingem o modelo de homem bom e virtuoso, o qual ele tanto quer.

Essa vida inacabada do homem, que se reflete, sobretudo, na juventude, permite que
essa fase deva ser educada, com um direcionamento a ser seguido. Ocorre que a educacéo, de
modo mais abrangente, direciona o jovem para um modelo, que apenas dele é que surge o tipo
de disciplina e caminho formador, por vezes, instituido um seguimento burgués que possui
forte influéncia no meio social. Essa disciplina, amparada pelo Estado, é, predominantemente,
conservadora, nela ha uma formacdo para o amanhd, sendo, portanto, a formacao para ser
cidadéo do estado.

O sujeito social ndo se estabelece como padrdo, pois sua vida é dindmica, podendo
tornar-se outro, considerando o ser inacabado e indefinido que é. N&o esta distante dessa

reflexdo a compreensao de que na juventude explode o forte desejo de tornar-se semelhante a



157

pessoas firmes, fortes e bem sucedidas. O jovem comega, com isso, a construir seus sonhos
diurnos e “essa condugdo, porém, s6 se torna possivel porque ninguém ainda se assemelhou a
si mesmo. Nosso cerne continua obscuro e indefinido, ndo sabendo como ¢.” (BLOCH,
2006b, p. 12). Ao mesmo tempo, é definivel, no que refere a sua atitude, a sua manifestacdo
da vontade, ou seja, &, moralmente, definivel.

A busca por um construir de si mesmo requer habilidades pessoais que precisam ser
colocadas em préatica para ndo ser nem muito paciente, nem tanto escrupulosa. Bloch narra a
historia do consul Fabio, na antiga Roma, que ficou conhecido por ponderar demais, deixando
escapar oportunidades e, por isso, vez ou outra, era surpreendido por decisdes desagradaveis
quando um comprador de decisdes rapidas fechava negdcios. Com isso, tem-se que 0S
irresolutos do bem ajudaram os atores elegantes a construiram violéncia que o0s proprios
irresolutos disseram que cederiam. Diante disso, aparece, uma impressédo diferente do que se
tem de homem forte, langcando méo da forca bruta e das andancas em rodeios. Dois autores
fundamentam esta questdo: Georges Sorel e Nicolau Maquiavel.

Sorel destaca a vontade de fama dos guerreiros espartanos e romanos, em que 0 ataque
heroico parece bastar-se a si mesmo, porém uma imagem mitica de liberdade preenche seu
lugar que € o que o entusiasma, empurrando para frente 0 homem empolgado. Esse impulso,
originado de uma liberdade mitica, confere tanto forca para o martirio quanto para a pratica da
virtude. “Somente por meio desse impulso em si uma classe se transforma em motor historico,
de forma alguma o serd mediante escritorios e programas” (BLOCH, 2006b, p. 26). Sorel
volta-se diante desse entendimento, contra todos 0s esquemas que dominam e racionalizam a
vida a partir de fora.

O homem forte precisa sempre estar preocupado em manter seu poder. Isso se confirma
em Maquiavel que deixa o aspecto moral fora do mundo do poder que, para ele, sempre
esteve inativo no que tange ao poder, como se observa em O Principe. Estabelecendo o
absolutismo principesco, como acredita ser a melhor forma de exercer poder, exprime um
mundo aparentemente sem leis. “O governo emanara do povo ou dos poderosos, conforme as
ocasionais possibilidades de um ou de outros: os grandes, em ndo podendo visivelmente
resistir ao povo, comecam a firmar a reputacdo de um dos seus e fazem-no principe [...]”
(MAQUIAVEL, 2015, p. 47).

O mundo para Maquiavel se transforma numa batalha entre a virtu e a fortuna. Para ele,

“apenas quando a forca e a oportunidade madura se juntam, quando ocorre este duplo golpe



158

de sorte, 0 agente preparado e 0 tempo cumprido sendo concomitantes, entdo a causa recebe a
béncao histdrica, ou seja, alcanga a vitoria obrigatéria” (BLOCH, 2006b, p. 29).

Segundo Bloch, na mesma propor¢cdo em que 0s seres humanos sdo obscuros e
indefinidos, estdo divididos. De um lado a carne, considerada ndo apenas acometivel, mas
acometedora e assim egoista ,e a alma que é imaginada como nobre e preciosa, que repercute
os desejos altruistas do préprio comportamento e comportamento alheio. Na sociedade
burguesa, ja se contrapunha a chamada “felicidade dos sentidos” e a “paz de espirito”.

Nietzsche, em sua antitese Dioniso-Apolo®™, faz uma distingio desses conceitos
mostrando um Dioniso incompleto como algo que se rebela contra a minoracdo e a
domesticagdo. “O Unico Dionisio verdadeiramente real aparece numa pluralidade de
configuracBes, na mascara de um herdéi lutador e como que enredado nas malhas da vontade
individual” (NIETZSCHE, 1992, p. 69). Esse, portanto, € o deus em devir e que ainda ndo
chegou a sua existéncia plena. H& um retraimento inacabado que se resolve na imagem
nietzschiana de Apolo, como o patrono da domesticagdo e apequenamento. Para Bloch,
Nietzsche faz de Apolo o porta-voz de Dioniso, que o tem como um “abismo nas alturas”, que
contém o das profundezas, ndo estando completo com ele. Dioniso-Apolo se completam numa

tomada de inconcluséo e ndo como resposta fixa.

Dioniso nada é além de procurador daquilo que no ser humano arde e ndo esta
resolvido, continua sendo o fogo obscuro do abismo, Apolo nada é além da
definicdo progressiva do material em fermentacdo dionisiacamente caracterizado,
permanece como o abismo nas alturas, que foi levado as alturas. Ambos estdo
inacabados como o conteldo humano a que se referem e para o qual estdo a
caminho, aqui na vontade e na carne, la no espirito (BLOCH, 2006b, p. 34).

Comparando o ser humano com Dioniso-Apolo, percebe-se que ele ainda ndo foi
encontrado nem como dionisiaco, nem como apolineo. A impulsividade de um e a razdo de
outro oscilam alternadamente, numa totalidade dialética, formando apenas um.

Considerando que o ser humano € ser inacabado e inconcluso, ele se esforca para saciar-
se de seus desejos em uma busca pela melhor situacdo de vida. Nesse interim, dois conceitos
aparecem que é a soliddo e a amizade. O primeiro, que é a soliddo, por sua vez, pode ser a
imagem do desejo, assim como pode ser temida ou também pode ser uma desgraca. Na

°* Apolo e Dioniso, na mitologia grega séo filhos de Zeus, sendo que Apolo é o deus da razdo e Dioniso é o deus
da loucura e do caos. Mesmo parecendo que sdo opostos um do outro, 0S gregos ndo os consideram assim.
Nietzsche usou a antitese Dioniso-Apolo na estética, sendo, posteriormente desenvolvido filosoficamente, tendo
como premissa principal a fusdo dos impulsos artisticos Dionisiaco e Apolineo formadores das artes dramaticas,
ou tragédias.


https://pt.wikipedia.org/wiki/Est%C3%A9tica
https://pt.wikipedia.org/wiki/Trag%C3%A9dias

159

juventude, a soliddo apresenta-se como sociabilidade ou amizade, mesmo que na forma de
auséncia ou oposi¢cdo. Ocorre como imagem remota da sociedade, moldando-se, seja como
um afastamento forcado, resultando em saudade e amargura, seja como um afastamento
voluntario, implicando 6dio ou felicidade.

A saudade da casa dos pais, por exemplo, € resultado de um sentimento de soliddo que
acontece por uma atitude desejante, seja voluntaria ou forcada. O jovem que sai de casa para
trabalhar, para estudar ou quando se casa, vive uma soliddo que pode trazer um sentimento de
felicidade ou desprazer, porém essa mudanca é fruto do seu sonho de mudanca.

Sobre a amizade, a celebracdo mais detalhada sobre o amigo, encontra-se em
Aristoteles, como definigdo de um animal politico. Em Etica a Nicomaco, ha uma discussao
de que o ser humano possui uma linha de amizade, em que haja reciprocidade. Ocorre que
essa igualdade permanece no circulo de amigos em comum, ndo se estendendo a polis, pois,
para Aristoteles, ndo € possivel manter amizade verdadeira com muitas pessoas. “A amizade,
como plenamente social, estd acima do amor” (BLOCH, 2006b, p. 45).

A amizade, portanto, € a peca mais preciosa de um amor firmado na constancia e no
habito, tanto é que o autor observa que “a maior parte dos casamentos nao acaba por falta de
amor, ¢ sim por falta de amizade” (BLOCH, 2006b, p. 44). A coletividade humana ¢
equilibrada pelo intermediario, pois nas extremidades estdo o querer agradar de forma
desmedida e 0 comportamento escrupuloso de ser grosseiro. Aristoteles defende que a virtude
do homem esta na escolha das coisas devidas como justas e, “com efeito, 0 homem que
corresponde a essa disposicao intermediaria aproxima-se muito daquele que, com o acréscimo
da afeicdo, chamamos um bom amigo” (ARISTOTELES, 1991, p. 88).

Em Aristoteles, a utopia da amizade precede a do Estado, o qual ele atribui trés
operagdes que sdo: bem-querer, concordia e bem-fazer. Juntas formam uma utopia de bem
especial e assim, “a amizade, ao transcender o par, manteve-Se geralmente somente em grupos
que tinham carater ou direcionamento utdpicos” (BLOCH, 2006b, p. 45).

Outro ponto que merece destaque é a relacdo entre individuo e coletividade. Ora,
segundo Bloch, o ser humano ndo deixa de ser um individuo dentro de seu préprio contexto,
independentemente de sua condi¢do, pois 0 desejo de ser mantido de pé por conta propria €
como o instinto de andar, ou seja, ¢ natural. “Existe em cada ser humano uma vontade de
alguma maneira frustrada, que deseja ser independente e ndo subordinado” (BLOCH, 2006b,
p. 47).



160

Essa vontade é prépria do humano, enquanto individuo, pois existe ao seu redor, como
gue uma nuvem de sentimentos e esperancas, que sé € capaz de perceber um si mesmo, e as
vezes, raramente, ha percepc¢do dos outros, mesmos que estejam envolvidos. Ha, no individuo,
caracteristicas proprias que se perdem quando estdo envolvidos e agrupados na coletividade.
Portanto, “uma parte da aura vital muito humana ao redor do individuo perde-se com muito
mais propriedade onde um coletivo por assim dizer organico apresenta unicamente o carater
de rebanho” (BLOCH, 2006b, p. 47).

A perda da originalidade individual d& acesso ao coletivo que, na maioria das vezes,
molda o ser humano, tornando-0 um ser carregado por um sistema social, que, nesse caso,
acaba se entrelacando com a vida particular deles. Porém, o que Bloch propde é que o
coletivo se construa livre dessa ideia de coletividade opressora, mas se forme um coletivo
utopico, que seja capaz de enxergar as classes, distanciando-se da ideia de rebanho, para se
aproximar da coletividade solidaria, pois ela promove um direcionamento de vontades

repletas do mesmo material humano como objetivo final.
3.2.1 Utopia e transgressao

Utilizando a obra de Johann Wolfgang von Goethe®, Ernst Bloch descreve a utopia
como interiorizada. Ora, ainda quando crianca, o jovem Goethe foi impulsionado, diversas
vezes, pelo prazer da inquietacdo, o que o levou a sair de casa em busca de uma vida que
combinasse com a sua, pois seu seio familiar era repleto por repressdes advindas de seu pai.

Surge entdo, o amor na vida de Goethe, que foi caracterizado pelo excesso de fantasia
erética, que sdo injetadas na sua obra Werther, em que ele vai dizer que o sentimento desse
amor corre em regides utdpicas, nao estando apenas no campo da sentimentalidade, pois, para
Goethe, era um amor infinito, com o desejo de alcancar remotas aventuras. “A forca
extremada de um amor transcendente, utopicamente plenificado, mas também idolatrico,
consome-se solitariamente na discrepancia frente a realidade, debilita-se frente a ela e perece
por causa dela” (BLOCH, 2006b, p. 56).

O furacdo do sentimento utopico ndo ocorria somente no mundo do amor, mas era

oriundo de toda parte, que provinha dos desejos insatisfeitos, atividade freada, felicidade

%2 Johann Wolfgang von Goethe foi um autor e estadista alemdo do Sacro Império Romano-Germanico,
envolvendo-se no campo da ciéncia natural. Foi uma das mais importantes figuras da literatura alema e
do Romantismo europeu, nos finais do século XVIII e inicios do século XIX. Tornou-se um dos lideres do
movimento literario alem&o Sturm und Drang, juntamente com Friedrich Schiller.


https://pt.wikipedia.org/wiki/Literatura
https://pt.wikipedia.org/wiki/Estadista
https://pt.wikipedia.org/wiki/Sacro_Imp%C3%A9rio_Romano-Germ%C3%A2nico
https://pt.wikipedia.org/wiki/Literatura_alem%C3%A3
https://pt.wikipedia.org/wiki/Romantismo
https://pt.wikipedia.org/wiki/S%C3%A9culo_XVIII
https://pt.wikipedia.org/wiki/S%C3%A9culo_XIX
https://pt.wikipedia.org/wiki/Friedrich_Schiller

161

impedida, sofrimento amargurado que era provocado pela prépria insuficiéncia do proprio
sonho acordado e pela insuficiéncia do mundo, assim descreve Bloch. Na obra de Goethe, ele
descreve que “é certo, em todo caso, que neste mundo ndo ha coisa mais necessaria a0 homem
do que o amor” (GOETHE, 2010, p.35). No Goethe tardio, ha uma transformagdo como
metamorfose em que o desenvolvimento ndo constitui uma moldura preestabelecida para acéo
formadora e transformadora, mas como um alvo que desenvolve uma ideia latente de
formacdo. Sua metamorfose é um reflexo de sua propria produtividade, que dura a vida
inteira, mesmo que uma produtividade arredondada®, mas nunca encerrada, portanto, “o
mundo ¢ ai produtividade em busca de seu contetido completo [...]” (BLOCH, 2006b, p. 68).

Goethe situa sua origem em um lugar onde a luz ndo brilha, e, por isso, chamou-a de
demoniaca. Ele aponta para o conceito de demoniaco que em sua obra se apresenta, nao
apenas como escuro e simples, mas sobretudo aquilo que exerce poder, poder sedutor que
provoca, a0 mesmo tempo, pavor e prazer, explode o prazer por meio do pavor. Como
caracteristica desse sentimento, ele 0 compara com a serpente que vive sempre retraida, e
mesmo sofrendo influéncia, as vezes, intensa dos outros, sempre permanece em si mesma.

Ha o demonismo favoravel que sabe tornar-se manifesto sem perda do aspecto abismal
e poderoso, em que a forma de sua manifestacdo ndo € o éxtase, mas 0 entusiasmo. “O éxtase
revela a tendéncia de sacrificar, mas o entusiasmo possui a coragem de sacrificar-se; o0 éxtase
perde toda a objetividade e realidade, mas o entusiasmo possui consciéncia, ciéncia do teor
das coisas, fidelidade comunicativa ao alvo proposto” (BLOCH, 2006b, p. 73).

Na arte, 0 demonismo nao-favoravel permanece na obscuridade, ndo tem nenhum olhar
que ele mesmo tenha lancado, mas apenas uma prospec¢do hereditaria semelhante a si
mesmo, como objeto do medo e algo monstruoso. Em oposic¢do a isso, tem-se 0 demonismo
favoravel que se manifesta em toda parte, tendo o belo como seu inicio e ndo como seu fim.
Essa caracteristica € o0 que move o jovem Goethe.

Outra questdo de grande relevancia percebida por Ernst Bloch, na obra de Goethe, € a
Cancédo de Mignon. Conta-se que Mignon foi raptada ainda pequena por Wilhelm Meister e
entregue ao chefe de seu grupo que a maltratava cruelmente. Mesmo assim, Mignon
desenvolveu o sentimento de saudade solitaria por ele. Em um universo onde se torna
assexuada, ndo ¢ mulher, ndo € homem, ndo € mde, mas sente uma saudade como que sem

nome no nivel do amor.

% Essa produtividade arredondada néo é um circulo conservador e limitado, mas um contorno de pontilhados
utdpicos como algo que esta em constante evolugéo.



162

Ora, sua vida silenciosa e o desejo de ver sua patria ndo sdo naturais, mas demoniaca,
pois perde suas intencdes fisicas, porque sendo vitima da limitacdo de sua liberdade, a Unica
coisa que lhe sobra é o sentimento de amor e de saudade, porém é transgredido para alguém,
por ndo poder viver sua realidade e suas origens. “Mignon nada ¢ além de alma, e vagueia
para bem longe, para muito além do homem” (BLOCH, 2006b, p. 78).

Sua saudade se torna incondicional, um simbolo arquétipo que se desenrola a partir de si
mesmo. O trecho seguinte apresenta o sentimento e o simbolismo representado por Goethe,
através da Cancdo de Mignon. “Conheces tu a terra onde os limdes florescem? Na rama
escura brilha o ouro no laranjal; docemente do céu azul as brisas descem; modesto 0 mirto se
une ao louro triunfal. Tu a conheces bem? L4, sim, 14, meu amado, quisera eu ir levando-te a
meu lado!” (GOETHE, 1906, p. 15) Mignon desenvolve um sonho utdpico, pois remete suas
lembrancas e desejos ndo vividos para uma realidade presente, porém nao vive aquilo em sua
plenitude, pois é apenas uma transgressdao de um mundo impossibilitado de ser alcancado por
ela.

Na obra Fausto, Goethe descreve um exemplo maximo de ser humano utopico que se
caracteriza como transgressor de limites, que é o mito de homem moderno que busca dar
sentido a sua vida, a partir da contemplacdo das coisas divinas e misteriosas. Em uma época,
em que a ciéncia ocupava vasto lugar, assim também como as ciéncias naturais e
experimentos, o personagem Fausto se afasta das crencas religiosas, colocando-se como um
ser que poderia alcancar respostas a partir de seus estudos experimentais da medicina e das
ciéncias, por isso e considerado aquele que pactua com o demonio por afastar-se de Deus.

Ocorre que esse afastamento gera em Fausto forte inquietacdo pela sua limitagdo de
conhecer o ilimitado. O desejo de Fausto é a transgressao do que é padrdo, normal, porém
encontra seu limite e, portanto, para Fausto “ndo ha mais subjetivismo no
autoaperfeicoamento, o que ocorre € um abrir de olhos do mundo experimentado” (BLOCH,
2006b, p. 97). Diante disso, a acdo de Fausto € uma viagem dialética, em que os desfrutes
alcancados sdo riscados, dando lugar a um novo desejo que € despertado por ele. Cada ponto
alcancado é refutado por um movimento novo gque o contradiz, sempre algo esta faltando e o
instante plenificado ainda esta ausente.

Para Bloch, € na aposta faustiana que se caracteriza uma metafisica, perfeitamente,
cabivel de proximidade. Essa metafisica ndo se concretiza por uma gama de mundo
supraterrenos, mas como aquela que se vale de toda inquietacdo do mundo e da utopia do

mundo, para visualizar o realmente proximo que desvendara o “n6” do mudo.



163

Outro exemplo de transgressé@o sao as viagens de Ulisses de Dante, em que o navegante,
por mares desconhecidos, descobre terras ainda nao habitadas, ilhas nunca vistas. Ulisses que
povoou a llha de itaca®, ndo se sabe se ele retornou a sua casa, porém se sabe que foi
sinbnimo da transgressdao humana no que se refere a chegada a terra do purgatério, uma alta
montanha do outro lado do mundo, onde nenhum ser humano ousou p6r os pés, Ulisses
também ndo pde, mas ainda passa perto. “A terra do purgatdrio situa-se na outra metade do
planeta; apenas esta distancia esta a altura da ousadia e da transgressdo de limites com que
Dante dotou o Ulisses tardio” (BLOCH, 2006b, p. 109).

Sobre narragdes de transgressdes, tem-se também a obra Dom Quixote de Miguel de
Cervantes, discutida por Bloch, para mostrar os espagos percorridos no que se refere a utopia,
como, inclusive, ja foi citado anteriormente. Parodiando os romances de cavalaria, Dom
Quixote, ja de idade, deixa-se levar pelos romances e decide sair pelo mundo, tornando-se um
cavaleiro andante. A leitura dos romances, fez com que Dom Quixote desenvolvesse uma fé
utopica, pois nasce a esperanca, que fez com que ele mesmo se tornasse o préprio viajante, o
mais sincero dos herois.

Ele estava cheio da fantasia de tudo o que lia nos livros, além de encantamentos
como brigas, batalhas, desafios, feridas, elogios, amores, tempestades e absurdos
impossiveis; e ele estava tdo estabelecido em sua imaginacdo que toda a maquina
daquelas invengbes sonhadoras que ele lia era verdadeira, que para ele ndo havia

outra historia mais certa no mundo. (CERVANTES, 2020, p. 268)®. (Traducéo
nossa).

Tornando-se praticamente aquilo que leu em uma obra de muitos personagens, “o sonho
desejante cavaleiresco esta repleto de cavalos alados e lebes alados, mares em chamas, ilhas
flutuantes e palacios de cristal” (BLOCH, 2006b, p. 121). Assim, em terras moldadas pela
fantasia adentra Dom Quixote, enfrentando muitas aventuras. Em suas alucinac@es, acredita
ver soldados de carne e 0sso, quando, na verdade, ndo o séo, apesar de lutar com eles.

No que se refere a Dulcinéia, sua amada, ele a tem como a moga perfeita, a quem o
cavaleiro contempla suas facanhas, como a mais linda de todas as mulheres lindas que ja viu,

inclusive nas poesias. Seus sonhos de ser o heroi e salvar o mundo, de encontrar sua amada,

% A llha de itaca est4 situada na Grécia e consiste em um conjunto de numerosas ilhas no mar Jonico. Possuindo
varias baias, é tdo fechada que lembra um lago. O centro da ilha possui a baia adentra de forma que fica apenas
uma estreita parte de apenas 500 metros de largura. Segundo Homero, itaca foi a Ilha natal de Odisseu, um dos
mais ardilosos guerreiros da epopeia grega.

* “Llenosele la fantasia de todo aquello que leia en los libros, asi de encantamentos coma de pendencias,
batallas, desafios, heridas, requiebros, amores, tormentas y disparates imposibles; y asentdsele de tal modo en la
imaginacion que era verdad toda aquella maquina de aquellas sonadas sofiadas invenciones que leia, que para el
no habia otra historia mas cierta en el mundo” (CERVANTES, 2020, p. 268).



164

faz ele desejar e transpor seu sonho para o presente. “O mundo das esperangas de Dom
Quixote ja é, para ele, o mundo real por assim dizer, a saber, o da legenda cavaleiresca e de
suas damas” (BLOCH, 2006b, p. 124).

Dom Quixote é, portanto, 0 maior exemplo de consciéncia utopica repleta de exageros,
esperancas, capacidade de agir e abstracdo etc. Portanto, a histéria acima narrada é a mais
pura reflexdo de transgresséo, em que tem como personagem Dom Quixote, ultrapassando
todos os limites ja visitados e, portanto, “mesmo a falta de apetite cheia de ansiedade pelo
inalcancavel tem dentro de si a musica do instante absoluto: o inalcangével é intencionado ai
perfeitamente como evento, no sentido presente” (BLOCH, 2006b, p. 134)

Sao narragGes que ilustram os percursos por onde perpassam as discussfes utopicas, que
Ernst Bloch utiliza para mostrar que o ser humano €é capaz de sonhar e construir, mesmo que,
através de ficcdes, um mundo em que almeja ser real e, portanto, nasce o que ele chama de
sonho diurno.

As transgressdes utdpicas estdo presentes também na musica. A principio, Ernst Bloch
narra o surgimento do instrumento musical que, de forma mitica, surge através da invencao da
flauta de P&”. Um instrumento de manuseio facil que surgiu a partir de uma camada social
bem diferente de outros grandiosos instrumentos musicais. O objetivo do som da flauta de Pa
é chegar aos ouvidos da amada distante que deu origem & musica como expressao humana e
sonho desejante. O mito da flauta de Pa se da a partir de um conto indigena e um dos mais
belos contos da antiguidade. Segundo Bloch, Ovidio apresenta que Pa andava a caca de ninfas
e passa a perseguir uma delas, a driade Sirinx, que foge dele, mas se vé impedida por um rio e
suplica as forcas do rio que a transforme. Quando Pa tenta segura-la, suas maos seguram
apenas juncos e, enquanto se lamenta, o sopro da brisa emite sons nos galhos do junco, sons
cuja beleza encanta o deus. Com isso, P& quebra o junco, prende com cera e tira 0s primeiros
tons iguais ao sopro da brisa, porém como forma de lamento. Dessa forma surge a flauta de
Pa.

A ninfa desaparecida ficou como som, e nele se adorna e se prepara, soa diante da
caréncia. O som vem de um espaco oco, é produzido pelo halito fecundante da brisa
e continua no espago oco que ela faz retinir. A ninfa se transformou em junco, o
instrumento chama-se Sirinx, como ela; so6 que até hoje ndo se sabe ao certo como se
chama a masica mesma e quem seria ela. (BLOCH, 2006b, p. 143).

% p3 é um personagem da mitologia grega. Segundo as narracdes consiste no deus dos bosques, dos campos, dos
rebanhos e dos pastores. O deus vive em grutas, vagando pelos vales e pelas montanhas, cacando ou dancando
com as ninfas. E uma figura que possui orelhas, chifres e pernas de bode. E amante da musica, trazendo sempre
consigo uma flauta.



165

Diante disso, aparece a transgressdo presente na mausica que, dentre tantos musicos
famosos e classicos destacam-se, por exemplo, Mozart, Bach e Beethoven. E sabido e
expresso, nitidamente, em Bloch, que a musica existiria mesmo que ndo existissem ouvidos,
porém ndo haveria musica se ndo existissem mdasicos. Eles compdem para expressar a Si
proprios e, a0 mesmo tempo, dao expressdo a sua época, a sociedade, e ndo apenas como
romantismo, mas como referéncia social, temporal e historica.

A mausica como expressdao nao esta acabada, nem mesmo para quem a cria, pois ela se
molda e é a expressdo da maturidade formada de quem a faz, pois “a musica flui ndo apenas
no artesanato natural, mas também no poder da expressdo pessoal, um unico fluxo de
igualdade que permanece inalterado por todos os altos e baixos, [...]” (BLOCH, 1985, p. 61)%
(Traducdo nossa). O impulso utépico da musica ndo esta naquilo que é presente no mundo,
mas consiste “em uma aposta no eterno indesignavel do vir a ser, convidando a pensar a
possibilidade mesma da possibilidade, um soar para frente que restitui ao futuro sua ligacéo
fundamental com o que ainda ndo ¢” (SEGER; SOUSA, 2013, p. 72).

A expressdo musical ¢ “um procurador designado para uma articulacdo que vai muito
além do que até o momento se conhece” (BLOCH, 2006b, p. 152). Talvez os artistas Mozart,
Bach e Beethoven ainda ndo tenham sido ouvidos, pois essa ocorréncia s acontecera na
maturidade de todas as obras e, de fato, a nona sinfonia de Beethoven foi composta poucos
anos antes de sua morte e quando ja estava, totalmente, surdo. “Em meio as artes, a musica
porta uma seiva bem especial, que se presta para citar aquilo que ainda esta sem palavras, que
adere ao canto de modo instrumental e pode associar-se a palavra cantada ao mesmo tempo
como subton e excedente” (BLOCH, 2006b, p. 153).

Transgredindo limites, a musica perfaz um papel importantissimo na exteriorizacao
expressiva do corpo, estando presente em tantos momentos do ser humano, como na vida
pessoal, conjugal, social, religiosa etc. Sabe-se também, além de ganhar forma, que é parte
viva de quem a faz, pois inspira intencdes de quem a ouve.

A mdsica é, portanto, entendida em Bloch, como figuras de transgressao que estdo nos
limites das esferas tonais, nas articulagdes do existir do humano numa linguagem da
intensidade que vai se constituindo, quer alcancar toda sua esséncia no mundo chegando a si

mesmo no florescer dos sentidos para se expandir.

97 “Insofern flieBt der Musik nicht nur im selbstverstindlichen Handwerk, sondern auch in der Kraft des
personlichen Ausdrucks ein einziger Strom von Ebenbirtigkeiten, der unberihrt von allem Auf und Ab bleibt,
[..]” (BLOCH, 1985, p. 61).



166

Assim, portanto, a misica contém a moralidade e a universalidade de um ponto
central, um centro penetrante e intensivo impregnado. A melodia Ihe d& um efeito
lirico, a fuga, um efeito épico, a sonata, um efeito dramatico-dialético, mas o
experimento de perceber a si mesmo e ao mundo na existéncia permanece sendo
comum a todas as formas da mdsica, especialmente das rigorosas (BLOCH, 2006b,
p. 172).

Seguindo a mesma reflexdo sobre as transgressdes, € possivel perceber que, no que se
refere a questdo da morte, evidencia-se que ela é compreendida em algumas perspectivas
como aquela que ultrapassa limites. Ora, a morte sempre foi temida na humanidade e, quando
associada a velhice, ela se torna torturante, pois ambas estdo associadas entre si.

Diversas doutrinas, desde a antiguidade, como as asseguradas pelas civilizagdes
egipcias, gregas, romanas, ou dentre as grandes ou pequenas religides, como islamismo,
cristianismo, budismo, judaismo, religides africanas e indigenas, mostram diferentes formas
de lidar com a morte. Em alguns casos, com a crenca de vida ap6s a morte, em que a alma ma
vai a um submundo, queimar no fogo do inferno, enquanto as almas boas serdo purificadas e
agraciadas com a beleza e paz de uma vida eterna no céu, € em outros casos, 0 Corpo virara
apenas po que deixara de existir.

As civilizagbes, como a egipcia, por exemplo, acreditavam no retorno do morto, por
isso, ha a pratica da mumificacdo como forma de espera de seu retorno. Também se vé& em
culturas diversas o cuidado com os corpos, como era 0 caso dos judeus que colocavam
perfumes e tinham todo um zelo com eles. Os povos primitivos, por sua vez, viam a morte
como uma partida para uma viagem.

E notorio como diversos sdo os entendimentos sobre o tema da morte na histéria da
humanidade. Desse modo, o sonho utdpico é intensificado e fortalecido, muitas vezes,
vinculados a mitos e crencas, por ndo aceitarem o destino sombrio e tenebroso que encobre o0
futuro humano, o qual se chama morte. “Esses sonhos de elucidagdo ndo se conformaram com
um destino na sua forma mais obscura; é isso que perfaz a sua honra, é isso que fundamenta
essa honra” (BLOCH, 2006b, p. 192).

No que se refere as crencas egipcias, aparece a figura do farad, como os deuses do Egito
que foram adorados por muitos. Desde o baixo Nilo, nos tempos mais antigos, habitavam
tribos, consideradas as primeiras a invejar os timulos em repouso. Ja antes disso, tinham
signos e idolos, extremamente, macabros, como a adoracdo de uma arvore desfolhada e até a

pele descamada de uma cobra.



167

Seguindo a isso, de acordo com Bloch, nenhum povo se ocupou tanto com a morte
como os egipcios, descrevendo-a como a verdadeira vida, e fazendo muitos preparativos para
a arte de morrer, construindo timulos e desenhando de forma meticulosa o lado depois da
morte. No Egito, prezava-se muito pela morte, pois se acreditava que ela era um repouso, uma
passagem para a eternidade daqueles que tinham uma vida moral. Portanto, preservar 0s
mortos enfaixados em tdmulos era, ndo somente um prolongar da vida, mas como uma
manifestacdo de vida na morte.

O que se preservava era o “ka " para ser eternizado, por isso, a pratica do cuidado com
0s cadaveres, que tinham um cardter como recurso auxiliar no caminho de sua eternizagao.
“Mediante o ka, uma rigidez utopizada estende-se para dentro da vida, assim, como a vida
deve estender-se para dentro de uma forma destituida de situagao” (BLOCH, 2006b, p. 206).
A paz da morte veio ao mundo pelo Egito, na figura de Osiris, deus da vida pos-morte.
Acredita-se que ele renasceu da morte para a eternidade e o ka é o ser humano cinzelado, do
repouso, da inteireza, associado a Osiris.

Diante disso, tem-se que a morte ideal egipcia era uma solidificacdo em um agir
imperturbavel, iluminado por Osiris morto e pelo mundo subterraneo. Assim, “o definitivo e,
por isso, eternamente igual é, no desejo egipcio quanto a morte, 0 mesmo que as agdes do ka,
0 mesmo que as alegrias pela estatua enfim bem-sucedida” (BLOCH, 2006b, p. 208).

No cristianismo, o que é exaltado ndo é a morte, mas a vida. Ainda no antigo Israel,
conforme Bloch, existia 0 culto aos ancestrais e aos mortos, o que pressupde a fé na
continuidade da vida. Desde J6 e Daniel, personagens biblicos, ja se falava em imortalidade,
como desejo da vida longa e de viver bem na terra, que agora € prolongado na transcendéncia.
“A fé na continuidade da vida se tornou ai um dos meios para minorar a divida a respeito da
justica de Deus sobre a terra; sobretudo a prdpria esperanca da ressurrei¢cdo adquiriu um
carater moral-juridico” (BLOCH, 2006b, p. 209).

A ideia de julgamento dos mortos ja existia no Egito, porém, no Israel tardio, um
essencial novo aparece, como uma incursdo da ressurreicdo na fé piedosa que difere dos
egipcios, em que os ricos construiam tamulos grandiosos e exaltavam os cadaveres, para
serem beneficiados com a vida eterna. No cristianismo, a vida eterna é exaltada atraves da
humildade e dos bons costumes, pela boa acao e piedade aos pobres. Alguns livros marcam,

expressamente, a crengca em um julgamento final, pds-morte, como é o caso do livro de

% 0O sentido de “ka” na cultura egipcia se aproxima muito de entendimento de coisa imaterial, um elemento
metafisico, invisivel, volatil e, de certa forma, metafdrico. E uma espécie de alma que acreditavam existir tanto
nos homens, como nos deuses.



168

Enoque — julgamento dos mortos egipcios; o livro da Alianca — dos judeus. Eles relatam a
vida ap6s a morte daqueles que passam pelo julgamento final.

No cristianismo, o castigo para aqueles que ndo cumprem sua vida nos moldes de uma
moral cristd, tera o castigo do inferno, aqueles que cumprem seus preceitos, sera contemplado
com a salvagdo no céu. Ora, para Bloch, o céu é transformacéo da natureza para dentro da luz,
enquanto o inferno para dentro do fogo. “Na utopia catélica da vinganga, o inferno ¢ derivado
do outro aspecto do mesmo deus: o condenado apercebe-se igualmente do amor divino s6 que,
tendo-o rejeitado, apenas como perda e ira” (BLOCH, 2006b, p. 214).

Diante disso, para Bloch, a ascensdo de Cristo ao céu era como uma estrada régia até
ele, a pascoa, considerada como mito, tornou-se, no cristianismo, absoluta e também
entendida como fim. A matéria utopica ocorre nessa transgressao de limites da vida para a
morte, pois o0s dois exemplos apresentados mostram que o limite ndo € a morte, ela é apenas o
comeco, e mesmo que ndo haja uma comprovacdo de vida eterna, tanto os egipcios como 0s
cristdos constroem esse mundo do outro lado da vida, seja para recompensar ou para castigar
aquele que morre.

Ha uma certeza para Bloch, que € a morte. Nao se pode fazer nada para impedi-la, pois
sua chegada ¢ certa ¢ seu acontecimento foge de uma utopia. “N&o ha nenhum inimigo tdo
inexordvel nem nenhuma certeza tdo certa como a morte” (BORGES, 1993, p. 413). Sobre a
origem do sentido morte, Ernst Bloch vai dizer que é preciso distinguir a diferenga entre o
medo de morrer e a angustia da morte. Para ele, nos animais reina a primeira, pois, eles tém
medo de morrer, mas ndo se angustiam, pelo fato de ndo haver um eu. Ja no ser humano, estao
presentes as duas dimensdes tanto do medo, quanto da angustia da morte, sendo a angustia,
predominantemente, presente no homem, porque h4 um eu.

O primeiro passo é ndo exaltar a morte como uma vela que queima, extinguindo-se 0s
dias de vida. O desejo esta presente em ndo pensar na morte, para viver o presente, 0 agora,
deste modo, a morte deixa de ser angustiante para se tornar exaltante. O ser humano procurou
sempre superar a angustia de morrer, justificando, em alguns casos, a vida plena pds-morte,
como é o caso do cristianismo. Diante dessa angustia, na tentativa de supera-la, em plena crise
niilista, Bloch apresenta o conceito de metempsicose®™, que mesmo ndo podendo ser

demonstrada de forma apoditica, baseia-se no dualismo corpo-alma, colocando a alma como

% Metempsicose é 0 movimento continuo pelo qual um espirito, apés a morte do antigo corpo em que habitava,
retorna a existéncia material, animando sucessivamente a estrutura fisica de vegetais, animais ou seres humanos.
Essa doutrina é difundida pelo misticismo especulativo do orfismo e pitagorismo, e adotada por correntes
filosdficas como o empedoclismo, platonismo e neoplatonismo.



169

superior ao corpo. Dessa forma, seria 0 homem, ndo enquanto parte fisica, mas metafisica,
imortal, pois ndo sucumbiria a morte. Bloch, inclusive, tenta justificar sua tese na passagem
biblica em que Jodo Batista seria a reencarnacéo de Elias.

Ora, é perceptivel que Ernst Bloch procura uma forma de superacdo para a concepgao
de morte, passando pelas religiGes, pelo niilismo, pela burguesia material, enfim, o ateismo de
Bloch s6 é consubstanciado e enfatizado pela descrenga em Deus. No entanto, ele acredita que
a existéncia do homem tem uma finalidade, pois “sendo a tarefa do homem a humanizacao da
natureza, inesgotavel nas suas possibilidades, ndo podemos colocar barreiras ao novum
possivel e ainda desconhecido” (BORGES, 1993, p. 420). Portanto, a vida humana é
extensiva, sua morte ndo deve ser temida.

Na imortalidade da alma, ndo se subjaz apenas a vida enquanto corpo ou alma, a qual é
atribuida a metempsicose citada por Bloch, mas a morte, que diante de tantas especulacdes e
discussdes, constrdi-se com a perda ou o esquecimento do homem. Entdo, como um
impulsionador do devir, o viver da a luz ao futuro.

Assim como Cronos devora seus filhos, considerando a questdo de que o filho auténtico
ainda ndo nasceu, entdo, tem-se que o ndcleo ndo existir, ndo pode morrer, porque o nucleo é
extraterritorial a morte, e, com isso, a morte pertence ao processo, mas ndo ao sujeito, o qual
ele deriva. Para Bloch, se os mortos estdo, definitivamente, mortos, ndo ha mais esperanca
para 0s vivos, pois daqui a pouco, todos estardo mortos, portanto, nem tudo se cessa, a
esperanca de vida precisa permanecer.

A arte vinculada a dialética permite que a esperanca de vida seja renovada, pois a obra
de arte de um artista ndo se desfaz quando seu corpo sucumbe, € como um filho que da
continuidade ao nome do pai, por isso, continuam sendo filhas as obras intelectuais, pintadas,
edificadas e pensadas. Assim, “a utopia da imortalidade se reproduz no ato e na permanéncia
da producao intelectual, e nisso ela também pode passar sem 0s espagos invisiveis — as custas
do perdurar ndo-pessoal” (BLOCH, 2006b, p. 249).

E de se atentar que, até entdo, ndo se encontrou a solucio para a ameaca de destruicio
do sentido, porém a esperanca € infatigavel, permitindo que o processo continue em aberto.
“O mundo em processo, 0 mundo real da esperanca fundamenta-se exclusivamente na
matéria, ‘que se capta a si mesma através do homem enquanto sua floracdo mais espléndida e
que completa a sua formagao’” (BORGES, 1993, p. 423).

Para Ernst Bloch, como possibilidade individual, seja como uma possibilidade cdsmica,

a morte defronta-se com o pensamento direcionado para o futuro, como negacdo de sua



170

finalidade. A morte ingressa como possivel contetdo futuro, em sua condicao final e, assim,
ela ndo se torna mais negacdo da utopia e de suas finalidades, e sim, ela se coloca como

liberacdo do conteudo vital adquirido.

3.2.2 Utopia presente nos grandes lideres religiosos

Alguns personagens historicos e religiosos enriquecem a discussdo sobre as utopias. De
inicio, analisemos a filosofia oriental, mais especificamente, a chinesa, a qual se destacam as
figuras de Conflcio e Lao Tse. Tais pensadores deixaram um legado de importancia
sumarissima ao que se referem, ndo so as crengas dos seus seguidores, mas também a respeito
da forma de conhecimento a respeito das reflexdes utopicas.

Nesse interim, hd a discussdo do meio-termo, do equilibrio celeste, daquilo que é
ponderado. Tal discusséo ocorre por volta de 700 a. C., momento em que a China comeca a se
tornar civil, os direitos advindos dos nobres comecam a serem revogados, os imperadores
comecam a se apresentar como “pais déspotas” e ndo mais como “senhores”. Essa atitude
comeca a ser vista como moderada, e 0 modo de vida passa a ser domesticado, do comeco ao
fim do patriarcado.

Diante disso, Confucio d& uma formulacdo religiosa a esse meio-termo almejado, o qual
acreditava que uma pessoa sabia ndo se ocupava de coisas cadticas. Ele se torna, segundo
Bloch, o mestre da sabedoria, ndo de acordo com a classe de nascenca, mas académica.
Observando culturas de fora, como da Irlanda, da india antiga, por exemplo, em que o chefe
supremo do povo é subordinado aos deuses da natureza, Conflcio inspira a algo diferente a
essa questdo, pois, para ele, o imperador esta acima dos deuses terrenos da natureza, somente
ele pode manter o equilibrio entre céu e terra. Os deuses, portanto, eram submissos ao Estado.
Assim, para o pensador, o imperador “¢ o mesmo que o centro do Estado e o centro do cosmo:
colheitas malogradas, inundac@es, avalanches e até mesmo conjuncgdes estelares maléficas
decorrem de governos desordenados com a mesma precisdo com que o curso benéfico da
natureza decorre do governo ordeiro” (BLOCH, 2006b, p. 305).

Com isso, tem-se uma consonancia harmoniosa entre a natureza e o imperador,
aparecendo assim, pacificacdes entre eles. Nasce, a partir dai, 0 conhecido como 0s opostos
de lutas entre o cunho teldrico-feminino e o urdnico masculino. Esses opostos ficaram
conhecidos como yin e yang, que representavam vales e montanhas, margens do rio em que

uma esta a sombra e outra ao sol, e mais tarde eram associados ao homem e a mulher. “Nesse



171

pensamento de opostos que se complementam, denominou-se Yin e Yang a reunido de duas
qualidades de sopros existentes em todos os fendmenos e manifestac6es, que estdo em relacao
reciproca no meio natural e que simbolizam as duas faces de um movimento” (COUTINHO;
DULCETTI, 2015, p. 803).

Yin e yang se tornaram o grande equilibrio entre a terra e o céu, através da luta de
opostos, noite e dia, terra e céu. Essa luta de opostos se une e se complementa entre si. Desse
modo, tem-se 0 conceito de Yin como a palavra que “evoca a nogdo de tempo fechado e
chuvoso, de frio, reclusdo, repouso, do que é feminino; aplica-se ao que é interno, antigo,
vazio e negativo” (COUTINHO; DULCETTI, 2015, p. 803). Por outro lado, “a palavra Yang
desperta a nocdo de tempo ensolarado, de calor, expansdo, manifestacdo ativa, do que €
masculino, e aplica-se ao que ¢ externo, recente, pleno e positivo.” (COUTINHO;
DULCETTI, 2015, p. 803). A figura do imperador ndo esta jamais configurada como sujeito
aos deuses da natureza, mas tdo somente a ideia de céu, e essa, portanto, ndo é um deus.

Nessa cultura, “quando a conduta humana ¢ ordeira, o mundo anda beneficamente em
circulo” (BLOCH, 2006b, p. 305) e, portanto, hd a ponderacéo e o equilibrio entre as partes.
Apos alguns séculos, Conflcio foi considerado Deus, porém isso representa apenas uma
concessdo de fé popular politeista e ndo um avanco dentro do céu. Com Confucio, baseado em
um bom senso feudal, comegou-se a acolher algo quase genuino que foi ponderado
constantemente, uma corre¢ao para a imagem do desejo efervescente. “Um rapaz deveria ser
um bom filho em casa e um jovem obediente fora de casa, parcimonioso com a fala, mas
coerente com o que diz, e deveria amar todo o povo, mas cultivar a amizade dos seus
semelhantes” (CONFUCIO, 2012, p. 41). E acrescenta ainda: “se Ihe sobrar alguma energia
dessas acdes, que ele a dedique a tornar-se um homem culto” (CONFUCIO, 2012, p. 41).
Segundo Bloch, Confucio admitia que 0 mundo estara bem encaminhado se o ser humano
souber lidar com ele.

Lao Tse é a segunda figura a ser destacada nessa discussdo sobre a filosofia oriental téo
associada a utopia. E considerado um homem solitario e o mestre do Tau. O Tau de Lao Tse
é considerado como fonte de origem de toda a existéncia, como figura invisivel, mas ndo tem
caracteristica de ser transcendental. “O Tau proporciona apoio e orientagdo, mas no seu
caminho ndo esta postada uma pessoa mediadora visivel, ndo ha uma estatua falante; ele é,
pois, 0 que ndo merece ser mencionado e a unica coisa digna de ser nomeada, mas Lao Tse
ignora o seu nome” (BLOCH, 2006b, p. 309).



172

Segundo Bloch, para o defensor do Tau, hd 0 meio-termo e a justa medida vigorando
como em Conflcio, porém essa medida é menos adequada ao costume e ao governo
dominador. Para ele, o Tau tem como objetivo diminuir a abundancia e complementar a
caréncia. No mito astral de Lao Tse, “o cosmo se apresenta como propensao em reveréncia
imensuravel, como o sonho paradoxal de ser humano sem deixar transparecer em si mesmo
muita coisa propriamente humana” (BLOCH, 2006b, p. 309).

Para Bloch, Lao Tse abandona tudo que é opulento, grandioso, fazendo nascer a arte da
branda sabedoria. “Governo com excesso de degraus; Campo com excesso de erva daninha;
Armazém com excesso de vazios; Vestir bordados coloridos; Carregar espada afiada;
Satisfazer-se comendo e bebendo; Possuir moedas e bens em excesso” (LAO TSE, 2008, p.
53). Ele ainda conclui, dizendo que: “Isto se chama roubo e autoencantamento; Roubo e
autoencantamento negam o Caminho” (LAO TSE, 2008, p. 53). O Tau é, portanto, seu Deus
tranquilo, cheio de ideologia, e tem esse nome porque reproduz a antiga imagem matriarcal
chinesa que tinha como nome uma progenitora feminina chamada Tau.

N&o bastasse a cultura chinesa, com sua grande contribuicdo para o que Bloch denomina
de utopia, tem-se também a india, na figura do Buda, como um dos principais expoentes da
religido politeista daquele lugar. Conforme afirma Ernst Bloch, o Buda ganha destaque no
final do sexto século cristdo, em um tempo em que a antiga religido indiana dos Vedas'® esta
reduzida a superficialidade do rito.

Na Gltima parte dos Vedas, nos Upanixades'™, sdo apresentadas a um aprendiz as
formas do mundo para que ele as conheca de acordo com sua aparéncia, relacionado ao medo
que reside, a seducdo que provocam e, também, as diversas formas trajadas, ressoando como
um desencantamento.

Por volta de 1200 d.C., o budismo desaparece da india, propriamente dita, por sua
oposicao ao sistema de castas, sendo substituida pelo hinduismo. O que restou ao lado dessa
igreja foi somente a seita do jainismo por Maavira'® que era contemporaneo de Buda, porém
0 Buda permanece como elemento liberado, a fé sem Deus, nem deuses, tendo abandonado o

mito. Desse modo, “a pessoa do fundador, a pessoa perfeitamente humana de Buda, que

1% Os Vedas consistem em um conjunto de obras que foram escritas no idioma chamado de Sanscrito védico, o

qual, originou, posteriormente, o sanscrito classico. Essas obras constituem um vasto sistema de escrituras
sagradas do hinduismo, senda a mais antiga literatura de qualquer lingua indo-europeia.

1% Upanixades diz respeito a cada um dos escritos da obra dos Vedas que possuem teor filoséfico e teosofico.
Mahavira foi o vigésimo quarto tirthankara, aquele que fabricava o “vau” - um trecho de
um rio, lago ou mar com pouca profundidade para passar a pé. Mahavira reviveu o jainismo, expondo 0s
ensinamentos espirituais, filoséficos e éticos dos tirthankaras. Segundo a tradicéo, ele abandonou todos os bens
do mundo, praticando intensa meditacdo e muitas austeridades para atingir o Kevala Jnana, ou seja, onisciéncia.

102


https://pt.wikipedia.org/wiki/S%C3%A2nscrito_v%C3%A9dico
https://pt.wikipedia.org/wiki/S%C3%A2nscrito
https://pt.wikipedia.org/wiki/Hindu%C3%ADsmo
https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADnguas_indo-europeias
https://pt.wikipedia.org/wiki/Tirthankara
https://pt.wikipedia.org/wiki/Rio
https://pt.wikipedia.org/wiki/Lago
https://pt.wikipedia.org/wiki/Mar
https://pt.wikipedia.org/wiki/Jainismo

173

representa o caminho da esperanca, que das coisas do mundo é a que permanece visivel ao
extremo e até ao fim, essa pessoa também é a primeira a se dissolver no nirvana” (BLOCH,
2006b, p. 336).

O Buda assegura ter um Unico sabor que € o da redengdo e, com isso, 0 budismo
desconhece desejos e preces que exprimam desejos, pois seu objetivo é apenas que todos
sejam felizes. Ainda aparece o Carma’® como forca de Samsara'® sobre alguém, em que as
acdes, sejam boas ou ruins, podem ser afloradas nesta, ou em outra vida.

O cristianismo como uma das maiores religides do mundo, € representado pela figura de
Jesus Cristo, o Deus filho. Ora, sua historia se destaca pela forma como transcorreu, o qual
nasce em uma estrebaria, e assim, é esperada a crianga cujo governo encerraria a idade de
ferro'® e devolveria a0 mundo a idade de ouro'®. Ele é aquele que veio para ocupar um lugar
na moldura de Deus, ndo com a vida, mas com a sua morte.

O Cristo aparece como utopia para o povo pobre, humilde e ndo para os grandes
comerciantes, reis poderosos, pois ele mesmo tinha a caracteristica de humildade. “A pobreza
voluntaria tampouco é considerada um fim em si mesmo, ao menos na medida em que ela é
recomendada e em que o amor nao elege os pobres [...]” (BLOCH, 2006b, p. 345). Jesus se
apresenta aos desassistidos com o elemento de humildade e, assim, ele “é o sinal da objecdo
exatamente contra o poder senhorial, e exatamente contra esse sinal o mundo levantou a

objecdo do cadafalso: a cruz ¢ a resposta do mundo ao amor cristdo” (BLOCH, 2006b, p.
345).

Na religido cristd, o que estd em jogo ndo € um pds-morte para quem morre, mas um
além para os vivos, tanto é que, mais importante do que seu nascimento € também sua morte,
pois representa a passagem de uma vida do mundo para, com a ressurreigdo, chegar a vida
eterna. Essa é a proposta do cristianismo, com Jesus Cristo, que difere, por exemplo, do

Budismo, que acredita no retorno dos mortos a vida no mundo.

1% Karma ou carma consistem em termos que significam “"acdo". E um termo de uso religioso dentro das
doutrinas budista, xintoista, hinduista, jainista, sique e teoséfica. Em cada uma delas, possuem sentido, como,
por exemplo, no hinduismo, "carma" refere-se a influéncia que as acfes humanas geram no seu futuro, no
budismo, o termo esté relacionado as intengdes humanas, que podem ser boas, mas ou neutras.

1% 0 termo Samsara, é oriundo do budismo para se referir ao conceito de nascimento, velhice, decrepitude e
morte, e, que todos 0s seres no universo participam e do qual s6 se pode escapar através da iluminacdo. A
roda de Samsara compre caminhos distintos que o ser humano passara e sao inevitaveis.

1% A Idade do Ferro é utilizada para se referir ao periodo pré-histérico, em que ocorreu a metalurgia do ferro.
Esse periodo é denominado assim pela utilizagdo do ferro como metal, oriundo do Oriente através da emigracéo
de tribos indo-europeias (celtas), que a partir de 1 200 a.C. comegaram a chegar a Europa Ocidental.

1% A Idade do Ouro, segundo a mitologia grega, é o periodo de apogeu do mundo, com glérias perpétuas. Nesse
periodo, havia a ideologia e a utopia de que o ser humano era imortal e puro, foi marcado também por paz,
harmonia, estabilidade e prosperidade. E a mais antiga das idades do metal.


https://pt.wikipedia.org/wiki/Budismo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Xinto%C3%ADsmo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Hindu%C3%ADsmo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Jainismo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Sikhismo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Teosofia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Budismo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Bodhi
https://pt.wikipedia.org/wiki/Metalurgia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Ferro
https://pt.wikipedia.org/wiki/Metal
https://pt.wikipedia.org/wiki/Oriente
https://pt.wikipedia.org/wiki/Celta
https://pt.wikipedia.org/wiki/Europa_Ocidental

174

Ainda sobre essa discussdo, sobre a utopia nas religides, sobretudo, na representagéo
dos principais expoentes de cada uma delas, ainda se faz mister descrever a importancia de
Maomé, como submisso a vontade de Ala — deus da religido Islamica. Para esta religido,
Maomé € o mais recente, além de ser o Gltimo da descendéncia de Abrado, era acometido de
visdes, vozes e sonhos noturnos, que, como afirma Bloch, transformavam-se em aparicGes
corporais durante o dia. Sua primeira intencdo era restabelecer a fé pura de Abrado.

Mutatis mutandis, Ala ¢ “o deus da guerra Zeboat; ele recorre aos seus templarios para
efetuar em breve o Juizo sobre o mundo; religido é submissdo a vontade de Al4, mas
justamente na forma de um fanatismo beligerante em submissao” (BLOCH, 2006b, p. 360).

Conforme Bloch, Maomé se apresenta como figura da lendaria arabica Chidr*®’, que,
para os islamicos, ele foi o mais misterioso dos santos, preparando 0s humanos para o juizo
final. Portanto, para os Islamicos, Ala € o unico Deus e Maomé € o seu profeta — o Gltimo de
todos. Al4, portanto, € o Unico Deus que todos devem adorar e serem submisso.

Esse percurso sobre as principais figuras religiosas presentes nas maiores religides
conhecidas no mundo fundamenta a discussdo proposta por Bloch no que se refere as utopias,
pois 0 modo como se estruturam as crengas e a fé, nada mais é do que projetar para o futuro
0s sonhos diurnos. O instante vivido das pessoas pode ser limitado, mas a figura de um deus
pode fazer transgredir o sonho para frente como forma de realizagdo, uma vez que os instantes
vividos ndo dao condicbes para a satisfagdo desejada. Portanto, as religibes também séo
impulsionadas na formagdo de um mundo utopico, em que 0 Ser a quem se reverencia, é capaz

de transformar a vida limitada do ser humano e, assim, nasce a utopia religiosa.

3.2.3 A utopia como exterritorialidade

Diante de tantas possibilidades apresentadas e discutidas a respeito das utopias por
diferentes crencas, seitas, correntes filosoficas, torna-se dificil encontrar uma que pareca ser,
suficientemente, mais correta, pois o ser humano compreende todo esse percurso, no entanto,
ndo como algo alcancado e manifestado, mas como algo, humanamente, desejado que é

projetado de forma historica.

%7 Chidr consiste em uma espécie de santo islamico muito aceito pela imaginacdo dos muculmanos como

um simbolo para a vegetacdo, com caracteristicas ciclicas de renovacéo e personificacdo do bem. Para alguns é
considerado um profeta . Segundo a cren¢a, Chidr vive em segredo, somente sendo, em alguns momentos,
visivel para pessoas individuais, mesmo que possa adquirir formas diversas.


https://de.wikipedia.org/wiki/Heiliger#Heiligkeit_im_Islam
https://de.wikipedia.org/wiki/Symbol
https://de.wikipedia.org/wiki/Vegetation
https://de.wikipedia.org/wiki/Prophetie

175

Desde o tempo antigo, o0 ser humano sempre buscou saber o que poderia acontecer no
seu futuro. O seu desejo de mudanca, de transformacdo permanece vivo e presente, e isso
acontece ja ha muito tempo. Na mitologia grega, tém-se as Moiras — conhecidas como as trés
irmas que eram capazes de determinar o destino, tanto dos deuses, como dos homens. A
exemplo disso, conta-se que a personagem Cassandra, irmad de Heitor, Paris e Polixena, ja
compartilhava, juntamente, com os deuses, 0 dom de adivinhar o destino e, portanto, ela
sempre soube da destruicdo de Troia. Diante da Moira, “os seres humanos ndo sao
instrumentos de alguma vontade divina, nem Edipo nem Cassandra podem fazer qualquer
coisa ou até mudar algo” (BLOCH, 2006b, p. 365).

Ha uma diferenciacdo entre essa forma de crenca com a apresentada pela Biblia, em que
o profeta Isaias apresenta um destino que pode ser, perfeitamente, mudado, pois depende da
moral humana e da decisdo de cada um. E uma oposic&o ativa do vidente grego, com a visao
desesperada de Cassandra de um lado e o destino biblico de outro, apresentando uma balanca
do destino que é o préprio ser humano. Provavelmente, outros profetas entenderdo que este
conceito pode ser diferente daquele entendido por Isaias.

Adentrando nessa questdo e trazendo a discussdo sobre o ateismo, tem-se Feuerbach
com suas colocacOes a respeito da existéncia de Deus. Feuerbach fez os conteddos do céu
retornarem para o ser humano, afirmando de tal maneira que o ser humano néo foi criado a
imagem e semelhanca de Deus, mas ocorreu, justamente, o contrdrio, Deus foi criado a
imagem e semelhanca do homem. Pelo menos a imagem do modelo ideal que o ser humano

tinha de si mesmo e atribuiu a Deus.

E verdade que assim deus desaparece totalmente como criador do mundo, mas
obtém-se um enorme dmbito de criagdo no ser humano, em que — mediante uma
ilusdo fantastica e simultaneamente uma riqueza fantastica — surge o divino como
imagem do desejo humanamente hipostasiada de primeira grandeza (BLOCH,
2006b, p. 369).

Portanto, essa inversdo como teoria do desejo €, para Feuerbach, o que ele chama de
antropologizacdo da religido. 1sso se da pelo conhecimento apenas superficial do ser humano,
pois ha todo um contexto historico-social presente nessa concepgdo. Ora, ndo € SO 0 sujeito
que deve ser concebido de forma utdpica, mas também a natureza que o circunda, que, de
modo algum, deve apresentar-se de forma finalizada. “O reino ¢é exterioridade e nao so

interioridade, € ordem e n&o so liberdade, é essencialmente a ordem daquela subjetividade que



176

ndo ¢ mais afetada pela objetividade como se esta fosse algo estranho” (BLOCH, 2006b, p.
369).

Segundo Bloch, a negacdo de Deus para Feuerbach, é negacdo do préprio ser humano,
pois ele so acredita e pensa em Deus, porque ele mesmo quer ser Deus, porém, contra sua
vontade, ndo o €. Portanto, para ele, Deus nada mais é do que a realizagcdo dos desejos
humanos, a alegria eterna, ininterrupta da esséncia humana. Diante disso, a figura de Deus no
sentido feuerbariano ¢ “o desejo de alcangar nossa esséncia e a0 mesmo tempo a fantéstica
alienagdo da nossa esséncia, mediante sua penhora ao céu” (BLOCH, 2006b, p. 370).

Enfim, a concepcédo de Deus é um ideal transcendente presente na antropologia religiosa
imposta pelo ser humano, de modo que, o homem atribui a Deus todos 0s requisitos que ele
gostaria de ser e ndo o ¢. “Deus como um ser moralmente perfeito ¢ apenas a ideia realizada, a
lei personificada da moralidade, a esséncia moral do homem posta como esséncia absoluta — a
prépria esséncia do homem; porque o Deus moral exige do homem que ele seja como Ele
proprio é: [...]” (FEUERBACH, 2007, p. 74) E uma extensdo do desejo do humano de
conferir sentido ao mundo para abranger as esperancas isoladas, e, por isso, “a verdade do
ideal de Deus € constituida unicamente pela utopia do reino, e 0 pressuposto para esta é
exatamente que ndo permaneca nenhum Deus nas alturas, ja que de qualquer modo ndo ha
nenhum 14 nem nunca houve” (BLOCH, 2006b, p. 374).

Com isso, € possivel dizer que a imagem construida de Deus pelo homem, é sua propria
imagem e, por isso, ele ndo deixard de crer em Deus, pois esta crenca é propria do homem.
Assim, “a crenga em Deus (pelo menos no Deus da religido) s6 acaba quando (como no
ceticismo, panteismo e materialismo) acaba a crenga no homem, pelo menos no homem tal
como ¢ encarado pela religido” (FEUERBACH, 2007, p. 72).

Apos realizar esse passeio por esses tempos tdo relevantes na compreensdo do
pensamento blochiano, é possivel fazer uma marcacdo entre a sua filosofia com a religido
utdpica, considerando que Deus, a partir das discussdes blochianas, é um ideal que 0 homem
tenta alcancar, mesmo que ainda seja desconhecido. Desse modo, “a revelagdo de Deus
depende da realizacdo do homem. Na medida em que soubermos o que é o homem, seremos
capazes de afirmar o que é Deus” (FURTER, 1974, p. 174).

Diante disso, considerando as tentativas de chegar a um ser metafisico e superior,
aparece, com o exemplo e vida de Jesus Cristo, um ponto de comparagéo entre ele e estas
crencas. Essa comparacdo chega ao conceito de Bem Supremo, que Ernst Bloch busca

alcanca-lo, voltando aos pensadores antigos e medievais que lancaram seus conceitos sobre



177

ele. Ora, 0 conceito de Bem Supremo, através de Cicero e do estoicismo, advém dos sete
sabios, passando por Agostinho e a escolastica, chegando até Kant. Segundo Bloch, Cicero
deu ao conceito de Bem Supremo uma definicdo secularizada pela teologia posterior, a qual
diz que o Bem Supremo ndo tem nenhuma outra coisa como referéncia, porém é referéncia
para todas as outras coisas.

Essa definicdo é obtida pelo estoicismo de Platdo, que tinha a ideia do bem como o
maior de seus valores, ou como um ente, no qual o bem ocorre em sua totalidade, englobando
todos os aspectos do comego ao fim. “Filebo sustenta que o prazer € a verdadeira meta para a
qual devem esforcar-se todos 0s seres vivos, 0 bem supremo de todos, enquanto existirem, e
que, a rigor, esses dois nomes, bom e agradavel, aplicam-se a uma s6 coisa da mesma
natureza” (PLATAO, 2020, p. 69).

Essa compreensdo € mantida por Agostinho que entende que Deus, como o Bem
Supremo, reline em um s6 ente o uno, verdadeiro e o bom. Essa definicdo divergiria da
escolastica, pois esta corrente questiona-se sobre qual dessas qualidades perfaz a originalidade
do bem supremo. “Para Duns Scot, Deus é em primeira linha a vontade do bem, que prescreve
livremente o que é bom; para Tomas, Deus €, em primeira linha, o entendimento do bem, ao
qual a vontade de Deus esta amarrada” (BLOCH, 2006b, p. 404).

Independente dessas questdes levantadas, tem-se Deus como o alvo maior de todos 0s
alvos, implicando na ampliacéo e estreitamentos misticos em que tornar-se semelhante a ele,
ja seria 0 sumo bem. Tomas de Aquino vai dizer que o bem supremo é o extremo de todas as
coisas e todas as coisas tendem para seu fim ultimo que é Deus, tendo sua bondade decorrente
do fim Gltimo ser semelhante a Deus. Portanto, o Bem Supremo, é associado “com efeito, ao
que esta na extrema nobreza de todos 0s seres denominamos Deus porque é a causa primeira,
e a causa é mais nobre que os efeitos. (AQUINO, 1990, p. 50).

Em Kant, o Bem Supremo ¢ definido, segundo Bloch, como conteddo da esperanca de
um mundo em que a virtude e a bem-aventuranca estdo unidas. Para ele, 0 bem supremo esta,
simultaneamente, solto e distante, como os seres humanos ideais ou conceitos ideais. Assim,
um dualismo rigido ndo dialético surge separando a questdo do bem supremo como sua forma
mais elevada, ou seja, o0 reino de Deus na terra de um lado e de outro 0 mundo empirico e de
sua natureza.

Ernst Bloch vai dizer que o bem supremo é um alvo ainda ndo formado, é um possivel-
real na laténcia do processo. “Assim, uma perspectiva cosmico-utdpica em meio a subjetiva e

existencial-intensiva surge quando se pode estatuir que aquilo que se pensou ser o bem



178

supremo, [...], ndo perfaz apenas o ideal final da histéria humana, mas também, o problema
metafisico da laténcia da natureza” (BLOCH, 2006b, p. 409).

Para encerrar essa discussdo travada por Ernst Bloch, ele vai dizer que “o mero desejar
ainda ndo saciou ninguém” (BLOCH, 2006b, p. 440). Isso ocorre, caso ndo haja um querer
enfatico, mostrando o que quer que seja feito em um sentido ndo particular como € o interesse
do pequeno-burgués. O desejar, portanto, deve partir do interesse de querer que seus sonhos
diurnos sejam realizados, com a preocupacéo de nao se perderem a si mesmos.

Nessa busca pelo desejo do sonho realizado, Marx aponta para a inteligéncia vermelha,
COmo um espirito humanitario que ¢ compreendido ativamente, pois “até agora, os homens
sempre tiveram ideias falsas a respeito de si mesmos, daquilo que sdo ou deveriam ser.
Organizaram suas relacdes em funcdo das representagbes que faziam de Deus, do homem
normal, etc.” (MARX, 1998, p. 03). Assim, ele vé, na miséria, ndo apenas a imagem dos
compadecidos abstratos, mas, pelo contrario, como forca ativa da revolta contra aquilo que a
causa. “A miséria, portanto, assim, que obtém clareza sobre as suas causas, transforma-se na
propria alavanca revolucionaria” (BLOCH, 2006b, p. 443).

O desenvolvimento intelectual de um individuo ocorre a partir de sua riqueza de
experiéncias adquiridas no decorrer da vida e, assim, “a verdadeira riqueza intelectual do
individuo depende inteiramente da riqueza de suas relagdes reais” (MARX, 1998, p. 34). Esse
olhar de Marx, como aponta Bloch, estd no fato dele olhar para o povo e perceber
caracteristicas como pequenez, humildade e nulidade com a intencéo de arranca-las pela raiz.
O espirito humanitario é a repulsa da desumanizacao, tornando-se seu inimigo, pois, pelo fato
de o marxismo ser a luta contra a desumanizacdo, tendo seu apice como o capitalismo, resulta
que 0 marxismo auténtico nada €, sendo promoc¢ado do espirito humanitario.

O ser humano, segundo Bloch, precisa se expor ao ar fresco e vigoroso, para mover-se e
sair do jeito, meramente interior, pois seus desejos s6 podem ser realizados como o impulso
para frente, transformando seus sonhos diurnos em realidade. O mundo, para Marx, como
aponta Bloch, ha tempos, possui 0 sonho de algo que ele apenas precisa ter a consciéncia para
possui-lo de fato, evidenciando, a realizacdo das ideias do passado. Na busca pelo futuro,
podem ocorrer desvios nos desejos, alerta Bloch, pois o social exerce muita influéncia na vida
do homem, o que pode trazer o engano para aquele que deseja, por isso, € preciso estar atento
para saber o que precisa ser deixado para tras, modificado ou até acrescentados no processo

de luta pela realizacdo do desejo.



179

O filésofo Sartre, quando elabora sua filosofia, retrata a questdo do medo e, segundo
ele, esse pode ser paralisante e aterrorizador, anulando o ser humano, porém € preciso usar 0
medo para tomar, de forma cautelosa, impulso para seguir. Com isso, tem-se que a esperanca
planejada ¢ mais forte, sendo a melhor que existe, portanto, “a esperanga apenas transcende o
horizonte, ao passo que o conhecimento do real, mediante a praxis, o desloca de maneira
solida” (BLOCH, 2006b, p. 453). E a esperanca que conduz a compreensdo de um mundo
estimulante e consolador, obtendo a compreensdo mais solida e concreta.

A compreensdo consoladora do mundo, que é uma instrugdo para agir e nunca, apenas
contemplativa, s6 ocorrerd, segundo Bloch, quando o direito burgués for ultrapassado, quando
a subordinacdo servil deixar de existir. Assim também, o trabalho ter superado a composi¢do
corporal e mental, deixando de ser apenas um meio de vida para se tornar necessidade vital do
ser humano.

A esperanca diferencia-se da seguinte forma: a objetiva, como aquilo que se espera em
termos de contetido chegando a ser provavel. Assim, “a esperanga esperada, em contrapartida,
justamente ndo seria esperanga se ja tivesse a confianga plena do seu lado” (BLOCH, 2006b,
p. 458); por outro lado, tem-se a esperanca subjetiva que € aquela que se espera e esta segura
e certa de si mesma, mesmo que seja apenas uma possibilidade. “A esperanca que espera, € de
fato também crida e assim possui suo modo confianga” (BLOCH, 2006b, p. 458). A
esperanca, portanto, ndo é liquida e certa, mas uma tentativa de realizacdo que se faz
necessario a luta para conquista-la.

Ora, Bloch afirma que a vida humana constitui um trancendere, porém esse
trancendere, como o diz, sendo utdpica ndo implica nenhuma transcendéncia. Porém a
filosofia se comprova como um conhecimento ramificado e inconcluso, portanto, a esperanca,
na linha de frente, ndo se trata de uma inconclusividade na forma de destino ultimo, mas
como um mundo inacabado que pode ser finalizado. “[...] O processo nele em andamento
pode ser levado a um resultado, o incégnito da causa principal oculto nela mesma em termos
reais pode ser desvendado” (BLOCH, 2006b, p. 460). E dbvio que isso ndo devera ser feito de
modo precipitado, pois o propriamente-dito ndo € algo existente em sua forma acabada, pelo
contrario, é aquilo que ainda ndo existe, que vai a busca de si mesma, € uma esperanca
fundada, real-objetiva.

Diante disso, a esperanca ndo esclarecida pode ser levada para um lugar solitério,
desabitado, pois o0 verdadeiro horizonte é concebido ndo além do conhecimento da realidade,

mas, enfaticamente, esse conhecimento mostra a propria realidade, a verdade real. Contudo, o



180

ser humano estd em toda parte, desde a pré-histéria, conclui Bloch, e tudo se encontra numa
condicdo anterior a criacdo do mundo, e, assim, a verdadeira génese ndo se situa no comeco,
mas no fim e tudo s6 comecara a aparecer quando a sociedade e a existéncia comecarem pela
raiz. “Porém, a raiz da histéria € o ser humano trabalhador, produtor, que remodela e
ultrapassa as condicGes dadas. Quando ele tiver apreendido a si mesmo e ao que € seu sem
alienacdo, surgird no mundo algo que brilha para todos na infancia [...]: a patria” (BLOCH,
2006b, p. 460).

Essa ¢ a contribuicio de Bloch, no que se refere as utopias. E notorio que seu
pensamento é muito vasto, o que implica em uma contribuicdo primorosa para a filosofia. Foi
mostrado, nessa discussdo, que Bloch, analisando o mundo em que ele vive, conseguiu
descortinar as janelas perceptivas e lancar um novo olhar sobre um mundo construido sob a
Otica dos sonhos diurnos. Sabe-se que tudo isso sO é possivel porque o ser humano é
impulsionado pelo sentimento da esperanca que o conduz a sonhar para a frente e projetar no

futuro seus desejos.



181

QUARTO CAPITULO

4 A ALUCINACAO PRESENTE EM CASOS CLINICOS E A UTOPIA COMO
CONSTRUCAO DE MUNDOS

O quarto e ultimo capitulo deste trabalho tém como objetivo uma discussdo sobre a
literatura moderna a respeito do tema das alucinacdes e utopias. E sabido que tanto Merleau-
Ponty quanto Ernst Bloch serviram de base para muitos estudos clinicos, em que psicanalistas
e estudiosos, sobre o0s comportamentos corporais, fundamentam-se para tentarem
compreender os diversos fatores que norteiam as condutas de seus pacientes.

Diante disso, vale enfatizar que o legado deixado pelos filésofos estudados, neste
trabalho, é de suma relevancia para o dia a dia dos profissionais que exercem a dificil tarefa
de escuta e interpretacdo das experiéncias comportamentais de seus pacientes, sobretudo,
aqueles que alucinam e criam um mundo de utopias diante de si. Ndo somente isso, 0s autores
deixam seu legado no que se refere ao comportamento individual e social de individuos, o
qual pode ser denominado de utopias individuais e sociais.

Este capitulo mostrara alguns casos de pacientes que sofrem de comorbidades psiquicas,
ao mesmo tempo em que apresenta uma discussao fundamentada em alguns autores citados no
decorrer do texto, sobre os casos expostos. HaA também um percurso sobre o conceito de
alucinacdo discutido em tempos modernos e contemporaneos, abarcando tanto sintomas de
sujeitos que alucinam a partir de influéncias externas — remédios, drogas, fome - como
influéncias internas decorrentes de fatores internos - provocadas por perturbacfes mentais.
N&o somente isso, mas também sdo levantadas questdes histdricas sobre a alucinagdo como
imposicdo social como acontecia em internatos que recebiam pessoas sem nenhuma

comorbidade psiquica.
4.1 Desordenamento psiquico em um paciente diagnosticado com esquizofrenia

Para iniciar a discussdo, sera exposto um caso de atendimento de um paciente com
histérico de 12 anos de sofrimento psiquico. Tal relato é feito por Deivison Marques e Ari
Alves. Eles proprios narram que o paciente chegou encaminhado por um hospital pablico do
Estado de S&o Paulo, onde permaneceu internado por dois meses apds ter cometido uma

tentativa de suicidio. O paciente disse ter sido considerado esquizofrénico e que, durante 12



182

anos, tomou medicamentos baseados em antipsicéticos e antidepressivos. O paciente relata
que, ap6s muitas brigas em familia, seu padrasto afirma, insistentemente, que ele ¢é
“vagabundo”, tais comportamentos fizeram com que ele se sentisse cada vez mais depressivo.
Outro dia, apds uma briga dos trés, o paciente tomou todos os comprimidos, acreditando ser a
morte a solucdo mais facil para toda a situacao de angustia que passava.

Acontece que o0 paciente perdeu o pai e foi morar com a mae. Em seus relatos, afirma
ouvir vozes como “Sil, vil, for, ce, be, fi, bi”, em que “‘cé’ significa cerveja, ‘bi’ significa
birra, ‘fi’ significa filho e ‘bé’ significa bebé” (OLIVEIRA JUNIOR; OLIVEIRA, 2019, p.
210). Também afirma conversar com um “amigo”, o qual ndo sabe o nome, mas que o chama
de “papai”, pois € como um amigo para ele. Ainda diz que seu amigo ¢ quase invisivel, como
o “Gasparzinho”, personagem do desenho animado. Os autores afirmam que “a respeito dos
episadios relatados pelo paciente, cabe lembrar que os elementos constitutivos de sua psicose
0 aproximam de um tipo clinico esquizofrénico, em que ha predominancia dos fenbmenos
alucinatorios em detrimento da paranoia” (OLIVEIRA JUNIOR; OLIVEIRA, 2019, p. 212).

Como ja estudado no primeiro capitulo, em que Merleau-Ponty coloca a alucinacdo
como um conjunto de recortes de experiéncias passadas, 0 que pode ocorrer com 0 paciente &,
justamente, essa montagem de experiéncias que se estrutura a partir de sua vivéncia do
passado, que implodem em um instante vivido atual. Na verdade, o “amigo” do paciente ¢
uma construgdo daquilo que ele gostaria de ouvir, pois mesmo acometido pela doenca, ele €
capaz de construir um ser utopico, que ¢ possivel interagir com ele, como se fosse real. “Com
relacdo a origem de seu ‘amigo’, em outra sessao comentou que, quando estava naquele
periodo, o “amigo” apareceu para ele ¢ disse ‘eu sou do seu si’” (OLIVEIRA JUNIOR;
OLIVEIRA, 2019, p. 213). Nao fosse somente isso, a interpretagdo do paciente é que “ele
vinha de seu interior, e dizia coisas relacionadas ao seu subconsciente” (OLIVEIRA JUNIOR;
OLIVEIRA, 2019, p. 213).

Outro ponto importante que merece destaque, é que a familia do paciente frequenta
reunides espiritas, 0 que o motiva a acreditar que suas visdes sdo espiritos que aparecem e
falam com ele. E como se o paciente tivesse a percepcdo de algo e acreditasse que estava
tendo contato com os espiritos de pessoas mortas, como era o caso de sua tia que “afirmou té-
la visto sorrindo, 0 que o deixou tranquilo, porém nem ela nem o seu ‘amigo’ lhe dirigiram a
palavra, apenas apareceram visualmente” (OLIVEIRA JUNIOR; OLIVEIRA, 2019, p. 214).

As alucinagdes do paciente sdo da ordem do significante que, “é um sinal que remete a

um outro sinal, que é como tal estruturado para significar a auséncia de um outro sinal, em



183

outros termos, para se opor a ele num par” (LACAN, 1988, p. 192). Lacan faz essa distingao,
mostrando a diferenca entre o significante e o significado, em que o primeiro representa as
coisas, 0os nomes, e “¢ a partir do significante que o sujeito se reconhece como sendo isto ou
aquilo” (LACAN, 1988, p. 205) e o segundo, representa justamente a significagdo desses
nomes. “O significado ndo sdo as coisas em estado bruto, ai j& dada numa ordem aberta a
significacdo. A significacdo é o discurso humano na medida em que ele remete sempre a uma
outra significacdo” (LACAN, 1988, p. 139).

Ora, o paciente, conforme preceitua Lacan, construia suas percepcdes a partir de
recortes de experiéncias ja vividas por ele. O seu amigo, as visdes de pessoas mortas e as
vozes que ele ouvia, eram, na verdade, resquicios de seu passado que se colocavam diante de
si, sem que ele conseguisse defini-los com exatiddo. Tanto é que ndo sabia distinguir o que
era real, do que era irreal, atribuindo a esses como espiritos. “No caso do nosso paciente,
parece haver um momento em que ele é convocado a simbolizar acontecimentos que ja
estavam ali presentes em sua historia” (OLIVEIRA JUNIOR; OLIVEIRA, 2019, p. 217).

Diante disso, tem-se que o problema do paciente é de uma ordem psiquica em que ele
perde seus fios intencionais, pois ndo é capaz de discernir suas percepgdes, como reais ou
montadas em uma estrutura alucinatoria, porém se sabe que sdo experiéncias efetivas, tendo
em vista que seus relatos apontam para experiéncias ja conhecidas por ele, e nunca
desconhecidas. “A partir do relato de caso e da escuta clinica, é possivel verificar que existem
elementos da historia de vida do paciente que se repetem sob a forma de delirios e
alucinacdes” (OLIVEIRA JUNIOR; OLIVEIRA, 2019, p. 218) e, portanto, “as alucinacdes se
constituem como um retorno no Real daquilo que ndo foi simbolizado, existindo ali uma
enunciacdo sem enunciador que atesta uma forma particular de relagdo do sujeito com a
linguagem” (OLIVEIRA JUNIOR; OLIVEIRA, 2019, p. 224). A alucinagio do paciente &,
segundo as descri¢des, uma tentativa de reconstrucdo de imagens criadas por ele a partir do
mundo em que vive, ndo encontrando um significante que supra a figura de seu pai.

Os relatos do paciente apresentado acima remontam a uma experiéncia perceptiva. O
fato de suas percepcdes se apresentarem como alucinacfes, ndo retiram de seu meio a sua
condicdo de perceber o mundo, o qual esta inserido. Suas visbes sdo estruturadas por
personagens, que influenciaram a vida do paciente, e assim, as vozes que ele escuta é
originada de instantes ja experimentados por ele, tanto é que o paciente é capaz de descrever
os significados das silabas, as quais ele ouve.



184

Segundo a Classificacdo Internacional de Doengas (CID), bem como o Manual
Diagnostico Estatistico de Transtornos Mentais (DSM), houve uma reducdo diagndstica de
sinais e sintomas apresentados por esses manuais, 0 que prejudica a rede de saude mental,
pois, apesar de muito tempo investido no desenvolvimento de critérios para 0s transtornos,
“reconhece-se que esse conjunto de diagnosticos categdricos ndo descreve inteiramente a
ampla variedade de transtornos mentais vividos pela populacdo e apresentados aos clinicos
diariamente em todo o mundo” (DSM-5, 2014, p. 19). Um dos diagndsticos ainda referidos
nesses manuais sao as psicoses relacionadas as psicopatologias que tém como critérios a
presenga de alucinagdes e delirios, sendo que “a alucinacdo € definida como erro de
percepcdo, e o delirio como falsa crenca da realidade. Ambos apresentam o critério de
comprometimento na sociabilidade, determinada em relacdo a realidade prejudicada”
(CALAZANS; PONTES, 2017, p. 108).

Ora, tanto a CID quanto a DMS afirmam que a alucinacdo é, portanto, um dos sintomas
presentes em um esquizofrénico, que chega a se apresentar como uma percepgao sem objeto.
E, portanto, uma patologia, um transtorno, uma limitacdo da capacidade intencional do sujeito
de experimentar o mundo a partir de sua capacidade perceptiva enquanto corpo-proprio.
Desse modo, “o diagndstico de esquizofrenia é estabelecido quando ha delirios, alucinages e
outros sintomas tipicos por no minimo um més” (CALAZANS; PONTES, 2017, p. 110). Isso
significa que, segundo esses autores, psicoses que ocorrem sem se estender muito sdo apenas
perturbacgdes transitdrias, ja as mais longas sdo denominadas de esquizofrenia.

As perturbacfes mentais podem levar anos para comecarem a aparecer. O estilo de vida,
0 tratamento recebido em casa, o carinho e cuidado, quando crian¢a, podem influenciar a
construcdo da formacdo psiquica humana. Desse modo, é possivel dizer que a experiéncia
perceptiva surge no sujeito desde sua fase de crianga, enquanto ainda é bebé. Winnicott vai
dizer que, quando a mée oferece a mama para o bebé, ela esta oferecendo uma série de coisas,
porém, o que o bebé recebe é diferente daquilo que é oferecido pela mae. Merleau-Ponty diria
que isso ocorre porque a experiéncia de um ndo é a experiéncia do outro. Também em
Winnicott, a necessidade de um nédo € a necessidade do outro, pois enquanto a mée sente a
necessidade de cuidar e alimentar seu bebé, este, por sua vez, tem a necessidade de ser
cuidado e alimentado, uma vez que ainda nao é capaz de fazé-lo sozinho. S&o experiéncias
distintas que se conectam, “Aqui 0 ser humano se encontra na posi¢do de estar criando o
mundo. O motivo é a necessidade pessoal; testemunhamos entdo a gradual transformacgéo da
necessidade em desejo” (WINNICOTT, 1988, p. 121).



185

Em Além do Principio do Prazer, Freud afirma que a vida do homem é marcada pela
atividade sexual, ndo necessariamente o ato sexual, mas a sexualidade como um todo. O fato
de o bebé manter uma comunicacdo com a mée, como coloca Winnicott, € uma relacdo de
afinidade sexual, pois tanto o bebé, quanto a mae sentem prazer nessa troca de experiéncias,
seja em amamentar, seja em ser amamentado. Essa sexualidade esta presente também desde o
ato de nascer, assim como no ato de morrer, pois, para Freud, tudo passa pelo crivo da
sexualidade. Desse modo, utilizando o pensamento de Schopenhauer, o pensador das pulsées
vai dizer que “o instinto sexual € a corporificacdo da vontade de viver” (FREUD, 1996d, p.
33).

E notorio que a capacidade perceptiva do sujeito comeca a ser estruturada desde quando
ele é crianca, em que suas percepcdes vdo sendo construidas, pelo primeiro contato que a
crianca vai tendo com o mundo. Esta fase é de extrema importancia, pois caso os cuidados e
atencdo nao sejam oferecidos, no futuro, essa crianca pode ter complicagdes como as doengas
psiquicas, resultando em alucinagdes. As falhas ocorridas na infancia podem se tornar

problemas gravissimos no futuro de um sujeito.

Quando tudo vai bem, o relacionamento pode se estabelecer em poucos momentos.
Mas por outro lado, quando existe uma dificuldade, a mae e o bebé podem levar
muito tempo até conseguirem se entender um com o outro, e frequentemente
acontece que a mae e o bebé falhem desde o principio, e assim sofram (ambos) as
consequéncias dessa falha por muitos anos, e as vezes para sempre” (WINNICOTT,
1988, p. 121).

A sexualidade, portanto, tem um papel de total relevancia no desenvolvimento do
homem, uma vez que é responsavel por todo seu desenvolvimento cognitivo. As psicoses,
ocorridas em sujeitos na fase jovem ou adulta, podem ser influenciadas por padrdes
estipulados desde a infancia de forma equivocada. O paciente descrito por Deivison Marques
e Ari Alves, no inicio deste capitulo, sofria de sérios problemas, que eram originados dentro
de sua propria casa. A falta de cuidados, a auséncia de seu pai ou a nao presenca de uma
sexualidade bem desenvolvida, que ficou ausente desde quando era bebé, fizeram com que
seus fios intencionais fossem rompidos, a ponto de ndo conseguir manter relagdes

equilibradas com as pessoas de seu convivio.

Avancando mais cautelosamente, a psicanélise observou a regularidade com que a
libido é retirada do objeto e dirigida para o ego (0 processo de introversdo), e, pelo
estudo do desenvolvimento libidinal das criancas em suas primeiras fases, chegou a
conclusédo de que o ego é o verdadeiro e original reservatorio da libido, sendo apenas
desse reservatdrio que ela se estende para os objetos. O ego encontrou entdo sua



186

posicéo entre os objetos sexuais e imediatamente recebeu o lugar de proa entre eles
(FREUD, 1996d, p. 35).

Portanto, a auséncia de uma sexualidade ou o seu desequilibrio permite uma
desestruturacdo no sujeito, como afirma Freud. A capacidade de integracdo entre o individuo
e 0 mundo nado é desprovida de libido, mas se faz a partir dela. Desde crianca, o afago e o
aconchego da mae sdo importantes para seu desenvolvimento para que, na fase adulta, possa
ter um equilibrio emocional e psiquico estruturado. O homem seguro de si deve ter sua base
construida desde a infancia, para que adversidades sociais ndo embaralhem sua capacidade

sociocognitiva.

4.2 Alucinagdes como sintomas objetivos e subjetivos no sujeito

Uma grande dificuldade encontrada na compreensao da alucinagéo € discernir, durante a
experiéncia alucinatoria, o que é real ou irreal, o que € imaginario ou ilusorio. Sabe-se que
percepg¢des sociais sdo bem questionadas, pois ha situacbes em que pessoas que externam suas
experiéncias de perceber imagens de coisas e seres, sdo logo massacradas por opinides
alheias, no sentido de dizer que tais percep¢fes sdo irreais, ou seja, algo imaginario ou até
ilusorio.

Esses fatos ocorrem eventualmente, sobretudo, no cristianismo, quando fiéis dizem ver
sinais vindos do céu, enquanto outros ndo acreditam em tais crencas. Levando em
consideracdo essa questdo, surge uma interrogacdo. Os santos catolicos, por exemplo,
realmente, apareceram, ou sdo percepcdes irreais? A apari¢cdo em Fatima, no ano de 1913, foi
real ou um momento de alucinacdo dos pastores de ovelhas e ainda, a Ultima aparicdo da
Virgem de Fatima para 70 mil pessoas foi real, ou um lapso alucinatério que ocorreu de forma
coletiva e social em todos que estavam naquele dia e naquele horério a espera de sua
aparicdo? E de se indagar, pois, para os religiosos, esse é um fato relevante para o
fortalecimento da fé e das crencas dos fiéis, ja para os ateus podem ser apenas uma alucinagao
social, influenciada pelos relatos que se espalharam pela Europa.

Desse modo, cabe analisar a possibilidade de alucinacdes sociais em que € possivel
dizer que a capacidade perceptiva do homem néo € somente alinhada a uma questéo objetiva
em que padrdes sdo produzidos e aceitos. Diante disso, desvios perceptivos podem ocorrer,

provocando delirios e alucina¢es, uma vez que a alucinacdo se manifesta ndo somente em



187

sujeitos acometidos de doengas, mas por forgas externas que impulsionam a construgdo de
imagens captadas pelo sujeito.

A Sindrome de Bonnet'®

exemplifica muito bem essa questdo, em que o filésofo
Charles Bonnet descreve que seu avd, Charles Lullin, j& idoso de 90 anos e cego, comeca a ter
visdes de homens, mulheres, criancas, animais, plantas e objetos, salientando que ele ndo
tinha nenhuma outra doenca além da cegueira. O que acontece é que, devido a falta de
luminosidade, o avé de Bonnet percebia esses objetos como alucinagBes. A sindrome de
Charles Bonnet (SCB) ocorre, geralmente, em pessoas idosas acometidas de cegueira. “A
SCB caracteriza-se pela presenca de alucinagdes visuais complexas e isoladas, persistentes ou
repetitivas, coloridas em que se visualizam pessoas, arvores, animais em movimento, mas ndo
podem ser tocadas e nem emitem som” (LUCENA et all, 2018, p. 226). O fator principal
ocasionador da sindrome de Bonnet é a falta de luminosidade, e dentre a teoria mais aceita
sobre a SCB ¢ que “a reducdo ou auséncia de estimulos visuais iniciariam os disturbios pela
diminuicdo de supressdo de centros corticais superiores promovendo a liberagcdo da
percepcado, o que resulta em visGes fantasmas” (LUCENA et all, 2018, p. 226)

Sobre a alucinacao, Karl Jaspers vai dizer que existem sintomas objetivos e subjetivos
em um paciente psiquiatrico. Assim, por sintomas objetivos tém-se todos aqueles que
“incluem todos os eventos concretos que podem ser percebidos pelos sentidos, e.g. reflexos,
movimentos registraveis, a fisionomia de um individuo, sua atividade motora, expressdo
verbal, producgdes escritas, acdes e conduta geral, etc.” (JASPERS, 2005, p. 01). Nao sendo
somente esses, também se enquadram como sintomas objetivos “manifestacbes como ideias
delirantes, falsas memdrias etc.; em outras palavras, os contedos racionais que o paciente nos
comunica” (JASPERS, 2005, p. 01). Os sintomas objetivos podem ser percebidos pelos
sujeitos pela sua capacidade senso-perceptiva e sua capacidade racional.

Diferentemente desses, tém-se 0s sintomas subjetivos que ndo sdo percebidos pelo
sujeito que sente, mas, geralmente, sdo percebidos por outrem. “Sintomas subjetivos nédo
podem ser percebidos pelos 6rgdos sensoriais, tendo de ser apreendidos pela transposicdo de
si mesmo, por assim dizer, ao psiquismo de outro individuo; isto é, pela empatia” (JASPERS,
2005, p. 02). Varios sentimentos permeiam os sintomas subjetivos, como por exemplo, a

tristeza, 0 medo, a inseguranca, a alegria. O acesso a tais sintomas pode ser conhecido

'% Charles Bonnet é considerado um biélogo e filésofo suico que ficou conhecido pela Sindrome de Bonnet. E

um dos principais expoentes da ideia da Scala naturae, como uma estrutura hierarquica de toda matéria e vida. E
autor de importantes descobertas biolégicas como a partenogénese, que faz uma alusdo a deusa grega Atena se
referindo ao crescimento e desenvolvimento de um embrido sem fertilizacdo, ou seja, fémeas que procriam sem
precisar de machos par fecundarem.



188

também pela narracdo do proprio paciente que narra seus sentimentos, gerando uma forma de
acesso indireto a essas informacdes.

A alucinacdo, seja ela individual ou coletiva, como articulada acima, ndo esta
desvinculada desses sintomas, pois ha uma subjetividade presente no modo de perceber 0s
fendmenos no mundo. O simples fato de observar uma nuvem pode gerar uma experiéncia
alucinatéria, pois fatores emocionais, temporais e espaciais podem influenciar tal ato
perceptivo, em que o sujeito que percebe desvincula a experiéncia imaginativa e alucinatoria
do que é real. Nesse interim, é preciso considerar, de um lado, que ha um sujeito religioso e
uma experiéncia originaria que constitui o fenébmeno que se mostra e, de outro, um sujeito
situado no espago, capaz de perceber esse fendmeno. Desse modo, “a alucinagdo se insere em
um questionamento e reflexdo sobre a constituicdo do mundo e da realidade para o sujeito que
alucina” (ILKIU; SERBENA, 2016, p. 22).

E preciso compreender que ha as alucinacdes presentes em sujeitos que carregam
consigo a esquizofrenia, sofrendo de patologias psiquicas, e hd as alucinacdes que sao
hipnagdgicas'™® que ocorrem, geralmente, antes de dormir. Ha experiéncias comportamentais,
perceptivas, delirantes e imaginativas que ndo colocam o sujeito diante de um quadro de
patologias clinicas, sdo apenas impressdes sensoriais que afetam o campo sensitivo em que 0
sujeito acredita ver algo, quando, na verdade, € apenas uma experiéncia de delirio. Portanto,
“ndo se consideram patologicas as alucinacdes hipnagogicas (ao adormecer), as
pseudoalucinacdes em criangas (interpretadas como imaginacdo) e as alucinacfes eidéticas
(memoria “fotografica’)” (ILKIU; SERBENA, 2016, p. 22). E preciso destacar também que,
fora de um transtorno psiquico patoldgico, a alucinacdo adentra em um patamar de
experiéncia de perceber, quando ha a influéncia de fatores externos que provocam a
alucinacdo. Nesse caso, ndo se deve confundi-la com uma patologia, mas apenas uma
experiéncia perceptiva, portanto, ha duas formas de compreender a alucinacdo, uma como
transtorno psiquico e outra como experiéncia perceptiva, como as que ocorrem pelo uso de
drogas, medicamentos, cansaco ou as hipnagdgicas.

Como uma descricdo fenomenoldgica, tem-se que a alucinacdo se diferencia de uma
ilusdo ou delirio por ter sua caracteristica propria. Um sujeito “normal”, quando tem um lapso

perceptivo, é capaz de identificar minutos depois, que sua experiéncia nédo foi real, enquanto

1% As alucinagdes hipnagdgicas acontecem no inicio do sono. S&o experiéncias perceptivas que, geralmente,

consistem em sonhos muitos vividos que se relacionam com fendmenos visuais, tateis e auditivos. Tais
alucinagbes acontecem quando o individuo ainda estid acordado e consegue ver, ouvir e sentir, porém, ndo
CONsegue Se mexer.



189

para um sujeito com doenga psiquica, ele nao é capaz de identificar sua alucinag¢do. “O que
caracteriza uma alucinacdo verdadeira, distinguindo-a de uma ilusdo ou de um erro de
interpretacdo da realidade € que, do ponto de vista do alucinante, a alucinacdo € vivida como
uma experiéncia real” (AMARAL SANTOS, 2006, p. 343), nesse caso, 0 espago objetivo é
representado pelo corpo do sujeito que alucina e ndo pelo mundo exterior a ele.

O sujeito doente experimenta algo isolado de sua capacidade intencional, por isso, que a
alucinacdo é um disturbio de sua capacidade perceptiva. “E reconhecida como um tipo de
disturbio da percepcdo e do senso da realidade que pode desencadear uma alteracdo do
pensamento de tipo delirante, indicador de comprometimento de fung¢Bes psiquicas mais
complexas” (AMARAL SANTOS, 2006, p. 343).

E possivel fazer uma distingdo entre ilusio e alucinacdo. A ilusdo representa a confusio
que se da entre um estimulo e outro, ou seja, a sutil imaginacdo de acreditar perceber algo,
quando era outra coisa. Por exemplo, confundir uma &guia voando com um avido. Na
alucinacdo, ha a percepg¢do de um objeto que nédo existe, passando a toma-lo como verdadeiro.
As pseudoalucinagbes ocorrem quando, por um instante, acreditou-se ver algo, quando nao
existia, mas o sujeito se da conta dessa ocorréncia. Diante disso, ¢ possivel dizer que “a
alucinacdo — como desvio da imaginagdo — pode ser considerada, essencialmente, como um
erro na percepgdo do mundo, uma falha na apropriagdo dos dados do mundo exterior,
diferentemente do delirio que é falso juizo, com crenca inabaldvel pela logica ou
argumentacao” (ILKIU; SERBENA, 2016, p. 22).

Seguindo essa discusséo, € possivel compreender o fendbmeno da alucinagéo associado a
depressdo. O autor Andrew Solomon em seu livro O Demonio do meio-dia — uma anatomia
da depressdo, descreve muito bem as consequéncias de uma depressdo em estado grave.
Segundo ele, o sujeito tem consciéncia de que precisa trabalhar, de que precisa levantar-se e
executar suas atividades diarias, porém ndo consegue. Tem medo de tudo, encontra
dificuldades em se dirigir ao banheiro para tomar banho, tem dificuldade em se alimentar, tem
medo dos talheres na hora das refei¢cOes, ou seja, a depressdo cria diversos sintomas que
aparecem no sujeito em forma de medo e, consequentemente, alucinagfes que o impedem de
viver.

E fato que as pessoas acometidas de doencas mentais perdem em parte sua capacidade
de interagdo com o mundo. “A depressdo comec¢a do insipido, nubla os dias com uma cor
entediante, enfraquece agdes cotidianas até que suas formas claras sdo obscurecidas pelo

esforco que exigem, deixando-nos cansados, entediados e obcecados com nés mesmos [...]”



190

(SOLOMON, 2014, p. 17). Diante disso, é possivel afirmar que a depressdo, como uma
doenca mental, rompe com a capacidade intencional do sujeito, impedindo-0 de manter sua
capacidade de socializagdo. Ele tem consciéncia de que precisa sair daquele estado, porém
ndo consegue.

Amaral Santos, parafraseando Heidegger, vai dizer que a alucinacdo é a propria
experiéncia de si mesmo, abrigando, desse modo, o afeto j& presente na vinculagdo com o
mundo. “Uma alucinacdo somente ocorre porque 0 ente humano possui, como estrutura
existencial, 0 modo de ser abertura” (AMARAL SANTOS, 2006, p. 343). Essa abertura
estende-se a todos os seres que compdem o espaco social do sujeito.

O alucinado s6 pode ver seu mundo através de um estar presente imediato,
sensorialmente perceptivel de todos os fatos, porque ele ndo pode lidar com o
presente e 0 ausente — porque ele ndo pode se mover livremente em seu mundo. [...]
Para a compreenséo das alucinagdes ndo se deve partir da diferenciagdo entre ‘real’ e
‘irreal’, mas, sim, do exame do carater de relagdo com o mundo em que 0 paciente
se encontra no momento (HEIDEGGER, 2006, p. 175-176).

Se a alucinacdo como patologia é um rompimento da capacidade intencional do sujeito,
¢ também uma desestruturacdo do Dasein, de se lancar ao mundo, implicando uma
interferéncia de contato com outros seres. Entdo, o real e o irreal passam a ter a mesma
representatividade para aquele que alucina, uma vez que ele ndo consegue distinguir uma
experiéncia da outra. Desse modo, a experiéncia alucinatoria para aquele que alucina é uma
experiéncia efetiva para ele, pois, ndo havendo distincdo do que é real ou ndo, para o
alucinado, ndo fazem tanta diferenca as percepg¢des fora dos limites intencionais ou langados
ao mundo.

Notar um comportamento oriundo de uma patologia requer empatia. Ora, um analista e
um psiquiatra, ao analisarem seus pacientes, procuram compreender o porqué de seus
comportamentos. Essa compreensao ndo ocorre em uma ordem objetivada e mecanizada, pois
o0 diagnostico de uma patologia ou distirbio ndo se da isoladamente, desprovida de fatores
externos e internos. Portanto, faz-se necessario buscar a origem que causou tamanha
enfermidade patologica. “A atitude meramente empatica, que pode ser bastante satisfatoria
para alguns — tanto que para alguém a isto inclinado esta pode se tornar seu objetivo
profissional — €, deve-se admitir, ‘subjetiva’ num sentido bastante peculiar” (JASPERS, 2005,
p. 05).

Tal atitude é desprovida de comprovacdo cientifica, sendo apresentada, notadamente, de

forma subjetiva. Jaspers acrescenta que é preciso considerar 0s sintomas subjetivos através



191

das valiosas qualidades humanas que a revelam. Com isso, é possivel dizer que as alucinacdes
ocorrem , ndo somente em uma ordem de patologias, mas também de situacdes em que sdo
confundidas com delirios. Vale ressaltar, também, que ,nas patologias, cabe ndo somente um
diagndstico objetivo com intuito de cura a partir da sensopercepcdo, mas € imprescindivel o
uso dos sintomas subjetivos, através da empatia para que o sujeito de fora perceba e
compreenda comportamentos e atitudes de pessoas portadoras de deficiéncias mentais.

“Dizer, porém, gque o alucinado diferencia a alucinagdo da percepcdo nao significa que
ela seja tomada como uma falsidade, mas apenas que 0s critérios objetivos sdo insuficientes
para descrevé-la em profundidade” (CAMPQOS; COELHO JR, 2002, p. 20). H& uma ordem
objetiva na experiéncia da alucinacdo, mesmo considerando que elas possam se apresentar
como patologia ou ndo. Ja se falou que a alucinacdo se remete a uma patologia quando reduz
a capacidade intencional do ser, e assim, ela é uma experiéncia, totalmente, particular do
sujeito, portanto “estd inserida na realidade, neste encontro sujeito-mundo particular do
sujeito; ela comporta um projeto ou finalidade deste ser-ai no seu mundo”. (ILKIU;
SERBENA, 2016, p. 24).

O fato de alucinar traz para o sujeito algumas consequéncias, as quais ele tem
dificuldade de lidar, pois € uma tarefa ardua administrar a sua experiéncia alucinatéria, uma
vez que ele néo distingue 0s movimentos sociais que estdo ao seu redor. Tudo isso provocado
pela falta de interpretagdes cotidianas que ele ndo é capaz de dar conta. E o que afirma
Amaral Santos.

Toda essa experiéncia alucinatdria € restritiva, advinda de seus afetos, no entanto, esse
contato com a coisa alucinada é necessario, pois 0 sujeito precisa se da conta da experiéncia
de si mesmo enquanto sujeito existente. “Essa existéncia, contudo, por ser restritiva, mostra-
se como privacdo. Podemos reconhecé-la como a privacdo da saude, em acordo ao
diagnostico psiquiatrico classico” (AMARAL SANTOS, 2006, p. 344). Alem disso, a
experiéncia alucinatéria ndo permanece no diagnostico psiquiatrico em uma ordem objetiva,
pois a partir do pensamento de Heidegger, “uma abertura restringida apresenta possibilidades
limitadas e distorcidas, coisificadas na relacdo com o Dasein, justamente porque ser-com
tornou-se uma experiéncia angustiante” (AMARAL SANTOS, 2006, p. 344).

Desse modo, é notério que a alucinagdo ¢ um fenébmeno que ocorre a partir do
desdobramento entre a experiéncia perceptiva e os fatores que rompem a ligacdo entre o
sujeito e o objeto percebido. Alucinar ndo é somente criar ou construir um mundo inexistente,

mas é perder a capacidade de compreensdo entre as variantes perceptivas e seus ligamentos



192

intencionais e motrizes, como afirma Merleau-Ponty. Assim, “0 adoecimento, a alucinacéo e a
patologia sdo possibilidades de ser de todo o sujeito no mundo se este sujeito se confunde
com o mundo, estreita suas possibilidades vivenciais e modifica sua comunica¢do com 0s
outros, pois a ele sobra ou falta algo em lidar com a realidade” (ILKIU; SERBENA, 2016, p.
24).

A identificacdo de um comportamento como alucinagdo, como ja foi dita acima, pode
ocorrer a partir da empatia do analista, do psiquiatra ou de alguém que perceba o desvio
comportamental daquele que alucina. A empatia aqui referida norteia-se pelo fato de o sujeito
demonstrar atitudes que diferem de percepc¢des “normais”, as quais impedem que ele tenha
uma relagdo sociavel com o mundo. E, exatamente, por considerar os sintomas objetivos e

subjetivos que Jaspers vai afirmar a importancia da empatia no diagnostico das alucinagées.

Da mesma maneira que a senso-percepcdo é evocada pela apresentacdo de um
objeto, também esta ‘“atualizagdo” empdtica nos serd evocada pelas pistas e
indicacOes supracitadas, pela nossa apreensao imediata dos fendmenos expressivos e
pela nossa imersdo na autodescricdo das outras pessoas (JASPERS, 2005, p. 08).

E 6bvio que essa forma de utilizar a fenomenologia para identificar comportamentos
alucinatérios ndo é absoluta, requerendo cuidado e atencdo, no entanto, é preciso aprender a
confiar nessa forma de compreensdo. Voltando ao caso do paciente citado no inicio do
capitulo, é possivel entender o papel do profissional que conduziu o atendimento, ouvindo-o,
antes de qualquer coisa, para entdo poder ajuda-lo. Se o profissional ndo tivesse demonstrado
a pratica de uma empatia, ou seja, querer compreender 0 que se passava na cabega do
paciente, o processo seria mais dificultoso e o problema demoraria muito mais a ser
solucionado.

Fendmenos psiquicos, no que tange as patologias, podem ser apresentados a partir de
desejos ndo vivenciados, ou seja, surgem sem antecedentes, e psicologicamente falando,
surgem do nada. Afetos e emogbes podem surgir sem nenhuma motivacdo, baseadas em
experiéncias e ideias que aparecem convictas de sua verdade, sem nenhuma base inteligivel
para tal. Diante disso, a fenomenologia apresenta trés grupos de fenémenos a respeito dos
objetos da investigacdo fenomenoldgica.

O primeiro grupo diz respeito a fendmenos que surgem na propria experiéncia.
Aparecem em processos psiquicos que estdo interligados entre si, que “em condi¢Ges normais,

emergem uns dos outros de maneira inteligivel. Diferenciam-se apenas em seu modo de



193

origem dos fendmenos, de outra maneira muito similares, ocorrendo em doentes mentais, por
exemplo, muitas falsificacbes da meméria” (JASPERS, 2005, p. 08).

O segundo grupo se refere a fendbmenos que se mostram com exageros, estruturam-se a
partir de combinacGes de experiéncias do proprio sujeito. Segundo Jaspers, apresentam-se nas
psicoses agudas, nas pseudoalucinacdes e impulsos morbidos. Essa experiéncia “é¢ uma
questdo que ndo pode ser respondida conclusivamente. Algumas vezes parecem que nossa
compreensdo pode ir além das possibilidades garantidas por nossas proprias experiéncias,
mesmo aquelas similares” (JASPERS, 2005, p. 08).

O terceiro grupo é diferente dos dois anteriores por ndo ser acessivel a compreensao
empatica, em que é possivel se aproximar dessas experiéncias, através de analogias e
metaforas. “Percebemo-os individualmente, ndo por qualquer compreensdo dos mesmos em
sentido positivo, mas por meio da obstrucdo ao curso de nossa compreensdo em face ao
incompreensivel” (JASPERS, 2005, p. 08). E possivel que afetos e emogdes construidos pelos
sujeitos que alucinam englobem esse grupo, como algo verdadeiro, que s6 sdo entendidos por
meio de muitas observagdes, para concluir o que essas percepcdes nao sdo. Isso ocorre porque
ha pacientes que mantém suas experiéncias patologicas como se fossem de uma ordem
natural, o que dificulta o diagndstico e ainda se recusam a descrevé-lo por meio de uma

linguagem comum. Segundo Jaspers, um paciente fornece o seguinte depoimento:

Em parte se tem de lidar com coisas que simplesmente ndo podem ser expressas em
linguagem humana. Se quero ser entendido, ao menos em alguma medida, tenho de
usar figuras de linguagem e analogias que ndo podem mais do que se aproximar da
verdade; a Unica possibilidade é realizar alguma comparacdo com fatos bem

conhecidos da experiéncia humana... (JASPERS, 2005, p. 10-11).
E em outro caso, o depoimento do paciente diz que: “tem-se que considerar que se trata mais
de uma questdo de perspectiva; ha estas imagens em minha cabeca, mas é excepcionalmente
dificil descrevé-las em palavras, as vezes definitivamente impossivel” (JASPERS, 2005, p.
11).

O trabalho com as descri¢Ges e conclusdes de deficiéncias psiquicas ndo € tarefa facil,
portanto, faz-se necessario a expansdo das formas de compreensdo delas, ndo apenas, como
uma propositura objetiva, mas utilizando também de recursos subjetivos para que se possam
atingir as experiéncias de percepcdes desestruturadas daquele que alucina. A fenomenologia €
fundamental para que haja a descrigcdo das experiéncias pessoais dos sujeitos que alucinam e,

deste modo, a compreenséo delas.



194

No inicio do topico, falou-se sobre alucinagdo coletiva quando foi colocada a apari¢éo,
em Fatima, da Virgem Maria. Para fechar essa discussao, enfatizando ainda essa abordagem,
tema que iniciou a discussdo anteriormente, tem-se que Fierro Urresta et al narram um caso
de um jovem apresentando problemas psicéticos. Descrevem que 0 jovem apresentou delirios
e alucinacfes de seu irmdo recém-falecido, ele estava possuido e sentia-se obrigado a fazer
coisas contra sua vontade. Tais alucina¢bes de possessdo somente pararam quando o dito
jovem se agrediu na tentativa de ferir o coracdo para se livrar das possessdes do irmao.

Posteriormente, a familia passa a ser analisada e constata-se que ela possuia um estilo
de crencas que passou e se manifestar com a morte do irmédo. N&o fosse isso, outros parentes -
pais, sobrinhos - comegaram a sentir a presenca do irmdo, como se ele estivesse sempre na
casa e, em algumas situacdes, sentiam como se estivessem sido possuidos por ele. “Todos eles
viviam com muito medo e dormiam em um quarto. Ainda assim, situacdes muito estranhas
aconteciam todas as noites. O volume de réadio e televisdo aumentou ou diminuiu sem a
interven¢do de ninguém” (FIERRO URRESTA et al, 2003, p. 282-283)M°. Os autores narram
que tal acontecimento de alucinacdo coletiva ocorreu até que o paciente se tornou possuido
interruptamente até ir parar no hospital com o peito ferido.

Tal acontecimento trata-se de uma alucinacdo coletiva, a qual se deu pelo fato de a
crenca da familia ser muito forte e presente na familia. Portanto, o luto e a dor fizeram com
que os parentes do paciente experimentassem a presenca do morto, através de imagens
visuais, auditivas e tateis, até que foram desaparecendo, enfim, “a familia do paciente deu
uma interpretacdo particular, magica, a essas experiéncias. Essa interpretacdo teria
influenciado sobremaneira o paciente, que veio a sentir que o espirito do irmédo lhe havia
adentrado, provocando ‘grande terror’” (COSTA JUNIOR; MEDEIROS, 2007, p. 69).

Portanto, € possivel que alucinacdes acontecam tanto de uma ordem objetiva como
subjetiva, individual e coletiva. Para isso, vale considerar as crencas e a convivéncia social,
que podem gerar experiéncias particulares como coletivas. A experiéncia coletiva em Fatima
sobre a aparicdo de Nossa Senhora € uma experiéncia perceptiva real para os fiéis, porém, ndo
se pode descartar a possibilidade de uma experiéncia alucinatéria coletiva em que todos,
tomados pelo desejo, pela curiosidade, influenciados pelas noticias que se espalharam na
regido e ainda movidos pela crenca e pela fé, podem ter sido acometidos de uma alucinagéo

coletiva. Nesse caso, a alucinacgdo se distancia de uma patologia, de um transtorno psiquico,

1% «“Todos vivian sumamente asustados y dormian en una sola habitacién. Aln asi, cada noche ocurrian
situaciones muy extrafias. EI volumen de la radio y la televisibn aumentaban o disminuian sin que nadie
interviniera” (FIERRO URRESTA et al 2003, p. 282-283).



195

mas se enquadra como uma experiéncia vivida que é particular do sujeito que experimenta a

percepcao.

4.3 A loucura como realidade auténtica

Em toda a histdria, pouco se falou sobre os problemas enfrentados por doentes no que se
refere as insanidades mentais. Em seu livro A Historia da Loucura, Foucault descreve que
desde a idade média, o olhar para esse tipo de caso era visto como uma falha da capacidade
racional do humano, como um tipo de erro. A énfase dada, nessa época, como padrdo de
excluséo, dava-se, como afirma Foucault, no leproso, em que tudo comega.

Ocorre que a lepra vai sendo substituida pelas doencas venéreas, que aos poucos vao se
confundindo com a loucura. A loucura, portanto, foi interpretada como doenca contagiosa.
Desse modo, “a loucura, vontade perturbada, paixao pervertida, deve encontrar ai uma
vontade reta e paixdes ortodoxas” (FOUCAULT, 1997, p. 48). Nesse ponto, a forma de
tratamento de pacientes tidos como loucos era totalmente insana, e assim, a loucura foi vista,
durante um longo tempo, como um mal que o cidaddo era acometido e, por isso, precisava ser
afastado da populacéo, era como se fosse um castigo pelas suas agoes.

As casas de internagdes serviam ndo apenas de tratamentos para pessoas que realmente
eram acometidos de doencas, mas eram usadas como acolhimento para pessoas que eram
punidas, tanto é que as indicagfes eram feitas por cartas régias, encaminhamentos policiais,
solicitacdo de familiares e pedidos de curas religiosas. “N&o € de surpreender que as casas de
internamento tenham o aspecto de prisdes, que as duas instituicdes sejam mesmo confundidas
a ponto de se dividir os loucos indistintamente entre umas e outras” (FOUCALT, 1978, p.
130).

Diante disso, internavam-se pobres, ricos, doentes, politicos, mulheres, vagabundos,
prostitutas, mulheres vilvas, criancas 60rfas, ateus, epilépticos e muitos outros, de modo que
apenas um ndmero pequeno era internado com insanidade. Os internatos serviam como casas
de poder, onde as relacdes se mantinham muito forte. A existéncia dos hospitais ndo tinha a
primeira preocupacdo de ajuda-los a se recuperar de suas morbidades psiquicas, mas de
afasta-los do meio social. “Constitui antes uma homologacdo dos alienados aos outros
correcionais, como demonstram essas estranhas férmulas juridicas que nao entregam 0s
insanos aos cuidados do hospital, mas os condenam a uma temporada neles” (FOUCALT,
1978, p. 130).



196

As internagdes ocorrem, segundo Foucault, ndo porque havia a intencdo de curar um
mal no homem, mas porque consideravam 0S sujeitos como animais, que precisavam ser
punidos e domesticados, uma vez que esse problema era considerado anormal na vida
humana. Portanto, “a loucura teve de obedecer ao determinismo do homem reconhecido como
ser natural em sua prépria animalidade” (FOUCALT, 1978, p. 130). O internamento, enfim,
exalta a animalidade da loucura, uma vez que “o internamento se configurava mais como um
dispositivo de exercicio de poder, através do isolamento dos excluidos sociais do que
enquanto medida na diferenciacdo dos diversos tipos de subjetividades e na constitui¢do
diferenciada médica do louco” (SILVEIRA; SILMANKE, 2009, p. 28).

O tema discutido sobre a loucura por mais que tenha sido insanamente questionado,
sobretudo, na idade média, impulsiona 0 homem a tentar encontrar a sua origem, como forma
de solucionar tal problema, o que realmente ela é e porque estd presente no homem de forma
tdo brusca e degradante. Posteriormente, a medicina, juntamente, com a psiquiatria procura
enquadra-la como diagnosticos em protocolos de doencas. Desse modo, ha o uso de
medicamentos e a presenca dos loucos nos hospitais permanecem. No entanto, ainda ha o
desmerecimento das pessoas acometidas pelas doencas, reduzindo-as a animalidade.

Vale ressaltar que é com o movimento chamado de antipsiquiatria que o olhar para os
loucos ganha novas dimensdes. Dentre algumas formas de despsiquiatrizar a loucura, tem-se a
psicanalise em que é dada aos doentes uma forma de cura e distanciamento do louco como
animal desprovido de razéo. Trata-se da retirada do paciente para fora do hospicio, da retirada
para um processo interno e ainda de “transferir ao proprio doente o poder de produzir sua
loucura e a verdade de sua loucura, mais do que procurar reduzi-lo a zero” (FOUCAULT,
1997, p. 48).

A partir do século X1X, os hospicios ganharam uma nova forma de existir, sendo apenas
uma estratégia social de salvaguardar as desordens dos loucos como forma de protecao, tendo
a necessidade terapéutica o objetivo de isolamento. Segundo Foucault, fica clara a submissao
dos loucos ao poder dos hospitais psiquiatricos, em que buscavam, de toda forma, afasta-los
do contato social. A luta da antipsiquiatria é, exatamente, contra essa forma de poder, contra a
instituicdo como lugar, pois utilizando a justificativa de intervencéo, através do internamento,
ha a relacdo de poder da propria instituicdo. Foucault utilizando de uma frase de Baglasia
afirma que o poder do médico aumenta tanto quanto diminui o poder do doente e este, por
estar internado, no poder de médicos e enfermeiros, torna-se vulneravel, sem condicdes de

fazer absolutamente nada.



197

Diante disso, a inversdo das relagcGes de poder presente nos hospitais psiquiatricos era
regida pela propria intervencdo médica. Quando a inversdo a antipsiquiatria ocorre de forma
contraria, colocam-se os hospitais no centro do problema, a fim de investiga-los e questiona-
los. Ora, estava presente nessas relacdes de poder uma forma de colocar a ndo-loucura sobre a
loucura, afirma Foucault. O direito dos médicos sendo transcritos sobre uma ignorancia
tamanha, em que se tratavam ilusGes, alucinacdes e fantasmas, como doencas. Ja vimos, em
momentos anteriores, que tais sintomas nem sempre sdo patologicos, por isso, utilizam o
termo ignorancia para atribuir aos medicos que assim se dirigiam a esses casos de loucura. A
psiquiatria classica, portanto, caracteriza-se pelo fato de colocar a loucura como doenca.

Esses campos serviram de base para que a ciéncia médica pudesse se reportar a loucura
como doenga que, na maioria das vezes, cria paradigmas de associacdo das pessoas com
comportamentos animalescos. Desse modo, “o que se verifica € a inexisténcia de condicdes,
nao so praticas, mas epistémicas, da possibilidade de existéncia da Psicologia no Classicismo”
(SILVEIRA; SILMANKE, 2009, p. 36). A relacdo de poder mantida dentro dos hospitais
diante dos doentes é o que se denomina de psiquiatria classica, tdo criticada por Merleau-
Ponty, como foi mostrado no primeiro capitulo, o qual faz suas criticas e constroi a tese do
corpo-proprio como sujeito da percepgdo, capaz de reconhecer sua propria existéncia. A
antipsiquiatria, portanto, procura desfazer esse ciclo de poderio médico e hospitalar no que

tange a loucura.

Dando ao individuo a tarefa e o direito de levar a cabo a sua loucura, de leva-la a seu
termo, numa experiéncia que pode ter a contribuicdo dos outros, mas nunca em
nome de um poder que lhe seria conferido por sua razdo ou por sua normalidade;
separando as condutas, os sofrimentos, 0s desejos do estatuto patolégico que Ihes
havia sido conferido, liberando-os de um diagnéstico e de uma sintomatologia que
ndo tinham simplesmente valor de classificagdo, mas de decisdo e de decreto;
invalidando, enfim, a grande retranscri¢cdo da loucura na doenca mental, que havia
sido empreendida desde o século XVII e concluiu no século XIX (FOUCAULT,
1997, p. 56)

Portanto, é possivel dizer que nem todo tratamento das psicoses humanas precisa ser
enquadrado como doencas, sobretudo, em relagcdes de poder que aniquilam a capacidade
humana de interacdo com o meio social, ndo apenas como forca social e punitiva, mas como
forma transgressora de tratamento de patologias e insanidades. Ha inimeras possibilidades de
acompanhamento que podem ser utilizadas. O préprio Foucault deixa aberta essa
possibilidade para a psicanalise, como forma de escuta livre em que o paciente expde o que se

passa com ele.



198

O psicanalista apenas acompanha e procura entendé-lo na busca de solugdes possiveis, a
partir da interacdo social, no entanto, deixa claro que, a psicandlise ainda é formada por
pessoas, em alguns casos, médicos. Essas, como figuras alienantes e, por isso, hdo poderdo
ouvir todas as vozes do desatino, nem decifrar os signos do insensato, porém, “a psicanalise
pode desfazer algumas das formas da loucura; mesmo assim, ela permanece estranha ao
trabalho soberano do desatino. Ela ndo pode nem libertar nem transcrever e, com razdo ainda
maior, nem explicar o que ha de essencial nesse trabalho” (FOUCAULT, 1978, p. 554).

As contribuicdes de Foucault sobre a histdria da loucura sdo muito importantes, pois
mostram como a sociedade tratava a doenca esquizofrénica como excluséo social, sem falar
nas analogias erroneas que eram impostas como medidas de relagdes de poder. A questdo de
modificar, com o avanco da psiquiatria e de outros campos de atuacdo que trabalham com
sensatez, o tratamento de doencas com caracteristicas alucindgenas, torna-se imprescindivel.
E possivel perceber, entdo, que com essa relativizagdo e humanizagio da loucura, novos
conceitos surgem para amenizar a grave exclusdo que se tinha durante a idade média que
atribuiam a doenca um carater de animalidade. Desse modo, “as concepc@es de loucura muito
dependem da visdo de mundo e da moralidade (quais agdes sdo consideradas ‘certas’, ‘boas’
pelo modelo) que um dado suporte tedrico fornece ou que é adequada ao pesquisador quando
este dirige sua intencionalidade para a loucura” (COSTA JUNIOR; MEDEIROS, 2007, p.
62).

Ha um dialogo entre a Psiquiatria e a Saude Mental que se estrutura a partir de muitas
possibilidades que podem ocorrer entre elas ou semelhantes fontes tedricas, direcionando o
debate dentro desse campo para a Filosofia e a ciéncia ou Filosofia e moral. No entanto, essa
aproximagcéo ainda continua escassa, porque os citados campos de conhecimento apresentam,
como que uma rivalidade no que tange a questdo humana, a Psiquiatria presente nas ciéncias
naturais e a Filosofia nas ciéncias humanas. Portanto, apesar de haver uma aproximacao, ha
ainda suas divergéncias, pois cada um desses campos possui formas distintas de perceber as
concepcdes humanas.

Pode-se adentrar na questdo da esquizofrenia, entendendo-a como loucura aos moldes
de uma contemporaneidade, ja que em tempos passados a loucura era tida como doenca
provocada pela falta de racionalidade. Durante muito tempo se denominou a esquizofrenia
como neurose, oriunda do sistema nervoso, seguindo a isso, formula-se a ideia de que a
loucura, ou seja, a esquizofrenia é uma psicose. “Toda psicose é formada por um conjunto de

alteracdes do conhecimento do individuo do proprio eu e do conhecimento do individuo do



199

mundo em que ele se encontra” (LOPES, 1988, p. 03). Segundo este autor, na psicose, ha a
alteracdo de dois componentes que sdo a perda do eu e a perda da relagdo com o mundo. Na
primeira, tem-se aquilo que se modifica e se transforma, chegando até a deméncia; na
segunda, que esta relacionada a agressividade, tem-se aquilo que é ameacador, perseguidor,
etc.

Considerando que a loucura ndo existe em tempos isolados na sociedade, mas esta
presente a todo tempo, sendo identificada na historia desde periodos mais antigos, é possivel
afirmar que ela possui 0s mesmos sintomas, considerando as alteracbes que podem ocorrer
pelas influéncias de experiéncias pessoais e individuais, porém se desenvolve de uma forma
original, sem muitas mudangas drasticas no decorrer do tempo. Portanto, “a loucura descrita
pelos tragicos gregos, a loucura descrita na Biblia é a mesma loucura de hoje, do homem que
mora em apartamento em qualquer cidade do mundo” (LOPES, 1988, p. 03).

A loucura aqui estudada se reduz a esquizofrenia, que leva a uma compreensdo da
psicose. As psicoses sdo como que um desequilibrio entre o sujeito e o ambiente em que ele
esta inserido no decurso do desenvolvimento individual do louco. E como se o sujeito
trouxesse para uma realidade atual resquicios de experiéncias ja vividas em momentos
anteriores, e, desse modo, “a psicose leva até os estadios mais primitivos do desenvolvimento
e da organizacdo da mente, quando ainda ndo se fixou uma diferenca nitida entre o self e 0
ndo-self” (SANTOS, 2009, p. 15).

Segundo Costa Junior e Medeiros, estudos sobre reforma psiquiatrica chegam a
concluséo de que individuos acometidos de psicoses precisam estar inseridos no meio social e
ndo isolado do mundo. O isolamento é o refugio da doenca, uma vez que a loucura tem medo
do mundo, de pessoas, de enfrentar problemas e desafios. E por isso que, de uma forma
prudente e responsavel, sujeitos com esquizofrenia precisam ser tratados com a insercdo
social para que as relacGes sociais, aos poucos, contribuam no equilibrio emocional e psiquico
deles. Desse modo, “nesse processo, 0 psicético passaria por estagios de inter-relacbes com a
instituicdo, os quais teriam a fungdo de revivenciar momentos de seu desenvolvimento
psiquico, que o teriam deixado com falhas basicas em sua estrutura psiquica individual”
(COSTA JUNIOR; MEDEIROS, 2007, p. 68).

Solomon afirma que um sujeito com depresséo precisa manter uma relagao sociavel. Na

verdade, em alguns casos, o cidaddo com depressdo severa ndo suporta a presenca de

"1 Os conceitos de self e ndo-self foram criados por Winnicott para serem utilizados na psicanélise. Sobre o self

tem-se o lugar da criatividade, é o gesto espontaneo de se sentir real, ja o ndo-self se refere a uma mediagéo entre
0 self e 0 ambiente em que o sujeito se desenvolve.



200

ninguém, porém, o fato de ter alguém por perto que demonstre carinho, amor e cuidado, ja
alivia o medo e as incertezas provocadas pela doenga. “Quando vocé estd deprimido, precisa
do amor de outras pessoas e, no entanto, a depressao provoca agdes que destroem esse amor”
(SOLOMON, 2014, p. 106). O isolamento €, portanto, a pior arma para lutar contra uma
doenga mental.

Vale ressaltar que a loucura foi e continua sendo, muitas vezes, usada como justificativa
para retirar do convivio social que comp8em quadros de classes sociais diferentes, em que sdo
desprezadas e excluidas socialmente, ¢ a famosa desculpa que pessoa “a” ou “b” tem
“problemas mentais”. Sabe-se que essa dificuldade de lidar com a loucura, citada
anteriormente, ndo ficou para tras, mas permanece bem frequente na sociedade atual. A
loucura como transtorno é uma doenca, mas nao deve ser confundida com experiéncias
perceptivas que diferem de sujeito para sujeito.

Para fechar este tOpico serd apresentado, a partir das narracdes de Silva, Lima e
Pinheiro, mais um caso pratico, em que os conceitos de self e ndo self em Winnicott aparecem
como estrutura basilar para compreensao do caso. A paciente descrita nesse caso foi tratada
em um servico de psicologia de uma Universidade em uma duracao de oito meses.

Trata-se de uma mulher de 32 anos, casada, mae de trés filhos e estudante universitaria,

chamada Clara*?

. A paciente queixa-se de estar, fisicamente, exausta e desanimada, sem
forcas para realizar suas tarefas diarias e ter o rendimento desejado na faculdade.
Inicialmente, Clara relata alguns aspectos de sua infancia. Afirma que sua mée teve uma vida
dificil e precisou tornar-se prostituta para sustentar a familia. A paciente alega sentir falta dos
cuidados da mée desde a infancia, uma vez que ela saia de casa sem dizer para aonde ia,
passando dias, até semanas para voltar. Embora tenha conhecido o pai, ndo manteve contato
com ele, conviveu durante toda infancia com o padrasto, mesmo se sentindo cuidada por ele,
recorda de, algumas vezes, ter passado por cenas de violéncia fisica e emocional, precisando
se defender sozinha e recorrendo ao servigo publico de apoio a infancia e a adolescéncia.
Clara tinha duas irmds mais novas, a qual se responsabilizava por elas, em relacéo aos
cuidados domésticos. Alega que sofreu agressdes fisicas de sua mée e precisou sair de casa.
Rompendo com ela, comecou a trabalhar, iniciou um relacionamento amoroso e fez novos
amigos. Na idade adulta, retoma o contato com sua mae, mas permanece com o sentimento de

vazio uma vez que a mesma nao dispensava cuidados para com ela. Sente-se invadida pela

2 Nome ficticio para manter sigilo da paciente.



201

presenca da mde, com quem discute com frequéncia, além de reprovar alguns
comportamentos, inclusive a forma sensual como se veste.

A paciente relata a importancia de fazer parte de uma Igreja, a qual seria um apoio na
vida como organizagdo e manutencdo de um casamento. Quando a paciente se aproximou do
grupo religioso estava namorando, entdo os lideres ddo duas opgOes para ela: casar ou
terminar o namoro. Ela opta por casar-se. Sobre o marido, ela relata os cuidados que ele tem
com os filhos, apesar de haver muitas discussdes entre eles por causa de ciumes, sobretudo,
do ex-namorado da paciente. Nas sessdes, afirma a dificuldade de ter e manter relacGes
sexuais com o marido.

No decorrer das sessdes de analise, a paciente alega esta trazendo problemas que
estavam dentro de si “esquecidos” e tem receio que isso atrapalhe sua vida. E como se a
paciente estivesse com medo de que algo pudesse acontecer. Clara, em suas falas, remete ter
se sentido mae de suas irmds, de sua mée e de si mesma e o fato de ter buscado ajuda em um
momento de exaustdo fisica pode representar o interesse de uma unido familiar.

Segundo Winnicott, ha trés categorias de casos quando se trata de analises. O primeiro
diz respeito aos “pacientes que funcionam em termos de pessoa inteira, cujas dificuldades
localizam-se no reino dos relacionamentos interpessoais” (WINNICOTT, 2000, p. 375); em
segundo, tem-se “os pacientes nos quais a personalidade recém-comegou a integrar-se e a
tornar-se algo com o qual se pode contar” (WINNICOTT, 2000, p. 375); e a terceira categoria
inclui “todos aqueles pacientes cuja andlise devera lidar com os estadgios iniciais do
desenvolvimento emocional, remota e imediatamente anteriores ao estabelecimento da
personalidade como uma entidade, e anteriores a aquisi¢do do status de unidade em termos de
espago-tempo” (WINNICOTT, 2000, p. 375).

Parece que pelos relatos de Clara, seu quadro clinico se enquadra na terceira categoria
elaborada por Winnicott, pois sua exaustdo fisica se da, justamente, por ndo ter superado seus
problemas da infancia e adolescéncia, trazendo a tona toda uma carga emocional que a deixa
inquieta. A paciente talvez ndo tenha seguranca de sua capacidade de gerir todas as situacoes
em que ela é responsavel e por nunca ter tido uma mée que a instruiste e a encorajasse a

realizar seus projetos.

Tudo aquilo que provém do verdadeiro eu é sentido como real (e posteriormente
como bom), seja qual for a sua natureza, ndo importa o qudo agressiva; e tudo aquilo
gue acontece ao individuo enquanto reagdo a intrusdo ambiental é sentido como
irreal, inGtil (e posteriormente ruim), independente de o quéo gratificante seja do
ponto de vista sensorial (WINNICOTT, 2000, p. 389).



202

Assim, a influéncia externa sentida pela paciente e pela sua crise no casamento gera
uma inseguranca que ja vem de longe, nunca superada por ela, por ndo ter tido o cuidado da
méae. Diante disso, hd uma desordem em sua estrutura emocional, talvez um vazio provocado
pelo falso self, como afirma Winnicott. “Assim, a desordem psicossomatica seria um tipo de
defesa, fundada numa tendéncia a integracdo, impedindo que a ligacdo psique-soma se
desfaca totalmente” (LIMA; PINHEIRO; SILVA, 2014, p. 118).

Para compreender essa questdo, veja-se como ocorre essa diferenca entre o verdadeiro e
o falso self, a partir das contribuicdes de Winnicott. “Um self verdadeiro comega a ter vida,
através da forca dada ao fraco ego do lactente pela complementacdo pela mée das expressdes
de onipoténcia do lactente” (WINNICOTT, 1983, p. 133). Obviamente, uma méae que nao
dispde de cuidados maternos para seu bebé deixa lacunas abertas que possibilitam a
inseguranca naquele sujeito futuramente. Desse modo, a onipoténcia do lactente ndo serd
preenchida pela mée, a qual o substitui pelos seus proprios gestos que podem ser validados
pela submissdo da crianca. Essa submissao luta com as exigéncias do meio, fazendo com que
o lactente as aceite, e assim, utilizando o falso self “o lactente constr6i um conjunto de
relacionamentos falsos, e por meio de introjecBes pode chegar até uma aparéncia de ser real,
pois, [...] o falso self tem uma funcdo positiva muito importante: ocultar o self verdadeiro, o
que faz pela submisséo as exigéncias do ambiente” (WINNICOTT, 1983, p. 134).

O que pode ter ocorrido com Clara é, justamente, a presenca do falso self que manteve
uma lacuna nas relagdes com sua familia, sobretudo, entre ela e sua mae, considerando a
auséncia de cuidados desde sua infancia. Tal lacuna reflete em suas relacBes que mesmo
depois de casada e constituido sua familia, sua inseguranca pode ser resquicio do cuidado que
ela ndo teve por parte de sua mée.

Quando a crianca é bem cuidada seus desejos se tornam ilusbes e alucinagdes que
podem vir a se tornar reais, pois sua onipoténcia prevalece, uma vez que, a partir do instante
que tem o apoio da mée, vai aprendendo a lidar com as situacbes e controlando suas
alucinac0es. Isso se reflete a partir do verdadeiro self, pois ele “tem espontaneidade, e isto
coincide com os acontecimentos do mundo” (WINNICOTT, 1983, p. 133). Essa ocorréncia ¢
responsavel pela existéncia de alguma atividade que permite a criagdo de simbolos entre 0s
objetos do mundo e o bebé que, quando bloqueada, provocada pelo falso self, essa criacdo
simbolica € rompida. Ocorre que a paciente Clara teve rompida sua criacdo simbdlica pela

auséncia de cuidados da mée. Por estar vivendo um momento de inumeras responsabilidades,



203

seja no casamento, com amigos ou na faculdade, toda sua sentimentalidade emocional e
psiquica fica abalada e desconfortavel a ponto de sentir forte exaustéo fisica.

O que ocorre € que essa mudanca entre o falso e o verdadeiro self ndo implica uma
relacdo entre o certo e o errado, mas apenas uma questdo de construir o si-mesmo, como um

processo de adaptacdo as experiéncias do mundo.

Os termos verdadeiro ¢ falso ndo equivalem a “certo” e “errado”, mas indicam a
existéncia de dois modos diferentes de sentir o si-mesmo (self): (1) como
verdadeiro, expressdo do gesto espontdneo e dos impulsos instintuais mais
primitivos; e (2) como falso, imposto para que o sujeito responda e se adapte a
exterioridade. Assim, as vivéncias do sujeito podem ser sentidas como pertencentes
ou ndo ao si-mesmo (self)” (LIMA; PINHEIRO; SILVA, 2014, p. 120).

Portanto, pode ocorrer que em alguns casos podem prevalecer tanto o falso como o
verdadeiro self, sendo que quando este Gltimo se sobressai, ha a probabilidade de se apoiar na
capacidade intelectual do bebé, e assim, “ha uma forte tendéncia para a mente se tornar o
lugar do falso self, e neste caso se desenvolve uma dissociagéo entre a atividade intelectual e a
existéncia psicossomatica” (WINNICOTT, 1983, p. 132).

A origem do falso self é uma defesa contra o verdadeiro self, pois se prevalece o self
verdadeiro, o self falso se aniquila. Diante disso, o self verdadeiro é a origem de tudo, que se
estrutura como uma posicdo teodrica de onde surge 0 gesto espontaneo e a ideia pessoal.
“Somente o self verdadeiro pode ser criativo e se sentir real” (WINNICOTT, 1983, p. 135),
em contrapartida, “o falso self resulta em uma sensagéo de irrealidade e em um sentimento de
futilidade” (WINNICOTT, 1983, p. 135).

A paciente Clara foi abalada por ter tido uma infancia sozinha e precisar assumir
responsabilidades que ndo eram suas desde muito cedo, ou seja, em sua vida prevaleceu o
falso self, o que encobriu o self verdadeiro a ponto de provocar nela a irritagéo de seus centros
nervosos, causando seu cansaco fisico. E possivel que se ela nfo procurasse ajuda atingisse
um nivel de sensa¢es irreais e alucinatérias.

Ainda no setting clinico, Clara alega que, com o passar do tempo, as relacdes sexuais se
tornaram insuportaveis com o marido, a ponto de lhe causar dor e sofrimento, porém sentia
desejos por outros homens. Isso a deixava muito abalada. Ainda durante o periodo que
participava das sessdes, ela se separa do marido e passa a ter uma vida social mais ativa,
precisa voltar a trabalhar e, por isso, enfrenta grandes problemas financeiros e emocionais,

porém afirma se sentir mais livre, vivendo a si mesma e deixando de viver “uma vida de



204

mentiras”. Isso gera forte repercussdo em suas relagdes familiares e na igreja que frequentava,
porém a deixou melhor.

A questdo, em comento, mostra a importancia em viver o falso e o verdadeiro self, que,
em alguns momentos, parecem se confundir. Ora, a vida que parecia “perfeita” para Clara,
vista pelos seus familiares, ndo passava de um falso self, pois ela ndo se sentia feliz como
estava, a partir do momento que ela insistia em permanecer em suas relagdes, ela se
distanciava do verdadeiro self. Assim, o eu verdadeiro de Clara em relacdo a seus parentes,
amigos e a lgreja, era, para ela, uma irrealidade que, mesmo enfrentando inUimeras
dificuldades ao se separar, comeca a viver seu verdadeiro eu, ou seja, seu verdadeiro self.
Nota-se que ha uma importancia imensuravel de considerar o contexto social que o paciente
vive, para entdo, comecar o processo de tratamento.

A partir dessas exposicoes, percebe-se que a socializacdo € uma das formas de manter o
equilibrio naqueles que possuem algum tipo de psicose relacionado a esquizofrenia, ja que
esta esta muito relacionada ao rompimento de relagdes entre 0 mundo e o sujeito psicotico. O
contato com o social permite a insercao e a construcéo de responsabilidade para desenvolver e
manter o equilibrio em situacGes adversas.

Desse modo, as discussdes sobre a loucura e, consequentemente, sobre alucinagéo, tema
central desse trabalho permitem a visualizacdo de compreender as motivagdes que levam um
sujeito a alucinar. Fica evidente que, como ja foi colocado, as alucina¢Bes ndo ocorrem apenas
em sujeitos esquizofrénicos, mas também por influéncias externas a partir de motivacoes,
como drogas, bebidas, fortes emocdes, medos etc. Diante disso, foram discutidas duas
instancias sobre alucinagdo, uma proveniente da loucura enquadrando-se no transtorno
psiquico, e outra como experiéncia vivida em um viés diferente de uma patologia, isso para
mostrar que a alucinacdo fora de um processo patologico, aproxima-se da utopia esbocada
por Ernst Bloch, ndo de forma direta, mas como uma experiéncia que mantém proximos tanto
a alucinagdo como a utopia.

A alucinacdo, portanto, ndo estd sozinha nesse percurso de atividade psiquica, pois é
possivel considerar que o ser humano € um ser que sonha, que deseja, que projeta para a
frente seus objetivos. Entdo, a alucinacdo ndo estd tdo distante da utopia, nem do sonho
diurno, pois ambos se ligam na construcdo de um mundo que é impulsionado pelos desejos e
pelos resquicios de imagens que ficam no inconsciente. Considerando a alucinagdo como um
processo coletivo, por exemplo, como foi mostrado acima, ndo se pode desvincula-la

totalmente de um processo utdpico, uma vez que a sociedade cria suas utopias, ndo sendo elas



205

apenas individuais, mas também coletivas. E preciso deixar claro que esses dois conceitos s&o
diferentes, porém, em alguns aspectos, assemelham-se como o fato de sonhar um mundo que
parece impossivel, mas capaz de ser realizado no futuro e o fato de, influenciado por fatores
externos, alucinar, como forma de criar mundos que também parecem impossiveis, mas se

apresentam como reais para aquele que alucina.

4.4 A experiéncia do outrem e o sujeito sexuado

Merleau-Ponty afirma que a experiéncia corporal esta lancada em uma natureza e ndo se
trata de uma natureza fora de si, pois aparece no centro da subjetividade. O tempo exerce
influéncia na experiéncia perceptiva, pois o presente é responsavel pela compreensdo de uma
vida, ao tempo que o futuro sera um parametro de percepcdo do passado. “A interpretagao
que agora lhe dou esta ligada a minha confianca na psicanalise; amanhd, com mais
experiéncia e mais clarividéncia, talvez eu a compreenda de outra maneira e,
consequentemente, construa de outra maneira o meu passado” (MERLEAU-PONTY, 2011, p.
463-464).

As reflexdes sobre o passado e o futuro podem sofrer alteragdes até o instante em que €
possivel compreendé-lo inteiramente, porém, esse instante, segundo Merleau-Ponty, ndo se d&
em sua totalidade porque ¢ circundado por um porvir. “O presente, ao qual se refere o
filosofo, é realmente o presente vivo, que ndo se reduz absolutamente a pontualidade do
agora, pois este nunca se realiza enquanto permanece aberto a um mundo que nao cessa de ser
percebido” (CAMINHA, 2010, p. 277). A partir da subjetividade do sujeito é possivel
perceber que o mundo € uma construcdo de instantes, pois na percepg¢ao do corpo préprio é
preciso considerar o0 espaco, 0 tempo, 0 sujeito e tudo que esta ao seu redor. “Experimentamos
o mundo, cada um de seu ponto de vista'*®
ele” (MATTHEWS, 2010, p. 149).

Pensando o perspectivismo merleau-pontiano como uma infinidade de sentidos que

— ndo somos apenas passivamente afetados por

podem ser atribuidos a certo fendmeno, é possivel compreender que o sujeito do qual vive a
experiéncia perceptiva ndo enfatiza somente o mundo fisico, mas o mundo vivido por ele. As
paisagens carregam em si a marca da acdo humana, como por exemplo: as edificacoes,
construcdes e 0s objetos de utensilios domésticos. Esses objetos possuem uma caracteristica

de humanidade e, desta forma, assim como a natureza penetra na vida do sujeito, 0S

113 ponto de vista significa a maneira particular como cada individuo vé. As particularidades dos fendmenos se
tornam subjetivas a partir do sujeito que a interpretam.



206

comportamentos humanos, através do mundo cultural, também estdo ligados a ele. Ao analisar
uma comunidade localizada em uma regido do extremo sertdo nordestino, por exemplo, é
preciso considerar 0os comportamentos culturais presente naquele lugar. Percebe-se que a
cultura adotada ou desenvolvida pelos habitantes desse lugarejo ¢ modificada com o tempo,
de pessoa para pessoa. I1sso porque o mundo cultural, segundo Merleau-Ponty € ambiguo, ou
seja, a infinidade de sentidos atribuidos aos fendmenos sdo tomados pelos diversos
comportamentos e formas perceptivas que se diferem ao perceber o mundo. “No objeto
cultural, eu sinto, sob um véu de anonimato, a presenga de outrem” (MERLEAU-PONTY,
2011, p. 466).

A experiéncia do outro exerce influéncia nas a¢des de um sujeito quando, por analogia,
sdo observadas condutas analisando os comportamentos de outrem e, desta forma, através da
experiéncia intima que se tem, aprende o sentido e a inten¢do dos gestos percebidos. Em A
prosa do mundo, Merleau-Ponty aponta para o problema do outro quando enfatiza que jamais
se poderd compreender que outro aparec¢a diante de si, pois tudo que aparece € objeto e ndo
uma consciéncia pensante. No entanto, “o problema ¢ compreender como me desdobro, como
me descentro. A experiéncia do outro é sempre a de uma réplica de mim, de uma réplica
minha” (MERLEAU-PONTY, 2012a, p. 221).

O outro, segundo Merleau-Ponty é sempre um segundo expectador do mundo, pois 0
que faz com que o sujeito seja Unico € sua capacidade de sentir-se e, sendo totalidade, ele €
capaz de colocar o outro no mundo e se ver limitado por ele. “Pois o milagre da percepgao do
outro reside primeiro no fato de que tudo o que pode valer como ser a meus olhos s6 ocorre
tendo acesso, diretamente ou ndo, a meu campo, aparecendo no balango de minha experiéncia,
entrando no meu mundo [...]” (MERLEAU-PONTY, 2012a, p. 222). Deste modo, as acOes
dos outros seriam compreendidas pelos proprios comportamentos do sujeito que aprende, ou
seja, o “si” ou o “nds” pelo Eu. No entanto, esse Eu ndo ¢ compreendido como uma ideia
geral que pode ser colocada também no plural e, assim falar de outro Eu. Segundo Merleau-
Ponty, considerando a existéncia de varios Eus é possivel buscar uma primeira compreensdo
para Ele baseada nas ideias de objetos culturais como sendo o corpo de outrem como portador
de um comportamento. A questdo se apresenta como que se tratando dos vestigios ou do
corpo de outrem se busca saber como um objeto no espaco se torna o rastro falante de uma
existéncia e, assim, inversamente, um projeto, uma intencdo e um pensamento podem se
separar do sujeito pessoal e tornar visiveis fora dele em seu corpo no ambiente que ele se

constréi. Merleau-Ponty diz que:



207

A anélise da percepgdo de outrem reencontra a dificuldade de principio que o mundo
cultural suscita, ja que ela deve resolver o paradoxo de uma consciéncia vista pelo
lado de fora, de um pensamento que reside no exterior, e que portanto, comparados a
minha consciéncia e ao meu pensamento, ja sdo anbnimos e sem sujeito.
(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 467).

Buscando uma solucdo para essa questdo, é preciso pensar, baseado no pensamento
objetivo, o corpo no sentido de ser um conjunto de relagGes funcionais que estdo nas obras de
fisiologia. Desta forma, o préprio corpo ndo € habitado, mas um objeto diante da consciéncia
gue o pensa. Sendo assim, o homem &, para a fisiologia, um ser empirico que se move, porém,
0 sujeito € aquele que existe independentemente, sem que haja um segundo sujeito para poder
pensa-lo, ou seja, uma consciéncia que se esconde atras de um corpo constituido de 6rgéos,
pois sendo dotado de consciéncia o sujeito compreende sua prépria existéncia. Esta
consciéncia é coextensiva a tudo o que pode ser para 0 sujeito, ao sistema inteiro da
experiéncia e ndo se pode encontrar outra experiéncia que fosse capaz de encontrar no mesmo
instante algo desconhecido por mim, em relagdo aos seus fenomenos. “Existem dois e
somente dois modos de ser: o ser em si, que é aquele dos objetos estendidos no espago, e o ser
para si, que ¢ aquele da consciéncia” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 468).

Desta forma, para certo sujeito, outrem é um em si, mas existiria para si a0 mesmo
tempo. O sujeito sendo um ser que compreende sua propria existéncia constitui os fendbmenos
e, desta forma, € capaz de distingui-los de si proprio, porém, o situa no mundo dos objetos,
tendo em vista que pode ter acesso a ele, pois este objeto é o préoprio sujeito e, nesta forma de
pensar a existéncia do corpo préprio, como a parte que compreende a consciéncia e outra
como corpo matéria, o proprio sujeito se confunde sobre aquele que pensa e aquele que é
pensado. “Portanto, no pensamento objetivo nao ha lugar para outrem e para uma pluralidade
de consciéncias” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 468). O sujeito que constitui 0 mundo nédo
pode jamais pensar outra consciéncia capaz de constitui-lo, pois, desta forma, essa outra
consciéncia também precisaria constitui-lo e, assim, ele ndo seria constituinte. No entanto, ele
pode compreender a outra consciéncia, pois existindo outro sujeito que é capaz de constituir o
mundo através de sua capacidade de ressignificacdo, esse processo também acontece para 0
sujeito que percebe, entdo seriam duas consciéncias ao mesmo tempo, considerando que
ambas percebem uma a outra, porém nenhuma adentra no interior do outro Eu, a fim de

conhecé-lo, apenas compreendé-lo.



208

Se j4 é dificil dizer que minha percepcéo, tal como a vivo, vai as proprias coisas, &
impossivel outorgar a percepgao dos outros o acesso ao mundo; e, a guisa de revide,
também eles me recusam o acesso que lhes nego. Pois, em se tratando dos outros (ou
de mim, visto por eles), ndo é preciso dizer apenas que a coisa é envolvida pelo
turbilhdo dos movimentos exploradores e dos comportamentos perceptivos, e
puxada para dentro. Se talvez ndo tenha para mim sentido algum dizer que minha
percepcao e a coisa visada por ela estdo “em minha cabeca” (a tinica certeza é a de
gue ndo estdo em outra parte), ndo posso deixar de colocar o outro, e a percepgao
que tem, atras de seu corpo (MERLEAU-PONTY, 2012b, p. 21, grifo do autor).

Essa forma de compreender o mundo do outro implica no modo reflexivo de tratar a
existéncia como constituinte de um mundo pensado a partir de um Unico sujeito que molda
todas as perspectivas, ou seja, todos os fendmenos se constituem a partir de um corpo préoprio
que da sentido a ele, seja através de quaisquer perspectivas. Cada individuo é capaz de pensar
os fendmenos por perspectivas diferentes, porém ndo podemos somar e concluir algo, pois
cada um possui modos particulares de percebé-lo com singularidades proprias. “Precisamos
conceber as perspectivas e 0 ponto de vista como nossa insercdo no mundo-individuo, e a
percepcdo, ndo mais como uma constituicdo do objeto verdadeiro, mas como nossa ineréncia
as coisas” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 469).

E possivel fazer a comparacdo do corpo objetivo e o corpo préprio quando pensamos a
consciéncia ligada ao sujeito. O corpo objetivo € desprovido de consciéncia, enquanto o corpo
préprio sendo aquele que habita o espaco, experimenta-0 através de sua experiéncia
perceptiva. Desta forma, os corpos, 0s quais sao constituidos por um aglomerado de células e

tecidos possuem certo empobrecimento, incapaz de prover significacdo e intencionalidade.

No que diz respeito a consciéncia, precisemos concebé-la ndo mais como uma
consciéncia constituinte e como um puro ser-para-si, mas como uma consciéncia
perceptiva, como o sujeito de um comportamento, como ser no mundo ou existéncia,
pois é somente assim que outrem podera aparecer no cume de seu corpo fenomenal e
receber uma espécie de ‘localidade’ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 470-471).

Assim como é possivel refletir sobre o ato perceptivo e, deste modo, re-efetuar a
percepc¢do, assim também acontece com a experiéncia do outrem, pois, a principio, s6 se tem
0 rastro de uma consciéncia e quando o olhar do sujeito cruza com outro olhar acontece o
mesmo do ato perceptivo, pois aquele que percebe re-efetua a existéncia através de uma
espécie de reflexdo. Imaginando dois sujeitos a e b, por exemplo, que sdo dotados de
consciéncia, pode-se perceber que o individuo a constitui, através de sua consciéncia
perceptiva, o individuo b que, por sua vez, também constitui o individuo a. O fato é que, para

Merleau-Ponty, 0 mundo se da a partir de um ser capaz de perceber e refletir sobre ele e esta



209

percep¢do ndo pode ser discutida ou analisada atraves de percepc@es advindas de um conjunto
de individuos os quais lancam sobre os fendBmenos modos diferentes de percepcédo. E, deste
modo, 0 mundo ¢ aquilo que ele representa para o sujeito a ou aquilo que é para o sujeito b e
ndo os dois ao mesmo tempo comparados por um ponto de vista particular. O mundo se torna
aquilo que o corpo proprio percebe. “A outra consciéncia s6 pode ser reduzida se as
expressdes emocionais de outrem e as minhas sdo comparadas e identificadas, e se séo
reconhecidas correlagdes precisas entre minha mimica ¢ meus ‘fatos psiquicos’
(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 471). No entanto, é importante salientar que outrem também é
uma consciéncia valida que percebe os fendmenos e, assim como na percepcao individual se
aprende a realizar as visfes perspectivas a parte, também é preciso reconhecer a comunicagdo

das consciéncias em um mesmo mundo.

Na realidade, outrem ndo esta cercado em minha perspectiva sobre o0 mundo porque
esta mesma perspectiva ndo tem limites definidos, porque esta mesma perspectiva
ndo tem limites definidos, porque ela escorrega espontaneamente na perspectiva de
outrem e porque elas sdo ambas recolhidas em um s6 mundo do qual participamos
todos enquanto sujeitos andnimos da percepcdo (MERLEAU-PONTY, 2011, p.
473).

Considerando que o sujeito, segundo Merleau-Ponty, possui funcdes sensoriais, um
campo visual, auditivo e tatil, ele se comunica com os outros. O corpo préprio se depara com
outras consciéncias que se comunicam entre si, pois ddo uma significagdo aos fendmenos.
Deste modo, os fendmenos percebidos sdo somente aquilo do qual um sujeito 0 compreende,
tendo em vista que existe outra consciéncia capaz de compreendé-lo. Faz-se também a relacao
entre essas percepcdes de ambos 0s sujeitos sabendo que existe a comunicacao entre eles, pois
diferente do pensamento objetivo que associa outros corpos como sendo um conjunto de
matéria que ocupa lugar no espago, neste caso o0 outrem nao € um fragmento do mundo, mas o
lugar de uma elaboragéo e de certa visdo sobre ele. O outro possui caracteristicas semelhantes
ao do sujeito, um segundo eu com as mesmas estruturas.

A experiéncia perceptiva é propria daquele que percebe. Portanto, ndo é possivel invadir
a consciéncia do outro e se deparar com as mesmas reflexdes e significagcbes. Somente se
pode compreender as situacdes expressadas por quem as vive. A relagdo com outrem comeca
ndo quando se pretende pensa-lo, mas quando se procura vivé-lo. E como querer fazer com
outrem 0 mesmo que faz consigo. No entanto, o bem que se tem a ele é proveniente do bem
que se tem de si mesmo e, neste interim, ndo € o mesmo. O sujeito que percebe pode viver em

relacdo com outrem e, deste modo, percebe-se que ele participa da sua experiéncia enquanto



210

consciéncia a partir do instante que ha uma reciprocidade entre ambos, através da
comunicacdo, porém esta experiéncia ndo se equivale com a forma de compreensdo dos atos
particulares, pois ndo se pode invadir o Eu do outro e conceber suas préprias condutas, apenas
aquilo que se apresenta. “[...] Toda afirmagdo, todo engajamento e mesmo toda negacao, toda
davida tem lugar em um campo previamente aberto, atesta um si que se toca antes dos atos
particulares nos quais ele perde contato consigo mesmo” (MERLEAU-PONTY, 2011, p.
479). Existe neste caso, quando se trata de outrem, certo solipsismo™* que néo é ultrapassado
em que o0 sujeito ndo se sente constituinte nem do mundo natural, nem do mundo cultural,
apenas reconhece que é capaz de intervir nas montagens culturais que ndo pertencem a si
mesmas. “A aparente existéncia de outros seres e especialmente de outros seres conscientes
seria apenas uma ilusdo, como a ilusdo de que existem realmente as criaturas que nos
aparecem nos sonhos” (MATTHEWS, 2010, p. 152). Essa afirmacéo se da pelo fato de pensar
a existéncia do sujeito como Unica capaz de perceber 0 mundo, considerando este como ser
consciente que existe e da significacdo aos fendmenos; porém, existem outros Eus capazes de
pensar 0 mundo, no entanto, estas compreensdes ndo podem ser invadidas para que 0S
sentimentos e percepcBes sejam conhecidas, pois ndo é possivel adentrar no outrem, apenas
conhecé-lo superficialmente, pois as verdades a seu respeito mudam constantemente. Somente
é possivel entendé-lo a partir de suas expressfes que se exprimem atraves de comportamentos
ou da fala, pois existindo diferentes eus, as emocgdes, vontades e percepgdes séo distintos um
do outro.

Nesse interim, considerando a experiéncia com o outrem, cabe falar sobre o sujeito
sexuado, que segundo Merleau-Ponty, condiz com uma experiéncia perceptiva do sujeito.
Segundo ele, é preciso colocar em evidéncia a fungdo primordial pela qual se faz existir para o
sujeito, assumindo o espaco e descrevendo o corpo enquanto lugar de uma apropriagdo. O
sujeito ndo vive isolado, ele se liga a alguma coisa e a sexualidade ndo ¢é diferente. N&o se
trata do ato sexual, mas de uma experiéncia corporal que esta ligado ao corpo perceptivo.

O ato sexual € uma abordagem em fungdo de um mundo objetivo em que drgaos sexuais
respondem a estimulos locais, caso sejam tocados, no entanto, 0 sujeito vive uma experiéncia
consigo e com o mundo, o qual determina uma relacdo vivida que permite que experiéncia
sexual esteja ligada a capacidade existencial. A vida sexual do sujeito é uma
“intencionalidade original e as raizes vitais da percep¢do, da motricidade e da representagio,

fazendo todos esses ‘processos’ repousarem em um ‘arco intencional’ que inflete no doente e

114 solipsismo é corrente filoséfica que acredita que toda existéncia é a consciéncia de si propria e ndo ha nada
além do sujeito que ndo sejam as suas proprias experiéncias.



211

que, no normal, da a experiéncia o seu grau de vitalidade e de fecundidade”. (MERLEAU-
PONTY, 2011, p. 218).

Tem-se que a historia do sujeito é permeada pela sexualidade, uma vez que a
sexualidade se oferece na forma de ser do homem e também em sua relacdo com o outro.
Merleau-Ponty vai dizer que em Freud existem sintomas sexuais na origem de todas as
neuroses, 0s quais simbolizam toda uma atitude, seja através de conquistas ou de fugas. 1sso
implica que a construcdo de um sujeito é firmada em experiéncias sexuais, desde o
nascimento até a morte do homem.

E possivel dizer que a experiéncia sexual antecede muitas outras experiéncias do
sujeito. E a primeira janela da experiéncia perceptiva, em que o individuo tem contato consigo
mesmo ¢ com o mundo. “[...] devamos nos alimentar e respirar antes de perceber e de ter
acesso a vida de relacdo, ser para as cores e para as luzes pela visdo, para os sons pela
audicdo, para o corpo do outro pela sexualidade, antes de ter acesso a vida de relagdes
humanas” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 221).

A experiéncia do sujeito no mundo nao gera apenas um contato entre seu corpo proprio
e objetos, mas desenvolve sensacbes de prazer e afetos quando se desenvolve projetos,
quando ha relagdo com outros sujeitos. E 0 caso de pessoas que perdem a fala quando se
deparam com situagdes de rompimentos de desejos, de planos, em que ha a afetacdo externa
refletida no interno, como pura experiéncia corporal sexuada. O corpo permite fechar-se ao
mundo, como também € aquilo que se abre ao mundo se colocando em situacéo.

Ao tratar da experiéncia do outrem e da sexualidade ndo se pode desvincula-la de uma
experiéncia perceptiva, nem tampouco da experiéncia alucinatoria, pois sendo o homem um
ser sexual, esta pode afetar as experiéncias situacionais em que o sujeito habita. Portanto, “o
corpo ¢ ‘a forma escondida do ser proprio’ ou, reciprocamente, que a existéncia pessoal ¢ a
retomada e a manifestagcdo de um dado ser em situagao” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 229).

Desse modo, como aponta Merleau-Ponty, as fungdes do homem, da sexualidade a
motricidade e a inteligéncia, sdo solidarias, impossivel de serem distinguidas no ser total do
homem uma organizacdo corporal que se apresenta como fato contingente e outras formas
como necessidade. “A existéncia humana nos obrigara a rever nossa nocdo usual da
necessidade e da contingéncia, porque ela € a mudanca da contingéncia em necessidade pelo
ato de retomada” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 236). Tudo aquilo que o0 homem ¢, é a base
de uma situacdo prépria e, portanto, o corpo do sujeito € um espelho de seu proprio ser, ndo

havendo sexualidade fechada em si mesmo, pois 0 sujeito e tudo que lhe compde sdo



212

estruturas vivas que se conectam de forma que exprimem uma experiéncia viva perceptiva e

original.

4.5 Utopia e alucinagdo como construcdo de mundos

Se de um lado se tem a alucinagdo como uma afetagdo psiquica em sujeitos, por outro,
tem-se a utopia como consequéncia de mudancas que afetam o social como um todo. Percebe-
se que a alucinacdo traz consequéncias, obviamente, maiores para aqueles que alucinam, mas
a utopia se reflete numa questéo social, tendo em vista que, quando ha sonhos que impactam a
sociedade, todos os individuos que estdo inseridos nesse contexto sdo afetados.

A alucinacdo, de um lado, numa perspectiva psiquiatrica, € uma patologia, um
transtorno psiquico, acomodando-se em uma dimensao presente, de outro, tem-se a alucinagédo
como uma experiéncia perceptiva, que se distancia de uma doenca patoldgica, mas ¢é
influenciada pelos fatores externos, que compdem a experiéncia alucinatria. E preciso
perceber essas duas vertentes para que fique clara a distingcdo entre a alucinacdo enguanto
transtorno e a alucinacdo como experiéncia vivida. A utopia, por sua vez, tem como
fundamento uma projecdo futura e ndo o presente como ocorre com a alucinagdo. Sendo
assim, fica claro que os conceitos de alucinacdo e utopias ndo podem ser iguais, ndo formam e
nem tém a mesma origem e nem o mesmo fim, por divergirem em suas caracteristicas
principais.

Ocorre que enquadrando a alucinacdo e a utopia como diferentes entre si, € possivel
encontrar modos de aproxima-las. Ao dizer isso, ndo se quer mostrar uma equivaléncia entre
os dois conceitos, mas nortear as semelhancas que ha entre dois pontos que divergem. Para
esclarecer essa ideia, € necessario recordar os feitos do homem, enquanto sonhos que se
concretizaram, os quais deixaram de ser sonhos diurnos e utopias, para se tornarem reais.

As congquistas intercontinentais entre paises, culturas e economias representam bem essa
questdo. O sonho do homem de expansdo tem seu inicio a partir do desejo utdpico que
comeca a ser colocado em pratica. As discussfes, por exemplo, entre 0s que defendem o
socialismo e os que defendem o capitalismo partem de uma fundamentacdo utopica em que 0s
responsaveis por essas doutrinas projetam um mundo melhor a partir dessas concepcoes.
Diante disso, esses sonhos ndo permaneceram como sonhos, mas foram colocados em pratica,
porém o que estava em jogo era, simplesmente, um desejo ou sonho interior que pode se

refletir em uma sociedade inteira.



213

As utopias, em termos histdricos, ndo foram apenas uma miragem, uma ilusdo
ingénua, incapaz de entender realisticamente o mundo concreto - como
argumentaram os tedricos e propagandistas comunistas -, mas forneceram contetido
avaliativo e programatico para as a¢des do presente, isto é, o futuro foi imaginado de
tal forma que definiu 0os meios necessarios e a articulacdo das acbes apropriadas para
que se tornasse realidade. (GARCIA, 2019, p. 135).*°

A utopia social é refletida como utopia individual, pois a construcdo de um mundo em
sua praticidade, parte, antes de tudo, de um desejo individual que se torna coletivo.
Obviamente, o0 homem sonha em tornar-se melhor futuramente e, para isso, coloca-se como
idealizador desse desejo. E o que tem acontecido na histdria, em que a propria natureza é
modificada para acomodar-se aos caprichos humanos, no que tange a busca por conforto e
luxo. Ora, a existéncia de um mundo ut6pico ndo é somente no estilo moreano ou baconeano,
mas a partir da luta de transformacdo da sociedade. A tecnologia é uma dessas formas de
utopia idealizada que tem se tornado real, pois tem trazido efeitos tanto positivos quanto
negativos para o mundo.

N&do é de se admirar que o mundo contemporaneo seja movido pela internet, pela
tecnologia, pelos transportes de alta velocidade, pela conectividade de informacoes, ou seja,
em tempos presentes se cria objetos e coisas, frutos da imaginacdo do homem. N&o sendo
somente isso, essa busca de superacdo parece estar presente, instintivamente, no homem que
sente a necessidade de construir o que ainda nem se sabe 0 qué. E como se a lei do consumo
abrangesse uma area psicossomatica em que o faz buscar aquilo que ele ndo precisa. Desse
modo, “vemos as sombras do século por entre as ruinas, inclusive das ilusGes com as
promessas da ciéncia e da técnica, e desilusdes as ha também quanto as experiéncias politicas,
tanto da democracia ocidental capitalista como das experiéncias de socialismo”
(ALBORNOZ, 2019, p. 20).

O excesso dessa utopia possui, uma aproximagdo com a alucinagdo, pois essa busca
incessante por melhorias e inovagdes domina o homem de tal forma que ele desordena seu
proprio meio natural, mesmo sabendo dos prejuizos causados por essa pratica, em prol de
massagear seu ego no prazer de ter seus sonhos realizados. Refletem-se também na
construcdo de superproducgdes de ficcao cientifica, em que é projetada uma utopia para a

construcdo dessa irrealidade que se concretiza virtualmente, lancadas a partir de filmes,

> | as utopfas, en términos histéricos, no han sido meramente un espejismo, una ilusién ingenua incapaz de

entender de un modo realista el mundo concreto — como lo como han sostenido los tedricos y propagandistas
comunistas —, sino que proveyeron contenido valorativo y programatico a las acciones del presente, esto es, se
imagino el futuro de forma tal que éste definid los medios necesarios y el encadenamiento de las acciones
adecuadas para que se vuelva una realidade (GARCIA, 2019, p. 135).



214

novelas, séries e desenhos animados. Essa aproximacdo ndo representa uma igualdade entre
alucinacdo e utopia, mas aparecem tracos de alucinacdo, enquanto mundo percebido na
experiéncia utdpica. Essa aproximacdo ocorre porque ha um horizonte em que 0s conceitos
podem caminhar juntos. Ora, se a alucinagdo, enquanto experiéncia vivida, remonta a
construcdo de um mundo presente a partir de inclinagbes imaginarias, a utopia também
remonta, através do sonho diurno, a construcdo de um mundo, sendo que este pode ser
construido, tornando-se real. Nesse ponto, ha uma semelhanca entre ambos, ndo como
igualdade, mas como presenca de tragos que 0s aproximam.

A utopia produzida na ficgdo cientifica € uma forma do sujeito viver um falso self a
partir daqueles dramas imaginarios que representam a transposi¢do da vontade de viver o
“eu”, como verdadeiro self, porém como na realidade ndo é daquela forma, ha a transgresséo
da normalidade na criagdo da fic¢ao. “No seculo da técnica se produzem ficgdes cientificas de
cunho apocaliptico ou catastrofico, romances politicos que ndo apresentam a imaginacdo de
um mundo melhor e sim, de modo negativo, expdem o pesadelo de um mundo ameacador”
(ALBORNOZ, 2019, p. 16).

O reflexo de um mundo utdépico também aparece nas discussbes econémicas, assim
como na politica como metas para o futuro. Desse modo, as utopias “ndo S0 meros cenarios
ilusorios ou ficgBes ideais, mas objetos e discursos de discussdo e reflexdo politica: como o
presente é avaliado com base no futuro que se busca e que valores lhe sdo adequados e que
perigos surgem, inerentes e acidentais, na consumacgio dessa vinda” (GARCIA, 2019, p.
142).116

Pensar as relacBes humanas é incluir todo seu contexto social, historico, politico e
econdmico e, portanto, um langar-se para o futuro como proposi¢do utopica de toda essa carga
de relacdes. Desse modo, a utopia humana esta relacionada com suas relacdes, sejam elas

individuais ou coletivas em um contexto politico de construcdes e idealizagcdes. Assim:

Sendo os homens seres bioldgicos que fazem parte do mundo vivo animal e, antes de
tudo, sdo seres de pulsdo e desejo que aspiram ver suas necessidades atendidas;
sendo seres que pensam, raciocinam, buscam dar sentido a sua existéncia, e nisso
pretendem enraizar sua especificidade; sendo os homens, portanto, seres morais,
éticos, econdmicos, sociais, politicos, religiosos, que criam cultura e normas, logo,
modos de organizacdo da convivéncia coletiva; sendo aqueles (e aquelas) que
desenvolvem formas de expressdo e assim marcam a Sua presenca no universo;
sendo tudo isso, sdo também os humanos seres que imaginam, antecipam, sonham o

18« as utopias entonces no son meros escenarios ilusorios o ficciones ideales, sino objetos y discursos de
discusion y reflexion politica: como se evalla el presente en funcién del futuro que se busca, qué valores son
adecuados para ello, y qué peligros asoman, inherentes y accidentales, en la consumacion de ese provenir”
(GARCIA, 2019, p. 142).



215

futuro, jogam com o desejo e o leque das possibilidades dadas, o que transparece na
franja do real ainda ndo bem realizado, onde pulsdo e desejo se desdobram em
possiveis e se manifestam especialmente nas artes, nas técnicas e nas ciéncias,
finalmente, no ambito da religido, onde sonham o visivel e o invisivel, o dizivel e o
indizivel, o possivel e o impossivel (ALBORNOZ, 2019, p. 17)

Essa condigdo humana estende-se também ao campo politico, enquanto sistema de
organizacgéo e transgressao social, pois a partir do momento que um sujeito projeta um desafio
politico e social, esta projetando algo para o futuro e, consequentemente, uma utopia. Assim,
“ndo parece haver uma perspectiva futura que nao inclua a ciéncia como fator politico central,
tanto por sua produtividade quanto por seus usos politicos” (GARCIA, 2019, p. 143)*.

Com isso, tem-se que uma discussao para o futuro sempre € utopica, uma vez que a
utopia € a construcdo de um mundo que ainda ndo existe. Projetar um sonho diurno para um
futuro proximo é querer molda-lo, conforme o desejo de quem sonha. “Discutir o futuro esta
sempre propondo uma dimensdo utdpica e, se pretende ser realizvel, ndo se pode deixar de
considerar, para o bem e para o mal, o papel central da ciéncia na gestdo dos Estados e na
autorizacdo do pensamento politico” (GARCIA, 2019, p. 143).*® E uma expressio de
modificacdo de uma estrutura natural para se adequar a uma ideia, € como construir um aviao
para saciar o sonho acordado de poder voar, € como construir um submarino para navegar nas
misteriosas profundezas do mar, é como fazer nascerem doutrinas e formas de governo para
saciar os interesses humanos a partir de um desejo proprio.

Entretanto vale salientar que essa movimentacdo utdpica é impulsionada pelos
movimentos cerceados de espaco social, que preenchido pelo espirito de uma utopia
transformadora impulsiona a mudanca. Nisso, tem-se que “o que carrega o vento da utopia
sdo as esperancas dos povos colonizados, dos negros e dos indigenas, dos muitos
aprisionados. Sdo as cobrancas das mulheres, dos homossexuais, dos diferentes”
(ALBORNOZ, 2019, p. 20). Esse é o mundo utopico que, pela esperanca de realizacao,
partilha das alucinacdes da vida humana, como busca e construcao, langando para fora de si, 0
eu verdadeiro, o fortalecimento da concretizagédo de um sonho efetivo.

A abordagem sobre a utopia indica um impulso que manifesta no homem o desejo para
se viver melhor. Foram mostradas nos capitulos anteriores que as utopias, sejam elas baseadas

em contos, na religido, nas artes, movimentos filosoficos e na histéria como um todo, ndo se

17 «No parece haber una perspectiva de futuro que no incluya a las ciencias como un factor politico central,
tanto por su productividad como por sus usos politicos” (GARCIA, 2019, p. 143).

18 «Discutir el futuro es siempre proponer una dimension utdpica, y si ésta pretende ser realizable, no puede
dejarse de considerar, para bien y para mal, el papel central de las ciencias en la gestién de los Estados, y en la
autorizacion del pensamiento politico” (GARCIA, 2019, p. 143).



216

mostram de outra forma que ndo sejam como desejo de realizacdo de uma vida mais
promissora. “A utopia é mais longa do que se imagina. Ela esta presente ao largo da histéria
humana. Néo é de hoje que os seres humanos sonham em viver em locais onde a felicidade e a
liberdade sejam reinantes” (ARANHA; LOPES, 2017, p. 135). Desta forma, aceitar a utopia é
fazer nascer uma configuragdo hermenéutica que estd presente ndo sO nas questes
individuais, mas também sociais e coletivas, afinal, a sociedade ndo se compde isoladamente.
Assim, Levitas “sustenta que a ideia de praticas prefigurativas de um mundo melhor ja ¢ a
realizacdo da utopia e que pode ser estendida para as relacdes sociais que se pretendem ou
estdo inseridas em tentativas de reformula¢do de uma sociedade melhorada” (TEIXEIRA,
2016, p. 261).

No mundo atual, a utopia precisa ser pensada ndo somente como atividade particular,
como Dom Quixote, que saiu pelo mundo em busca de aventuras, limitado a uma experiéncia
pessoal, mas como utopia social que deve estender-se a uma imaginagao de congregacao em
que a imagina¢do humana € capaz de imaginar um mundo de melhorias. Dessa forma, a
sociedade ndo estaria restringida a uma operacao limitada e isolada, mas como uma conexao
de campos sociais, sejam eles econdmicos, politicos, educacionais, artisticos, etc. “A
reconstituicdo imaginaria da sociedade (RIS) requer pensar nas conexdes entre processos
sociais, econdmicos e politicos, em nossas maneiras de vida e no que seria ideal para a
emancipacdo humana” (TEIXEIRA, 2016, p. 261). Ndo sendo somente isso, a utopia ndo é
uma concepcdo imagindria ou baseada em especulacbes, mas um processo de
desenvolvimento e busca de futuros possiveis.

Ora, a partir do momento que o homem, através da utopia, cria um mundo paralelo e
utopico, é como se ele estivesse tendo uma percepgdo projetada para o futuro. A alucinacéo,
como vimos, é uma percepcdo em que os fios intencionais e motrizes do sujeito estdo
rompidos, ja a utopia € uma percepcao de futuro projetado. Uma realidade utopica é a pura
constituicdo de uma sociedade transformada, em que sonhos sdo criados e uma nova
modalidade social surge a partir desses sonhos. Desse modo, aparece um ponto forte que
diferencia a alucinacdo da utopia. A alucinacdo é inconsciente, a experiéncia vivida, porém o
sujeito ndo domina, a utopia é consciente, pois suas projecdes sdo intencionais na medida em

que deseja realiza-los.

As narrativas utdpicas constituem, pois, um elemento poderoso de manutencdo do
controle social, mas também de movimento. O ideal contido nessa ideia é o de
transformacédo social, que faz permanecer nos individuos a nocdo de futuro que esta



217

sempre no presente, pois garante o movimento das sociedades (AMARAL, 2019, p.
24).

A utopia é possibilidade de futuro, de mudanca, ninguém deseja um futuro igual ao
presente, assim como ninguém nunca desejou um presente igual ao passado, o desejo utopico
é, predominantemente, de melhorias e ganhos, na busca de um futuro melhor. Certamente,
individuos antepassados sonharam com um mundo onde ndo havia a influéncia de forgas
sobrenaturais dos deuses, e, com isso, langcaram para frente um ato perceptivo de vida sem
essas crencas. Posteriormente, aparece um mundo influenciado pelo digital, pela tecnologia,
onde parece que 0 homem vai adentrando nesse espaco de encantamentos criados por ele
mesmo, ou seja, um mundo de utopias concretas que se estruturam a partir de seus desejos de
criacdo e transformacdo. Assim, em uma perspectiva capitalista, falar de utopia € se referir a
“um lugar onde a modernidade excluiu a natureza, quando na realidade a utopia ndo se moveu
sendo no plano de imanéncia europeu globalizado ¢ difundido” (AMARAL,2019, p. 31).

A velha nocéo de utopia como encontrada em dicionarios de filosofia esta ultrapassada,
pois toda fantasia criada pelo homem, na utopia, é a busca por um porvir melhorado. Sabe-se
que esse porvir pode acontecer de diversas formas, porém, com o sonho, ele pode rumar a
outros horizontes, e assim, a partir da esperanca de uma vida mais terna, o0 homem desenvolve
sua intencionalidade, a fim de torna-lo real. Nesse sentido, a utopia nunca esta pronta, ela é
um processo construtivo e, portanto, é inacabada, pois, enquanto esperanca impulsionadora,
ela nunca se satisfaz. Assim, a utopia €, para 0 homem, “o inacabamento de seu ser de que se
tornou consciente. Seria uma agressiva contradicdo se, inacabado e consciente do
inacabamento, o ser humano ndo se inserisse num permanente processo de esperancosa
busca” (FREIRE, 2000, p. 132).

E notério perceber que nesse impulso, a utopia se destaca por ser um processo de busca,
inspirada pelo sonho e pela esperanca, aberta a possibilidades fundadas por uma esperanca
inclinada para frente e assim ela “[...] existe na medida em que eu ou nds mudamos o
presente. E € mudando o presente que a gente fabrica o futuro: por isso, entdo a histéria é
possibilidade e ndo determina¢ao” (FREIRE, 1991, p. 90). Pode-se perceber que Paulo Freire
deixa seu legado sobre o tema da utopia, mantendo uma aproximacdo entre o0 pensamento
blochiano, em que trabalham o conceito utopico de forma que “alertam para o fato de que a
esperanca deve estar acompanhada de uma préatica, de um otimismo militante e de uma praxis
libertadora” (ARANHA; LOPES, 2017, p. 144).



218

A novidade que h& quando se trata da utopia Blochiana, é que o sonho nédo é para ser
interpretado, mas tendencioso a ser concretizado. Nessa tendéncia para a concretizacao, o ser
humano, extraindo de dentro de si, extrapola e transgredi a prépria limitacdo, quando através
de sua capacidade racional vai além ao que tange a construcao de objetos, culturas e mundos.
Ora, essa criagdo nao pode ser como percepcBes normais, ja que nascem do inexistente, a
menos que pensem como Platdo, em que tudo € uma ideia e seu desenvolver sensitivo se da
como cdpia, 0 que ndo € o caso. Diante disso, a utopia se manifesta a partir de tracos que o
aproxima da alucinagdo, ndo aos moldes de um esquizofrénico, mas aos moldes de um sujeito
normal que interage com seu proprio meio. Se € possivel pensar a alucinagdo como decorrente
de fatores externos que influenciam o sujeito, é possivel pensar a utopia como sonhos de um
mundo melhor que se projeta para frente, seja a partir de um desejo interno, seja a partir de
influéncias externas que marcam a construcdo do sonho diurno a partir da esperanca.

Em um momento da histdria, a constru¢do de um aviao, por exemplo, foi um sonho. O
homem nunca tinha voado e, por um longo tempo, esta possibilidade se tornou impossivel, até
que seu idealizador o concretiza como em um processo alucinatério social que extrai de si
mesmo sua poténcia para transforma-la em ato. Utilizando esse exemplo, é possivel perceber
como a utopia tanto pode vir de um sonho, como este sonho pode ser melhorado.

Ora, 0 sonho de voar remonta a pré-historia, através de mitos, crencas e lendas que
narram fatos relacionados ao voo, como a lenda de icaro na Grécia antiga em que tinha o
sonho de sair de Creta voando, sonho esse que foi frustrado por uma queda que ocasionou sua
morte no mar Egeu. Tem-se também o registro do Helicoptero de Leonardo da Vinci,
desenhado por ele por volta de 1493. Mais tarde, Jean-Francois Pilatre de Rozier'*® e Francdis
Laurent d’Arlandes™® voaram em um baldo, abandonando, por um momento, o desafio de
criar uma maquina capaz de voar que fosse mais pesada que o ar.

No século XX, realizou-se o primeiro voo utilizando uma maquina mais pesada que o

ar. No Brasil e em outros paises, acredita-se que esse mérito é devido a Santos Dumond*?!, em

' Jean-Francois Pilatre de Rozier, ficou conhecido como um grande quimico francés, professor de fisica e por

ser pioneiro da aerostacdo — ciéncia que trata na navegacdo aerea em objetos mais leves que o ar. Efetuou o
primeiro voo de baldo com seres humanos na companhia de Frangdis Laurent d’Arlandes. Morreu em um
acidente aéreo quando tentava atravessar o Canal da Mancha de baldo, tornando-se uma das primeiras vitimas de
acidentes aéreos conhecidos.

2% Francois Laurent LeVieux d'Arlandes, ficou conhecido como um dos pioneiros do balonismo — desporto
aeronautico praticado com um baldo de ar quente, juntamente com Jean-Francois Pilatre de Rozier. Fizeram o
primeiro voo em 21 de Novembro de 1783, em Paris. O baldo decolou as duas horas da manhd, voando por cerca
de 25 minutos e percorrendo uma distancia de 9km. O bagéo decolou do Castelo de La Muette, estando presente
o rei luis XVI.

121 Alberto Santos Dumont foi um aeronauta, esportista e inventor brasileiro. Ficou conhecido por construir e
voar os primeiros baldes dirigiveis com motor a gasolina. Tal mérito lhe é garantido internacionalmente pela



219

outros lugares atribuem tal facanha aos irméos americanos Wilbur e Orville Wright*?#

, jana
Franca o crédito é dado a Clément Ader'”. Na verdade, o que importa é que a historia é
responsavel por esse percurso de transformacdo de uma utopia em realidade. Certamente, as
experiéncias que o homem tinha em relacdo ao voo era a dos passaros, nos quais fizeram
nascer o sonho do homem também voar. Seria uma alucinagdo humana voar como 0s
passaros? Indaga-se. Talvez fosse essa a experiéncia humana extraida de si mesmo como
tendéncia a construcdo de um mundo que saciasse seus desejos.

Na medicina, a utopia também esta presente, pois a busca de vacinas, de medicamentos,
as pesquisas implantadas em laboratérios e universidades para descobrir a cura de muitas
doencas sdo sonhos utépicos que 0 homem cria na esperanca de que o futuro possa trazer uma
melhoria para a vida humana. E possivel utilizar o tempo atual para enfatizar que os
laboratorios do mundo todo mantém uma corrida contra 0 tempo para encontrar uma vacina
contra a Covid-19 - doenca que afeta as vias respiratérias de modo grave, levando a morte de
milhares de pessoas no mundo todo, sendo considerada pela Organizagdo Mundial da Salude
(OMS), como uma pandemia, a primeira do século XXI. Assim, a descoberta de uma vacina,
nada mais é que uma utopia, ou seja, um desejo, um sonho humano, que, uma vez sendo
descoberto, ird impedir que a doenca se espalhe ainda mais, e o mundo volte a sua
normalizacé&o.

Ao mesmo tempo, considerando o desencadeamento de muitas doengas mentais, como
depressdo, por exemplo, que pode causar alucinacfes, a medicina psiquiatrica, juntamente
com o mercado farmacologico, insere uma diversidade de drogas para tratar transtornos
mentais. Tal pratica ndo esta distante de uma utopia social em que o uso desses medicamentos
impBe uma atividade, totalmente, utdpica, em que é possivel controlar impulsos nervosos,
através de medicamentos e drogas. Andrew Solomon descreve uma afirmacdo de Robert

Klitzman, da Universidade Columbia, que diz: “eu imagino o mundo daqui a algumas décadas

conquista do Prémio Deutsch em 1901 (Prémio oferecido por Henri Deutsch para a primeira maquina capaz de
realizar uma viagem de ida e volta do Parc de Saint-Cloud até a Torre Eifel em Paris e retornar em menos de
trinta minutos). Santos Dumont também foi o primeiro a decolar a bordo de um avido impulsionado por um
motor a gasolina. Apesar de os brasileiros considerarem Santos Dumont como o responsavel pelo primeiro voo
num avido, na maior parte do mundo o crédito a invencéo do avido é dado aos irmdos Wright. Uma excepcéo é a
Franca, onde o crédito é dado a Clémente Ader.

122 Os Irméos americanos Wilbur Wright e Orville ficaram conhecidos como pioneiros da aviacdo em que
criaram a primeira maquina voadora mais pesada que o ar, realizando um voo controlado em 17 de Dezembro de
1903. Sua invencdo tinha o controle de trés eixos, o que permitia o piloto controlar a aeronave de forma efetiva,
mantendo o equilibrio. Tal método é utilizado até hoje em aeronaves de asa fixa.

123 Clément Agnés Ader é conhecido como um engenheiro francés, pioneiro da aviagdo e inventor do termo
avion. Mesmo sendo um assunto controverso, é atribuido a ele o voo da primeira maquina voadora mais pesada
de que o ar em 1890. Tal controvérsia acontece por que havia o desconhecimento da real capacidade de controle
e estabilidade da maquina, podendo ser incontrolada no ar.



220

como uma utopia farmacolodgica; do mesmo modo, imagino facilmente pessoas tdo suavizadas
que negligenciam todas as suas responsabilidades sociais e pessoais” (SOLOMON, 2014, p.
417). E notorio que a utopia da indUstria farmacologica tem o impulso de encontrar uma
droga que seja tdo eficiente e capaz de controlar todas as deformacgdes nervosas nos
individuos, afastando todo o mal produzido pela depressdo. Tal fato € uma utopia, pois esse é
0 sonho de muitos que carregam consigo a doenca e daqueles que trabalham na misséo de
encontrar essa cura.

Nesse sentido, 0 uso da tecnologia e, consequentemente, da maquina é imprescindivel
nessas pesquisas, pois, mesmo tendo sido criada pelo homem, a maquina mantém um ritmo
estavel de trabalho muito grande. “As maquinas podem pesquisar e devolver com facilidade
resultados de bilhdes de pontos de dados” (BABU; KEARNEY; WOJCIK, 2019, p. 12)**,
Em contrapartida, “uma pesquisa manual de grandes bancos de dados, comum em gendmica,
é impossivel para um ser humano concluir em um prazo razoavel para uma intervencao
terapéutica oportuna no atendimento ao paciente” (BABU; KEARNEY; WOJCIK, 2019, p.
12)'?°. E evidente, portanto, a importancia da tecnologia de inteligéncia artificial na medicina.
Inteligéncia artificial essa que se enquadra em um conjunto de utopias utilizadas pelo homem
para alcancar seus objetivos.

Nesse interim, percebe-se que a nocdo de utopia ndo estd presente somente em
romances literarios, mas no desejo do homem de vivenciar um mundo melhor, a partir de seus
desejos. Desse modo, € possivel destacar que “o homem estard sempre em busca de um
objetivo que, mesmo sendo realizado, nunca sera satisfatorio, pois ele idealizard um novo
sonho” (PELLEGRINO DE OLIVEIRA, 2009, 02). Portanto, “a imaginacdo utdpica é
essencial para as mudancas historicas e sociais, pois alavanca acontecimentos através de um
desejo de melhoria geral” (PELLEGRINO DE OLIVEIRA, 2009, 02).

O autor Mario de Andrade em seu poema O Rebanho, expressa uma forma de utopia
quando, logo no inicio, afirma: “Oh! Minhas alucinagdes! Vi os deputados, chapéus altos, sob
0 pélio vesperal, feito de mangas-rosas, sairem de maos dadas do Congresso... Como um
processo num acesso em meus aplausos aos salvadores do meu estado amado!...”
(ANDRADE, 2013, p. 42) A descricdo do poema retrata um padrdo de vida em que o autor

considera como correto, pois ha a representatividade, porém, essa percepcdo é a mais pura

124 “Machines can expediently search and return results from billions of data points” (BABU; KEARNEY;
WOJCIK, 2019, p. 12).

125 «A manual search of large databases, common in genomics, is impossible for a human to complete in a
timeframe reasonable for timely therapeutic intervention in patient care” (BABU; KEARNEY; WOICIK, 2019,
p. 12).



221

alucinacdo do autor que ao fazer uma critica ao estilo politico elege a corrupgdo como pano de
fundo, no entanto, expressa a esperanca de mudanca, lugar em que suas alucinacdes possam
se tornar reais.

Isso se estabelece quando o autor descreve ainda no poema a seguinte estrofe:

E as esperancas de ver tudo salvo! Duas mil reformas, trés projetos... Emigram os
futuros noturnos... E verde, verde, verde!... Oh! minhas alucina¢fes! Mas 0s
deputados, chapéus altos, mudavam-se pouco a pouco em cabras! Crescem-lhes os
cornos, descem-lhes as barbinhas... (ANDRADE, 2013, p. 42).

E ainda continua como se, posteriormente, compreendesse que sua percep¢do nao
passava de uma utopia, ou seja, seus desejos de ver o equilibrio como ele mesmo deseja se
frustra por perceber que seu desejo era puro sonho dificil de se concretizar, o que ele tinha de
verdade era apenas uma experiéncia de alucinacdo consigo mesmo, tanto é que continua
descrevendo: “E vi que os chapéus altos do meu estado amado, com os triangulos de madeira
no pescoco, nos verdes esperancgas, sob as franjas de ouro da tarde, se punham a pastar rente
do palacio do senhor presidente... Oh! minhas alucina¢des!” (ANDRADE, 2013, p. 42)

O desejo da mudanga social fica expresso no poema O Rebanho, em que o autor
demonstra, em um primeiro momento, seu sentido utopico de como imagina a sociedade,
mesmo que depois venha se da conta de que todos seus desejos ndo eram de uma ordem real.
Isso se caracteriza pelo que ja foi discutido sobre o tema até aqui, pois 0 homem desenvolve
seu meio a partir de seus desejos, no lugar em que projeta a um futuro sua realizagdo. O autor
do poema faz isto: deseja, sonha, tem a esperanca de um futuro melhor, mesmo que no poema
se dé conta que essa realidade ndo se concretizara. “Assim, entendemos a manifestacdo
poética de Mario de Andrade nesse texto como a expressao do pensamento critico social do
individuo em busca de uma mudanca histérico-cultural em um pais passando por um
momento de renovacao artistica e intelectual” (PELLEGRINO DE OLIVEIRA 2009, p. 06).

Diante disso, nao é possivel desvincular, de forma absoluta, a utopia da alucinacdo, uma
vez que as duas mantém tracos que as aproximam, quando se trata de experiéncias vividas na
alucinacdo, fundadas no presente e na utopia fundada no futuro. Em se tratando de
experiéncia humana, ndo fica estabelecido que as alucinagdes se ocupem apenas da mente de
um sujeito com esquizofrenia, mas esta aberta a possibilidades, como ja foi reiterado varias
vezes, que os fatores externos influenciam a existéncia da experiéncia alucinatoria. Portanto,
tratando-se de motivacdes em que a experiéncia utopizante esta presente, a alucinagdo nao se

distancia dela, pois o sonho, o desejo sdo experiéncias humanas e, mesmo que estejam



222

conectadas a um fio intencional ou a esperanca, h& uma motivacdo fora dos padrdes
conscientes, sofrendo influéncia do inconsciente humano, através do desejo de querer ou pela
repressdo de alguma atitude que poderia ser realizada ou ndo. Diante disso, essa discussdo
conduz a uma reflexdo de que, na utopia, ha tracos de uma experiéncia alucinatéria e ao dizer
isso, é preciso deixar claro que essas duas vertentes ndo se coincidem, ndo sdo a mesma coisa,
mas apresentam em suas caracteristicas construtivas, tracos que se aproximam, portanto, é
possivel dizer que tanto a alucinagdo quanto a utopia se aproximam nessa busca de construir e

dar sentido a vida que se projeta, seja no tempo presente ou no futuro.

4.6 A Hermenéutica como sistema de interpretacéo das alucinagdes e das utopias.

Para inicio de conversa, ao tratar sobre a interpretacdo das alucinacfes e das utopias,
cabe mostrar o conceito de hermenéutica, que, para Ricoeur, consiste “na teoria das operagdes
da compreensdo em sua relacdo com a interpretagdo de textos” (RICOEUR, 1990, p. 17).
Evidentemente, este trabalho ndo esta se tratando de textos escritos, mas de causas e fatos, no
entanto, a hermenéutica nao podera ficar de fora, pois, em um caso de tratamento de um
esquizofrénico, por exemplo, o analista utilizara de meios para interpretar e compreender 0s
comportamentos de seus pacientes. Um pouco mais adiante, sera esclarecido o que venha a
ser a interpretacdo aqui utilizada. Tal necessidade de uso da hermenéutica ndo € diferente com
as utopias, pois sendo elas individuais ou sociais, 0 sujeito precisa interpreta-las, uma vez que
seus sonhos de um futuro melhorado tém seu inicio no proprio sujeito e, em algum momento,
teve alguma motivacéao para realiza-lo.

Para Ricoeur, a utopia se apresenta de forma contraditoria, considerando a vastiddo de
apresentacdes que ela possui. Ja foi explanado que varios autores, crencas, contos e mitos
elencam a utopia em suas modalidades distintas, de modo que, acomodem seus desejos e
necessidades. Desse modo, “as utopias sdo estateladas ndo somente em seus projetos e
contetido, mas em suas proprias intengdes” (RICOEUR, 2015, p. 317). Aquele que constrdi
sonhos e desejos tem a intencdo de algo, Merleau-Ponty ja afirma isso em sua obra
Fenomenologia da Percepcdo e o mover € puro ato intencional. Na utopia, aparece a
esperanca, como afirma Bloch em O Principio Esperanca.

Um aspecto do caracter transcendente, no que se refere a utopia, segundo Ricoeur, é que
ela é realizavel, ndo é somente um sonho, mas se denota que ela esta em vias de se realizar.

Nesse sentido, faz-se mister analisar a interpretacdo como contexto. O autor afirma que a



223

interpretacdo se estabelece, primeiramente, na linguagem, mas, pelo processo de analogia, é
possivel aproximé-la da alucinagdo e das utopias, pois “a sensibilidade do contexto ¢é
elemento necessario ¢ a contrapartida inelutavel da polissemia” (RICOEUR, 1990, p. 19).

E a partir da interpretacdo que a alucinagio e a utopia podem ser compreendidas, pois,
imaginando um sujeito que sofre de alguns desvios psiquicos, por exemplo, faz-se necessario
examinar 0os motivos que o levaram a ter esses desvios. Do mesmo modo, agquele que cria suas
utopias, pode ter sido influenciado por algum fator motivante, tornando-se importante nesse
processo utdpico, afinal de contas, ndo se pode eliminar a questdo psiquica das relaces
humanas, pois “o homem nao ¢ radicalmente um estranho para o homem, porque fornece
sinais de sua propria existéncia. Compreender esses sinais ¢ compreender o homem”
(RICOEUR, 1990, p. 25)

O uso da hermenéutica foi bastante utilizado por Freud, tanto é que ele escreveu a
Interpretacdo dos Sonhos. Interpretar ¢ substancial para compreender. A “hermenéutica é
exatamente a busca do sentido pela via da interpretagdo” (FRANCO, 1995, p. 52). Ora, a
psicanalise se volta para a interpretacdo. O préprio Freud apostou que a interpretacdo era
essencial no tratamento clinico. Fazer os pacientes retomarem memorias, mesmo que
desagradaveis, ajudaria a ressignificar o material utopico ou alucinatorio que provocava
sintomas negativos no paciente e, assim, dando um sentido simbolico a estas lembrancas.

Freud, em suas analises, retomou seu método investigativo, buscando a origem e as
causas das neuroses para tragar o percurso que o paciente tomou, com o objetivo de entender e
tornar consciente a origem dos sintomas observados na analise. Diante disso, € possivel dizer
que a hermenéutica, como ciéncia da interpretacdo se faz necessaria no método analitico, pois
a interpretacdo auxilia todo o processo que consiste em desvendar os signos obscuros no
processo de compreensdo. Assim, a interpretacdo psicanalitica “emprestou sentido, deu
visibilidade, coordenou entendimentos e, principalmente, fundou verdades sobre o modo de
funcionamento do aparelho psiquico” (ALMEIDA; ATALLAH, 2009, p. 150).

Né&o fosse somente esse processo de interpretacdo, alinhado a psicanalise “tornou-se a
forca primordial de comunicacdo, de estabelecimento de sentido, de conducdo da clinica, e
também de toda uma rede de poder e saber entre psicanalista e paciente” (ALMEIDA,;
ATALLAH, 2009, p. 150). Analisar o contexto social do individuo é imprescindivel no
processo de compreensdo de doengas mentais ou até situages utdpicas, uma vez que todo o
processo hermenéutico conduz a interpretagdo. Considerando um sujeito com depresséo, cabe

considerar, ndo somente uma experiéncia genérica, coletiva, a qual o sujeito é inserido, mas



224

situacdes pessoais e particulares que faziam parte de sua rotina de vida. “As depressdes sdo
contextuais e devem ser interpretadas dentro dos contextos no quais ocorrem” (SOLOMON,
2014, p. 144).

Solomon descreve as formas mais viaveis de tratar doencas mentais, como a depresséo,
por exemplo. Ele ressalta que a terapia é essencial nesse processo. Se os sintomas forem mais
agudos, é necessario se valer dos medicamentos farmacol6gicos. Outro fator essencial nesse
processo € o que ele chama de fé. “Podemos pensar na consciéncia humana como ligada pelos
lados de um triangulo: o teoldgico, o psicologico e o bioldgico” (SOLOMON, 2014, p. 124).
Portanto, fica evidente esse conjunto de formas de tratamento para doentes mentais. Uma vez
que é preciso buscar as causas e nao tratar apenas sintomas, pois o caminho para solucionar o
problema, na maioria das vezes, encontra-se na base, ou seja, ha experiéncia de vida.

Ricoeur, descrevendo o pensamento de Karl Mannheim, diz que a utopia presente no
processo historico mostra que em certo momento transcende a histéria, voltando-se para a
vida real e dela se aproximando, assim “¢ como se a distdncia utopica se achasse
progressivamente reduzida” (RICOEUR, 2015, p. 317). E notério que nesse processo
histdrico, a hermenéutica esta presente, pois essa transcendéncia nao ocorre de forma natural,
mas por intermédio da intencdo ou da esperanca, 0 que necessita da interpretacdo como forma
de direcionamento plausivel para que esse processo ocorra.

Karl Mannheim vai dizer em sua obra ldeologia e Utopia que pode haver uma
inconformidade entre a utopia e o presente real, pois hd muitas tendéncias, sejam elas sociais
ou histdricas que influenciam o ser humano. Essa questdo se da pelo fato de que o homem
deseja e sonha, mas 0 meio externo gera uma forca sobre o individuo capaz de impulsionar a
busca pela realizagdo desse desejo. Assim, ha “uma mentalidade e dados utépicos quando
estdo em contradicdo com o presente real. Essa incongruéncia parece 6bvia, como um recurso
de conto e orientacdo, sem esperancas, sem reflexdo e sem pratica, em contrapartida a ndo
existéncia de situagdes reais” (MANNHEIM, 1994, p. 189).

Para Ricoeur, o problema da hermenéutica se constitui muito antes da fenomenologia de
Husserl e se coloca antes de tudo como uma exegese de proposta para “compreender um
texto, de o compreender a partir de sua intencdo, sob o fundamento daquilo que ele quer
dizer” (RICOEUR, 1988, p. 05). Sendo a hermenéutica um campo que permite a compreensao
de textos, repise-se, ndo pode permanecer somente limitada a interpretacdo da escrita, mas

transborda a fala e comportamentos, uma vez que o corpo humano é pura expressao. Sendo



225

assim, a comunicagdo entre individuos ndo se constrdi com recursos limitados a escrita e a
fala, mas como pura personificacao, sejam elas negativas ou positivas.

Ora, a escrita ndo se origina sozinha, ela é fruto de um campo interpretativo e
construtivo que ocorre a partir da percep¢do do mundo. Voltando a filosofia merleau-
pontiana, é possivel afirmar que ela ndo se sustenta como uma interpretacao, pois o centro do
seu pensamento € a capacidade perceptiva do sujeito. Ndo muito diferente, ocorre quando se
referir a alucinacdo, que é nada mais que uma percepcdo em estado desestruturado. No
entanto, a alucinacdo, sendo um desconexo perceptivo, € oriunda de experiéncias de outrora
que o inconsciente remonta no presente sem que 0 sujeito seja capaz de controlar. J& foi dito
sobre algumas vias que causam a alucinagdo, todas elas sdo influenciadas por fatores, sejam
internos ou externos e ndo se pode excluir a hermenéutica como campo de estudo que tem sua
importancia para compreender essas experiéncias, sejam elas, tanto perceptivas quanto
alucinatorias.

O trabalho de um analista, por exemplo, ndo ocorre isoladamente, mas com base em um
conhecimento de vivéncias do préprio paciente que influenciam, demasiadamente, sua rotina
de vida. O profissional ndo seria capaz de conduzir suas sessdes de analise se ndo utilizasse a
interpretacdo como auxilio para trabalhar os sintomas de seu paciente. Assim, a hermenéutica
“poe em jogo o problema geral da compreensdo” (RICOEUR, 1988, p. 06). Nao tdo somente
isso fica expresso no pensamento de Ricoeur que a pratica interpretativa € usual em varios
campos de saber, lugar em que o uso da analogia ¢ imprescindivel. “Tanto mais que nenhuma
interpretacdo notavel pode constituir-se sem pedir emprestimos aos modos de compreensdo
disponiveis numa dada época: mito, alegoria, metafora, analogia etc.” (RICOEUR, 1988, p.
06). Nota-se que a arte de interpretar é diversa, podendo estar presente na escrita, na fala e em
atitudes comportamentais e, desse modo, manifesta-se na experiéncia perceptiva,
considerando que o sujeito percebe um mundo fora de si e, apesar de suas intencdes,
movimenta todo o seu ser para o ato de perceber um fenbmeno. Néao € diferente quando se
trata de utopias, pois a experiéncia utdpica é impulsionada pela esperanca de transformacéo

do presente em um futuro melhor. Assim:

O siléncio, as sentengas interpretativas, a tradugdo do inconsciente ou o
deslocamento do significante, as construgBes ou interpretacdes, ndo importa o
dialeto utilizado pela escola, participam do mesmo desencontro fundamental: ougo
meu paciente de um outro campo, possibilitando que um sentido novo possa surgir
do material que o analisando traz (MOHALLEN, 2006, p. 170).



226

E notdria a importancia da interpretacio no que diz respeito ao trabalho do analista. O
proprio Freud escreve seu livro intitulado Interpretacdo dos Sonhos, para mostrar que ha uma
diversidade de formas na interpretacdo dos sonhos. O autor quer demonstrar que
“interpretacdo significa dizer que um conjunto de ideias, emocdes e falas significam outra
coisa além daquilo que manifestam; que h& outros conteddos, latentes, ndo acessiveis ao
sujeito (MOHALLEN, 2006, p. 170). Mohallen afirma que a interpretacdo favorece o
surgimento de sentidos novos, rompendo pressupostos que limitavam seu sentido, e assim,
segundo ele, dizer que significam nédo é dizer o que significam. Esse mecanismo propde uma
abertura de possibilidades de compreensao que sdo instituidos pela hermenéutica.

Nas utopias, a interpretacdo também aparece como forma resultante de um querer
interno que se exterioriza. Sendo uma compreensdo de textos, a hermenéutica auxilia a
compreensdo dos discursos que remontam as diversas areas do conhecimento, sejam elas
filosoficas, politicas, sociais, pedagdgicas e voltadas para area comportamental. Desse modo,
“0 imaginario criador é, nesse contexto, um organizador de obras mediante as fungdes sociais
da ideologia e da utopia, suas maiores expressoes” (OLIVEIRA SILVA, 2011, p. 20).

Com isso, a hermenéutica aproxima as discussdes voltadas ao campo social, uma vez
que sonhos e desejos sdo criados pelo sujeito como forma de ascender sua realidade social e
historica. O ser humano deseja e sonha porque tem a esperanca de uma vida melhor e, nesse
sentido, langa-se ao mundo na tentativa de realiza-los. Ocorre que essa busca néo ¢ aleatdria,
pois hd um objetivo de alcancar as metas estabelecidas nesse percurso intencional, ndo
podendo deixar de fora 0 vasto campo de interpretacdes que é incorporado a vida do sujeito a
partir de suas experiéncias. “Por isso, mediante a fun¢do da ideologia, o imaginario pode
garantir representacdo politica dos grupos sociais; e, mediante a funcdo da utopia, o
imaginario pode expressar 0s sonhos e 0s anseios destes mesmos grupos sociais” (OLIVEIRA
SILVA, 2011, p. 20).

Considerando a tese de que o corpo humano é pura expressao e, por isso, fala, é possivel
dizer que ele mesmo encontra uma forma de se comunicar com o meio o qual esta inserido. A
hermenéutica é uma disciplina que prima pela intepretacdo de textos que favorece a
comunicacdo. Ora, se o corpo fala, se ele é pura expressdo, ha comunicacdo entre ele e o
mundo que, apesar de ser um campo perceptivo, ha também interpretacdo. Para que haja
compreensdo da fala ou do comportamento de um sujeito, é preciso ponderar sua cultura, seus
habitos, os ensinamentos que foram transmitidos para ele durante toda sua vida. E nesse

sentido que cabe uma interpretacdo, em que é possivel associar seu comportamento e sua vida



227

social e historica. Friedrich Schleiermacher defende a hermenéutica como uma limitacdo da

lingua que o sujeito aprende, desse modo, ele se torna limitado. Ele vai dizer que:

A interdependéncia de hermenéutica e gramatica consiste em que cada discurso so
pode ser apreendido sob a pressuposicdo do entendimento da lingua. — Ambas tém a
ver com a lingua. Isso leva a unidade de falar e pensar, a lingua é a maneira e o jeito
de o pensamento ser real. Pois ndo h& pensamento sem discurso
(SCHLEIERMACHER, 2015, p. 06).

Assim, fica notdrio que Schleiermacher reduz a interpretacdo a partir da compreensao
de sua lingua. No entanto, considerando que cada sujeito € um mundo, o qual percebe os
fendbmenos dispostos no seu campo perceptivo como afirma Merleau-Ponty, interpretar é
perceber o outrem, ndo de forma absoluta, preso a um sistema cultural e linguistico, mas de
forma relativa, considerando toda forma perspectiva, uma vez que as relacBes sociais
requerem o contato com a diversidade para que a socializacdo possa ocorrer de modo eficaz.
E 0 que ocorre com as utopias, em que o ser humano extrapola seu mundo para desejar e
sonhar algo melhor que possa vir a acontecer em um instante futuro. A partir disso, ele luta e
busca por essa transformacéo de estilo de vida com o objetivo de alcancar algo melhor. Nada
disso seria possivel se ele ndo utilizasse de um sistema interpretativo para moldar a
transformacéo de sua vida, na busca de um futuro melhorado que atinja seus objetivos.

Ricoeur afirma que had uma motivacdo do texto que ultrapassa a comunicagdo, uma vez
gue ha um distanciamento entre ele e a comunicacao, que leva a entender uma diversidade na

sua compreensao, tendo em vista o tempo, o lugar e o sujeito que 0 escreveu.

O texto é, para mim, muito mais que um caso particular de comunicacdo inter-
humana: é o paradigma do distanciamento na comunicagdo. Por essa razdo, revela
um caréater fundamental da prépria historicidade da experiéncia humana, a saber, que
ela é uma comunicagao na e pela distancia (RICOEUR, 1990, p. 44).

Dentro desse contexto, em gue se discute a importancia da hermenéutica no campo das
alucinacOes e das utopias, cabe ressaltar que ha uma aproximacéo entre a hermenéutica e a
fenomenologia. E o que defende Ricoeur em sua obra O Conflito das Interpretaces. Segundo
ele, hd duas maneiras de fundamentar a hermenéutica na fenomenologia, em que apresenta
duas vias, uma curta e uma longa.

Para Ricoeur, a via curta se refere ao campo da compreensdo, que estd associada a
maneira de Heidegger. “Chamo ‘via curta’ a uma tal ontologia da compreensdo porque,

rompendo com os debates de método, se aplica imediatamente no plano de uma ontologia do



228

ser finito, para ai encontrar o compreender, j& ndo como um modo de conhecimento, mas
como modo de ser” (RICOEUR, 1988, p. 08). Assim, 0 modo de se chegar & ontologia da
compreensdo ndo acontece gradualmente, mas de forma subita em que ha a inversdo da
problemdtica. Deste modo, ao invés de se perguntar sobre as condicdes em que um ser
compreende um texto, ou a histdria, pergunta-se sobre o que € esse ser, 0 qual € capaz de
compreender.

Em contrapartida, tem-se a via longa, a qual Ricoeur propde leva-la a uma reflexdo
ontologica, porém, desta vez, de modo gradual, “seguindo 0s requisitos sucessivos da
semantica (83), depois da reflexdo (84)” (RICOEUR, 1988, p. 08).

Ora, o principio utilizado por Ricoeur ocorre em uma inversdo dada pela exigéncia de
uma Ontologia da compreensdo em que, ao invés de se estabelecer uma epistemologia da
interpretacdo, acentua-se uma ontologia da interpretacdo. Isso implica um modo de subtrair
toda forma epistemoldgica de colocar o problema. Assim, “é preciso sair deliberadamente do
circulo encantado da problemaética do sujeito e do objecto, e interrogarmo-nos sobre o ser”
(RICOEUR, 1988, p. 09). Seguindo a essa tese, a interrogacao sobre o ser em geral ndo se da
de forma aleatdria, pois antes é preciso questionar-se sobre o “ser-ai” de todo ser, ou seja,
sobre o Desein, e mais especificamente ainda, sobre o ser que existe na forma de compreendé-
lo.

Desse modo, segundo Ricoeur, compreender ja ndo € um modo de conhecimento, mas
um modo de ser, que existe ao compreender. Portanto, “interpretar ndo ¢ tomar conhecimento
do que se compreendeu, mas elaborar as possibilidades projetadas no compreender”.
(HEIDEGGER, 2015, p. 209). Assim, como afirma Heidegger, o mundo ja compreendido se
interpreta, contudo a interpretacdo se funda em uma posicdo prévia, como seguindo a uma
sequéncia da compreensdo para atingir sua totalidade compreendida.

A interpretacdo, portanto, ndo se constréi como uma apreensdo preliminar, como um
pré-conceito, mas como resultado de algo que, previamente, foi compreendido. Talvez
Merleau-Ponty entendesse essa questdo como o apropriar-se dos fendbmenos do mundo
percebido pelos sentidos, ndo em uma totalidade, mas em uma compreensdo do campo
perceptivo. Inserido nesse contexto, o ente se abre em possibilidades e, desse modo, “o carater
de possibilidades sempre corresponde ao modo de ser de um ente compreendido”
(HEIDEGGER, 2015, p. 209). Assim, “o ente intramundano em geral ¢ projetado para o
mundo, ou seja, para um todo de significancia em cujas remissdes referenciais a ocupacao se

consolida previamente como ser-no-mundo” (HEIDEGGER, 2015, p. 209).



229

E imprescindivel notar que a questdo historica ndo se revela na construgdo do
conhecimento como método, mas, segundo Ricoeur, designa a maneira como o existente “esta
com” os existentes. Portanto, “a compreensdo ja nao € a réplica das ciéncias do espirito a
explicagdo naturalista; ela diz respeito a uma maneira de ser proxima do ser, anterior ao
encontro de entes particulares” (RICOEUR, 1988, p. 11). Desse modo, compreende-se que a
discussdo aforada sobre a importancia da hermenéutica, como estudo da interpretacdo ndo esta
ligada a construcdo individual sobre a leitura de textos ou, no caso em comento, como
apropriacdo preliminar dos casos de patologias ou criagdo de utopias, mas como uma
apropriagéo a partir do sujeito que interage com 0 mundo ao seu redor.

A questdo em destaque, ndo se trata de uma interpretacdo literal do termo, mas
interpretar no sentido de compreender, pois compreender é conhecer. De forma alguma, o
sujeito poderia tomar posse de algo que nédo Ihe pertence, dando um significado a ele, poréem é
possivel que esse mesmo sujeito compreenda o0 mundo que ele se relaciona, seja no que tange
ao mundo das alucinacdes, seja no que diz respeito as utopias. Assim, “toda interpretagdo
funda-se no compreender” (HEIDEGGER, 2015, p. 209) ¢ o compreender, repise-se, €
conhecer, nunca estard fundado em achismos ou pré-conceitos formulados de forma
individual e tendenciosa.

O conhecimento que se chega a partir da interpretacdo hermenéutica, ndo se origina
como um conhecimento empirico que assola o individuo. E dbvio que recursos culturais,
histdricos e sociais sdo importantes, pois, apesar de ndo serem recursos que mostram uma real
percepcao, auxiliam na compreensdo que ha entre o ser que interpreta e 0 ser que €
interpretado. Portanto, ndo cabe enfatizar que algo seja interpretado somente no campo
psicoldgico, na valorizacdo de uma vida pessoal, pois é necessario que haja “uma dimensao
das acdes da vida social ou politica, dado que as ac¢des individuais e a historia pessoal estéo
inscritas na historia do grupo, da comunidade, da classe ou sociedade” (OLIVEIRA SILVA,
2011, p. 27).

Desse modo, para concluir essa discussdo, cabe ressaltar que a importancia que a
hermenéutica possibilita no campo das alucinac@es e das utopias, uma vez que, tratando-se de
alucinacOes, tem-se que ha relacdo entre alucinacdo e a percepcdo. Assim, faz-se mister
considerar a compreensao de comportamentos por parte do sujeito que alucina como fatores
internos, porém influenciados pela experiéncia vivida desse sujeito. A interpretacdo como

compreensdo que permite o0 conhecer exerce um papel, extremamente importante, no que diz



230

respeito a relacdo do alucinado com sua vida social, histérica e cultural, assim também como
0 mundo percebido por aquele que alucina.

No que se refere as utopias, considerando serem estas um desejo de mudanca do ser
humano, que impulsiona para o futuro seus desejos e sonhos, na esperanca de realiza-los, é
preciso considerar a interpretacdo como compreensdo das motivagfes para esta
transformacéo. Ora, 0 sonho diurno do ser humano pode ser influenciado pelo capitalismo
desenfreado, por uma referéncia histdrica, social ou cultural, pela religido, pelos mitos, pelas
crencas. Entdo, os sonhos diurnos e os desejos ndo podem estar isolados, nem podem sofrer
abstinéncia, de uma compreensdo para que se conheca todo contexto do impulso que o ser
humano da para a mudanga.

Diante disso, vale ressaltar que a literatura contemporanea sobre as alucinacdes e sobre
as utopias sdo de uma vastiddo imensa, pois muitos autores se debrucaram sobre o tema, seja
no campo educativo, moral, literal, psicoldgico, psicanalitico, histdrico, seja no campo pessoal
e individual. Cabe ao sujeito unir e refletir sobre alguns desses temas, 0s quais permitiram
uma aproximacao entre percepcdo e alucinacdo como experiéncia vivida esmiucada no
primeiro capitulo e sobre o sonho diurno e das utopias em Ernst Bloch, trabalhado no segundo
e terceiro capitulo. Conclui-se que essa aproximacdo € exclusiva, pois 0s temas propostos,
apesar se estarem inseridos em correntes filoséficas distintas, cruzam-se, uma vez que ambos
0S autores percorriam por entre as correntes trabalhadas, as quais sejam fenomenologia e
marxismo. Vale salientar que essa aproximacdo ndo € absoluta, uma vez que se trata de
conceitos diversos, porém ha um percurso em que a alucinacdo apresenta tracos de utopia,
assim como a utopia apresenta tracos da alucinacdo. Evidentemente, essa aproximagdo nao

ocorre no ambito de uma patologia alucinatoria, mas como uma experiéncia vivida do sujeito.



231

6 Conclusao

Em virtude dos argumentos apresentados nos quatro capitulos do presente estudo,
verifica-se que ha uma aproximacdo entre as filosofias de Maurice Merleau-Ponty e Ernst
Bloch. Dessa forma, os principais conceitos analisados se comunicam entre si, sobretudo
quando ha a relacdo entre percepcdo — sonho diurno, intencionalidade — esperanca e
alucinacéo - utopia.

Os dois filésofos, mesmo que pertencam a escolas filoséficas diferentes, possuem algo
em comum, sobretudo, no que se refere a alucinacdo em Merleau-Ponty e a utopia em Ernst
Bloch, pois mesmo que néo se trate de questdes analogas, 0s conceitos propostos preservam
caracteristicas que se manifestam na percepcdo do sujeito, seja pela alucinacdo, seja pela
utopia. Isso se evidencia quando a alucinacdo mantém viva sua experiéncia perceptiva,
mesmo que de forma desordenada, e a utopia como um instante futuro, que se consolida a
partir do sonho diurno, o que, metaforicamente, pode apresentar tracos de alucinacao.

O principal objetivo deste trabalho era analisar os conceitos de alucinagao e percepcao
em Merleau-Ponty e o principio esperanga e sonho diurno em Ernst Bloch para conceber a
experiéncia alucinatoria e utopica como efetiva em um horizonte de esperanca para a vida
humana, ligada a utopia. E notério que os conceitos analisados sdo fundamentais para
sustentar a tese de que a alucinacdo é uma realidade efetiva e que fornece tracos que a
aproxima da utopia, de modo que a partir dessa aproximacao, cria-se um elo entre Merleau-
Ponty e Ernst Bloch.

Analisar as categorias percep¢do e alucinacdo a partir da obra Fenomenologia da
Percepcdo de Merleau-Ponty, buscando refletir sobre suas relagdes foi o primeiro objetivo
especifico desta pesquisa. Em seu encal¢o, mostrou-se que percepcdo e alucinacdo mantém
um elo que permite uma comunicacao intrinseca entre si, de modo que é possivel identificar
tracos de alucinacdo na experiéncia perceptiva, quando o0s sujeitos, por exemplo,
impulsionados pelas categorias de grandeza e profundidade, desfocam seu campo perceptivo,
eles atribuem caracteristicas diferentes aos fendmenos das que eles, realmente, possuem.

Perceber, portanto, apresenta-se como notar, como ter consciéncia do mundo a partir
dos sentidos que interagem com o meio, considerando suas limitacGes. A percepcdo foge de
uma discussao fisiologica e adentra nas discussdes fenomenologicas, pois 0 sujeito que
percebe tem a intencdo de conhecer o fendbmeno a partir daquilo que Ihe é apresentado. N&o se

trata de uma interpretacdo, ou uma explicacdo sobre o percebido, mas de uma descri¢cdo. O



232

corpo-proprio descreve o mundo percebido que esta diante de si. E 6bvio que essa descricio
ndo apresenta a totalidade do percebido, mas o que o sujeito percebe. Para alcancar a
elaboracdo dessa aproximacao entre perceber e alucinar numa perspectiva proxima do sonho
diurno é preciso compreender que a percepcdo ndo € uma realizacdo passiva de registrar os
fendmenos do mundo. E preciso considerar que perceber é também criar mundos que muitas
vezes sao utdpicos.

Alucinar também é perceber, mesmo que isso esteja em um horizonte de desordens,
porém, se 0 sujeito tem consciente e inconsciente, como foi visto durante a pesquisa, ele
guarda experiéncias passadas e elas, por terem sido vividas, ndo sdo inanimadas nem perdem
seu brilho e seu sentido. O sujeito guarda suas experiéncias e, por algum motivo, em algum
instante, elas reaparecem em forma de alucinagfes e percepgdes, por isso ndo podemos dizer
que sdo irreais, pelo contrario, sdo reais, tanto quanto as experiéncias perceptivas, pois foram
vivenciadas por ele. E como o sonho noturno em Freud, em que o0 inconsciente se revela
através de sonhos, para trazer a tona restos do dia anterior ou lembrangas de desejos que
foram reprimidos.

Negar essa possibilidade é reduzir, demasiadamente, o sujeito com deformacdes
mentais, ou influenciados por fatores externos ao objetivismo, e ndo € isso que ocorre. Mesmo
gue seja uma montagem, o0 sujeito que alucina descreve sua percep¢do, mostrando tragos de
um mundo real que fazem ou fizeram parte de sua vida em algum momento. Ao ouvir um
som, o alucinado, de imediato, 0 remete a algo, porque tal experiéncia, inconscientemente,
impulsiona 0 som a outros instantes vividos. Portanto, ndo h4 como descaracterizar uma
experiéncia alucinatéria da perceptiva, uma vez que ambas apresentam sinais de
correspondéncia em algum momento de suas experiéncias, mesmo que sejam estruturas
diversas uma da outra.

As reflexdes em torno da obra Fenomenologia da Percepgao fornecem subsidio para
entender o sujeito no contexto de associar a percepgdo e a alucinagdo em um patamar de
conexdes, que, mesmo sendo diversos 0s fatores que permitem suas manifestagfes, séo
efetivas e inovadoras, até porque suas manifestaces ocorrem em situacdes diversas, em
tempos diversos, e, portanto, possuem suas diferenciacdes. Assim, como a percep¢do ocorre
no corpo proprio, em que este habita e vive seu espaco, através da intencionalidade e
motricidade, a alucinagdo acompanha essa perspectiva, pois o0 sujeito ndo deixa de habitar e

nem de viver seu espacgo por manter um conjunto de percepcdes envolvidas pelas alucinages.



233

No segundo objetivo deste trabalho, foi apreciado o conceito de Esperanga, enquanto
principio em Ernst Bloch, como um horizonte de possibilidades para a vida. Foi mostrado que
tal principio mantém uma intermediacdo entre o sonho diurno e sua realizacdo. A esperanca
existe na sua funcdo de motivar e impulsionar o0 homem em busca da realizacdo de seus
projetos, pois, assim como ele deseja ser alguém melhor no futuro, ndo conseguiria realizar-se
sendo desenvolvesse uma forca de impulso que contribuisse na transformacao de seus sonhos
em realidade.

Ernst Bloch esclarece, em sua obra O Principio Esperanca, que o homem se desenvolve
a medida que passa pelas fases da vida, considerando que em cada uma dessas fases, ele vive
seus impulsos de desejos e sonhos. O impacto de uma fase da vida que precede outra ndo é
sem fundamento ou desvinculada da fase posterior, pois estdo intimamente ligadas, dando
continuidade a uma sequéncia da vida.

Portanto, as mudancas de sonhos ndo sdo anulagdes ou rompimentos de sua capacidade
de sonhar, elas sdo uma forma de acompanhar as mudancas da vida que estdo interligadas. Se
a crianga, na infancia, sonha em ser médico, pode ter seu sonho alterado na fase jovem, por
perceber que ndo se identifica com a area e, assim, modifica seu projeto de vida, conforme a
necessidade de suas experiéncias e desejos, permitindo que outras formas de realizacdo
ocupem o vazio que o sonho anterior deixou, sem que ficassem espacos impreenchiveis.

A discussdo se desenvolveu colocando como base 0s sonhos diurnos, que ndo so se
fortalecem pelas puls6es do corpo, como também pelos afetos plenificados e expectantes, que
auxiliam na construcdo dos sonhos. A fome conduz o homem a buscar comida para saciar sua
necessidade fisioldgica, da mesma forma, o ser humano sente fome de realizacdo pessoal, 0
que o faz buscar meios de realizacdo. Essa trajetoria tem um objetivo, que é saciar seu desejo
e, assim, é possivel fazer essa comparacdo para mostrar que a vida do homem ¢é repleta de
impulsos que o move para algum lugar.

Desse modo, a analise sobre o principio esperanca mostrou ndo sé um horizonte de
possibilidades para a vida, mas também uma sustentacdo de manter aceso o brilho do sonho
para sua realizacao, pois ela ndo é patrocinada somente pelo sonho em si, mas pela esperanca.
A esperanca € a sustentacdo do homem, no que se refere ao percurso que 0 move do presente
para o futuro, com a intencdo de realizagdo. Assim mostrava Merleau-Ponty, quando trata a
intencionalidade como impulso, que permite que o sujeito perceba o mundo que o circunda.
Né&o diferente Ernst Bloch apresenta a esperanga como esse impulso que faz a intermediagéo

entre 0 sonhar e sua concretizacéo.



234

A questdo do sonho foi aprofundada ao cumprir o terceiro objetivo desta pesquisa, que
era definir o sonho diurno como uma utopia que atravessa o espaco e o tempo. Na verdade, tal
conceito ndo se equipara a uma utopia, mas apresenta similitudes em alguns aspectos, no que
se refere aos sonhos, demasiadamente, grandes, criados pelo homem que, em algumas vezes,
ndo conseguem realiza-los, também podem se manifestar como utopias que transformam o
inimaginavel em realidade. Diante disso, as utopias podem se transformar em sonhos, assim
como o0s sonhos podem ser enquadrados como utopias. Essa diferenca ocorre pelo fato de que
0 sonho diurno projetado em uma ampla extensdo adentra as caracteristicas da utopia por
parecer inviavel de ser realizado, enquanto que a utopia pode ser compreendida como sonho
diurno, na medida em que o homem arquiteta seu futuro e busca construi-lo mesmo que sua
realizacdo pareca impossivel. Ele se coloca no impulso de transformar sua utopia criada em
realidade.

Ao abordar as utopias dos sonhos, os homens foram capazes de transformar a
humanidade. E sabido que muitas das grandes descobertas como o avido, o0 voo de baldes, o
computador, dentre outros objetos, tiveram sua origem em uma utopia. O homem sonhou com
algo e o transformou em realidade. A colonizagdo do mundo, por exemplo, deu-se porque 0
homem sonhador, saiu de sua zona de conforto e partiu para mundos desconhecidos com a
esperanca de descobrir algo novo e atingir seu objetivo.

E possivel perceber que a transformag&o do mundo n&o foi sonhada de uma Unica vez,
mas a agregacdo de sonhos e desejos que se realizaram com o passar dos anos modificaram e
continuam transformando o mundo e o homem. S0 sonhos diurnos e utopias concretizadas
que permitem essa evolugcdo humana. Dentre essas questfes, aparecem outras formas de
pensar 0 sonho como utopia, como as narradas pelas religides que acreditam na vida apds a
morte, 0s mitos que criam histdrias, 0s contos que criam a fic¢do e na ciéncia que desenvolve
técnicas que facilitam a vida do homem no processo de transformacédo do mundo.

A utopia é, portanto, uma pilastra basilar para fortalecer o querer e ndo € independente,
pois precisa do elo entre 0 homem e a esperanga, que a conduza para o futuro, 0 momento em
que ocorrerd sua realizacdo e concretizagdo a partir do principio esperanca. A esperanca,
portanto, abre um mundo de possibilidades que permite o homem buscar a realizacdo de seus
sonhos, em que esses se apresentam como utopias, diante do espaco e do tempo, mostrando
suas peculiaridades que se moldam conforme a necessidade e inquietude do homem. Toda
elaboracdo utdpica, por mais estranha que ela possa se apresentar, tem sempre por base a

percepcao, ela é vivida como experiéncia de se dirigir ao mundo.



235

No quarto capitulo desse trabalho, discutiu-se sobre o ultimo objetivo que destaca as
categorias apresentadas pela literatura contemporanea da psiquiatria, aproximando-as com o
tema das alucinacBes. A literatura contemporanea apresenta ricas discussfes sobre a
alucinagdo e a utopia, adentrando em um segmento psicanalitico e hermenéutico. Psicanalitico
no que diz respeito as alucinagdes, por se tratar de estudos de pacientes que sdo acometidos
por perturbacBes mentais, ocasionadas por doengas neurologicas ou influenciadas por
impulsos externos que corroboram para o surgimento de problemas mentais; hermenéutico
por se tratar de utopias, uma vez que afetam a vida social e pessoal do homem. N&o se trata de
manter uma interpretacdo sobre 0s casos ou a vida humana, mas de conduzir a percepcao,
permitindo uma compreenséo e posterior conhecimento dos fatos.

E importante ressaltar que tanto Merleau-Ponty quanto Ernst Bloch contribuiram para
que a literatura contemporanea pudesse desenvolver métodos a serem utilizados no tratamento
de pacientes com esquizofrenia através da escuta psicanalitica, por exemplo. A escuta ndo é
uma interpretacdo sobre os sintomas que o0s pacientes tém, mas uma forma de descrever todas
as experiéncias narradas, com a finalidade de direcionar o paciente a encontrar-se diante de
todo turbilhdo de atividades cerebrais que percorrem seu ser.

A experiéncia com a psicanalise auxilia também as manifestagfes alucinatorias
provocadas pelas influéncias sofridas pelo homem a partir de tensdes externas que, com 0
passar do tempo, apresentam-se na vida do sujeito. O uso de medicamentos, drogas, e outros
fatores que ocasionam a alucinacdo recebem o auxilio da psicanalise, mesmo que o sujeito
ndo seja acometido por um transtorno, mas apenas uma experiéncia transitoria de alucinacao.

Quando Merleau-Ponty propde a atividade perceptiva como forma de experiéncia vivida
e nao posicionada, ele mostra que elas se apresentam de formas diferentes nos sujeitos, sendo
percebidas de forma individual por se tratar de percepcdes autdnomas. E sabido que cada
sujeito encara os desafios do dia a dia de formas distintas, e isso é o reflexo da experiéncia
perceptiva e vivida de cada um, em que 0 uso da intencionalidade permite ao sujeito dirigir-se
para aquilo que almeja conhecer. Esse dirigir-se € 0 que o conduz as suas atividades que
podem ter uma linha reta para frente ou tortuosa, cheia de desafios, a ponto de romper-se em
algumas situacdes, gerando as perturbacGes mentais.

Desse modo, aparecem as alucinagcfes, podendo ser derivadas desses rompimentos de
atividades diarias, por falta de uma intencionalidade e motricidade, ou influenciada pelo
externo, com o uso de substancias que afetam o corpo humano, ou até mesmo o excesso de

atividades que extrapolam os limites da capacidade suportavel do sujeito. Portanto, a



236

contribuicdo de Merleau-Ponty € substancial na forma de tratamento dessas doengas que a
sociedade atual enfrenta e também na compreensao da experiéncia perceptiva e alucinatéria.

Sobre a hermenéutica, no sentido tendencioso a utopia, que pode gerar experiéncias
alucinatorias, Ernst Bloch também deixa suas contribui¢des, pois quando ele elenca as utopias
individuais, sociais e coletivas, advindas de mitos, contos e da ciéncia, ele fornece um leque
de possibilidades para que se possa construi-las. E possivel perceber isso quando o homem
desenvolve a utopia de querer colonizar outros territdrios, outros mundos, outros continentes.
Esse impulso de querer fazer firma-se a partir da esperanca que 0 move a realizacdo de seus
desejos.

A questdo presente diz respeito as utopias que se apresentam com tragos alucinatorios,
pois 0s navegantes passavam dias, até meses em alto mar, em embarcagdes que ndo tinham
nenhuma estrutura que promovesse uma viagem tranquila e confortavel até chegar a seus
destinos. Isso demonstra que o fato de sair em busca de novas terras e novos mundos é a
exterritorialidade de um desejo interno que um sujeito pode criar, seja a partir de sonhos, seja
influenciado por alguma experiéncia alucinatéria. Dizer que ha tracos alucinatérios na utopia,
ndo implica demonstrar que tais conceitos sao iguais, apenas se aproximam no que se refere
ao criar uma experiéncia perceptiva. Na alucinacdo, de vivéncia no presente e, na utopia, de
manifestacao futura.

A hermenéutica, retratada no ultimo capitulo, contribui no processo de pensar a utopia e
a alucinacéo, pois interpretar, como afirmou Ricoueur, ndo é fornecer um conceito baseado no
que se entende de forma particular, mas interpretar no sentido de compreender, sendo que
essa somente perfaz quando atinge o conhecer. Portanto, o conhecer é substancial para
compreender as experiéncias perceptivas, alucinatorias, dos sonhos diurnos e das utopias, por
se tratar de uma experiéncia vivida. Assim, a hermenéutica se faz necessaria na reflexdo tanto
sobre a fenomenologia quanto ao marxismo, trabalhadas nessa pesquisa, uma vez que ela
contribui na forma do sujeito conhecer, perceber e sonhar.

Diante do que foi exposto no encal¢o dos objetivos especificos desta pesquisa, tem-se 0
seguinte: a percepcdo € o meio primordial e originario que o sujeito tem de se lancar ao
mundo para que possa experimenta-lo. Merleau-Ponty quer viabilizar, através da experiéncia
perceptiva, que o corpo, 0 qual se langca no campo perceptivo, ndo esta inerte, isolado no
mundo, como objetos desprovidos de qualquer interagdo viva com o meio. E a partir do corpo
proprio que o filésofo demonstra um distanciamento com a fisiologia, a psicologia cléssica, o



237

empirismo e até mesmo com o racionalismo, por entender que sua filosofia € de uma ordem
perceptiva existencial.

Compreender que a experiéncia perceptiva fornece subsidios para que se possa
introduzir a compreensdo da alucinacdo é fundamental na discussdo merleau-pontiana, uma
vez que a alucinacdo ndo deixa de ser uma experiéncia perceptiva. Com isso, fica notério que
h& uma relacdo entre a percepcdo e a alucinagdo pelo fato de ambas difundirem uma forma
estreita de expressar e descrever experiéncias vividas no sujeito que as experimenta.

Ao mesmo tempo, refletir sobre o campo do sonho diurno, a partir de Ernst Bloch, €
entender que o homem néo se conforma com o padrdo de vida que tem e, por isso, constroi
sonhos diurnos para que, a partir da esperanga, possa, um dia, alcanga-los. O desejo interno do
homem é intenso, capaz de fazé-lo desejar o que parece irrealizavel, fazendo nascer a utopia
como fantasias demasiadas que séo projetadas para um futuro, a fim de concretiza-la.

Essa perspectiva que aparece tanto em Merleau-Ponty quanto em Ernst Bloch parece
caminhar por estradas simultdneas ou até mesmo préximas, uma vez que 0S conceitos
retratam indicios de que o homem constr6i mundos, seja influenciado por fatores internos ou
externos, para que satisfaca seus interesses e desejos. A criagdo desses mundos, nos dois
autores, ndo ocorre de forma aleatoria e distante, pois a percep¢do com um carater de
descrever a experiéncia perceptiva estabelece vinculo com a alucinagéo, enquanto experiéncia
visual, que remonta a uma realidade alucinatéria. Ao mesmo tempo, sonho diurno ligado a
utopia segue a mesma inclinacdo, em que os sonhos tendem a uma realizacdo, nao no instante
atual, mas futuro.

E notodrio que as discussdes presentes nos dois autores, trabalhados nesta pesquisa,
trazem uma heranca filoséfica desde um tempo mais antigo, quando o homem, impulsionado
pelo querer saber a origem de tudo, prevalecendo a inquietacdo filosofica, posiciona-se em um
patamar de investigacdo racional.

A partir disso, inimeras sdo as correntes filoséficas e seus respectivos campos de
investigagdo que surgem, como é o caso da: a) fenomenologia que consiste no estudo das
esséncias na existéncia, representada, nesta pesquisa, pelo pensamento do Filésofo Merleau-
Ponty, trabalhando o conceito de corpo proprio e percepc¢do; b) o Marxismo, representado por
Ernst Bloch, apresentando uma discussdo sobre doutrinas econémicas, filoséficas e politicas,
no que diz respeito a producdo material que fortaleceria a vida social do homem e suas

relacdes.



238

A fenomenologia pode ser considerada a partir de certo entrelagamento com o
marxismo quando ha a aproximacdo do pensamento de Merleau-Ponty e Ernst Bloch, pois o
desenvolvimento de suas doutrinas mantém fortes relaces no que diz respeito a percepcao,
alucinacdo, sonho diurno, esperanca e utopia. Vale ressaltar que Merleau-Ponty escreve
ensaios marxistas, o que permite um didlogo com Ernst Bloch, é o caso de Humanismo e
terror e As Aventuras da Dialética.

Segundo Merleau-Ponty, o corpo proprio se diferencia do que a fisiologia compreende
por corpo. Tratando-se de ser humano, a partir da fisiologia, hd uma interligagcdo corporal
mantida pela conectividade dos dérgdos sensoriais que compdem o sujeito. Ao estender esse
pensamento a matéria como um todo, é possivel perceber que os corpos mantém uma posi¢do
no espaco, de modo que estdo localizados e dispostos em espacos especificos. No que tange
ao corpo proprio, ndo ha essa disposicdo especifica, porque acontece uma vivéncia, o que
permite ndo uma forma de posicdo no espaco, mas um modo de estar situado, em que €
possivel a compreensdo de sua propria existéncia.

A partir dessa compreensdo de corpo proprio como algo que habita, esta situado e nédo
apenas posicionado no espaco, encontrar-se-d0 as bases para falar sobre a percepcdo e
alucinacdo. Desse modo, Merleau-Ponty explicita que ha uma relagao vivida entre o sujeito e
0 mundo o qual ele habita e, por isso, ndo tem como falar de percepcdo sem inserir 0S
conceitos de intencionalidade e motricidade.

Enquanto sujeito vivo, 0 corpo proprio, ao se deparar com 0 mundo e,
consequentemente, com os fenémenos, pode percebé-los, porém, para que isso aconteca, ele
precisa desenvolver sua intengdo de fazé-lo. Portanto, ndo se pode falar de percepgédo sem
colocar no mesmo contexto a intengéo, pois a relacéo entre sujeito e fenémenos ocorre a partir
da intencdo deste com o mundo. E como o movimentar em que existe um querer, uma
intencdo, do contrario, 0 movimento ndo acontece, assim também ocorre com as formas de
percepcao das coisas e 0 mundo que estdo, intrinsecamente, ligados com a intencionalidade.

Ao tratar sobre intencionalidade do corpo, evidentemente, € inserida, de logo, a questdo
da espacialidade, pois, vivendo um espaco de situacdo, o sujeito situa-se de modo vivido em
sua propria experiéncia, pois 0s movimentos realizados por ele para que possa perceber as
coisas ocorrem em um espaco de situacdo e ndo geografico. Com isso, tem-se que a
intencionalidade ndo pode estar separada da espacialidade de situagdo, nem mesmo no

movimento que o sujeito perfaz para perceber o mundo, portanto, a intencionalidade cria as



239

possibilidades de percepcdo, contribuindo para que o corpo préprio tenha consciéncia de sua
propria existéncia.

Esse movimento realizado pelo sujeito € o que Merleau-Ponty aponta como
motricidade, o qual impulsiona o sujeito a ir, por si mesmo, ao mundo, com a intengédo de
percebé-lo. N&o se trata de um movimento fisico, mas de um movimento intencional. Dessa
mesma forma, a motricidade com a intencionalidade impulsionam ao perceber, que se liga a
capacidade do corpo préprio de se dirigir para, ndo de forma fisica, mas intencional.

Ao perceber os fendmenos, o sujeito se apropria deles, ainda que a distancia, e, assim, o
corpo proprio aproxima-se dos fendmenos, percebendo-os. O processo perceptivo, portanto,
engloba o perceber, a intencionalidade e a motricidade - o perceber que é de fato, 0 momento
que liga o sujeito aos fenbmenos; a intencdo € o que permite essa ligacdo entre o sujeito e o
mundo; a motricidade como o movimento intencional entre sujeito e as coisas, além da
espacialidade de situagdo onde tudo acontece.

Ao tratar da experiéncia perceptiva, de acordo com a filosofia de Merleau-Ponty (no que
diz respeito as capacidades do corpo proprio interagir de forma intencional com o mundo), é
preciso considerar que esse processo perceptivo pode sofrer alteracdes, € o que ocorre com
sujeitos que sofrem de problemas mentais, ou ainda utilizam produtos que alteram sua
capacidade nervosa.

Nesse ponto, aparece a alucinagdo, como uma forma perceptiva que se distancia dos
conceitos de percepcdo presentes em sujeitos que possuem suas capacidades mentais
integrais. A discussdo sobre alucinagdo, conforme posta nesta pesquisa, encaminhou-se por
duas vertentes:

I- sobre os desvios perceptivos vivenciados por sujeitos que sdo acometidos de doencas
mentais, como por exemplo, a esquizofrenia;

I1- sobre uma abordagem referente as alucinagbes que se manifestam sob influéncia de
fatos externos, como medicamentos, drogas ou outros fatores que néo tém nenhuma ligacéo
com patologias ou transtornos psiquicos.

E de suma relevancia frisar que a alucinacdo ndo se distancia de uma percepcdo, uma
vez que é uma experiéncia do sujeito que vivencia um instante de experiéncias. O fato de ser
portador de uma doenca ou esta sob influéncias externas, ndo retira dele sua capacidade de
conectividade com o mundo, logo, mantém um contato entre ele e os fenémenos.

Merleau-Ponty afirma que a percep¢do € um instante perceptivo entre o sujeito e 0

mundo. Assim, perceber é aproximar-se dos fendmenos com a intencdo de conhecé-los,



240

porém essa experiéncia ocorre como uma aproximacgdo e ndo como uma totalidade, pois ndo é
possivel perceber o mundo em sua integralidade. Da mesma forma, a alucinagcdo ndo € uma
percepcao totalizante, até porque, mesmo que seja uma experiéncia individual, carrega, de
forma inconsciente, experiéncias perceptivas vivenciadas anteriormente.

A alucinagdo como patologia, segundo Merleau-Ponty, a partir de nossa compreensao,
apresenta-se como uma desintegracdo do real, no entanto, vale ressaltar que essa
desintegracdo ndo se sustenta, quando comparada as percep¢des de um sujeito com todas as
suas capacidades mentais intactas, considerando a experiéncia alucinatoria no sujeito que
experimenta uma percepc¢do quando acometido de alguma doencga psiquica.

N&o se quer, com isso, dizer que as visdes de um sujeito esquizofrénico ocorrem em
tempo real, em que as percepcdes, como apontam Merleau-Ponty, ndo integram uma
totalidade, mas uma parcialidade perceptiva. Concebeu-se, durante a pesquisa, que a
experiéncia alucinatéria se manifesta em sujeitos normais, desprovidos de doencas e &,
portanto, nesses casos que a alucinagdo, oriunda de fatores externos, aproxima-se da
percepcéo e da utopia.

Desse modo, a alucinacdo, sendo uma experiéncia entre aquele que alucina, dentro de
uma relacdo entre sua percepcao e 0 que € percebido, ndo se distancia de uma experiéncia
inédita, pois ela ocorre de forma individual e particular para aquele que vive a alucinacéo, e,
portanto, sua experiéncia apresenta tracos de realidade, em que predominam intencdo e
motricidade, de modo que, para quem experimenta aquele instante vivido, incorpora uma
experiéncia de situacéo.

Retomada a ideia central sobre Merleau-Ponty, é necessario retomar também as ideias
de Ernst Bloch para entdo estabelecer as aproximacdes entre os dois tedricos, no que se refere,
sobretudo, aos conceitos de alucinacao e utopias, uma vez que elas se manifestam no homem
de dentro para fora.

Conforme j& anteriormente exposto, Ernst Bloch, mesmo sendo um marxista, ndo
permanece exclusivamente ligado a essa corrente de pensamento sem dar outros voos
tedricos. Em alguns momentos, escreve sobre o expressionismo, romantismo, messianismo e
o0 teoldgico, o que permite uma flexibilidade para dialogar com Merleau-Ponty, no que se
refere a percepcdo e a alucinacdo. Ernst Bloch quando se refere ao sonho diurno, o diferencia
do sonho noturno. Em Freud, o sonho noturno pode ser resquicios, sobras do dia anterior que
se apresentam através do sonho quando o homem dorme, uma vez que o inconsciente guarda

essas memorias e experiéncias, de modo que o sujeito ndo controla. Ja em Bloch, o sonho



241

diurno se manifesta quando o0 homem se encontra acordado e, portanto, sonhar é projetar uma
vida melhor para o futuro.

O sonho diurno é a manifestacdo do desejo de realizacdo. E projetar para frente aquilo
que o sujeito almeja para si no presente, seja com algo material, ou como um tornar-se. O
sonho diurno é um espirito utopico, que permite ao ser humano construir um mundo de
possibilidades, onde é possivel langar para frente seus sonhos e desejos com o objetivo de
realizacdo, a partir do principio esperanca. Desse modo, a utopia ndo € da ordem do
realizavel, mas do que se espera realizar, € um horizonte de esperanga.

O principio esperanca é a mola propulsora para que o sonho diurno acontega. O homem
sonha e quer realizé-lo, e, diante disso, desenvolve a esperanca de que, no futuro, esse sonho
se torne real. E uma manifestacdo individual, particular, em que ha o impulso, através da
esperanca, para transformar o desejo ou sonho, em algo concreto. Trata-se de um
direcionamento para algo fora de si, pois o ansiar ocorre em si mesmo, em diregdo a um
objetivo. Esse alvo para o qual o anseio se dirige é a busca da realizacdo daquilo que pode
saciar os interesses do homem.

O sonho diurno é, portanto, o0 sonho acordado, desperto, por se realizar em um lancar-se
para frente, abarcando o ainda-néo-consciente , a ndo consciéncia de algo pelo fato de néo ter
tido ainda a experiéncia com a concretizacdo do sonho. Segundo Ernst Bloch, o sonho diurno
ocorre em um instante atual, mas o homem sd o experimentard quando ele vier a se
concretizar posteriormente, portanto, enquanto sonho, enquanto desejo, € algo, absolutamente,
imanente e pessoal. O sonho concretizado se exterioriza, pois é langado para fora do sonhador
como uma manifestacdo estrutural.

A realizacdo do sonho se enquadra em um desdobramento de transformacdo como algo
gue ndo cessa em sua realizacdo, pois o instante vivido pelo homem nédo se perfaz de forma
totalitaria, pois esse é obscuro. O sujeito ndo tem dominio de tudo que acontece no momento
em que ele vive e, por isso, somente se torna compreensivel quando o instante vivido se torna
passado. Esse processo é constante e continuo, ndo h4 uma estrutura basilar que assegure a
sua integralidade em um instante presente.

A obscuridade de um instante, portanto, ndo esta afastada do sujeito, pelo contrario, esta
bem préxima, com isso, tem-se o centro do problema, pois quanto mais proximo do sujeito for
o instante vivido, mais dificil se torna identifica-lo, tendo em vista que o agora ainda néo esta

visivel e claro ao sujeito, tornando-se apenas posteriormente. Para Ernst Bloch, esse instante é



242

imagem obscura, pois ele ndo o tem a si mesmo, estendendo-se ao contexto, ao tempo e ao
espaco, e, por isso, instantes futuros também podem permanecer obscuros e indefinidos.

O homem se modifica a todo instante e a partir dessa transformacéo cria uma gama de
possibilidades que se constituem a medida que ele sonha e tem a esperanca de realiza-lo,
podendo ocorrer de duas formas, patrocinado pelos fatores internos ou externos.
Internamente, hd a maturagdo do desejo, do sonho em si que € criado pelo sujeito a partir de
sua vontade. Externamente, quando ha a influéncia do mundo, dando um direcionamento
diferente ao sonho ou até mesmo transformé-lo, sobretudo, quando 0 homem busca em si uma
realizacdo e ndo encontra. O que se destaca é que as percepces do mundo podem aprimorar a
construcdo dos sonhos, uma vez que esses se fortalecem ou enfraquecem a medida que o
homem se expande.

O homem nasce, cresce, desenvolve-se, realiza-se, frustra-se e morre. Durante esse
percurso, € possivel construir, remodelar, transformar e abortar sonhos e desejos. E evidente
gue os projetos de um homem adulto ndo sdo os mesmos de um adolescente, pois o0 tempo e 0
espaco exercem fortes influéncias na construcdo dos sonhos, em que se percebe que cada
formulacdo de desejo € utilizada para saciar e preencher vazios que se abrem na vivéncia do
ser humano, de modo que, sonhar e ter esperanca de realizagdo, traz uma tranquilidade e
calmaria para o ser humano, uma vez que a espera de realizacdo move o homem a agir e lutar
para transformar em realidade o seu sonho.

A esperanca, portanto, gera um movimento capaz de conduzir o homem para frente,
deparando-se com a concretizacdo de seus desejos. Desse modo, a esperanca inicia 0 processo
de realizagédo dos sonhos, ndo como concretiza¢do, mas como impulso para que isso acontega.
E o0 que acontece com a intencionalidade em Merleau-Ponty, que faz o sujeito dirigir-se para
frente na busca de perceber o mundo. Assim, a esperanca € o0 que permite o ser humano sair
da zona de conforto e olhar 0 mundo ao seu redor, suas possibilidades e desafios, com o
objetivo de saciedade. Um detalhe importante € que a esperanca sé sera experimentada como
totalidade no futuro, quando o sonho é concretizado, pois enquanto impulso, ela apenas se
constréi. E exatamente nesse ponto que nasce a utopia que, conforme preceitua Ernst Bloch,
trabalha em prol do futuro a ser alcancado.

A utopia €, para Ernst Bloch, uma orientacdo para frente. Os sonhos diurnos presentes
no sujeito, portanto, ttm um impulso para o futuro, como ja foi dito, mas ocorre que esses
sonhos, em alguns casos, ndo sdo mais do que criagBes imaginarias, que Ernst Bloch chamou

de utopia. O ser humano é capaz de criar um mundo de utopias, que necessita da esperanca



243

para se desenvolver como uma agao autbnoma que se apresenta como fantasia. Destaca-se que
a utopia, para o filésofo aleméo, ndo é algo inatingivel, fora dos padrdes de realizacdes, pelo
contrario, é algo que ainda ndo se tornou real, utilizando-se o afeto expectante como alianca
entre ela e 0 mundo, portanto a esperanca é a fungdo utdpica positiva, pois, evocando
representagdes, inspira uma cultura humana em busca da utopia concreta.

O homem sonha que algo bom lhe acontega no futuro e, a partir da esperanca, busca sua
realizacdo, porém ele ndo tem certeza de que esse futuro melhor venha a ocorrer e, por isso,
vive um momento obscuro, que o faz criar um horizonte de possibilidades para sua
expectativa de vida projetada para frente. Esse momento possui efervescéncia de realizagéo,
que inicia com a categoria do front (inicio), passando pelo novum (meio) até chegar ao
ultimum (fim), como desfecho do sonho e da utopia.

Ernst Bloch apresentou um sentido inovador a sua obra no que diz respeito as utopias,
tanto que permite ao seu leitor um passeio por entre utopias sociais, coletivas, miticas,
religiosas e voltadas aos contos. A salutar contribuicdo de Bloch para a questdo utdpica
mostra que ela esta intimamente ligada ao sonho diurno, pois 0 homem sonha, porém, esses
sonhos, as vezes, ndo passam de utopias que podem ou nao se concretizar.

Desse modo, as utopias sociais sdo, na verdade, uma forma de construir um projeto para
o futuro, baseado em percepcbes do que ocorre no mundo que circunda o sujeito. Nesse caso,
ha uma forte influéncia do externo que se mistura ao interno do homem na busca por um
sonho. Sonhar ndo é nada mais do que criar uma utopia, considerando-a como um
fortalecimento da capacidade do homem de projecédo e construgdo do sonhar, uma vez que o
homem vive sempre buscando um mundo melhor, até porque, como ja foi dito, sua vida é
repleta de desejos que sdo impulsionados para o futuro e esperar que algo de bom venha a
acontecer em um instante proximo, implica em como a esperanca sacia a humanidade.

A utopia celebra a capacidade do homem de viver um mundo que ele ndo o tem, ou
talvez, ndo exista. Quando busca por corpos perfeitos, vai para uma academia, quando sonha
com um mundo de super-herdis, cria os filmes de fic¢do cientifica e, assim, contribui para que
haja descobertas de territorios, ele anseia pelo mundo perfeito, acredita na vida ap6s a morte e
cria formas de preservar os corpos, de manté-los sob uma espiritualidade de conservacao de
almas. Essas sdo algumas das utopias criadas pelo homem para dizer que ele sonha, que ele
deseja e, mesmo que, ndo possa realizar, encontra formas de dar vida a personagens e mundos

que fogem de um padréo de normalizacéo social.



244

Tomando os contos, por exemplo, percebe-se que o0s escritos utdpicos, como, por
exemplo, Dom Quixote, adentra uma utopia romantica em que é representada uma historia
baseada em anseios de um sujeito que Ié e cria um mundo paralelo e comeca a vivé-lo. Ter
uma proximidade com as utopias ndo € dificil, ela esta presente no cotidiano do homem,
afinal, grande parte dos utensilios, equipamentos, construcdes, tiveram origem no sonho, na
utopia que se concretizou. As narracGes de Miguel de Cervantes ndo séo apenas utdpicas, mas
adentram na alucinacdo, enquanto experiéncia que 0 move o personagem a sair pelo mundo na
tentativa de viver algo, o qual ele cria, influenciado pelas leituras dos contos lidos por ele. Tal
fato nédo se distancia das alucinagfes, enquanto meros tragos que os ligam, pois, mesmo que
seja um derivado de contos, o pensamento de Ernst Bloch se aproxima do pensamento de
Merleau-Ponty, de modo que viver o mundo de conto de fadas é viver um tracejo alucinatorio,
é perceber um estilo de vida que é, em algum momento, sonhado.

Portanto, sonhar e criar utopias é perceber o mundo que gira ao redor do sujeito e dar
vida a ele. A esperancga e a intencionalidade geram esse impulso para que o processo de
transformacdo aconteca. Utopias e alucinagGes ndo estdo distantes, pois sdo frutos de
percepcdes e construcbes. Essas ndo fogem dos padrdes de realidade, podendo ser
concretizadas ou ndo, pois 0 homem sonha, alucina, percebe, deseja e vive uma constante luta
para que todos esses fatores se apresentem como molas propulsoras para que sua vida
mantenha um ciclo vivo de comeco, meio e fim.

E imprescindivel destacar que a alucinacdo, como transtorno, é uma doenca, porém o
gue entra em jogo aqui é a alucinacdo como experiéncia visual perceptiva e ndo como uma
patologia. Nesse caso, a alucinacdo deixa de ser apenas um mister aprofundado pela
psiquiatria e passa a incorporar um campo perceptivo em que 0 sujeito o assimila e o vive.
Diante disso, vale ressaltar que a utopia, enquanto horizonte, ndo é algo para ser realizado,
concretizado, efetivado, € um horizonte para se caminhar e, portanto, € possivel encontrar
tracos de alucinacdo na utopia por se aproximar dos sonhos.

Diante de todos esses conceitos trabalhados nesta pesquisa, 0s quais Sdo percepcao,
alucinacdo, sonho diurno, esperanca e utopia, faz-se necessario discutir a presenca deles em
atuacdes mais contemporaneas, visto que da importancia de demonstrar a constante presenca
deles na vida social do homem. Ora, os disturbios mentais, no mundo atual, sdo cada vez
mais frequentes, e por isso, é preciso compreender que alucinar, perceber e sonhar fazem
parte da vida do homem, e todo desenvolvimento de habilidades, no ser humano, séo frutos de

bases que fortalecem tal evolucao.



245

Discutir a utopia, apresentando tragos de alucinagdo permite ao homem entender que
seus sonhos, seus projetos, por vezes, chamados de utopias, extrapolam seus limites de
realizacdo. Muitas utopias criadas, se ndo fossem tdo ambiciosas, 0 mundo néo teria chegado
a um patamar de transformacdo, no que se refere as contribuicbes para o sucesso de
habilidades na vida humana, descobrindo tratamento de doengas e compreendendo a
importancia de comportamentos vitais e sociais na vida do homem. E importante frisar que as
habilidades desenvolvidas pelo homem se devem a sua capacidade de perceber que todas as
conquistas alcancadas ocorrem porque ele é capaz de sonhar, e, por isso, 0s sonhos
ultrapassam limites, porque, muitas vezes, sdo como utopias, que, impulsionadas pela
intencionalidade e pela esperanca, realizam-se.

Enfim, levando em consideracdo os aspectos apresentados, é possivel dizer que as
utopias criadas tem o objetivo de descobrir 0 novo e encontrar o mundo almejado, portanto
ndo permanecem somente em uma ordem utdpica, mas também perceptiva e alucinatdria, pois
0s desejos mais suntuosos do homem se originam nos sonhos. Vale ressaltar que essa
comparacgao entre utopia e alucinacdo ndo se da na alucinacao, enquanto disturbio psiquico ou
patoldgico, ocasionado por uma doenga, mas se da a partir da experiéncia alucinatéria
provocada pelos fatores externos que influenciam o sujeito, os quais ja foram citados
anteriormente.

Em certas vezes, é possivel compreender que 0os homens — 0s navegadores - atribuiam
ao mundo descoberto uma descrigdo que partia das experiéncias ja vividas anteriormente, ou
até mesmo construidas como montagens de reflexos dos desejos, impulsionados pela intengéo
e pela esperanca de encontrar o0 novo. Tal explanacdo se reflete na elaboracdo das grandes
construgOes e invencgdes que trouxeram novos conceitos na arte de criar, como 0 avido e a
tecnologia, por exemplo.

E preciso evidenciar a diferenca entre a alucinacio e a utopia. Alucinacdo como
experiéncia visual vivida, nesse caso, ndo como uma patologia, mas como uma forma de
perceber onde ha influéncias externas, que denotam a algo efetivo de quem percebe. A utopia
ndo é algo para ser efetivado, realizado, € um horizonte para se caminhar, consiste na
construcdo de sonhos, no desejo de realizacdo, ndo no instante presente, mas futuro. O utdpico
tem senso de futuro, ndo de presente, como ocorre na alucinagdo, no entanto, ambas buscam
uma realizacdo efetiva que é a intencdo do perceber, do fazer. Desse modo, sdo conceitos
distintos, mas que se aprazem, e assim, € possivel afirmar que h4, na utopia, tracos de

alucinacdo, por se aproximar dos sonhos. Portanto, a utopia carrega, metaforicamente,



246

pinceladas de alucinacdo no que diz respeito a capacidade de sonhar, de desejar, de querer
viver um mundo que ainda ndo se concretizou. Esse desejo é o que aproxima os dois
conceitos, pois se a alucinacdo € uma experiéncia perceptiva visual e ndo concreta, a utopia €
uma experiéncia desejada que ainda ndo se realizou. Ha, portanto, uma relacdo simbolica
entre essas duas instancias, o que ndo as fazem ser idénticas, mas permite uma aproximacao
entre elas.

Foi visto no primeiro capitulo que os conceitos de percepcdo e alucinacdo estdo
interligados. N&o se pode, portanto, pensar a alucinacdo, sem colocar a percep¢cdo como um
respaldo que assegure a possibilidade de o sujeito viver sua experiéncia, seja como uma
relacdo vivida fora dos padrdes normais, seja como uma relagéo vivida em uma alucinagdo. O
corpo proprio, como assegura Merleau-Ponty, vive 0 espaco em que estd habitado e isso o
diferencia de objetos fisicos, pois tem consciéncia de sua propria existéncia, habitando o
espacgo em que Vive.

Falar de percepc¢do € permitir toda abordagem sobre o corpo proprio, uma vez que ele
tende a dirigir-se para. Dirigir-se para causa uma relacao entre os fenémenos percebidos e o
sujeito que percebe. Vale lembrar que, quando o corpo proprio se dirige para, ele ndo atinge a
totalidade do mundo percebido, ele atinge partes desse mundo, os quais sdo alcangados pelos
sentidos. Como afirma Merleau-Ponty, o0 mundo esta 14, antes mesmo que alguém o perceba.
Percebé-lo é tornar conhecido e compreensivel tudo que se apresenta ao sujeito. A limitacéo
do corpo proprio ndo o permite adentrar nos fendbmenos ou em outros sujeitos, com a
finalidade de conhecé-los, pois o corpo proprio apenas faz uma descricdo do que vé. Essa
descricdo é o fundamento de que a experiéncia perceptiva consiste em uma experiéncia
fenomenologica, pois o sujeito descreve o que percebe, tentando encontrar suas esséncias para
rep6-las na existéncia, a fim de compreender o homem a partir de sua facticidade.

A alucinacéo é fruto da percepcao por estar em consonancia com ela. A intencdo do
sujeito de descrevé-las para conhecé-las, acontece a partir de sua apresentacdo. A diferenca da
percepc¢do e da alucinacdo, é que, na percep¢do, 0 sujeito tem a intencdo prévia de dirigir-se
para e, na alucinacdo, a coisa alucinada aparece, para depois o sujeito, de forma intencional,
descrevé-la. As alucinacges, portanto, sdo espontaneas, no que se refere ao seu aparecimento e
nédo se apresenta como cisdo da realidade, mas como forma de criar um mundo, o qual ele seja
capaz de perceber. O fato de ser espontaneo néo quer dizer que esteja desprovido de intencéo,
pois esta, ocorre que a intengdo aparece apos a manifestacdo da alucinacéo.



247

Diante disso, a alucinacdo é de uma ordem perceptiva, que traz, como forma de
experiéncia, momentos anteriormente vividos, podendo dizer que ela, em alguns momentos, é
tdo real para aquele que alucina que ndo da para diferencia-la de uma percepcdo normal. O
sujeito que alucina tem uma experiéncia efetiva, inédita, o qual passa a vivé-la intensamente,
inclusive, é capaz de descrevé-la. Portanto, alucinacdo e percep¢do sdo experiéncias que se
entrelagam, permitindo ao sujeito experimenta-las, como algo efetivo.

Os conceitos de principio esperanca e sonho diurno, trabalhados em Ernst Bloch,
possuem relagdo com a utopia e estdo concatenados entre si. O homem sonha e procura de
todas as formas realiza-lo. Os sonhos e sua realizacéo estdo ligados pela esperanca, pois o fato
de estarem situados em uma posicdo temporal, ou seja, presente e futuro, mantém um
movimento que consiste no percurso feito entre o sonhar e o realizar, ambos motivados pela
esperanca que permite ao homem concretizar aquilo que é, por ele, almejado.

A esperanga é ponto chave na transformagdo dos sonhos em realidade, pois € através
dela que o homem lapida a forma de aprimoramento daquilo que deseja realizar no futuro.
Evidentemente, que os sonhos diurnos ganhardo formas e modificagdes, pois o0 tempo que ha,
entre 0 sonho e sua realizacéo, fornece muitas influéncias do meio externo, as quais podem
modifica-los. Assim, € possivel dizer que a esperanca motiva 0 homem na realizacdo de seus
sonhos e 0 mantém em uma linha que o conduz até o seu objetivo.

Sonhos e esperancas caminham juntos, mas ndo deixam para traz a utopia que pode ou
ndo ser concretizada. Esta, por vezes, € uma simples utopia, em outras, € um sonho fortalecido
em busca de um ideal. A esperanca é capaz de transformar e de moldar a utopia — 0 desejo
grandioso, quase impossivel de se realizar — em realidade e 0 homem a constrdi, pois sonhar é
criar utopias dentro de si, fundadas em motivagdes internas e externas, com a intencdo de dar
vida a elas. Portanto, € imprescindivel manter unido tanto o sonho diurno, quanto a esperanca
e a utopia, pois juntas formam as bases que fortalecem o homem em busca de um futuro
melhor.

Observa-se que as ideias apresentadas neste trabalho trazem um forte impacto nas
discussdes recentes sobre a filosofia, mas, especificamente, fenomenologia e marxismo, pois
estdo presentes argumentos que demonstram que as filosofias de Merleau-Ponty e Ernst Bloch
se encontram em varios pontos, desde os campos de estudo, os quais se enquadram, até os
temas mais especificos apontados nesse trabalho.

Percebe-se que o pensamento de Merleau-Ponty aproxima-se do pensamento de Ernst

Bloch, desde sua tendéncia marxista, quando escreve ensaios como Humanismo e terror e As



248

aventuras da Dialética — obras essas que destacam criticas a movimentos histéricos que
marcaram a vida humana, a formulacdo de sua tese sobre percepcdo e alucinacdo. A teoria de
Ernst Bloch se comunica com a filosofia de Merleau-Ponty, pois ao pensar sobre 0s sonhos, a
utopia e a esperanca, ndo se afastam do fildsofo francés, uma vez que os conteidos desses
temas sdo adjacentes, sobretudo, quando é pensado o sonho e a percepcao, intencionalidade e
esperanga, e ainda, alucinagéo e utopia.

Portanto, é preciso destacar que a filosofia de Merleau-Ponty e Ernst Bloch ndo estdo
tdo distantes, pois se relacionam, ndo apenas em uma ordem correntista, mas também dentro
dos ditames filoséficos e conteudistas, que se Vvé a partir das questdes levantadas e discutidas
neste trabalho. O elo de encontro, a aproximacdo das ideias entre os dois filésofos se
apresenta em trés momentos, dispostos da seguinte forma:

No que se refere a percepcdo e ao sonho diurno — os filosofos se assemelham
quando, em Merleau-Ponty, o corpo préprio percebe e em Ernst Bloch, o homem sonha.
Merleau-Ponty defende que o corpo proprio percebe o mundo e os fendmenos. Esta percepcdo
ocorre ndo de fora para dentro, mas através da intencionalidade. E um dirigir-se para que
conduz o sujeito a experimentar o mundo percebido, a partir de um impulso, e assim, o corpo
proprio, busca a esséncia dos fendmenos, descrevendo-os e colocando-0s na existéncia, como
preceitua a fenomenologia.

Ernst Bloch ndo se distancia dessa afirmagédo, pois 0 homem sonha, e esse sonhar
ocorre para frente. O sonho é uma percepcdo de um leque de questdes que se realizardo no
futuro quando o homem se movimenta em busca de sua realizagdo. Nao se trata de concretiza-
lo no presente, mas de associar 0 sonho presente a uma realizagéo futura. Ora, se voltarmos a
Merleau-Ponty, percebe-se que o sujeito vive o passado, o presente e o futuro. No presente,
ele pode retomar as experiéncias do passado e, no futuro, é possivel fazer a retomada das
experiéncias do presente. O perceber e o sonhar demonstram uma particularidade que €
atividade pela intencdo e o desejo. Perceber é ver um campo perceptivo, enquanto sonhar é
projetar algo para frente, no entanto, esse projetar um dia serd vislumbrado como uma
experiéncia perceptiva, quando houver a concretizacdo do sonho. Portanto, o sonhar em Bloch
estd incumbido de apresentar uma percepc¢éo para o futuro, mas que surgiu no agora, enguanto
0 perceber em Merleau-Ponty exige uma experiéncia presente e atual.

Portanto, apesar de diferentes, hd um estreitamento que une, ndo como idénticas, mas
apresentando caracteristicas correspondentes entre 0 pensamento de Ernst Bloch e Merleau-

Ponty, considerando que para Bloch, no futuro, ha a realizacdo do que foi sonhado no



249

presente e, provavelmente, no presente se tem a realizagdo dos sonhos passados. Como
acontece com a percepcdo, o sonho diurno se fortalece de dentro para fora e, mesmo que
receba influéncias externas, a motivacao para sua formatacdo é do homem que o constroi.

Perceber e sonhar estdo unidos, pois a percepg¢do leva o corpo préprio a conhecer 0s
fendmenos, descrevendo-os, e o sonhar leva o homem a realizacdo, pois acredita obter no
futuro, uma vida melhor. A busca incessante de uma percepcdo fenomenoldgica, que néo se
cansa em querer conhecer os fenbmenos que se apresentam a ele, conduz o sujeito para frente,
uma vez que nao é possivel conhecer o todo em sua integralidade. Ja afirmava Merleau-Ponty,
que a filosofia é um reaprender a ver o mundo e o é, pois a todo instante é possivel alcancar
novas descobertas, assim como € possivel, a todo instante, criar novos sonhos, e de forma
proxima, percepcdo e sonhos seguem juntos em direcdo futura, buscando o reaprender, e 0
realizar-se, as formas mais nitidas de ser e estar no mundo.

Sonhos e percepcdes partem do individuo, que é vivo, que tem intencdo, que tem
esperangca e busca a todo instante a ampliagdo da experiéncia vivida e que, de forma
intrinseca, fortalece-se porque mantém o dirigir-se para, no que se refere ao perceber, pois
desenvolve o sonhar para frente - ou poderia se dizer, um dirigir-se para frente e um sonhar
para — esse é o centro da filosofia dos dois autores que se mantém entrelacado.

A respeito da intencionalidade e da esperanca - falou-se muito que entre as relagdes,
sejam elas perceptivas ou voltadas para os sonhos diurnos, ha um movimento que liga o corpo
proprio/homem a percep¢do/sonho. Diante disso, € possivel afirmar que tanto a
intencionalidade quanto a esperanca, estdo juntas no que diz respeito ao elo que liga as
vertentes, sujeito-percepcdo e homem-sonho diurno. Ora, ao perceber o mundo, o sujeito o faz
porque tem a intencdo de fazé-lo, do contrério, manter-se-ia inerte na relagéo perceptiva, pois
a experiéncia de perceber apresenta previamente a intencdo do sujeito de mover-se de forma
intencional até os fendmenos.

Assim também acontece com 0s sonhos e a esperanca, pois ao sonhar, 0 homem tem a
esperanca de poder, algum dia, realiza-lo. Nesse caso, a esperanga € 0 que move 0 homem,
como em um impulso até a concretizacdo de seus sonhos e nesse processo, como ja foi dito,
ha alteracdes e mudancas, porém é o combustivel para fazé-lo lutar para alcancar, no futuro, o
que almeja. A auséncia da esperanca aniquilaria o sonho, pois ele se edifica quando tem
projetada sua realizagdo no futuro. Imagine o homem que sonha algo no presente, mas suas

condigdes ndo lhe permitem realiza-lo, assim, ele vai costurar as formas possiveis de



250

concretizd-lo futuramente, que pode um dia alcanca-lo ou ndo. O que estd em jogo nédo ¢ a
realizacdo a partir da esperanca, mas a movimentacao do sujeito para que isso aconteca.

Portanto, é possivel afirmar que o conceito de intencionalidade e o principio esperanca
estdo concatenados, mantendo uma aproximacao entre o pensamento de Merleau-Ponty e
Ernst Bloch, de modo que a intengdo de perceber condiz com a esperancga do conhecer, assim
como o sonhar para frente condiz com a intencdo de realizar-se. Os conceitos mostram que o
corpo préprio e o homem desenvolvem intencionalidades, que se manifestam como
esperancas. Assim, a intencionalidade liga o sujeito a percepcdo, da mesma forma que a
esperanca liga o sonho diurno com sua realizagdo. S&o conceitos distintos, mas apresentam 0s
mesmo efeitos no que tange a filosofia dos autores.

O terceiro ponto € a relacdo entre a alucinacéo e a utopia. A alucina¢do, como vimos,
é apresentada, nessa discussao de duas formas: a primeira, como transtorno psiquiatrico, uma
doenga. Merleau-Ponty exp0e essa ideia utilizando o exemplo do esquizofrénico; na segunda
vertente, é apresentada a alucinacdo como uma percep¢do visual vivida, por ndo estar
associada a uma patologia, mas influenciada por fatores externos ao sujeito. E nessa segunda
vertente que € possivel dizer que, metaforicamente, a alucinacdo, em Merleau-Ponty,
aproxima-se da utopia em Ernst Bloch, sendo possivel identificar tragos alucinatorios na
experiéncia perceptiva e, consequentemente, na experiéncia utopica do sonho diurno.

Vimos, anteriormente, que alucinacdo e percep¢cdo em Merleau-Ponty caminham
juntas, uma vez que elas se fortalecem em uma estrutura perceptiva do sujeito. A experiéncia
alucinatéria nao faria parte do sujeito, caso fosse considerada uma experiéncia isolada,
desconexa da capacidade perceptiva, pois, considerando que o corpo proprio esta situado no
espaco e habita-o, mesmo sendo influenciado por fatores externos, o sujeito ndo deixa de ser
um corpo préprio que tem consciéncia de sua existéncia. Ele tem, sim, consciéncia de seus
atos, mesmo que ndo consiga domina-los. E como um paciente diagnosticado com uma
depressdo em estdgio avancado, que perde sua capacidade de interacdo com o mundo, mas
que tem consciéncia de que precisa retomar suas atividades diarias, porém nao consegue.

Por mais que a filosofia de Merleau-Ponty conduza a discussdo para dizer que 0 corpo
proprio, quando percebe, vive a experiéncia atual daquilo que percebe, é possivel afirmar que
ele, sendo um ser de consciéncia, guarda os momentos vividos que podem ser lancados para
fora em algum momento de sua vida. E o que acontece com a alucinagdo, em que o sujeito

que alucina revive experiéncias que ja fizeram parte de sua vida em algum momento antes. As



251

percepcdes do alucinado, portanto, ndo fogem de uma realidade, ele ndo imagina perceber um
mundo que ndo tenha sido experimentado por ele mesmo.

Na alucinacdo, o sujeito revive uma experiéncia perceptiva, e, portanto, essa
experiéncia € efetiva, pois faz parte do sujeito, apenas se manifesta de forma desordenada. A
descricdo feita pelo alucinado € de uma experiéncia real, o qual se debruca e vive, mesmo
que, as vezes, de forma embaralhada. Se um sujeito possuidor de suas capacidades psiquicas
percebe 0 mundo, ndo se pode dizer que um outrem o perceba da mesma forma, pois ndo o
faz, assim também ocorre com a alucinacdo, é uma experiéncia daquele que alucina e ndo se
pode comparar com nenhuma outra. Se a percepcdo € algo inédito, a alucinacdo também o
sera, pois 0s argumentos de percepc¢ao no sentido, ndo apenas de uma mera adequacao, coloca
a percepcao na condicdo de também construir mundos. Assim, pelos caminhos da experiéncia
perceptiva, € possivel alargar o sentido do perceber.

Diante disso, tem-se a utopia em Ernst Bloch, que se manifesta como uma forma de
criar projetos a serem lancados para frente, com a finalidade de realizacdo. A utopia se
manifesta através de sonhos que sdo construidos para saciar o desejo do homem. A maioria
das grandes descobertas da humanidade surgiu porque 0 homem sonhou e realizou, porque 0
homem manifestou utopias que se concretizaram. Se a utopia, em algumas vezes, eram puras
metaforas que se realizaram como o fez com a capacidade do homem de poder voar, a
alucinacdo, como uma percepgdo que pode ser alargada e também construir mundos, € uma
experiéncia efetiva.

Percebe-se que hd um encontro entre esses dois conceitos, pois se de um lado, a utopia
pode ser concretizada, a alucinacdo pode ser efetivada. S&o experiéncias vivas, impulsionadas,
seja pela intencionalidade, seja pela esperanga. O doente depressivo, esquizofrénico que nédo
consegue manter suas relagdes sociais, espera ficar curado, busca o ordenamento perceptivo.
Assim, a alucinagdo ndo deve ser enquadrada, absolutamente, como desvios perceptivos
negativos, mas como formas de impulso para frente, pois é possivel que, através da
intencionalidade, o alucinado se manifeste na percepgdo de suas alucinacgdes, e a partir da
esperanca busque a concretizacdo de ser, em um futuro préximo, transformador de sonhos e
utopias.

A intencionalidade da capacidade de perceber e a esperanca como transformadora de
sonhos em possiveis realidades sdo as bases para a experiéncia alucinatéria, que podem ter
fontes utdpicas capazes de construir sonhos. Dessa forma, as alucinagdes adentram no limiar

do desejo e das utopias, ndo sdo meras desordens mentais, sdo sonhos, sdo experiéncias, sao



252

percepgdes que remontam um mundo em volta do sujeito, construindo horizontes de sonhos e
desejos que, pela forca da intencionalidade e da esperanca, sdo lancados para frente, sendo
capazes de realizar sonhos em realidade.

Nesse interim, é possivel identificar tracos alucinatérios na experiéncia perceptiva, e
na experiéncia utdpica, o que ndo quer dizer que sejam alucinagcfes, mas essa aproximacado
favorece 0 encontro entre esses conceitos. Pensando a utopia em relacdo a alucinagéo,
percebe-se que tanto uma quanto a outra, sofrem influéncias internas e externas que
contribuem para sua efetivacdo. Ha, portanto, um elo que permite a comunicacéo entre os dois
conceitos, sabendo que a utopia apresenta tracos de alucinacdo, assim como a alucinagao
apresenta tragcos da utopia. Se de um lado, a utopia contribui para que sonhos sejam
construidos e realizados, a alucinacdo € uma experiéncia, que pode ser proveniente de desejos
e sonhos embutidos em um instante ainda-ndo-consciente. Diante disso, alucinagédo e utopia,
apesar de serem diferentes, em algum momento, aproximam-se, pois permitem uma

experiéncia do sujeito que é vivido, na esperanca de realizacdo de algo.



253

6 REFERENCIAS

ABATH, André Joffily. A tensdo aparente: Merleau-Ponty, psicologia cognitiva
contemporanea e representacbes mentais. In. ABATH, André Joffily; CAMINHA,
Iraquitan de Oliveira. Merleau-Ponty e a psicologia. (Organizadores) — S&o Paulo: LiberArs,
2017.

AGOSTINHO, Santo. A cidade de Deus. Traducéo de J. Dias Pereira. 2 ed. LISBOA:
Fundacdo Calouste Gulbenkian, 1996. Volume I - (Livro | a VIII).

AGOSTINHO, Santo. Confissoes. Tradugdo de Maria Luiza Jardim Amarante. 202 ed. S&o
Paulo: Paulus, 2008.

ALBORNOZ, Suzana. Etica e Utopia: ensaios sobre Ernst Bloch. Porto Alegre, RS: Editora
Movimento, 1985.

ALBORNOZ, Suzana. O espirito da utopia vive. In.. RODRIGUES, Ubiratane de Morais
(Org.). Escritos sobre o Espirito da Utopia de Ernst Bloch. Porto Alegre, RS: Editora Fi,
20109.

ALBORNOZ, Susana. O Espirito da Utopia vive. Barbaroi, Santa Cruz do Sul, Edicéo
Especial n.54, p.<12-22>, jul./dez. 2019. Disponivel em: https://online.unisc.br/seer/
index.php/barbaroi/article/view/14589/8508. Acesso em: 11 de Junho de 2020.

ALMEIDA, Leonardo Pinto de; ATALLAH, Raul Marcel Filgueiras. Clinica, a
interpretacdo Psicanalitica e 0 Campo de Experimentacgdo. Psicologia em Estudo,
Maringa, v. 14, n. 1, p. 149-157, jan./mar. 2009. Disponivel em: https://www.scielo.br/pdf/
pe/vl4nl/al8vl4anl.pdf. Acesso em: 17 de Junho de 2020.

AMARAL, Felipe Bueno. TerritorializacOes e sujeitor: das utopias as possibilidades
(Livro eletrénico). Curitiba: InterSaberes, 2019.

AMARAL SANTOS, Iivena Pérola do. Sonho e alucinagbes visuais: Propostas
fenomenoldgicas para sua compreensao, interpretacéo e intervencdo psicolégica. Revista
Anélise Psicologica, 3 (XXIV): 343-352, 2006. Disponivel em: http://www.scielo.
mec.pt/pdf/aps/v24n3/v24n3a08.pdf. Acesso em: 05 de Junho de 2020.

ANDRADE, Abrahdo Costa. Modernidade, critica & filosofia pratica. 12 ed. Vila Velha —
ES: Opcédo Editora, 2012.

ANDRADE, Mario de. Poesias completas. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2013. (Vol. 1).
AQUINO, Tomaés de. Suma contra os gentios. Traducdo de D. Odildao Moura e D. Ludgero
Jaspers. Porto Alegre: Escola Superior de Teologia S&o Lourenco de Brindes:  Sulina;
Caxias do Sul: Universidade de Caxias do Sul, 1990.

ARANHA, Antbnia Vitoria Soares; LOPES, Frederico Alves. Pedagogia da Utopia: um
didlogo entre Paulo Freire e Ernst Bloch. Movimento-Revista de Educagéo, Niteroi, ano 4,


https://online.unisc.br/seer/%20index.php/barbaroi/article/view/14589/8508
https://online.unisc.br/seer/%20index.php/barbaroi/article/view/14589/8508
https://www.scielo.br/pdf/%20pe/v14n1/a18v14n1.pdf
https://www.scielo.br/pdf/%20pe/v14n1/a18v14n1.pdf

254

n.7, p.133-158, jul./dez. 2017. Disponivel em: https://periodicos.uff.br/revistamovimento/
article/view/32629/18764. Acesso em: 15 de Junho de 2020.

ARISTOTELES. Etica a Nicomaco. Traducio de Leonel Vallandro e Gerd Bornheim. S&o
Paulo: Nova Cultural, 1991.

ARRUDA, Francimar Duarte. Filosofia e Psicanalise: a contribuicdo de Merleau-Ponty.
In. CAMINHA, Iraquitan de Oliveira. (Org). Merleau-Ponty em Jodo Pessoa. Jodo Pessoa:
Editora Universitaria, 2012.

BABU, Deepti; KEARNEY, Elizabeth; WOJCIK, Antonina. Artificial intelligence in
genetic services delivery: Utopia or apocalypse? J Genet Couns, 2020; 29:8-17. Disponivel
em: https://onlinelibrary.wiley.com/doi/epdf/10.1002/jgc4.1192. Acesso em: 03 de Julho de 2020.

BACON, Francis. La nueva Atlantida. Edicion: eBooket. Disonivel em: http://www.dominio
publico.gov.br/download/texto/bk000146.pdf. Acesso em: 07 de Maio de 2020.

BIBLIA, A. T. Isafas. In: BIBLIA. Sagrada Biblia Catélica: Antigo e Novo Testamentos.
Traducéo: Ecole biblique de Jérusalem. S&o Paulo: Paulus, 2010.

BIBLIA, A. T. Jodo. In: BIBLIA. Sagrada Biblia Catélica: Antigo e Novo Testamentos.
Traducdo: Ecole biblique de Jérusalem. S&o Paulo: Paulus, 2010.

BLOCH, Ernst. Geist der Utopie. Frakfurt: SuhrkKamp, 1985. (Suhrkamp Taschenbuch
Wissenschaft)

BLOCH, Ernst. O Principio Esperanca. Traducdo: Nélio Schneider. Rio de Janeiro: EQUERJ
— Contraponto, 2005. Volume 1.

BLOCH, Ernst. O Principio Esperanca. Tradugdo de Werner Fuchs. Rio de Janeiro:
EJUERJ - Contraponto, 2006a. VVolume 2.

BLOCH, Ernst. O Principio Esperanca. Traducdo de Nélio Schneider. Rio de Janeiro:
EJUERJ - Contraponto, 2006b. VVolume 3.

BOLDYREV, Ivan. Ernst Bloch and His Contemporaries: Locating Utopian Messianism.
New York: Bloomsbury, 2014.

BORGES, Anselmo. Ernst Bloch: a esperanca ateia contra a morte. Revista Filosofica de
Coimbra - n.° 4 - vol . 2 (1993). Disponivel em: https://core.ac.uk/download/pdf/19130564.
pdf . Acesso em 22 de Abril de 2020.

CALAZANS, Roberto; PONTES, Samira. Sobre alucinacao e realidade: a psicose na CID-
10, DSM-IV-TR e DSM-V e o contraponto psicanalitico. Psicologia da USP, vol.28 n°® 1, Sdo
Paulo Jan./Apr. 2017. Disponivel em: https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid
=S0103-65642017000100108. Acesso em: 01 de Junho de 2020.

CAMINHA, Iraquitan de Oliveira. 10 licdes sobre Merleau-Ponty. Petropdlis, RJ: Vozes,
2019. (Colecéo 10 Lig0es).


https://periodicos.uff.br/revistamovimento/%20article/view/32629/18764
https://periodicos.uff.br/revistamovimento/%20article/view/32629/18764
https://onlinelibrary.wiley.com/doi/epdf/10.1002/jgc4.1192
https://core.ac.uk/download/pdf/19130564.%20pdf
https://core.ac.uk/download/pdf/19130564.%20pdf
https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid%20=S0103-65642017000100108
https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid%20=S0103-65642017000100108

255

CAMINHA, Iraquitan de Oliveira. O distante-proximo e o proximo-distante: corpo e
percepcao na filosofia de Merleau-ponty. Jodo Pessoa: Universitaria, 2010.

CAMPQOS, E. B. V; COELHO JR., N. E. O conceito de alucinacdo em Merleau-Ponty:
aspectos clinicos e psicopatoldgicos. Revista Latinoamericana de Psicopatologia
Fundamental, 2, 13-27. Ano 2002. Disponivel em: https://www.scielo.br/pdf/rlpf/v5n2/1415-
4714-rlpf-5-2-0013.pdf. Acesso em: 05 de Junho de 2020.

CASTRO, Felipe Araujo. Ernst Bloch e Karl Marx: convergéncias e divergéncias sobre a
nocao de direitos humanos. Revista Idéias, Campinas, SP, v.8, n.1, p. 43-64, jan/jun. 2017.

Disponivel em: https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/ideias/article/view/8649774/
16414. Acesso em: 22 de Maio 2020.

CERVANTES, Miguel de. Dom Quijote I. e-books. Livro de Dominio Publico: Spanish
Edition, 2020

COLONNELLI, Marco Valério Classe. O lugar da utopia na Republica de Platdo: o mito
da caverna. Revista Graphos, vol. 19, n° 3, 2017, UFPB/PPGL, ISSN 1516-1536. Disponivel
em: https://periodicos.ufpb.br/index.php/graphos/article/view/37747/19049. Acesso em: 15 de
margo de 2020.

CONFUCIO. Os Analectos. Traducao do inglés de Caroline Chang; Tradug&o do chinés de
D. C. Lau. Porto Alegre: L&PM, 2012.

COSTA JUNIOR, Francisco da; MEDERIROS, Marcelo. Alguns conceitos de loucura entre
a Psiquiatria e a Saude mental: didlogos entre 0s opostos? Revista Psicologia USP, 2007,
18(1), 57-82. Disponivel em: https://www.scielo.br/pdf/pusp/v18n1/v18n1a04.pdf.
Acesso em: 08 de Junho de 2020.

COUTINHO, Bernardo Diniz; DULCETTI, Pérola Goretti Sichero. O movimento Yin e
Yéang na cosmologia da medicina chinesa. Revista Histéria, Ciéncias, Saude — Rio de
Janeiro, v.22, n.3, jul.-set. 2015, p.797-811. Disponivel em: https://www.scielo.br/pdf/hcsm/
v22n3/0104-5970-hcsm-22-3-0797.pdf. Acesso em 27 de Maio de 2020.

DESCARTES, René. MeditacGes Metafisicas. Trad. Maria Ermantina de Almeida Prado
Galvdo. 32 ed. S&o Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2011. (Classicos WMF).

DUARTE, Fernanda; MESQUITA, Raul. Dicionario de psicologia. Colaboracdo de Pedro
Lopes Vieira. Platamo, S.A, 1996. Disponivel em: http://www.ebah.com.br/content
/ABAAAgHYY AL/dicionario-psicologia-raul-mesquita-fernanda-duarte. Acesso em: 24 de
marco de 2016.

http://www.ebah.com.br/content/ ABAAAgHYY AL/dicionario-psicologia-raul-mesquita-
fernanda-duarte

DUPOND, Pascal. Vocabulario de Merleau-Ponty. Tradugdo Claudia Berliner. S&o Paulo:
WMFMartins Fontes, 2010. (Colecao vocabulario dos fildsofos).

ESPINOSA, Baruch de. Breve tratado de Deus, do homem e do seu bem-estar. Traducao
de Emanuel Angelo da Rocha Fragoso e Luis César Guimardes Oliva. Belo Horizonte -MG:
Auténtica Editora, 2012,


https://www.scielo.br/pdf/rlpf/v5n2/1415-4714-rlpf-5-2-0013.pdf
https://www.scielo.br/pdf/rlpf/v5n2/1415-4714-rlpf-5-2-0013.pdf
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/ideias/article/view/8649774/%2016414
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/ideias/article/view/8649774/%2016414
https://periodicos.ufpb.br/index.php/graphos/article/view/37747/19049
https://www.scielo.br/pdf/pusp/v18n1/v18n1a04.pdf
https://www.scielo.br/pdf/hcsm/%20v22n3/0104-5970-hcsm-22-3-0797.pdf
https://www.scielo.br/pdf/hcsm/%20v22n3/0104-5970-hcsm-22-3-0797.pdf
http://www.ebah.com.br/content%20/ABAAAgHyYAL/dicionario-psicologia-raul-mesquita-fernanda-duarte
http://www.ebah.com.br/content%20/ABAAAgHyYAL/dicionario-psicologia-raul-mesquita-fernanda-duarte
http://www.ebah.com.br/content/ABAAAgHyYAL/dicionario-psicologia-raul-mesquita-fernanda-duarte
http://www.ebah.com.br/content/ABAAAgHyYAL/dicionario-psicologia-raul-mesquita-fernanda-duarte

256

FIERRO URRESTA, Marco. Psicosis y sistemas de creencias. Revista Colombiana de
Psiquiatria, 2003, 32(3), 281-292. Disponivel em: http://www.scielo.org.co/pdf/rcp/v32n3/
v32n3a07.pdf. Acesso em: 08 de Junho de 2020.

FERRAZ, Marcus Sacrini A. Fenomenologia e ontologia em Merleau-Ponty. Campinas:
Papirus, 2009.

FEUERBACH, Ludwig. A esséncia do Cristianismo. Tradug&do de José da Silva Brandao.
Petropolis: Vozes, 2007.

FONTES FILHO, Osvaldo. Merleau-Ponty na trama da experiéncia sensivel. Sdo Paulo:
Editora Fap — Unifesp, 2012.

FOUCALT, Michel. Historia da Loucura. Traducdo de José Teixeira Coelho Netto. Sdo
Paulo: Editora Perspectiva S.A., 1978.

FOUCALT, Michel. Resumo dos Cursos do Collége de France (1970-1982). Traducao
Andréa Daher. Rio de Janeiro: Zahat, 1997.

FRANCO, Sérgio de Gouvéia. Hermenéutica e psicandlise na obra de Paul Ricoeur. S&o
Paulo: Loyola, 1995.

FREIRE, Paulo. A educacéo na cidade. S&o Paulo: Cortez, 1991.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Indignacéo: cartas pedagogicas e outros escritos. Sdo
Paulo: UNESP, 2000.

FREUD, Sigmund. Além do Principio de Prazer, Psicologia de Grupo e outros trabalhos
(1920-1922). Traducao sob direcdo de Jayme Salomao. Ed. Standard brasileira / Sigmund
Freud. Rio de Janeiro: Imago, 1996d. VVol. XVIII. (Obras Psicoldgicas Completas de Sigmund
Freud).

FREUD, Sigmund. A Interpretacéo dos Sonhos (1) (1900). Traducao sob direcdo de Jayme
Salomé&o. Ed. Standard brasileira / Sigmund Freud. Rio de Janeiro: Imago, 1996a. Vol. IV.
(Obras Psicoldgicas Completas de Sigmund Freud).

FREUD, Sigmund. A Interpretacéo dos Sonhos (1) e Sobre os Sonhos (1900-1901).
Tradugéo sob direcdo de Jayme Salomé&o. Ed. Standard brasileira / Sigmund Freud. Rio de
Janeiro: Imago, 1996b. Vol. V. (Obras Psicoldgicas Completas de Sigmund Freud).

FREUD, Sigmund. O Ego e o Id e outros trabalhos (1923-1925). Traduc¢éo sob direcédo de
Jayme Saloma@o. Ed. Standard brasileira / Sigmund Freud. Rio de Janeiro: Imago, 1996c¢. Vol.
XIX. (Obras Psicoldgicas Completas de Sigmund Freud).

FUGITA, Natalia Giosa. Estrutura e realidade no primeiro Merleau-Ponty. Campinas, SP:
Editora Phi, 2018.


http://www.scielo.org.co/pdf/rcp/v32n3/%20v32n3a07.pdf
http://www.scielo.org.co/pdf/rcp/v32n3/%20v32n3a07.pdf

257

FURLAN, Reinaldo; VIEIRA, Marcelo Geogetti. Algumas consideracdes sobre
psicopatologia na filosofia de Merleau-Ponty. Revista Agora, Rio de Janeiro, v. XIV n. 1
jan/jun 2011 129-141.

FURTER, Pierre. Dialética da Esperanca: uma interpretacao do pensamento utopico de
Ernst Bloch. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1974. Vol. 46.

GARCIA, Luciano Nicolas. Utopia y pensamiento cientifico: reflexiones sobre el caso de
la psicologia soviética. Revista Psicologia Politica. vol. 19. n° 44. pp. 131-146. jan. — abr.
2019. Disponivel em: http://pepsic.bvsalud.org/pdf/rpp/v19n44/v19n44al3.pdf. Acesso em:
11 de Junho de 2020.

GOETHE, Johann Wolfgang. Cancéo de Mignon. Traducdo de Carlos Magalhdes de
Azevedo. Roma: F Sentenari & D = Tipografos, 1906.

GOETHE, Johann Wolfgang. Os sofrimentos do jovem Werther. Tradugdo de Marcelo
Backes. e-books. Porto Alegre: L&PM POCKET, 2010.

GREGORY, Juciani de. Feminismos e resisténcia: trajetoria historica da luta politica
para conquista de direitos. Revista Caderno Espago Feminino - Uberlandia-MG - v. 30, n. 2
—Jul./Dez. 2017 — ISSN online. Disponivel em: http://www.seer.ufu.br/index.php/neguem/
article/view/38949. Acesso em: 07 de Maio de 2020.

GURNEY, Edmund. Alucinacdes. Revista Latinoamericana de Psicopatologia
Fundamental, Sdo Paulo, v. 2, n. 16, p.280-317, jun. 2013. Disponivel em: http://www.
sciel.br/pdf/ripf/iv16n2/08.pdf. Acesso em: 22 de marco de 2016.

HEIDEGGER, M. Seminarios de Zollikon. Petrépolis, RJ: Vozes, 2006.

HEIDEGGER, M. Ser e tempo. Traducgdo de Marcia Sa Cavalcanti. 10 ed. Petrdpolis, RJ:
Vozes; Braganga Paulista, SP: Editora Universitaria S&o Francisco, 2015.

HOBBES, Thomas. Leviata. Traducdo de Jodo Paulo Monteiro e Maria Beatriz Nizza a Silva.
Séo Paulo: Editora Nova Cultural Ltda, 1999. (Colecdo Os Pensadores)

HUSSERL, Edmund. A Ideia da Fenomenologia. Traducdo de Artur Mordo. Rio de Janeiro:
Edicdes 70, 1989.

ILKIU, Felipe Montrucchio; SERBENA, Carlos Augusto. Reflexdo Fenomenoldgica sobre a
alucinacao e seu sentido. Revista da Abordagem Gestéltica - Phenomenological Studies —
XXII (1): 21-26, jan-jun, 2016. Disponivel em: http://pepsic.bvsalud.org/pdf/rag/v22nl/
v22n1a04.pdf . Acesso em: 05 de Junho de 2020.

JASPERS, Karl. A abordagem fenomenoldgica em psicopatologia. Revista Latino
Americana de Psicopatologia Fundamental ano VIII, n. 4, dez/2005. Disponivel em:
https://www.scielo.br/pdf/ripf/v8n4/1415-4714-rIpf-8-4-0769.pdf. Acesso em: 05 de
Junho de 2020.


http://pepsic.bvsalud.org/pdf/rpp/v19n44/v19n44a13.pdf
http://www.seer.ufu.br/index.php/neguem/%20article/view/38949
http://www.seer.ufu.br/index.php/neguem/%20article/view/38949
http://pepsic.bvsalud.org/pdf/rag/v22n1/%20v22n1a04.pdf
http://pepsic.bvsalud.org/pdf/rag/v22n1/%20v22n1a04.pdf
https://www.scielo.br/pdf/rlpf/v8n4/1415-4714-rlpf-8-4-0769.pdf

258

JUNG, Carl Gustav. Analise de sonhos: Notas sobre o seminario ministrado de 1928 a
1930 por C. G. Jung. Traducdo de Armando de Oliveira e Silva para o Curso sobre Analise
de Sonhos, Curitiba: 1995.

JUNG, Carl Gustav. O Eu e o Inconsciente. Tradugdo de Dora Ferreira da Silva. 21 ed.
Petropolis: Vozes, 2008.

KANT, Emanuel. Critica da Raz&o Pratica. Tradugdo de Afonso Bertagnoli. Versdo para
ebooks. Séo Paulo - SP: Brasil Editora S.A, 2004.

KANT, Emanuel. Critica da Raz&o Pura. Traducdo de Manuela Pinto dos Santos e
Alexandre Fradique Moruj&o. 5 ed. Lishboa: Fundagédo Calouste Gulbenkian, 2001.

LACAN, Jacques. O Seminario, livro 3 — As psicoses. 2. ed. Rio de Janeiro: Jorge Zahar
Editor, 1988.

LAO TSE. Tao Te Ching. Tradugdo do Mestre Wu Jyh Cherng. Ed. Eletronica, 2008.

LARISON, Mariana. L’Etre em forme: dialectique et phénoménologie dans la derniére
philosophie de Merleau-Ponty. Sesto San Giovanni, Italie: Mimesis, 2016.

LIMA, Andrea de Alvarenga; PINHEIRO, Nadja Nara Barbosa; SILVA, Gustavo Vieira da.
Sobre os conceitos de verdadeiro self e falso self: reflexdes a partir de um caso clinico.
Cad. Psicanal. - CPRJ, Rio de Janeiro, v. 36, n. 30, p. 113-127, jan./jun. 2014. Disponivel em:
http://pepsic.bvsalud.org/pdf/cadpsi/v36n30/v36n30a07.pdf. Acesso em: 09 de Junho de
2020.

LIMA, Elias Lopes. Do corpo ao espaco: contribuigcdes da obra de Maurice Merleau-
Ponty a analise geografica. GEOgraphia, Vol. 9, n. 18, 2007, p. 65-84. Disponivel em:
www.uff.br/ geographia/ojs/index.php/geographia/ article/.../226/218. Acesso em: 08 out.
2014.

LIMA, lsaias Batista de; NETO, Enéas Arrais; RECH, Hildemar Luiz. Esperanca e
Pedagogia: breve apresentacéo de Ernst Bloch, seu pensamento e algumas (re)flexdes
sobre a Educacédo. Revista LABOR, Volume 2, UFC, 2009. Disponivel em:
http://www.revistalabor.ufc.br/Artigo/volume?2/ IsaiasBatista.pdf. Acesso em: 01 de Fevereiro
de 2020.

LOCKE, John. Dois tratados sobre o governo. Tradugdo Julio Fischer. S&o Paulo: Martins
Fontes, 1998.

LOPES, José Leme. A psiquiatria na época de Freud: evolucéo do conceito de psicose em
psiquiatria. Rev Bras Psiquiatr 2001;23(1):28-33. Disponivel em: https://www:.scielo.br/
pdf/rbp/v23n1/a07v23nl.pdf. Acesso em: 08 de Junho de 2020.

LUCENA, Abrahdo da Rocha et all. Sindrome de Bonnet na Oftalmologia: revisao de
literatura. Revista Brasileira de Oftalmologia. 2018; 77 (4): 225-7. Disponivel em:
https://www.scielo.br/pdf/rbof/v77n4/0034-7280-rbof-77-04-0225.pdf . Acesso em: 12 de
Junho de 2020.


http://pepsic.bvsalud.org/pdf/cadpsi/v36n30/v36n30a07.pdf
http://www.uff.br/%20geographia/ojs/index.php/geographia/%20article/.../226/218
http://www.revistalabor.ufc.br/Artigo/volume2/%20IsaiasBatista.pdf
https://www.scielo.br/%20pdf/rbp/v23n1/a07v23n1.pdf
https://www.scielo.br/%20pdf/rbp/v23n1/a07v23n1.pdf
https://www.scielo.br/pdf/rbof/v77n4/0034-7280-rbof-77-04-0225.pdf

259

MANDOTTI DE OLIVEIRA, Hudson. A forca utdpica no messianismo politico de Ernst
Bloch. Rev. UFMG, Belo Horizonte, v. 24, n. 1 e 2, p. 16-39, jan./dez. 2017. Disponivel em:
https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistadaufmg/article/view/12599/9970 Acesso em : 15
de marco de 2020.

MANNHEIM, Karl. Ideologia e Utopia. Bologna: Il Mulino, 1994.

MAQUIAVEL, Nicolau. O Principe. Traducdo de Antonio Caruccio-Caporale. Porto Alegre:
L&PM, 2015.

MARX, Karl. A Ideologia Alema. Traducéo de Luis Claudio de Castro e Costa. Sdo Paulo:
Martins Fontes, 1998.

MATTHEWS, Eric. Compreender Merleau-Ponty. Traducdo Marcus Penchel. Petrépolis:
Vozes, 2010. (Série Compreender).

MANUAL diagnostico e estatistico de transtornos mentais (recurso eletrénico): DSM-5,
American Psychiatric Association; tradugdo de Maria Inés Corréa Nascimento et al. 5. ed. —
Dados eletrénicos. — Porto Alegre: Artmed, 2014.

MERLEAU-PONTY, Maurice. A estrutura do comportamento. Traducdo MarciaValéria
Martinez de Aguiar. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2006a. (TOpicos).

MERLEAU-PONTY, Maurice. A prosa do mundo. Traducdo Paulo Neves. 1. ed. Sdo Paulo:
Cosac Naify, 2012a.

MERLEAU-PONTY, Maurice. As aventuras da dialética. Traducdo Claudia Berliner. Sdo
Paulo: Martins Fontes, 2006b. (Colegéo Topicos).

MERLEAU-PONTY, Maurice. A unido da alma e do corpo em Malebranche, Biran e
Bergson. Notas tomadas no curso de Maurice Merleau-Ponty na Escola Normal Superior
(1947-1948); recolhidas e redigidas por Jean Deprum; Traducao de Silvio Rosa Filho, Thiago
Martins. 12 ed. Belo Horizonte: Auténtica Editora, 2016.

MERLEAU-PONTY, Maurice. Conversas, 1948. Organizacdo e notas de Stéphanie Ménasé;
Tradugdo Fabio Landa, Eva Landa; Revisdo da traducdo Marina Appenzenller. Sdo Paulo:
Martins Fontes, 2004.

MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da percepcdo. Traducdo Carlos Alberto
Ribeiro de Moura. 4. ed. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2011. (Colecdo Biblioteca do
Pensamento Moderno).

MERLEAU-PONTY, Maurice. Fhénoménologie de la perception. Paris: Gallimard, 2016.
(Colection Tel).

MERLEAU-PONTY, Maurice. Humanismo e Terror: ensaio sobre o problema comunista.
Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1968

MERLEAU-PONTY, Maurice. O olho e o espirito. Traducdo Paulo Neves e Maria
Ermantina Galvao Gomes Pereira. 1. ed. Sdo Paulo: Cosac Naify, 2013.


https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistadaufmg/article/view/12599/9970

260

MERLEAU-PONTY, Maurice. O visivel e o invisivél. Traducdo José Artur Gianotti e
Armando Mora d’Oliveira. Sao Paulo: Perspectiva, 2012b (Colegao Debates).

MERLEAU-PONTY, Maurice. O primado da percepcao e suas consequéncias filosoficas.
Traducdo Silvio Rosa e Thiago Martins. 1. ed. Belo Horizonte: Auténtica Editora, 2017.

MOHALLEM, José Carlos G. Psicanalise e hermenéutica: aproximacdes a partir da obra
de Fabio Herrmann. Psyché — Ano X — n°® 19 — Sdo Paulo — set-dez/2006 — p. 169-
178. Disponivel em: http://pepsic.bvsalud.org/pdf/psyche/v10n19/v10n19all.pdf. Acesso em:
02 de Julho de 2020.

MORUS, Thomas. A Utopia. Traducao de Luis de Andrade. Sdo Paulo: Escala, S/D.

MOURA, Alez de Campos. Liberdade e situacdo em Merleau-Ponty: uma perspectiva
ontoldgica. S&o Paulo: Humanitas, 2010.

MOUTINHO, Luiz Damon Santos. O sensivel e o inteligivel: Merleau-Ponty e o problema
da racionalidade. Revista Kriterion, Belo Horizonte, n°® 110, Dez/2004, p. 264-293.
Disponivel em: http://www.scielo.br/pdf/kr/v45n110/v45n110a05.pdf. Acesso em: 18 de abril
de 2019.

MUNSTER, Arno. Ernst Bloch: messianisme et utopie. Paris: Presses Universitaires de
France, 1989.

MUNSTER, Arno. Filosofia da praxis e utopia concreta. Traducéo de Flavio Beno
Siebeneichler. Sdo Paulo: Editora da Universidade Estadual Paulista, 1993.

MUNSTER, Arno. Utopia, messianismo e apocalipse nas primeiras obras de Ernst Bloch.
Traducdo de Flavio Beno Siebeneichler. Sdo Paulo: Editora da Universidade Estadual
Paulista, 1997.

Nietzsche, Friedrich Wilhetm. O nascimento da tragedia. Traducdo de J. Guinsburg. Sdo
Pauto: Companhia das Letras, 1992.

NOBREGA, Terezinha Petrucia da. Corporeidade: Inspiracdes merleau-pontianas. Natal:
IFRN, 2016.

NOGUEIRA, Amélia Regina Batista. Uma Interpretacdo Fenomenoldgica na Geografia.
Anais do X Encontro de Geografos da América Latina — 20 a 26 de mar¢o de 2005 —
Universidade de S&o Paulo. Disponivel em: http://observatoriogeograficoamericalatina.
org.mx/egal10/Teoriaymetodo/Metodologicos/11.pdf. Acesso em: 16 de Maio de 2020.

OLIVEIRA, Renato Almeida de. A concepcéo de trabalho na filosofia do jovem Marx e
suas implicacgdes antropologicas. Kinesis, Vol. Il, n° 03, abril-2010, p. 72 — 88. Disponivel
em: https://www.marilia.unesp.br/Home/RevistasEletronicas/Kinesis/6_RenatoAlmeidadeOli
veira.pdf. Acesso em: 27 de outubro de 2019.

OLIVEIRA, Deivison Marques de; Oliveira Junior, Ari Alves de. Alucinacdes: indice de
adoecimento ou fator de estabilizacdo? Caderno Psicanélise (CPRJ), Rio de Janeiro, v. 41,


http://pepsic.bvsalud.org/pdf/psyche/v10n19/v10n19a11.pdf
http://www.scielo.br/pdf/kr/v45n110/v45n110a05.pdf
https://www.marilia.unesp.br/Home/RevistasEletronicas/Kinesis/6_RenatoAlmeidadeOli%20veira.pdf
https://www.marilia.unesp.br/Home/RevistasEletronicas/Kinesis/6_RenatoAlmeidadeOli%20veira.pdf

261

n. 41, p. 207-226, jul./dez. 2019. Disponivel em: http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci
arttext&pid=S1413-62952019000200012. Acesso em: 30 de Maio de 2020.

OLIVEIRA SILVA, Luzia Batista de. A Interpretacdo Hermenéutica em Paul Ricoeur:
uma possivel contribuicdo para a educagdo. Comunicagdes — Piracicaba, Ano 18, n. 2, p.
19-36, jul.-dez, 2011, ISSN Impresso 0104-8481, ISSN Eletronico 2238-121X. Disponivel
em: https://www.metodista.br/ revistas/revistas-unimep/index.php/comunicacoes/article/
viewFile/131/595. Acesso em: 02 de Julho de 2020.

PELLEGRINO DE OLIVEIRA, Priscilla. O pensamento utopico na poesia modernista:
Mario de Andrade E T.S. Eliot. Revista do Programa de Estudos Pés-Graduados em
Literatura e Critica Literaria, N. 4, 2009. Disponivel em: https://revistas.pucsp.br/fronteiraz
[article/view/12465. Acesso em: 15 de Junho de 2020.

PLATAO. A Republica. Traducio de Pietro Nassetti. Ed. 9. S&o Paulo: Martin Claret, 2011.
(Colecéo a Obra prima de cada Autor).

PLATAO. Filebo (o prazer, a vida boa). Traducéo de Carlos Alberto Nunes. Créditos da
digitalizacdo do grupo de discussao Acropolis (Filosofia), 2020.

RICOEUR, Paul. A Ideologia e a Utopia. Traducdo de Silvio Rosa Filho e Thiago Martins.
12 ed. Belo Horizonte: Auténtica Editora, 2015.

RICOEUR, Paul. Interpretacéo e Ideologias. Traducdo de Hilton Japiasssu. Rio de Janeiro,
F. Alves, 1990.

RICOEUR, Paul. O conflito das Interpretacgdes. Tradugdo de M. F. Sa Correia. Porto —
Portugal: Rés Editora, 1988. (Versdo para E-book).

ROBBIO, Matias Sebastian Fernandez. La travesia de Yambulo por las Islas del Sol (D.S.,
11.55-60). Introduccidn a su estudio, traduccién y notas. MORUS - Utopia e
Renascimento, n. 7, 2010. Disponivel em: http://www.revistamorus.com.br/index.php/
morus/article/view/54/39. Acesso em: 28 de Marco de 2020.

RODRIGUES, Ubiratane de Morais. Dom Quixote: uma figura de transgressao em
Espirito da Utopia. In.. RODRIGUES, Ubiratane de Morais (Org.). Escritos sobre o Espirito
da Utopia de Ernst Bloch. Porto Alegre, RS: Editora Fi, 20109.

ROMDENH-ROMLUC, Komarine. Merleau-Ponty’s Account of Hallucination. Revista
European Journal Philosophy. Volume 17, Issue 1, paginas 76-90, Marco 2009. Disponivel:
https://komromrom.files.wordpress.com/2012/02/finalejpl.pdf. Acesso em: 19 de marco de
2016.

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Do Contrato Social. Traducdo de Lourdes Santos Machado. Sao
Paulo: Editora Nova Cultural Ltda, 1999. (Colecdo Os Pensadores)

SACKS. Oliver. Hallucinations. New York: Picador, 2012. ISBN 978-1-4472-37228 (epub)


http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci%20arttext&pid=S1413-62952019000200012
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci%20arttext&pid=S1413-62952019000200012
https://www.metodista.br/%20revistas/revistas-unimep/index.php/comunicacoes/article/%20viewFile/131/595
https://www.metodista.br/%20revistas/revistas-unimep/index.php/comunicacoes/article/%20viewFile/131/595
https://revistas.pucsp.br/fronteiraz%20/article/view/12465
https://revistas.pucsp.br/fronteiraz%20/article/view/12465
http://www.revistamorus.com.br/index.php/%20morus/article/view/54/39
http://www.revistamorus.com.br/index.php/%20morus/article/view/54/39
https://komromrom.files.wordpress.com/2012/02/finalejp1.pdf

262

SANTOS, Manoel Antdnio dos. A constituicdo do mundo psiquico na concepgao
winnicottiana: uma contribuicéo a clinica das psicoses. Psicologia Refl exdo e Critica,
12(3), 603-625, 1999. Disponivel em: http://www.educadores.diaadia.pr.gov.br/arquivos/
File/2010/veiculos_de_comunicacao/PRC/VOL12N3/05.PDF. Acesso em: 08 de Junho de
2020.

SANTOS, Ivena Pérola do Amaral. Sonho e alucinagbes visuais: propostas
fenomenoldgicas para sua compreensao, interpretacao e intervencao psicoldgica. Revista
Analise Psicologica, Lisboa, v. 24, n. 3, p. 343-352, jul. 2006. Disponivel em:
http://www.scielo.mec.pt/pdf/aps /v24n3/v24n3a08.pdf. Acesso em: 30 de mar¢o de 2016.

SCHLEIERMACHER, Friedrich. Introducéo a Hermenéutica. Traducdo de Luis Fernandes
dos Santos Nascimento e Marcio Suzuki. Editora Clandestina, 2015. (Versdo para E-book).

SEGER, Deébora da Fonseca; SOUSA, Edson Luiz André de. Composic¢des possiveis:
psicanalise, musica e utopia. Revista: Tempo psicanalitico, Rio de Janeiro, v. 45.1, p. 61-73,
2013. Disponivel em: http://pepsic.bvsalud.org/pdf/tpsi/v45n1/v45n1a05.pdf . Acesso em: 08
de Maio de 2020.

SILVEIRA, Fernando de Almeida; SIMANKE, Richard Theisen. A Psicologia em a Historia
da Loucura de Michel Foucalt. Revista de sicologia Fractal, V. 21 —n. 1, p. 23-42, Jan./Abr.
2009. Disponivel em: https://periodicos.uff.br/fractal/article/view/4725/4516. Acesso em 06
de Junho de 2020.

SOLOMON, Andrew. O demdnio do meio-dia: uma anatomia da depressdo. Traducao
Myriam Campello. 2 ed. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2014.

SOMBRA, José de Carvalho. A subjetividade corporea: a naturalizagdo da subjetividade
na filosofia de Merleau-Ponty. Sdo Paulo: Unesp, 2006.

TEIXEIRA, Marcelo Augusto de Almeida. Utopia como método: a reconstituicdo
imaginéria da sociedade. Revista Sociedade e Estado — Volume 31 Ndmero 1 Janeiro/Abril
2016. Disponivel em: https://www.scielo.br/pdf/se/v31n1/0102-6992-se-31-01-00261.pdf.
Acesso em: 12 de Junho de 2020.

WINNICOTT, Donald. Aspectos clinicos e metapsicolégicos da regressdo no contexto
analitico. In: . Da pediatria a psicanalise: obras escolhidas. Rio de Janeiro: Imago,
2000.

WINNICOTT, Donald. Distorc¢éo do ego em termos de verdadeiro e falso self. In:
O Ambiente e os processos de maturacao: estudos sobre a teoria do desenvolvimento
emocional. Porto Alegre: Artmed, 1983.

WINNICOTT, Donald. Natureza Humana. Traducdo de Davi Litman Bogomoletz. Rio de
Janeiro: Imago Editora LTDA, 1988.


http://www.educadores.diaadia.pr.gov.br/arquivos/%20File/2010/veiculos_de_comunicacao/PRC/VOL12N3/05.PDF
http://www.educadores.diaadia.pr.gov.br/arquivos/%20File/2010/veiculos_de_comunicacao/PRC/VOL12N3/05.PDF
http://www.scielo.mec.pt/pdf/aps
http://pepsic.bvsalud.org/pdf/tpsi/v45n1/v45n1a05.pdf
https://periodicos.uff.br/fractal/article/view/4725/4516
https://www.scielo.br/pdf/se/v31n1/0102-6992-se-31-01-00261.pdf

