
  UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO RIO GRANDE DO NORTE 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 

PROGRAMA INTEGRADO DE DOUTORADO EM FILOSOFIA 

UFPB-UFPE-UFRN 

 

 

 

 

JADISMAR DE LIMA FIGUEIREDO 

 

 

 

 

 

 

Percepção, alucinação, sonho diurno, esperança e utopia: aproximações entre Merleau-Ponty e 

Ernst Bloch 

  

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA 

2021



 
 

 
 

JADISMAR DE LIMA FIGUEIREDO 

 

 

 

 

 

 

Percepção, alucinação, sonho diurno, esperança e utopia: aproximações entre Merleau-Ponty e 

Ernst Bloch 

 

 

 

 

Tese apresentada ao Programa Integrado de Pós-

graduação em Filosofia, UFPB-UFPE-UFRN, como 

pré-requisito para conclusão do Doutorado em 

Filosofia. 

 

Linha de Pesquisa: Metafísica 

Orientador: Prof. Dr. Iraquitan de Oliveira Caminha 

 

 

 

 

 

 

JOAO PESSOA 

2021 



 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 
 

 

 

 
 

 



 
 

 
 

 

Percepção, alucinação, sonho diurno, esperança e utopia: aproximações entre Merleau-Ponty e 

Ernst Bloch 

 

Tese apresentada ao Programa Integrado de Pós-

graduação em Filosofia, UFPB-UFPE-UFRN, como 

pré-requisito para conclusão do Doutorado em 

Filosofia. 

 

Linha de Pesquisa: Metafísica 

Orientador: Prof. Dr. Iraquitan de Oliveira Caminha 

 

Aprovada em: 13 de Julho de 2021 

 

 

___________________________________________________ 

Prof. Dr. Iraquitan de Oliveira Caminha 

 Universidade Federal da Paraíba -UFPB 

 

___________________________________________________ 

Prof. Dr. Gilfranco Lucena dos Santos 

 Universidade Federal da Paraíba -UFPB 

 

___________________________________________________ 

Prof. Dr. Betto Leite da Silva 

 Universidade Federal da Paraíba -UFPB 

 

___________________________________________________ 

Prof. Dr. José Roberto Gomes 

 Universidade Federal do Amazonas – UFAM 

 

___________________________________________________ 

Prof. Dra. Terezinha Petrúcia da Nóbrega 
Universidade Federal do Rio Grande do Norte – UFRN 

 

 

JOAO PESSOA 

2021 



 
 

 
 

AGRADECIMENTO 

 

 

 

Como cristão, que sou, agradeço a Deus, pois me senti 

fortalecido e protegido em tantas noites que perdi o sono 

preocupado com o conteúdo que faltava estudar, ou com o 

conteúdo que não consegui assimilar. Tantos dias, finais de 

semana inteiros, feriados, que tive de escolher entre um 

descanso, em estar com a família, com os amigos ou estudar. 

Pensar no amanhã,  fez-me ser mais forte! 

 

Ao meu orientador Professor Doutor Iraquitan de Oliveira 

Caminha, que desde o mestrado abraçou essa causa,  ajudando-

me,  ensinando-me,  orientando-me e sempre me mostrando 

soluções quando já acreditava não ser capaz de encontrar. O 

senhor, professor, não foi apenas profissional, foi amigo, 

parceiro dessa caminhada que tanto me ajudou, em alguns 

momentos, sem nem saber que me ajudava. Ao senhor, meu 

muito obrigado por essa jornada. 

 

Agradeço a minha família, meu maior apoio e porto seguro que 

de longe me enviaram, tantas vezes, boas energias e incentivo. Na 

certeza de enfrentar com maestria os desafios encontrados pela 

frente, agradeço, sobretudo, ao meu pai Eduardo e a minha mãe 

Amália que, de longe, me incentivaram e torceram para que 

concluísse este trabalho com esmero. Amo muito vocês!  

 

Aos meus colegas e amigos, por todo carinho, apoio e ajuda que, 

tantas vezes, estiveram por perto, apoiando, incentivando e me 

ajudando. Gostaria de destacar Zélia Gusmão que esteve comigo 

desde a seleção em Recife, grande apoiadora e incentivadora 

desse curso. A Adriano Fabião que, por diversas vezes,  ouviu 

minhas lástimas quando estava estressado, cansado e ansioso, foi 

também grande incentivador deste trabalho. A Antunes 

Ferreira, que foi meu orientador na graduação e tornou-se um 

dos meus melhores amigos, sempre acreditando no meu 

potencial e me incentivando. Vocês são pessoas incríveis que 

levarei para o resto da vida. Meu muito obrigado! 

 



 
 

 
 

Dedicatória 

 

Quero dedicar esse trabalho aos meus pais Eduardo e 

Amália por terem me dado à vida e serem meu maior 

incentivo. Este trabalho é para vocês. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sonhar é criar utopias dentro de si. 

 

Levo o mundo comigo... 



 
 

 
 

SUMÁRIO 

 

 

Introdução ................................................................................................................................. 11 

 

1 CAPÍTULO I - PERCEPÇÃO E ALUCINAÇÃO EM MERLEAU-PONTY ...................... 22 

1.1 Análise sobre a Fenomenologia .............................................................................. 22 

1.2 A experiência Perceptiva ........................................................................................ 24 

1.3 O Campo Fenomenal .............................................................................................. 32 

1.4 O Corpo................................................................................................................... 34 

1.5 Corpo Próprio: espacialidade e motricidade ........................................................... 38 

1.6 Mundo Percebido .................................................................................................... 45 

1.7 O Sentir ................................................................................................................... 47 

1.8 O Espaço ................................................................................................................. 51 

1.8.1 Espaço de Posição ...................................................................................... 53 

1.8.2 Espaço de Situação ..................................................................................... 56 

1.9 A Percepção na grandeza e formas aparentes ......................................................... 64 

2.10 A Alucinação ........................................................................................................ 71 

 

2 CAPÍTULO II - O PRINCÍPIO ESPERANÇA COMO UM HORIZONTE DE 

POSSIBILIDADES PARA A VIDA EM ERNST BLOCH .................................................... 86 

2.1 Principais tipos de pulsões em Ernst Bloch ............................................................ 90 

2.2 Afetos plenificados e afetos expectantes ................................................................ 94 

2.3 Diferença entre Sonhos Noturnos e Sonhos diurnos .............................................. 97 

2.4 O ainda-não-consciente como nova classe de consciência e como classe de 

consciência do novo .................................................................................................... 104 

2.5 A Função utópica da atividade consciente do ainda não consciente .................... 107 

2.6 Os Estratos da Categoria possibilidade ................................................................. 117 

2.7 O instante obscuro e a abertura para a adequação ................................................ 121 

2.8 O encanto formado pelo Sonho Diurno ................................................................ 124 

2.9 Sobre imagens do desejo no espelho .................................................................... 126 

  



 
 

 
 

3 CAPÍTULO III - IDEIAS DE UM MUNDO MELHOR E AS IMAGENS DO DESEJO DO 

INSTANTE PLENIFICADO EM ERNST BLOCH .............................................................. 132 

3.1 Ideias de um mundo melhor.................................................................................. 132 

3.1.1 A luta por um mundo melhor e as utopias sociais .................................... 133 

3.1.2 Utopias individuais ................................................................................... 140 

3.1.3 A Utopia e os principais movimentos históricos e sociais ....................... 144 

3.1.4 A Utopia presente no pensamento dos filósofos clássicos ....................... 153 

3.2 Imagens do desejo de um instante plenificado ..................................................... 156 

3.2.1 Utopia e transgressão ............................................................................... 160 

3.2.2 Utopia presente nos grandes líderes religiosos......................................... 170 

3.2.3 A Utopia como exterritorialidade ............................................................. 174 

 

4 CAPÍTULO IV - A ALUCINAÇÃO PRESENTE EM CASOS CLÍNICOS E A UTOPIA 

COMO CONSTRUÇÃO DE MUNDOS ............................................................................... 181 

4.1 Desordenamento psíquico em um paciente diagnosticado com esquizofrenia ..... 182 

4.2 Alucinações como sintomas objetivos e subjetivos no sujeito ............................. 186 

4.3 A loucura como realidade autêntica...................................................................... 195 

4.4 A experiência do outrem e o sujeito sexuado ....................................................... 205 

4.5 Utopia e alucinação como construção de mundos ................................................ 212 

4.6 A Hermenêutica como sistema de interpretação das alucinações e das utopias ... 222 

 

5 CONCLUSÃO ..................................................................................................................... 231 

 

6 REFERÊNCIAS .................................................................................................................. 253 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



 
 

 
 

RESUMO 

 

 

O presente trabalho visa o estudo do tema da alucinação e da Utopia. Tem como 

principal objetivo analisar os conceitos de alucinação e percepção em Merleau-Ponty e o 

princípio esperança e sonho diurno em Ernst Bloch para conceber a experiência alucinatória e 

utópica como efetiva em um horizonte de esperança para a vida humana. A hipótese 

condutora da pesquisa se consolida na questão de que mesmo que em Merleau-Ponty 

percepção e alucinação sejam experiências diferentes, ambas são modos de ligar o sujeito ao 

mundo através da experiência perceptiva. Nesse sentido, é possível pensar certa continuidade 

entre percepção e alucinação à medida que ambas preservam a condição inicial e permanente 

do homem, que é estar ligado ao mundo pelo corpo próprio. Em Ernst Bloch, o sonho diurno 

se abre como um horizonte de esperança para que, no futuro, se concretize. Dessa forma, 

impulsionados pela esperança, sonhos e desejos podem ser frutos de uma utopia, a qual se 

mostra como uma construção de sonhos aproximando-se da percepção e da alucinação, 

mantendo o fortalecimento da discussão. Também há uma continuidade com o princípio 

esperança em Bloch, pois ambas se deparam com um problema de prospecção seja do passado 

para o presente, seja do presente para o futuro. A alucinação, portanto, está relacionada à 

percepção, à esperança e ao sonho diurno, por isso, essa tese defende que a experiência 

alucinatória é efetiva e na utopia há traços de alucinação, criando um horizonte de 

possibilidades para sua realização, motivadas pela intencionalidade e pela esperança. 

 

 

Palavras-Chaves: percepção; alucinação; sonho diurno; esperança; intencionalidade; utopia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 
 

ABSTRACT 

 

 

The present work aims to study the theme of hallucination and Utopia. Its main 

objective is to analyze the concepts of hallucination and perception in Merleau-Ponty and the 

principle of hope and daydream in Ernst Bloch to conceive the hallucinatory and utopian 

experience as effective in a horizon of hope for human life. The conducting hypothesis of the 

research is consolidated in the question that even though in Merleau-Ponty perception and 

hallucination are different experiences, both are ways of connecting the subject to the world 

through perceptual experience In this sense, it is possible to think a certain continuity between 

perception and hallucination in insofar as both preserve the initial and permanent condition of 

man, which is to be connected to the world by his own body. In Ernst Bloch, the daytime 

dream opens up as a horizon of hope for the future to come true. Thus, driven by hope, 

dreams and desires can be the result of a utopia, which is shown as a construction of dreams 

approaching perception and hallucination, maintaining the strengthening of the discussion. 

There is also a continuity with the hope principle in Bloch, as both face a prospecting 

problem, whether from the past to the present, or from the present to the future. Hallucination, 

therefore, is related to perception, hope and daytime dream, therefore, this thesis defends that 

the hallucinatory experience is effective and in utopia there are hallucination traces, creating a 

horizon of possibilities for its realization, motivated by intentionality and hope. 

 

 

Keywords: perception; hallucination; day dream; hope; intentionalit; utopia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 
 

 
 

Introdução 

 

Esta tese se constitui, de modo sumário, numa aproximação entre as filosofias de 

Maurice Merleau-Ponty, francês, fenomenólogo, que viveu entre os anos de 1908 a 1961, 

debruçando-se sobre o estudo do corpo próprio, o qual o entendia, não como um objeto, mas 

como uma experiência vivida e Ernst Bloch, alemão, marxista, que viveu entre os anos de 

1885 a 1977, contribuiu para a filosofia com sua reflexões sobre utopia. Assim, os principais 

conceitos aqui analisados versam sobre percepção, alucinação, sonho diurno, esperança e 

utopia. 

Os dois filósofos, mesmo pertencendo a escolas diferentes, se comunicam, 

sobretudo, no que se refere à alucinação em Merleau-Ponty e utopia em Ernst Bloch. Pensar 

uma aproximação entre eles, não é dizer que discutiram questões análogas, mas que os 

conceitos propostos mantêm características que objetivam a percepção do sujeito, seja pela 

alucinação, seja pela utopia. A alucinação como um instante presente mantendo viva sua 

capacidade perceptiva, mesmo que, por hora, desordenada e a utopia como um instante futuro 

que se constrói a partir do sonho diurno, o que, metaforicamente, pode apresentar traços de 

alucinação.   

As reflexões filosóficas presente neste trabalho têm como principal objetivo analisar 

os conceitos de alucinação e percepção em Merleau-Ponty e sonho diurno, princípio 

esperança e utopia em Ernst Bloch, para conceber, que há uma aproximação entre o 

pensamento dos filósofos acima citados no que tange aos conceitos de percepção - sonho 

diurno, intencionalidade - esperança e sobre a alucinação - utopia. 

O presente trabalho foi construído utilizando uma metodologia de cunho, 

bibliográfico, apropriando-se do método hermenêutico- fenomenológico, em que foi possível 

analisar o estudo de casos de patologia, e os diversos contextos culturais e históricos sobre 

utopias para chegar ao objetivo final.  

Influenciado pela fenomenologia de Husserl, tem-se o primeiro autor, sobre o qual 

esta pesquisa se debruça, Maurice Merleau-Ponty, que analisa a questão corporal, tendo como 

ponto de partida o estudo da percepção. Merleau-Ponty procurou carnalizar à consciência 

intencional de seu mestre, afirmando que o ―corpo próprio‖ não é uma coisa, um objeto físico, 

geográfico, mas uma condição de experiência que, diferente de objetos que ocupam lugar no 

espaço, habita um lugar em que ele mesmo dispõe da experiência do mundo, enfatizando uma 

abertura de percepções sobre os fenômenos.   



12 
 

 
 

Merleau-Ponty constrói sua filosofia e concebe a questão corporal como diferente do 

corpo apresentado pela fisiologia e da geografia. A fisiologia apresenta uma estrutura como 

um amontoado de órgãos interligados entre si, através de veias e artérias, compondo, deste 

modo, o corpo físico. A geografia expõe que os objetos estão dispersos em um espaço 

qualquer. No entanto, o filósofo francês vai defender que o corpo próprio está vivo, habita seu 

espaço e tem consciência de sua própria existência. 

Enquanto corpo próprio, o sujeito é capaz de perceber o mundo em que habita em 

perspectivas. Tem a capacidade de aproximar-se dos fenômenos, através do movimento 

chamado motricidade, atividade essa que ocorre porque o sujeito que percebe, intenciona e 

percebe o mundo em perspectivas, aproximando-os de si, mesmo sem locomover-se 

fisicamente. 

A partir da percepção Merleau-pontiana, aparece o conceito de alucinação, em que o 

autor de a Fenomenologia da Percepção (1945/2011) entende como sendo um conjunto de 

experiências vividas, sejam elas práticas ou teóricas, que são revividas em um instante futuro, 

produzindo o que ele chama de alucinação. Essas, por sua vez, podem ser entendidas a partir 

de duas vertentes. A primeira vertente, que é provocada por fatores internos e psicológicos, é 

apresentada em sujeitos acometidos de doenças, como é o caso da esquizofrenia. Na segunda 

vertente, as alucinações podem ocorrer influenciadas por fatores externos impulsionados pelas 

drogas, fortes medicamentos, bebidas alcoólicas, excesso de cansaço, dentre outros. 

Nessas situações, o sujeito que alucina acredita ver coisas, seres ou até mesmo um 

mundo paralelo, que um sujeito, fazendo uso da percepção normal, não consegue perceber. 

Ocorre que essas percepções do alucinado não fogem de uma experiência já vivida por ele. 

Acontece que, por estarem em um estado de alucinação, essas representações se manifestam 

de forma desestruturada e desordenada. Aquele que alucina não diz perceber um ser que seja 

desconhecido para todos, mas há a construção como que de uma montagem de seres ou 

coisas, devido ao desordenamento de suas capacidades mentais.  

O sujeito acometido por uma patologia, quando alucina, vive a experiência de antes, 

porém, ocorre um desordenamento na forma de organização de seus pensamentos. É como 

uma montagem de recortes que se vai dando forma a realidades criadas pelo sujeito a partir de 

uma intencionalidade própria. No sujeito que alucina pelas influências externas, há uma 

percepção visual vivida. Essa experiência não deixa de ser um ato perceptivo, mesmo que 

apresente traços de alucinação. A experiência da alucinação não é uma recordação de fatos 



13 
 

 
 

passados, mas a composição de um mundo fictício a partir desses fatos. Apesar de não ser 

uma percepção, propriamente dita, conduz o sujeito ao mundo. 

A alucinação, a princípio, se apresenta como algo fictício e criado pelo sujeito e, de 

modo geral, aponta para um conhecimento que foge do real. No entanto, Merleau-Ponty 

destaca um ponto forte nesta discussão. Tal ponto compreende que o sujeito se depara com 

um mundo simbólico, mas este se projeta como algo intencional a partir das experiências 

vividas quando falamos da relação entre alucinação e percepção. 

A respeito de sua importância dada a questões sociais e políticas, Merleau-Ponty 

escreve e publica ensaios marxistas, como Humanismo e Terror – defesa do comunismo 

soviético. Mais tarde publica também ―As aventuras da dialética‖ – nesse ele muda sua 

posição, o marxismo não é sua última palavra na história, mas uma metodologia heurística
1
 . 

A esse respeito é possível notar que há uma proximidade entre a filosofia merleau-pontiana e 

o marxismo que se aproximam em suas discussões filosóficas.  

Nesse ínterim, temos, de um lado, a fenomenologia e, de outro, o marxismo. A 

Fenomenologia entendida como aquilo que se mostra, é o estudo das essências que se destaca 

pela forma descritiva dos fenômenos
2
, os quais devem ser analisados em sua essência. Em 

contrapartida, o marxismo, como doutrina que se baseia em questões políticas, sociais, 

sobretudo no período da modernidade, os quais Ernst Bloch cita por diversas vezes em sua 

obra O Princípio Esperança (1954–1959/2005-2006) 

O segundo autor sobre o qual esta pesquisa se debruça é o filósofo alemão Ernst 

Bloch, influenciado pelo marxismo, que se torna conhecido pelos seus textos sobre utopia. 

Além da filosofia, interessou-se por outros temas, como: misticismo judaico-cristão e pela 

música, sobretudo, Beethoven. Outros assuntos de interesse de Bloch foram a física e a 

psicologia, os quais estão presentes em sua obra O Princípio Esperança. 

Alguns temas, além dos já citados, compõem as bases da filosofia de Bloch, como a 

literatura, como o exemplo de Dom Quixote, pinturas com Leonardo Da Vinci, arquitetura,  as 

igrejas barrocas, as pinturas existentes na Capela Sistina, além dos sonhos, morte e da 

religião. Esses temas são colocados em discussão na filosofia de Ernst Bloch, como conteúdos 

utópicos que referenciam a abertura feita pelo autor para que fique demonstrada a importância 

                                                             
1
São formas mentais utilizadas para encontrar respostas corretas e pertinentes, é possível dizer também que é 

uma forma de invenção artística, que tem como objetivo a descoberta de fatos.  
2 Fenômeno é uma expressão muito utilizada por Merleau-Ponty para se referir as coisas. A Fenomenologia 

descreve os fenômenos, ou seja, objetos, seres. 



14 
 

 
 

de refletir sobre a concretização do sonho diurno a partir da utopia. Toda essa abrangência 

contribui para tornar sua obra diversificada dos temas do marxismo ocidental. 

O filósofo da utopia entende que o ser humano tem a capacidade de sonhar acordado 

e, por isso, representa seus desejos para frente, como forma de buscar sua realização. O sonho 

acordado ou sonho diurno se mantém vivo e é ativado pela consciência, de modo que o 

homem luta para conquistá-lo. Tais sonhos, trata-se de sonhos materiais, morais, profissionais 

em que o ser humano constrói a partir daquilo que ele tanto almeja. 

Diferentemente dos sonhos noturnos, que o sujeito tem enquanto dorme, fundados 

pelo lado obscuro da mente, o qual Freud chamou de inconsciente, os sonhos diurnos são 

controlados pelo sujeito. Enquanto no sonho noturno, há uma montagem de recortes das 

experiências do dia que ficam guardadas no inconsciente, no sonho diurno, há uma construção 

em tempo real de projeção futura, de modo intencional, pois o sujeito não constrói os sonhos 

diurnos como algo imaginário, mas como algo construído e desejado, que pode vir a se tornar 

realidade ou não, pois o que está em jogo é o sonho e não sua realização.  

É nesse ponto que nasce a esperança como forma de mudança, de transformação, 

pois o sujeito que sonha, desenvolve o sentimento de esperar por um futuro melhor, em que 

todas as mazelas da vida podem ser superadas, porém isso só ocorre no sujeito acordado, pois 

utiliza da intenção para desejar e lutar pela sua realização. 

Além disso, nesse processo que envolve os sonhos diurnos e a esperança, surge a 

utopia, como mola propulsora do sonhar, pois o sujeito que sonha é criativo e, por vezes, seus 

desejos são impossíveis de acontecer. Diante disso, ele começa a criar seus mundos 

idealizáveis, utópicos, como forma de saciar seus desejos e sonhos, mesmo que inundado pela 

fantasia. Isso se mostra, através das religiões, contos, mitos que fazem parte da vida do ser 

humano no decorrer da sua história, dependendo de cada cultura e crença. 

Baseado nesses temas, Bloch dispõe um acervo vasto de questões, em que reflete 

sobre a literatura antiga, medieval e moderna, mostrando o quão grande é a capacidade de 

criação humana, no que diz respeito à construção de mundos utópicos, os quais tendem a 

saciar seus interesses no que se refere a desejos e sonhos diurnos. Isso conduz o ser humano a 

transgredir sua forma de ser, como o debruçar sobre temas como a morte, música, arte, dentre 

outros. Nesses campos, o autor realça seus estudos sobre a capacidade do homem de ir além, 

dando um sentido metafísico a grandes obras, sejam elas voltadas para as artes plásticas ou, 

até mesmo, impulsionadas pelas crenças, como é o caso das grandes religiões.  



15 
 

 
 

Não sendo isso suficiente, Ernst Bloch destaca grandes representantes, tanto da 

filosofia, como das maiores religiões do mundo, como figuras importantes que fortalecem a 

discussão sobre as utopias. Isso ocorre quando se percebe a diversidade de pensamentos e 

crenças que todos eles elaboram. Várias doutrinas são criadas e várias crenças são passadas de 

geração em geração, as quais Bloch  intitula como utopias humanas que são enquadras nessas 

discussões como forma de enriquecimento das reflexões sobre os sonhos diurnos e sobre a 

esperança em dia melhores. 

Diante desse contexto, em que os dois pensadores estão enquadrados, os temas a 

serem estudados possuem aproximações, de modo que tanto Merleau-Ponty, fenomenólogo, 

quanto Ernst Bloch, marxista, buscam um ditame psicológico na construção de seus 

pensamentos. Alucinação e percepção em Merleau-Ponty, sonho diurno e utopia em Ernst 

Bloch são conceitos construídos com o intuito de trabalhar a questão do humano. O ato 

perceptivo e alucinatório em Merleau-Ponty engloba os modos de perceber os fenômenos, 

mesmo que em um sujeito que alucina, e o sonho diurno, juntamente com a esperança, sob 

uma ótica utópica de realizações futuras em Bloch, são impulsionados para construção de um 

mundo perceptivo ou de esperança, que se lança para frente. A utopia não é de uma ordem do 

presente, mas de uma ordem do futuro, o sonho é construído no presente, mas sua realização 

se concretiza no futuro.  

A experiência perceptiva em Maurice Merleau-Ponty abrange um campo 

fenomenológico em que é importante saber que perceber é ter a experiência com algo. O 

perceber se consagra como uma abertura para o mundo como ele é, não se trata de uma 

interpretação, nem mesmo de uma construção, mas de uma descrição como formula a 

fenomenologia quando propõe repor as essências na existência. Abrir-se para o mundo é 

colocar-se numa condição existencial, em que é possível ter consciência de sua própria 

existência.  

Ligada à percepção, mas distinta ao mesmo tempo, a alucinação não é somente uma 

patologia, como geralmente é apresentada, mas uma experiência visual vivida. Alucinar é se 

lançar a um mundo vivido, em que as percepções podem ser influenciadas, tanto por fatores 

internos quanto externos. Aflorada as experiências como forma de alucinação, vale dizer que 

elas são modos de perceber por serem vividas por um sujeito, uma vez fazer parte de uma 

realidade em que coloca o corpo próprio em uma condição de se lançar ao mundo, de forma 

que seja possível descrever o contexto que se dá a experiência de perceber o mundo. 



16 
 

 
 

Paralelamente a isso, pensar o sonho diurno, como apresenta Ernst Bloch, é projetar 

um mundo a ser realizado no futuro. O sonho diurno é a formulação de um desejo daquilo que 

não se tem, mas que se quer ter. A impossibilidade imposta por um tempo presente 

impulsiona o homem a buscar uma realização futura, tudo isso movido pela esperança de um 

dia alcançar a concretização dos sonhos.  

Alinhado a essa questão, como forma de desejo, tem-se a utopia, não como 

pensamentos inertes idealizáveis, mas como força de sonhos que transformam e constroem 

desejos em realidade. A utopia é a mais pura dimensão de que as criações imaginárias 

humanas podem se tornar reais, pela força da esperança que move o homem para frente na 

busca por um mundo melhor. 

Diante do exposto, surge a inquietação de estudar os dois autores para que suas ideias 

dialoguem e assim, a partir de então, seja possível construir a tese, demonstrando que seus 

pensamentos possuem uma forte relação no que diz respeito às categorias que se pretende 

problematizar. 

As principais motivações para a construção desse trabalho se deram a partir do 

estudo sobre a percepção em Merleau-Ponty, a qual conduziu a pesquisa para a alucinação, 

como uma experiência visual do perceber, despertando o interesse de aprofundar-se no 

assunto. Foi nesse intuito que apareceu Ernst Bloch para discutir com Merleau-Ponty. As 

situações colocadas pelo filósofo francês em sua obra Fenomenologia da Percepção, sobre a 

psiquiatria clássica, ao serem associadas aos casos de patologia que estão presentes na 

realidade contribuem para o interesse de estudar o tema, no intuito de chegar a uma 

compreensão sobre o que são alucinações. Não somente isso, deu-se conta que a alucinação 

não ocorre apenas na ordem de um transtorno, mas como uma experiência perceptiva, a qual 

abre espaço para que possa ser aproximada da utopia blochiana. Prosseguindo, as formulações 

feitas pelo pensador alemão, em seu livro O Princípio Esperança sobre as utopias, reforçam a 

questão do sonho diurno e o impulso para sua realização movida pela esperança. Não se quer 

dizer que a utopia seja uma alucinação, mas que há resquícios alucinatórios na utopia, no que 

se refere aos sonhos, demasiadamente grandes, construídos pelo homem. 

Assim, esta tese está estruturada em quatro capítulos que se norteiam da seguinte 

forma: 

O primeiro capítulo cujo título é Percepção e Alucinação em Merleau-Ponty foi 

integralmente dedicado ao filósofo Merleau-Ponty, em que foi possível expor seu 

pensamento, utilizando como principal ponto referencial a obra Fenomenologia da 



17 
 

 
 

Percepção. Nesse capítulo é feito uma análise sobre, primeiramente, a psiquiatria clássica 

levantando questões sobre o corpo definido pela fisiologia. Nesse ponto, o corpo é 

apresentado como algo mecânico, associado ao ligamento de órgãos pelas suas artérias, 

estando tudo articulado entre si. O corpo aqui é apresentado, não só como no humano, mas 

como outros fenômenos, os quais estão dispersos e ocupam lugar no espaço. 

Em seguida, aparece o conceito de corpo-próprio, distinguindo-se dos fenômenos, o 

qual não está disperso no espaço, ocupando um lugar, mas, por ser capaz de ter consciência de 

sua própria existência, ele está vivo e, portanto, habita o espaço. Isso é possível porque o 

corpo próprio é intencional, e o mundo percebido é aproximado pela motricicidade e pela 

intencionalidade, ou seja, a possibilidade de aproximar o distante ou distanciar aquilo que está 

próximo mesmo sem locomover seu corpo físico.  

Seguindo a isso, aparece o problema da alucinação. Ocorre que para falar de 

alucinação é preciso entender o que é percepção para Merleau-Ponty. Perceber é a capacidade 

que o sujeito tem de apropriar-se dos fenômenos e do mundo, considerando que esse 

apropriar-se nunca acontece em sua totalidade, mas apenas em perspectivas.  A alucinação é a 

capacidade do sujeito de perceber o mundo de forma diferente. Ora um doente mental acredita 

vê coisas, seres, porém esses fazem parte de sua experiência de vida e suas intenções são 

afetadas pela doença, as quais trazem à tona, de forma inconsciente, resquícios de 

experiências já vividas. Porém, mesmo que de forma desestruturada, não se pode 

desconsiderar o mundo perceptivo por um sujeito com desvios intencionais, pois para aquele 

que tem a experiência, suas percepções são tão reais, como aquele que percebe o mundo ao 

seu redor e é considerado como ―normal‖. Também vale ressaltar que a alucinação não se 

resume a transtornos psíquicos, mas a experiências do sujeito quando há a influência de 

fatores externos, a partir do uso de drogas, medicamentos, cansaço e, com isso, a alucinação 

se afasta de uma patologia e é encarada como uma experiência perceptiva. 

No segundo capítulo, intitulado: O Princípio Esperança como um horizonte de 

possibilidades para a vida em Ernst Bloch, retrata-se a filosofia de Ernst Bloch, sobretudo, 

baseado no Volume I de O Princípio Esperança. Nesse capítulo, são levantadas as questões 

em que Bloch apresenta sua tese sobre o sonho diurno, diferenciando-o do sonho noturno. O 

sonho noturno ocorre quando o ser humano dorme e, por isso, está longe de uma construção 

intencional, mas apenas como um filme de modo inconsciente que é retratado, baseado em 

restos de memória do dia que ficam guardados no subconsciente. Enquanto isso, o sonho 

diurno é a capacidade do sujeito de sonhar, de desejar, projetar no futuro seus anseios, na 



18 
 

 
 

expectativa de uma vida melhor e serena, transmutando para frente seu instante vivido com 

suas devidas conquistas em que seus desejos são implementados.  

Assim, juntamente com o sonho diurno, nasce também a esperança. Ora, se em 

Merleau-Ponty temos a intencionalidade, em Bloch temos a esperança, como pressuposto de 

realização daquilo que se deseja em um instante atual, em busca de um futuro. Nesse ponto, 

são discutidos também os tipos de pulsão em Bloch, como forma de impulso dos desejos. O 

autor da utopia utiliza o pensamento de Freud, em que tece críticas a ele para aprimorar a sua 

tese, com as devidas mudanças, de acordo com o seu pensamento.  

O capítulo apresenta a diferenciação que Bloch faz sobre o que é consciente e o que 

ainda-não-é-consciente. O primeiro como aquilo que o ser humano domina e é capaz de 

perceber, já o segundo, como experiência do porvir. Aquilo que ainda não existe, mas pode 

vir-a-ser, ou seja, ainda não aconteceu. Assim, tem-se a esperança daquilo que ainda não 

ocorreu, por isso, aparece à utopia, como resposta a esse desejo ainda não realizado. Nasce, 

portanto, o impulso de espera que algo bom possa ocorrer, pois em um instante vivido, é 

como se tudo fosse obscuro, pois o homem ainda não se dá conta do que está vivendo, 

somente depois é que tudo se torna mais claro. Não há a certeza de que o porvir será melhor 

que o instante atual, pois tudo é escuro, havendo apenas possibilidades. 

O mundo não está pronto, se estivesse, o futuro era certo e não é. O lançar-se para 

frente é uma forma de desenvolver a expectativa utopizante de melhorias, sem que haja 

certeza de, absolutamente, nada, podendo tudo dar certo ou não. Porém, é o que resta ao 

homem, considerando estar em um mundo que lhe dar possibilidades e formas de 

transformação em que seus sonhos possam ser concretizados.  

Já no terceiro capítulo- Ideias de um mundo melhor e as imagens do desejo do 

instante plenificado em Ernst Bloch- tem ainda o filósofo alemão como ponto de partida, 

em que são enfatizados os volumes II e III de sua obra O Princípio Esperança. 

Diferentemente do volume I, os outros dois volumes, fazem um passeio pelas utopias. O 

Autor alemão descreve várias histórias com personagens, ora reais, ora fictícias, para mostrar 

que a utopia sempre esteve presente na vida do homem. Nesse capítulo, é possível perceber 

que há uma distinção entre as utopias sociais e individuais e que a sociedade exerce influência 

sobre os sonhos diurnos, sobretudo, quando se trata de uma sociedade em que a burguesia 

dominante tende a explorar a classe operária, de forma que a diferença social serve como 

impulso para o desejar. 



19 
 

 
 

Alguns temas são discutidos e inseridos no contexto das transgressões, como é o 

caso, por exemplo, da morte e da música. A discussão, a partir do pensamento de Bloch, 

acontece motivada pelas grandes civilizações antigas, como é o caso do Egito e da Grécia. 

Está presente também o conceito de morte para as principais religiões do mundo, como o 

cristianismo, islamismo e budismo. Não somente isso, como também grandes pensamentos 

ocidentais como Confúcio, Lao Tse contribuem na construção das utopias, além de filósofos 

influenciadores do pensamento ocidental, dos Pré-Socráticos até a modernidade.  

Os contos, como é o caso de Dom Quixote, que influenciado pelos romances de 

cavalaria sai pelo mundo em busca de aventuras, também, os mitos, como a flauta de Pã, que 

reproduz o som da Ninfa Sirinx, permeiam a construção das utopias. Não fosse somente isso, 

filósofos como os contratualistas compõem a discussão como aqueles que produziram um 

modelo de sociedade e governança, de acordo com suas vontades e sonhos.  

Percebe-se que todas as narrações feitas por Bloch no último volume de sua obra 

servem de subsídio para fortalecer a sua compreensão sobre o que ele denomina de utopia, 

uma vez que os sonhos diurnos são lançados para frente, impulsionados pela esperança de um 

dia poder realizá-los. Sua concretude, por vezes, é alcançada e outras não, que mesmo não 

sendo, o homem não permite que seu desejo se esfole, pois, através da utopia, ele é capaz de 

construir, mesmo que de forma imaginária, sua realização.  É o caso, por exemplo, dos 

grandes navegantes que transgredindo limites e fronteiras se lançaram em busca de novas 

rotas, encontrando ―mundos novos‖. Colombo morreu acreditando ter chegado às Índias 

dando a volta ao mundo, sabe-se que o que ele alcançou foi um novo continente, porém, 

graças a essas transgressões, muitas descobertas puderam acontecer. É, portanto, nesse limiar 

de questões que esse capítulo se constrói, para mostrar que o ser humano é capaz de 

impulsionar seus sonhos e desejos para a realização. 

Por fim, o quarto e último capítulo têm como tema- A literatura moderna como 

legado das alucinações e utopias- trata sobre questões já discutidas pela literatura, levando a 

efeito novas formulações da psiquiatria que estejam relacionadas com a percepção e 

alucinação em Merleau-Ponty e o princípio esperança e sonho diurno em Ernst Bloch. Nesse 

capítulo, são abordados alguns casos de pacientes que sofrem de perturbações mentais, as 

quais levam o sujeito à experiência da alucinação. 

Fica evidente que a alucinação, nesse momento, é relatada a partir de casos em que 

pessoas experimentam problemas, não somente acometidos pela esquizofrenia, mas, 

sobretudo, pela influência externa e, de modo mais singular, pelas afetações de uma infância 



20 
 

 
 

que influencia a vida adulta. É relatado também como a loucura foi tratada em tempos 

passados e como houve a evolução de tratamentos para sujeitos acometidos de problemas 

mentais, exaltando a psicanálise como forma de tratamento da loucura. A alucinação é 

descrita nesse capítulo, não apenas como um problema individual, mas, em alguns casos, 

como questões sociais, levando em consideração fatores objetivos e subjetivos. Nesse ponto, 

fica evidente que a alucinação não se coaduna com um transtorno patológico, mas como 

conjunto de experiências vividas por um sujeito. 

A respeito das utopias, é mostrado como a alucinação se comunica com ela, uma vez 

que o meio social, ao criar suas utopias, manifesta traços de alucinação na experiência 

perceptiva e, consequentemente, na experiência da utopia, tendo a esperança como impulso 

para a luta da concretização de desejos e sonhos. A utopia social é discutida como uma forma 

de desenvolver percepções internas dos sujeitos que criam formas de mundos e lutam para sua 

concretização. É preciso destacar que a utopia e a alucinação são entidades distintas, porém se 

comunicam, pois ao alucinar, o sujeito constrói um mundo o qual ele vive, na utopia, 

sonhando ele constrói um mundo o qual ele almeja.  

Ainda é enfatizada a hermenêutica como instituto de interpretação no processo de 

tratamento das alucinações, sejam causadas por problemas pessoais ou coletivos. Esta é 

refletida, não no âmbito de interpretação textual, mas como compreensão da existência 

humana e, consequentemente, seu entendimento. Primeiro se compreende o comportamento 

do homem, depois interpreta tal comportamento. 

A partir da aproximação entre esses pensadores, a hipótese perseguida nessa final é 

que há uma forte relação entre as filosofias de Merleau-Ponty e Ernst Bloch, uma vez que a 

alucinação, como uma percepção efetiva, considerando ser uma experiência do sujeito e a 

utopia como construção, mesmo que, por vezes, imaginárias, de mundos e realidades, é 

oriunda das intenções do ser humano que sonha e deseja. Assim, há um horizonte que liga 

essas duas instâncias, não de forma absoluta e indissociável, mas como forma de construção 

de mundos. Portanto, é possível identificar traços alucinatórios na experiência perceptiva, 

assim como também é possível encontrar traços alucinatórios na experiência utópica e do 

sonho diurno, o que não quer dizer que seja alucinação, apenas sutilezas que se caracterizam 

como tal. Essa experiência está presente em toda a pesquisa, tendo em vista há relação que é 

discutida sobre a alucinação e a utopia. 

Portanto, esses conceitos se concatenam entre si e o mundo está lá em algum lugar, 

como coloca Merleau-Ponty, e o sujeito o percebe.  Na alucinação também há percepção, por 



21 
 

 
 

mais que esteja desordenada para um sujeito que está de fora, faz parte da experiência que o 

alucinado tem com o mundo. Na utopia em Bloch, há a construção de mundos, e o sujeito que 

o cria, deseja ardentemente que ele seja real, mesmo não o sendo, porém ele tem a experiência 

na construção desse mundo, pois ela é intencional, e a partir da esperança  se forma e espera 

sua concretização. 

Desse modo, a alucinação é, para o sujeito que alucina, uma experiência vivida que 

carrega consigo, não apenas perturbações mentais, mas uma capacidade de viver seu espaço 

situado, pois se a percepção não consegue abarcar a totalidade do mundo, a alucinação com 

suas limitações, mesmo que também não consiga, impulsionam-se a manter uma relação com 

sua experiência que é própria de quem a vive. Assim, alucinações, percepções, sonhos 

diurnos, esperança e utopias se aproximam, não com as mesmas características, mas como 

forma de comunicar suas experiências. 

Fica evidente, portanto, que as filosofias de Merleau-Ponty e Ernst Bloch se 

aproximam não em sua totalidade, mas em especificações que direcionam os temas propostos 

para uma concretização de sonhos, sejam por meio da experiência perceptiva, alucinatória, 

seja por meio do sonho diurno almejado ou da utopia desejada. O fato é que essas 

experiências são naturais do sujeito e, assim, o conduzem a criar mundos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



22 
 

 
 

 PRIMEIRO CAPÍTULO 

 

1 PERCEPÇÃO E ALUCINAÇÃO EM MERLEAU-PONTY 

 

1.1 Análise sobre a Fenomenologia 

 

Em sua obra Fenomenologia da Percepção, Merleau-Ponty começa conceituando a 

fenomenologia como ―cést l‘étude des essences, et tous les problèmes, selon ele, reviennent à 

definir des essences: l‘essence de la perception, l‘essence de la conscience, par exemple‖.
3
 

(MERLEAU-PONTY, 2016, p. 07). Para o filósofo, tal estudo é uma filosofia que repõe as 

essências na existência. Sendo transcendental, coloca tudo em suspenso, com a finalidade de 

compreender as afirmações da atitude natural, sendo ainda, uma filosofia para o qual o mundo 

está sempre ―ali‖
4
. Pode-se dizer que ―a redução busca, pois, colocar entre parênteses, 

suspender as nossas crenças e Juízos sobre um determinado fenômeno ou situação para refletir 

a seu respeito e encontrar sua essência‖ (NÓBREGA, 2016, p. 29). 

O estudo a respeito da fenomenologia inicia-se com Husserl. Para ele, a redução 

fenomenológica ou a redução à ideia é uma ação consciente que tem por objetivo perceber 

não o fenômeno ou objeto em si, mas o modo como ele se apresenta ao sujeito. O objetivo da 

redução fenomenológica é a tentativa de descrever a experiência dos indivíduos. Em Husserl, 

essa questão tem duas ligações, uma experiência que se apropria das coisas do mundo, ou 

seja, algo sensível, e outra, concebendo e qualificando essa experiência como algo essencial, a 

qual seria uma construção de definição de uma ordem intuitiva. Nota-se que a fenomenologia, 

segundo Fontes Filho, desperta para o fato de que a experiência sensível destila sentidos que 

se antecipam as reduções produzidas pelo entendimento. 

 

 

Merleau-Ponty encontrara em Husserl a figura de um insidioso prejuízo do 

racionalismo objetivista, identificado com a ―redução‖ cartesiana: radicalismo até 

então impensado, sua epoché (suspensão do juízo) convoca diante do tribunal da 

cética do conhecimento tanto a evidência apodítica das ciências matemáticas quanto 

as perpétuas evidências sem questão da experiência sensível. (FONTES FILHO, 

2012, p. 26). 

 

 

                                                             
3
 ―O estudo das essências, e todos os problemas, segunda ela, resumem-se em definir essências: a essência da 

percepção, a essência da consciência, por exemplo‖. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 01). 
4
 Está sempre ―ali‖ é está no mundo, apto a reflexão, como uma presença inalienável, para construir uma análise 

filosófica. 



23 
 

 
 

De outro modo, o perceber o mundo ou os fenômenos, teria um caráter intuitivo, apenas 

existindo na mente. Estes são os responsáveis por significar e dar sentido as coisas. Assim, ―o 

puramente imanente deve aqui, de início, caracterizar-se mediante a redução fenomenológica: 

eu intento justamente isto aqui, não o que ela visa transcendentalmente, mas o que é em si 

mesmo e tal como está dado‖. (HUSSERL, 1989, p.72). 

É a partir das discussões fenomenológicas que Merleau-Ponty desenvolve sua filosofia. 

O que se faz aqui é uma descrição dos fenômenos e nunca a pretensão de uma análise ou 

explicação deles. ―A maneira mais fundamental de compreender a nós mesmos não pode ser a 

maneira ‗objetiva‘ da ciência: como um tipo específico de objeto no mundo a ser explicado de 

fora‖ (MATTHEWS, 2010, p. 26). Esse é o impasse e desaprovação da ciência. Os indivíduos 

não são partes isoladas ou separadas do mundo, pelo contrário, estão, como que conectadas a 

tudo que está ao seu redor. ―[...] eu não posso pensar-me como uma parte do mundo, como o 

simples objeto da biologia, da psicologia e da sociologia, nem fechar-me sobre mim o 

universo da ciência‖. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 03). 

Por ser uma explicação ou uma determinação do mundo, a ciência não terá nunca o 

mesmo sentido de ser do mundo percebido, pois este é a agregação do sujeito e suas relações 

vividas com tudo que se relaciona com ele, enquanto isso, a ciência isola, obstrui essas 

ligações. O mundo, portanto, a partir das discussões em Merleau-Ponty, é aquilo que se 

percebe. A essência da percepção não é declarar uma percepção verdadeira, mas encontrar um 

acesso para a verdade. 

O sujeito que percebe o mundo não pode olhá-lo e construir em si uma ideia de suas 

experiências, pois determinar algo é fechar-se, isolar-se e tudo que se encontra ao seu redor é 

indeterminado. ―Le monde est non pas ce que je pense, mais ce que je vis, je suis ouvert au 

monde, je comunique indubitablement avec lui, mais je ne le posséde pas, ils est inépuisable‖. 

(MERLEAU-PONTY, 2016, p. 17).
5
 

Entender a fenomenologia é se debruçar sobre ela e adentrar em sua essência, é reduzir 

o mundo a partir daquilo que é possível descrever. O mundo fenomenológico não é uma 

explicitação, mas a própria fundação do ser. Nesse sentido, a filosofia não é um reflexo de 

uma verdade prévia, mas, assim como a arte é a fundação, a realização de uma verdade. A 

fenomenologia, portanto, ―consiste em voltar à pedra basal, à experiência humana direta, 

pondo de lado quaisquer ideias preconcebidas derivadas de nossas teorias científicas ou de 

                                                             
5
 ―O mundo é não aquilo que eu penso, mas aquilo que eu vivo; eu estou aberto ao mundo, comunico-me 

indubitavelmente com ele, mas não o possuo, ele é inesgotável‖. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 14). 



24 
 

 
 

filosofias que se apoiam nessas teorias científicas e tentam dar-lhes um status metafísico‖. 

(MATTHEWS. 2010, p. 27). 

Sendo o mundo inacabado, real, nenhuma explicação seria tão contundente, apropriar-

se-ia com tanta certeza como ele próprio é. Sendo inacabado, o que se cria são infinitudes de 

possibilidades na tentativa de totalizá-lo. Sempre é necessário voltar a ele, retornar, pois sua 

verdade se constitui em sua essência e qualquer dimensão periférica é mera ilusão. ―A 

verdadeira filosofia é reaprender a ver o mundo, e nesse sentido uma história narrada pode 

significar o mundo com tanta ‗profundidade‘ quanto um tratado de filosofia‖. (MERLEAU-

PONTY, 2011, p. 19). 

No final do prefácio da Fenomenologia da Percepção, Merleau-Ponty sintetiza dizendo 

que, enquanto revelação do mundo, a fenomenologia repousa sobre si, funda-se em si mesma. 

Acrescenta que todos os conhecimentos se sustentam em um ―solo‖, em uma comunicação 

com o mundo, como início de uma racionalidade. Será preciso, portanto, que ela se dirija a si 

com as mesmas interrogações que faz a todos os conhecimentos. Desse modo, a 

fenomenologia deve se desdobrar numa meditação contínua, permanecendo fiel a sua intenção 

e, assim, não poderá nunca saber aonde vai, pois a investigação a respeito das essências dos 

fenômenos a conduz para o desconhecido. 

Inúmeras possibilidades, a busca das essências, nunca uma explicação precisa, tudo isso 

caracteriza a fenomenologia, tornando-a inacabada e ao mesmo tempo sedenta de 

conhecimento.  ―O inacabamento da fenomenologia e o seu andar incoativo não são o signo 

de um fracasso, eles eram inevitáveis porque a fenomenologia tem como tarefa revelar o 

mistério do mundo e o mistério da razão‖. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 120).  

A partir das noções de fenomenologia, Merleau-Ponty desenvolve seus estudos a 

respeito do tema da percepção e alucinação – ambos sob a égide da fenomenologia, a qual traz 

o embasamento necessário para estruturação de tais ideias e conceitos. Contudo, antes de 

iniciar o estudo sobre a percepção e alucinação, serão analisados, em Merleau-Ponty, os 

prejuízos clássicos sobre o tema.  

 

1.2 A experiência Perceptiva 

 

O problema da percepção é um dos mais centrais temas da filosofia de Merleau-Ponty. 

De imediato, a partir de um ponto de vista sensível, é possível compreender que perceber é 

sentir o mundo como ele aparece para o sujeito. Desse modo, aparece para o filósofo, a noção 



25 
 

 
 

de sensação
6
 como um sentir, podendo ser qualquer contato com qualquer objeto, no entanto, 

pensar assim é se reduzir, demasiadamente, ao senso comum. Por sensação, pode-se 

compreender como ―a maneira que eu sou afetado e a experiência de um estado de mim 

mesmo‖ (MERLEAU-PONTY, 2016, p. 25). (Tradução nossa). 

Os fenômenos perceptivos estão sempre ligados a outros fenômenos, constituindo assim 

o que Merleau-Ponty chama de campo visual
7
. Não se concebe um objeto isolado, e por isso, 

a sensação não é sinônima de impressão sensorial.  A noção clássica de sensação, como 

afirma Merleau-Ponty, não é um conceito de reflexão, mas um resultado demorado de um 

pensamento e, portanto, a ciência só consegue produzir uma aparência de subjetividade. ―Ela 

introduz sensações que são coisas ali onde a experiência mostra que já existem conjuntos 

significativos, ela sujeita o universo fenomenal a categorias que só são exigidas no universo 

da ciência‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 33), ou seja, na ciência, não há uma extensão 

perceptiva, mas uma permanência naquilo que é pré-objetivo. 

O percebido, segundo Merleau-Ponty, possui lacunas que corroboram com o ato 

perceptivo. A sensação no âmbito reflexivo se constrói a partir do conhecimento ideal e não 

como a coisa
8
 tal como ela é. A sensação deve se sustentar como uma superestrutura tardia e 

não precoce da consciência, pois a clássica noção de sensação se funda na criação de 

―fantasmas‖ e, desse modo,  a nítida sensação reflexiva
9
se distingue desses fantasmas,  

através de um trabalho crítico na direção de uma percepção verdadeira. ―A percepção está 

mais estritamente ligada ao excitante local em seu estado tardio do que em seu estado 

precoce, e é mais conforme a teoria da sensação no adulto do que na criança‖ (MERLEAU-

PONTY, 2011, p. 34). 

A experiência perceptiva perfaz um caminho que se distancia das elaborações 

conceituais defendidas pelo empirismo. Merleau-Ponty conduz sua reflexão para o campo 

fenomenológico, por acreditar que perceber o mundo não é uma questão de ordem objetiva, 

mas subjetiva. Quando se percebe os fenômenos, objetivamente, pretende-se que o objeto 

visualizado seja a natureza primeira, assimilada pelo sujeito e a extensão perceptiva 

intencional parece ser perdida. 

                                                             
6 O conceito de sensação em Merleau-Ponty ultrapassa os limites do corpo físico. É necessária a redução 

fenomenológica para que se construa todo o método descritivo a partir das sensações do corpo. 
7
 Por campo visual compreendem-se os fragmentos de coisas e objetos que, juntos, formam o campo de 

percepção, tornando aquilo que é percebido, não isolado, mas, agregado com o seu meio. 
8 A palavra coisa é utilizada no texto para se referir a disposição de objetos e seres inanimados que estão 

dispersos no mundo. Apresenta-se durante todo o trabalho, como sinônimo de objeto, porém, o termo utilizado 

por Merleau-Ponty é ―coisa‖. 
9 Quando se tratar de uma questão reflexiva, voltado para o problema da percepção está se reportando a análise 

que Merleau-Ponty faz ao idealismo moderno remontando a Kant e Descartes. 



26 
 

 
 

 

[...] O empirismo não deforma a experiência apenas fazendo do mundo cultural uma 

ilusão, quando ele é o alimento de nossa existência. O mundo natural, por seu lado, é 

desfigurado e pelas mesmas razões. O que censuramos no empirismo não é tê-lo 

considerado como primeiro tema de análise. Pois é verdade que todo objeto cultural 

remete a um fundo de natureza sobre o qual ele aparece, e que, aliás, pode ser 

confuso e distante. [...], Mas a natureza da qual o empirismo fala é uma soma de 

estímulos e de qualidades. E absurdo pretender que essa natureza seja, mesmo que 

só em intenção, o objeto primeiro de nossa percepção: ela é muito posterior à 

experiência dos objetos culturais, ou, antes, ela é um deles. (MERLEAU-PONTY, 

2011, p. 50-51). 

 

 

Os objetos que não fazem parte do campo real, só se manifestam como ―possibilidades 

permanentes de sensações‖, e assim, fora do postulado empirista, o campo perceptivo daquele 

que percebe se torna engrenado em todo o conjunto dos fenômenos que são percebidos. 

Talvez o empirismo, a partir da construção de um mundo mecânico, possa construir a 

realidade objetiva, como rompimento de sua integralidade intencional e, desse modo, se 

apresenta como uma cegueira mental, sendo cada vez menos capaz de esgotar a sua 

experiência revelada
10

, construindo sua verdade subordinada a uma sensação natural. 

Para construir uma filosofia da percepção, Merleau-Ponty volta à discussão dos 

prejuízos clássicos contra o empirismo e o intelectualismo. Ambos estão, segundo ele, 

situados no mesmo terreno, tomando como base a análise do mundo objetivo e, por isso, são 

incapazes de exprimir a forma particular de como a consciência perceptiva constrói seu 

objeto. 

O empirismo é incapaz de constituir uma reflexão perceptiva, porque suas análises são 

puramente externas, faltando uma conexão interna entre o objeto e o ato que ele desencadeia. 

―é preciso compreender, enfim, a percepção como um tipo de síntese capaz de não dissociar 

sujeito e objeto, matéria e forma, revelando ao contrário um transcendental que não se separe 

de sua realidade empírica e de sua situação.‖ (MOURA, 2010, p. 75). O empirismo não 

mantém uma relação entre passado e futuro, tornando-os ausentes, e assim, mascara o mundo 

humano quando ignora a situação temporal.  

 

 

O que Merleau-Ponty procura mostrar é que historicamente as tentativas de 

implementação de um método explicativo empirista falham, e que o empirismo 

estrito só faz agravar os problemas referidos anteriormente na descrição dos 

fenômenos, já que sequer a unidade do organismo pode ser usada descritivamente. 

(FUGITA, 2018, p. 51).  

 

                                                             
10 Experiência revelada foge do conceito de Revelação agostiniano. Revelação aqui diz respeito a experiência 

vivida pelo sujeito.  



27 
 

 
 

 

O intelectualismo, por sua vez, parte da fecundidade da atenção, há como que um 

reaproveitamento de fragmentos de conhecimento que são introjetados em percepções 

simples, portanto, falta a contingência das ocasiões de pensar. Para construir sua crítica ao 

intelectualismo, Merleau-Ponty, tem como principais alvos Descarte e Kant.  

Em relação à atenção e ao juízo, ele constrói sua crítica afirmando que ―o que faltava ao 

empirismo era a conexão interna entre o objeto e o ato que ele desencadeia‖ (MERLEAU-

PONTY, 2011, p. 56), nesse caso, a consciência é muito pobre. Sobre o intelectualismo, o que 

falta ―é a contingência das ocasiões de pensar‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 56), aqui, a 

consciência é muito rica para ser solicitada por algum fenômeno. ―Malgrado as intenções do 

intelectualismo, as duas doutrinas têm ,portanto, em comum essa ideia de que a atenção não 

cria nada, já que um mundo de impressões em si ou um universo de pensamento determinante 

estão igualmente subtraídos à ação do espírito‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 56). 

O intelectualismo se propõe a descobrir a estrutura da percepção através da reflexão, 

porém seu olhar ainda não é direto. Ao examinar o papel que o juízo exerce em sua análise, 

Merleau-Ponty afirma que o juízo é o que falta à sensação para tornar possível uma 

percepção. A sensação não é um elemento real da consciência, no entanto, quando se pretende 

construir a estrutura da percepção é preciso voltar-se para o pontilhado da sensação. Ao 

encontrar-se, dominada por essa noção empirista, a análise abre espaço para que o 

intelectualismo apareça, pois essa, segundo o filósofo, incorpora a refutação do empirismo, e 

nele, o juízo assume a função de anular a possível dispersão das sensações.  

A percepção, para o intelectualismo, nada mais é do que uma ―interpretação‖ de signos 

que a sensibilidade fornece de acordo com estímulos corporais. Utilizando como exemplo, um 

homem que aparece em uma janela escondido por seu chapéu e seu casaco, conclui-se que ali 

não é possível ver o homem, apenas julga-se o que lá está. À forma do empirismo, a partir de 

um corpo de estímulos, considerando as propriedades que não estão na retina, tem-se a 

percepção como um juízo. O juízo, entretanto, introduzido para explicar o excesso da 

percepção sobre as impressões sensoriais da retina é um simples fator da percepção e não o 

próprio ato de perceber vindo do interior, portanto, ao invés de ser algo transcendente, é uma 

simples atividade de conclusão. Como resultado disso, tem-se que: 

 

 

A análise intelectualista termina por tornar incompreensíveis os fenômenos 

perceptivos que deveria iluminar. Enquanto o Juízo perde sua função constituinte e 

torna-se um princípio explicativo, as palavras ―ver‖, ―ouvir‖, sentir‖ perdem 

qualquer significação, já que a menor visão ultrapassa a impressão pura e assim 

volta a ficar sob a rubrica geral do ―juízo‖. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 62). 



28 
 

 
 

 

 

Aparece, então, uma diferença entre o sentir e o juízo. O primeiro se remete a aparência 

sem buscar possuí-la e sem se preocupar com sua verdade; a segunda consiste em uma tomada 

de posição, busca conhecer algo de válido para o sujeito. Essa distinção se apaga no 

intelectualismo, pois o juízo está em todas as partes que a pura sensação não está. Desse 

modo, pode-se construir, portanto, uma distinção entre ―ver‖ e ―crer que vê‖, considerando 

que o homem não só julga a partir de signos suficientes e sobre uma matéria plena, havendo 

uma diferença entre o juízo motivado da percepção verdadeira e o juízo vazio da percepção 

falsa. A diferença não está na forma do juízo, mas no contexto sensível que ele põe em forma. 

―[...] Perceber no sentido pleno da palavra, que se opõe a imagem, não é julgar, é apreender 

um sentido imanente ao sensível antes de qualquer juízo‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 63). 

Segundo Merleau-Ponty, o fenômeno da percepção verdadeira oferece uma significação 

inerente aos signos, no qual o juízo é apenas uma expressão facultativa. Diante disso, o 

intelectualismo não pode compreender este fenômeno, muito menos a imitação que ele dá a 

ilusão. Partindo da ilusão de Zöllner
11

, pode-se dizer que o intelectualismo comete um grande 

erro que é conceber que tudo provém do fato de fazer a intervenção das linhas auxiliares e 

suas relações com as linhas principais, ao invés de comparar as próprias linhas principais. 

Assim, acontece no mundo, uma segunda operação que modifica as primeiras. A percepção, 

nesse sentido, seria o ato que cria uma constelação de dados, o sentido que os une, não apenas 

descobrindo o sentido que eles têm, mas fazendo com que tenham um sentido. 

A relação de parentesco entre o empirismo e o intelectualismo, supera a definição 

antropológica da sensação, tanto um como o outro se servem, mas conservam a atitude natural 

ou dogmática e, desse modo, a sobrevivência da sensação no intelectualismo é um simples 

signo desse dogmatismo.  No sentido kantiano, a reflexão é sempre dada para si mesma em 

uma experiência, a qual terá o mesmo sentido da palavra, como interpretação.  Há sempre 

uma distância entre o sujeito que analisa uma percepção e o seu eu que percebe. No entanto, 

no ato concreto, se transpõe essa distância, se prova pelo fato do sujeito ser capaz de saber 

aquilo que percebia, dominando a descontinuidade dos dois Eus, e assim, o cogito não 

revelaria uma constituinte universal ou reconduziria a percepção à intelecção, mas constataria 

esse fato a reflexão que, ao mesmo tempo, domina a percepção. 

                                                             

11
 A ilusão de Zöllner consite em uma ilusão óptica. Seu nome é derivado do seu descobridor, o astrofísico 

alemão Johann Karl Friedrich Zöllner. Tal ilusão diz respeito ao facto, na imagem, de as linhas parecerem não 

ser paralelas quando de facto o são. 

 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Johann_Karl_Friedrich_Z%C3%B6llner


29 
 

 
 

Segundo Merleau-Ponty, o ―juízo natural‖ do intelectualismo antecipa o juízo kantiano, 

fazendo nascer no objeto individual o seu sentido. Desse modo, o cartesianismo, assim como 

o kantismo, teria visto o problema da percepção como um conhecimento originário, porém a 

partir de uma percepção empírica, que se observa a todo instante, mascara o fenômeno 

fundamental por operar na superfície do ser.  Com isso, pode-se dizer que as doutrinas citadas 

não buscam a originalidade da percepção, pois mantêm uma superficialidade dos fenômenos, 

não adentrando em seu núcleo, e por isso, tudo se torna apenas significações, nunca os 

verdadeiros fundamentos. ―Para fazer da percepção um conhecimento originário, ele 

precisaria atribuir à finitude uma significação positiva [...]‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 

75). 

Descartes enfatiza a questão de uma percepção não a partir da descrição de fenômenos, 

mas uma percepção aos moldes do intelectualismo, que prima pela ênfase dada a sua 

capacidade de pensar, sendo que nada poderia ser construído com tanta lucidez e veemência 

quanto como ao cogito. ―Engana-me quem puder, seja como for nunca poderá fazer com que 

eu nada seja enquanto eu pensar ser alguma coisa: ou que algum dia seja verdadeiro que eu 

nunca tenha sido, sendo verdadeiro agora que eu sou‖ (DESCARTES, 2011, p. 59).  

O modelo cartesiano de explicação para a experiência perceptiva decorre tão somente de 

apoiar um pensamento que se tenha de forma absoluta. ―A inspiração cartesiana se opõe à 

dignidade filosófica da noção de sentido- não é o olho que vê, mas a alma. A consciência não 

reflete objeto como o faz a imagem da retina.‖ (MERLEAU-PONTY, 2016, p.115). Com isso, 

acaba sendo verdade que a análise reflexiva se baseia em uma verdade puramente dogmática 

do ser, e assim, não é uma tomada de consciência acabada.  

Descartes separa o sensível do inteligível e, por isso, o transforma em um simples signo 

da existência das coisas. O sensível nada mais é do que um signo separado da significação, 

sendo apreendida pelo entendimento. O primeiro movimento de Descartes é abandonar as 

coisas estamentais que o realismo filosófico teria inserido para retornar a uma descrição da 

experiência humana sem presumir que se julgue de fora. ―A originalidade radical do 

cartesianismo consiste em se colocar no próprio interior dessa percepção, em não analisar a 

visão e o tato como funções de nosso corpo, mas ‗apenas o pensamento de ver e de tocar‘‖ 

(MERLEAU-PONTY, 2006a, p. 301). 

O pensamento de Descarte que, posteriormente, estimula também Kant, caminharia para 

atingir uma proximidade com o fenômeno perceptivo. A partir do cogito, entende que este não 

revela apenas a certeza da própria existência, mas abre o acesso a todo um campo de 



30 
 

 
 

conhecimento geral – ―buscar, pela reflexão, em cada domínio, o pensamento puro que o 

define‖ (MERLEAU-PONTY, 2006a, p. 302). A partir dessa noção, Kant superaria o 

ceticismo e o realismo, reconhecendo os elementos internos e externos como fundamentos 

suficientes do mundo e, desse modo, a percepção não teria um efeito de uma coisa exterior e 

nem o corpo como um intermediário dessa ação. Essa experiência exterior e o corpo se 

apresentariam como algo indubitável, se apresentando em uma experiência lúcida, perdendo 

as forças ocultas do realismo filosófico. 

Em Descartes, a alma é excitada e instruída a pensar um objeto a partir da influência 

corporal, se aplicando a um acontecimento de extensão real. Nisso, ―Descartes não procurou 

integrar o conhecimento da verdade e a prova da realidade, a intelecção e a sensação‖ 

(MERLEAU-PONTY, 2006a, p. 305). A questão é saber como é possível que distâncias 

sejam concluídas a partir da análise aparente dos objetos. Sendo assim, não passam de um ato 

de reflexão e essa hipótese mostra que ―a percepção não é um ato de entendimento‖ 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 77).  

Como coloca Kant, em sua obra prolegômenos, da mesma forma como o paradoxo dos 

objetos simétricos, os objetos idênticos, do ponto de vista do entendimento, não podem 

superpor, como uma mão, sua imagem refletida no espelho que se distinguem pela sua 

orientação no espaço. Isso porque há uma significação da percepção que não se adequa com o 

entendimento, isto é, um meio perceptivo que não é o mundo objetivo e nem um ser 

determinado. 

O verdadeiro erro do intelectualismo é considerar como dado o universo determinado da 

ciência, pois voltar à experiência perceptiva é abandonar toda forma de realismo. Tal censura 

é aplicada de modo mais extensivo também à psicologia, que situa a consciência perceptiva 

em um universo inteiramente acabado. 

A gestalttheorie
12

, ao contrário do empirismo e do intelectualismo, aproxima-se bem 

mais da experiência perceptiva, no entanto, o autor também defende que essa é um 

psicologismo. Ao se debruçar sobre os signos da distância e os fatores que estão relacionados 

a ele, nota-se que são, expressamente, conhecidos por uma percepção analítica ou refletida, 

desviando-se do objeto e passando ao seu modo de apresentação. Merleau-Ponty afirma que a 

Gestalttheorie compreende que a percepção sobre a posição de objetos não está associada a 

                                                             
12 A gestalttheorie é um termo utilizado para se referir a teoria da Gestalt e esta, sobre a psicologia da Gestalt. 

Utilizada no início do século XX, se volta para uma teoria psicológica e está relacionada com o surgimento da 

ordem nos eventos psíquicos, sejam perceptivos, no pensamento, sentimento e comportamento. Esta teoria 

defende que as pessoas são vistas como sistemas abertos em seu ambiente, organizando suas percepções para 

certos padrões. 



31 
 

 
 

uma consciência expressa no corpo. ―A consciência não se limita a receber um fenômeno 

ilusório inteiramente acabado que causas fisiológicas fora dela engendrariam‖ (MERLEAU-

PONTY, 2011, p. 78). A Gestalttheorie possibilita a tomada de consciência das tensões como 

linhas de força que atravessam o campo visual.  

Ao olhar dois objetos distintos que estão a certa distância de um sujeito, é perceptível 

que há um espaço que os separa. Tal espaço aparente seria insignificante aos olhos do 

intelectualismo na busca pela percepção verdadeira, mas a teoria da Gestalt aproxima objeto e 

sujeito neste ato perceptivo, de modo que a flexibilização da retina ocular, através da intenção 

do olhar, podendo olhar para um lado ou para outro, traz uma oscilação do campo visual. 

Mesmo permanecendo em seu lugar, os objetos sofrem vibrações a partir da oscilação do 

olhar daquele que observa. Isso faz parte da montagem natural do sujeito psicofísico, sendo 

um anexo do sistema corporal.  

Mesmo com toda essa flexibilização, Merleau-Ponty afirma que ainda falta a 

Gestalttheorie uma renovação de suas categorias. 

 

 

Ela admitiu seu princípio, aplicou-o a alguns casos particulares, mas não percebeu 

que toda uma reforma do entendimento é necessária se queremos traduzir 

exatamente os fenômenos, e que é preciso, para chegar a isso, recolocar em questão 

o pensamento objetivo da lógica e da filosofia clássicas, pôr em suspenso as 

categorias do mundo, pôr em dúvida, no sentido cartesiano, as pretensas evidências 

do realismo, e proceder a uma verdadeira ―redução fenomenológica. (MERLEAU-

PONTY, 2011, p. 80). 

 

 

Nesse ínterim, o pensamento objetivo, segundo o filósofo, sendo aquele que se aplica ao 

universo e não aos fenômenos, só conhece noções alternativas. ―A Gestalttheorie recai em 

postulados realistas e deixa escapar à ‗verdade fenomenológica‘ da forma - o que, para 

Merleau-Ponty, não é nada surpreendente, já que se trata ali de uma psicologia, e não de uma 

autêntica filosofia [...]‖ (MOUTINHO, 2004, p. 275) (Grifo nosso).  

Contudo, é preciso ressaltar que a Gestaltheorie também teve sua parcela de 

contribuição na construção desse pensamento, uma vez que serviu de base para a inspiração 

ou para formulação de críticas sobre o que Merleau-Ponty denominou de experiência 

perceptiva. Assim uma das mais importantes contribuições dessa teoria foi ―ultrapassar a 

alternativa clássica da psicologia objetiva e da psicologia de introspecção‖. (MERLEAU-

PONTY, 2017, p. 47). 

Partindo desse ponto de vista, a Gestalttheorie é prisioneira das evidências do mundo e 

da ciência, podendo escolher, tão somente, entre a razão e a causa, por isso, que o 



32 
 

 
 

intelectualismo se volta para uma restauração do realismo e do pensamento causal. A 

percepção do corpo próprio, segundo Merleau-Ponty, dá-nos uma noção de uma consciência 

não-tética, ou seja, que não possui uma determinação de seus objetos e uma lógica vivida, 

mas se reconhece na experiência de certos signos naturais.  

Há uma questão que envolve, ao analisarmos um fenômeno, não em uma eficácia 

objetiva, mas no sentido que ela mesma oferece a intenção de olhar. Se este olhar não tiver 

condições de suceder o espaço objetivo, torna-se somente capaz de explicar o fenômeno, de 

modo que sua compreensão abrange, tão somente, aquilo que o sujeito consegue visualizar se 

colocando como um ser preexistente ao próprio fenômeno.  

A percepção, não é de uma ordem objetiva, acabada, pois se assim o fosse, tanto 

empirismo como o intelectualismo teriam razão em suas abordagens, mas transcende a todas 

essas formas de compreensão, atingido um alto grau de conhecimento que envolve a 

consciência perceptiva e descritiva fenomenal. A percepção, portanto, na filosofia merleau-

pontiana, é descritiva. 

O problema enfrentado por Merleau-Ponty está além de qualquer psicologia, ele mesmo 

vai se questionar na Estrutura do comportamento, se a unidade do mundo não está fundada na 

consciência e se o mundo não for resultado de um trabalho constitutivo, de onde se originam 

que as aparências estejam fundadas em coisas, ideias ou verdades. Opondo-se ao objetivismo, 

ele se debruça sobre uma ambiguidade, que não é resultado de escolhas entre o inacabamento 

do mundo e sua existência, sua presença, mas a noção de que os fenômenos são percebidos e 

existem, mesmo quando não os vejo em sua totalidade.  Dessa forma, os objetos não existem 

apenas no ciclo do percebido, pois as verdades não deixam de ser verdadeiras porque o sujeito 

não pensa nelas. Na percepção, portanto, é necessário que o objeto não se ofereça 

inteiramente ao olhar, é preciso que reserve aspectos visados na percepção, mas não 

possuídos. 

 

1.3 O Campo Fenomenal 

 

Ao tratar do campo fenomenal, Merleau-Ponty aponta a percepção dos objetos não 

como isolados e separados, mas percebidos em um campo que conecta vários objetos ao 

mesmo tempo e a presença do sujeito que age, como principal figura dessa relação, enquanto 

sujeito vivo. Não se pode conceber da mesma forma, por exemplo, uma cadeira localizada em 

um ambiente onde ela esteja isolada, representando a unidade e, ao mesmo tempo, esta mesma 



33 
 

 
 

cadeira em seu conjunto com as outras, ornamentadas ao redor da mesa e ainda, em uma 

reunião familiar, onde várias pessoas as utilizam para sentar. Essa experiência caracteriza o 

que Merleau-Ponty chama de campo fenomenal. Ao direcionar o olhar para cadeira, aquele 

que percebe não ver somente a cadeira, mas seu conjunto. 

Todas as formas de percepção associadas ao empirismo, intelectualismo, a ciência, a 

psicologia clássica e a Gestalttheorie não firmaram seus conhecimentos em solos férteis a 

ponto de alcançar a verdadeira percepção, pois se basearam no mecanicismo, dando um 

caráter objetivo entre as percepções do sujeito e dos objetos. 

Diante disso, a filosofia de Merleau-Ponty aponta para a percepção enquanto sujeito 

vivo, e com isso, direciona para uma filosofia um caráter subjetivo em que os fenômenos 

podem ser descritos sem a interferência do sujeito que percebe. Desse modo, segundo o autor, 

o reconhecimento dos fenômenos em uma ordem original condena o empirismo como 

explicação da ordem e da razão através do encontro de fatos e acasos da natureza, no entanto, 

conserva para a razão e a ordem, o caráter da facticidade. Por isso que ―a fenomenologia é a 

única entre todas as filosofias a falar de um campo transcendental‖ (MERLEAU-PONTY, 

2011, p. 95). A reflexão, portanto, não atinge o mundo inteiro e a pluralidade das mônadas
13

 

desdobradas e objetivadas, pois ela é parcial e limitada, ao contrário da fenomenologia que 

―estuda a aparição do ser para a consciência, em lugar de supor a sua possibilidade‖ 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 96). 

Considerando que as filosofias transcendentais clássicas nunca se interrogam sobre a 

possibilidade de efetuar uma explicação total sobre o que elas sempre supõem, não é possível 

ao sujeito, a partir dessas reflexões, reunir todos os pensamentos originários que contribuem 

para uma convicção presente. A filosofia criticista não concede nenhuma importância a esta 

resistência de passividade, pois subtende que no sujeito, o pensamento não está relacionado a 

nenhuma situação.  

A reflexão filosófica se não toma conhecimento de si mesma ao tempo que de seus 

resultados, não pode ser plena, não consegue ter um esclarecimento geral de seu objeto. Não é 

suficiente, praticar uma filosofia em que se instala, apenas, uma atitude reflexiva, em que 

defende um cogito que não pode ser questionado, mas é preciso compreender que a filosofia é 

capaz de transformar o que ela traz consigo no teatro da vida. A respeito da noção de 

consciência constituinte universal, Merleau-Ponty afirma existir um erro simétrico. 

 

 

                                                             
13

Mônadas como é colocado por Leibniz representa as substâncias simples, sem partes, indissolúvel. 



34 
 

 
 

O erro de Bergson é acreditar que o sujeito meditante possa fundir-se ao objeto 

sobre o qual ele medita, o saber se dilatar confundindo-se com o ser; o erro das 

filosofias reflexivas é acreditar que o sujeito meditante possa absorver em sua 

meditação, ou apreender sem sobras, o objeto sobre o qual medita, nosso ser se 

reduzir a nosso saber (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 97). 

 

 

Assim, uma filosofia torna-se transcendental, não quando se instala na consciência 

absoluta, sem abordar os passos que conduzem a ela, mas quando considera a si mesma como 

problema, não dando explicitações de tudo, mas reconhecendo a presunção da razão como 

problema filosófico fundamental.  

Merleau-Ponty afirma que não se deve começar a investigação sobre a percepção sem a 

psicologia, nem tão somente sem ela, sobretudo, quando essa estiver livre de todo 

psicologismo, pois, com a psicologia, é possível iniciar uma descrição psicológica sobre os 

fenômenos. Através da fixação por referência e antecipações filosóficas, pode-se despertar a 

experiência perceptiva. A experiência, simplesmente, antecipa a filosofia, no entanto, com o 

campo fenomenal circunscrito é possível adentrá-lo e firmar, juntamente, com o psicólogo, 

através de sua autocrítica, os primeiros passos para uma reflexão de segundo grau, ao 

―fenômeno do fenômeno‖, convertendo o campo fenomenal em campo transcendental. 

 

1.4 O corpo 

 

O corpo humano é uma expressão viva que mantém total atuação com os objetos que 

estão ao seu redor. Diferente de qualquer outra forma de percepção (e aqui é possível citar, 

por exemplo, a lente de uma câmera fotográfica ou gravadora) o corpo humano tem, ao olhar 

um objeto, uma percepção diferenciada, pois sua forma de ver o mundo agrega o caráter de 

horizonte, ou seja, a dimensão em que o olhar se fixa em direção ao objeto. ―O horizonte é 

aquilo que assegura a identidade do objeto no decorrer da exploração, é o correlativo da 

potência próxima que meu olhar conserva sobre os objetos que acaba de percorrer‖ 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 105). Com isso, o olhar sobre o objeto percebe novos detalhes 

que o sujeito vai descobrir a partir da percepção de horizonte, portanto, olhar um objeto é 

habitá-lo. 

O perceber tem um caráter inacabado sobre o que é percebido, pois não se deve, a partir 

da compreensão de Merleau-Ponty, definir nenhum objeto em sua completude, como 

totalidade, pois um só objeto pode ser visto de vários lados, em uma infinidade de olhares. O 

corpo sensível, o tempo e o mundo não podem ser compreendidos como algo objetivo, nem 

predicativo, pois tal atitude é absolutizar os objetos e favorecer, desse modo, a morte da 



35 
 

 
 

consciência. Portanto, faz-se necessário, a partir da descrição da aparição dos fenômenos, 

compreendê-los, não prejulgando, mas arrastando, através do próprio corpo, de um mundo 

objetivo para o mundo subjetivo, expandindo os fios intencionais que o ligam ao seu 

ambiente, revelando, dessa forma, o sujeito que percebe e o mundo percebido. 

A princípio, Merleau-Ponty, na Fenomenologia da Percepção, demonstra que o corpo, 

numa abordagem expressiva da fisiologia, apresenta-se como objeto. Sendo assim, é dado um 

caráter objetivista no que se refere a sua capacidade perceptiva. Utilizando como base a 

fisiologia, concebe-se o corpo como aquele que se constrói em ligamentos de órgãos e artérias 

estando constituído como algo mecânico.  

Apesar dessa ligação física corporal, segundo o filósofo, há como que um estímulo 

psíquico que o liga inteiramente, permitindo que o corpo domine suas funções a partir das 

atividades cerebrais. ―[...] As determinações espaciais do percebido e até mesmo a presença 

ou a ausência de uma percepção não são efeitos da situação de fato fora do organismo, mas 

representam a maneira pela qual ele vai ao encontro dos estímulos.‖ (MERLEAU-PONTY, 

2011, p. 114). 

Tomando como exemplo certo sujeito, que precisou amputar sua perna e teve uma parte 

do seu membro decepado, nota-se que as excitações cerebrais entre o membro amputado e a 

consciência permanecem. A perna que, efetivamente, não existe mais continua a preencher as 

reações psíquicas no sujeito. É o membro fantasma que mesmo não existindo mais, para o 

sujeito é como se ele ainda estivesse ali. ―O fenômeno do membro fantasma se ilumina aqui 

pelo fenômeno da anosognose
14

, que visivelmente exige uma explicação psicológica‖ 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 115).  

O membro fantasma é uma mistura pensável entre o psíquico e o fisiológico. O ―para si‖ 

e o ―em si‖, não são uma representação da perna que já não existe, mas uma associação, que é 

a presença ambivalente. Portanto, sentir o membro fantasma é como que uma recordação. ―O 

corpo é o veículo do ser no mundo, e ter um corpo é, para um ser vivo, juntar-se a um meio 

definido, confundir-se com certos projetos e emprenhar-se continuamente neles‖ 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 122).  

Neste mundo em que o corpo se encontra estão objetos manejáveis que possibilita a 

execução de tarefas, como por exemplo, escrever, tocar piano. No entanto, quando há a 

deficiência, ele não o reconhece, pois há uma consciência do corpo através do mundo, e os 

objetos manejáveis já não podem mais ser juntados, então, o corpo tem consciência da perda e 

                                                             
14

 Anosognose é um fenômeno, descrito pelo neurologista francês Joseph Babinski, que incapacita o sujeito de 

perceber sua própria doença. 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Joseph_Babinski


36 
 

 
 

ao mesmo tempo a ignora. Aparece o que o filósofo chama de ambiguidade do saber, que é o 

fato do corpo comportar duas camadas distintas: a do corpo habitual e a do corpo atual.  

O corpo habitual fornece os gestos de manuseio que, com a deficiência, não existem 

mais, surgindo o problema de como manusear os objetos se o membro não mais existe. O 

corpo atual explora sua capacidade existencial, enquanto ser situado e reconhecedor de sua 

realidade.  Assim, as percepções novas vão, gradativamente, substituindo percepções antigas. 

 

 

Se a recordação e a emoção podem fazer aparecer o membro fantasma, não é como 

uma cogitatio exige uma outra cogitatio, ou como uma condição determina sua 

consequência – não é porque uma causalidade da ideia se superponha aqui a uma 

causalidade fisiológica, é porque uma atitude existencial motiva uma outra e porque 

recordação, emoção, membro fantasma são equivalentes em relação ao ser no 

mundo. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 128). 

 

 

O problema do membro fantasma equipara-se com um distúrbio, pois ao considerar que 

o membro que já não existe como real, ou seja, no circuito da existência, é como que um 

sujeito que sofre com alguma doença, acreditando ver coisas que, na verdade, não existem. 

Por esse motivo, o sujeito com o membro fantasma, mesmo depois de uma aceitação do real, 

sempre poderá se lembrar de sua ―normalidade‖ e isso provoca uma recordação, como se o 

membro permanecesse no mesmo lugar. 

Do mesmo modo, pode ocorrer quando se utiliza uma extensão corporal. O exemplo do 

cego se encaixa muito bem nessa comparação. A bengala utilizada pelo cego estende sua 

capacidade perceptiva, pois ela é capaz de tocar o mundo. Com isso, ―o cego não 

simplesmente toca o mundo através da bengala, mas toca o mundo com a bengala, assim 

como toca o mundo com as mãos‖. (ABATH, 2017, p. 115). 

Com isso, o sujeito é direcionado para uma experiência mais ampla, como algo 

encarnado, distante de um aparato físico ou conjunto de ideias e pensamentos. Não é um não 

saber sobre o seu membro, é evitar sabê-lo, como se a repulsa do não saber estivesse em 

relação com a sua postura no mundo e com o outro, ―[...] ele não aceita a verdade da perda do 

membro, à medida que procura manter o mesmo esquema corporal, com suas possibilidades 

motoras anteriores de ser no mundo, evitando se colocar em situações em que a perda do 

membro se tornaria manifesta‖ (FURLAN; VIEIRA, 2011, p. 134). 

A psicologia clássica vai enquadrar o corpo próprio como objeto. Primeiramente, 

pressupõe que o corpo do sujeito é diferente de outros objetos, pois ele é percebido e, deste 

modo, não seria igual aos outros, pois um objeto é invariável, só aparecem para o sujeito em 

perspectivas, e esta resulta de uma necessidade física, a qual, quem observa, serve-se, mas não 



37 
 

 
 

se aprisiona. Utilizando como exemplo, a mão esquerda que apalpa a mão direita, a psicologia 

vai dizer que a mão direita apalpada não tem a mesma sensibilidade que a mão esquerda que 

apalpa, pois a primeira está numa posição de passividade, enquanto a outra tem a intenção de 

apalpar. Portanto, acredita a psicologia que há nesse interregno uma questão mecânica em 

reconhecer o corpo como puro objeto. O corpo não é um objeto do mundo, eis a crítica que 

Merleau-Ponty faz a psicologia clássica, mas uma forma de comunicação entre o mundo e o 

sujeito. O mundo não como soma de objetos, mas como horizonte de experiências que 

acontece antes de todo pensamento determinante. 

Considerar o corpo do ponto de vista da psicologia, enquanto pensamento não situado é, 

portanto, tê-lo como objeto, seguindo uma compreensão enquanto representação ou fato 

psíquico e não como fenômeno. Apreender o corpo como objeto-sujeito é tarefa da psicologia. 

A estrutura do corpo, enquanto incompletude, não pode ser uma estrutura do próprio corpo, e 

pensar assim é atribuir uma presença de fato como resultantes da organização dos aparelhos 

sensoriais. Assim, ―não devo dizer que os lados não vistos dos objetos são simplesmente 

percepções possíveis, nem que são as conclusões necessárias de uma espécie de análise ou de 

raciocínio geométrico‖. (MERLEAU-PONTY, 2017, p. 34). Descartes compreende que essa 

forma de unir alma e corpo não é outra coisa senão uma união de fato.  

O psicólogo é capaz de olhar seu corpo através dos olhos do outro e vice-versa, como 

algo mecânico. A união entre alma e corpo se realiza como uma necessidade que o psicólogo 

previa antes mesmo de constatá-la pelo conhecimento. Com isso, Merleau-Ponty vai dizer 

que: 

 

 

Antes de ser um fato objetivo, a união entre a alma e o corpo devia ser então uma 

possibilidade da própria consciência [...], ser uma consciência, ou, antes, ser uma 

experiência, é comunicar interiormente com o mundo, com o corpo e com os outros, 

ser com eles em lugar de estar ao lado deles (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 142). 

 

  

A psicologia é um primeiro ponto de intermédio para uma abertura às coisas. Sem ela 

não haveria conhecimento objetivo, pois o psicólogo explora e se redescobre, através de suas 

experiências com o mundo, com outro, com o corpo e o passado, no mesmo instante em que 

ele queria perceber-se como objeto entre outros objetos. Fazendo a distinção entre corpo 

objetivo, retratado pela fisiologia e corpo vivido, como coloca Merleau-Ponty, este último 

aparece como sujeito da percepção. ―Por sua vez, a crítica do ‗corpo real‘ das ciências 

(anatomia e fisiologia) mostrou que corpo verdadeiro não é corpo objetivo da ciência, mas o 

corpo vivo que se mostra, na forma ou estrutura do comportamento, como corpo perceptivo.‖ 



38 
 

 
 

(SOMBRA, 2006, p. 113). É este corpo que percebe, pois ele é vivido, não como uma 

máquina, mas como uma experiência de comunicação entre o sujeito e o mundo. 

 

1.5 Corpo Próprio: espacialidade e motricidade 

 

Até o momento, foi feito uma abordagem a respeito das críticas feitas por Merleau-

Ponty sobre os modos de compreender o mundo perceptivo, seja pelo empirismo, 

intelectualismo, Gestalttheorie e a psicologia clássica. A partir de agora, a discussão será 

direcionada para as reflexões acerca do corpo próprio, em que, a partir de Merleau-Ponty, a 

reflexão ocorrerá a respeito do corpo enquanto situação e não posição.  

O corpo próprio toma uma postura de ser diferente de outros objetos pelo fato do sujeito 

ser capaz de compreender sua própria existência. Na Fenomenologia da percepção, Merleau-

Ponty procura exemplificar que, quando seu braço está sobre a mesa, não se pode compará-lo 

com o cinzeiro da mesma forma que o cinzeiro está para o telefone. Isso ocorre, porque as 

partes de seu corpo não apenas estão desdobradas entre si, mas estão envolvidas umas com as 

outras. ―[...] meu corpo inteiro não é para mim uma reunião de órgãos justapostos no espaço. 

Eu o tenho uma posse indivisa e sei a posição de cada um de meus membros por um esquema 

corporal em que eles estão todos envolvidos‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 144). 

Falar de esquema corporal é se referir a uma espacialidade de situação em que o corpo 

próprio não existe objetivamente, mas ele consegue experimentar formas perceptivas que 

estão ao seu redor. Portanto, esquema corporal é ―uma maneira de exprimir que meu corpo 

está no mundo‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 147).  

Ora, o espaço corporal distingue-se do espaço exterior, o corpo age, a respeito da 

percepção, como uma ―forma‖, ocasião em que há uma relação entre forma e figura que se 

estruturam em fundos diversos. Nesse caso, aparece um terceiro termo, além da figura e 

fundo, que é o corpo. Em qualquer análise perceptiva, deve-se considerar que elas devem ser 

vistas em uma relação contínua e ampla no que se refere a seus aspectos, enquanto figuras e 

fundos, não somente como pontos, pois os horizontes constroem os campos perceptivos, 

considerando que o sujeito tem suas partes todas envolvidas. Isso é o que dá acesso ao mundo 

e aos fenômenos. 

O corpo próprio, como afirma Merleau-Ponty, não é um objeto que está lançado ao 

mundo, mas uma estrutura viva que é capaz de reconhecer sua própria existência e perceber o 

mundo que está ao seu redor. ―Longe de meu corpo ser para mim apenas um fragmento de 



39 
 

 
 

espaço, para mim, não haveria espaço se eu não tivesse corpo‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, 

p. 149).  

Ao analisar um caso de motricidade mórbida, Merleau-Ponty conclui que a psicologia 

clássica não consegue exprimir nenhum conceito sobre as variedades da consciência de lugar, 

pois permanece presa a uma consciência posicional. O exemplo utilizado pelo filósofo é: 

 

 

Um doente que a psiquiatria tradicional classificaria entre as cegueiras psíquicas é 

incapaz, fechados os olhos, de executar movimentos ―abstratos‖, quer dizer, 

movimentos que não estão orientados para uma situação efetiva, tais como mover os 

braços e as pernas sob comando, esticar ou flexionar um dedo. O paciente não pode 

mais descrever a posição de seu corpo ou mesmo de sua cabeça, nem os movimentos 

passivos de seus membros. Enfim, quando se toca sua cabeça, o braço ou a perna, 

ele não pode dizer que ponto de seu corpo foi tocado; não distingue dois pontos de 

contato em sua pele, mesmo à distância de 80mm; não reconhece nem a grandeza 

nem a forma dos objetos que colocam contra o seu corpo. Só consegue executar os 

movimentos abstratos se lhe permitem olhar o membro encarregado do movimento, 

ou executar movimentos preparatórios com todo o seu corpo. (MERLEAU-PONTY, 

2011, p. 149-150). 

 

 

A partir desse exemplo, é possível perceber a distinção entre o ―pegar‖ e o ―mostrar‖. 

Como é possível identificar um ponto do corpo quando se trata de pegar e não saber 

identificá-lo quando se trata de mostrá-lo? É a indagação feita por Merleau-Ponty. A 

consciência que o doente tem do espaço corporal faz parte do seu mundo habitual, não como 

espaço objetivo, como dispunha a psicologia clássica, é como se formasse, através do hábito, 

uma circunvizinhança familiar, em que é possível realizar movimentos mesmo com os olhos 

fechados, movimentos esses que se distanciam de um ambiente objetivo.     

Enquanto relação vivida, Merleau-Ponty também utiliza em seus estudos o caso do 

doente picado por um mosquito. Este não precisa procurar o ponto picado, pois o encontra à 

primeira tentativa. O fato é que o movimento realizado pelo doente não se trata de uma 

coordenada espacial, mas de atingir, com sua mão fenomenal, certo lugar de seu corpo 

fenomenal que dói. Entre a mão que coça e o ponto a ser coçado há uma relação vivida do 

sistema natural do corpo, portanto, toda operação realizada é de uma ordem fenomenal, e não 

do mundo objetivo. 

Com isso, as tarefas criam no sujeito, movimentos que são necessários às atividades do 

cotidiano, pois os valores dos objetos utilizados, quando são combinados, criam uma situação, 

uma situação aberta à obtenção de resolução de tarefas. Do mesmo modo, são as forças 

fenomenais que operam no campo visual do sujeito, mesmo sem planejamento, vão se 

acomodando de tal modo que as reações motoras estabelecem o melhor equilíbrio entre tais 

tarefas. 



40 
 

 
 

Um sujeito ―normal‖ compreende as ações do seu corpo porque são participativas do 

mundo perceptivo. O movimento do corpo possui um fundo e ambos são partes de uma 

totalidade única. Esse movimento não é uma representação associada, externamente, ao 

movimento, pelo contrário, é imanente ao movimento. Tudo isso representa, para o sujeito, 

uma maneira original de se referir a um objeto, assim como também a percepção. Com isso, 

Merleau-Ponty esclarece a distinção entre movimento abstrato e movimento concreto. 

Por movimento concreto entende-se o mundo dado. O movimento concreto é centrípeto, 

ou seja, está ligado à força que as coisas exercem em uma tendência de irem para o centro, 

enquanto o movimento abstrato é centrífugo, isto é, a tendência de um determinado corpo de 

se afastar do centro. O movimento do mundo abstrato é o mundo construído, ele ―cava, no 

interior do mundo pleno no qual se desenrolava o movimento concreto, uma zona de reflexão 

e de subjetividade, ele sobrepõe ao espaço físico um espaço virtual ou humano‖ (MERLEAU-

PONTY, 2011, p. 160). A função normal que torna possível o movimento abstrato é a 

projeção, em que o movimento prepara diante de si um espaço livre, onde aquilo que não 

existe, naturalmente, adquire uma existência. 

A questão da espacialidade colabora, demasiadamente bem, com os movimentos 

realizados pelo sujeito, mas é interessante associar o que Merleau-Ponty denomina de 

espacialidade, não apenas aos movimentos corporais, pois isso seria reduzir demais a 

experiência perceptiva do corpo próprio. Vale salientar que, quando se trata de movimentos, 

não está se reduzindo a locomoção física, mas a outra questão que Merleau-Ponty chama de 

motricidade
15

. Motricidade como será aprofundado aqui, juntamente com a espacialidade, 

consiste nas formas que o sujeito encontra de se movimentar através de sua intencionalidade. 

Percebe-se que, de logo, está se trabalhando com três conceitos: espacialidade, motricidade e 

intencionalidade. Difícil será tentar separá-los, pois o uso de um, é, também, do outro. 

Quando se trata de um sujeito com desvio de suas funções motoras, parece que ele 

limita sua espacialidade do corpo próprio, através de seus rompimentos nervosos, e o mundo 

tem, para ele, não um sentido de inacabado, mas pelo contrário, é um mundo inteiramente 

pronto. Essa forma de perceber o mundo ocorre, totalmente, diferente em um sujeito 

―normal‖, em que o mundo é uma abertura para perceber seus fenômenos, em que o sujeito é 

capaz de se apropriar do movimento abstrato e a partir dele tornar possível a ―função de 

‗projeção‘ pela qual o sujeito do movimento prepara diante de si um espaço livre‖ 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 160).  

                                                             
15 Mais adiante discutiremos o conceito de motricidade mais especificamente. 



41 
 

 
 

Para entendermos o distúrbio de movimento, será usado como exemplo o caso de 

Schneider. Schneider sofreu um impacto cerebral, provocado por um acidente de trabalho 

durante o período de guerras, em que teve um grave ferimento na região occipital, local em 

que um pedaço de ferro atravessou sua cabeça, perfurando seu cérebro. Ocorre que, mesmo 

depois do acidente, Schneider continuou realizando suas tarefas do dia a dia. No entanto, após 

estudos realizados, percebeu-se que Schneider não consegue realizar movimentos corporais 

normais, mesmo tendo suas atividades motoras intactas.  

Ele conseguia ver as formas de seu corpo, porém não conseguia realizar movimentos 

através de seu raciocínio, que dependessem de uma elaboração abstrata. Não consegue, por 

exemplo, identificar, somente pela visão, nenhum objeto. ―Seus dados visuais são manchas 

quase informes‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 162). Schneider tem certa deficiência no 

conhecimento visual.  

Essa deficiência, segundo Merleau-Ponty, recebe o nome de cegueira psíquica
16

, pois 

corresponde ao rompimento com o acesso a certa parte do cérebro. Portanto, a cegueira 

psíquica é um caso diferencial de comportamento tátil puro e a partir disso o filósofo observa 

que tanto a consciência do espaço corporal, como o movimento abstrato, que visa o espaço 

virtual, faltam em Schneider. Portanto, ―o tocar não nos dá, por si mesmo, nenhuma 

experiência do espaço objetivo‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 165). O sujeito não está 

apenas localizado em um espaço, ele constrói o próprio espaço o habitando, ele não se move 

somente no espaço geográfico, ―ele busca situar-se intencionalmente na espacialidade em que 

habita‖ (CAMINHA, 2012, p. 40).   

Em contrapartida, em outro caso de deficiência, o paciente sabe, por exemplo, bater a 

porta, mas não sabe mais fazê-lo se esta não estiver ao alcance de um toque, ou seja, se ele 

não consegue apalpá-la com a mão. Mesmo estando com os olhos abertos e focados para ela, 

ele não consegue realizar esta ação.  Na verdade, esses objetos fazem parte da área vital do 

sujeito, e esta abertura ao mundo, faz com que objetos fiquem fora de alcance para eles. 

―Portanto, não há um fato que possa atestar, de maneira decisiva, que a experiência tátil dos 

doentes é ou não idêntica àquela dos normais, e a concepção de Goldstein
17

, assim como a 

                                                             
16

 A cegueira psíquica, segundo Merleau-Ponty é um esquecimento de uma parte do cérebro devido algum 

acontecimento impactante. O filósofo mostra o fato ocorrido com Schneider quer ao sofrer um acidente uma 

barra de ferro penetra na sua cabeça atingindo parte do cérebro que ficou lesado, perdendo a consciência, sem 

significados, sem sentido, provocando assim a cegueira psíquica. 
17 Gotthilf-Eugen Goldstein  foi um físico alemão, que ficou conhecido por desempenhar importante papel nos 

estudos sobre raios X.  

https://pt.wikipedia.org/wiki/F%C3%ADsico
https://pt.wikipedia.org/wiki/Alemanha
https://pt.wikipedia.org/wiki/Raios_X


42 
 

 
 

teoria física, sempre podem ser adaptadas aos fatos por meio de alguma hipótese auxiliar‖ 

MERLEAU-PONTY, 2011, p. 168).  

A palavra ―tocar‖ não tem o mesmo significado quando relacionada ao sujeito normal 

e ao doente. Nesse, houve uma desorganização na função visual que se mostrou a verdadeira 

essência do tátil, diferente do sujeito tido como normal em que não existe somente uma 

experiência visual nem tátil, mas integral em que é possível fortalecer as contribuições 

sensoriais. Deste modo, na cegueira psíquica, nenhuma dessas experiências são dignas de ser 

chamadas de dados táteis, pois: 

 

A experiência tátil não é uma condição separada que poderemos manter constante 

enquanto faríamos variar a experiência ‗visual‘, de modo a determinar a causalidade 

própria a cada uma, e o comportamento não é uma função dessas variáveis, ele está 

pressuposta na definição da outra‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 169-170). 

 

 

Na impossibilidade de explicar os distúrbios do movimento abstrato, através das perdas 

dos movimentos visuais ou pela efetiva presença desses conteúdos, Merleau-Ponty demonstra 

que o único caminho a trilhar na compreensão desses é remontá-los a partir de uma razão, a 

qual trataria o sujeito como uma consciência indecomponível e presente, inteiramente, em 

suas manifestações. Deste modo, o ato de mostrar subentende estar perto e agarrado ao sujeito 

mesmo estando longe, exposto diante dele.  

No entanto, se o doente não consegue apontar ou tocar uma parte de seu corpo, é porque 

ele perdeu sua subjetividade, vive um mundo objetivo, pois ele não pode mais assumir uma 

―atitude categorial‖. ―Portanto, ele é habitado por uma potência de objetivação, por uma 

‗função simbólica‘, uma ‗função representativa, uma potência de ‗projeção‘ que, aliás, já 

opera na constituição das coisas [...]‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 172).  

Todo sujeito tem a intenção de algo e nessa perspectiva, ele representa os objetos 

percebidos por si mesmo, pois há a intenção em se aproximar dos objetos, como também 

aproximar os objetos de si próprio executando o que em sua filosofia podemos chamar de 

motricidade. A consciência existe porque há um sujeito para que ela seja consciência, ou seja, 

um objeto intencional que só pode se dirigir a esse objeto quando se ‗irrealiza‘ e se lança para 

ser um puro ato de significação. Desta forma: 

 

Se um ser é consciência, é preciso que ele seja apenas um tecido de intenções. Se ele 

deixa de se definir pelo ato de significar, ele volta a cair na condição de coisa, a 

coisa sendo justamente aquilo que não conhece, aquilo que repousa em uma 

ignorância absoluta de si e do mundo, aquilo que por conseguinte não é um ―si‖ 



43 
 

 
 

verdadeiro, quer dizer, um ―para si‖, e só tem a individuação espaço-temporal, a 

existência em si (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 172). 

 

 

A partir desse conceito, é possível compreender, segundo o filósofo, que em um caso 

em que o doente tenha a perda de sua consciência, passando a existir sem consciência, ele 

passa a ser comparado a um objeto ou coisa. É óbvio que, nesse caso, ele continua sendo 

sujeito, mas para se referir à questão intencional, em que não há mais a elasticidade corporal e 

perceptiva, o doente não consegue mais manter sua relação, enquanto corpo próprio, com o 

mundo. Portanto, a percepção do mundo fenomenal, ocorre através da intencionalidade do 

sujeito, que é o primeiro impulso para o movimento, seja físico ou perceptivo, se 

manifestando pela inclinação entre aquele que percebe e aquilo que é percebido. 

Utilizando-se das discussões apresentadas até aqui, pode-se dizer que a intencionalidade 

do sujeito cria possibilidades de percepção, é o que permite que ele tenha consciência de sua 

experiência com o mundo. Em um sujeito considerado normal, como coloca Merleau-Ponty, 

há como que uma elasticidade em sua forma de perceber o mundo, algo que não está presente 

em um sujeito doente. Por intencionalidade, ―compreende-se a abertura de nosso corpo em 

direção a um ser exterior, uma estrutura que ele retoma, mas não constitui completamente‖. 

(MOURA, 2010, p. 89). 

Retomando a reflexão sobre o caso de Schneider, por exemplo, é possível perceber que 

seus ligamentos nervosos, por terem sido rompidos, devido ao acidente, algumas de suas 

funções motoras não são executadas. Atividades simples deixam de funcionar, isso porque a 

elasticidade de sua capacidade subjetiva já não existe mais. O desvio de interpretações, as 

mudanças de planejamentos, a execução de tarefas, se tornam como que atividades mecânicas.  

Essa elasticidade que deixa de existir impede que o sujeito mantenha sua 

intencionalidade sobre os fenômenos percebidos e, por isso, não consegue executar suas 

tarefas, caso não haja comandos externos ou todo um planejamento prévio. Desse modo, em 

Schneider, não há extensão perceptiva, tudo é o agora, em uma objetividade contínua, ―o 

futuro e o passado são para ele apenas prolongamentos ‗encolhidos‘ do presente‖ 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 189). 

Ao tratar do movimento que o corpo próprio perfaz para se apropriar dos fenômenos, 

em que o sujeito se ―dirige para‖, Merleau-Ponty o chama de motricidade. Para chegar até o 

conceito de motricidade, o filósofo faz uma abordagem a respeito da consciência, que para ele 

―é não um ‗eu penso que‘, mas um ‗eu posso‘‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 192). Esse é 



44 
 

 
 

um movimento de existência, nunca de algo voltado para o pensamento, como também o 

espaço corporal não é um espaço pensado nem representado, mas vivido, habitado. 

A motricidade, para Merleau-Ponty, é o movimento que o corpo próprio realiza de um 

ponto a outro de forma intencional. Este permite que o sujeito perceba o mundo que está ao 

seu redor, não é uma extensão do pensamento, mas uma lançar-se ao mundo, pois ―a 

motricidade do corpo próprio nos permite perceber por nós mesmos o aparecer do mundo 

percebido‖. (CAMINHA, 2019. P. 33).  

O fato de mover-se, aproximando um objeto, através de seu significado e também o 

corpo que se move em direção ao fenômeno, para construir uma percepção, através do 

movimento realizado é possível porque o sujeito tem consciência dessa experiência, 

―portanto, não se deve dizer que nosso corpo está no espaço nem tampouco que ele está no 

tempo. Ele habita o espaço e o tempo‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 193).  

O fato de discutir a motricidade como movimento intencional conduz o filósofo a 

pensar também a intencionalidade como proposta de reaprender a ver o mundo, pois o 

momento presente serve de base para que o sujeito construa seus movimentos que o sucedem. 

―A intencionalidade de Merleau-Ponty é vivida, é a tensão constante da consciência 

incorporada ou encarnada, em direção ao mundo.‖ (SOMBRA, 2006, p. 128). Não é uma 

recordação, pois o corpo existe no agora e jamais se tornaria passado, mas ele utiliza as 

experiências passadas para dar sentido às experiências presentes, uma expressão da estrutura 

do corpo.  

 

 

Há portanto, na percepção, um paradoxo da imanência e da transcendência. 

Imanência, visto que o percebido não poderia ser estranho àquele que o percebe; 

transcendência, visto que comporta sempre um além do que está atualmente dado. E 

esses dois elementos da percepção não são propriamente contraditórios, pois, se 

refletirmos sobre tal noção de perspectiva, veremos que a evidência própria do 

percebido, o aparecimento de ―algo‖ exige indivisivelmente esta presença e esta 

ausência. (MERLEAU-PONTY, 2017, p. 37). 

 

 

Os movimentos realizados pelo corpo, não são provenientes apenas de ações biológicas 

como comportamentos vitais, esses são impulsionados a se dirigir a algo e o sujeito não pode 

executar movimentos, caso seja desprovido de intencionalidade. ―Aquilo que percebemos se 

apresenta a nós como ‗polos de ações‘ que nos mobilizam para assumir o mundo em que nós 

estamos inscritos‖ (CAMINHA, 2010, p. 177). A ação executada pelo sujeito é um 

movimento motor, o qual se move a fim de encontrar nas coisas percebidas diferentes formas 



45 
 

 
 

de se referir a elas. Portanto, ao movimentar o corpo, o sujeito tem a intenção de conhecer 

algo. Desse modo, ―a intencionalidade é abertura e transitividade da consciência para o 

mundo percebido, na qual o corpo desempenha papel de campo fenomenal‖. (SOMBRA, 

2006, p. 129).  

Merleau-Ponty aponta o sujeito como sendo aquele que percebe e se inclina em direção 

ao mundo através do seu corpo vivido, sendo que ele não pode ser dissociado da sua 

motricidade em relação à sua dimensão sensitiva, pois o comportamento vital presente no 

corpo do sujeito está, inteiramente, ligado à intenção de se dirigir para algo; no entanto, esta 

intencionalidade torna-se evidente pela influência do mundo percebido e não apenas pelas 

representações compartilhadas do sujeito. 

A motricidade é, na realidade, o movimento que impulsiona o sujeito a ir, por si mesmo, 

em direção ao mundo percebido, a fim de encontrá-lo; não se trata de uma consciência que 

impulsiona o corpo a mover-se, mas de uma experiência efetiva do corpo próprio, pois em 

Merleau-Ponty, o sujeito é experiência perceptiva do mundo e não ato de pensamento. ―O 

sujeito que percebe não se apropria do que percebe como um objeto totalmente determinado, 

mas se aproxima e se distancia do percebido pelos movimentos do corpo, que se põe ele 

mesmo a perceber.‖ (CAMINHA, 2019, p. 44).  

Através do nosso corpo, que toma consciência do espaço, o mundo ganha forma visível 

e se torna vivido, considerando a ―intencionalidade perceptiva‖ como abertura para o mundo. 

A percepção garante ao sujeito não uma apropriação do mundo percebido, mas uma 

aproximação ou distanciação daquilo que é percebido com influência da motricidade corporal. 

―Nossa motricidade, vivida como tal, impede-nos de assistir à distância o nosso próprio 

movimento, porque ele não é um simples deslocamento, ao contrário, é, essencialmente, uma 

maneira de ir em direção ao mundo levada por nosso corpo‖ (CAMINHA, 2010. p. 182). 

 

1.6 Mundo Percebido 

 

Merleau-Ponty afirma que as coisas do mundo são dadas como as partes do corpo, não 

como uma geometria natural, mas em uma conexão viva comparável, ou idêntica à que existe 

entre as partes do próprio corpo. ―[...] É impossível, como frequentemente se disse, decompor 

uma percepção, fazer uma reunião de partes ou de sensações, visto que nela o todo é anterior 

às partes – e que este todo não é um todo ideal.‖ (MERLEAU-PONTY, 2017, p. 35). Para o 

filósofo, há a percepção exterior e a percepção do corpo próprio, ambas variam 



46 
 

 
 

conjuntamente, pois são duas faces de um mesmo ato. A experiência perceptiva, então, é um 

nexo relacional entre o sujeito e a coisa, que não estão separadas em si.  

 

 

As coisas não são, portanto, simples objetos neutros que contemplaríamos diante de 

nós; cada uma delas simboliza e evoca para nós uma certa conduta, provoca de nossa 

parte reações favoráveis ou desfavoráveis, e é por isso que os gostos de um homem, 

seu caráter, a atitude que assumiu em relação ao mundo e ao seu exterior são lidos 

nos objetos que ele escolheu para ter à sua volta, nas cores que prefere, nos lugares 

onde aprecia passear. (MERLEAU-PONTY, 2004, p. 23). 

 

 

No campo visual e na consciência do corpo próprio há uma equivalência, isso se explica 

quando é analisado o paciente de Stratton
18

, por exemplo, em que se inverte, objetivamente, o 

campo visual. No terceiro dia dessa experiência, os objetos começam a adquirir seu aprumo. 

Ora, o corpo próprio é vivo, pode se adaptar a essas mudanças, diferente de um corpo objetivo 

que é incapaz de realizar tal adaptação. ―Nós reaprendemos a sentir nosso corpo, 

reencontramos, sob o saber objetivo e distante do corpo, este outro saber que temos dele 

porque ele está sempre conosco e porque nós somos corpo.‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 

278). 

A experiência do mundo é como ele aparece ao sujeito, enquanto se está no mundo, 

enquanto se percebe o mundo com o próprio corpo. Essa percepção é um reencontro com o 

próprio corpo, pois ele é um eu natural, um sujeito da percepção. Merleau-Ponty inicia O 

Visível e o Invisível afirmando que o mundo é aquilo que vemos. Não se pode construir uma 

percepção a partir dos ensinamentos do intelectualismo que constrói o mundo por uma 

perspectiva do pensamento, mas como uma experiência entre o sujeito e o mundo ―[...] o 

mundo é o que vemos e que, contudo, precisamos aprender a vê-lo‖. (MERLEAU-PONTY, 

2012, p. 16). 

A questão da percepção só é válida àquele sujeito que tem a experiência com a coisa, 

não podendo considerar a experiência do outro para si, pois a experiência do outro, não é 

experiência de si. Como exemplo, temos: um sujeito ―x‖ percebe uma árvore, ao mesmo 

tempo em que um sujeito ―y‖ percebe a mesma árvore, mas a experiência de ―x‖ nunca será a 

mesma de ―y‖, mesmo que possam compartilhar um com o outro as suas experiências 

perceptivas. ―Se já é difícil dizer que minha percepção, tal como a vivo, vai às próprias coisas, 

                                                             
18 George Malcolm Stratton é um psicólogo reconhecido pelos seus estudos da percepção com o uso de óculos 

especiais que invertem as imagens. É o experimento dele que Merleau-Ponty utiliza para mostrar a capacidade 

do sujeito de se habituar em direção ao mundo percebido utilizando os óculos com as imagens invertidas. 



47 
 

 
 

é impossível outorgar à percepção dos outros o acesso ao mundo.‖ (MERLEAU-PONTY, 

2012b, p. 21).  

 

1.7 O sentir 

 

Quando o sentir é retratado por Merleau-Ponty, dar-se-á conta de que o que envolve 

esse modo de percepção é a capacidade do corpo próprio de experimentar, através de seus 

sentidos, o mundo que ele está inserido. O corpo não experimenta algo aleatoriamente. A 

percepção do sujeito é percepção de algo, nunca de um mundo acabado. O pensamento 

objetivo ignora o sujeito da percepção porque, para ele, o mundo está, inteiramente, pronto. 

É preciso entender que o sujeito é um ser vivo e, portanto, ele experimenta tudo aquilo 

que percebe. Os sentidos são como uma porta de acesso ao mundo em que é possível ver, 

sentir, cheirar, e deste modo, há uma conexão entre aquele que percebe e o percebido. Os 

fenômenos, no entanto, não são de uma ordem do ―em si‖, ou seja, como eles são, mas de uma 

ordem do ―para si‖, como o sujeito os percebe. 

O que há, na verdade, são percepções, no sentido que, por exemplo, diferentes sujeitos 

percebem o mundo de forma distinta e mesmo que descrevam o que veem, nunca será como o 

percebido é exatamente. A relação entre sujeito e o mundo é o que caracteriza a experiência 

perceptiva. Por isso, é possível entender a percepção como uma filosofia inacabada, e 

nenhuma experiência perceptiva é absoluta ou está pronta, pois são momentos de uma história 

individual, um estado de espírito e os sentidos são uma reconstituição dessa história. 

 Criticando, rigorosamente, a percepção baseada na sensação e no intelectualismo, 

Merleau-Ponty faz uma distinção entre consciência sensível e consciência intelectual.  

Sobre a primeira, o filósofo afirma que a experiência sensível depende sempre de uma 

sensibilidade que a precedeu e que sobreviverá a ela, como o nascimento e a morte. Através 

da sensação se apreende uma vida de consciência dada, como a vida das mãos, dos olhos, dos 

ouvidos. ―Entre minha sensação e mim há sempre a espessura de um saber originário que 

impede minha experiência de ser clara para si mesma.‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 291) 

(Grifo do autor). 

A respeito da consciência intelectual, o filósofo vai dizer que toda sensação possui um 

campo e, por esse campo, se tem acesso a um sistema de seres que estão à disposição do 

olhar. Falar desse campo, segundo ele, é dizer que a visão é pré-pessoal, limitada, e que existe 

em torno da visão um horizonte de coisas não percebidas ou não visíveis. Na consciência 



48 
 

 
 

intelectual ―a visão é um pensamento sujeito a um certo campo e é isso que chamamos de um 

sentido‖. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 292) (Grifo do autor). 

Adentrando na questão do espaço, o intelectualismo se recusa colocar a questão dos 

sentidos nas reflexões espaciais, pois considera que não é possível possuir, como propriedade, 

o espaço que é a forma da objetividade em geral. No entanto, se uma sensação não fosse 

sensação de algo, ela seria um nada de sensação, portanto, todos os sentidos devem ser 

espaciais, devendo contribuir para que o sujeito tenha acesso a uma forma qualquer do ser. 

 

 

Toda sensação é espacial, nós aderimos a essa tese não porque a qualidade enquanto 

objeto só pode ser pensada no espaço, mas porque, enquanto contato primordial com 

o ser, enquanto retomada, pelo sujeito que sente, de uma forma de existência 

indicada pelo sensível, enquanto coexistência entre aquele que sente e o sensível, ela 

própria é constitutiva de um meio de experiência, quer dizer, de um espaço. 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 298). 

 

 

Os sentidos, sozinhos, de nada podem conhecer, mas o corpo próprio, enquanto ser 

vivo, que habita e experimenta o espaço em que está inserido, utiliza-se deles para ter acesso 

ao mundo e, desse modo, conhecê-lo. Sendo assim, não se podem conceber os sentidos sem 

espaço, pois o sujeito tem a experiência do mundo e este vive o espaço. A sensação não está 

associada a algo indiferente e abstrato, mas, repise-se, é uma das superfícies que o sujeito tem 

para ter contato com o ser, com o mundo, não como espaço único, mas como a constituição de 

modos particulares de cada sentido. ―Não é nem contraditório nem impossível que cada 

sentido constitua um pequeno mundo no interior do grande, e é até mesmo em razão de sua 

particularidade que ele é necessário ao todo e se abre a este.‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 

299). 

A abordagem a respeito do mundo percebido se fortalece a partir da experiência 

perceptiva que o sujeito tem, ao se lançar ao mundo, a fim de percebê-lo, utilizando como 

porta de entrada ao mundo os seus sentidos. É possível pensar, deste modo, por exemplo, um 

campo visual e um campo tátil. O campo visual se concentra nos sujeitos que tem acesso ao 

mundo a partir de sua visão, que por sinal, é a principal forma de ter acesso ao mundo, 

segundo Merleau-Ponty. O campo tátil está presente na experiência que o sujeito tem quando 

toca os fenômenos. Não se podem confundir essas formas de percepção, pois são diferentes 

uma da outra. 

Ainda sobre a experiência do campo visual, que foi abordada acima, quando se falou 

das percepções que o corpo próprio absorve de sua experiência com o mundo, imagine-se um 

cego que nunca teve contato visual nenhum com o mundo, provavelmente, ele tenha tido, 



49 
 

 
 

durante toda a vida, contato com o mundo usando suas habilidades táteis. Imagine ainda que 

após alguns anos, este cego submeta-se a uma cirurgia para retirar sua catarata – que o impede 

de enxergar- não se pode negar que, a princípio, o cego encontrará dificuldade em associar 

suas experiências táteis com as experiências visuais. 

É preciso entender também que o campo tátil nunca tem a mesma amplitude que o 

campo visual. Os objetos nunca estarão por completo, nem na experiência visual, nem na 

experiência tátil. Ao comparar ambas as experiências, observa-se que elas são distintas. 

Utilizando ainda o exemplo do cego, a análise que se faz é que o conhecimento que o cego 

tinha, seja de uma planta, de um homem ou de outro objeto, é totalmente diferente quando o 

cego, após sua cirurgia, olha para a mesma planta, para o homem ou outro objeto. Eis a 

distinção entre as experiências visuais e táteis. Esse é o resultado de um novo modo de olhar o 

mundo, ―trata-se de um modo de apresentar e de um tipo de síntese novos, que transfiguram o 

objeto‖. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 303). 

O sujeito, quando tem sua experiência com o mundo, absorve as contribuições que os 

sentidos lhe dão, independentemente de quais sejam eles, só não pode permanecer na 

obscuridade entre um e outro. O cego constrói uma síntese tanto do mundo visual, quanto do 

mundo tátil, constituindo um mundo intersensorial que se faz no terreno da sensação.  

 

 

Os sentidos são distintos uns dos outros e distintos da intelecção, já que cada um 

deles traz consigo uma estrutura de ser que nunca é exatamente transponível. Nós 

podemos reconhecê-lo porque rejeitamos o formalismo da consciência e fizemos do 

corpo o sujeito da percepção. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 303). 

 

 

O curioso é que os fenômenos possuem uma característica natural, e mesmo diante da 

experiência perceptiva, sempre há algo novo a mostrar. ―Ora, assim como, no interior de cada 

sentido, é preciso reencontrar a unidade natural, faremos aparecer uma ‗camada originária‘ do 

sentir que é anterior à divisão dos sentidos.‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 306). Desse 

modo, aparece o que Merleau-Ponty denomina de elasticidade ou flexibilidade, como o 

movimento que os objetos têm.  

Ao analisar certo campo visual fixo, o sujeito tem, nesse instante, uma perspectiva 

daquilo que se vê, no entanto, com um mero impulso, o campo visual pode se modificar e a 

perspectiva, consequentemente, também vai mudar. Quando se olha uma planta, por exemplo, 

tem-se uma experiência com ela, mas, se de repente um vento ou o balançar de um galho pelo 

voo de um pássaro acontece, é possível distinguir diferenças em sua perspectiva. ―Enfim, o 



50 
 

 
 

movimento dos objetos visíveis não é o simples deslocamento das manchas de cor que lhes 

correspondem no campo visual.‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 308). 

Essa elasticidade presente nos campos perceptivos vai criando sentidos diversos, 

dependendo de como sejam observados e dos mundos que estejam separados, cada um em sua 

essência particular, em uma forma de modular as coisas, todos esses mundos se comunicando 

através de seu núcleo significativo.  

Quando se concebe um sujeito normal e um com diplopia
19

, por exemplo, nota-se que a 

doença duplica as imagens de uma forma objetiva, o que torna impossível fazer uma análise 

única do objeto. Isso ocorre quando a retina do olho executa essa função de forma 

individualizada, então as duas imagens, uma de cada olho, não se unem, formando a 

duplicidade de imagens. Porém, na visão de um sujeito normal, essa imagem é unida 

formando uma só, quando os dois olhos deixam de funcionar, cada um por sua conta, são 

utilizados por um único olhar. ―Não é o sujeito epistemológico que efetua a síntese, é o corpo, 

quando sai de sua dispersão, ordena-se, dirige-se por todos os meios para um termo único de 

seu movimento, e quando, pelo fenômeno da sinergia, uma intenção única se concebe nele.‖ 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 312). 

O que houve foi uma retirada da síntese do corpo objetivo, para atribuí-lo ao corpo 

fenomenal, ou seja, ao corpo enquanto se conhece, dinamicamente, suas partes e seus 

receptores que se dispõem a tornar possível a percepção do objeto. O corpo próprio, enquanto 

noção de esquema corporal, propõe que não é apenas a unidade do corpo que é descrita de 

uma maneira nova, mas também, através dela, a unidade dos sentidos e a unidade do objeto. É 

o corpo, segundo Merleau-Ponty, que é o lugar ou a própria atualidade do fenômeno de 

expressão. ―Meu corpo é a textura comum de todos os objetos e é, pelo menos em relação ao 

mundo percebido, o instrumento geral de minha ‗compreensão‘.‖ (MERLEAU-PONTY, 

2011, p. 315). 

A experiência perceptiva, como coloca Merleau-Ponty, nunca se apropria dos 

fenômenos de forma completa, pois enquanto fenomenologia, o sujeito descreve aquilo que 

percebe. Portanto sua percepção não é nada mais do que uma ‗descrição da aparência‘. O 

vermelho de um tecido, por exemplo, pode variar, dependendo da intensidade da luz, do 

ângulo, da distância e daquele que percebe, e assim, o vermelho pode tornar-se mais escuro, 

mais claro, turvo, chegando a aparentar até outra cor. 

                                                             
19

 A diplopia é uma doença da visão que consiste na duplicação das imagens dos objetos. 



51 
 

 
 

Os objetos são um ―em si‖ e o corpo próprio que percebe os têm como um ―para si‖, 

então, na experiência do sujeito, é preciso sair do constituído, ou seja, do ―em si‖ para se 

apropriar da existência daquilo que o objeto é, ou seja, um ―para si‖. 

 

 

Ora, para que o objeto possa existir em relação ao sujeito, não basta que este 

―sujeito‖ o envolva com o olhar ou o apreenda assim como minha mão apreende este 

pedaço de madeira, é preciso ainda que ele saiba que o apreende ou o olha, que ele 

se conheça apreendendo ou olhando, que seu ato seja inteiramente dado a si mesmo 

e que, enfim, este sujeito seja somente aquilo que ele tem consciência de ser, sem o 

que nós teríamos uma apreensão do objeto ou um olhar o objeto para um terceiro 

testemunho, mas o pretenso sujeito, por não ter consciência de si, se dispersaria em 

seu ato e não ter consciência de si, se dispersaria em seu ato e não teria consciência 

de nada. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 318). 

 

 

A reflexão, para o intelectualismo, não passa de uma objetivação ou um afastamento da 

sensação. A percepção obtém a matéria do conhecimento, que foge daquilo que é original, 

real. A síntese da percepção é um valor nocional da experiência que não deve atribuir um 

valor originário. No campo originário, não se tem um mosaico de qualidades, mas uma 

totalidade de configurações que distribuem os valores funcionais a partir da exigência do 

conjunto. Para o filósofo, ―aquilo que chamamos de sensação é apenas a mais simples das 

percepções e, enquanto modalidade da existência, ela não pode, assim, como nenhuma 

percepção, separar-se de um fundo que, enfim, é o mundo‖. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 

324). 

 

1.8 O Espaço 

 

A discussão a respeito do espaço, elaborada por Merleau-Ponty, presume uma discussão 

já iniciada por filósofos como René Descartes e Immanuel Kant, a qual Merleau-Ponty faz 

referência em sua obra, para que se compreenda essa nova concepção de espacialidade 

elaborada por ele. 

Descartes retrata a concepção de corpo como sendo ―uma coisa que pensa‖. ―Creio que 

o corpo, a figura, a extensão, o movimento e o lugar são apenas de ficções de meu espírito‖ 

(DESCARTES, 2011, p. 42). Segundo ele, o sujeito seria, totalmente, dependente dos sentidos 

e do corpo, não podendo existir sem eles, no entanto, com a compreensão e com a proposição 

do ―Eu penso, logo existo‖, Descartes afirma poder existir, sem dúvida nenhuma, somente 

pelo fato de que pensou. ―[...] É preciso enfim concluir e ter por constante que esta 

proposição, Eu sou, eu existo, é necessariamente verdadeira todas as vezes que a pronuncio ou 



52 
 

 
 

que a concebo em meu espírito‖ (DESCARTES, 2011, p.43). O corpo em Descartes é algo 

capaz de pensar. É possível que ele veja, sinta através dos órgãos dos sentidos, mas segundo o 

filósofo, essas aparências são falsas; porém, tudo isso nada mais é do que pensar. O espaço 

em Descartes, portanto, não é uma experiência vivida, mas uma experiência pensada.   

Para Kant, a noção de espaço está relacionada com a representação
20

, pois ao colocar 

objetos fora do seu lugar natural, é possível representar este espaço, considerando que ele é 

pensado a priori. No início da primeira secção, quando é abordada a questão do espaço, na 

Crítica da Razão Pura, Kant afirma que ―temos a representação dos objectos como exteriores 

a nós e situados todos no espaço‖ (KANT, 2011, p. 63). É no espaço que a grandeza e a 

relação recíproca são determináveis e determinadas.  Em Kant, ―o espaço é uma representação 

necessária, a priori, que fundamenta todas as intuições externas‖ (KANT, 2011, p. 64). Em 

Kant, o espaço não passa da forma dos fenômenos dos sentidos externos, como condição 

subjetiva da sensibilidade, permitindo, assim, a intuição externa. 

Utilizando como base o pensamento dos pensadores citados, Merleau-Ponty constrói 

suas críticas sobre a concepção de espaço apresentadas tanto por Descartes, quanto por Kant. 

O espaço em Merleau-Ponty não é um lugar, mas vivência, com isso, ele não aborda a noção 

de espaço como não tendo um ―em si‖ e nem o ―para si‖, como pensa a tradição em uma mera 

forma da sensibilidade. O mundo não se resume a um lugar determinado em que objetos 

ocupam um espaço físico, o mundo é um espaço de situação, em que o sujeito habita e não 

apenas está posicionado, é o espaço vivido, que o sujeito o compreende, dá sentido e se 

envolve com ele. ―O corpo fenomenal é espacial não no sentido de que o corpo objetivo é ‗no‘ 

espaço, mas no sentido de que ‗nosso encontro primordial com o ser‘ é de início ‗situado‘ e 

orientado‘‖ (DUPOND, 2010, p. 22). 

Considerando a geografia
21

 como ciência do espaço, é possível encontrar argumentos 

para compreender o espaço de situação em Merleau-Ponty, pois o espaço traçado por ele 

diverge da noção de espacialidade apresentada pela citada ciência. Não se trata de um mundo 

físico em que as coisas estão posicionadas, mas de um espaço percebido, pois o espaço para 

Merleau-Ponty é uma estrutura vivida. 

 

 

Portanto, ou eu não reflito, vivo nas coisas e considero vagamente o espaço ora 

como o ambiente das coisas, ora como seu atributo comum, ou então eu reflito, 

                                                             
20

 O conceito de representação em Kant diz respeito a estética transcendental, o qual o conhecimento sensível é 

também conhecimento intuitivo. A representação é um processo fundamental, é através desta relação que é 

possível o pensamento. 
21

 Geografia como uma ciência, considerando sua atividade como a investigação de fatos. 



53 
 

 
 

retomo o espaço em sua fonte, penso atualmente as relações que estão sob essa 

palavra, e percebo então que elas só vivem por um sujeito que as trace e as suporte, 

passo do espaço espacializado ao espaço espacializante (MERLEAU-PONTY, 2011, 

p. 328). 

 

 

No espaço espacializado, tanto o corpo quanto as coisas podem aparecer como uma 

multiplicidade irredutível, pois, considerando o espaço físico, com suas regiões, diversamente 

qualificadas, esse se funda na presença efetiva do corpo próprio. Para o filósofo francês, o 

espaço aqui é representado pelo ―meu corpo e as coisas, suas relações concretas segundo o 

alto e o baixo, à direita e à esquerda, o próximo e o distante, podem aparecer-me como uma 

multiplicidade irredutível‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 328). Desse modo, ―esse seria o 

espaço físico‖ (NOGUEIRA, 2005, p. 10250), ou seja, o espaço natural. 

O espaço espacializante apresenta uma nova maneira de conceber o espaço, lidando 

com algo geométrico cujas dimensões são substituíveis. Nesse sentido, é possível considerar 

uma pura mudança de lugar que, contudo, não modificaria o seu sentido em sua concretude. A 

mudança de posição diverge da ideia de situação do objeto e, portanto, ―descubro uma 

capacidade única e indivisível de traçar o espaço‖ (MERLEAU-PONTY, 2006, p. 328), em 

outras palavras, é possível afirmar que, ―o espaço espacializante, este só vive por um sujeito 

que o trace, é o espaço traçado, geométrico, é a espacialidade homogênea e isotrópica‖ 

(NOGUEIRA, 2005, p. 10250) e, nesse ínterim, não se pode deixar de afirmar que esse 

espaço é construído pelo homem. 

Após destacar a importância dos sentidos à elaboração das reflexões sobre o espaço, 

apresentar-se-á agora o que Merleau-Ponty compreende por espacialidade de posição e 

espacialidade de situação, considerando que o autor traz toda uma abordagem clássica sobre o 

espaço. No entanto, é apenas uma forma de contextualizar e explicar essa nova forma de 

pensar, desconstruindo as ideias anteriores, através de seus argumentos filosóficos, para então, 

construir novos conceitos. 

 

1.8.1 Espaço de Posição 

 

Pode-se chamar de espacialidade de posição o que se compreende por espaço 

geográfico. O sentido de geográfico aplica-se sempre à realidade do que podemos descrever 

como sendo uma realidade concreta de algum lugar do planeta. ―No espaço geográfico, 

podemos fazer a experiência do mundo percebido, com base em um inventário detalhado dos 



54 
 

 
 

locais onde vivemos, tomando como modelo a singularidade de suas aproximações ou de seus 

afastamentos‖ (CAMINHA, 2010, p. 194). 

Os fenômenos perceptivos podem ser descritos, porque possuem uma posição 

determinada e estão organizados no mundo percebido, tendo em vista que, através da 

distribuição da superfície, pode-se considerar a percepção dos objetos como isolados e 

ordenados em um espaço determinado. Nesse sentido, ao observar determinado objeto, 

presente no sistema geográfico, o sujeito designa-se este como algo estendido e posicionado 

sobre um ambiente comum. Essas figuras perceptíveis que estão localizadas, nesse espaço 

físico, podem ser medidas através dos dados visuais.  

No sistema geográfico, Merleau-Ponty considera o mundo separado em fragmentos 

objetivos dos quais se tornam unidades espaciais, que possibilitam o reconhecimento e a 

classificação de toda a terra, tendo em vista que esses fragmentos são definidos por fronteiras 

que limitam também o acesso perceptivo e, consequentemente, sua compreensão de modo 

mais abrangente. ―O espetáculo visível das paisagens do mundo percebido sob nossos olhos, 

momento inicial de toda percepção do espaço, é anulado em nome de um sistema objetivo do 

espaço‖ (CAMINHA, 2010, p. 194). 

Tomando como exemplo a inversão
22

 da paisagem proposta por Merleau-Ponty, 

baseado nos estudos de Stratton, percebe-se que o mundo corporal ganha sentido diverso em 

relação ao mundo perceptível. Um sujeito qualquer, que ao utilizar uns óculos, que inverte a 

posição das coisas, em 180º, tem dificuldades em perceber a realidade delas. Porém, após 

alguns dias, utilizando os óculos, o sujeito começa a caminhar corretamente em direção a seus 

objetivos, mesmo tendo encontrado grande dificuldade no início. Esse fenômeno ocorre 

porque o sujeito se habitua à nova estratégia de percepção, pois cria associações entre as 

direções antigas e as novas; isso não quer dizer que o meio percebido sofreu influência, o que 

acontece é apenas a inversão do modo de percebê-lo.  

Evidencia-se, nessa questão, a prerrogativa de enfatizar o espaço de posição como 

necessário para compreender, posteriormente, o espaço de situação. A inversão da paisagem 

acontece pela possibilidade de mudar as posições de percepções para as localizações de certos 

conteúdos. O sujeito pode fazer essas alterações, porque o espaço presente é o posicionado, 

que se distingue pela sua característica geográfica, mas deixa implícito também as 

capacidades de se habituar, ou seja, o corpo próprio desenvolve estas habilidades, porque ele 

                                                             
22

 A inversão da paisagem pode ser compreendida como um giro a 180° ou mesmo a 90° em que as paisagens 

são observadas por um ângulo diferente. Essa realidade é possível quando tratamos de espaço de posição. O 

mundo que pode ganhar contornos físicos através da posição de localização do sujeito. 



55 
 

 
 

toma consciência, talvez pelas suas representações metafísicas de mundo, que pode percebê-

lo, de modo distinto, familiarizando-se ao ambiente que vai se tornando parte dele. 

 

 

Não se pode considerar o mundo e o espaço orientado como dados com os 

conteúdos da experiência sensível ou com o corpo em si, já que a experiência mostra 

justamente que os mesmos conteúdos podem estar orientados alternadamente em 

uma direção ou na outra, e que as relações objetivas, registradas na retina pela 

posição da imagem física, não determinam nossa experiência do ―alto‖ e do ―baixo‖; 

trata-se precisamente de saber como um objeto pode parecer-nos ―direito‖ ou 

―invertido‖, e o que querem dizer estas palavras (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 

332). 

 

 

Deste modo, compreende-se o espaço de posição como sendo um lugar onde objetos são 

dispostos de modo organizado e que ocupam um lugar físico no espaço, por exemplo, uma 

casa localizada em certo lugar do espaço, ocupando um terreno baldio. Não podemos pensar, 

enquanto posição, em subjetivar o espaço de localização desta casa, o que pode acontecer é 

traçar direções para facilitar sua localização, seja norte, sul, leste ou oeste. A espacialidade de 

posição ―designa simplesmente a condição de ser uma coisa posicionada em relação a outras 

coisas, em um mesmo lugar, cuja localização pode ser determinada como eixos de 

coordenadas no espaço que, em última análise, não é outra coisa senão a soma de pontos 

justapostos‖ (CAMINHA, 2010, p. 237).  

Para Merleau-Ponty, os termos relacionados ao espaço de posição estão associados 

diretamente à fenomenologia, pois, para ele, qualquer coisa que seja central só tem sentido 

para o sujeito se estas estiverem presentes e relacionadas com o mundo de modo direto e pré-

reflexivo, através da experiência. ―Nossa experiência concreta do espaço é centrada em nós 

mesmos: ‗aqui‘ é onde estou, sendo os outros objetos de minha experiência localizados em 

relação a esse ‗aqui‘‖ (MATHEWS, 2010, p. 124).  

Percebe-se que todo sentido de localização parte de um ponto de referência, nesse caso, 

o sujeito que mede as distâncias, assim, ―nas coisas, basta dois pontos para definir uma 

direção‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 332). É possível delimitar um pedaço de terra e 

cercá-lo. É possível fazê-lo medindo como em uma posição retangular em um espaço que 

mede 100m de comprimento por 80m de largura, por exemplo. Dentro desse cerco, 

posicionam-se objetos ou até mesmo plantam-se algumas sementes. Ao fazê-lo, têm-se 

posições de localizações, sejam próximas às cercas ou centralizadas. Isso consiste na 

espacialidade de posição, que se utiliza como pontos de referência, pontos fixos para marcar 

certo local. ―Podemos, assim, deslocarmo-nos no mundo, indo em direção a um lugar de 



56 
 

 
 

maneira precisa, sem que esse lugar seja visível no interior de nosso campo perceptivo‖ 

(CAMINHA, 2010, p. 195). 

O espaço geográfico serve de fundamento para compreender o espaço situado que não é 

a ideia de um mundo desligado do sujeito perceptivo, mas algo que se coloca como ponto de 

partida para compor uma realidade já introduzida no campo da vida prática do ser humano. 

Merleau-Ponty se utiliza de uma forma diferenciada de explicar seus novos conceitos de 

mundo, utilizando as ideias já existentes. A diferença consiste na inovação que é dada a estes 

conceitos e a elaboração de outros, por isso, ele aborda o espaço de posição tendo por base 

ideias já elaboradas da geografia para, a partir de então, desconstruir todo esse entendimento e 

introduzir um novo conceito, agora não mais como espaço de posição (geografia), mas como 

espaço de situação que é o que o corpo próprio se apropria em sua experiência perceptiva. 

 

1.8.2 Espaço de Situação 

 

O espaço situado é um derivado de movimentos motrizes os quais já estão presentes no 

sujeito, pois o movimento realizado não é o físico, mas o corporal, enquanto sujeito que se 

dirige a algo com a intenção de percebê-lo.  

Enquanto no espaço de posição, o sujeito pode delimitar esquemas para direcionar 

localizações. Na espacialidade de situação o sujeito não tem pretensão de definir localizações, 

pois ele mesmo habita o espaço em que está inserido; ele não é um objeto que pode ser 

disposto em algum lugar da superfície terrestre. ―A espacialidade de situação é o espaço que o 

corpo constitui com base em seu modo próprio de ser no mundo, já que a única maneira de ser 

no mundo é habitá-lo‖ (CAMINHA, 2010, p. 237).  

O sujeito que usa os óculos que inverte a posição das coisas, a princípio, sente grande 

dificuldade em se orientar porque está já habituado com uma forma de perceber, porém, após 

alguns dias, ele começa um processo de readaptação perceptivo dos fenômenos. ―Precisamos 

de um [...] espaço que não escorregue nas aparências, que se ancore nelas e se faça solidário a 

elas, mas que, todavia, não seja dado com elas à maneira realista e possa, como o mostra a 

experiência de Stratton, sobreviver à subversão das aparências‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, 

p. 334).  

O sujeito não apenas está no espaço, mas habita o espaço, ele deixa de ser um objeto 

estendido para se tornar o centro de toda orientação da experiência de percepção do mundo. 

―O corpo então faz de todo espaço, considerado como absolutamente exterior por uma 



57 
 

 
 

perspectiva geográfica, um espaço corporal, quer dizer, um espaço que existe para nós, como 

o meio pelo qual nós nos referimos constantemente ao mundo pelo nosso corpo‖ 

(CAMINHA, 2010, p.  

A espacialidade de situação ocorre por meio da intencionalidade, pois os movimentos 

fisiológicos e físicos, como caminhar na rua, realizados pelo corpo próprio se dão no espaço 

de posição, porém, todo movimento intencional se dá no espaço situado. A intenção do sujeito 

acontece no mundo percebido e ―o poder de se situar do corpo já é mobilizado pela percepção 

do mundo, que se dispõe, em torno de nós, de uma maneira pré-dada‖ (CAMINHA, 2010, p. 

239). Pensar o corpo próprio, portanto, é concebê-lo como uma ―abertura para‖, o corpo que 

se dirige para fora de si mesmo. Este movimento, o qual Merleau-Ponty chama de 

motricidade, é a chave para entender a distinção do movimento mecânico. No espaço situado, 

o sujeito pode movimentar-se sem sair do lugar, pois é a sua capacidade intencional que o 

move para o mundo percebido.  

O corpo não é, para Merleau-Ponty, um objeto ou um instrumento de percepção, ele é o 

sujeito perceptivo que está situado no espaço; no entanto, ele utiliza a percepção para se 

fortalecer enquanto sujeito. ―O espaço só o é como tal se existirmos num corpo e se o 

dotamos de sentido, se nos comunicamos constantemente com e por ele‖ (LIMA, 2007, p. 69).  

Considerando que o corpo próprio está em constante relação com o mundo, pois ele é 

abertura ―para‖, ou seja, é um ser vivido como presença no mundo, não se pode, segundo 

Merleau-Ponty, pensar a sua relação a si mesmo como presença em si. O corpo próprio é um 

para si e não como um em si. Assim, o corpo e o mundo formam um sistema dinâmico, que 

torna possível a coisa percebida como expressões das paisagens percebidas através do sujeito. 

Nesse ínterim, o mundo se faz mundo, porque há um sujeito que o percebe, como também o 

corpo só se faz corpo através da experiência de estar no mundo. ―Tudo nos reenvia às relações 

orgânicas entre o sujeito e o espaço, a esse poder do sujeito sobre seu mundo que é a origem 

do espaço‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 338).  

O mundo percebido, portanto, dá-se na presença de um sujeito que o percebe. O que 

ganha destaque aqui é a motricidade, pois movimentar-se em direção a algo é ―dirigir-se 

para‖, o olhar carrega em si um caráter de subjetividade, pois se abre para o mundo 

constituindo um espaço dinâmico. Ao sair de casa para caminhar na praia, por exemplo, há 

um deslocamento corporal até lá, e isso tem um caráter de posição, porém, antes de sair de 

casa, o sujeito quis caminhar na praia, ou seja, ele teve a intenção de executar essa atividade. 

É essa intencionalidade, que Merleau-Ponty destaca como motricidade, que impulsiona o 



58 
 

 
 

corpo próprio ao espaço situado, pois ele teve a experiência efetiva de sair de casa e caminhar 

na praia. 

 

Diferente de um espaço substancialista, a espacialidade de situação do corpo que 

percebe é um horizonte de amplitude diversificada em função da motricidade do 

corpo que percebe, elemento determinante da coexistência mundo-corpo. Essa 

espacialidade é formada aqui das relações entre a visão, enquanto experiência, 

entregue ao trabalho do olhar e as formas percebidas, enquanto seres que jorram da 

atmosfera das paisagens percebidas. Assim, o espaço derivado de nossa instalação 

no mundo por nossa corporeidade é, antes de tudo, vivido, em lugar de ser 

simplesmente pensado como um fato ou como uma representação de fato 

(CAMINHA, 2010, p. 243). 

 

 

A experiência do mundo se manifesta na presença de um corpo que percebe, e as 

situações inversas à normalidade do modo como as coisas se apresentam, ganham nova 

interpretação no sujeito. Merleau-Ponty utiliza das observações de Wertheimer
23

, o qual 

mostra que o campo visual impõe uma orientação que não é a do corpo. Como exemplo, ele 

faz uso de um experimento, o qual inclina um espelho à 45º vertical. Um homem que caminha 

no quarto tem a impressão de caminhar para o lado; um objeto qualquer que cai da porta 

parece cair em direção oblíqua; os conceitos de ―alto‖ e ―baixo‖ ganham nova representação 

que se dá pela experiência do novo espetáculo. No entanto, após alguns instantes, o sujeito 

começa a se habituar ao ―novo mundo‖, com o qual já está em constante relação, e os 

movimentos realizados vão se modificando em relação ao corpo que percebe, pois ―a 

orientação é constituída por um ato global do sujeito perceptivo‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, 

p. 335).  

Existia antes da experiência, um ―nível espacial‖ em relação ao espetáculo 

experimental, que pretendia fornecer direções privilegiadas, que atraiam para si, a vertical 

através de pontos e fazendo com que a experiência posterior oscilasse. ―[...] Para nós o 

espetáculo experimental só é orientado (obliquamente) em relação a certo nível e já que por si 

ele não nos dá a nova direção do alto e do baixo‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 335).  

A experiência perceptiva se caracteriza pelo fato de se observar os objetos, não de um 

modo contingente e universal, ou seja, absoluto, mas pelo ângulo que se observa, tendo 

consciência dele pelo fato de ser um objeto particular. ―Posso ter consciência do mesmo 

objeto em diferentes orientações e, como dizíamos há pouco, posso até mesmo reconhecer um 

rosto invertido
24

‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p.341).  

                                                             
23

Max Wertheimer foi um dos fundadores da Teoria da Gestalt. Segundo ele a verdade determina a estrutura da 

experiência e não a capta por sensações e nem percepções que estão associadas.  
24

 A ideia de rosto invertido é utilizada por Merleau-Ponty na Fenomenologia da Percepção para mostrar que 

mesmo observando algo que se desvia do seu padrão normal de realidade como a face às avessas que modifica 



59 
 

 
 

Os níveis espaciais se dão no horizonte de nossas percepções e o ambiente espacial 

acontece em um nível, previamente, dado. As experiências transmitem uma espacialidade já 

adquirida e, assim, é preciso que o sujeito esteja operando em um mundo, porém, não pode 

ser um mundo qualquer, considerando que o sujeito se situa na origem de todos.  

Segundo o filósofo, há um sujeito abaixo de si próprio, para quem também existe um 

mundo antes que ali ele estivesse marcando o seu lugar. ―Esse espírito cativo ou natural é o 

meu corpo, não o corpo momentâneo que é o instrumento de minhas escolhas pessoais e se 

fixa em tal ou tal mundo, mas o sistema de ‗funções‘ anônimas que envolvem qualquer 

fixação particular em um projeto geral‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 342). Esse mundo às 

cegas seria o começo da vida do sujeito, dando sentido a toda percepção ulterior do espaço 

que recomeça a todo instante. Portanto, o espaço e a percepção indicam no interior do sujeito 

seu nascimento, a contribuição de sua corporeidade, consistindo em uma comunicação com o 

mundo, que é mais velha que o pensamento. 

Essa discussão a respeito da espacialidade de situação se fortalece quando é acrescida a 

ela a noção de profundidade perceptiva. Essa advém dos conceitos clássicos da percepção, 

que negam sua visibilidade.  

Segundo Merleau-Ponty, Berkeley traça uma forma de mostrar que a profundidade não 

pode ser dada à visão, porque não pode ser registrada, considerando que os olhos do corpo 

próprio só conseguem ver projeções sensíveis do espetáculo. ―[...] O que chamo de 

profundidade é na realidade uma justaposição de pontos comparáveis à largura‖ (MERLEAU-

PONTY, 2011, p. 343).  

A ideia de profundidade se concretiza, portanto, em uma justaposição de pontos que se 

comparam a largura, no entanto, não se pode conceber o sentido de profundidade, quando se 

fala de espacialidade de situação, fundada apenas nas noções de geometria, talvez baseada nas 

dimensões de espaço abordado por Euclides, que o compreendia como comprimento, largura 

e profundidade, mas é preciso pensar essa realidade como ―dada a uma percepção viva que 

habita o espaço e ela ‗anuncia um certo vínculo indissolúvel entre as coisas e mim‘‖ 

(DUPOND, 2010, p. 22).  

Há um espaço entre o sujeito e o percebido, este é contado a partir do corpo que jamais 

realiza a experiência de ver se não estiver no mundo percebido, concebido não como espaço 

geográfico, mas como espaço situado, efetivo. Esse fato se realiza não em um meio exterior, 

                                                                                                                                                                                              
completamente o sentido de rosto estando irreconhecível, o sujeito é capaz de mudar, de avançar de nível e 

reconhecer e se habituar à cena. Isso é possível porque o corpo do sujeito é vivo e experimenta as situações como 

estando inserido nelas. 



60 
 

 
 

em que não haja o envolvimento entre o corpo e as coisas. ―[...] O espaço nos é dado na 

profundidade do mundo, nós não podemos percebê-lo como um ser totalmente positivo, 

determinado por um pensamento de sobrevoo sem os pontos de vista de nosso corpo.‖ 

(CAMINHA, 2010, p. 247).  

O espaço não é definido por Merleau-Ponty como uma abstração de conteúdos sensíveis 

em que os fenômenos estão ocupando um espaço físico. A espacialidade não está reduzida a 

algo externo, mas vai além da experiência do sujeito de compreender aquilo que está fora de 

si. A profundidade invisível se identifica à largura e, desta forma, como coloca Merleau-

Ponty, o intelectualismo
25

 faz aparecer, na experiência de profundidade, um sujeito que faça 

sua síntese, porque ele reflete uma profundidade realizada a partir da justaposição de pontos 

simultâneos, considerando que esta forma não é tal como se apresenta ao sujeito, mas a 

profundidade de um expectador situado lateralmente. 

Segundo Merleau-Ponty, para tratar a profundidade como uma largura vista de perfil, é 

preciso que o sujeito abandone seu lugar, seu ponto de vista sobre o mundo e pense em uma 

espécie de ubiquidade.  Considerando a existência de Deus, é possível pensar que Ele está em 

todas as partes, logo, a largura equivale à profundidade. Tanto o intelectualismo como o 

empirismo não dão um relato da experiência humana no mundo, eles dizem que o Deus 

poderia pensar, e é o mundo que convida o sujeito perceptivo a constituir as dimensões e 

pensá-lo sem ponto de vista. Diante disso, o sujeito não sabe nada sobre o mundo e nem sobre 

o espaço objetivo, pois procura descrever o fenômeno do mundo, mas é o seu nascimento que 

coloca o corpo próprio neste campo de percepção, em que os sujeitos presentes estão sós e 

outros virão depois. A ciência e o saber, portanto, não nivelaram a perspectiva individual, pois 

é através dela que o corpo tem acesso ao mundo.  

 

 

A profundidade nos obriga a rejeitar o prejuízo do mundo e a reencontrar a 

experiência primordial onde ele brota; entre todas as dimensões, ela é, por assim 

dizer, a mais ‗existencial‘, porque – é isso que há de verdadeiro no argumento de 

Berkeley - ela não se indica no próprio objeto, evidentemente ele pertence à 

perspectiva e não às coisas; portanto, ela não pode nem ser extraída destas, nem se 

posta nelas pela consciência; ela anuncia um certo elo indissolúvel entre as coisas e 

mim, pelo qual estou situado diante delas, enquanto a largura pode, à primeira vista, 

passar por uma relação entre as próprias coisas, em que o sujeito perceptivo não está 

implicado (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 345). 

 

 

                                                             
25

 ―O intelectualismo apresenta-se ordinariamente como uma doutrina da ciência e não como uma doutrina da 

percepção, ele acredita fundar sua análise na experiência da verdade matemática e não na evidência ingênua do 

mundo: habemus ideam veram‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 71-72). (Grifo do autor). 



61 
 

 
 

Toda essa discussão nos leva a buscar novas formas de compreender a profundidade, 

não fundada em pontos, mas em perspectivas que ultrapassem as alternativas clássicas para 

lidar com a relação entre sujeito e o objeto. 

Através da experiência de perceber, a profundidade não é, simplesmente, medida e 

largura, como afirmava a clássica concepção de percepção. Esta experiência impõe um novo 

olhar para essa ideia que expressa o sentido de que a percepção efetiva não deixa seu lugar e 

nem seu ponto de vista sobre o mundo. ―A percepção da profundeza nos faz reencontrar a 

experiência do jorramento do mundo percebido, que corresponde ao desdobramento mesmo 

da exterioridade para o sujeito que percebe‖ (CAMINHA, 2010, p. 249).  

As percepções das coisas não são medidas por uma distância objetiva, pois o sujeito 

vive a experiência de ver, e todo espaço objetivo ganha um sentido de subjetividade e esse 

espaço entre o sujeito e a coisa é convertido pelos globos oculares, pois o corpo se aproxima 

do objeto sem movimentar sua estrutura física, assim também como aproxima os objetos de 

si. 

 

 

Ter a experiência da profundidade é sempre vivê-la reencontrando seu sentido 

imanente. No fundo, convergência e tamanho aparente não são nem signos, nem 

causas da profundidade; eles estão presentes na experiência da profundidade, que 

pressupõe uma orientação em direção àquilo que vemos a distância. Nossa 

percepção não concerne nem a um conteúdo objetivo, em si, nem a um conteúdo de 

consciência para si, mas àquilo que nós vemos em profundidade (CAMINHA, 2010, 

p. 249). 

 

 

No que se refere à profundidade nas pinturas modernas, por exemplo, essas fornecem a 

sensação da existência de dimensões que, muitas vezes, ficam ocultas aos olhos. ―As 

dimensões são os componentes gerais do mundo sensível, aqueles por meio dos quais tal 

mundo se prepara do seu interior para ser percebido‖ (FERRAZ, 2009, p. 166). Porém, é 

possível compreender que, por sensível, não se considera apenas aquilo que se pode notar, 

mas é possível ponderar sua existência, relacionando com o que não podemos identificar, ou 

seja, como componentes que não se mostram diretamente ao sujeito. Segundo Merleau-Ponty, 

o sensível não é somente o que constitui as coisas, mas tudo quanto está no mundo, mesmo 

quando se encontra de modo implícito ou ausente. 

As pinturas de Cézanne retratam uma experiência do mundo como algo vivido, ao 

mesmo tempo em que paradoxal, pois ele tinha como objetivo ―buscar a realidade sem 

abandonar a sensação, sem tomar outro guia senão a natureza na impressão imediata, sem 

delimitar os contornos, sem enquadrar a cor pelo desenho, sem compor a perspectiva nem o 



62 
 

 
 

quadro‖. (MERLEAU-PONTY, 2013. P. 130). Não tinha a pintura como uma reprodução, 

nem, tampouco, como uma criação, pois acreditava que ―a arte não é nem uma imitação, nem 

uma fabricação segundo os desejos do instinto ou do bom gosto. É uma operação de 

expressão‖. (MERLEAU-PONTY, 2013. P. 137).  

Nas perspectivas presentes nas pinturas, citadas aqui, os trabalhos de Cézanne encontra 

o sentido de profundidade que, segundo Ferraz, não é representada como largura dos objetos, 

mas pelo que Merleau-Ponty escreve sobre profundidade, uma ―explicitação de um mútuo 

entrelaçamento das coisas, que ocultam parcialmente umas às outras e instituem, assim, uma 

densidade no campo visual‖ (FERRAZ, 2009, p. 166). Talvez a dúvida de Cézanne relacione 

bem esta questão, quando ele pinta os quadros dando destaque às formas: umas maiores e 

outras menores, permitindo que algumas delas se sobressaiam sobre outras. ―A perspectiva 

vivida, a de nossa percepção, não é a perspectiva geométrica ou fotográfica: na percepção, os 

objetos próximos aparecem menores, e os objetos afastados maiores, do que numa fotografia, 

[...]‖ (MERLEAU-PONTY, 2013, p. 132).  

Essa nova abordagem sobre profundidade é derivada dos textos tardios de Merleau-

Ponty, em que ela não mais prima pela organização interior do ser, mas pelas formas com que 

a profundidade retrata a realidade do sujeito, que impulsiona a realidade do mundo percebido. 

Ainda sobre essa temática da espacialidade, cabe ressaltar que a elasticidade espacial 

em sujeitos que sofrem algumas lesões cerebrais ou são acometidos pela esquizofrenia, por 

exemplo, é rompida. Nesse ínterim, aparece uma questão de relevante importância, que é: o 

louco, o sonhador, o sujeito da percepção, quando descrevem percepções e coisas, estão 

tratando de uma realidade efetiva? 

Essa é uma questão chave para essa discussão, pois, ao perceber que a espacialidade de 

situação se diferencia da espacialidade de posição, nota-se que o sujeito experimenta o mundo 

que ele está inserido. Nos sujeitos que têm sua elasticidade espacial rompida, também 

percebem o mundo mesmo que sejam de uma ordem fictícia, ou numa perspectiva ―normal‖, 

eles estão tendo uma experiência com algo. 

Essa análise chega à alucinação, tema a ser trabalhado um pouco adiante, que se 

manifesta por um estreitamento de sua capacidade de explorar o espaço vivido.  

 

 

O que cria a alucinação, assim, como o mito, é o estreitamento do espaço vivido, o 

enraizamento das coisas em nosso corpo, a vertiginosa proximidade do objeto, a 

solidariedade entre o homem e o mundo que está não abolida, mas recalcada pela 

percepção de todos os dias ou pelo pensamento objetivo, e que a consciência 

filosófica reencontra. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 391). 

 



63 
 

 
 

 

Obviamente, se há uma tendência ao objetivismo e todas essas formas de percepção são 

direcionadas para uma ordem corporal, sempre irá cair na mesma forma de análise dessa 

questão que é o distanciamento do espaço vivido. No entanto, a loucura, a consciência mítica 

a percepção estão ligadas ao mundo de alguma forma e, por isso, há relações com o mundo 

percebido e com um espaço situado. ―A consciência mítica ou onírica, a loucura, a percepção, 

todas elas em sua diferença não estão fechadas em si mesmas, não são ilhotas de experiência 

sem comunicação e de onde não poderia sair.‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 392). 

Do mesmo modo, acontece com o sonho. Quando se está dormindo e sonhando não há o 

abandono com o mundo, acontece uma separação entre o espaço do sonho e o espaço claro, 

utilizando suas articulações, portanto, a relação entre o sujeito que sonha e o mundo mantém 

esse contato, pois é sobre o mundo que se estrutura o sonho. O sonho aqui retratado se refere 

ao sonho noturno e não ao sonho diurno apresentado por Ernst Bloch. Assim também ocorre 

com a loucura que tem essa gravitação com o mundo, pois o corpo próprio não está isolado, 

pelo contrário, está a todo tempo ligado com o mundo que o cerca.  

A experiência perceptiva não se dá na completude dos espaços antropológicos e 

humanos, mas se constrói nos espaços naturais e inumanos. Merleau-Ponty descreve sua 

caminhada ao lado da Praça da Concórdia em Paris e ele afirma que, à medida que caminha, a 

paisagem vai, aos poucos, se modificando, muros, plantas, edificações vão ficando para trás, 

enquanto outras vão se apresentando a sua frente.  

 

 

Minha percepção total não é feita de dessas percepções analíticas, mas ela sempre 

pode dissolver-se nelas, e meu corpo, que por meus habitus assegura minha inserção 

no mundo humano, justamente só o faz projetando-me primeiramente em um mundo 

natural que sempre transparece sob o outro, assim como a tela sob o quadro, e lhe dá 

um ar de fragilidade. (MERLEU-PONTY, 2011, p. 394). 

 

 

Tomando por base essa analogia em Merleau-Ponty a respeito do sonho e da loucura, é 

possível fazer a distinção entre percepção e ilusão. Toda forma de percepção e de ilusão se 

constituem na forma como elas aparecem e por isso é preciso que a verdade que define uma e 

a falsidade que define a outra também apareçam. Merleau-Ponty diz que a percepção 

verdadeira sempre será uma percepção verdadeira, porém, a ilusão nunca se apresentará como 

verdade, pois é próprio da ilusão não se apresentar como ilusão.  

O filósofo utiliza o seguinte exemplo: ―Se em uma estrada vazia, acredito ver ao longe 

uma grande pedra chata no chão, que na realidade é uma mancha de sol, nunca posso dizer 

que vejo a pedra chata no sentido em que, aproximando-me, eu veria a mancha de sol.‖ 



64 
 

 
 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 398). Pela distância a pedra aparece como uma estrutura 

confusa, pois suas conexões não estão bem articuladas. Nesse sentido, a ilusão não é notada, 

pois, a princípio, o que se percebe é o que aparece que é a pedra chata. A sensação se desfaz 

quando o movimento do sujeito permite que a impressão seja desfeita, ou seja, a pedra chata 

desapareça e a mancha de sol seja observada, portanto, a sensação, por si, adentra em um erro 

perceptivo e ―isso ocorre porque a visão correta e a visão ilusória não se distinguem como o 

pensamento adequado e pensamento inadequado, quer dizer, como o pensamento 

absolutamente pleno e um pensamento lacunar‖. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 398). 

A conclusão que Merleau-Ponty chega com essa abordagem é que perceber é envolver 

um futuro de experiências em um presente que nunca o garante, é crer em um mundo. É essa 

abertura para o mundo que possibilita a verdade perceptiva, permite barrar a ilusão precedente 

e considerá-la nula. 

 

1.9 A Percepção na grandeza e formas aparentes 

 

O problema perceptivo, em Merleau-Ponty, acompanha uma série de fatos que se 

desdobram diante da experiência entre o sujeito e as coisas. Nesse ínterim, é preciso mostrar 

que, esses campos de conhecimento se fortalecem pela percepção atual, o que pode ocasionar 

um desvio perceptivo da maneira natural de chegar às coisas. Merleau-Ponty enfatiza que um 

objeto tem ―caracteres‖ ou ―propriedades‖ estáveis e o sujeito se aproxima do fenômeno da 

realidade estudando as constantes perceptivas. Não é possível conhecer uma coisa em sua 

plenitude, pois não se tem uma abrangência absoluta desta coisa, o que se tem é aquilo que ela 

aparenta, é aquilo que o sujeito percebe. 

No empirismo e no intelectualismo, o que ocorre é que estes campos de saber 

escorregam no modo de compreender a percepção das coisas, acreditam que aquilo que veem, 

é suficiente para traçar uma experiência perceptiva, saber o que é o fenômeno ou poder 

conhecê-lo. É exatamente essa questão que requer atenção, pois é preciso considerar os 

possíveis erros que podem ser cometidos quando é feita uma pré-reflexão ou uma pré-

compreensão em uma primeira observação. Baseado nisso, o que o sujeito percebe pode ser 

apenas uma grandeza ou uma forma aparente que se distancia da verdadeira coisa em si, uma 

vez que os ângulos e a iluminação podem influenciar, fortemente, a maneira como o sujeito 

chega aos fenômenos.  



65 
 

 
 

Num primeiro momento, ―seria admitir que ,no final das contas, a grandeza e a forma 

nunca são percebidas como atributos de um objeto individual, que elas são apenas nomes para 

designar as relações entre as partes do campo fenomenal‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 

402), pois as variações de grandezas e formas nada mais são que variações de perspectivas, ou 

seja, uma constância das relações entre o fenômeno e sua apresentação. 

A grandeza, como aborda a psicologia, é uma percepção que permanece constante por 

um momento, não como uma recordação de uma experiência, mas uma invariante da 

aparência visual, pois, ―a realidade não é uma aparência privilegiada que permaneceria sob as 

outras, ela é a armação de relações, as quais todas as aparências satisfazem‖ (MERLEAU-

PONTY, 2011, p. 403). O sujeito percebe algo que acredita ser o objeto em si, mas na 

verdade, é uma constante perceptiva que, influenciada pelo ângulo, pela luz ou distância, se 

mostra com outra aparência, totalmente distinta. 

Kant vai dizer que a percepção é polarizada em direção ao objeto e, assim, a aparência 

se torna incompreensível. As visões sobre o objeto, por sua vez, colocadas no sistema objetivo 

do mundo, permite que o sujeito pense a percepção e a verdade da percepção em vez de 

percebê-las. O sistema da experiência não se desdobra diante do sujeito, pois esse sistema é 

vivido por ele através de um ponto de vista que possibilita a finitude da percepção, a sua 

abertura ao mundo enquanto horizonte da percepção, portanto, ―a percepção do mundo é 

apenas uma dilatação de meu campo de presença, ele não transcende suas estruturas 

essenciais‖. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 408). 

A constância da percepção também ocorre quando, influenciada pela iluminação, 

modifica as cores de uma coisa, de modo que sua aparência foge do real. Uma folha de papel 

branco, quando colocada na penumbra deixa de ser totalmente branco, ou ainda, quando 

colocado diante de um foco de intensa luz branca, o papel aparece com uma brancura bem 

mais forte do que é.   

O intelectualismo erra por não considerar que outras cores existam, e permanece nas 

qualidades fixas da atitude reflexiva. A cor real de um objeto se mantém mesmo sobre as 

aparências e seria um prejuízo acreditar que se trata de diferentes arranjos de uma percepção 

da cor, que em si mesma é invariável de diferentes formas dadas a uma mesma matéria 

sensível. A diferença entre a verdadeira cor e a iluminação não é resultado de uma análise 

intelectual, mas um ―estabelecimento de uma estrutura iluminação-coisa iluminada que 

precisamos descrever mais de perto se queremos compreender a constância da cor própria‖. 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 411). 



66 
 

 
 

O corpo-próprio é quem consegue desmontar a estrutura da forma aparente, pois ele 

experimenta o mundo que ele mesmo está inserido. A iluminação percebida nos fenômenos 

cria um sentido de pura aparência, que se confunde com a originalidade da coisa, e o sujeito é 

capaz de desvendá-lo à medida que se aproxima ou se distancia dela, portanto ―a iluminação e 

a constância da coisa iluminada, que é seu correlativo, dependem diretamente de nossa 

situação corporal‖. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 416). A iluminação é aquilo que é 

assumido pelo sujeito, pois o objeto está lá, sua essência e sua naturalidade não deixam de 

existir. O fato é que a luminosidade diante da coisa é captada por aquele que percebe, e sua 

intensidade é percebida por ele.  

Assim também, como ausências de luz ou, por sua vez, uma luz fraca, que pode ser 

confundida, dependendo da distância entre o sujeito e a própria coisa, a distância entre aquele 

que percebe e o fenômenos pode transparecer uma infinidade de coisas. A penumbra só é 

penumbra se está distante. Se alguém observa um quarto meio escuro de fora, ele perceberá 

que alguns dos objetos ali presentes podem estar escondidos pela escuridão ou  se apresentar 

diferente do que, realmente, é, mas se esse alguém entra no quarto e se aproxima da 

penumbra, ela deixa de existir e os objetos se tornam perceptíveis. ―A penumbra só se torna 

penumbra [...] quando deixa de estar diante de nós como algo para ver, e quando nos envolve, 

quando se torna nosso ambiente, quando nós nos estabelecemos nela.‖ (MERLEAU-PONTY, 

2011, p. 416). 

O permanecer em um ambiente colorido, com todas as transposições de cores, é uma 

operação corporal, e o corpo a realiza entrando nessa atmosfera que para ele é nova, porque o 

corpo é seu poder de habitar o mundo, a chave para transpor tudo e de todas as equivalências 

que o mantém constante. Assim, ―a iluminação é apenas um momento em uma estrutura 

complexa cujos outros momentos são a organização do campo, tal como nosso corpo a 

realiza, e a coisa iluminada em sua constância‖. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 417). 

Da mesma forma, ocorre quando tratamos no campo tátil. Um pedaço de ferro tem seu 

peso e esse não mudará, mas o sujeito que o segura com suas mãos pode perceber que a 

intensidade desse pedaço de ferro pode sofrer alterações, de modo que possa aparentar ser 

mais pesado ou mais leve. Supondo que o sujeito carregue em suas mãos outros itens, ao 

mesmo tempo, em que carrega o pedaço de ferro, o acúmulo de objetos mudará o campo tátil 

e, com isso, a percepção do peso. Ele pode também segurar o pedaço de ferro somente com 

um dedo ou alguns deles, então, o contato com o objeto tende a diminuir, em contrapartida, 



67 
 

 
 

aparenta ser mais intenso, pois ―é na unidade de um ‗eu posso‘ que as operações de diferentes 

órgãos aparecem como equivalente‖. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 421). 

Essa constância, seja na grandeza ou na forma aparente, é notada porque se trata de um 

corpo que vive essa experiência, não se trata de um objeto que está localizado no espaço, mas 

de um corpo que está vivo, então, ―toda percepção tátil, ao mesmo tempo em que se abre a 

uma ‗propriedade‘ objetiva, comporta um componente corporal, e a localização tátil de um 

objeto, por exemplo, o situa em relação aos pontos cardeais do esquema corporal‖. 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 422). 

O sujeito, enquanto corpo vivo, não pode estar em todas as partes e em parte nenhuma, 

é através do corpo que é possível ir ao mundo. A experiência tátil é centrada diante do sujeito 

e não no objeto, desse modo, como coloca Merleau-Ponty, cada contato de um objeto com 

uma parte do corpo objetivo é contato com a totalidade do corpo fenomenal atual ou possível. 

Após as discussões apresentadas, Merleau-Ponty vai dizer que a coisa visual e a coisa 

tátil não são uma consciência de uma propriedade objetiva, mas aquilo que é reencontrado ou 

retomado pelo olhar ou pelo movimento. O objeto que se oferece ao olhar desperta uma 

espécie de intenção motora que visa não os movimentos do corpo, mas a coisa mesma que 

está como que pendurado. 

A experiência perceptiva é viva, a questão objetiva não se sobressai nessa experiência, 

pois é o sujeito que mantém a relação com a coisa, ―Cézanne dizia que um quadro contém em 

si até odor da paisagem‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 427), ele queria dizer, com isso, que 

as cores que montavam a imagem estavam tão conectadas que trariam respostas aos outros 

sentidos, além do visual. Portanto, ―toda percepção é uma comunicação ou uma comunhão, a 

retomada ou o acabamento, por nós, de uma intenção alheia ou, inversamente, a realização, no 

exterior, de nossas potências perceptivas e como um acasalamento de nosso corpo com as 

coisas‖. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 429). 

Os prejuízos do pensamento objetivo contribuíram para a dificuldade da tomada de 

consciência do mundo percebido, pois sua função é reduzir todos os fenômenos que firmam 

uma relação com o sujeito e o mundo, substituindo, tudo isso, pela ideia clara do objeto em si 

e a pura consciência. 

O sujeito não é, simplesmente, uma reunião de olhos, de ouvidos, de órgãos táteis, mas 

um sistema vivo que permite a comunicação dele com a atmosfera e não é preciso o 

direcionamento do olhar para o fenômeno para, então, percebê-lo. Merleau-Ponty esclarece 

isso quando afirma que ―o percebido não é necessariamente um objeto presente diante de mim 



68 
 

 
 

como termo a conhecer, ele pode ser uma ‗unidade de valor‘
26

 que só me está presente 

praticamente‖. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 430).  

Tudo aquilo que compõe um ambiente é percebido ,e o ambiente é tudo aquilo que 

existindo, inexistindo ou sendo alterado conta algo para o sujeito. O amor, por exemplo, é 

abstrato, mas sua demonstração pode ser notada; a entrega de um presente a alguém é algo 

objetivo, mas a forma de demonstração se reporta a um sentimento de amizade ou de amor. 

São essas unidades de valor que Merleau-Ponty se refere quando diz que não é preciso que a 

percepção aconteça, notoriamente, a um objeto ou fenômeno.  

As obras de Cézanne retratam bem essa questão colocada por Merleau-Ponty, pois o 

pintor tenta recriar uma imagem a partir de uma restituição integral de sua configuração 

sensível. Em suas obras da juventude, ele pinta primeiro a expressão e, por isso, segundo 

Merleau-Ponty, ele a perdia, depois se deu conta que ―a expressão é a linguagem da coisa 

mesma e nasce de sua configuração‖. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 432). Essa restituição 

integral da configuração sensível é o que a natureza faz a todo instante sem nenhum esforço, e 

com isso, entende-se que um objeto só é objeto pelo fato de mostrar algo, através da 

organização de seus aspectos sensíveis. 

Na verdade, o que é dado não é somente a coisa em si, mas a experiência com ela e para 

percebê-la é preciso vivê-la. 

 

 

É preciso que o sujeito perceptivo, sem abandonar seu lugar e seu ponto de vista, na 

opacidade do sentir, dirija-se para coisas das quais antecipadamente ele não tem a 

chave, e das quais todavia ele traz em si mesmo o projeto, abra-se a um Outro 

absoluto que ele prepara no mais profundo de si mesmo. (MERLEAU-PONTY, 

2011, p. 436). 

 

 

O corpo próprio engloba o conjunto de experiências, sejam visuais ou táteis, isso lhe dá 

condições de se lançar ao mundo e percebê-lo. Desse modo, para Merleau-Ponty, ter um 

corpo é possuir uma montagem universal, algo típico de todos os desenvolvimentos 

perceptivos. Assim, uma coisa não é, efetivamente, dada na percepção, ela é reconstituída, 

vivida pelo sujeito, ao mesmo tempo em que é ligada ao mundo, ao tempo que o sujeito traz 

consigo as estruturas fundamentais. ―A vida humana ‗compreende‘ não apenas tal ambiente 

definido, mas uma infinidade de ambientes possíveis, e ela compreende a si mesma porque 

está lançada em um mundo natural.‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 438). 

                                                             
26 Quando Merleau-Ponty fala de unidade de valor, ele se refere, por exemplos, a objetos que comporiam certa 

paisagem e, de repente, não está ali. A falta desse objeto cria o que o filósofo chama de unidade de valor, pois 

sua ausência é percebida pelo sujeito. 



69 
 

 
 

O mundo percebido não é um campo determinado em que tudo é representado como 

somas de perspectivas. O mundo percebido, abordado por Merleau-Ponty, consiste em um 

campo de percepção em que o sujeito se lança nele, através de suas capacidades sensitivas, 

experimentando-o através dos perfis espaciais e temporais. A percepção não se constrói a 

partir de perfis distintos, pois as experiências do mundo integram-se a um só mundo. ―Não 

tenho uma visão perspectiva, depois outra, e entre elas uma ligação de entendimento, mas 

cada perspectiva passa na outra e, se ainda se pode falar em síntese, trata-se de uma ‗síntese 

de transição‘‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 442). 

O campo visual atual não se limita ao campo efetivo que é oferecido ao sujeito. ―Meu 

ponto de vista é para mim muito menos uma limitação de minha experiência do que uma 

maneira de me introduzir no mundo inteiro‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 442). Quando 

olho para uma paisagem ela não me induz a pensar em outra, caso estivesse ali. O sujeito não 

interpreta nada, porém todas as inúmeras possibilidades se encontram presentes e abertas as 

suas perspectivas. 

 

 

O mundo natural é o horizonte de todos os horizontes, o estilo de todos os estilos, 

que, para aquém de todas as rupturas de minha vida pessoal e histórica, garante às 

minhas experiências uma unidade dada e não desejada, e cujo correlativo em mim é 

a existência dada, geral e pré-pessoal de minhas funções sensoriais, em que 

encontramos a definição do corpo (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 442). 

 

 

A filosofia das perspectivas em Merleau-Ponty dá o direcionamento para a compreensão 

do mundo através de ângulos situados. A cada instante essas perspectivas dão lugar a outras 

percepções, e o sujeito é conduzido a uma contradição. Tal contradição consiste em acreditar 

na síntese de um mundo acabado, pois sempre há a tendência de percebê-lo em perspectivas e 

o fazendo, o corpo próprio se dirige para uma nova compreensão dele, ainda que já tenha se 

deparado com ele anteriormente.  

Essa questão analisada por um fundamento temporal mostra que a síntese dos 

horizontes, apesar de não se submeter a ele, confunde-se pelo próprio movimento que o tempo 

passa e ―a contradição que encontramos entre a realidade do mundo e seu inacabamento é a 

contradição entre ubiquidade da consciência e seu engajamento em um campo de presença‖ 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 444).  

Segundo Merleau-Ponty, uma existência fundada em um dado temporal implica que, de 

forma absoluta, nada existe, pois tudo se temporaliza. É como pensar o mundo em um 



70 
 

 
 

constante devir, pois aquilo que se vive no hoje se modifica, porque há um corpo próprio 

capaz de compreendê-lo de forma diferente posteriormente. 

 

 

A síntese do tempo, que reúne o percurso do antes para o depois e do depois para o 

porvir, não é da ordem causal dos acontecimentos, mas da formação de uma cadeia 

contínua religada por um sujeito capaz de reunir passado, presente e futuro no 

decurso temporal imanente da consciência. Assim, a consciência do tempo é, ao 

mesmo tempo, consciência da articulação do fluxo temporal e consciência do ato de 

sua própria temporalização (CAMINHA, 2010, p. 270).  

 

 

É possível olhar para uma planta em um dia qualquer e lançar uma compreensão sobre 

ela, mas no dia seguinte é possível olhar para a mesma planta, do mesmo local e percebê-la 

diferente. ―A percepção é, portanto, uma charneira da temporalidade
27

: já está na ordem da 

história, mas ainda está na ordem da natureza, sua temporalidade, como às vezes diz Merleau-

Ponty, é a de uma ‗pré-história‘‖ (DUPOND, 2010, p. 70). O espaço de tempo permite que os 

fenômenos sejam compreendidos de forma distinta, pois o mundo proveniente do corpo 

próprio se constrói em um conjunto de fatores, sejam temporais, espaciais e, sobretudo, 

influenciados pela subjetividade daquele que percebe, considerando que a apropriação do 

fenômeno acontece também porque existe uma intenção para tal. 

 

 

Não posso conceber o mundo como uma soma de coisas, nem o tempo como uma 

soma de ―agoras‖ pontuais, já que cada coisa só pode oferecer-se com suas 

determinações plenas se as outras coisas recuam para o indefinido dos longínquos, 

que cada presente só pode oferecer-se em sua realidade excluindo a presença 

simultânea dos presentes anteriores e posteriores, e já que assim uma soma de coisas 

ou uma soma de presentes é um não-senso (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 446). 

 

 

É por esse motivo que perceber o mundo em perspectivas se torna tão relativo e sua 

compreensão é inacabada, pois cada instante e cada situação implica uma referência que se 

distingue de todas as outras. O tempo objetivo se exprime porque existe o tempo histórico que 

conduz o sujeito a pensar em um passado, presente e futuro, assim, o mundo e a coisa são 

como um eterno porvir que estão ―abertos‖ a sempre reenviar suas manifestações e sempre 

oferecer outra coisa para ver. ―O mundo no sentido pleno da palavra não é um objeto, ele tem 

um invólucro de determinações objetivas, mas também fissuras, lacunas por onde as 

subjetividades nele se alojam, ou antes, que são as próprias subjetividades‖ (MERLEAU-

PONTY, 2011, p. 447). 

                                                             
27

O termo temporalidade aqui é compreendido por Merleau-Ponty como sendo próprio ser, pois o ser é 

subjetividade e a subjetividade é o próprio tempo. ―A temporalidade é, portanto, ‗campo de presença‘, ou seja, 

indivisivelmente dimensão do mundo e dimensão do sujeito‖ (DUPOND, 2010, p. 69). 



71 
 

 
 

Tanto o mundo quanto as coisas só têm sentido porque há um sujeito que o percebe 

como encadeamentos de perspectivas que transcendem todas as perspectivas, pois esses 

encadeamentos são temporais e inacabados. ―Não somos, afirma Merleau-Ponty, temporais 

porque somos espontâneos, ao contrário, o tempo é que fundamenta minha espontaneidade 

com a força de ultrapassarmos, espontaneidade esta que nos é brindada pela vida‖ (ARRUDA, 

2012, p. 87). Desse modo, pensar a experiência do tempo é fazer com que as imagens da 

experiência tenham um ponto de fixação, ou seja, um ponto que possa ser garantia de 

segurança para o sujeito como um antes e um depois. 

Após todo percurso feito por Merleau-Ponty e do conteúdo apresentado sobre a 

experiência perceptiva, finalmente será discutido o segundo tema central deste capítulo que é 

alucinação. Vale salientar que todas as discussões feitas até aqui, são como um sustentáculo 

que serve de base para adentrar ao problema proposto, pois a percepção é a porta de entrada 

para se discutir as alucinações, uma vez que as duas estão relacionadas entre si. 

 

1.10 Alucinação 

 

Merleau-Ponty começa falando sobre a alucinação e afirma que ela desintegra o real 

sobre os olhos do sujeito, o substituindo por uma quase-realidade. O fenômeno alucinatório 

reconduz o corpo-próprio aos fundamentos pré-lógicos do conhecimento. Isso confirma o que 

foi dito até aqui sobre a coisa e sobre o mundo.  

O filósofo analisa a percepção a partir dos estudos da psicologia e da psiquiatria 

clássica, fundamentando-os através da fenomenologia. Os fenômenos se apresentam no 

campo de uma experiência pré-reflexiva, ou seja, antes de qualquer interpretação. É preciso 

destacar que a alucinação, a qual será abordada nessa discussão, não se restringe apenas ao 

processo alucinatório como um transtorno psiquiátrico, mas como uma experiência do sujeito, 

considerando influências externas, que se estendem além da loucura e da esquizofrenia. 

Diante disso, ver-se-á que é possível compreender a alucinação em duas vertentes, que é a 

presente na psiquiatria, que se apresenta como transtorno psiquiátrico, e a impulsionada pelos 

fatores externos, afastados de uma doença psíquica. 

Iniciando as discussões da alucinação como transtorno, percebe-se que, na maior parte 

do tempo, a partir das discussões elaboradas por Merleau-Ponty, os doentes distinguem suas 

alucinações e suas percepções. O trecho a seguir descreve alguns tipos de comportamentos 

que são vivenciados por diferentes sujeitos acometidos por doenças como a esquizofrenia ou 



72 
 

 
 

até mesmo pessoas que tem suas capacidades nervosas rompidas por algum momento, devido 

ao uso de medicamentos, drogas ou bebidas alcoólicas.   

 

 

Esquizofrênicos que têm alucinações táteis de picadas ou de ‗corrente elétrica‘ 

sobressaltam-se quando lhes aplicam um jato de cloreto de etilo ou uma verdadeira 

corrente elétrica: ‗Dessa vez‘, dizem eles ao médico, ‗isso vem de você, é para me 

operar...‘ Um outro esquizofrênico, que dizia ver no jardim um homem parado sob 

sua janela e indicava o lugar, a roupa, a atitude, fica estupefato quando efetivamente 

se coloca alguém no jardim no lugar indicado, com a mesma roupa e na mesma 

posição. Ele observa atentamente: ‗É verdade, existe alguém no jardim, é um outro‘. 

Ele se recusa a contar dois homens n jardim. Uma doente que nunca duvidou de suas 

vozes, quando lhe fazem ouvir no gramofone vozes análogas às suas, interrompe seu 

trabalho, levanta a cabeça sem se voltar, vê aparecer um anjo branco, como ocorre 

toda vez que ela ouve suas vozes, mas não computa essa experiência entre as ‗vozes‘ 

do dia: desta vez não é a mesma coisa, é uma ‗direta‘, talvez a voz do médico. Uma 

demente senil que se queixa de encontrar pó em seu leito sobressalta-se quando 

verdadeiramente encontra nele uma fina camada de pó de arroz: ‗O que é isso? Este 

pó é úmido, o outro é seco.‘ Em um delírio alcoólico, o paciente que vê a mão do 

médico como um porquinho-da-índia logo observa que se colocou um verdadeiro 

porquinho-da-índia na outra mão. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 448). 

 

 

Considerando a alucinação, nesse sentido, como não sendo um conteúdo sensorial, cria-

se a hipótese de ser um conteúdo de ordem do juízo, como uma interpretação ou crença. No 

entanto, a questão é: se os doentes não acreditam na alucinação da mesma forma que 

acreditam na percepção, então, a interpretação intelectualista também seria impossível. 

É preciso analisar o problema alucinatório numa perspectiva empirista e intelectualista 

com a intenção de analisar as concepções existentes e em seguida entender sua distinção com 

a percepção. 

O empirismo tenta explicar a alucinação a partir da irritação dos centros nervosos, dados 

sensíveis que aparecem do mesmo modo que aparecem na percepção pela ação dos estímulos 

físicos nos mesmos centros nervosos. ―Para o empirismo, a alucinação é um acontecimento na 

cadeia de acontecimentos que vai do estímulo ao estado de consciência.‖ (MERLEAU-

PONTY, 2011, p. 450). 

O intelectualismo, por sua vez, ―procura-se desembaraçar-se da alucinação, construí-la, 

deduzir aquilo que ela pode ser a partir de uma certa ideia da consciência‖. (MERLEAU-

PONTY, 2011, p. 450). Pelo cogito é ensinado que a existência da consciência se confunde 

com a consciência de existir e, assim, o intelectualismo defende que a verdade ou a falsidade, 

de uma experiência, não se fundamenta em sua relação exterior, mas consistem em uma 

legibilidade de denominações intrínsecas.  

Ocorre que entre a explicação do empirismo e a reflexão intelectualista, há um profundo 

parentesco, que é a comum ignorância dos fenômenos, pois ambos constroem um fenômeno 



73 
 

 
 

alucinatório ao invés de vivê-lo. O pensamento objetivo, portanto, compromete até a diferença 

de natureza que é estabelecido entre percepção e alucinação do intelectualismo. Esse 

comprometimento se dá pelo fato de que ―o pensamento objetivo, a redução das coisas vividas 

a objetos, da subjetividade à cogitatio, não deixa nenhum lugar para a adesão equívoca do 

sujeito a fenômenos pré-objetivos‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 451). A alucinação não 

deve ser construída, assim também como a consciência, como uma essência ou ideia, o que 

deve ser feito é aprender a conhecer a consciência e a alucinação. 

As coisas não são dadas, isoladamente, uma como senhor da outra, uma dominando a 

outra, o que é dado é equivalência entres as coisas, o sujeito e o outrem estão juntos e nunca 

separados, o passado não está separado do presente, mas está no horizonte do presente. ―Uma 

alucinação, como uma percepção ordinária, é composta de sensações presentes e de imagens 

que são relíquias de sensações passadas‖ (GURNEY, 2013, p. 286). Portanto, conceber a 

experiência da alucinação é retratar uma epistemologia baseada em fatos que foram, em 

algum momento, experienciadas pelo sujeito.  

 

 

O passado que contemplo foi vivido e, se eu quiser penetrar em sua gênese, não 

posso ignorar que foi um presente. Pelo simples fato de a ordem do saber não ser a 

única, não se fechar nela mesma e ter em si ao menos a lacuna escancarada do 

presente, a história inteira ainda é ação, e a ação já é história. (MERLEAU-PONTY, 

2006b, p. 03).  

 

 

As alucinações podem ser compreendidas de formas diferentes, a partir do sujeito 

perceptivo, pois elas são como experiências vividas do corpo próprio, porém, desestruturadas.  

 

 

A imagem alucinatória, quando se admite sua existência, já não é tratada nos 

trabalhos recentes como um fenômeno isolado que poderíamos explicar por alguma 

irritação dos centros: está associada ao conjunto do funcionamento organo–

vegetativo, o que significa que, mais do que uma percepção sem objeto, a alucinação 

é uma conduta de conjunto ligada a uma alteração de conjunto do funcionamento 

nervoso. Ela supõe toda uma montagem cuja descrição, como a do funcionamento 

normal, não pode ser feita em termos somáticos. (MERLEAU-PONTY, 2006a, p. 

317). 

 

 

 Quando se observa as coisas ou outrem sob um ponto de vista pessoal, a certeza de 

enganar-se é óbvia, pois esta observação é individual, porém, quando se tem a ideia do outro 

em perspectivas, o seu entendimento aparece. ―É preciso recolocar-nos na situação efetiva em 

que as alucinações e o ‗real‘ se oferecem a nós, e apreender sua diferenciação concreta no 

momento em que ela se opera na comunicação com o doente.‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 

453). É preciso estar sempre atento para compreender a experiência alucinatória, pois há 



74 
 

 
 

sempre o risco de concordância ou de reduzir uma experiência perceptiva à alucinação, todas 

sob um único ponto de vista. É necessária a explicitação de tal experiência – da crença 

alucinatória na crença real. 

Uma percepção real é, para Merleau-Ponty, aquilo que é percebido, seja pela audição, 

seja pela visão, como um sistema de fenômenos que são espetáculos privados. A capacidade 

de percepção se desdenha sobre um campo perceptivo particular do corpo próprio e não se 

pode dizer que essa percepção se repita ou se reproduza a outros, pois qualquer indivíduo que 

impulsiona seu olhar ou outro sentido o faz de forma individualizada. ―O mundo percebido 

não é apenas meu mundo, é nele que vejo desenhar-se as condutas de outrem, elas também o 

visam e ele é o correlativo, não somente de minha consciência, mas ainda de toda consciência 

que eu possa encontrar.” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 453).  

Certo homem a olhar para uma árvore que está em sua frente possui uma percepção 

daquela planta, e se outro homem se aproxima e observa a mesma planta, do mesmo lugar, 

não consegue jamais obter a mesma percepção, pois o outro nunca atingirá as intenções e 

desdobramentos de um sujeito qualquer, porque são particulares. 

A análise feita por Merleau-Ponty, sobre o fenômeno alucinatório, vai de encontro com 

a concepção do intelectualismo, quando afirma que a alucinação se funda na crença e nos 

julgamentos. Segundo ele, o empirismo concebe a alucinação como uma irritação dos centros 

nervosos e o intelectualismo procura deduzir aquilo que ela pode ser a partir de certa ideia da 

consciência. O que há de comum entre ambas é que as duas doutrinas concebem a prioridade 

do pensamento objetivo.  

As alucinações se desenvolvem em uma cena que não é a do mundo percebido, porém, 

não deixa de ser um fato do corpo que percebe; ―a alucinação não é, como a percepção, meu 

poder concreto sobre o tempo em um presente vivo. Ela escorrega sobre o tempo como 

escorrega sobre o mundo‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 455). Elas existem porque o sujeito 

possui, baseado no corpo fenomenal, uma relação constante de um ambiente capaz de evocar 

uma pseudopresença deste. 

Merleau-Ponty diz que o fenômeno alucinatório não faz parte do mundo, não é 

acessível, não possui nenhum caminho definido que o conduza a todas as outras experiências 

do sujeito alucinado ou às experiências de um sujeito com suas capacidades cognitivas 

intactas. As alucinações, portanto, são, para ele, como imagens sobrepostas, não toma lugar 

no mundo intersubjetivo porque falta à plenitude, à articulação interna que faz com que a 

coisa verdadeira repouse em si e exista por si mesma.  



75 
 

 
 

A alucinação é diferente da coisa verdadeira, assoberbada de pequenas percepções que a 

sustentam na existência, ela é uma significação implícita e inarticulada, escorrega sobre o 

tempo como escorrega sobre o mundo. Ela está diante do mundo, não no mundo, pois o corpo 

do alucinado perde a inserção no sistema das aparências, e assim, toda alucinação é, portanto, 

alucinação do corpo próprio.  

A experiência alucinatória é traduzida pela despersonalização e pelo distúrbio do 

esquema corporal que se forma como um fantasma exterior, considerando que tem o mesmo 

sentido, perceber o corpo e perceber a situação do corpo em um ambiente físico e humano, 

pois o corpo é essa mesma situação, enquanto forma efetiva e realizada. 

 

 

Existem alucinações porque nós temos, através do corpo fenomenal, uma relação 

constante com um ambiente em que ele se projeta e porque, separado do ambiente 

efetivo, o corpo permanece capaz de evocar, por suas próprias montagens, uma 

pseudo-presença desse ambiente. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 456). 

 

 

O modo como o filósofo tenta construir sua análise sobre a alucinação é baseada em 

movimentos e experiências que o próprio sujeito vive. Isso ocorre porque ele afirma que as 

alucinações só são ligadas a certo domínio sensorial até o momento que cada campo sensorial 

oferece alteração da existência, como possibilidades de expressões particulares. Tomando 

como exemplo o esquizofrênico, Merleau-Ponty afirma que ele tem alucinações auditivas e 

táteis porque esses mundos representam uma existência possuída, ou seja, há alucinação 

porque o sujeito consegue montar um esquema de imagens ou sons, que em algum momento 

foram vividos por ele. ―O alucinado não vê, não ouve no sentido normal, ele usa de seus 

campos sensoriais e de sua inserção natural em um mundo para fabricar-se, com os 

fragmentos deste mundo, um ambiente factício conforme a intenção total de seu ser.‖ 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 457). 

  Sendo a alucinação não uma estrutura do sensível, também não o é da ordem do juízo, 

ela não é uma construção  nem está tomada em um mundo geográfico, afirma Merleau-Ponty, 

mas é uma ―paisagem‖ individual, onde o mundo toca o sujeito e esse está em constante 

comunicação com ele. ―A alucinação não é uma percepção, mas ela vale como realidade, só 

ela conta para o alucinado.‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 458). O mundo do sujeito perde 

sua força expressiva, e mesmo que a alucinação não seja uma percepção, há uma impostura 

alucinatória, que, considerando sua diferença da percepção, ela precisa existir para o doente 

mais do que suas percepções. As teorias clássicas erram porque permitem que na percepção 

sejam introduzidas as operações intelectuais e seja feita uma crítica às sensações, 



76 
 

 
 

desconsiderando a ligação de sujeito vivo com o mundo e, desse modo, a existência do doente 

é descentrada, ela se esgota na constituição solitária de um ambiente fictício. 

Abaixo dos atos expressos, abaixo das percepções, há uma função mais profunda pela 

qual faltaria aos objetos o índice de realidade - é o movimento que leva o sujeito além da 

subjetividade que o acomoda no mundo, mesmo antes da ciência e qualquer verificação como 

uma espécie de ―fé‖ ou ―opinião originária‖. Nessa opinião originária, a alucinação é possível, 

mesmo que ela não seja uma percepção. E o mundo verdadeiro é ignorado pelo doente quando 

este se desvia dele, pois se encontra no ser antepredicativo e a conexão entre aparência e 

experiência é implícita e presuntiva, mesmo numa percepção verdadeira. ―Ter alucinações e, 

em geral, imaginar é aproveitar essa tolerância do mundo antepredicativo e nossa vizinhança 

vertiginosa com todo ser na experiência sincrética.‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 459). 

O mundo não é uma soma de coisas que se possa duvidar, mas um reservatório 

inesgotável onde estão os fenômenos e o percebido não está lá para enganar, pois anuncia sua 

disjunção e sua substituição por uma percepção. Não há erro no percebido, pois não há 

verdade, há realidade, não há ali necessidade, mas facticidade. Considerando a possibilidade 

das alucinações, em algum momento, a consciência não sabe o que faz, pois, uma vez tendo 

consciência de constituir uma ilusão não a escolheria, e desse modo, não haveria ilusão.  

Portanto, não estando à ilusão e os fenômenos na mesma direção, para que o doente 

aceite a ilusão é preciso que ele recuse o mundo verdadeiro, deixando de se referir a ele. 

Ocorre que o sujeito não tem força para fazer a distinção entre o verdadeiro e o falso. 

―Todavia, nós não cortamos a consciência de si mesma, o que proibiria todo progresso do 

saber para além da opinião originária e, em particular, o reconhecimento filosófico da opinião 

originária como fundamento de todo o saber‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 461). 

As alucinações podem se manifestar em um determinado sujeito por diversas vias. 

Aparece como loucura presente em um esquizofrênico, nas deformações neurológicas e aqui a 

alucinação é um transtorno psiquiátrico, uma doença mental, mas também podem ser 

provocadas por excitações externas, como por exemplo, a luz do sol que invade o globo 

ocular, o consumo de bebidas alcoólicas, uso de drogas e cansaço extremo, nesses casos a 

alucinação se apresenta como um desvio perceptivo. O pesquisador, neurologista e psiquiatra 

Oliver Sacks, em seu livro Hallucinations, demonstra as possíveis formas de conceber as 

alucinações. Ele afirma que as drogas contribuem para que haja alterações da capacidade 

mental do sujeito e, como consequência, faz surgir à alucinação, também como privação 



77 
 

 
 

sensorial prolongada naqueles que sofrem de doenças como enxaquecas, epilepsia e 

narcolepsia
28

 de Parkinson.  

Portanto, pode-se dizer que as alucinações podem acontecer mesmo em sujeitos que não 

são acometidos de transtorno psiquiátrico. Indivíduos que usam drogas em excesso ou quando 

são privados destas substâncias, podem alucinar. ―Às vezes, a retirada de drogas ou álcool 

pode causar um delírio dominado por vozes alucinatórias e ilusões – um delírio que é, com 

efeito, uma psicose tóxica, mesmo na pessoa que não é esquizofrênica e nunca teve uma 

psicose antes‖ (SACKS, 2012, p. 193, tradução nossa)
29

. Isso implica que as perturbações 

mentais ocorrem, não necessariamente, apenas em indivíduos que possuem um histórico de 

distúrbios mentais, mas podem ocorrer também, como consequências de fatores externos que 

influenciam as mudanças do sistema nervoso dos indivíduos ―normais‖. 

 

 

Alucinação - Experiência perceptiva sem objecto, geralmente de origem patológica. 

[...]. Podem ter como causas: uma excitação patológica dos órgãos sensoriais [...] ou 

uma disfunção no sistema nervoso, na sequência de uma infecção ou intoxicação. 

Encontram-se, ainda, associadas a certas doenças mentais como a esquizofrenia e, 

particularmente, ao delírio crónico alucinatório. Experimentalmente, podem 

provocar-se alucinações em sujeitos saudáveis, colocando-os num estado de 

isolamento sensorial absoluto, durante algumas horas. (DUARTE; MESQUITA, 

1996, p. 10). 

 

 

A partir dessas considerações, há uma forte relação entre alucinação e percepção, 

considerando o corpo próprio como sendo ponto crucial para a compreensão das excitações 

externas e dos casos de patologias que provocam a alucinação. Merleau-Ponty, ao tratar do 

corpo próprio, faz forte referência à noção de espaço, este enquanto situado, pois o sujeito não 

apenas está localizado em alguma parte, ele vive o seu espaço corporal que é habitado e 

vivido por ele mesmo. Nisso, a percepção dos fenômenos acontece como experiências 

próprias do sujeito. É através desta capacidade de percepção do mundo que a alucinação 

aparece.  

Os sentidos fornecem o acesso para que o corpo próprio perceba os fenômenos e, com 

isso, quando o sujeito se apropria deles, de forma efetiva e está influenciado por excitações 

externas, pode ocorrer à alucinação, ou seja, a distorção do percebido. No entanto, há um 

movimento, uma busca entre o sujeito e a coisa alucinada, uma espécie de luta, assim como 

                                                             
28

 Narcolepsia consiste em um distúrbio que se caracteriza pela presença excessiva de sono em situações 

inusitadas mesmo quando se tem um boa noite de sono. 
29

 Texto original: ―Sometimes withdrawal from drugs or alcohol may cause a delirium dominated by 

hallucinatory voices and delusions— in delirium which is, in effect, a toxic psychosis, even though the person is 

not schizophrenic and has never had a psychosis before‖ (SACKS, 2012, p. 193). 



78 
 

 
 

demonstra a história e o marxismo na luta de classes, o sujeito o faz na compreensão de sua 

experiência alucinatória. Essa luta, o sujeito trava consigo e com o mundo para alcançar o 

percebido. Em Humanismo e Terror, Merleau-Ponty vai dizer que em um mundo onde há 

luta, ninguém pode lisonjear-se em ter mãos puras. 

A percepção do mundo fenomenal se dá pelos ligamentos intencionais e motrizes da 

capacidade do sujeito de se apropriar do mundo que o circunda. Sendo esses ligamentos 

intencionais rompidos, o sujeito experimenta a alucinação. Masud Khan, ao descrever sua 

experiência que teve em ―Encontros Clínicos com uma moça‖ mostra que, ao perder sua 

capacidade de situação e definição de sua condição de existência, enquanto humana, sua 

paciente é incapaz de compreender os vazios que preenchem sua cabeça. Ora, ele diz que a 

experiência humana ocorre primeiro no ato e no gesto e, somente depois, intervêm fantasmas, 

pensamentos, sonhos, jogo e imaginação. Deste modo, a realidade psíquica é um a posteriori, 

e, portanto, os atos e gestos que estão na origem de qualquer comportamento, tornam-se o 

guia da evolução e do destino. 

Ora, a paciente tinha dificuldade de conviver com aglomerados de pessoas e acabava 

desestruturando suas ideias pela falta de uma rotina diária. Masud Khan percebeu que quando 

aplicada uma rotina de atividades diárias para ela, a moça começou a equilibrar sua 

experiência com o mundo. Com isso, vale ressaltar que a desintegração do real pode ser 

provocada pelos rompimentos de uma experiência efetiva, que se apresenta de modo 

desestruturado. A moça sentia remorsos pelos sonhos que tinha, porém esses eram fantasias 

baseadas em fatos, as quais ela se apropriava como se fossem verdades.  Fato esse que a 

deixava com um intenso desequilíbrio psíquico. É possível perceber que, nesse caso, a 

alucinação vibra os terrenos das percepções e das experiências, que ficam guardadas no 

subconsciente e são, em algum momento, revividas. 

Considerando a presença das alucinações não apenas em doentes mentais, que possuem 

algum tipo de patologia, mas em indivíduos considerados normais
30

, provocado pela presença 

dos fatores externos ao sujeito, as dissociações mentais, nesses indivíduos, podem aparecer 

em um momento posterior à experiência que ocasionou as perturbações. Por exemplo, certo 

indivíduo teve uma infância muito conturbada em que presenciou, por um longo período, 

momentos de fortes angústias, estresse e depressão. Todas essas experiências trouxeram, para 

ele, em um momento futuro, consequências que se apresentaram como alucinações e 

distorções de sua capacidade de ordenar seus pensamentos. ―Todas estas situações podem 

                                                             
30

 O termo ―normal‖ tem o sentido de um sujeito que não possui, para a psiquiatria, nenhum distúrbio mental. 



79 
 

 
 

produzir reações imediatas, mas também pode haver, às vezes, anos mais tarde, síndromes 

pós-traumáticas de um tipo maligno e, muitas vezes, persistente‖ (SACKS, 2012, p. 234, 

tradução nossa)
31

. Imbuído por essas questões, associa-se as alucinações em Merleau-Ponty 

como realidades efetivas fundadas em um tempo passado, que toca o sujeito em um instante 

presente. O corpo próprio, no momento da alucinação, vive a experiência de antes, porém, 

ocorre um desordenamento na forma de organização de seus pensamentos.  

 

 

É característico destas síndromes que, para além da ansiedade, reações de 

sobressaltos aguçados, depressão e distúrbios autonômicos, existe uma forte 

tendência para ruminação obsessivo sobre os horrores que foram experimentados- e, 

não raras as vezes, flashbacks súbitas na qual o trauma original pode ser 

experimentado em sua totalidade com cada modalidade sensorial e com todas as 

emoções que se fez sentir no momento. (SACKS, 2012, p. 234) (tradução nossa)
32

. 

 

 

É possível conceber a alucinação também no âmbito verbal, quando este acredita que 

alguém lhe fala, quando é ele mesmo que fala, isso ocorre, segundo Merleau-Ponty porque, 

enquanto sujeito encarnado, um está exposto ao outro, identificando-se a si mesmo quando o 

outro fala a si. ―Falar e ouvir, ação e percepção só são para mim operações completamente 

diferentes quando reflito e decomponho as palavras pronunciadas em ‗influxos motores‘ ou 

em ‗momentos de articulação‘ as palavras ouvidas em ‗sensações e percepções‘ auditivas 

[...].‖ (MERLEAU-PONTY, 2012a, p. 50-51).  

Quando o sujeito ouve, vale dizer não que tem a percepção auditiva dos sons, mas o 

discurso dentro de si, envolvendo-o e o habitando de tal forma que não sabe mais o que é dele 

nem o que é seu. ―Em ambos os casos, projeto-me no outro, introduzo-me em mim, nossa 

conversação assemelha-se à luta de dois atletas nas duas pontas da única corda.‖ 

(MERLEAU-PONTY, 2012a, p. 50-51). 

 A partir da literatura contemporânea, as alucinações consistem em distúrbios da 

‗sensopercepção‘ que se funda em perceber algo inexistente. Nos casos colocados por Sacks, 

os desordenamentos da forma de conceber a realidade, como as alterações imbuídas por 

fatores externos, como a bebida ou a droga, são desvios perceptivos que se relacionam com 

uma realidade efetiva, pois o sujeito que tem uma alucinação – visão ou audição, não ouve 

                                                             
31

 ―All of these situations can produce immediate reactions, but there may also be, sometimes years later, post-

traumatic syndromes of a malignant and often persistent sort‖ (SACKS, 2012, p. 234). 
32 It is characteristic of these syndromes that, in addition to anxiety, heightened startle reactions, depression, and 

autonomic disorders, there is a strong tendency to obsessive rumination on the horrors which were 

experienced— and, not infrequently, sudden flashbacks in which the original trauma may be experienced in its 

totality with every sensory modality and with every emotion that was felt at the time. (SACKS, 2012, p. 234). 



80 
 

 
 

ruídos nem vê ‗fantasmas‘ que fogem da sua realidade, a alucinação é como uma construção 

de algo real. 

Desse modo, segundo Merleau-Ponty, a relação entre a percepção e as perturbações 

mentais não estão tão fechadas em si mesmas, sem contato com o mundo. Essas experiências 

estão relacionadas à capacidade intencional do corpo próprio. Estão abertas a uma gama de 

possibilidades, como a apropriação dos fenômenos e a percepção destes em profundidade, 

pois sua função se dá nos fatos da vida cotidiana, que a tornam possível. Assim, a alucinação 

se torna para o sujeito um mundo identificável em cada elemento, tendo relações com outras 

realidades.  

O problema das alucinações tem permeado muitas discussões da psiquiatria clássica, 

que as concebem como um desordenamento da capacidade racional do sujeito, provocado 

pelos rompimentos dos centros nervosos, o que provoca um estreitamento de sua capacidade 

de situar seu corpo no horizonte de um mundo real, pois sua motricidade é rompida. ―A 

alucinação é considerada um dos sintomas do quadro psicopatológico da psicose orgânica ou 

funcional‖ (SANTOS, 2006. p. 343).  

Alucinar é absorver um mundo que não condiz com a realidade alcançada pela 

percepção. ―É reconhecida como um tipo de distúrbio da percepção e do senso da realidade 

que pode desencadear uma alteração do pensamento de tipo delirante, indicador de 

comprometimento de funções psíquicas mais complexas‖ (SANTOS, 2006. p. 343).  

Mesmo considerando a alucinação como um distúrbio psiquiátrico, mas abrindo espaço 

para compreender que fatores externos, como tem sido discutido neste trabalho, influenciam o 

sujeito para que desenvolva a alucinação, é possível dizer que há um espaço situado
33

 nas 

alucinações por se tratar de uma experiência vivida pelo sujeito. Merleau-Ponty afirma, em 

sua obra Fenomenologia da Percepção, que o sujeito vive um espaço temporal. Este é como 

um conjunto de situações que fazem parte da estrutura do corpo próprio como o passado, 

presente e futuro, mas que se situa em um momento atual a partir de um ―[...] único 

movimento que em todas as suas partes convém a si mesmo [...]‖ (MERLEAU-PONTY, 

2011, p. 562). Nesse ínterim, insere-se a experiência da alucinação como uma situação vivida 

pelo sujeito porque há a relação do tempo, do espaço e da experiência perceptiva. 

Após descrever modos de pensar o espaço, através do movimento, buscando 

fundamentações nas ilusões do corpo, Merleau-Ponty apresenta o que, para ele, consiste na 

percepção verdadeira e, consequentemente, sua espacialidade de situação. Esta espacialidade 

                                                             
33 Espaço situado consiste no espaço vivido pelo corpo próprio. Enquanto para a geografia existe um espaço de 

localização, para Merleau-Ponty existe o espaço em que o próprio sujeito habita. 



81 
 

 
 

compõe as percepções do corpo próprio, e estas só se tornam percepções verdadeiras caso 

suas verdades se manifestem ao sujeito. A questão é que existe um desfalque na percepção em 

atribuir-se ideias de objetos, quando, na verdade, estas ideias não existem. Esse desfalque 

acontece porque seus centros nervosos estão alterados e, por isso, o sujeito não consegue 

ordenar as percepções. Diante disso, as dissociações mentais aparecem, mas, segundo 

Merleau-Ponty, elas não se enquadram como experiência irreal, pois fazem parte do próprio 

sujeito, apenas de uma forma desordenada. Portanto, a alucinação é uma realidade vivida do 

corpo próprio, faz parte da própria noção de mundo enquanto sujeito situado. 

Baseado nesta questão, é possível relacionar a alucinação e a percepção para concluir 

que as perturbações mentais sejam fundadas em distúrbios psicológicos – alucinação tátil ou 

visual, sejam privações sensoriais dos que sofrem de doenças como enxaquecas ou através das 

drogas, isto é, pelo rompimento intencional e motriz momentâneo do sujeito, podem ser 

compreendidas fora do espaço objetivo a partir do corpo próprio que percebe. 

O sujeito não se reduz àquilo que lhe aparece, as verdades perceptivas são apresentadas 

ao sujeito através das capacidades sensoriais e este as identifica, porque é capaz de 

compreender sua própria realidade. O sujeito é uma abertura ―para‖, e é através dessa abertura 

e da motricidade nele presente, que se tem acesso ao mundo. Aquilo que, a princípio, é uma 

experiência irreal torna-se um princípio perceptivo fundado na verdade, pois o corpo próprio 

tem habilidades comportamentais como o movimento e os sentidos que lhe permitem 

aproximar-se dos objetos. 

Com isso, pode-se dizer que a alucinação, fora de um parâmetro psiquiátrico, é uma 

realidade não baseada em questões fantasiadas e em fatos irreais, pois existe uma realidade 

efetiva em que o sujeito experimenta a alucinação a partir das experiências vividas. 

Relacionado com a percepção, e diante dessa questão, é possível dizer que a loucura, presente 

em um sujeito esquizofrênico, por exemplo, adentra em uma dimensão distante da reflexão 

objetiva e próxima do espaço situado, em que é possível dar sentido aos acontecimentos da 

experiência do alucinado. Com isso, a loucura não seria, totalmente, uma insanidade mental 

fora dos padrões reais da experiência perceptiva, mas um desordenamento da experiência 

vivida que tem um fundamento de situação.  

Vale ressaltar que a abordagem da alucinação segue duas vertentes, a primeira está 

voltada para o transtorno psiquiátrico e nesse caso, a alucinação é uma doença, que está 

presente em um sujeito esquizofrênico; a segunda está voltada para o desvio perceptivo, e a 

alucinação não é um transtorno, apenas deformações sensoriais que afetam, por um instante, a 



82 
 

 
 

capacidade perceptiva do sujeito. Essas deformações são impulsionadas pelos fatores 

externos, já citados anteriormente, como medicamentos, drogas, cansaço, reflexo da luz etc. 

Assim, as alucinações provocadas pelas excitações externas são realidades efetivas do 

corpo próprio. Nesse sentido, percebe-se que tanto a alucinação como a percepção estão, 

intrinsecamente, relacionadas. O que nos abre possibilidades para compreendê-la como algo 

efetivo. ―A percepção é, portanto, um paradoxo, e a própria coisa percebida é paradoxal. Ela 

não existe senão enquanto alguém puder percebê-la.‖ (MERLEAU-PONTY, 2017, p. 37). Se 

os sentidos contribuem para que o sujeito perceba o mundo, esses também impulsionam a 

experiência da alucinação, não como simples fantasias ou realidades criadas, mas como um 

espaço perceptivo, pois se trata de uma experiência do sujeito com o mundo.  

Para sintetizar a discussão travada em todo capítulo, a respeito da percepção e 

alucinação, tem o desfecho das ideias trabalhadas até aqui. Segundo Merleau-Ponty, o sujeito 

vive o tempo presente, passado e futuro e, diante disso, é possível que o tempo, através do 

porvir, movimente as experiências do passado até o presente, considerando a desorganização 

das ideias, devido a um distúrbio mental ou por influências externas. 

Ora, enquanto a fisiologia propõe um corpo constituído de órgãos interligados entre si e 

ocupando lugar no espaço, Merleau-Ponty apresenta um corpo que é vivido, isto é, situado no 

espaço, de modo que é capaz de compreender sua própria existência. Considerando esta nova 

forma de compreender o corpo, em que o sujeito se apropria do mundo, percebendo-o através 

de perspectivas, nota-se que esse processo de percepção se dá pela sua capacidade intencional 

de ―se dirigir para‖ e, através da motricidade do corpo, o sujeito se depara com uma 

infinidade de percepções. 

A alucinação, a princípio, se apresenta como algo fictício e fantasiado pelo sujeito. A 

alucinação, de um modo geral, aponta para um conhecimento que foge do real, ou seja, não 

representa fenômeno no seu mais íntegro sentido, é um transtorno psíquico. No entanto, 

Merleau-Ponty destaca um ponto forte nesta discussão. Ele relata que compreender que o 

sujeito se depara com um mundo simbólico, mas esse, quando falamos da relação entre 

alucinação e percepção se projeta como algo intencional, a partir das experiências vividas. 

Assim, as perturbações mentais que originam as alucinações precisam ser compreendidas 

como um conhecimento já presente no sujeito, portanto, não são fictícias nem criadas, apenas 

experimentadas pelo corpo próprio.  

Não querendo adentrar na discussão do inconsciente, mas citando somente para se 

amparar também por ela, Merleau-Ponty afirma em seus cursos na Escola Normal Superior 



83 
 

 
 

que o inconsciente não está solto, muito menos bloqueado da capacidade perceptiva do 

sujeito, pelo contrário, está em contato com ele o tempo todo, se assim não o fosse, o sujeito 

não agiria, em algumas situações, de modo inconsciente. 

 

 

O inconsciente (a tendência) é apenas um apelo à inteligência, ao qual a inteligência 

não obedece, pois ela é de outra ordem. Nada há a explicar fora da inteligência, e 

não há por que explicar fora da inteligência, e não há por que explicar a esta última; 

há de se constatá-la somente. (MERLEAU-PONTY, 2016, p. 148).  

 

 

Mesmo se quisesse negar a possibilidade de existência do inconsciente e sua influência, 

não seria possível, pois ela faz parte do corpo e, quando ela se aflora, o próprio corpo não a 

controla, nem sequer a conhece. ―A negação do inconsciente é insustentável na medida em 

que ele é a negação do desconhecido e a afirmação de que a consciência não aprende nada 

sobre si mesma, mas na medida em que ela já conhece tudo o que nela se passa.‖ 

(MERLEAU-PONTY, 2016, p. 149). 

Merleau-Ponty aponta que é possível se reportar ao tema das alucinações de duas 

formas. A primeira, tratando do que se pode chamar de casos de tratamentos clínicos das 

alucinações táteis que são diagnosticados em clínicas, como exemplo, a esquizofrenia em que 

casos são anotados para depois oferecer uma análise para chegar a uma origem. A segunda, 

em oposição à primeira, recorre aos filósofos da percepção que ―tendem a pensar a alucinação 

como uma possível espécie de experiência: uma experiência que é subjetivamente 

indistinguível de percepção, mas que, ao contrário da percepção, apresenta o mundo de forma 

incorreta‖ (ROMDENH-ROMLUC, 2007, p. 2).
34

 A alucinação não pode acontecer de forma 

aleatória. Aquele que alucina não inventa uma situação, ele vive a situação, pois enquanto 

corpo, ele é capaz de experimentar as situações de sua experiência decorrente da percepção, 

isso é próprio dele. Essa experiência, para a psiquiatria, é um desvio, um distúrbio, uma 

patologia, mas para o sujeito que experimenta sua alucinação, parece ser efetiva.  

 

 

―Merleau-Ponty afirma que as percepções e alucinações têm diferentes 

fenomenologia. Em seu relato, as coisas que percebemos são experimentados como 

"inesgotável": como coisas que podem ser experimentadas de todos os pontos em 

torno espaço; em maior detalhe como se examina o objeto mais de perto; e como 

                                                             
34 Texto original: ―[...] tend to think of hallucination as a possible kind of experience: an experience that is 

subjectively indistinguishable from perception, but which, unlike perception, presents the world incorrectly.‖ 

(ROMDENH-ROMLUC, 2007, p. 02). 



84 
 

 
 

algo que pode ser experimentado por outros assuntos‖ (ROMDENH-ROMLUC, 

2009, p. 18)
35

. 

 

 

O fato é que existe, no sujeito que alucina, a desintegração de uma realidade 

considerada como normal que permanece presente nos fundamentos pré-lógicos do 

conhecimento, ou seja, que não há uma concatenação das experiências com o mundo, o que 

não deixa de ser algo presente no sujeito, pois apenas está desordenado. Ao se deparar com o 

mundo, o alucinado, ao invés de interpretar as situações para compreendê-las, não consegue 

fazê-lo. Logo essas experiências são enviadas para algo que antecede essa capacidade de 

reflexão. ―O alucinado tem noção da irrealidade de sua alucinação. Ele a diferencia da 

percepção normal pela sua solidez e pelo seu sentido‖ (CAMPOS; COELHO JR, 2002, p. 19). 

Os estudos acerca do tema concluem que toda percepção tem seu início nos sentidos, 

esses, por sua vez, enviam os dados do mundo capturados até a memória. Ela capta e 

reconhece sua própria experiência com o mundo. Com isso, pode-se dizer que, a partir da 

filosofia de Merleau-Ponty, a alucinação é uma experiência do sujeito, pois se não o fosse, a 

experiência sensitiva de perceber os fenômenos também não seria parte fundamental na 

experiência perceptiva. Essa experiência do corpo próprio, que inicia nos sentidos, mas 

processa-se na sua consciência, também não está longe do imaginário, que mesmo distorcida, 

há a formação de um mundo que o sujeito, acometido pelas doenças ou fatores externos, pode 

sofrer. Não é uma criação, mas uma montagem de sua experiência perceptiva.  

 

 

A percepção não é, de modo algum, um fenômeno de natureza diferente do 

imaginário, pois a origem da percepção tem uma relação do imaginário com o 

mundo, ou seja, a relação que se estabelece no sujeito da percepção - ou seja, o 

corpo próprio - consigo mesmo através da imagem do esquema corporal. 

(LARISSON, 2016, p.150) (Tradução nossa). 

 

 

Segundo Caminha, Erwin Straus afirmava que as deformações no modo de apreender os 

fenômenos se davam a partir de modificações primárias do sentir, fora das referências do 

objeto. Dessa forma, elas não seriam perturbações da percepção quando se trata de 

objetivação de um percebido representado. ―Isso significa que as alucinações são mais 

perturbações da ordem de nosso elo simbólico com o mundo experimentado pelo ato de sentir 

                                                             
35 Texto original: ―Merleau-Ponty claims that perceptions and hallucinations have different phenomenology. On 

his account, the things we perceive are experienced as ‗inexhaustible‘: as things that can be experienced from 

every point in surrounding space; in greater detail as one examines the object more closely; and as something 

that can be experienced by other subjects.‖ (ROMDENH-ROMLUC, 2009, p. 18). 



85 
 

 
 

do que deformações da ordem de nossa capacidade de apreender o mundo como instância 

objetiva por meio do ato de perceber‖ (CAMINHA, 2010, p. 253). 

Desse modo, é evidente que há uma questão na linha da experiência sensitiva, 

considerando que os sentidos não fornecem uma percepção detalhada e nem intencional. No 

entanto, é preciso considerar esta forma de perceber, como algo efetivo ao sujeito que 

percebe. Fazendo isso, estas reflexões são conduzidas ao ―para si‖ que são, intencionalmente, 

processadas e experienciadas pelo corpo próprio. Através dos sentidos, a experiência adquire 

um sentido que foge da ordem objetiva e, por isso, as perturbações não são fatos presentes no 

modo de apreensão do mundo, mas na forma de como os sentidos os percebem.  A alucinação, 

portanto, é influenciada pelos sentidos que, desordenados, captam imagens aleatórias, fazendo 

montagens embaralhadas e confusas. 

A alucinação do sujeito não é apenas como uma realidade criada, ilusória, mas uma 

realidade que, apesar de estar distorcida devido à doença ou por influências externas, possui, 

intrinsecamente, um campo real, pois as alucinações estão, constantemente, relacionadas com 

o ato perceptivo. O corpo próprio guarda memórias de fatos vividos que são, no ato da 

alucinação, revividos.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



86 
 

 
 

SEGUNDO CAPÍTULO 

 

2 O PRINCÍPIO ESPERANÇA COMO UM HORIZONTE DE POSSIBILIDADES PARA A 

VIDA EM ERNST BLOCH 

 

Ao iniciar este capítulo, o qual tem como base a obra O Princípio Esperança
36

 de Ernst 

Bloch, serão analisadas as contribuições do autor no que se refere ao sonho diurno e a 

esperança. No entanto, antes de iniciar e discorrer sobre o pensamento de Ernst Bloch, será 

abordada, de modo preliminar, a corrente filosófica conhecida como marxismo, para poder 

situar o autor no contexto histórico-filosófico, o qual o autor desenvolve sua análise sobre o 

sonho diurno.  

O marxismo é um conjunto de doutrinas econômicas, filosóficas e políticas criadas por 

Karl Marx e Friedrich Engels. Observando que o trabalho é o ponto chave da sociedade, os 

filósofos fundadores do marxismo começaram a difundir um pensamento que delimitava, de 

um lado, aqueles que detinham os meios de produção, e de outro, aqueles que executam as 

tarefas. De logo, percebe-se que há uma divergência entre esses dois grupos sociais. 

Desse modo, a luta de classes se torna, para o marxismo, aquilo que move a história 

numa busca pela produção material que fortalecia a vida social, política e intelectual. A 

principal tese de Marx é uma crítica ao sistema capitalista. Ele assegura que esse sistema 

tende a dividir a sociedade, em que a classe proletária se encontra submissa à burguesia.  

É nesse contexto que surge o filósofo da utopia, influenciado pelo pensamento de Marx, 

e, ao mesmo tempo, apresentando suas divergências em relação a Marx. Apesar de se 

considerar um marxista em toda sua obra, Bloch, em alguns de seus escritos, tenta se 

distanciar dessa tradição, ―seja em função da sua compreensão acerca da filosofia da natureza, 

de seu método de exposição literário ou mesmo da liberdade de suas interpretações‖ 

(CASTRO, 2017, p. 47). 

Sua vasta produção, em alguns momentos, distancia-se de correntes marxistas, 

aproximando-se de outras com pensamentos diversos entre si, como é o caso do messianismo 

teológico, expressionismo e romantismo. Também, sua tendência a uma filosofia da natureza, 

carregando características peculiares, faz com que Bloch, com uma filosofia um tanto oposta 

                                                             
36 O Princípio Esperança é o nome da principal obra de Ernst Bloch que foi escrita entre 1939 e 1947, período 

em que ficou exilado nos Estados Unidos, revisada entre 1953 e 1959 na Alemanha Oriental e publicada pela 

primeira vez em 1954. 



87 
 

 
 

ao mecanicismo positivista, prima para que seu pensamento se aproxime de um marxismo 

reformulado. Desse modo, o marxismo utópico de Ernst Bloch vai além de uma correção que 

ultrapassa os conceitos de um materialismo vulgarizado. ―Sua intenção vai além, 

concentrando-se na elaboração das bases teóricas de um novo marxismo, baseado menos na 

análise crítica da economia política de Marx do que na reatualização do socialismo utópico e 

dos conceitos éticos de um pensamento voltado para o futuro‖ (MÜNSTER, 1993, p. 87). 

Portanto, o pensamento utópico em Ernst Bloch não se baseia em um sonho abstrato, 

mas em uma teoria crítica fundada em um novo espírito utópico, o qual conduz o ser humano 

a construir um mundo de possibilidades onde seus sonhos e desejos podem ser lançados para a 

frente com o objetivo de realização, a partir do princípio esperança. 

É nesse contexto que se estrutura a filosofia de Ernst Bloch, ora influenciado pelo 

marxismo, ora divergindo dessa doutrina tão importante para as reflexões filosóficas. O que 

não se pode negar é que seu pensamento está fundamentado na utopia – tema mais pertinente 

trabalhado por ele. 

Sua obra O Princípio Esperança, está dividida em cinco partes, dispostas em três 

volumes. O volume um engloba as três primeiras partes da obra que se estruturam da seguinte 

forma: a primeira parte mostra o que o autor chama de pequenos sonhos diurnos, ele descreve 

os sonhos de infância; a segunda parte apresenta uma discussão sobre a consciência 

antecipadora, momento que descreve vários tipos de pulsões presente no ser humano; a 

terceira parte, fala sobre sonhos no espelho, em que engloba as experiências com viagens, 

romances, aquilo que é almejado. A quarta parte está disposta em todo o volume dois de sua 

obra e trata das utopias sociais, apresentando ―Planos para um mundo melhor‖. A quinta e 

última parte compõe o volume três da obra, organizando uma vasta literatura sobre as utopias 

presentes na música, mitos, morte, religião, o qual o autor chama de ―Imagens do instante 

plenificado‖.  

Ernst Bloch inicia sua obra fazendo uma viagem sobre os comportamentos humanos, 

desde a idade, enquanto criança, até suas experiências na idade adulta. Vale ressaltar que o 

filósofo, a partir do momento em que descreve as fases de crescimento, apresenta também 

fatos e acontecimentos que vão sendo experimentados pelo sujeito no decorrer da vida. 

A percepção sobre essas experiências vai se moldando de acordo com a idade. Desde a 

fase infantil, a criança tumultua sua existência com excesso de informações, não conseguindo 

realizar escolhas nem possuindo capacidade de direcionar suas vontades, porém, quando vai 



88 
 

 
 

crescendo, essas percepções vão se tornando mais claras ao mesmo tempo em que outras se 

tornam confusas.  

Segundo Bloch, ―se alguém sonha, nunca fica parado no mesmo lugar. Move-se, quase 

que a seu bel-prazer, do lugar ou condição em que se encontra naquele justo momento.‖ 

(BLOCH, 2005, p. 32). A adolescência, por exemplo, é a fase em que os sonhos se tornam 

companheiros de viagens e, em continuidade, há a construção de sonhos e expectativas, ou até 

mesmo de momentos vividos que poderão ser experimentados, os quais o filósofo chama de 

desejos. 

Certos comportamentos e atitudes começam a caracterizar a experiência de vida do ser 

humano, como insegurança, falta de confiança em si mesmo, ou até mesmo a felicidade de ser 

escolhido como destaque em algo. Mas o que se observa é que essa mistura de 

comportamentos é necessária no que diz respeito à construção de ideias e de uma noção de 

perceber cada instante da vida em perspectivas diferentes. 

Essas experiências, obviamente, permitem que suas consequências também sejam 

experimentadas pelo sujeito, uma vez que são vividas e sentidas por ele. É o que se 

compreende quando Bloch diz: ―O desejo do sonhador retrocede, procura restabelecer algo. O 

sonho desenha o que teria acontecido se uma bobagem tivesse sido evitada, se uma ação 

inteligente não tivesse sido desperdiçada.‖ (2005, p. 37). Ou seja, há uma construção de 

sonhos que são lançados a um futuro, e o sujeito, portanto, deseja e sonha. Destaca-se que o 

sonho que é referido aqui não se trata do sonho noturno, mas o sonho, como um lançar-se a 

um futuro, o querer que algo aconteça ou realize, é uma meta que se projeta para o futuro, é o 

sonho diurno. 

Enquanto pessoa adulta, diferentes caminhos de possibilidades de sonhos são 

considerados pelo sujeito, mas o filósofo faz uma analogia citando dois grupos de pessoas que 

vão sendo afastados desse intuito. De um lado, o empregado e, de outro, o pequeno burguês. 

Ora, Ernst Bloch é um marxista contemporâneo e sua filosofia se sustenta a partir dos 

acontecimentos de sua época, data de 1885 a 1977. Seus longos 97 anos lhe permitiram 

assistir muitos fatos históricos.  

Segundo o filósofo da utopia, as inclinações dos empregados são bem diferentes das 

inclinações dos pequenos burgueses, uma vez que esse segundo grupo tem ―[...] mais 

facilidade para desistir dos ideais da juventude e direcionar sua vontade apenas para aquilo 

que pode alcançar.‖ (BLOCH, 2005, P. 41).  O rico, diferente do assalariado, pode, segundo 

Bloch, proporcionar-lhe qualquer desejo determinado, ocorre que esse excesso pode lhe 



89 
 

 
 

causar uma espécie de penúria, de tédio e, esse modo estranho de viver os leva rumo a uma 

nulidade cada vez maior. 

Ainda sobre esse percurso explorado por Ernst Bloch em que o sujeito experimenta uma 

vida em que empecilhos são passageiros, falta à última fase que é a velhice. O filósofo deixa 

claro que ―o ideal saudável da velhice e na velhice é o da maturidade bem-acabada. A essa 

maturidade é mais cômodo dar que tomar.‖ (BLOCH, 2005, p. 45). 

É notório perceber que mudanças corporais começam a ocorrer, a vida leve de 

brincadeiras da criança se transforma, deixa de acontecer, apesar de sempre poder carregar 

consigo esse lado infantil, sistemas reprodutores deixam de funcionar. Mas vale destacar que 

essa experiência nunca é desejada pelos jovens, pois esses sempre sonham por condições 

agradáveis de vida, mudanças, agregações, mas nunca é o foco chegar, de imediato, à fase da 

velhice, o que é inevitável. Se não for interrompido pela morte, a velhice vai chegar.  

Acontece que esta última fase da vida, pode ser experimentada como uma conquista 

repleta de energias positivas, entusiasmo e alegrias, mas pode também ocorrer de ser 

experimentada pelo desconforto de ter perdido ou abandonado à criança articulosa, o jovem 

arteiro, o adulto determinado e fugaz, e essa sensação pode trazer o sonho de querer voltar a 

ser jovem novamente.  

Quando a experiência humana de viver é bem celebrada, cada fase é aproveitada com 

tudo aquilo que ela oferece, pois cada uma dessas fases usufrui de momentos que são, a cada 

tempo, celebrados distintivamente no seu devido tempo. Desse modo, ―em seu conjunto, a 

velhice, assim, como cada um dos anteriores estágios da vida, sem dúvida apresenta um ganho 

possível, específico, um ganho que compensa a despedida do estágio precedente‖ (BLOCH, 

2005, p. 45). Nessa perspectiva, será sempre um privilégio atingir esta fase, pois é um 

momento em que se experimentou o maior número de coisas, vivenciando cada instante, 

portanto, ―o envelhecimento pode designar também um ideal de acordo com a condição dada; 

o ideal da ‗visão panorâmica‘, e eventualmente da colheita.‖ (BLOCH, 2005, p. 45). 

Essa construção de sonhos é formada por desejos, pelo querer, é um direcionamento 

focado em algo fora de si, pois se o ansiar algo permanece em si mesmo, é possível que se 

reduza a mera avidez cega e vazia. Ernst Bloch afirma que o ansiar deve rumar em direção a 

algo, sem dar golpes para todos os lados, desse modo, torna-se um querer direcionado para 

um objetivo. No entanto, esse alvo para o qual o anseio se dirige é aquilo que pode saciar 



90 
 

 
 

esses desejos. O animal, por exemplo, dirige-se para o alvo como um apetite
37

 do momento, já 

o ser humano não utiliza somente o apetite, mas o desejo. ―O ato de desejar é mais amplo, 

possui mais matizes do que o apetecer, pois o desejar se expande para uma concepção em que 

o apetite imagina a forma do seu objeto.‖ (BLOCH, 2005, p. 50). 

Segundo o filósofo, onde houver a imaginação de algo melhor, possivelmente, perfeito, 

ocorre o desejar, porém esse se diferencia do querer. O desejar é um modo passivo, não há 

nada de trabalho, o querer é um querer-fazer. Comparando esses dois conceitos, tem-se que o 

desejar é uma experiência teórica, e o querer é uma transformação dessa experiência em uma 

atividade prática. 

 

 

Desejos podem até ser completamente irracionais, podem se dar no sentido de que X 

ou Y ainda estejam vivos. Eventualmente faz sentido desejar isto, mas é absurdo 

querê-lo. Por isso, o desejo permanece onde a vontade nada mais pode mudar. [...]. 

O querer, ao contrário, é necessariamente um avançar ativo rumo a esse alvo, dirige-

se para fora, tem de se medir unicamente com coisas realmente dadas. Sendo que o 

caminho trilhado pelo desejar, acrescido e assim solidificado pelo querer, pode até 

ser propriamente indesejado, ou seja, áspero ou amargo. (BLOCH, 2005, p. 51). 

 

 

Portanto, o apetite, juntamente com sua pulsão, primeiro se apropria daquilo que está ao 

seu alcance. O desejar imaginativo, por sua vez, ambiciona mais se mantendo insatisfeito, o 

que nada lhe agrada ou lhe basta de fato.  

 

2.1  Principais tipos de pulsões em Ernst Bloch 

 

O ser humano, apesar de ser completo em si mesmo, que carrega suas pulsões, que as 

sente e, conforme sua satisfação, desfaz todo sentimento de desgosto, é um corpo vivo e 

individual que é movido por estímulos que, ao serem transbordados, implicam em impulsos. 

Esses impulsos vêm do externo e, por isso, necessitam de alguém, de algo, por traz de si 

mesmo, para se manter. O ser humano é um animal difícil de ser saciado, pois sempre está 

buscando a saciedade de seus impulsos, ―é um ser de pulsões tão cambiante quanto amplo, um 

amontoado de desejos cambiantes
38

 e geralmente mal ordenados‖. (BLOCH, 2005, p. 54). 

Quando os apetites necessários são saciados, outros aparecem com a mesma carência. A 

pulsão de aquisição, por exemplo, é sempre uma saciedade a ser consumida pelo ser humano, 

                                                             
37

 Apetite, nesse caso, se refere a literalidade do termo, em que os animais agem por instinto, na procura por 

comida, de acasalamento. Processo natural da vida dos animais. 
38 O ser humano como ser de desejos, possui a todo instante desejos que mudam, que tomam novos rumos, são 

esses os desejos cambiantes, pois se alteram com facilidade. 



91 
 

 
 

é como se existissem várias pulsões fundamentais, uma aparecendo sempre mais forte do que 

outra. 

A partir dessa questão das pulsões, serão apresentadas a seguir algumas das principais 

pulsões que são destacadas por Ernst Bloch. 

A primeira delas é a pulsão sexual – Freud coloca o instinto sexual como o primeiro e 

mais forte de todos, destacando esse instinto desde o nascimento, quando a criança suga o 

leite do seio da mãe. O instinto sexual é uma das formas de atribuir-se ao que Sigmund Freud 

chama de fome, que é a expressão extraída das emoções, é a ―energia, considerada como uma 

magnitude quantitativa [...], daqueles instintos que têm a ver com tudo o que pode ser 

abrangido sob a palavra ‗amor‖ (FREUD, 1996d, p. 96). Ainda mais especificamente, ele vai 

dizer que ―o núcleo do que queremos significar por amor consiste naturalmente [...] no amor 

sexual, com a união sexual como objetivo‖ (FREUD, 1996d, p. 96); também se destaca, a 

partir do Freud tardio, o prazer negativo, ou seja o impulso de morte, enquanto destruição. Por 

exemplo: a morte do amor que há no cerne sexual que move o homem. 

Pulsão do ego e recalque – ao lado do id, de acordo com Freud, que é o reino do 

inconsciente, está o ego – uma representação coerente de processos mentais, que representa 

direitos do mundo exterior e o superego que é ‗o defensor do mundo interior‘. Freud 

desenvolve esses três conceitos para demonstrar como funciona a mente humana. 

Considerando que o Id é responsável pela parte inferior da mente, o que ele chama de 

inconsciente é onde surgem as emoções. Já o Ego é a parte mais racional da mente que 

mantém um equilíbrio entre o Id e o Superego. ―O ego representa o que pode ser chamado de 

razão e senso comum, em contraste com o Id, que contém as paixões‖ (FREUD, 1996c, p. 

39). Também o Superego como a parte superior da mente que é oposição ao Id, tomando 

decisões bem bruscas. ―Enquanto que o ego é essencialmente o representante do mundo 

externo, da realidade, o superego coloca-se, em contraste com ele, como representante do 

mundo interno, do id‖ (FREUD, 1996c, p. 39). Diante disso, Ernst Bloch considerando que o 

ser humano é, necessariamente, consciente e inconsciente, agindo, por vezes, ora muito 

racional, ora aflorando suas paixões vai dizer que ―a pulsão do ego recalca o que, nas pulsões 

sexuais e em seus conteúdos, não se coaduna com a sua linha [...]. [...], a nossa vida psíquica é 

dualista, apesar da libido, que iniciou tudo pelo recalque‘‖ (BLOCH, 2005, p. 55).  

 Recalque, complexo, inconsciente e sublimação – o primeiro se refere à censura no 

próprio indivíduo e não somente na sociedade. Tal censura não permite transpor o limiar da 

consciência, trancando a pulsão sexual. Os desejos não realizados ou anulados, no processo de 



92 
 

 
 

recalque são submergidos a um inconsciente, que formam as tensões e complexos neuróticos; 

Complexo são as pulsões não exteriorizadas, experiências inconclusas, decepções, feridas que 

podem desaparecer da consciência do ego, mas nunca são esquecidos da consciência da alma. 

Daí provém à sensibilidade, reações exageradas, ação neurótica compulsiva e ações 

independentes e sem conteúdo que são complexas; ―no inconsciente freudiano não há nada de 

novo‖ (BLOCH, 2005, p. 59), pois de acordo com Carl Gustav Jung, como afirma Bloch, no 

inconsciente, residiriam memórias ou fantasias primordiais à história tribal. Jung vai dizer que 

o inconsciente está muito relacionado às repressões sofridas desde criança. Esse tipo de 

comportamento é enviado para o inconsciente, uma vez que lá residem informações que 

poderiam estar presentes no consciente. Ocorre que o inconsciente não se restringe a isso, pois 

é possível que nele esteja contido ―as partes da personalidade que poderiam ser conscientes se 

a educação não as tivesse reprimido‖ (JUNG, 2008, p. 13); as sublimações consistem em 

consciências iluminadoras para Freud, que está envolta no id pelo inconsciente fixo de uma 

libido fixa. ―A libido sublimada num nível mais elevado perfaz a alegria do artista por sua 

criação, bem como o desfrute e a satisfação (compensatória) do não-artista com a obra de arte, 

pois esta proporciona a pura realização do desejo do tipo elaborado e incontido[...]‖. 

(BLOCH, 2005, p. 60). Em Jung, as sublimações consistem em outro aspecto da formação do 

inconsciente, pois além dos conteúdos da repressão, o ―inconsciente contém todos aqueles 

componentes psíquicos subliminais, inclusive as percepções subliminais dos sentidos‖ 

(JUNG, 2008, p. 13), e conteúdos que ainda não alcançaram o limiar da consciência. 

Pulsão de potência, pulsão de êxtase, inconsciente coletivo – o primeiro diz respeito ao 

pensamento de Alfred Adler
39

, que coloca à vontade potência como pulsão fundamental do 

homem, pois ele quer, antes de tudo, dominar e derrotar. Vaidade e ambição fazem parte 

dessa pulsão, que se manifesta de forma mais visível. A sexualidade é somente um meio para 

o objetivo final que é a obtenção de poder; sobre pulsão de êxtase, ela consiste em uma 

consequência da pulsão de potência em que o homem se torna cada vez mais contido em sua 

obscuridade irresponsável e selvagem. ―Assim como a sexualidade é apenas uma parte dessa 

libido, dionisiacamente, genérica, igualmente se dava com a vontade de potência, sendo esta 

última até transformada num completo êxtase do massacre [...].‖ (BLOCH, 2005, p. 62); já o 

inconsciente coletivo diz respeito às lembranças primordiais e arcaicas dos tempos ancestrais 

animais.  

                                                             
39 Alfred Adler ficou conhecido por ser um psicólogo austríaco fundador da psicologia do desenvolvimento 

individual. Tinha formação medicina, psicologia e filosofia pela Universidade de Viena. Conviveu com Sigmund 

Freud, trabalhando juntos no campo da psicanálise, praticou clínica geral antes de se dedicar à psiquiatria. 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Austr%C3%ADaco
https://pt.wikipedia.org/wiki/Medicina
https://pt.wikipedia.org/wiki/Psicologia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Filosofia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Universidade_de_Viena
https://pt.wikipedia.org/wiki/Psiquiatria


93 
 

 
 

O pensamento de Jung colocado por Bloch sobre o conceito de uma memória da matéria 

e dos vestígios dessa memória, que se moldam na libido como um todo e ainda sobre os 

vestígios dessa memória, ―que são moldados na libido como um esboço animal primordial e 

mantém o inconsciente propriamente dito preso às experiências do período arcaico.‖ 

(BLOCH, 2005, p. 63). Já em Freud, os elementos arcaicos de uma história tribal são em sua 

grande parte individuais, sendo preenchidos por recalques adquiridos que vêm de um passado 

recente. O funcionamento pulsional no ser humano não ocorre de forma inata e mecânica, 

pelo contrário, 

 

Constitui-se em situação de sujeição às vicissitudes históricas da relação com o 

outro, na qual, e a partir da qual — ante o poder deste, por ser quem proporciona os 

cuidados de autoconservação e a sobrevivência — o pulsional não só se origina 

abrindo a possibilidade da construção do aparelho psíquico, arrancando o ser 

humano da natureza e da ―estúpida existência‖, mas também como o verdadeiro 

motor do progresso psicológico: o pulsional também se estabelece como uma 

dinâmica que não se deixa evacuar e ligar, obstruindo e desestruturando o ego como 

instância intrapsíquica (TERRAZAS, 2002, p. 100). 

 

 

Eros e os arquétipos – Esse primeiro se refere ao Eros de Platão, que tem uma forte 

relação com a mitologia, que trata da origem, tendo um vínculo com Gaia, entidade que está 

na origem. A libido junguiana se apresenta como um saco cheio de mistérios passados 

indigeridos.  Os arquétipos é palavra por meio da qual Jung evoca o inconsciente coletivo. O 

inconsciente é povoado pelos arquétipos. Em Jung, o inconsciente ―contém igualmente todas 

as formas básicas da fantasia humana – o que quer que tenha sido sonhado como mundo 

melhor ou mais belo é a alma da raça, é a era dos arquétipos.‖ (BLOCH, 2005, p. 66). 

Ernst Bloch destaca ainda que a pulsão mais fundamental é a autopreservação, pelo fato 

de consolidar no homem o desejo de proteção. Essa pulsão é alimentada pela fome
40

, no que 

se refere ao ato de saciar desejos, seja no campo econômico, seja emocional. ―É o 

constrangimento da fome que projeta o homem fora de sua indiferença, provocando o acordar 

de sua consciência. O homem tem consciência, pois, porque tem fome‖ (ALBORNOZ, 1985, 

p. 22). O homem sempre é impulsionado a algo, porém sua tendência deve ser sua 

preservação. É obvio que o homem tem desejos sexuais, fisiológicos, sociais, mas todos esses 

são diferentes em cada pessoa. Por exemplo: um cidadão trabalhador desenvolve pulsões que 

são diferentes daqueles que detêm os meios de produção, no que tange a questões 

econômicas, portanto, a forma e o que será preservado serão, notadamente, diferentes. 

                                                             
40 A fome que se refere aqui, não é apenas, a física, mas fomes sentimentais, afetiva, erótica, intelectual, que, 

juntas, são caracterizadas como desejo, vontade, prefigurando, desta forma, o homem como um ser inacabado. 



94 
 

 
 

―Assim, a autopreservação significa, em última instância, o apetite de proporcionar condições 

mais adequadas e apropriadas ao nosso si-mesmo
41

 a desdobrar-se, este si-mesmo que começa 

a se construir por meio da solidariedade e enquanto solidariedade.‖ (BLOCH, 2005, p. 72) 

Considerando o conceito de libido em Freud, uma vez que Ernst Bloch apoia-se em sua 

filosofia, é possível fazer uma aproximação com o instinto da alimentação e da fome, embora 

a fome não seja a pulsão fundamental que impulsiona o eu para fora do inconsciente rumo a 

um ainda-não-consciente. Sobre a pulsão sexual em Freud, Ernst Bloch a considera um 

instinto secundário em sua doutrina, pois não aceita completamente o conceito freudiano de 

libido, uma vez que não considera que seja esta a força pulsional universal na vida do homem, 

quer seja psicobiológica, quer seja sociocultural.  

Ernst Bloch constrói duas críticas a Freud. A primeira, embora Ernst Bloch tenha escrito 

sua principal obra, ou seja, O Princípio esperança, em meio a uma adaptação imposta pela 

União Soviética, refaz-se no campo de experiência e processo psíquico real. ―Bloch não ataca 

ou questiona a doutrina das pulsões como tal: ele apenas é contrário ao aspecto regressivo, ao 

modo como Freud define e desenvolve o trabalho psicanalítico da descoberta dos complexos‖ 

(MÜNSTER, 1997, p. 25); a segunda crítica feita a Freud se refere à inexistência das 

pesquisas freudianas do elemento prospectivo, pois segundo Bloch, no inconsciente, não há 

lugar para o novum.  

Para o filósofo da utopia, o inconsciente seria uma vida psíquica capaz de produzir 

sonhos para frente na busca de um futuro. Esta tese difere do que pensa Freud, que a entende 

como um não-mais-consciente, ou seja, aquilo que caiu nas profundezas da psique, como uma 

perda cerebral, já em Bloch, seria um ainda-não-consciente, que promove a construção dos 

sonhos diurnos. Portanto, ―sonhos diurnos são, em sua estrutura básica, ‗sonhos para frente‘, 

isto é, carregados com conteúdos da consciência e com material proto-utópico que cintila do 

interior do futuro‖ (MÜNSTER, 1997, p. 26). 

 

3.2 Afetos plenificados e afetos expectantes 

 

O ser humano é também uma busca incessante do futuro, o homem vive, mas é um 

sonhador, desejoso em realizar seus anseios, depositando todos esses desejos na esperança de 

um dia alcançá-los. Antes mesmo de alcançar seus objetivos, homens jovens iniciam o 

processo de enamoramento por aquilo que é desejado, uma espécie de emoção anterior. É ―a 

                                                             
41

 Si-mesmo é utilizado por Ernst Bloch para se referir a ele mesmo, como uma condição de construção interior 

que pode ser dada através das experiências da vida. 



95 
 

 
 

leveza de ânimo determinada pelo caráter, e inclusive a esperança, uma esperança que já antes 

mesmo de saber exatamente o que espera.‖ (BLOCH, 2005, p. 73). 

Os anseios de emoções intransitivas geradas pelo temperamento sanguíneo, que estão 

ligadas a sensação ou imaginação, quanto mais intransitivos se tornam transitivos associados a 

algum objeto.  Então, o vago anseio se transforma em desejo pleno de conteúdo, da mesma 

forma, o mundo dos afetos é movido pelo amor a algo, pela esperança de algo. Ernst Bloch, 

tendo sido exilado e ficado preso, solitariamente, acredita na utopia do sonho diurno, que uma 

vez desejado pode ser impulso libertador para uma vida mais digna e sem represálias. Para 

ele:  

 

 

A arquitetônica de um messianismo político é sustentado pela esperança e realizado 

pelos seres humanos que, até o momento, apenas haviam vislumbrado como sonho, 

pré-aparência elevada e também suprema, uma arquitetura do amanhã que vive no 

hoje e que se realiza no possível lugar não reificado‖ (MANDOTTI DE OLIVEIRA, 

2017, p. 20)  

 

 

Não se faz necessário que esses anseios sejam oriundos de sua vivência, sendo 

definidos antecipadamente e, portanto, a diferença entre antecipações e representações se dá 

pela natureza de intenções afetivas, como particular para si mesmo. 

Os afetos, portanto, são classificados em Ernst Bloch em duas sequências: afetos 

plenificados e afetos expectantes. 

Os afetos plenificados são ―os que possuem uma intenção pulsional de curto alcance, 

cujo objeto pulsional está disponível – se não na respectiva acessibilidade individual, então no 

mundo já ao alcance da mão‖ (BLOCH, 2005, p. 76). São eles: inveja, ganância e veneração. 

Afetos expectantes são ―os que possuem uma intenção pulsional de amplo alcance, cujo 

objeto pulsional não está disponível na respectiva acessibilidade individual e tampouco no 

mundo ao alcance da mão, tendo lugar, assim, ainda na dúvida de sua finalização ou de sua 

ocorrência‖ (BLOCH, 2005, p. 76-77). São eles: angústia, medo, esperança e fé. 

Os afetos acima elencados se diferenciam tanto segundo o desejo, quanto o não-desejo 

pelo caráter antecipatório de sua intenção, conteúdo e objeto.  

 

 

Todos os afetos estão associados ao propriamente temporal, ou seja, ao modo do 

futuro, mas enquanto os afetos plenificados possuem apenas um futuro inautêntico, 

ou seja, um futuro em que nada objetivamente novo acontece, os afetos expectantes 

implicam essencialmente um futuro autêntico – justamente o futuro do ainda-não, do 

que objetivamente ainda não existiu desse modo (BLOCH, 2005, p. 77). 

 

 



96 
 

 
 

Bloch faz distinção entre o futuro autêntico e o futuro inautêntico. O primeiro se refere 

―a uma esperança com conteúdo trivial ou banal (é a esperança do ‗chegará àquilo que deve 

chegar‘)‖ (MÜNSTER, 1993, p. 26), ou seja, não há nenhuma objetivação para o que quer 

chegar; o segundo ―é caracterizado pela presença de um elemento ‗excedente‘ (ein 

Exzedierendes), permitindo a transformação de nossa imaginação utópica numa realidade 

humana em forma ‗de amanhã‘‖ (MÜNSTER, 1993, p. 26). Não corresponde ao ―nada‖
42

 

sartreano, mas um ainda-não-consciente, como representação do ainda-não-ter-sido, é uma 

prática messiânica de impulso para frente.  

É possível destacar que há um senso contraditório em relação aos afetos positivos e 

negativos, no que tange a, por exemplo, sentir desejo nos sonhos angustiantes. No sonho 

diurno, quando aparecem imagens de medo e esperança, nota-se que visões, nesse âmbito, são 

alternadas como afeto expectante negativo e positivo como se ainda estivessem indefinidos. 

Diante disso, o mais importante afeto expectante, afeto do anseio, segundo Bloch, é a 

esperança, uma vez que afetos expectantes negativos como angústia e medo são, totalmente, 

passivos, oprimidos e presos.  

Nesses afetos, está incorporada a autodestruição que converge para uma paixão passiva. 

Portanto, ―a esperança, este afeto expectante contrário à angústia e ao medo, é a mais humana 

de todas as emoções e acessível apenas a seres humanos‖ (BLOCH, 2005, p. 77), uma vez 

que ela ―representa aquele appetitus no ânimo que não só o sujeito tem, mas no qual ele ainda 

consiste essencialmente, como sujeito não plenificado‖ (BLOCH, 2005, p. 77).  

Ainda fazendo uma analogia com a fome, Ernst Bloch compara-a com a necessidade de 

construir sonhos. O homem impulsiona-se para saber o motivo de sua fome e, desse modo, 

procura saciá-la, do mesmo modo, refere-se aos desejos, antes mesmo de executar algum 

projeto ou plano, ele o cria, de modo que vai realizando seus sonhos a partir dessa construção. 

―A fome, por ser o primeiro impulso da falta, do não-ter, do estado de insatisfação que leva à 

busca de um letivo, constitui um fator ‗que‘ (Dass) no leque de tendências voltadas para um 

‗o que‘ (was), ainda não presente, do qual se tem apenas um pressentimento pré-consciente‖ 

(MÜNSTER, 1997, p. 21). A fome, portanto, segundo esse autor, é importante como força 

que impulsiona, como motivo de despertar, de futuro no processo do estar-aí humano, sendo, 

assim, um eterno vir-a-ser.  

                                                             
42 O ―nada‖ sartreano pode ser compreendido como a não existência de algo, como o vazio, que produz infinitas 

possibilidades de ser preenchido, o ―nada‖ referido no texto, diz respeito aquilo que ainda não se tornou real, 

mas é desejado pelo sujeito. 



97 
 

 
 

É possível fazer uma aproximação com Karl Marx quando esse se refere ao trabalho, 

distinguindo as atividades realizadas pelos animais das atividades realizadas pelos seres 

humanos. O que diferencia essas atividades é que o trabalho executado pelo homem é, antes 

de tudo, uma ideia, que nasce na cabeça. Nos animais, são atividades instintivas, próprias de 

suas espécies. ―Marx assevera que a distinção entre os homens e os animais só começa a 

existir quando aqueles iniciam a produção dos seus meios de vida.‖ (OLIVEIRA, 2010, p. 74) 

Diante dessa questão, percebe-se que no homem há o ―aspecto desejante‖ dos afetos 

expectantes que direciona a um alvo, formando, assim, os sonhos diurnos. Os sonhos se 

procedem de uma carência e querem se livrar dela, como sonhos de uma vida melhor. ―O 

desejo de ver as coisas melhorarem não adormece. Nunca nos livramos do desejo, ou então 

nos livramos apenas ilusoriamente.‖ (BLOCH, 2005, p. 79). 

Sonhar acordado é um impulso para o futuro, é ir para frente, é sair da comodidade e 

transformar desejos em realidade, pois o direcionamento para o devir só é possível pela 

prática. Então, ―o novo só pode emergir pela práxis, aquilo que tem o atributo de surpreender, 

instaurar e retificar o modo revolucionário tão sonhado, aspirado, requerido como condição 

fomentadora de uma sociedade melhor em razão de uma autêntica esperança‖ (MANDOTTI 

DE OLIVEIRA, 2017, p. 24). Portanto, a esperança tem essa força movedora que faz com que 

o ego projete no futuro aquilo que é desejado no agora, firmando, assim, uma aproximação 

entre aquilo que é desejado e o que pode ser realizado. 

 

2.3 Diferença entre sonhos noturnos e sonhos diurnos 

 

Quando se fala em sonhos, a princípio, remete-se a ideia do sonho noturno – aquele que 

ocorre quando se está dormindo. Porém, aqui ao tratar de sonhos, discutir-se-ão aqueles que 

ocorrem quando o sujeito está acordado, que podem ser os desejos formulados durante a vida, 

como expectativas de melhorias futuras. Acontece que mesmo dando destaque aos sonhos 

diurnos, faz-se necessário uma explanação do que são sonhos noturnos para que possibilite 

uma melhor compreensão da diferença entre eles. 

Quando o sonhador dorme, seus sentidos externos ficam nulos, músculos relaxam e o 

cérebro descansa. Há, portanto, um obscurecimento em que o adormecido sonha para não 

poder acordar. Segundo Freud, o prazer está associado à quantidade de estímulos existentes 

no aparato psíquico, ou seja, quando há a diminuição ou extinção do estímulo, aparece o 

prazer, quando, por sua vez, há o aumento dos estímulos, predomina o desprazer. O sonho, 



98 
 

 
 

portanto, protege o sono, porém, desde Freud, estabeleceu-se que o sonho não é mera 

proteção do sono ou um mundo de alucinação, mas a realização de desejos. ―Seja como for, a 

formação dos sonhos está sujeita à condição de só poder representar algo que seja a realização 

de um desejo, e de apenas dos desejos poder extrair sua força psíquica impulsora‖ (FREUD, 

1996b, p. 516).  

Alguns estímulos e fontes dos sonhos são especificados por Freud, que são Estímulos 

Sensoriais Externos – são os estímulos recebidos fora de si, que podem ser confundidos, 

gerando ilusões , e essas transformadas em sonhos ao dormir; Excitações Sensoriais Internas 

(Subjetivo) – consistem em estímulos provocados por imagens fornecidas pela chamada 

―alucinação hipnagógicas
43

‖, que são imagens muito nítidas que surgem em algumas pessoas, 

mas que se modificam muito rapidamente. Essas situações são levadas ao inconsciente que, 

durante o sono, gera o sonho; Estímulos somáticos Orgânicos Internos – são estímulos 

provocados pelos órgãos internos do corpo, pois, mesmo que esses órgãos não forneçam 

muitas informações sobre sua situação, são capazes de enviar estímulos para o sonho.  

Alguns distúrbios, por exemplo, agem como instigadores do sonho em inúmeros casos, 

por exemplo: sonhos de quem sofre de doenças cardíacas são, geralmente, curtos, os que 

sofrem de doenças pulmonares, sonham sendo sufocados e etc.; Fontes Psíquicas de 

Estimulação – Freud afirma que duas classes de origem dos sonhos são dadas pelos autores, 

que são ―causadas pela estimulação nervosa‖ e as ―causadas pela associação‖, porém, deixa 

claro também que ―o enigma da formação dos sonhos pode ser solucionado pela revelação de 

uma insuspeitada fonte psíquica de estimulação‖ (FREUD, 1996a, p. 77). 

Os sonhos, como realização de desejos em Freud, podem ter três origens possíveis. O 

primeiro pode ter sido despertado durante o dia, mas que não veio a ser satisfeito por motivos 

externos, assim, ―um desejo reconhecido do qual o sujeito não se ocupou fica pendente para a 

noite‖ (FREUD, 1996b, p. 577); a segunda origem possível também pode surgir durante o dia, 

mas tendo sido repudiado, fica pendente, portanto, ―um desejo de que a pessoa não se ocupou, 

mas que foi suprimido‖ (FREUD, 1996b, p. 577); e o terceiro pode não ter nenhuma ligação 

com a vida diurna, mas ser um desejo que ―só à noite emergem da parte suprimida da psique e 

se tornam ativos em nós‖ (FREUD, 1996b, p. 577). 

                                                             
43 As alucinações hipnagógicas podem ocorrer na população ―normal‖, estando muito associadas a uma paralisia 

do sono, que faz com que a pessoa veja vultos, animais, objetos ou pessoas, ao adormecer ou ao acordar, 

geralmente. Podem ocorrer também por influência da narcolepsia, que é o sono súbito e incontrolável e distúrbio 

de sonolência excessiva. 



99 
 

 
 

De uma forma mais abrangente, três características dos sonhos, a partir do que pensa 

Freud sobre os sonhos noturnos, podem ser destacadas. A primeira diz respeito ao eu adulto 

que está enfraquecido, não podendo censurar o que lhe parece inoportuno; a segunda se refere 

às sobras do dia, representações que são associadas de forma inconsistentes, em que a 

fantasia se incorpora; a terceira fala sobre a conexão com o eu enfraquecido, o mundo 

exterior, com suas realidades e mundo prático que estão bloqueados. ―No sonho, porém, o eu 

moral, estético e também realisticamente censurador, está apenas enfraquecido, e não 

totalmente desligado. Ele continua a censurar como se estivesse embriagado e obriga as 

realizações alucinatórias do desejo a se disfarçarem diante do seu olhar‖ (BLOCH, 2005, 81). 

Ainda sobre os sonhos noturnos, Ernst Bloch utilizando o pensamento de Freud, destaca 

os sonhos angustiantes, que vão dos habituais sonhos de provação até os terríveis. Sobre 

esses, Freud como coloca Bloch, destaca três tipos:  

 

 

Primeiro, um sonho pode ser interrompido e então o estímulo doloroso que o 

provocou continua persistindo: a realização do desejo foi frustrada. Segundo, um 

sonho pode se transformar em sonho angustiante justamente porque nele se 

concretizou a realização do desejo [...]. [...] um desejo inconveniente e fortemente 

rejeitado é satisfeito de forma bem direta e assim a angústia não é da criatura, mas 

do eu onírico. [...]. Em terceiro, porém, Freud aborda a dificuldade de modo 

dialético e o faz praticamente sem querer, concebendo angústia e desejo não só 

como opostos extremos. (BLOCH, 2005, p. 84). 

 

 

Assim, a angústia e seus sonhos, segundo Ernst Bloch, podem ter seu primeiro agente 

causador no processo de nascimento, assim como na morte, o seu último conteúdo biológico. 

No entanto, a angústia ocorre não só de modo biológico, sendo constatado apenas em seres 

humanos que têm como base os bloqueios sociais do impulso da autopreservação. Freud 

afirma que os desejos inconscientes permanecem sempre ativos, representando caminhos que 

podem ser percorridos quando uma quantidade de excitação se serve deles, assim, ―no 

inconsciente, nada pode ser encerrado, nada é passado ou está esquecido‖ (FREUD, 1996b, p. 

602). 

Em Jung, os sonhos possuem imagens e pensamentos que o sujeito não cria, enquanto 

intenção consciente, o que acontece é que eles aparecem de forma espontânea, sem a 

intervenção do sujeito, apontando uma atividade psíquica que é contrária à vontade humana. 

―O sonho é, portanto, um produto natural e altamente objetivo da psique, do qual podemos 

esperar indicações ou pelo menos pistas de certas tendências básicas do processo psíquico‖ 

(JUNG, 2008, p. 17).  



100 
 

 
 

Desse modo, é possível que os sonhos ofereçam pistas e estratégias das tendências da 

psique humana, fornecendo informações sobre causas objetivas, uma vez que eles, os sonhos, 

são retratos do processo psíquico, como afirma Jung. Esses sonhos, em uma linhagem 

inconsciente, são angustiantes, pois afloram efeitos passados de forma parcial e específica, 

tornando-se parte integrante da personalidade. A angústia ―é a destruição do conteúdo do 

desejo, e mesmo a transformação deste conteúdo em seu contrário, que produz angústia e, por 

fim, o desespero.‖ (BLOCH, 2005, p. 87). 

Sem construir uma discussão específica dos sonhos noturnos, sobretudo, a partir do 

pensamento freudiano, Ernst Bloch instaura também o que ele compreende por sonho diurno. 

Esse ―desenha no ar repetíveis vultos de livre escolha, e pode se entusiasmar e delirar, mas 

também ponderar e planejar.‖ (BLOCH, 2005, p. 88). Bloch inicia o livro O Princípio 

Esperança com relatos de sonhos diurnos, os quais proporcionam um breve panorama sobre 

imagens mais leves. Diante disso, é importante investigar a estrutura do objeto e suas 

ampliações, como a esperança, no fator subjetivo.  

Segundo Ernst Bloch, sendo o sonho noturno desejante, como uma parte deslocada e 

não homogênea no enorme campo do mundo ainda aberto e de sua consciência, o sonho 

diurno não poderia jamais ser um prelúdio do sonho noturno nem poderia se reduzir a ele. Os 

sonhos noturnos ―se nutrem geralmente da vida impulsiva que ficou para trás, de material 

imaginário passado, quando não arcaico, e não acontece nada de novo sob o clarão de sua lua 

descoberta.‖ (BLOCH, 2005, p. 89). Diferentemente, os sonhos diurnos são ―prolepses da 

imaginação que desde tempos antigos de fato são chamadas também de sonhos, mas também 

de antecipações.‖ (BLOCH, 2005, 89). Jung, considerando suas experiências em viagens e 

relatos de pessoas, dá sua contribuição na tentativa de explicar como ocorrem os sonhos. Para 

ele ―nossos sonhos são muito peculiarmente independentes de nossa consciência e 

excepcionalmente valiosos, porque não trapaceiam‖ (JUNG, 1995, p. 01). 

Diante disso, pode-se dizer que o sonho diurno abrange o sonho desperto, construído a 

partir de sintomas negativos - paralisante, fugaz, rude, cômodo, mas também positivo - 

engajado, responsável, com ações precisas e modeladoras. Também chamados de sonhos 

acordados, esses sonhos ―são provocados por nossa vontade e estão, pois, ao alcance de nossa 

razão. É de certo modo ‗uma técnica que o homem possui para se distinguir do presente 

imediato e esboçar de maneira imaginária uma outra situação‘‖ (ALBORNOZ, 1985, p. 23). 

Ernst Bloch destaca quatro caracteres do sonho diurno. São eles: livre acesso, ego 

preservado, a melhoria do mundo e ir até o fim. 



101 
 

 
 

Sobre os dois primeiros, o filósofo destaca que é próprio do não ser opressivo, ele está 

no poder do homem. É praxe de o sonho diurno ser não um produto de uma alucinação como 

ocorre no sonho noturno. O livre acesso é o primeiro caractere apontado por Bloch, portanto, 

ser livre – característica primeira, a qual Bloch destaca, refere-se à livre escolha que o homem 

faz ao escolher seu sonho, de modo que, é elevação. ―A casa do sonho desperto só é 

mobiliada com representações autoescolhidas, ao passo que quem dorme nunca sabe o que o 

espera além do limiar do subconsciente.‖ (BLOCH, 2005, p. 90). No sonho diurno, o 

relaxamento pode resultar em uma sensação de exaltação, mesmo que questionável porque o 

eu torna-se desejante para si mesmo. 

Ernst Bloch faz uma analogia com as drogas para mostrar que, através de seus efeitos, 

traz uma diferença entre os sonhos, sejam noturnos ou diurnos. O ópio
44

 está associado ao 

sonho noturno, enquanto, o haxixe
45

, ao sonho diurno. Nos sonhos de haxixe tem a 

representação da leveza, um espírito silfídico
46

, que se torna um concerto ideal para este 

sonhador, nos sonhos de ópios há o adormecimento geral do ego e do mundo exterior, ao 

invés da sensação de alívio, da ascensão imaginária, todo o transe está submerso. ―Portanto, 

no sonho desperto, o eu se encontra cheio de vida e anseios.‖ (BLOCH, 2005, p. 91). 

No ego preservado, há a predominância de atitudes do homem na fase adulta, em que a 

experiência adulta de unidade de processos psíquicos é destacada.  

 

 

Em Freud, como se há de lembrar, o eu do sonho noturno permanece presente 

apenas na medida em que obriga as realizações alucinadas do desejo a se 

disfarçarem diante do seu olhar – desse modo, ele exerce uma censura moral, ainda 

que com lacunas. O eu do sonho desperto, em contrapartida, não foi destituído, nem 

exerce qualquer censura sobre os conteúdos frequentemente não convencionais do 

seu desejo. Ao contrário: nele, a censura não está apenas debilitada e cheia de 

lacunas, como no sonho noturno, mas cessa totalmente, apesar da grande resistência 

do eu do sonho diurno e justamente por causa dela. (BLOCH, 2005, 92). 

 

 

Assim, segundo Bloch, sonhos diurnos não dispõem de censura, pelo contrário, seu ego, 

utopicamente, sobrexaltado edifica a si mesmo. Isso está demonstrado em rudes devaneios 

íntimos que muitas pessoas sentem e naqueles que constroem planos detalhados e traçam seu 

                                                             
44

 Segundo o dicionário de língua portuguesa é ―substância extraída da popoula, papaver somniferum, de efeito 

analgésico, narcótico e hipnótico, muito usada no desenvolvimento e na produção de morfina, heroína, codeína 

etc.‖ 
45

 É, segundo o dicionário de língua portuguesa, ―uma resina extraída das folhas e das inflorescências do 

cânhamo-da-índia. (Mascado ou fumado, é de uso comum no Oriente, com efeito estupefaciente que acarreta 

desordens mentais.).‖ 
46

 Silfídico vem de sílfido que na mitologia representa o Gênio feminino do ar; na Idade Média, das mitologias 

céltica e germânica, no sentido figurado, quer dizer, aquilo que quer dizer de uma figura vaporosa, difícil de 

distinguir. 



102 
 

 
 

caminho do futuro. Isso ocorre por causa do ego inalterado, que o sonho desperto traz para si 

mesmo, como esforço utopizante, permitindo que o sonho diurno atinja compromissos 

elevados envolvendo a todos. 

O terceiro caractere do sonho diurno é a melhoria do mundo. Ernst Bloch afirma que o 

sonho desperto pode se expandir a ponto de representar os outros, é o que ele chama de 

amplitude humana
47

. Quando o sujeito está dormindo, ele se encontra em um momento único 

consigo mesmo, porém, quando sonha acordado, ele pode estender seus sonhos a outros. 

Ainda utilizando o exemplo das drogas ópio e haxixe, o filósofo destaca que o caráter opiáceo 

do sonho noturno corresponde à esquizofrenia como uma espécie de regressão, enquanto o 

caráter carnábico
48

 corresponde à paranoia, uma ilusão projetiva. 

O esquizofrênico vive como se estivesse solto do mundo. Retornando ao estado de 

infância, ele é indefeso, refém de tudo que lhe sobrevém, estando entre regressões de sua 

própria loucura. O paranoico, mesmo tendo suas alucinações, essas são oriundas de suas 

experiências, não estando distanciadas do mundo, é capaz de reagir as coisas que lhe 

sobrevém. ―Para o sonho desperto como sonho amplo é importante, além disso, comunicar-se 

com o que está além de si mesmo. [...] os sonhos diurnos são compreensíveis já por sua 

evidência, comunicáveis já por seus ideais de interesse geral.‖ (BLOCH, 2005, p. 95). O 

sonho diurno, comparado à arte, cria as melhores coisas, que constrói um impulso 

significativo que é ―a melhoria do mundo‖. ―Na grande arte, os seres humanos e as situações 

são levados à última consequência em virtude do sonho diurno levado até o fim: o 

consequente e objetivamente possível torna-se visível.‖ (BLOCH, 2005, p. 96). 

O quarto caractere do sonho diurno é ir até o fim. Toda fantasia diurna tem um início, 

um desejo como ponto de partida e esse desejo vai até o fim – lugar de realização. Desse 

modo, é possível diferenciar sonho diurno de sonho noturno, em Ernst Bloch, afirmando que 

sonhos diurnos abrem janelas, e por trás delas, o mundo é uma possibilidade que se pode dar 

forma; enquanto o sonho noturno se passa em regressão, sendo atraído para dentro de suas 

imagens, ―o conteúdo do sonho noturno está oculto e dissimulado‖ (BLOCH, 2005, p. 100). 

No sonho diurno a fantasia é aberta, fabulante, antecipadora, e seu aspecto latente se situa 

adiante.  

 

                                                             
47 Amplitude humana é a capacidade que o sujeito tem, não apenas de reconhecer o mundo em que ele está 

inserido, mas também notar a presença, existência do outro. 
48 Segundo o dicionário Priberam, é a mesma coisa que cânabis, ou seja, uma droga feita da resina das 

inflorescências dessa planta que produz sonolência ou outras alterações do sistema nervoso central. Mesma coisa 

que haxixe. 



103 
 

 
 

 

O sonho desejante do dia não necessita de qualquer escavação ou interpretação, mas 

de correção e, na medida em que esteja capacitando para isso, de concretização. Em 

suma, se em sua origem o sonho desejante desconhece qualquer medida, tal qual o 

sonho noturno, por outro lado, ao revés dos espectros noturnos, ele tem um alvo, e 

vai em sua direção. (BLOCH, 2005, p. 100).  

 

 

Os sonhos diurnos, portanto, têm essas características, de se formarem como um desejo 

e, a partir disso, construírem um objetivo para chegar a um fim. Essa abertura de possibilidade 

é fundamental para a basilar sustentação dos sonhos, pois formam uma conjuntura de desejos 

que se projetam para o futuro e, diferentemente do sonho noturno, apesar de uma experiência 

humana, é algo que permanece preso a uma simples construção interna do sujeito, que pode 

ser interrompida ao acordar. O desejo diurno tem essa possibilidade de continuidade e, 

consequentemente, concretização posterior. Portanto, ―o impulso, através da fome, dos 

desejos, do sonho acordado, constantemente desperta a consciência, obrigando o homem a 

sair de si mesmo, a se arriscar na busca de satisfações que ainda não encontrou na realidade 

imediata‖ (FURTER, 1974, p. 94). 

Segundo Ernst Bloch, o romantismo puro compreende que o sonho diurno está distante 

de todos os conceitos espaciotemporais, já o surrealismo utiliza o humor, ocorrendo na 

conciliação repentina como irreconciliável. No Surrealismo, há o fundamento com Hecate
49

 e 

Minerva
50

, com a aparição visionária com ―trapos‖ e ―entulho‖. Nesse momento, o sonho 

diurno encontrava-se em linhas noturnas sem muito brilho. ―De qualquer forma, trata-se de 

um longo mundo misto entre subconsciente e aurora, um mundo de contato em que a 

regressio coloca a ida até o fim ou a ida até o fim coloca a regressio ao seu serviço‖ 

(BLOCH, 2005, p. 103). 

Sobre afetos expectantes, isto é, afetos que têm a intenção de ir para frente, para o 

futuro, é possível caracterizá-los como negativos e positivos. Afetos expectantes negativos 

são, por exemplo, a angústia – que nunca vê de modo definido o que há em torno de si. A 

angústia em Heidegger é Sosein (ser-assim), em que há um fundamento em seu ser -inquieto, 

a mercê de todo ser-no-mundo. Para Bloch, a angústia não está associada ao seu algo exterior, 

                                                             
49

 Na Mitologia grega, Hécate, é uma deusa, das terras selvagens e dos partos, que, geralmente, era representada 

segurando duas tochas ou uma chave, e em períodos posteriores na sua forma tripla. Mesmo sendo conhecida 

como a ―distante‖ era conhecida como a mais próxima dos seres humanos, uma vez que, nas noites de lua nova, 

aparecia com sua horrível matilha de cachorros fantasmas diante dos viajantes que por ali cruzavam. Ela enviava 

aos humanos os terrores noturnos e aparições de fantasmas espectros. 
50

 Minerva era, na mitologia grega ―a deusa da sabedoria, era filha de Júpiter. [...] Além de padroeira das armas e 

ornamentais, tanto dos homens [...] quanto das mulheres [...], era também uma divindade guerreira; só protegia, 

porém, a guerra defensiva e não simpatizava com o amor de Marte pela violência e derramamento de sangue‖ 

(BULFINCH, 2006, p. 113). 

http://pt.wikipedia.org/wiki/Lua_nova
http://pt.wikipedia.org/wiki/Cachorro
http://pt.wikipedia.org/wiki/Fantasma


104 
 

 
 

como, por exemplo, o afeto expectante negativo do medo. Nesse, a motivação vem de uma 

experiência anterior, até porque o medo é proveniente de algo em que é possível prever 

perigo. O pavor vem logo em seguida, como consequência dessa continuidade de experiência. 

O pavor surge do horror e, para que isso ocorra, é preciso a expectativa, pois sem ela, nada 

poderia atordoar pelo pavor. Esses afetos são classificados pelo filósofo como breve, porém se 

essa brevidade se estende é apresentado o afeto expectante negativo que é o desespero. Este 

possui ao seu estado de ânimo algo de definitivo, é expectativa anulada, em que não há mais 

lugar para qualquer dúvida. 

Em oposição a esses afetos, aparecem os afetos expectantes positivos que são a 

esperança e a confiança. A esperança é um dos afetos mais exatos. Bloch vai dizer que a 

esperança ―afoga a angústia‖, e, ―em última análise, um afeto prático, militante. Ela desfralda 

bandeiras‖ (BLOCH, 2005, p. 114). Quando da esperança nasce à confiança, efetivamente se 

consolida o afeto positivo como oposição do desespero. ―O desespero toca quase 

completamente aquele nada, do qual todos os afetos expectantes negativos se aproximam. A 

confiança, em contraposição, tem no seu horizonte quase o todo, ao qual se refere em essência 

[...]‖ (BLOCH, 2005, p. 114). 

Os sonhos despertos, considerando que existe um futuro autêntico, são direcionados 

para o ainda-não-consciente, para o campo utópico, ou daquilo que não veio a ser. De início, 

examinando sua condição pela função psíquica, busca-se algo como impulso para frente, 

como o possível em termos de objeto. ―Somente na descoberta do ainda não consciente, a 

expectativa, sobretudo a positiva, obtém a sua dignidade: a dignidade de uma função utópica, 

tanto no afeto quanto na imaginação e na ideia‖ (BLOCH, 2005, p. 114). 

 

2.4 O ainda-não-consciente, como nova classe de consciência e como classe de consciência do 

novo 

 

O campo de consciência do homem é restrito, como afirma Ernst Bloch, pois nem tudo 

pode ser percebido pelo sujeito, considerando que certas percepções dependem de sua 

atenção. O campo consciente é estreito, sendo rodeado por fronteiras mais escuras que 

desvanece, a qual permite ao sujeito, por exemplo, não sentir uma dor, ou não perceber uma 

impressão externa, mesmo que, de fato, existam. ―No campo do consciente já há diversos 

pontos obscuros não conscientes ou apenas levemente conscientes que de forma alguma são 

esquecimento‖ (BLOCH, 2005, p. 115). 



105 
 

 
 

A vida psíquica, como afirma Ernst Bloch, é sempre enquadrada pelo noturno e pelo 

matinal. O sonho noturno está relacionado com aquilo que se move dentro do esquecido, o 

que é reprimido, enquanto o sonho diurno naquilo que nunca foi experimentado como 

presente. Inconsciente é tudo aquilo que se situa fora do campo consciente. Esse entendimento 

foi introduzido há cerca de 200 anos. O inconsciente não é aquilo que está fora de uma 

consciência absoluta, como um mero objeto, mas aquilo que é pré-consciente. O 

psiquicamente inconsciente tem sido pensado como algo que está abaixo do consciente, tendo 

submergido a ela.  É como um afastamento, um recuo da consciência que vai diminuindo. ―O 

inconsciente é aqui, portanto, exclusivamente o não mais-consciente. Como tal, ele povoa 

unicamente a paisagem lunar de um déficit cerebral‖ (BLOCH, 2005, p. 116). Portanto, o pré-

consciente são rememorações que foram, com o tempo, submergindo e que podem, em certo 

instante, ser transposto, novamente, mediante uma rememoração.  

Ernst Bloch faz, a partir do entendimento de Freud, uma diferença entre o inconsciente 

latente e o inconsciente reprimido. O primeiro é o pré-consciente capaz de se tornar, 

novamente, consciente a partir de uma retomada de lembranças ou acontecimentos que 

aproximem a capacidade consciente de recordar de instantes uma vez esquecidos; o segundo é 

o inconsciente que não é capaz de se tornar consciente, pois são impulsos adquiridos pelo 

corpo que não são de uma ordem do esquecimento, mas de uma repressão que apaga tais 

experiências vividas. ―Percebemos, contudo, que temos dois tipos de inconsciente; um que é 

latente, mas capaz de tornar-se consciente, e outro que é reprimido e não é, em si próprio, e 

sem mais trabalho, capaz de tornar-se consciente‖ (FREUD, 1996b, p. 28). O autor ainda 

acrescenta que ―ao latente, que é inconsciente apenas descritivamente, não no sentido 

dinâmico, chamamos de pré-consciente; restringimos o termo inconsciente ao reprimido 

dinamicamente inconsciente [...]‖ (FREUD, 1996b, p. 29).  

Contudo, o Freud tardio destaca que além do inconsciente esquecido e reprimido há um 

terceiro tipo, que é o inconsciente ―dentro do próprio eu‖. Esse novo pré-consciente está em 

ascensão e, nesse caso, o sonho noturno, pode até se referir ao não-mais-consciente, 

regredindo em direção a ele. Entretanto, o sonho diurno, revela-se como ainda-não-

consciente, e este ―é de fato tão pré-consciente como o inconsciente tão difícil e remitente 

como o da repressão‖ (BLOCH, 2005, p. 117). Desse modo, o ainda-não-consciente é o pré-

consciente do vindouro, ele não está subordinado à consciência do atual ―e se mantém pré-

consciente sobretudo porque nele se encontra um conteúdo da consciência que ainda não se 



106 
 

 
 

manifestou nela de forma clara, que ainda está alvorecendo a partir do futuro‖ (BLOCH, 

2005, p. 117) 

É desta forma que surge o pré-consciente para o futuro, fundada em algo que ainda está 

por vir, e assim, ocorre com todas as situações produtivas daquilo que nunca existiram antes. 

Forma-se o espírito do sonho para frente, ou seja, do sonho diurno, que é uma consciência de 

algo que se aproxima. Como diz Bloch, o que o sujeito fareja não é o bafio do porão, mas o ar 

do amanhã. É notório que a tese freudiana sustentou, fortemente, a discussão de Bloch, no que 

se refere aos sonhos diurnos, pois ao relatar o pré-consciente como uma possibilidade de 

recordação a ponto de torná-lo consciente, o autor de O princípio Esperança, utiliza-se disso 

para demonstrar que no sonho acordado, como desejos, vale destacar a possibilidade de 

realização pessoal, uma vez que esses sonhos venham a se concretizar. 

A juventude é um anseio para fora de si, afirma Ernst Bloch. Segundo ele, toda força 

nova carrega consigo o novo que se move em direção ao homem. O jovem que sente ter algo 

dentro de si, sabe o que significa ir adiante, como vocação para algo que se agita em si 

mesmo, indo em direção ao futuro, à vida adulta.  

 

 

O que a explicação de algo ainda-não-consciente revela com toda força é que o 

ainda-não-consciente em seu conjunto é a representação psíquica do que ainda não 

veio a ser num determinado tempo e seu mundo, no front desse mundo. Tornar 

consciente o ainda-não-consciente, dar forma ao que ainda não veio a ser ocorre 

apenas nesse espaço, como uma antecipação concreta, apenas nele se situa o vulcão 

da produtividade e só ali ele entra em erupção. (BLOCH, 2005, p. 127). 

 

 

Assim, a obra de arte se enquadra nesse entendimento, sendo colocada como conteúdo 

do futuro, que mesmo sendo utilizada uma experiência ou até mesmo as paisagens do mundo, 

para sua construção, sua criação está imbuída em algo que ainda não tenha surgido, ficando 

em um estágio desconhecido. Portanto, o último lugar em que o ainda-não-consciente pode 

ser encontrado é no subconsciente, pois este é lugar onde se submergiu o que já havia sido 

consciência, o que já havia sido vivenciado, o que já havia surgido. As águas do 

esquecimento, como coloca Bloch, vem do mundo inferior, enquanto a produtividade aparece 

no ponto mais elevado da consciência. A produtividade, portanto, mesmo tendo seu início nas 

profundezas, exala seu trabalho na consciência, como uma origem nova. É ―uma obscuridade 

para frente que vai se tornando clara enquanto se enuncia que também está associada àquela 

consciência mais esclarecida, na qual o dia não renunciou ao alvorecer, mas se constrói 

justamente a partir dele‖ (BLOCH, 2005, p. 127).  



107 
 

 
 

Nesse ínterim, é possível compreender a diferença entre aquilo que representa a 

resistência e aquilo que é o ainda não consciente.  Há uma relação entre ambas, uma vez que 

a resistência diz respeito à experiência que está implantada no subconsciente sendo reprimida 

por não ser lembrada, é o conhecimento que deixa de ser consciente e, como diz Bloch, não 

mais consciente. Apesar de serem experiências, há sua divergência, considerando que o ainda 

não consciente é uma experiência que ainda não aconteceu, que é de uma ordem do porvir. A 

resistência, nesse caso, refere-se à dificuldade de enfrentar o caminho para chegar ao futuro 

almejado. O desconhecido é incerto e o sujeito, por sua vez, de forma consciente ou 

inconsciente, encontra dificuldades em traçar seus caminhos para realização dos seus desejos, 

como sonhos diurnos. 

 

2.5 A função utópica da atividade consciente do ainda-não-consciente. 

 

A utopia em Ernst Bloch é apontada como aquilo que é orientado para o futuro, 

sustentando-se no sonho para frente, uma vez que o presente é, segundo ele, como um ponto 

cego e olhar para frente se torna tanto mais aguçado quanto mais se torna consciente.  Uma 

das primeiras funções da utopia em Ernst Bloch é, portanto, a manifestação aos outros, ou a 

um outro. Entendendo que o real não se esgota no imediato. Portanto, ―a utopia nega a 

realidade: mostra que o real está prenhe de possíveis‖ (ALBORNOZ, 1985, p. 29). Antes de 

iniciar a discorrer diretamente no assunto, é relevante uma compreensão sobre o surgimento 

da Utopia.  

É sabido que, desde a antiguidade, com Platão, quando escreve a República, já se 

utilizava a utopia, mesmo que ainda não se pronunciassem esse termo. A expressão τόπος 

(lugar em grego), era muito usual para se referir a lugar, posto, posição, argumento, 

proposição, lugar comum em retórica. Ao retratar a boa educação do cidadão grego, Platão faz 

referência à forma, totalmente, eficaz de formação que dura muitos anos. Nesse percurso 

formativo, a criança pertence ao Estado, em que conduz todo o processo educacional, 

alinhado por testes, e só chegará à fase final, podendo ser considerado filósofo, apto a 

governar o estado, aquele que for aprovado em todas as etapas desse processo formativo e 

educativo.  

 

 

Quando tiverem cinquenta anos, os que sobreviverem e se tiverem evidenciado, em 

tudo e de toda a maneira, no trabalho e na ciência, deverão ser já levados até ao 

limite, e forçados a inclinar a luz radiosa da alma para a contemplação do Ser que dá 

a luz a todas as coisas. Depois de terem visto o bem em si, usá-lo-ão como 



108 
 

 
 

paradigma, para ordenar a cidade, os particulares e a si mesmos, cada um por sua 

vez, para o resto da vida, mas consagrando a maior parte dela à filosofia; porém, 

quando chegar a vez deles, aguentarão os embates da política, e assumirão cada um 

deles a chefia do governo, por amor à cidade, fazendo assim, não porque é bonito, 

mas porque é necessário. (PLATÃO, 2011, p. 237-238). 

 

 

Essa seria a mais justa forma de governar a cidade, como demonstra Platão, um projeto 

ideal, que é possível chamar de utopia no que diz respeito à cidade justa. ―De qualquer forma, 

o termo utopia pode ser bem empregado quando se referir ao projeto político inovador e como 

sistema concreto realizável, mas não a um projeto apenas idealizado sem possibilidades de 

realização‖ (COLONNELLI, 2017, p.109). 

Também Thomas Morus, um dos percussores da utopia, fortalece o entendimento do 

que venha a se tratar esse tema. Retratando a ilha dos sonhos, a ilha de utopia, ou até mesmo 

as cidades de utopia, ele as descreve como um lugar ideal, perfeito para se viver, onde nada e 

nenhum risco a vida pode ocorrer, pois todos cuidam de todos. Tudo é público, e o povo zela 

por tudo que os pertence. É o que vem a ser o ideal de República. Ele vai dizer que:  

 

 

Na Utopia, ao contrário, onde tudo pertence a todos, não pode faltar nada a ninguém, 

desde que os celeiros públicos estejam cheios. A fortuna do estado nunca é 

injustamente distribuída naquele país; não se veem nem pobres nem mendigos, e 

ainda que ninguém tenha nada de seu, no entretanto todo mundo é rico‖ (MORUS, 

S/D, p. 153). 

 

É dessa forma que Thomas Morus apresenta a utopia, como uma igualdade para todos, 

que deve ocorrer na ilha dos sonhos. Ele se refere ao continente americano, pois acreditava 

que com a colonização deste lugar, o mundo da utopia poderia existir. ―Na utopia moreana do 

ano 1516, a ‗utopia‘ é identificada como uma ilha no Oceano Atlântico Sul, lugar de 

concretização de uma sociedade idealizada‖ (MÜNSTER, 1993, p. 23).  

Após esse passeio pela origem da utopia, considerando suas bases construtivas para o 

entendimento, a conclusão que se tem é que Ernst Bloch traz uma novidade para o tema. Ele 

vai discutir a utopia para o futuro e essa aparece como autêntica, mesmo sabendo que o futuro 

é incerto, porém, o que está em jogo são os sonhos e esperanças projetados para o porvir, 

como ―a produção de sonhos, o trabalho construtivo da imaginação antecipadora, como um 

dado relevante para a compreensão e a realização do humano, considerando-a como parte 

constitutiva do ser humano real, este que está em permanente vir a ser‖ (ALBORNOZ, 2019, 

p. 75). 

De forma diferente a Marx, que colocava na utopia um caráter social, em que as classes 

deveriam se igualar, de modo que nenhuma fosse superior à outra, numa relação abstrata de 



109 
 

 
 

relações sociais, Bloch realça o que ele compreende por utopia em sua crítica marxiana. Não 

como uma crítica materialista, mas num sentido positivo de reconstrução, a partir de ideias de 

igualdade, dignidade humana, fraternidade e liberdade. Portanto, a utopia nasce, para Bloch, 

como ―um topos da atividade humana orientada para um futuro, um topos da consciência 

antecipadora e a força ativa dos sonhos diurnos‖ (MÜNSTER, 1993, p. 25).  

Desse modo, o filósofo da utopia compreende, por sonho diurno, as construções 

imaginárias que estão relacionadas com o desejo, de modo que o eu se mantenha ativo, 

simultaneamente. Também pode ser entendido como uma interrupção de sonhos, e dessa 

forma, enquanto o sonho diurno é um impulso para o futuro, o sonho noturno possui forte 

relação com o passado que busca a liberação de desejos comprimidos do subconsciente. 

Segundo Münster, ―sonho diurno será definido como um topos interior, como lugar de 

nascimento do desejo e da imaginação, como ‗guia‘ das ‗imagens do desejo‘ (Wunschbilder) 

de algo que ‗ainda-não-é‘ (Noch-nicht-Sein)‖ (MÜNSTER, 1993, p. 26). 

A esperança aparece como uma emoção autônoma de modo consciente-ciente, em que 

seus conteúdos, primeiramente, são oferecidos como fantasia, diferente da recordação. As 

recordações reproduzem percepções já ocorridas, de modo que se ocultam à sombra do 

passado, em vez disso, as representações da fantasia não constroem somente o que já existe, 

mas dá continuidade as coisas existentes nas inúmeras possibilidades futuras. 

 

 

O que distingue a fantasia da função utópica da mera fantasia quimérica é o fato de 

apenas a primeira ter a seu favor um ainda-não-ser do tipo que pode ser esperado, 

isto é, que não gira nem se perde em torno de uma possibilidade vazia, mas antecipa 

psiquicamente um possível real (BLOCH, 2005, p. 144).  

 

 

É nesse contexto que é possível afirmar que sendo os homens seres racionais, políticos 

que discutem ética, que vivem em sociedade, que utilizam de uma linguagem organizada para 

se comunicarem, são também:  

 

 

Seres que imaginam, antecipam, sonham o futuro, jogam com o desejo e o leque das 

possibilidades dadas, o que transparece na franja do real ainda não bem realizado, 

onde pulsão e desejo se desdobram em possíveis e se manifestam especialmente nas 

artes, nas técnicas e nas ciências, finalmente, no âmbito da religião, onde sonham o 

visível e o invisível, o dizível e o indizível, o possível e o impossível (ALBORNOZ, 

2019, p. 76). 

 

 

A função utópica se torna a mais importante função como característica do marxismo, 

uma vez que o consciente ciente da intenção deve ser comprovado pela inteligência da 



110 
 

 
 

esperança, através da luz ascendente da imanência. O filósofo rompe com a tradição de que 

utopia é algo inatingível e irrealizável, pois, nesse contexto, é possível concretizá-lo, tanto é 

que o autor de O princípio Esperança apresenta a expressão ―utopia concreta‖. Diante disso, a 

função utópica não resulta no seu conteúdo mais imanente, estando sempre a caminho de se 

realizar em esperança e intuição objetiva do que-ainda-não-veio-a-ser como de algo que-

ainda-não-se-tornou-bom. A função utópica como atividade do afeto expectante mantém 

aliança com o que é auroral no mundo, assim, o conteúdo ativo da esperança é a função 

utópica positiva, na qualidade de, conscientemente, esclarecido e, cientemente, explicado; o 

conteúdo histórico da esperança, evocado como representações, consiste na cultura humana 

na relação com o seu horizonte utópico-concreto. 

Esse impulso de esperar que algo bom venha a ocorrer, dá-se porque o homem vive 

como um momento escuro, quando fomenta um futuro brilhante e que pode solucionar 

inúmeros problemas do agora. Ele não tem certeza de que o porvir será um instante melhor do 

que o momento atual, e, por isso, vive um instante atual de escuridão, de incertezas, criando 

possibilidades de melhorias no futuro. ―A esperança está na própria escuridão, participa de 

sua invisibilidade, como a escuridão e o mistério estão sempre relacionados, ameaça 

desaparecer se chegar muito perto, muito íngreme nessa escuridão‖
51

 (BLOCH, 1985, p. 251) 

(Tradução nossa).  

O sujeito se faz essencial no processo de esperança, que sem a força de um eu ou de um 

nós, tudo se torna insípido. Ernst Bloch, sendo um marxista, faz críticas ao sistema capitalista, 

defendendo, veementemente, que a burguesia vive alienada, desenvolvendo suas próprias 

ideologias, que, por sua vez, se estruturam através das classes dominantes. Essas classes, uma 

vez carregando as características de serem dominantes, desenvolvem suas ideologias a partir 

de utopias, pois constroem ideias de um mundo melhor, tanto para si, quanto para todos, da 

forma como acreditam ser correto. Essa é a ideia de uma utopia messiânica
52

, pois enquanto 

esperança no futuro, acredita-se que lá tudo seja melhor, que seja encontrada em tempos 

futuros, uma vida mais digna. ―A esperança messiânica como elemento futuresco no 

pensamento blochiano não seria a luz crepuscular
53

 hegeliana, mas a direção que ensina os 

                                                             
51 “Das Hoffen ist in dem Dunkel selbst darin, nimmt an seiner Unsichtigkeit teil, wie Dunkel und Geheimnis 

sich jederzeit verwandt sind, es droht zu verschwinden, wenn es allzu nahe, allzu steil in diesem Dunkel aufragt‖ 

(BLOCH, 1985, p. 251) 
52 O messianismo se refere a crença de que um enviado divino virá ou retornará com poderes a serem aplicados 

na libertação de um povo oprimido. 
53 A luz crepuscular em Hegel se refere a um trecho de sua obra em que afirma que a filosofia, quando chega a 

um mundo, nunca se antecipa, mas aparece no final. Hegel vai dizer que a filosofia não chega para rejuvenescer, 

mas apenas para compreender. 



111 
 

 
 

homens a enxergar além do espectro visível, cuja peculiaridade detetivesca em encontrar 

fragmentos terá em vista a aurora‖ (MANDOTTI DE OLIVEIRA, 2017, p. 29) 

 Esse fato se dá devido à função utópica que é utilizada pelo sujeito na construção de 

uma projeção de um mundo melhor, seja para si, seja para o outro. Desse modo, ―sem a 

função utópica, não se pode explicar nenhum excedente, por mais que esse excedente esteja 

cheio de aparência em vez de pré-aparência‖ (BLOCH, 2005, p. 149). É como se a 

experiência vivida pelo sujeito não fosse óbvia o suficiente, o que provoca uma confusão de 

compreensão do instante vivido, no entanto, essa obscuridade gera uma força propulsora para 

que inspire a busca do futuro almejado. ―Mas aqui estamos falando sobre a escuridão da 

própria experiência e, especialmente, a experiência forte e completamente potente, que é tão 

difícil de entender, cuja cortina pressiona a consciência com mil dobras e a oculta‖
54

 

(BLOCH, 1985, p. 251) (Tradução nossa). 

Ernst Bloch, ao fazer um encontro da função utópica com a ideologia, constrói uma 

discussão fundamentada em fatos de sua época. Segundo ele, a sociedade cria modos de agir, 

surgindo à divisão de classes que forma um paralelo entre o grupo, de um lado, denominado 

de burguesia e, de outro, proletariado. Essa formação ideológica se coloca como antagônica, 

no sentido de que a burguesia é mais poderosa, enquanto o proletariado é submisso a essa. 

Ocorre que essas divisões em classes criam as chamadas ideologias, uma vez que se baseiam 

nelas para assumirem uma postura social. A questão que merece ser discutida é se essa 

construção de ideologias resguarda o interesse do homem pela expectativa de um futuro 

promissor, o qual, ele mesmo deseja, enquanto sonho diurno, alcançar no futuro. 

Na reflexão instada por Bloch, cabe pensar a respeito de algumas ideias presentes na 

história, que hoje se percebe, claramente, como ideologias, ou seja, verdades criadas pelo 

homem para saciar seu próprio interesse. É o caso, por exemplo, da Acrópole na Grécia 

Antiga, como pertencente a uma sociedade escravista e a Catedral de Estrasburgo como 

pertencente à sociedade feudal. Acontece que esses templos permanecem à luz do tempo, 

enquanto sua base, ou seja, a quem sua pertença era atribuída, desfez-se com o tempo. Os 

problemas ideológicos ficaram para traz, no entanto, as substâncias concretas que se situam 

em meio a todas essas mudanças e transformações permanecem. Isso porque ―o elemento 

clássico de todo classicismo se depara com cada época igualmente como romantismo 

revolucionário, como tarefa que aponta para frente e solução que vem do futuro, não do 

                                                             
54 ―Hier aber ist vom Dunkel des Erlebens selber und gerade des starken und völlig potenten Erlebens an sich die 

Rede, das sich so schwierig nur fassen läbt, dessenVorhang mit tausend Falten ins Bewubtsein hereinschtägt und 

es verhüllt‖ (BLOCH, 1985, p. 251). 



112 
 

 
 

passado, e ela própria ainda fala, interpela, segue chamando, repleta de futuro‖ (BLOCH, 

2005, p. 154). 

Com isso, surge a função utópica como base para sustentação das ideologias, pois todas 

as obras do passado passam por uma má consciência vinculada a um determinado local. 

Ocorre que a função utópica é mais extensiva e abrangente do que uma simples ideia presente 

em uma determinada época, ou seja, a utopia do Estado. O sonho, portanto, de uma vida 

melhor transcende em muito a utopia social, sendo a utopia, segundo Bloch, o caminho 

tentado e conteúdo da esperança ciente. ―A função utópica arranca os assuntos da cultura 

humana do leito pútrido da mera contemplação e desse modo descortina sobre cumes de fato 

galgados o panorama ideologicamente desimpedido do conteúdo da esperança humana‖ 

(BLOCH, 2005, p. 157). 

Assim também, acontece com os arquétipos, que consistem em padrões ou paradigmas 

que são criados pelo homem ou por um grupo social a respeito de determinada questão. A 

respeito de padrões que são impostos dentro da própria psicologia, por exemplo, aquilo que 

está por baixo, encontrado no subconsciente, exerce uma força propulsora para fazer brotar os 

sonhos noturnos. O estar embaixo não é aurora ascendente para frente; já as fantasias diurnas 

são postas como o esperado-intuído. É o para-a-frente e em-cima que tem no fundo uma 

latência inexaurível.  

Os arquétipos como constata Bloch são mais perigosos do que a ideologia, pois 

enquanto a ideologia distrai da noção de presente de sua real força propulsora, os arquétipos 

atraem para trás, ficando presos na fascinação retrógrada que impede a abertura para o futuro. 

A função utópica, além de descobrir o excedente como algo que lhe pertence, recupera da 

profundidade um sentido ambíguo de um elemento em si mesmo. É como uma antecipação, 

arcaicamente, posicionada de algo ainda-não-consciente. ―A função utópica arranca essa 

porção do passado, da reação, até do mito. Toda mudança de função que ocorre dessa maneira 

revela o aspecto não anulado dos arquétipos, alterado a ponto de poder ser reconhecido‖ 

(BLOCH, 2005, p. 164). 

O ser humano sempre busca a construção de sonhos, estes são os sonhos diurnos. Sua 

capacidade de moldar, procurar ou pelo menos tentar encontrar uma solução para suas 

inquietações, move-o para construir seus ideais em forma de sonhos de que algo pode 

acontecer, isso, a partir do princípio esperança. ―O que caracteriza o amplo espaço da vida 

ainda aberta e ainda incerta do ser humano é a possibilidade de assim velejar em sonhos, que 



113 
 

 
 

são possíveis sonhos diurnos, muitas vezes do tipo totalmente sem base na realidade‖ 

(BLOCH, 2005, p. 194).  

Os sonhos surgem como que em bolhas que são oriundos de um fermentar e 

efervescência que ocorre acima da consciência constituída. É, demasiadamente, certo de que o 

ser humano possui suas diferenças com as plantas e com outras espécies de animais, o qual 

tem uma existência menos impermeável, apesar de ser mais intenso. A partir de esse 

fermentar e efervescência, como afirma Bloch, é como se algo ficasse oco, surgindo um novo 

espaço, o qual se movem os sonhos, surgindo o possível que, pode ou não, se tornar exterior.  

 

 

Para Bloch, utopia constitui desde o início uma tendência, uma característica 

fundamental inerente à matéria, aquela parte do ser que ‗ainda-não-foi-trazida-para-

fora‘, aquilo que não pode ser representado adequadamente por nenhum modelo pré-

fabricado de constituição do Estado [...] (MÜNSTER, 1997, 116). 
 
 

Com isso, faz-se mister refletir que a vida do ser humano é tão inconclusa, que nenhum 

objeto poderia ser reelaborado de acordo com os desejos se o mundo se desse como pronto, 

encerrado. Para Bloch, ―o real é processo e processo é a mediação vastamente ramificada 

entre o presente, o passado pendente e, sobretudo, o futuro possível‖ (BLOCH, 2005, p. 194). 

Nesse ínterim, todo real, segundo ele, passa a ser o possível, e todo possível é, antes de tudo, 

parcial-condicional, de modo que ele passa a ser o determinado daquilo que ainda está 

incompleto ou inconcluso.  

Na tentativa de conceituar esse mundo, Ernst Bloch insere o que ele chama de 

categorias, que são front, novum e ultimum. Sobre front, ou seja, aquilo que está à frente, 

consiste no agora do processo utópico, ―a frente está localizada no aqui e agora, no instante 

vivido, é o ponto em que o presente encontra o futuro; introduz um elemento de incerteza 

fundamental no conceito de ação humana, fundamentando assim 'a essência do mundo' e, com 

ele, a verdade do tempo‖
55

 (BOLDYREV, 2014, p. 24) (Tradução nossa). No front, estão 

situados tanto sujeitos quanto objetos, está situada a filosofia da esperança, no processo do 

mundo, na matéria, utopicamente, aberta. 

O novum diz respeito a ―uma característica da relação entre o presente e a utopia, refere-

se ao radicalmente, o novo verdadeiramente produtivo que não é, no entanto, algo 

inteiramente repentino, uma cultura se prepara para isso em algum sentido está incorporada na 

                                                             
55

 ―Front is located in the here and now, in the lived instant, it is the point at whitch the present meets the future; 

it introduces an element of fundamental uncertainty into the concept of humam action, thus grounding 'the 

essence of the world' and with it the truth of time‖ (BOLDYREV, 2014, p. 24). 



114 
 

 
 

tradição‖
56

 (BOLDYREV, 2014, p. 24) (Tradução nossa). O novum para Bloch retrata as 

inúmeras possibilidades em que a função utópica age, está diretamente ligado com aquilo que 

é novidade. Ora, como afirma o filósofo, nem tudo que é sabido é conhecido, esse impulso 

para conhecer, conduz o sujeito a uma gama de possibilidades dentro do horizonte utópico 

caracterizando, desta forma, a categoria novum. 

A terceira categoria é o ultimum, que ―é um reino, sobre o qual podemos dizer com 

certeza que ainda não chegou e considera que o mundo se tornará incomparável ao nosso 

atual; pela própria base do ser, o "núcleo" da questão primeiro estabelece este mundo e depois 

o transcende‖
57

 (BOLDYREV, 2014, p. 25) (Tradução nossa). Essa categoria é uma 

continuidade da anterior, uma vez que representa a finalidade, o objetivo final, sendo, assim, 

mais importante, pois em meio a um horizonte de possibilidades, a vida do homem é uma 

continuidade, sendo assim as categorias vão avançando na busca incessante de realização dos 

sonhos, portanto, o ultimum reflete um primum e não a um novum, afirma Bloch, portanto, ―o 

último aparece meramente como retorno alcançado de um primeiro já consumado, perdido ou 

alienado‖ (BLOCH, 2005, p. 201). 

É possível notar, portanto, que a categoria front é como a porta de entrada do mundo 

que aos poucos, através da função utópica, vai sendo lapidada e se tornando conhecida. 

Ocorre que esse processo, sendo contínuo, não cessa em nenhuma dessas categorias, porque 

ainda não chegou ao seu fim último, é como a filosofia de Heráclito que defende a 

dinamicidade e transformação do ser. Essa mudança vai ocorrer até chegar à categoria 

ultimum, que supera todas as outras, uma vez que todo início é imaturo e cabe superação. 

Ocorre também que tanto o novum quanto o ultimum acontecem no front, considerando que 

para chegar às últimas é preciso passar pela primeira, o mundo vai acontecendo, ele não está 

pronto. 

Ernst Bloch assegura que a arte não pode ser comparada com comida, pois ela 

permanece, mesmo depois de ser desfrutada. A ênfase dada às artes, pelo filósofo, contribui 

no entendimento do mundo, como uma continuidade e nunca como algo estático, completo. 

Isso ocorre porque há uma pré-visualização da obra de arte a partir de uma relação visível. A 

questão é que há todo um contexto que foi montado a partir de experiências e percepções que 

                                                             
56

 ―A feature of the relationship between the present and the utopia, it refers to the radically, the truly productive 

new which is not, however, something entirely sudden, a culture gets prepared for it in some sense, it is embedde 

in tradition‖ (BOLDYREV, 2014, p. 24). 
57

 ―It is a kingdom, about wich we can only surely say that it has not come yet and deems the worl to come 

incomparable to our present one; for the very basis of being, the"core" of the matter first lays this world down 

and then transcends it‖ (BOLDYREV, 2014, p. 25). 



115 
 

 
 

o artista, somando tudo, utilizou na confecção de sua arte. Isso se firma quando se analisa 

pensadores, como Platão, Descartes, Espinosa, Homero, Shakespeare e Goethe. Nota-se que 

todos eles contribuíram na formulação de teses que são, extremamente, importantes na 

reflexão sobre artes, sendo que todas elas são diferentes, demonstrando a dinamicidade que é 

pensar não só, de modo específico, nas artes, mas o mundo como um todo e todas as 

experiências que se têm dele. 

A pré-aparência gera um fragmento do real, de modo que, a transformação que ocorre 

no mundo, nas artes, sejam provocadas pelo tempo, pelas novas gerações, pela mudança 

cultural, a princípio, podem gerar um desconforto pela sensação do ―se desfez‖ ou do ―foi 

destruído‖, como se deixasse de existir. No entanto, as artes acompanham um ritmo de 

mudanças que são percebidas como uma continuidade, sendo apresentadas pelo front, até 

chegar à categoria ultimum. ―O esfacelamento da superfície, bem como o conjunto meramente 

ideológico-cultural, em que as obras tinham o seu lugar, libera a profundidade, onde quer que 

haja alguma‖ (BLOCH, 2005, p. 217). 

As ruinas dão lugar a fragmentos posteriores, que estão no alto teor da arte, deixando 

para trás características de algo acabado e, desse modo, ressalta-se que o movimento para 

frente, impõe-se nessa transformação, seja das artes, seja de experiências ou percepções do 

sujeito, não como desfalecimento do real, mas como projeção de um mundo que, estando 

inconcluso, refaz-se a todo instante, carregando a beleza da arte que ocorre através da 

mudança. ―Na ruina que leva à decomposição, toda grande arte se torna, desta forma, um 

fragmento posterior, mesmo que se trate de uma arte tão completamente encerrada como a do 

Egito, pois se rompe o solo utópico, no qual a obra de arte estava implantada‖ (BLOCH, 

2005, p. 217).  

As culturas, juntamente, com a função utópica são responsáveis por manter um legado 

de permanência no mundo, que são assegurados por gerações. Quando o novum aparece, é 

como se houvesse uma perda, uma reconstrução da realidade, quando, na verdade, ela, 

simplesmente, é observada por ângulos diferentes, em outras perspectivas. Portanto, as 

experiências de um instante vivido, pelo sujeito, nunca estão prontas, acabadas, pois esse 

instante não nasce em sua completude, esse é um processo dinâmico que ocorre aos poucos, à 

medida que vive e adquire novas experiências.  



116 
 

 
 

―Somente quando algo já passou é que posso ver o que eu apenas queria e 

experimentei‖
58

 (BLOCH, 1985, p. 237) (Tradução nossa). Contudo, o olhar que procura algo 

também se altera incessantemente, afunda-se e logo, não se percebe mais. Porém, a 

experiência passada não deixa de existir, produzindo um efeito, pois mesmo que 

despercebido, está atualmente consciente. ―Acima de tudo, no sonho, a vontade, perdida, 

retorna, apreende, move, e ainda não se move, memórias alucinadas‖
59

 (BLOCH, 1985, p. 

237) (Tradução nossa).O sujeito tem experiências inatas, porém, elas não são adaptadas para 

acompanhar a mudança corporal, pois tal mutabilidade ocorre, a partir da expressão corporal, 

assim, ―não adaptamos o inato, mas fazemos o corpo expressivo‖
60

 (BLOCH, 1985, p. 329) 

(Tradução nossa). 

Ernst Bloch, sempre utiliza das experiências e culturas que estavam presentes em sua 

época, desse modo, faz sempre comparações com o burguês e o proletário que vivem 

realidades diferentes. Segundo seu entendimento, o burguês lança-se ao social como 

sobrevoando o mundo, ocorre que esse mundo empírico, segundo o filósofo, pode ser 

arruinado ao permanecer isolado, sem abrangência, pois, na fantasia, o artista consegue 

desvendar mundos, projeções, através de seus desejos e sonhos. Portanto ―a realidade não é 

completa sem a possibilidade real. O mundo sem qualidades plenas de futuro, assim como o 

do pequeno-burguês, nem parece um olhar, uma arte, uma ciência. A utopia concreta situa-se 

no horizonte de toda realidade‖ (BLOCH, 2005, p. 221). 

É sabido que não há totalidades, pois elas só existem no mundo utópico, porque tudo 

que existe ou veio a existir, recorre a uma consciência como obra inacabada, ou fragmento 

objetivo. Merleau-Ponty diz que a filosofia é um reaprender a ver o mundo, ele faz isso 

porque sabe que ele é inacabado e todas as experiências que o sujeito tem, com o mundo,  

modificam-se, transformam-se, são diferentes a todo instante. ―O ser humano ainda não é 

impermeável, o curso do mundo ainda não está decidido, encerrado e, assim, dá-se também 

com a profundidade em cada informação estética: esse utópico é o paradoxal na imanência 

estética, é o que há de mais fundamentalmente imanente nela‖ (BLOCH, 2005, p. 219). 

Apesar dessa incidência de Ernst Bloch utilizar a expressão ―utopia concreta‖, é 

criticado, posteriormente, por pensadores que afirmam que sua utopia ―não se trata de uma 

                                                             
58 ―Erst dann also kann ich, was ich gerade wollte und erlebte, se- hen, wenn es in etwas bereits vorbeiging‖ 

(BLOCH, 1985, p. 237) 
59 ―Im Traum vor allem kehrt das we chend untergegangene Wollen wieder, bemächtigt sich, bewegt und 

dennoch nichts mehr bewegend, halluzinierter Erinne rungsinhalte‖ (BLOCH, 1985, p. 237). 
60

 ―So bauen wir uns zwar nicht den angeborenen, wohl aber den ausdrucksvollen Körper zurecht‖ (BLOCH, 

1985, p. 329). 



117 
 

 
 

utopia concreta, mas de pensamento utópico‖ (ALBORNOZ, 1985, p. 47). Desse modo, não 

seria concreta suas representações, mas abstrata, pois ele não se mantém dentro de sua própria 

medida. Portanto, para serem concretas, ele precisaria observar seu próprio roteiro, método 

para serem possibilidades real-objetivas. Uma ação de uma utopia não abstrata, mas concreta 

―há que se dar a análise do real presente e de suas possibilidades‖ (ALBORNOZ, 1985, p. 

61). 

 

2.6 Os estratos da categoria possibilidade 

 

Tanto os objetos quanto os seres humanos, uma vez estando no mundo, conseguem criar 

inúmeras possibilidades de ser ou conceber a existência, isso se dá pelo fato de haver um 

possível
61

 dentro de si, assim também, como um anterior a si. Ernst Bloch vai dizer que onde 

não se pode mais nada e onde nada mais é possível, a vida parou. É preciso compreender 

também que no reino das possibilidades, há um mundo vago de situações que são 

escorregadias, e, nessa vastidão, o ser humano se lança no possível, tendo-o diante de si, 

sabendo, pois, que elas, não estão nesse mundo vago, de modo algum, aleatórias.  

O mundo do possível preenche uma gama de situações, não apenas voltadas para o 

sonho diurno, mas também como relações que podem ser apresentadas de formas distintas. 

Essas situações podem ser apresentadas como a diferença entre o possível formal, o possível-

factual e o possível objetivo coisal e o possível real objectivo.  

A primeira, ou seja, o possível formal, refere-se à linguagem. ―É o possível do otimismo 

que ignora, de propósito ou não, os obstáculos, e crê, a priori, na possibilidade de um 

progresso linear‖ (ALBORNOZ, 1985, p. 31). Pode-se entender que certas coisas são ditas, 

simplesmente, por dizer, são os enunciados tolos, porém há os que são diferentes da tolice, 

que são os formais, passíveis de serem pensados, ―pertencem ao possível de ser pensado até 

relações cujas partes se comportam não só de modo absurdo, mas totalmente disparatado 

umas para com as outras, e que, ainda assim, sendo disparatadas, representam uma relação 

formalmente observável‖ (BLOCH, 2005, p. 222). O possível formal pertence ao ―plano da 

linguagem e do pensamento, portanto abstrato e subjetivo, marcado pelo otimismo irrefletido 

que ignora as possibilidades presentes no real‖ (LIMA; NETO; RECH, 2009, p. 12). 

                                                             
61 O sentido de possível se refere ao campo de possibilidades que o sujeito pode trilhar, uma vez que o homem 

não está em um mundo acabado, obtendo, dessa forma, diversas formas de agir, de sonhar, de desejar e projetar o 

futuro. 



118 
 

 
 

O possível-factual diz respeito a um conhecer-reconhecer do objeto, é o que o objeto é, 

enquanto condicionalidade e, por haver condições, não tornaria um evento apenas presumível, 

mas, incondicionalmente, certo. ―A possibilidade objetivo-factual designa, assim, sempre um 

estado gradual da fundamentabilidade objetivo-científica em conformidade com o caráter 

incompleto do conhecimento científico das condições factualmente disponíveis‖ (BLOCH, 

2005, p. 224). Essa categoria dos possíveis, segundo Bloch, é um estado progressivo da 

fundamentabilidade objetivo-científica, que está de acordo com um caráter incompleto, do 

conhecimento científico das coisas que estão, factualmente, disponíveis, sendo, portanto, um 

juízo hipotético. É um ―possível no plano do conhecimento, segundo o estado atual da ciência, 

marcado por um nível de consciência antecipadora, mas parcial e descontínuo e não chegar a 

uma consciência de uma totalidade em movimento‖ (LIMA; NETO; RECH, 2009, p. 12). 

A terceira categoria dos possíveis, o possível objetivo coisal, como se constituindo de 

forma diferente do possível factual, emerge a um grau de amadurecimento maior em relação 

ao interior dos objetos. Não diz respeito ao conhecimento do homem, mas a algo que é, 

propriamente, algo que pode vir a ser de um modo ou de outro. Os condicionantes no possível 

objetal não são, insuficientemente, conhecidos, mas, insuficientemente, manifestados. Esse 

tipo de possível é ―não mais uma possibilidade que advém de um conhecimento incompleto, 

mas de uma manifestação de possibilidade real que é incompleta, sim, mas no polo subjetivo‖ 

(ALBORNOZ, 1985, p. 31). Vale ressaltar que ao tratar de objetal, não se está tratando de 

conhecimento, mas de objeto do conhecimento. A representação está em conformidade com o 

objeto que é distinto da objetividade. 

 

 

Ao passo que a objetividade diz respeito unicamente ao conhecimento e por isso o 

intuito dessa objetividade  é atinente à teoria do conhecimento, o caráter objetal diz 

respeito ao objeto [Gegenstand] do conhecimento, que, pela informação dada pelos 

neokantianos, não é igual ao próprio conhecimento; o intuito real dessa 

conformidade com o objeto é, de acordo com isso, atinente à teoria categorial do 

objeto (BLOCH, 2005, p. 227). 

 

 

Assim, faz-se necessário a distinção do que é objeto do conhecimento [Gegenstand] e 

objeto real [Objekt]. A teoria do objeto [Gegenstand] condiz com um a priori, com uma 

tentação ainda menor do que na teoria do conhecimento, pois mesmo que os objetos [Objekt] 

ainda precisem ser distinguidos em suas disposições mais reais, incorporam a forma mais fiel 

em uma figuração realista.  

 

 



119 
 

 
 

O possível objetal é o parcialmente condicionado pelo objeto conforme o gênero 

estrutural, tipo, contexto social, contexto legal da coisa. Assim sendo, o 

parcialmente condicionado manifesta-se aí como estando estritamente bem fundado 

no objeto [Gegenstand] e só como tal transmitido ao conhecimento hipotético ou 

problematizador como abertura do tipo mais ou menos estruturalmente determinado‖ 

(BLOCH, 2005, p. 228). 

 

 

Nesse ínterim, há duas condições que contribuem nesse limiar de possibilidades, que 

são os fatores internos e externos. Ambas estão entrelaçadas, de modo que elas possam 

interagir uma com a outra, porém, preservam suas peculiaridades.  As condições internas são 

importantes, pois, se florescem, faz madurar o fruto dentro de si, como afirma Bloch, no 

entanto, se falta a condição externa, o fruto permanece plenamente possível. ―Ainda mais 

comprometedor do que a falta de condições externas é, em contrapartida, o efeito da 

debilidade das condições internas com simultânea profusão das externas‖ (BLOCH, 2005, p. 

229).  

Portanto, as possibilidades são aberturas do poder de fazer diferente, que são re-

determinadores. Nessa categoria, o ser humano é imprescindível, pois se trata daquilo que 

pode ser mudado, distanciando daquilo que existe por si mesmo. Aqui, ―a atividade humana 

participa de forma consciente do movimento da matéria, do qual não pode escapar, que se 

passa fora dele e sem ele, logo nega a subjetividade e constrange sua ação sobre o real‖ 

(LIMA; NETO; RECH, 2009, p. 12). 

Na última categoria, o possível real objectivo, o homem é colocado como possibilidade 

real de tudo que tem acontecido à história, sobretudo, o que ainda pode vir a ser, sua 

possibilidade não está esgotada como condição concluída, pois ainda não chegou à maturação 

de suas condicionantes, sejam elas internas ou externas. Assim, como Heráclito viu, nas 

coisas do mundo, uma contradição, também Aristóteles vê a possibilidade realiter na 

constituição do mundo. A partir da mudança da matéria, enquanto ato e potência, Aristóteles 

demonstra que tudo é uma possibilidade, ou seja, uma constante transformação, quer seja pelo 

tempo, quer seja pela ação do homem, influenciada por fatores externos ou internos, em que 

tudo mantém um constante ciclo de mudanças, que se coadunam com o que Ernst Bloch 

chamou de possibilidades reais das coisas. 

Essa questão traz em cena a expressão dynámei ôn, que significa ser-em possibilidade, 

capaz de mutação, representa a capacidade da maturação das condições. O possível real 

incorpora o materialismo dialético que, numa matéria inerte, fica sem substrato. Da matéria 

inerte, há o distanciamento do materialismo dialético, por ser algo mecanizado, portanto, do 

reino da necessidade para o reino da possibilidade, só cabe à matéria inconclusa. Percebe-se, 



120 
 

 
 

portanto, que a possibilidade real não reside em uma ontologia acabada, pelo contrário, reside 

em uma ontologia a ser, renovadamente, fundada, ou seja, do ser do ainda-não-existente, que 

encontra futuro até mesmo no passado e na natureza, de modo mais abrangente.  

O possível real ―preserva a sua abertura como desdobramento que realmente significa 

evolução, não como mero despejamento ou evacuação‖ (BLOCH, 2005, p. 235). Desse modo, 

o ser humano passa por toda sua história transformando-se e desenvolvendo-se dentro dela 

com mais precisão, uma vez que neste mundo de possibilidade, o que importa mesmo é seu 

movimento de transformação e mutabilidade.  

Ainda sobre o possível real objetivo, pode-se compreender que ele é a própria 

―definição do próprio princípio esperança, que permite entender a relação necessária entre a 

atividade humana e o dinamismo da matéria‖ (FURTER, 1974, p.114).  Isso significa que a 

matéria é imprescindível para que haja a antecipação do real, pois sem ela, a antecipação da 

matéria fica sem rumo. A matéria, portanto, é cega, fazendo-se necessária. O humano, 

enquanto ser de consciência, para propor um caminho, esse caminho não pode ser abstrato, 

transcendente, mas é preciso que esteja presente no movimento da matéria, ou seja, o real 

existe e está em movimento, cabe ao homem, orientá-lo, dando-lhe um rumo. 

O ser humano é a pilastra de sustentação de todas essas teses já discutidas 

anteriormente, pois no campo das possibilidades, ele se inclina no processo de transformação 

do mundo. O que está em jogo é sua capacidade de remodelar o já existente, de transformar, 

através de sua consciência, o que já se encontra construído em uma imensidão incompleta, 

pois, na verdade, essa possível remodelação dada pelo homem às coisas, só ocorre porque o 

mundo é inacabado, havendo essa condição de mudança sempre. ―O homem é alguém que 

ainda tem muito pela frente. No seu trabalho e através dele, ele é constantemente remodelado. 

Ele está constantemente à frente, topando com limites que então já não são mais limites‖ 

(BLOCH, 2005, p. 243). Ou seja, considerando todas as possibilidades de realização de 

sonhos diurnos, o mundo é uma infinidade de vir-a-ser, uma vez que nada é estático. ―O 

mundo não é um sistema fechado ou um processo acabado, porque possui um horizonte aberto 

e é cheio de possibilidades ‗ainda-não‘ realizadas‖ (MÜNSTER, 1993, p.27). 

Essa mudança se estende também para o conceito de trabalho em que Bloch, enquanto 

defensor das ideias de Marx, ressalta de forma mais incisiva, uma vez que as atividades 

realizadas pelo homem hoje estão mais livres, libertas da alienação e do subjugo. ―Povo livre 

em solo livre, formulado dessa maneira total, é o símbolo definitivo da realização do 



121 
 

 
 

realizador, portanto, do conteúdo limítrofe mais radical em todo o possível real-objetivo‖ 

(BLOCH, 2005, p. 246).  

O homem vive sua realidade, mantendo contato, não só com pessoas, mas também com 

os objetos que mantém estrita relação, de modo que possa inserir as categorias dos possíveis, 

uma vez que nada é estático, sendo, portanto, um introjetar para o futuro, a partir de situações 

em que o sujeito deseja e sonha. 

 

2.7 O instante obscuro e a abertura para a adequação 

 

A obscuridade vivida, como demonstra Ernst Bloch, é o instante vivido, em que é 

despercebido pelo sujeito, tornando-se consciente somente, posteriormente, ou na preparação 

para ele. Somente o instante que passou, ou quando ele é aguardado, é que se pode, não 

somente, vivê-lo, mas também, vivenciá-lo. ―O quê e agora, o instante em que nos 

encontramos resolve-se em si mesmo e não é capaz de sentir-se‖ (BLOCH, 2005, p. 283). 

O ser humano procura fora de si o que ele não tem, por isso, que ele urge na procura no 

seu exterior, sendo seu urgir sufocante, estreito, enrijecido, e se assim não o fosse, não 

existiria, restando, portanto, uma abertura. Assim, o que ainda não é, pode vir a ser, 

permitindo, dessa forma, que haja coisas possíveis na matéria que são habitados, no homem, 

por sonhos e planos.  

Ernst Bloch afirma que na possível realização de um ainda possível, aparecem dois 

momentos, que são o nascente e foz.  Por nascente compreende-se a obscuridade do agora, de 

onde tem início o realizar, enquanto a foz, entende-se o caráter aberto de fundo objetal, ou 

seja, o lugar para onde a esperança ruma. Esses elementos são os polos da consciência 

antecipatória, uma vez que ―no próprio realizar há algo imaturo e ainda não realizado, razão 

pela qual ele fraqueja (cf. p. 189); esse elemento não amadurecido dá-se a conhecer na 

obscuridade do instante vivido‖ (BLOCH, 2005, p. 284).  

A foz, por sua vez, designa um estado final, como uma adequação aberta, que se dá, não 

na experiência do processo continuado do mundo, ou seja, naquilo que é experimentado, mas 

na experiência breve, de algo antecipatório, em que têm sido experimentadas as intenções 

simbólicas, de modo subjetivo, fulgurando um estado final utópico. Esse estado final não é 

tido como fixo, pois se o fosse, não seriam intenções simbólicas, elas tratam do âmago do seu 

interior, sobretudo, como pergunta última que se sobressai dentro de si mesmo. Pergunta essa 

que não é baseada em nenhuma resposta existente, a nada já remontado, ajustado ao mundo 



122 
 

 
 

que já existe, é tudo fundado em questões simbólicas do fazer realizar, acontecer, enquanto 

vindo de dentro para fora. 

O instante obscuro para Ernst Bloch, não é aquele momento distante do sujeito em um 

intervalo temporal, pelo contrário, consiste naquele mais próximo possível, e por ser o mais 

próximo está o nó do enigma da existência, pois o instante de agora não foi ainda colocado 

frente a frente consigo mesmo, aberto para si mesmo, portanto, esse instante é o que menos 

representa um ser-ai (Da-sein). A obscuridade do instante vivido para o filósofo, portanto, é 

imagem para a obscuridade do instante objetivo, daquilo que não tem a si mesmo. ―O agora 

do existire, que a tudo impulsiona e no qual tudo voga, é a coisa mais inexperimentada que 

existe; ele ainda voga constantemente sob o mundo. Do que está se realizando ele é o que 

menos se realizou – uma obscuridade ativa do instante quanto a si próprio‖ (BLOCH, 2005, p. 

288). 

A obscuridade do instante vivido não se restringe somente a proximidade imediata, ela 

tem efeito sobre o contexto, o tempo e o espaço. Isso ocorre, porque momentos posteriores e 

instantes futuros podem permanecer obscuros também, através de uma situação indefinida, 

tornando-se, dessa forma, uma obscuridade ampliada, uma vez que o conteúdo da existência 

ainda não se constituiu como ser-aí. Desse modo, a constituição de um conteúdo vivido, que 

se encontra em uma obscuridade radical está associada às categorias do novum e do ultimum, 

pois é um instante que tem um começo, mas possui também um objetivo. ―O próprio fator 

‗sujeito‘ da concessão do ser-aí ainda não está aí; ele não está qualificado, não está 

objetivado, não está realizado; isso se manifesta em última instância na obscuridade do 

instante vivido‖ (BLOCH, 2005, p. 295).   

O ser humano costuma construir o que Ernst Bloch chama de consciência antecipatória. 

Isso quer dizer que ele precede os acontecimentos em forma de juízos de valor. Isso ocorre 

bem, quando se trata, por exemplo, da angústia, do medo que se formula a partir da sensação 

de algo negativo acontecer, ou até mesmo, o receio de que o mau apareça. Quando há essa 

consciência antecipatória, o instante vivido se torna obscuro, pois o sujeito que experimenta 

aquele instante não consegue compreender o que, de fato, está ocorrendo. A obscuridade do 

instante vivido, portanto, engloba um dos polos da consciência antecipatória, atraindo-se pela 

admiração real, enquanto aquele que tem uma adequação aberta como conteúdo, representa 

um outro polo dessa consciência. Ambos se entrelaçam, formando a nascente ou princípio do 

mundo que ainda permanece oculto diante da obscuridade do instante vivido. 



123 
 

 
 

Ernst Bloch traz o destaque para o arquétipo do bem supremo como aquele em que está 

no final desse conflito de espaços existentes dentre os instantes vividos. As possibilidades 

criadas pelo sujeito, o possível-real em seu processo dialético, enquanto flexibilização, as 

intenções simbólicas, enquanto forem criados paraísos virtuais nos processos, coloca o real 

como belo, como lindo. Ocorre que essa invariante produz impulso para o fim que deposita o 

supremo bem como não arcaico, é um ―arquétipo puramente utópico que reside na evidência 

da proximidade, ao do summum bonum como um arquétipo desconhecido, que a tudo 

sobrepuja‖ (BLOCH, 2005, p. 300). Esse conteúdo coloca o invariante da admiração mais 

feliz, como aquilo que transforma o instante vivido como totalmente resolvido. Enquanto isso, 

o summum bonum:  

 

Seria a manifestação totalmente exitosa do exitoso: sendo assim, ele igualmente 

retirou-se da manifestação; a partir daí, ele próprio é não-aparente, um summum 

utópico daquelas intenções simbólicas inaparentes, nas quais toda manifestação 

passa a ser a coisa propriamente dita (BLOCH, 2005, p. 300).  

 

 

É óbvio que esse conteúdo da desejabilidade, oriundo do bem supremo, encontra-se no 

homem, porém seu objetivo encontra sua culminância nos sonhos de uma vida melhor, seu 

todo utópico rege-se do início ao fim do processo bem impulsionado. 

O instante atual, vivido pelo sujeito, é vazio, pois ainda está indefinido, como um não 

em fermentação, como aponta Bloch. O não aqui é não um simples não, mas um não-aí, que 

não permanece consigo mesmo, mas se refere ao aí de algo, pois ele é carência de algo e fuga 

dessa carência, como impulsão do que lhe falta. O não, portanto, é diferente do nada, pois se 

anuncia como não-ter. ―O não se situa na origem como aquilo que ainda está vazio, 

indefinido, não decidido, como partida para o início; o nada, em contraposição, é algo 

definido‖ (BLOCH, 2005, p. 301). O não pressupõe um esforço que é posto em marcha, 

mesmo que no final seja frustrado, já o nada não é uma atividade impulsiva, mas uma 

aniquilação. ―O não refere-se à obscuridade do instante vivido, o nada à admiração negativa, 

exatamente da mesma forma que o tudo à positiva‖ (BLOCH, 2005, p. 301). O não, portanto é 

um vazio, mas que pode ser preenchido através do impulso para escapar dele. 

Essa discussão chega ao conceito da esperança como princípio que se forma no instante 

presente, mas se esvai para o futuro, está na base do não, ou do ainda não
62

, portanto a 

esperança é um ser-aí, é um momento sem distanciamento, pois o sujeito espera, através de 

seus sonhos, uma vida melhor, um mundo mais feliz e esse desejar ocorre em um instante 

                                                             
62

 Consiste naquilo que já se tornou existente, mas vai além deste. 



124 
 

 
 

presente, portanto, ser-aí, ou seja, aquilo que é vivido naquele momento. Ocorre que essa 

esperança pode ser experimentada como algo real somente no futuro, porém o que está em 

questão não é seu realizar, mas o sonhar utópico. Desse modo, ―a utopia só trabalha em prol 

do presente a ser alcançado, e assim, o presente, sendo a ausência de distanciamento 

intencionada para o fim, estará, no final, borrifado por todos os intervalos utópicos‖ (BLOCH, 

2005, p. 309).  

 

2.8 O encanto formado pelo Sonho Diurno 

 

O sonho diurno se mostra de diferentes formas, pois ele se abre a um leque de 

possibilidades, sejam como vontades e desejos, projeções futuras ou até mesmo como 

expectativas criadas no decorrer da experiência vivida. É possível se reportar as mais 

calorosas paixões em que o jovem ou a jovem constrói como imagem do amor
63

 perfeito, 

mesmo antes de conhecê-lo. Ernst Bloch afirma que ―sonha-se tanto mais quanto menos se 

vivenciou. Sobretudo o amor pinta o que é seu sempre antes de possuí-lo‖ (BLOCH, 2005, p. 

310). O ser humano, portanto, é capaz de criar, imaginar, sonhar, antes mesmo de viver, é o 

caso, por exemplo, de Dom Quixote
64

, que se lança ao mundo em busca de aventuras, 

fantasiado pelas belezas dos contos conhecidos através da leitura. Fantasias essas que eram 

desmentidas pela dura realidade. ―Ele é um modelo de transgressão que vive nas veias de 

quem tem a inquietude em seu interior‖ (RODRIGUES, 2019, p. 267).  

Essa fermentação de impulso para frente, comparado ao personagem Dom Quixote, 

pode ser muito bem comparada ao vigor da juventude, em que sua audácia e inquietude para a 

realização de seus desejos são como que incontroláveis, e assim, ―a sua vontade utópica o 

impulsiona para a ação, literalmente, contra moinhos de vento; ainda não há mediação com o 

mundo para a sua concretização‖ (RODRIGUES, 2019, p. 267). Essa voracidade se sustenta 

na ação de chegar a um fim, mesmo sem um plano traçado, ele quer, ele vai à busca dessa 

realização. 

O desejo vivido pelo homem é tão forte que se torna capaz de recriar uma situação. 

Quando se trata de encantos, essa possibilidade é aumentada, pois o sonho invade seu ser 

como imagens que chegam e vão, sendo vividas a todo instante. É o caso do sentimento não 

sanado em que ―está contida a tortura de um amor que não vive e não passa, que perambula 

                                                             
63

 O amor, nesse caso, se refere não ao sentimento, mas a pessoa por quem possa se apaixonar. 
64

 A história de Dom será enfatizada com mais profundidade a respeito das utopias no próximo capítulo. 



125 
 

 
 

no crepúsculo de sua aurora, eternamente retornando e eternamente se despedindo‖ (BLOCH, 

2005, p. 315). 

No matrimônio, por exemplo, é criado um mundo de fabulações em torno da relação e 

da pessoa a quem se deseja, isso ocorre porque aparece a imago
65

, como construção da 

imagem de uma pessoa a partir de características próprias. O sujeito constrói características 

individuais a partir de suas projeções próprias, atribuindo-as a alguém, pois ―a imago do 

matrimônio estabelece o espaço de desenvolvimento chamado casa em volta de duas pessoas, 

com suas muitas carreiras que levam para além do filistério‖ (BLOCH, 2005, p. 319). 

Essa criação utópica pode ocorrer, seja influência por questões internas ou externas. 

Nessa última, há a força da religião, de culturas, de regiões. Nas religiões, sejam elas cristã, 

pagã, judaica, islâmica, promovem uma linha de maturação de como se compreende o que é 

matrimônio e, consequentemente, a força do imago utópica. O que se faz entender também é 

que sonhos podem se tornar realidade, mas não permanecem para sempre. É o que Ernst 

Bloch chama de pós-imagem que, conforme seu entendimento, podem se apresentar 

erroneamente ou corretamente. A primeira exclui a nova vida e encerra a antiga, como que 

num agora inautêntico; a segunda, não se reporta ao voltar atrás, ilumina a esfera de que o 

passado permite a promessa de algo que ainda não se concretizou.  Esse desejo representa a 

esperança como ―uma espécie de conhecimento. O conhecimento do que ainda-não-é; um 

conhecimento aberto para o devir futuro; uma presciência com base no ainda não realizado, 

mas possível, que aparece justamente assim, sob forma de expectativa madura e consciente: 

como esperança‖ (ALBORNOZ, 1985, p. 61). 

A esperança surge, portanto, em forma simbólica, como a porta entreaberta, sendo que 

ela não existe sem angústia, assim também como a angústia não sobrevive sem esperança. O 

sentido simbólico dela se dá a partir do mito de Pandora que se apresenta como sedutora e 

abre a sua caixa, deixando sair todos os tipos de males e doenças, que se espalham no meio do 

povo, sendo fechada já no final, por Zeus, antes que a esperança fugisse. Ocorre que outra 

versão de Pandora é coloca por Goethe que a descreve não como desgraça, pois os presentes 

que saíram da caixa não se espalharam no meio do povo, mas fugiram, permanecendo apenas 

a esperança como único bem. Portanto, nessa versão ―a esperança é o bem que restou aos 

homens, que de forma alguma já ficou maduro, mas que também de forma alguma foi 

destruído‖ (BLOCH, 2005, p. 327). A porta entreaberta é, nesse caso, a caixa de Pandora de 

um mundo inconcluso, repleto de cavidades e possibilidades. 

                                                             
65 Imago é um termo utilizado pela psicanálise para se referir as paixões desenvolvidas, sobretudo, pelas crianças 

e adolescentes, que são, na fase adulta, recordadas. 



126 
 

 
 

O mundo aberto se define a partir do materialismo dialético e nunca com o materialismo 

mecanicista, pois este último apresenta um mundo a partir de si mesmo, mas foge do real 

quando ensina um mundo mecânico, que se move sem algo. O mundo descrito, 

verdadeiramente, em Bloch, é o do materialismo dialético, pois não se fecha em si mesmo, 

como dentro de uma casca de ovo, estando distante dos idealismos, mas se abre para o mundo 

de possibilidades, gerando esperança de tempos sempre melhores, de um mundo aberto. 

 

2.9 Sobre imagens do desejo no espelho 

 

Sendo um marxista, Ernst Bloch elabora sua teoria baseado no contexto histórico-social 

de sua época, uma vez que é influenciado pelo pensamento de Marx e pelo sistema capitalista- 

socialista em que essas duas instâncias se colocam como opositoras. Sua tendência é defender 

a visão socialista e, para isso, tece várias críticas a divisão de classes, sobretudo, como 

burguesia e proletariado, considerando que a primeira tende a querer se sobressair sobre a 

outra. Considerando essa informação, Ernst Bloch faz uma comparação entre o mundo 

inundado pelo capitalismo desenfreado e a população que tende a acompanhar as demandas 

desse sistema.  

Nesse ínterim, o filósofo defende que o ser humano se apresenta com uma roupagem 

nova. Na verdade, ele é aquilo que é, no entanto, nem todos aparentam ser algo, pois em 

algum momento, o homem se coloca acima do que ele realmente é e, para isso, ele se molda, 

portanto, ―o eu transmuta-se em mercadoria, em mercadoria corrente, também brilhante. 

(BLOCH, 2005, p. 331). 

Outro ponto destacado é quando o ser humano se vê, não por si mesmo, mas pelos olhos 

de outrem. Isso é bem destacado por Bloch, quando faz referência ao empregado, que age em 

função do que o patrão pode gostar ou não. Essa forma de agir é uma adequação que o homem 

coloca para si, no intuito de moldar a vida do outro. Ocorre no meio econômico, mas se 

reflete no meio natural da vida das pessoas. A forma de se vestir, de se portar, de falar é um 

traje incorporado, uma vestimenta que encobre o eu articular. ―Para vestir-se assim, é 

necessário um espelho; é com os olhos do seu senhor que o ameaçado se olha‖ (BLOCH, 

2005, p. 332).  

Também há a adequação de divulgar o que o outro precisa ou deseja no meio capitalista, 

tanto é que as vitrines de lojas procuram adequar-se à vontade do ser humano ou a 

possibilidades de gostos que eles têm. A vitrine, portanto, mostra o que o comprador gostaria 



127 
 

 
 

de ser, de comprar. É a mais pura expressão de um mundo dividido em classes em que todos 

querem acompanhar um ritmo, mesmo quando este não o pertence, mas se satisfaz 

aparentando ser. Isso ocorre porque as vitrines constroem sonhos desejantes, em que os 

transeuntes desenvolvem, de forma humana, uma imagem capitalista, sedutora, que difere da 

verdadeira realidade de sua própria casa. Essa forma de ação é a mais pura expressão de 

desconhecimento que o ser humano tem pelo outro, em que a satisfação deixa de ser aquilo 

que, realmente, o preenche, enquanto ser que sonha e deseja, para nutrir um desejo superficial. 

Com isso, o filósofo vai dizer ―que somos pequenos um para o outro, podemos passar sem 

conhecer o outro‖
66

 (BLOCH, 1985, p. 209) (Tradução nossa) 

Os contos, os romances, o circo, enfim, histórias fictícias, que Bloch chama de castelos 

no ar, ilustram seu pensamento, uma vez que este filósofo afirma que o ser humano viaja por 

entre essas ficções com o desejo de conhecê-las, pois nelas o homem sonha, deseja e através 

de sua imaginação produz uma imagem de mundo, o qual ele quer está, mas não está ―O conto 

e o romance popular são castelos no ar par excellence, só que num ar bom e, na medida em 

que isto pode ser correto em relação a uma mera obra do desejo: o castelo no ar está correto‖ 

(BLOCH, 2005, p. 359).  

O romance popular, como afirma Ernst Bloch, tem relações com os contos, em que os 

heróis não esperam as coisas acontecerem, e a felicidade lhe cair no colo, pelo contrário, o 

herói do romance popular é corajoso, como também o seu leitor o é, e por isso, vão à busca da 

realização dos seus sonhos. Através da imaginação é possível construir sonhos que são 

projetados para o futuro, pois ela ―serve para prospectar e explorar todas as possibilidades que 

virtualmente existem e que devem ser desenvolvidas e realizadas‖ (ALBORNOZ, 1985, p. 

25). Essa é a base de impulso para o homem que sonha, que projeta no futuro seus desejos do 

presente. Portanto, há forte relação entre as narrações fictícias e a realidade do sujeito, por 

manter essa, efervescente, garra de ir buscar a realização de seus sonhos. Isso tudo demonstra 

que ―a imaginação é a tendência disciplinada de uma consciência antecipadora intencional. 

Tende a criar obras imaginárias e a construir um imaginário que seja uma alternativa a uma 

realidade julgada insatisfatória‖ (ALBORNOZ, 1985, p. 25). 

  O autor de O Princípio Esperança faz uma abordagem sobre viajar, o que mostra que 

essa possui uma subjetividade presente no sujeito. As viagens, como afirma Bloch, ajudam a 

renovar anseios perdidos ao longo do tempo. ―Sonhos desejantes podem ter ultrapassado de 

tal maneira o prazo que lhes fora concedido que nunca mais poderão ser realizados‖ (BLOCH, 

                                                             
66 ―Dab wir wenig zueinander sind, ahnungslos am Anderem vorübergehen können‖ (BLOCH, 1985, p. 209). 



128 
 

 
 

2005, p. 360). Isso implica dizer que se os sonhos não forem realizados no tempo do desejo, o 

tempo pode impedi-los de acontecer, uma vez que há a impossibilidade de realizá-lo. O autor 

exemplifica falando da Kodak
67

 que, uma vez não comprada, depois de um tempo não poderá 

mais fazê-lo, pois não a encontrará mais, portanto, os sonhos podem se tornar ultrapassados 

com o tempo. 

A viagem também compreendida como uma fuga de casa pelo homem, mesmo que não 

haja nenhum fator externo que o obrigue a fazê-lo e, nesse ponto, a subjetividade entra em 

jogo, pois, tratando de uma viagem física ou emocional, possui diferentes percursos a serem 

trilhados. No erotismo, por exemplo, coloca a viagem como uma fuga de sonhos desejantes, 

de raptos e revelações. ―A primeira verdadeira viagem de amor permanece sendo, para a 

maioria das pessoas, a lembrança mais repleta de sonhos, a mais plena de juventude, portanto, 

a mais envolta numa aura utópica‖ (BLOCH, 2005, p. 362). Os desejos são selados, quando 

aparecem lugares diferentes, ou seja, um amor novo e estranho, que sela um desejo anterior, 

como um amor passado e, portanto, a viagem possui sua semelhança com o erotismo, no que 

diz respeito ao novo, aquilo que é estranho e que possa ser conhecido a partir de um aspecto 

próprio. 

As viagens físicas, portanto, possuem uma estranheza que é particular de cada 

expectador, pois o indivíduo coloca encanto ou desencanto naquilo que conhece e as belezas 

de um certo lugar podem já terem sido perdidas para aquele que está habituado a vivê-lo 

cotidianamente.  

 

 

Na terra estrangeira não há ninguém exótico, a não ser o próprio estrangeiro que 

visita; assim, a terra estrangeira de modo algum parece ter uma beleza estranha aos 

seus próprios olhos, e quem nela é nativo tem, além da própria necessidade que o 

mero entusiasta viajante não enxerga, ele mesmo o deseja de ir para a terra 

estrangeira. (BLOCH, 2005, p. 363-364) 

 

 

Portanto, é notória a subjetividade existente na experiência de viajar, assim como 

também na condição alterada da consciência de não apenas querer está, mas se colocar à 

altura do conteúdo vislumbrado, pois aquele que viaja, encanta-se pelas belezas lá 

encontradas, porém aquele que lá está, deseja, ardentemente, pelo lugar de origem do viajante, 

a fim de que também possa desfrutá-lo e conhecê-lo. 

No entanto, a viagem alcança um ponto confortável e, nesse momento, ela já não vai 

mais tão longe, pois atingiu mais do habitual caseiro, penetrado, pois, no costume do lugar, 

                                                             
67 Kodak referida no texto se insere no contexto das câmeras fotográficas analógicas, através de filme a ser 

revelado, que eram utilizadas em décadas passadas para a captura de imagens. 



129 
 

 
 

bem mais que antes. Considerando a presença do capitalismo, em que tudo se torna interesse 

econômico; considerando ainda o desejo do homem de querer conhecer aquele lugar 

estrangeiro, aproveitaram-se dessa situação para vender o prazer de desfrute dessas belezas, 

tornando-as familiares e habituais e, assim, os sonhos do longínquo se conservam ao preço do 

desejo de contraste inundando o exótico. Portanto, se quer, com isso, discutir que o sonho é 

fruto da imaginação e não da cegueira fugaz do pequeno-burguês que busca a ostentação, 

porém deve-se preservar o desejo enquanto imaginação, e não o preenchimento de um vazio 

deixado por sua ausência, ou seja, ausência da imaginação. ―Viajar significa para Bloch mais 

do que o simples ‗vencer distâncias‘ para fazer negócios; o processo exterior do conhecimento 

do mundo está entrelaçado intimamente com a ampliação da experiência interior‖ 

(MÜNSTER, 1997, p. 208). Desse modo, é possível compreender que ―viajar passa a ser o 

médium que permite a alguém conhecer-se melhor, na medida em que vê mais claramente o 

mundo, descortinando outras regiões geográficas, outras cidades e outras pessoas‖ 

(MÜNSTER, 1997, p. 209) 

Bloch encontra uma forma diferente de pensar a viagem, como o encanto pelas ruinas, a 

mobília antiga ou até mesmo o museu, pois essas coisas retratam uma experiência que já 

passou, mas que pode ser recordada, a partir de objetos ou utensílios raros, ou seja, aquilo que 

não pode mais ser produzido, é o irrecuperável. O capitalismo foi responsável por modificar 

toda uma estrutura de arte, sobretudo, aquelas que estão ligadas a utensílios domésticos, pois a 

influência das máquinas é um avanço sobre as peças manufaturadas. Viajar, nesse sentido, é 

um desejo de conhecer épocas antigas e, consequentemente, novos estilos de vida. 

Há pessoas que desenvolvem o encanto pelas coisas longínquas, e apesar de não as 

viver, conhecem o desejo de estar presente em diversas épocas passadas. O barroco trouxe, 

por exemplo, uma forma de ver essas paisagens antigas de modo diversificado, pois ao invés 

de modificá-las, dando uma visão nova, manteve sua beleza natural, mesmo que decaído. ―Os 

restos da Antiguidade foram antes embelezadas no seu estado decadente do que restaurados 

ao estado intacto pelo autor barroco‖ (BLOCH, 2005, p. 374). Essa é uma forma de construir 

a viagem a partir dos sonhos e desejos do homem que se enquadra em uma perspectiva 

individual, mas, ao mesmo tempo, subjetiva de conceber o mundo de modo diferente e, 

portanto, o mundo vivido, na viagem, ganha uma moldagem subjetiva a partir do sujeito que 

tem a experiência com ele, pois sua intenção permite perceber o mundo, com o impulso de 

seus desejos, pois o homem é capaz de dar uma finalidade a ele. 

 

 



130 
 

 
 

As imagens do novo mundo que desfilam perante os nossos olhos tornam-se reflexos 

de nós mesmos; para o sujeito, as diferenças etapas da viagem pelo mundo não 

aparecem como imagens disparatadas, como membros desconjuntados do corpo 

universal, mas como cifras de um contexto maior que se forma no espaço da 

experiência e das sensações subjetivas, o qual promove o entendimento do mundo e 

de sua tendência a um fim. (MÜNSTER, 1997, p. 209). 

 

 

As danças também, abordadas por Bloch, como figuras simbólicas que representam a 

elevação do ser humano de acordo com seus desejos incorporando suas inclinações, para 

aquilo que deseja, têm suas bases desde a mitologia grega em que as mênades
68

 apresentavam 

movimento dionisíaco de danças e, com isso, participavam da fiação telúrica imaginada ou 

desejada. Prática essa que hoje permanece, com suas modificações, de acordo com a época, ao 

mesmo tempo, resta provada que sua prática é um tanto inconclusa, uma vez que está sempre 

se modificando. No entanto, essa modificação depende de motivações de alegria ou com outro 

fundamento sentimentalista e assim a ―autêntica arte da dança apenas poderá surgir quando 

houver um motivo de alegria bem fundamentado, compartilhado pelo espectador [...]‖ 

(BLOCH, 2005, p. 391). 

Nesse aspecto, faz-se importante associar a dança com movimentos percebidos pelo 

sujeito que, enquanto sonho acordado, percebe aquelas imagens e faz o movimento de 

linguagem, criando sons e palavras, dando continuidade, por si só e, conscientemente, a essa 

procissão muda. É o sujeito, portanto, que constrói a continuidade desses movimentos. No 

sonho noturno, isso não acontece, vislumbrando-se mais vultos, ações, da ordem do que se 

houveram vozes, os acontecimentos falando por si mesmos. 

Outro ponto, para fechar essa discussão, é sobre o teatro que se estrutura de forma 

original quando representa o mundo vivido naquele instante épico, pois mesmo que atores e 

atrizes interpretem cenas de momentos épicos, seus gestos e comportamentos estão 

condicionados ao momento histórico vivido por eles. No teatro, é sabido que é possível 

dividir o que é real e o que é fictício, no entanto, o que pode ser fictício em uma encenação 

representada por personagens reais, que aspiram e inspiram sentimentos e emoções, enquanto 

fazem suas apresentações, é também um conjunto de experiências reais, pois toda encenação 

possui, junto de suas cenas, experiências de instantes vividos ou percebidos pelo ator ou pela 

atriz. E assim, ―a aparência sincera do teatro, assim como a ilusão é, portanto, a que menos 

está desligada da realidade do propósito; ela é, antes, a promoção desta por meio do 

divertimento‖ (BLOCH, 2005, p. 412-413).  

                                                             
68 As Mênades, na mitologia grega, eram também conhecidas como Bacantes – eram mulheres fanáticas, 

seguidoras e adoradoras do culto a Dionísio. Eram ninfas selvagens e enlouquecidas, pois não se conseguia tirar 

nenhum raciocínio claro delas. 



131 
 

 
 

É preciso um olhar sempre novo para todo o feito, ao mesmo tempo em que se pode 

conservar, falas, gestos, tudo que simbolizam outras épocas, pois ninguém se esvai de tudo 

como se fosse possível descarregar-se de um todo de experiências para se apoderar de outro. 

A vida é esse amontoado de experiências patrocinadas pelos instantes vividos, que não se 

desfazem com os rompimentos históricos e as gerações, pois ―os homens, assim como o 

mundo, carregam dentro de si a quantidade suficiente de futuro bom‖ (BLOCH, 2005, p. 433). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



132 
 

 
 

TERCEIRO CAPÍTULO 

 

3. IDEIAS DE UM MUNDO MELHOR E AS IMAGENS DO DESEJO DO INSTANTE 

PLENIFICADO EM ERNST BLOCH. 

 

Neste capítulo, será construída uma discussão sobre as utopias, sejam elas sociais, 

individuais, religiosas ou até mesmo, fictícias. Nesse passeio se verificará o que o ser humano 

é capaz de criar e pensar. Esse passeio permite que a filosofia de Ernst Bloch se esboce sobre 

o tema das utopias histórico-sociais para fundamentar seu pensamento sobre o sonho para  

frente e o princípio esperança.  

Ao analisar a vastidão de informações sobre contos, culturas, religiões, tradições 

antigas, medievais e modernas, percebe-se que já há muito tempo se moldava o desejo do 

sonho acordado, ou seja, de injetar no mundo o sonho tão almejado pelo sujeito. O Princípio 

Esperança traz uma riqueza substancial para que se possa compreender o legado deixado por 

Bloch, ao expor as muitas utopias destacadas em civilizações antigas e em contos.  

Diante disso, esse capítulo discorrerá sobre as principais narrações feitas por Bloch, 

sobre as utopias que permitiram o direcionamento para elaboração e construção de sua 

filosofia. Tais narrações foram de suma importância para compreender o quanto o ser humano 

é astucioso no que diz respeito a sua inquietude de sonhos para frente, em que deseja e luta 

para torná-los reais.  

 

3.1 Ideias de um mundo melhor 

 

A luta por um mundo melhor sempre foi característica do ser humano, conforme afirma 

Bloch, pois sua vida é repleta de sonhos, que são impulsionados para o futuro, e esperar que 

algo de bom venha a acontecer em um futuro próximo, implica em como a esperança sacia a 

humanidade. Muitos acontecimentos preencheram a história da humanidade, com culturas 

diversas e o contínuo conhecimento que se altera constantemente, seja pela ciência, pelas 

reflexões filosóficas ou pelas crenças, que ainda podem ser acrescentadas as várias 

comunidades que se estruturam com estilos e formas de vida que divergem de uma pra outra, 

em virtude da época e lugar. 

É nessa perspectiva, que Ernst Bloch inicia as discussões do segundo volume do seu 

livro intitulado O princípio Esperança, com uma análise que o ser humano desenvolve, a 



133 
 

 
 

respeito dessa busca de melhoria como o desejo de querer sempre mais e na expectativa que 

tudo ocorra bem, pois, segundo o filósofo, o homem vive sobre o crivo de mudanças e 

prolongamentos constantes. Isso modifica seu modo de viver e conceber o mundo, o qual está 

em constante relação.  

 

3.1.1 A luta por um mundo melhor e as utopias sociais 

 

O mundo parece ser remodelado pela vontade do ser humano, quando criam os corpos 

perfeitos, a cura de doenças, um perfil de pessoas e sociedades que levam a crer em uma 

possível perfeição que sincroniza uma utopia da beleza, junto com a força da medicina. Isso 

se verifica quando Bloch analisa o desejo do ser humano, comparados aos contos de fada, é 

como uma imitação que precisa seguir tal padrão para ser bom. Ocorre também, entre 

burguesia e proletariado, em que tudo que sai da norma foge do conceito burguês de bom, 

portanto, esse mundo esboçado como melhoria, pode parecer como uma criação do próprio 

homem que busca sua construção utópica.  

É a mais nítida erupção do desejo do rejuvenescimento, em que pessoas lutam, desde 

tempos passados, pela criação do envelhecimento tardio, tudo pela não aceitação de um ritmo 

natural da vida. A utopia descrita nessa discussão demonstra o quanto o ser humano luta para 

driblar um curso natural da vida e, por isso, é perceptível a luta do homem pela descoberta de 

substâncias que retardam o envelhecimento, e que, para isso, baseiam-se em recursos da 

medicina para que esses objetivos sejam atingidos. Ocorre que ―expandir a vida para além de 

seus limites atuais, além dos que são estreitos demais para nossas capacidades, tarefas não 

cumpridas e categorias de propósito, esse é o desejo que inclui e nitidamente transcende o da 

cura‖ (BLOCH, 2006a, p. 20). Essa busca incessante parece ultrapassar os limites da própria 

medicina, pois se torna mais eficaz a descoberta que promove a sustentação da beleza do que 

a própria cura de enfermidades. 

Segundo Bloch, o corpo foi orientado para tipos limitados e questionáveis de saúde, 

porém, o sonho desejante tinha em mente um corpo que demonstraria prazer e nunca dor, não 

havendo labilidade
69

 na velhice. Tudo isso corresponde a uma luta entre as utopias médicas e 

sociais. Somente no humano, é eficaz a capacidade utópica de direcionar aquilo que nunca 

possuiu e, portanto, ―é improvável que esse poder tão essencial ao ser humano, o poder de 

transpor e de criar algo novo, pare diante de seu corpo‖ (BLOCH, 2006a, p. 24). 

                                                             
69 Consiste em uma psicopatologia que gera instabilidade emocional, alternando emoções que podem oscilar 

entre estados de alegria e de melancolia ou tristeza.  



134 
 

 
 

Essa é uma forma de crítica feita por Bloch ao capitalismo, em que a burguesia se sacia 

pelo desejo de equacionar um limite entre uma classe poderosa e uma classe fragilizada. Isso 

ocorre porque esse cenário é desigual, uma vez que, de um lado, têm-se aqueles que buscam 

um bem estar social, individual, soberbo, egoísta e supérfluo e, de outro, aqueles que buscam 

subsídios necessários e precários a própria sobrevivência, portanto, cenário injusto e desigual, 

como afirma Bloch. O homem sonha por um mundo mais equilibrado e melhor, em que 

pessoas tenham qualidade de vida, uma velhice avançada, vida indolor e longa, assim, ―como 

renascidos: é o que significam os esboços de um mundo melhor em relação ao corpo. No 

entanto, os humanos não terão andar ereto enquanto a própria vida social continuar tortuosa‖ 

(BLOCH, 2006a, p. 28). 

A questão das utopias é marcante nas sociedades, mas também na literatura filosófica, 

no decorrer da história, pois é possível observar que vários autores se dedicaram a ilustrar 

seus pensamentos baseando-se na criação de mundos imagináveis que saciariam desejos 

utópicos, por serem ―perfeitos‖. É o caso, por exemplo, da Nova Atlântida de Francis Bacon, 

como uma vida impulsionada pela ciência e o conhecimento; a terra das colunas de Hércules, 

que, na mitologia, acreditava-se ter sido um caminho aberto pelos ombros de Hércules, 

ligando o Mar Mediterrâneo e o Oceano Atlântico, gerando duas montanhas no estreito de 

Gibraltar; a cidade de Deus de Agostinho, que é uma obra célebre, em que Santo Agostinho, 

descreve o mundo dividido entre o dos homens (mundo terreno) e o dos céus (mundo 

espiritual); a cidade do Sol de Campanella, que consiste na ideia de sociedade ideal, em que 

haveria um Estado liderado por um príncipe-sacerdote chamado ―Sol‖, uma cidade onde tudo 

era, detalhadamente, organizado e os moradores utilizavam a razão para organizar suas vidas. 

As principais, das obras citadas acima, servirão de fundamento para o estudo das utopias de 

Bloch. 

Campanella, ao criar sua utopia, baseou-se nas grandes potências de sua época, o qual 

projetou sob uma imagem utópica, sua intenção de ideologizá-la, ―porque acreditava na vinda 

de um reino dos sonhos e destacou as potências existentes como instrumentos da aceleração 

dessa vinda‖ (BLOCH, 2006a, p. 78). Na cidade do Sol de Campanella, foi abolida a 

propriedade privada e assim ―o bem comum constitui a tarefa suprema‖ (BLOCH, 2006a, p. 

78); a Ilha dos Sonhos de Morus era sinônima de uma sociedade ideal, embora de existência 

impossível. Distanciando-se de uma realidade caótica, fundada pela burguesia e recheada com 

as desigualdades sociais, Thomas Morus cria a Ilha Utopia que ―é humanamente digna, 



135 
 

 
 

sobretudo porque seus moradores estão libertos, em grande medida, da escravidão do 

trabalho‖ (BLOCH, 2006a, p. 78). 

Com isso, é possível perceber que o homem cria, imagina, deseja e tudo isso está ligado 

a um tempo histórico em que cada um experimenta suas ações e percepções, ―o sonho contém 

a tendência de seu tempo e da subsequente expressão em figuras‖ (BLOCH, 2006a, p. 36). Os 

sonhos, portanto, são desejos da imaginação do sujeito, porém eles carregam consigo a 

influência de seu tempo. O exemplo da ―Kodak‖, no capítulo anterior, destaca muito bem essa 

questão. Em tempos atuais, não se deseja mais uma máquina fotográfica que necessita de 

filmes, deseja-se um ―Smartphone‖ que compreende um só aparelho, recursos que fotografa, 

filma, acessa internet, permite a troca de mensagens e faz ligações. Provavelmente, em alguns 

anos, esse aparelho estará ultrapassado.  

Do mesmo modo, ocorre com os sonhos sociais, influenciados por uma utopia social, 

que inspira o homem a querer e a desejar. O capitalismo, a indústria, a tecnologia, 

necessariamente, moldam esse cenário de sonhos do homem, em que ele, ao construí-lo, 

insere todas essas questões para realizá-lo, fantasiando e criando ideais sempre mais 

abundantes. ―Os sonhos sociais se desenvolvem com uma verdadeira abundância de fantasia, 

porém, ao mesmo tempo, como acrescenta Engels, com uma abundância ‗dos germes de 

ideias e dos pensamentos geniais que eclodem sob a capa fantasiosa‘‖ (BLOCH, 2006a, p. 

38). 

Há um roteiro de sonhos marcados pela história, sob uma perspectiva utópica a partir do 

pensamento de grandes filósofos. Ora, sabe-se que o homem se distingue dos animais porque 

é racional e, uma vez assim, desenvolve hábitos e formas a serem seguidas, de modo que 

podem sanar desejos, mesmo sem que haja necessidades. 

Platão, quando escreve a República, descreve o melhor Estado. Três formas de ação são 

ordenadas, segundo seu valor: desejo, coragem e razão. Cada uma possui um sentido próprio, 

que se define da seguinte forma: ―a sensatez do desejo é a obediência, da coragem é a bravura, 

da sensatez é a sabedoria‖ (BLOCH, 2006a, p.43). Diante disso, Platão vai dizer, segundo 

Bloch, que ―há de surgir um Estado praticamente implantado pela natureza, um Estado cujas 

leis contradigam tão pouco a natureza que complete e coroe a natureza na estratificação 

social‖ (BLOCH, 2006a, p. 43).  

O que pretende Platão é desenvolver um mundo que abrace a todos, considerando a 

divisão de classes que existia em sua época, portanto sua utopia social defende que a 

sociedade abrace a todos, conforme as diversas necessidades. O Estado ideal em Platão se 



136 
 

 
 

fortalece quando ele descreve a cidade justa em A República, pois, segundo ele, esta cidade só 

se formaria quando os seus guardiões, seus cidadãos, orientados por uma educação que não os 

permita se corromper, preservariam o bem comum a todos e, assim, encontrariam o 

verdadeiro modelo de justiça. Com isso, ―cumpriu-se então o nosso sonho, aquilo que nós 

suspeitávamos, que logo que começássemos a fundar a cidade podíamos, com o auxílio de 

algum deus, chegar a qualquer princípio e modelo de justiça‖ (PLATÃO, 2011, p. 139-140). 

O personagem Sócrates, descrito por seu mestre Platão, posicionava-se nas reuniões em 

Atenas como ignorante, a partir dos conceitos que os interlocutores acreditavam saber, e, 

ironicamente, buscava conselhos a estes que acreditavam saber, o que os levavam a se 

contradizerem em suas afirmações. Sobre a liberdade, Sócrates propõe algo interior, pois, 

assim, ia de encontro com a política de sua época, uma vez que essa defendia as imposições 

do estado, em uma democracia de poucos que governavam a Pólis.  

Sendo assim, utilizando a arte de parteiro de ideias, Sócrates construía uma prática de 

liberdade como essência, de dentro para fora. ―A essência da liberdade é carregada pela 

vontade, pelo elemento intensivo-emocional que visa irromper e se concretizar 

irrestritamente‖ (BLOCH, 2006a, p. 87). Com isso, tem-se que a manifestação de liberdade 

não deve se fortalecer em algo alheio as próprias vontades, mas, a partir do ―valor de esta ter 

sido construída, de se ter desembaraçado de qualquer situação em que a emoção ainda se 

justificava‖ (BLOCH, 2006a, p. 87). 

Outras utopias permeiam a história como a utopia helenista reforçando e ilustrando o 

descobrimento da Índia; a utopia dos tempos modernos com o descobrimento da América; na 

Arábia, com Euêmero
70

, que se dirige para um país escondido que é a Ilha Panchéia
71

, onde 

produz, comunitariamente e se reparte de forma igualitária; também a Ilha do Sol de 

Jâmbulo
72

, como uma festa comunista e coletiva, tão popular e não somente inovadora em seu 

                                                             
70

 Euêmero, que viveu a cerca de 300 a.C, foi filósofo na civilização helenista, onde vicejava o ateísmo. 

Defendia que os homens de antigas civilizações eram homens deificados, ou seja, divinos, que tinham suas 

origens a partir de mitos e tradições.  Tais homens eram dominadores, conquistadores e heróis.  
71 Consiste no continente descrito, segundo estudos históricos, como uma formação em que todos os continente 

do planeta estavam unidos, existindo entre 200 a 540 milhões de anos, durante a era Paleozoica, sendo 

posteriormente, passados milhões de anos, separados.  
72 Jâmbulo é protagonista de ―A cidade do Sol‖, que consiste em um relato utópico sobre viagens as ilhas do 

extremo sul, no Oceano índico. Jâmbulo ―é agredido por bandidos, capturado por etíopes e forçado a participar 

de um rito de purificação na Etiópia viajando para algumas ilhas extraordinárias. Sua origem grega é contada 

quase no final da história (II.60.3). Seu nome pode ser um composto de iambous e oulós que significa ‗destruidor 

de yambos‘‖ (ROBBIO, 2010, p. 31) (Tradução nossa). 

Yambulo, ―es asaltado por unos bandidos, capturado por etíopes y obligado a participar en un rito de purificación 

de Etiopía viajando a unas islas extraordinarias. Su origen griego se nos informa casi al final del relato (II.60.3). 

Su nombre podría ser un compuesto de iambós y oulós significando ‗destructor de yambos‘‖ (ROBBIO, 2010, p. 

31). 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Milh%C3%A3o
https://pt.wikipedia.org/wiki/Ano
https://pt.wikipedia.org/wiki/Paleozoica


137 
 

 
 

caráter político, em que ―a natureza é fértil e produz os frutos necessários para a vida de toda 

a comunidade sem precisar ser esculpida pela mão do homem‖
73

 (ROBBIO, 2010, p. 32) 

(Tradução nossa); o estoicismo, em seus sonhos sociais, ideologizando e utopizando as 

tendências e, assim, construindo uma utopia para o perfeito, em consonância sempre com a 

natureza divina existente que é o mundo. 

Não obstante, alguns exemplos de utopias sociais que rodeiam o mundo histórico e 

social, o homem é impulsionado a desejar um mundo melhor, em que tudo seja acessível e 

justo. É notório, através desse passeio, que com alguns pensadores que construíram, através 

de ideias e imaginações, um mundo que, teoricamente, é perfeito, e onde reina o bem estar 

social. 

A Bíblia, como escritura histórica, que narra a vida e os passos de Jesus Cristo, é 

carregada por utopias. Apesar de não descrever, nem detalhar qualquer utopia social, a Bíblia 

é repleta por passagens que remontam lugares, coisas imaginárias e ideais. Pensar em uma 

não utopia bíblica é, segundo Bloch, encará-la de forma superficial. Na passagem ―meu reino 

não é deste mundo‖ (JOÃO, 18,36) (Destaque nosso), há uma exaltação de um lugar que não 

seja a terra, e por isso, seria uma utopia. Ora, as expressões principais ―este mundo‖ e ―aquele 

mundo‖ são temporais, como afirma Bloch. ―‗Este mundo‘ é equivalente ao agora existente, 

ao ‗éon
74

 presente‘, enquanto ‗aquele mundo‘ refere-se ao ‗éon futuro‘‖ (BLOCH, 2006a, p. 

55).  

Diante disso, Bloch vai afirmar que ―aquele mundo‖ é terra utópica, possuindo um céu 

utópico acima dele. ―Com efeito, criarei novos céus e nova terra; as coisas de outrora não 

serão lembradas, nem tornarão a vir ao coração‖ (ISAÍAS, 65, 17). Acontece também quando 

Jesus expulsa os cambistas e feirantes do Templo, ele desmorona, juntamente, o Estado e o 

templo. Não está explícito essa destruição e enfraquecimento do Estado, mas há a 

representação pela ação do feito. Portanto, ―ainda que não traga utopia social detalhada, a 

Bíblia não deixa de apontar, da maneira mais veemente, na negação e na afirmação, para seu 

êxodo e esse reino‖ (BLOCH, 2006a, p. 57). 

Em Santo Agostinho, sobretudo, em A Cidade de Deus, ou Civitas Dei, declara que o 

Estado Superior, como tinham em mente os Romanos, por ser um grande centro político e 

econômico, não tinha o menor valor em Roma. Dessa forma, coloca a Igreja acima do Império 

                                                             
73

 ―La naturaleza es fértil y produce los frutos necesarios para la vida de toda la comunidad sin necesitar ser 

labrada por la mano del hombre‖ (ROBBIO, 2010, p. 32). 
74 Corresponde a eternidade, a infinitude. É um período que não se pode medir. Na filosofia diz-se, segundo o 

dicionário de português, do Ser que está entre o que não se pode nomear (inefável) e o que se consegue perceber 

e ser descrito pelo discurso. 



138 
 

 
 

de Roma, como instituição outorgada por Cristo. Com Agostinho nasce a utopia cristã, sendo 

ele seu idealizador. Colocando o Cristo como salvador, alvo de conversão, o Império de Roma 

seria seu principal inimigo, pois o reino de Deus não poderia ser conquistado por esforços 

nem com riquezas materiais. ―Nem o reino de Deus nem qualquer outro bem podem ser 

conquistados pelo esforço, vêm por graça e estão presentes por graça, não por mérito das 

obras‖ (BLOCH, 2006a, p. 62).  

A Civitas Dei, em Agostinho é uma utopia, não do querer mudar, mas da liberdade do 

querer psíquico e, portanto, os seres humanos continuarão sendo utopizados como irmãos 

também, em que  não se crê mais em um Pai – a Civitas Dei continuou sendo uma visão ideal 

política mesmo sem Deus. Isso se comprova na passagem seguinte: ―Se os Romanos 

pudessem receber dos seus deuses normas de vida, não teriam, alguns anos depois da 

fundação de Roma, tomado dos Atenienses as leis de Sólon‖ (AGOSTINHO, 1996, p. 233). 

Outro utopista importante, a respeito do tema destacado, é Joaquim de Fiori que 

apresenta o terceiro Evangelho. Segundo ele, existem três estágios da história. O primeiro é o 

Pai do Antigo Testamento, pela lei e pelo temor; o segundo é o do filho do Novo Testamento, 

do amor e da Igreja, e o terceiro que está por vir, sendo o Espírito Santo ou da iluminação. 

―Para Joaquim a utopia, como nos profetas, aparece exclusivamente na modalidade e na 

condição de futuro histórico‖ (BLOCH, 2006a, p. 65). Para Joaquim, duas pessoas da 

Trindade já se manifestaram, falta a terceira, ou seja, o Espírito Santo, esperado em um 

Pentecostes absoluto. Dessa forma, esse terceiro estágio é parte utópica de sua doutrina em 

que associa a um porvir do Espírito Santo para completar a Trindade perfeita. 

Ainda sobre as utopias sociais, é imprescindível destacar que a modernidade tem um 

alto valor contributivo sobre a formação de pensamentos utópicos que contribuem no 

fortalecimento de uma sociedade mais justa e organizada. Ora, mesmo as comunidades mais 

remotas se limitam a regras e imposições de normas e, essas se formam para manter a ordem e 

os padrões sociais. Não são diferentes com os contratualistas, filósofos políticos que 

pensaram, utopicamente, as boas formas de estruturar a política e organização social do 

Estado.  

Em Thomas Hobbes, sobretudo no Leviatã, ele vai dizer que ―o maior dos poderes 

humanos é aquele que é composto pelos poderes de vários homens, unidos por consentimento 

numa só pessoa, natural ou civil, que tem o uso de todos os seus poderes na dependência de 

sua vontade: é o caso do poder de um Estado‖ (HOBBES, 1999, p. 83). Isso implica que 

Hobbes, apesar de defender que o homem vivia, antes do pacto social, livre, porém com 



139 
 

 
 

medo, precisou render-se a força do Estado, transferindo sua liberdade natural em prol de uma 

liberdade civil.  

Bloch vai dizer que o contrato social em Hobbes é egoísta, pois foge do ideal de bem 

comum. ―O contrato do Estado não como de unificação, e sim como de subjugação, de 

opressão deliberada da natureza lupina‖ (BLOCH, 2006a, p. 91). É o que se pode verificar no 

seguinte trecho: ―Em todos os Estados o soberano é o absoluto representante de todos os seus 

súditos, portanto nenhum outro pode ser representante de qualquer parte deles a não ser na 

medida a que ele o permita‖ (HOBBES, 1999, p 182).  

Portanto, essa natureza é confiada apenas a uma pessoa que a detém para reprimir todos 

os sujeitos, tratando como iguais, porém uma igualdade submissa, pois ―todos os seres 

humanos são iguais, porque todos não são nada diante do governante‖ (BLOCH, 2006a, p. 

91). Essa é a mais pura expressão de uma utopia que se concretiza em um Estado de opressão, 

em que não há liberdade, mas submissão a uma única pessoa. 

Já John Locke criticou a violência mútua e defendeu a paz.  Esse filósofo, segundo 

Bloch, exagera quando traz à tona uma bondade natural e descomunal. Ora, é a utopia de um 

mundo sem violência, sem rancor, onde todos estão em comunhão e em paz, como afirmava 

Morus, quando cria a Ilha de Utopia. Para Locke, ―a liberdade é aquilo que não sofreu 

regulamentação‖ (LOCKE, 1998, p. 26-27). Ou seja, ela não deve ser imposta nem 

coordenada por outrem. ―O direito da humanidade aos bens da natureza provém da concessão 

divina, relatada nas Escrituras, da racionalidade do homem e da lei natural fundamental da 

autoconservação‖ (LOCKE, 1998, p. 146). Diante disso, percebe-se que há uma utopia 

Moriana que está em relação com Locke, pois advém de uma realidade perfeita, em que o 

homem vive bem e está livre de toda ameaça e violência. 

Observamos também Jean-Jacques Rousseau que desenvolve sua utopia quando cria 

uma sociedade governada pela vontade geral, em que todos participam do Estado de forma 

que ninguém vai exigir demais de um, porque estaria também exigindo de si próprio. 

Conhecido também pela expressão, ―o homem nasce livre, e por toda a parte encontra-se a 

ferros‖ (ROUSSEAU, 1999, p.53), ele defende que o homem se torna senhor de si mesmo 

quando adulto, e por isso ―o cidadão decidiu tomar conta das coisas pessoalmente, não 

desejava mais ninguém que o substituísse‖ (BLOCH, 2006a, p. 92).  

Quando o homem renuncia sua liberdade em prol do Estado, ele não a perde, mas 

apenas aceita uma imposição que o Estado pode lhe dar, pois ―sua primeira lei consiste em 

zelar pela própria conservação, seus primeiros cuidados são aqueles que devem a si mesmo e, 



140 
 

 
 

assim que alcança a idade da razão, sendo o único juiz dos meios adequados para conservar-

se, torna-se por isso senhor de si mesmo‖ (ROUSSEAU, 1999, p, 55). Portanto, a utopia em 

Rousseau aparece como uma sociedade em que o homem tem sua liberdade garantida, porém 

o Estado atua em benefício de todos através da permissão da vontade geral. ―A vontade geral, 

a volonté générale, passa a ser agora praticamente apenas o direito natural moral, que ainda 

falta ao mero estado moralmente neutro da natureza‖ (BLOCH, 2006a, p. 93). 

Em Fichte, a utopia se apresenta como defesa ao socialismo, pois acreditava que o 

individualismo econômico ameaçava seu individualismo ético, além disso, acreditava que o 

socialismo é, exatamente, aquilo que, por muito tempo, foi procurado em vão com o nome de 

moralidade. Defende ainda que há três direitos originários que é o direito de dispor sobre seu 

corpo, sua propriedade e sua esfera como pessoa. Tais liberdades são compreendidas como 

infinitas e são apenas consideradas finitas pela liberdade. ―Para que as pessoas possam 

conviver entre si, é preciso tornar finita a liberdade do indivíduo, mas de tal forma que 

somente possa ser limitada por meio da liberdade e, em segundo lugar, apenas em defesa da 

liberdade‖ (BLOCH, 2006, p. 105).  

A propriedade privada, por sua vez, não pertence a ninguém, sendo do agricultor 

somente enquanto ele a cultiva. Ora, quando alguém não tem o suficiente para sobreviver, no 

Estado racional, ele obterá, porém se deixar que as partilhas sejam feitas pelo acaso, antes do 

domínio da razão, é possível que essa partilha seja injusta, não chegando a todos, porque uns 

receberam mais do que lhes competia. 

 

3.1.2 Utopias individuais 

 

As discussões acima se voltam para as utopias sociais em vários utopistas que 

apresentam suas diferentes teorias, de modo que umas estão relacionadas entre si, enquanto 

outras divergem drasticamente. Após fazer um passeio pelas utopias sociais, serão discutidas 

a partir de agora as utopias individuais, sendo apresentado o pensamento utópico de alguns 

autores problematizados por Ernst Bloch. 

Stirner
75

 visava, em um de seus importantes trabalhos O único e sua propriedade, 

libertar o indivíduo das últimas ―maluquices‖ ou ―fantasmas‖ que sobraram do além. Do seu 

                                                             
75 Johann Kaspar Schmidt,  também conhecido como Max Stirner, foi um filósofo alemão, considerado em 

algumas vezes como um dos precursores do niilismo, do existencialismo, da teoria psicanalítica, do pós-

modernismo e do anarquismo, especialmente do anarquismo individualista. Sua principal obra é O Único e Sua 

Propriedade, também conhecida como O Eu e Sua Propriedade. 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Filosofia_alem%C3%A3
https://pt.wikipedia.org/wiki/Niilismo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Existencialismo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Teoria_psicanal%C3%ADtica
https://pt.wikipedia.org/wiki/P%C3%B3s-modernidade
https://pt.wikipedia.org/wiki/P%C3%B3s-modernidade
https://pt.wikipedia.org/wiki/Anarquismo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Anarquismo_individualista
https://pt.wikipedia.org/wiki/O_%C3%9Anico_e_a_Sua_Propriedade
https://pt.wikipedia.org/wiki/O_%C3%9Anico_e_a_Sua_Propriedade


141 
 

 
 

ponto de vista, sobraram maluquices sociais e morais. O indivíduo despreza o serviço de ter 

que servir ao próximo, ao povo e a humanidade, pois ,sendo ele humano, não precisa cumprir 

deveres que são, segundo o autor, fantasmagóricos. Diante disso, segundo Bloch, qualquer 

superego ou exigência diante dele são ignorados, pois ―o eu é o superego de si mesmo e 

também seu próprio Estado utópico‖ (BLOCH, 2006a, p. 124).  

 O que o homem mantém com outros de sua espécie é um contato ou associação, que 

existe apenas pelo tempo em que esta favorece a si mesmo. ―Em suma, o indivíduo único, que 

realiza o contrato social somente em prol de si, mantém-se apartado não apenas da sociedade 

existente, mas de qualquer sociedade concebível‖ (BLOCH, 2006a, p. 124). Diante disso, o 

indivíduo único não passa de indivíduo social que não consegue avançar mais que sua 

sociedade, mesmo com sonho social.  

Prouhon
76

, outro utopista individual, ataca a propriedade. Em um de seus primeiros 

escritos, segundo Bloch, afirma ser a propriedade um roubo, mais adiante, afirma surgir, na 

natureza humana, a propriedade a partir de sua necessidade. Ora, Proudhon afirma ser a 

propriedade um meio inerente à vida do homem, porém não é motivo para subjugar outros. A 

preservação da propriedade deriva de um princípio que ele chamou de anarquismo, o qual 

deriva do liberalismo abstrato do século XVIII, evocando deduções arcaicas do direito 

natural, sendo transferido para a utopia.  

Desse modo, sua utopia baseia-se em ―axiomas‖ e ―princípios‖. O primeiro axioma diz 

respeito à autocracia das pessoas, que junto com ela é incompatível com quaisquer 

desigualdades decorrentes de fatos sociais; o segundo visa à ideia de justiça a fim de respeitar 

a dignidade da pessoa humana em cada outra pessoa. Proudhon ―traz consigo uma sociedade 

sem atrito, logo, sem violência, logo, sem Estado‖ (BLOCH, 2006a, p. 125). Toda utopia 

social, baseada no direito civil burguês, como afirma Bloch, carrega as marcas da sociedade 

violenta e, portanto, nesse ponto, adentra o anarquismo, pois aquele que toma como ponto de 

partida uma sociedade baseada na propriedade, acaba em uma sociedade violenta. 

Bakunin
77

 dissemina seu ódio sobre o poder, pois acredita que se abolido o Estado, 

também é abolido o capital, porque ambos estão juntos. Suas ideias defendem que o Estado 

foi criado por conquistadores para ser imposto aos subjugados, que formam, forçadamente, a 

                                                             
76 Pierre-Joseph Proudhon -  um filósofo político e econômico francês, era membro do Parlamento Francês e 

primeiro grande ideólogo anarquista da história. Proudhon é considerado um dos mais influentes teóricos e 

escritores do anarquismo, sendo também o primeiro a se autoproclamar anarquista. Também foi chamado por 

Marx de Socialista utópico, mesmo nunca tendo reconhecido tal rótulo.    
77

Mikhail Aleksandrovich Backunin, foi um filósofo russo, considerado uma das figuras mais influentes do 

anarquismo e um dos principais fundadores do movimento anarquista. Foi um teórico político, sociológico e 

revolucionário anarquista. Pela sua influência como ativista, se tornou um dos principais ideólogos da Europa. 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Fran%C3%A7a
https://pt.wikipedia.org/wiki/Parlamento_da_Fran%C3%A7a
https://pt.wikipedia.org/wiki/Anarquismo


142 
 

 
 

―corveia‖
78

 e ao ―helotismo‖
79

. Diante disso, o Estado é, para Bakunin, segundo Bloch, ―como 

foco e origem de todas as relações de espoliação, colocando no centro, ao contrário dos 

marxistas, a abolição dessa função‖ (BLOCH, 2006a, p. 128). Criticando a existência do 

Estado, pela forma como fora criado e gerenciado, Bakunin constrói o entendimento de que 

―o sonho da sociedade sem governo é, quando entendido taticamente, o meio mais seguro de 

não realizar esse sonho‖ (BLOCH, 2006a, p. 128). 

Weitling
80

, diferente de Proudhon, viveu a experiência em sua própria pele por ser de 

origem plebeia e, por isso, falava da miséria proletária tendo consciência de sua classe. 

Segundo Bloch, em Weitling ―a amargura e a esperança brotam do sofrimento pessoal‖ 

(BLOCH, 2006a, p. 130).  Mesmo tendo sofrido influência de Proudhon, não é um anarquista, 

pois defende que a futura comunhão de bens é o direito comunitário da sociedade de poder 

viver sem preocupação em um bem-estar duradouro. Portanto, defendia também, em sua 

utopia, uma sociedade em que todos, inclusive a classe mais necessitada, tivesse condições de 

viver bem, sem ser subjugada pelas classes superiores. 

É possível observar que as utopias vão ganhando espaço na história da humanidade e se 

estruturando a partir de visões e modificações que o homem vai obtendo em sua experiência 

de vida. Na verdade, a humanidade se modifica e, como consequência disso, a forma de 

pensar também. Ora, não é diferente com algumas classes, como é o caso da juventude que, 

aos poucos, vai desmistificando a antiga tradição de que os adolescentes são submissos e, por 

isso, devem obediência plena aos pais, como tendo posse daquele sujeito.  

Tradições em comunidades antigas se estruturavam, de modo que os rapazes só podiam 

casar já maduros, idade em que eram capazes de assumir a responsabilidade de uma família; 

tradições em que as mulheres cuidam da casa, e os homens trazem alimentos para as crianças, 

foram sendo criadas e estruturadas como utopias. Além disso, a juventude vai ganhando 

novos ares com o capitalismo, pois, em muitos casos, tornam-se burgueses, juntamente, com 

os pais, assumindo responsabilidades.  

Diante disso, é possível observar que são questões desenvolvidas socialmente que vão 

preenchendo a forma de pensar e, consequentemente, do agir das pessoas. Outra questão 

                                                             
78 Esse termo se refere ao trabalho gratuito que era executado pelos servos ao senhor feudal durante certo número 

de dias no ano. 
79 É a ação que ocorre entre seres em que um escraviza o outro.  

80
 Wilhelm Weitling foi um escritor revolucionário europeus, ficou conhecido como uma das principais figuras 

do ora anarquismo e ora como socialista. Nasceu na Alemanha, tornando-se um grande proponente do socialismo 

experimental. Teve marcada sua relação com os marxistas, através da ambiguidade, pois de um lado criticado 

por Marx, e do outro, considerado o fundador do comunismo alemão por Engels. 

 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Escritor
https://pt.wikipedia.org/wiki/Socialismo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Alemanha
https://pt.wikipedia.org/w/index.php?title=Socialismo_experimental&action=edit&redlink=1
https://pt.wikipedia.org/w/index.php?title=Socialismo_experimental&action=edit&redlink=1


143 
 

 
 

também importante é a dos jovens aburguesados que não se consideram inferiores a 

burguesia, diferente dos jovens proletários que se identificam com sua classe, considerando-se 

cheio de sonhos e projetos, preocupados com o amanhã da vida.  

O movimento feminista acompanha essa mudança de utopias na história, uma vez que 

as lutas das mulheres são históricas, porque, aos poucos, foram ganhando espaço e voz no 

meio civil, seja social, seja político, seja profissional como um todo. A princípio, a imagem de 

mulher era aquela boa moça virgem que tinha que esperar por um bom moço que a 

desposasse. Caso demorasse demais a escolher seu casalo, poderia ficar para titia.  

No âmbito profissional, era quase impossível uma mulher exercer uma função pública, 

pois era considerada insana e vulgar. Isso acontecia em uma realidade passada, hoje, a partir 

dos movimentos feministas, as mulheres dão uma reviravolta nesse cenário desigual, 

comparado ao homem, ganhando espaço para assumir responsabilidades e gerenciar, não só 

sua vida, mas funções profissionais.  

No Brasil, por exemplo, com a escravidão e a importação, sobretudo, de africanos para 

trabalharem nas lavouras de cana-de-açúcar, a discriminação com a mulher negra cresceu de 

forma exorbitante, pois as elas não tinham espaço e nem voz, além do trabalho escravo e 

pesado e, na maioria das vezes, ainda tinham que servir seus patrões, sexualmente falando, 

sendo vítimas também de outras mulheres. ―Certamente, as negras e escravizadas viviam em 

situações de opressão, exploração e violência muito mais graves, inclusive porque eram 

vítimas até de outras mulheres, como era o caso da relação com suas amas‖ (GREGORI, 

2017, p. 50).   

No final do século XIX, com o fim da escravatura, as mulheres começam, de forma 

lenta, a ganhar espaço no meio social, porém somente no século XX é que essa prática ganha 

força, a partir dos movimentos feministas. Diante disso, ―o movimento feminista burguês 

sufragista caracterizou-se por sua moderação e ideais reformistas, jamais se preocupando em 

refletir sobre a contradição e as consequências que o sistema traria à mulher operária, 

obrigada a assumir duplas ou triplas jornadas‖ (GREGORI, 2017, p. 50). 

Essas atitudes geraram atritos, desconfortos, pois modificavam todo um padrão de vida 

social que já estava montado. Tudo isso se passa na seguinte expressão: ―porque unicamente a 

mulher como hétera é a verdade, a mulher como madona é uma criação do homem, nada lhe 

corresponde na realidade‖ (BLOCH, 2006a, p. 148). 

Ora, a época conservadora vai sendo descontruída e a utopia da vida feminina ganha 

nova narração pelo espaço que se ganha, tornando-se mais ampla sua atuação. ―A dimensão 



144 
 

 
 

utópica na mulher, de antemão preciosa, significa um semblante de profundidade humana 

central e confortante. A delicadeza e também a compaixão operam com mais intensidade na 

edição feminina do ser humano‖ (BLOCH, 2006a, p. 153).  

Esse é exemplo de utopia feminista incorporado pelos movimentos tanto no Brasil, 

como no mundo todo, pois é o sonhar para frente que impulsionou as mulheres a lutarem 

juntas, em prol de um único objetivo, que é alcançar os ideais desejados. O mundo utópico, de 

desmistificação de uma prática imposta por uma cultura discriminadora, perde força quando o 

próprio movimento feminista se impõe e molda o futuro.  

 

3.1.3 A utopia e os principais movimentos históricos e sociais 

 

Segundo Ernst Bloch, a utopia social opera somente como a utopia concreta que 

progride rumo à ciência, tendo, desse modo, o incontestado mandato do proletariado 

revolucionário. O autor ainda afirma que ―engajar-se no pensamento do que é justo é uma 

determinação que precisa persistir mais do que nunca‖ (BLOCH, 2006a, p. 174), pois, nos 

sonhos anteriores, estiveram vivos os que, verdadeiramente, floresceram para frente, sendo 

lembrados com mais relevância. Ora, Karl Marx, representante do movimento marxista,  

opõe-se, por exemplo, ao pensamento de Proudhon, o qual, pelo fato de trabalhadores 

receberem um salário menor do que mereciam, deve-se criar uma nova sociedade, com salário 

mais justo. A obrigatoriedade de suas ideias está nas ―manifestações econômicas imanentes da 

própria sociedade capitalista e faz com que ela entre em colapso unicamente de forma 

dialético-imanente‖ (BLOCH, 2006a, p. 174). 

Ao lançar a dialética, Marx não anuncia o empirismo, nem muito menos o mecanicismo 

que lhes são semelhantes, mas ocorre a ―subnutrição da fantasia revolucionária, bem como a 

confortável redução da totalidade, a saber, uma redução pragmática-esquemática‖ (BLOCH, 

2006a, p. 176). Para Marx, o marxismo não é uma antecipação de uma função utópica, mas o 

novo de uma antecipação concreta que está ligada ao processo. Postulando sobre o 

―imperativo categórico‖ Marx vai dizer que, com ele, é preciso excluir tudo que é colocado no 

sonho para frente, pois entende que esta é uma audaz intenção do mundo que está na unidade 

da esperança e da noção do processo, ou seja, o realismo. ―Portanto, importa para a utopia 

concreta compreender com exatidão o sonho de seu objeto, inerente ao próprio movimento 

histórico‖ (BLOCH, 2006a, p. 177). 



145 
 

 
 

Diante disso, como uma utopia influenciada com o processo, é necessário destacar as 

formas e conteúdo desenvolvidos na sociedade atual, e assim, a utopia, não no sentido mais 

abstrato, consiste em uma antecipação realista do bem. A utopia concreta, por sua vez, está 

vinculada ao processo por dois elementos que são a tendência – tensão que está na vez, mas é 

tolhido e na latência – aquilo que faz parte das possibilidades reais objetivas que ainda não 

foram realizadas no mundo. Com isso, todo sonho de uma vida melhor se infere no que é 

interno, próprio, solitário, e, portanto, percorre o mundo como verdadeiro querer e intencionar 

do que ainda não chegou. Esse intencionar tem sua totalidade no mundo objetivo do trabalho 

humano. ―O marxismo representa a primeira porta para a condição que remove casualmente a 

espoliação e a dependência, logo a porta para um incipiente ser como utopia‖ (BLOCH, 

2006a, p. 178). 

O ser humano é impulsionado por desejos e sonhos e tende a lutar para sua realização. 

Ora, a história é marcada por movimentos em que estudiosos desenvolveram teorias, 

filosofias, ideias de objetos, frutos de sonhos diurnos, advindos da imaginação e desejo de 

descobertas surpreendentes, que viriam a contribuir para mudar o curso da vida, trazendo 

conforto, segurança e bem estar as pessoas.  

Não bastasse a ciência, a filosofia e os contos retratam essa questão que influencia o 

homem pela busca da realização de sonhos que se tornaram utopias, chegando a ser ou não 

alcançadas. É o caso, por exemplo, dos homens remotos que remodelavam matéria bruta para 

favorecer sua vida, transformando-a em utensílios e objetos que os auxiliavam na caça, na 

pesca e na defesa contra animais. Bloch vai dizer que ―o ser humano é o único animal 

fabricante de ferramentas, aperfeiçoou o prego em lima, o punho em martelo, os dentes em 

faca. [...] subordinou a si o fogo, que cozinha a comida, extrai o minério e espanta qualquer 

fera‖ (BLOCH, 2006a, p. 180).  

O conto de Aladin traduzido do árabe por Antonio Galland, uma história contada por 

Hanna Dia, é um exemplo de utopia que, mesmo desejada e sabendo que nunca chegaria a ser 

realizada, foi criada em contos de fadas para ilustrar que o desejo impossível do homem pode 

ser, facilmente, criado com toda a facilidade lúdica. ―O conto de fadas contém gigantes alados 

que não somente transportam, como um raio, por distâncias imensas, mas que também trazem 

do subterrâneo riquezas tão grandes que dificilmente um desejo ousaria almejá-las‖ (BLOCH, 

2006a, p. 182). 

Outro ponto que merece destaque é o movimento barroco junto com a renascença que 

marcam o período com grandes construções e descobertas. É óbvio que há muito o homem 



146 
 

 
 

sempre planejou o que quis, porém sonhos voltados para a técnica ocorrem antes do ano de 

1500. Em Bizâncio, registram-se planos de um navio com pás giratórias, que eram movidos 

por bois, porém não passou de planos. Joaquim Becher
81

, ainda enquanto criança, coloca no 

mundo alguns esboços: novos teares, rodas d‘água, mecanismos de relógio, termoscópio, ou 

seja, realiza uma corrida pelo reino das possibilidades.  

A montagem de máquinas para a construção da cúpula da catedral de Floresça, por 

Brunelleschi
82

, consistia em alavancas combinadas e níveis inclinados em uma construção 

matemática, previamente, concebida. O grande Leonardo da Vinci, considerado o primeiro 

inventor e pesquisador sobre a pura causalidade imanente, ou seja, ―causalidade‖, projetou o 

primeiro paraquedas, a primeira turbina, que era um ventilador em um canal d´agua, ―estudou 

o voo dos pássaros, a fim de cumprir o sonho muito humano de voar, a mais arcaica dentre as 

imagens de desejo técnicas‖ (BLOCH, 2006a, p. 202). 

O período da renascença e do barroco foram épocas de inventivas baseadas no 

improviso, como destaca Bloch, acreditando-se que inventar seria um processo misterioso, 

tanto quanto a natureza em que se envolve. Portanto, durante muito tempo, ―a inventividade 

ainda construía para dentro do desconhecido, tornando-os assim conhecido; engendrou a nova 

mão-de-obra, a força suplementar que até então não existia: a da máquina‖ (BLOCH, 2006a, 

p. 203). 

Francis Bacon, por exemplo, contribuiu fortemente com o tema das utopias quando 

descreve uma cidade fictícia conhecida como Nova Atlântida, em que faz uma descrição de 

sociedade justa e igualitária, permitindo discutir e desenvolver a ciência para ser utilizada no 

controle da natureza e bem estar do homem. ―A Casa dos Estrangeiros é um belo edifício e 

espaçoso, construído em tijolo, de cor ligeiramente mais azul que o nosso; tem janelas 

elegantes, um pouco de vidro e outros de uma espécie de batiste à prova de água‖ (BACON, 

2020, p.10)
83

 (Tradução nossa).  

Segundo Bloch, A Nova Atlântida responde a duas questões. A primeira é sobre o 

melhor instituto de pesquisa e a segunda se refere ao melhor Estado. Porém, o escrito 

inconcluso de Bacon responde apenas à primeira. Trata-se da ―casa de Salomão‖, como 

                                                             
81 Johann Joachim Becher foi um físico alemão, alquimista, pioneiro da química, estudioso e aventureiro, que, 

desde criança começou a inventar objetos artesanais, que mais tarde, foram utilizados pela metalurgia. 
82 Filippo Brunelleschi foi um arquiteto e escultor renascentista. Ficou famoso através de uma das suas principais 

obras que foi a cúpula  da Catedral de Santa Maria del Fiore, em Florença, no ano de 1434. Umas das maiores 

cúpulas de grandes dimensões construída na Itália desde a antiguidade. 
83 ―La Casa de los Extranjeros es un edificio bello y espacioso, construido de ladrillo, de un color algo más azul 

que el nuestro; tiene elegantes ventanales, unos de cristal y otros de una especie de batista impermeabilizada‖ 

(BACON, 2020, p.10). 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Arquitetura
https://pt.wikipedia.org/wiki/Escultor
https://pt.wikipedia.org/wiki/Renascimento
https://pt.wikipedia.org/wiki/Santa_Maria_del_Fiore
https://pt.wikipedia.org/wiki/Floren%C3%A7a


147 
 

 
 

amplamente construída, visando ao benefício humano. A Nova Atlântida de Bacon ―descreve 

como bem sucedidas certas invenções que em parte ainda estão por acontecer, aludindo a elas 

com uma estupefaciente antecipação‖ (BLOCH, 2006a, p. 208). 

 A citada ―casa de Salomão‖ era comandada por sábios, não existindo nela fome nem 

doenças, pois estas eram controladas. Além disso, a vida é prolongada, uma vez que, apesar 

de tratar-se de um lugar, o desenvolvimento científico e tecnológico é, extremamente, 

valorizado. ―Temos também salas de máquinas, onde preparamos máquinas e instrumentos 

para realizar todos os tipos de movimentos‖ (BACON, 2020, p. 45)
84

 (Tradução nossa).  

 Há também os preceitos cristãos que são seguidos e respeitados intensamente. Além de 

ser uma reflexão utópica sobre a técnica, a ―casa de Salomão‖ é, tomando a expressão de 

d‘Alembert, um imenso catálogo de que falta ser descoberto. Com isso, ―o escrito de Bacon 

representa, mesmo nos tempos subsequentes, a única utopia de nível clássico que atribui um 

valor decisivo às forças produtivas técnicas da vida melhor‖ (BLOCH, 2006a, p. 209).  

A questão das utopias se reflete também nas grandes construções que são destaques no 

mundo, pois são frutos de imaginações expressas, através de pinturas, projetos e arquiteturas. 

Podemos destacar a cidade de Pompeia, que hoje existe como sítio arqueológico, considerada 

patrimônio da humanidade pela Unesco, possui belas pinturas em suas paredes que eram 

feitas, mesmo que sua realização se tornasse impossível. Ocorre que o homem já era capaz de 

imaginar, sonhar e, por isso, expressar esses sonhos nas pinturas como se desejassem 

exteriorizá-los, mesmos que de forma utópica. O barroco expressa uma época esplendorosa de 

festas e celebrações em que ―o potencial de prazer e ostentação, muitas vezes, insípido, mas 

jamais esgotado, era capaz de se instalar na exuberância‖ (BLOCH, 2006a, p. 255).  

Na verdade, o que se pintavam eram sonhos, que, por não poderem ser realizados, 

transfiguravam em formas de desenhos e pinturas. Tais artes se formavam como construções 

de um mundo imaginário que saciasse o desejo do homem de beleza e perfeição, considerando 

que, no sonho, tudo é melhorado. As casas, por exemplo, são ornadas com uma beleza que 

não se encontra em lugar algum. A pintura arquitetônica está repleta de uma construção 

desejante, pois ela é sui generis, produzindo em si, sua originalidade que vem de dentro para 

fora.  

As construções arquitetônicas também são representações da imaginação em que o 

homem idealiza e busca sua concretização e mesmo que utilize, muitas vezes, de vestígios 

míticos, religiosos, astrais, fictícios, como contos de fadas, são frutos de uma imaginação, 

                                                             
84

 ―Contamos también con salas de máquinas, en las que preparamos máquinas e instrumentos para realizar toda 

clase de movimentos‖ (BACON, 2020, p.45). 



148 
 

 
 

mesmo que utopizada, como é o caso das grandes construções sacras. ―Em todos os lugares, 

porém, no conjunto da guilda de construtores sacros, a aspiração artística é uma aspiração de 

corresponder, uma congruência com o respectivo espaço imaginado como o mais perfeito, 

utopizado‖ (BLOCH, 2006a, p. 273). 

É sabido, portanto, que Ernst Bloch procura expor seu entendimento de utopia fazendo 

um estudo de várias questões históricas, artísticas, culturais, mitológicas, religiosas e fictícias. 

Acima já foi descrito algumas dessas utopias estudadas por Bloch que demonstram como o 

homem é inventivo e vive sempre criando novidades, seja como forma física ou até mesmo 

imaginativa, mas, o que de fato ocorre, é que esse interesse novo parte do seu interior. É 

possível perceber que as grandes construções arquitetônicas, na história do mundo, foram 

erguidas como uma forma de exteriorizar sonhos, de tornar o mundo desejado belo e 

prazeroso. É como se ele quisesse preencher um espaço vazio com seus sonhos, tornando-os 

reais.  

Não fosse somente isso, é imprescindível entender também que toda essa estrutura de 

criação possui uma característica própria influenciada pelo espaço, pelo tempo, pela cultura. 

Ora, sabe-se que as construções egípcias, por exemplo, são diferentes das construções gregas. 

Sabe-se que a arquitetura barroca ou renascentista difere da arquitetura antiga ou 

contemporânea. Isso ocorre porque o homem é influenciado pelas descobertas, pelos impulsos 

do diferente.  

 

 

O intelecto, ou seja: o sujeito humano, que pessoalmente ainda está à procura 

daquilo de que pode ser dito que tenha afinidade com ele, esse ente constrói em 

diferentes sociedades ângulos cada vez diferentes, arcos, cúpulas, torres de uma terra 

concentrada em direção do ser humano. A utopia arquitetônica constitui, portanto, o 

começo e o fim de uma utopia... (BLOCH, 2006a, P. 298). 

 

 

As utopias, nesse ínterim, estão presentes nos indivíduos que sonham, que criam e, a 

partir disso, idealizam e constroem o mundo dos sonhos. Não é só mito, não é só ficção, é 

também realidade que faz o sonho para frente atingir seu ápice de realização e concretização, 

portanto, ―o mundo melhor, que o grande estilo arquitetônico expressa e retrata de forma 

antecipatória, existe assim fora do mito, enquanto missão real a ser realizada, vivis ex 

lapidibus, edificado com as pedras da vida. 

Ernst Bloch estende a discussão sobre as utopias para o mundo geográfico. E para 

iniciar, ele mostra a diferença entre inventar e descobrir. A primeira se refere ao ato de 

produzir o novo e a segunda é ao ato pelo qual algo novo é detectado. Na realidade, o inventor 



149 
 

 
 

precede o descobridor, porém não é contemplativo como ele, que também pode ser chamado 

de explorador.  

É possível observar que nas viagens marítimas, em busca de novas rotas comerciais para 

as índias, os Europeus foram capazes de ―descobrir‖ mundos antes desconhecidos. A 

princípio, cabe utilizar o termo inventar, para compreender que a intenção de descobrir novas 

rotas comerciais, parte de uma invenção construída pelo homem, impulsionada pelo seu sonho 

diurno de encontrar o novo caminho. Ocorre que a criação da ideia e do trajeto a ser 

percorrido na busca pelo novo faz nascer o imprevisível. Foi o que aconteceu, por exemplo, 

com Cristóvão Colombo, quando ele chegou à América, acreditando ter chegado às índias. 

Sabe-se que Colombo, acreditando ser a Terra esférica, intencionava chegar às índias, 

dando uma volta ao mundo, o que ele não sabia era que, entre o continente Europeu e a Ásia 

no sentido ocidental, havia outro grande continente, que mais tarde viria a ser chamado de 

América. O que está em jogo é o mundo utópico, que se cria com todas estas explorações e 

descobertas. Ora, a utopia presente na crença de Colombo se constrói por ele achar que teria 

encontrado um novo mundo, uma nova terra e, por isso, ―a descoberta era um 

empreendimento utópico conduzido de forma central. Essa é também a razão por que as eras 

do descobrimento, de Alexandre a Colombo, deram uma contribuição tão homogênea às 

utopias sociais‖ (BLOCH, 2006a, p. 304-305).  

Encontra-se presente, nos descobrimentos de novas terras, a esperança, exatamente por 

sonhar um novo mundo que possa ser estruturado com novas políticas e tornar-se uma 

sociedade diferente, igual à que é idealizada pelos homens. Foi isso que ocorreu com 

Colombo, ele sonhou e correu para desvendar e atingir seu desejo de descoberta, não chegou 

ao seu objetivo final, mas foi surpreendido, mesmo sem saber, por um novo mundo que, 

posteriormente, seria colonizado e habitado pelos seus sucessores. Colombo, anos antes de 

sua expedição, já ouvia falar relatos da Ilha de São Brentano, o que o impulsionou também a 

organizar sua viagem, pois ―essa missão não teria sido realizada sem a obsessão mística do 

alvo a atingir que amava o próprio chefe da expedição‖ (BLOCH, 2006a, p. 325). 

Bloch relata que Colombo permitiu se nortear pelo voo de papagaios, o que o fez 

desviar de sua rota original. ―Da rota inicial para o ocidente o almirante se desviou rumo ao 

sudoeste, porque um bando de papagaios voou nessa direção, a fim de, como podia presumir, 

dormir nos arbustos de uma terra próxima‖ (BLOCH, 2006a, p. 326). Não fosse o desvio, o 

almirante teria chegado, onde hoje é localizado o estado da Flórida nos Estados Unidos da 

América.  Para ele, o novo mundo não passava de um mundo velho, acreditando que teria 



150 
 

 
 

chegado ao começo das Índias. O almirante ―teve alucinações do canto do rouxinol nas 

florestas do Haiti, de forma tão transfigurada ‗quanto os pais originários devem tê-lo ouvido e 

como somente torna a aparecer para os bem-aventurados‘‖ (BLOCH, 2006a, p. 326). 

A era dos descobrimentos, como é chamado o período em que portugueses, espanhóis e 

outros países europeus exploraram terras, até então desconhecidas, em busca de rotas 

comerciais, foi uma ponte para que esses países estabelecessem fortes relações entre a África, 

Ásia e América, na busca de rotas para as Índias, tentando explorar ouro, prata, metais 

preciosos e outras especiarias. Nesse ínterim, praticamente todo o globo terrestre foi 

colonizado e habitado. Essa fração de acontecimentos, foi impulsionado pelo sonho diurno 

dos cidadãos que se colocaram à disposição de realizar seus sonhos, impulsionados para  

frente. 

É óbvio que alguns sonhos engendrados não se concretizaram, uns foram modificados e 

outros, simplesmente, deixaram de existir, mas, o que se sabe é que, graças a essas utopias, o 

mundo pode ser conhecido. A utopia geográfica de colonização permitiu a exploração de 

novas terras, ilhas, continentes, povos, culturas, formação de cidades.  

Todas essas descobertas, sobretudo as de Colombo, estavam além do espaço conhecido. 

Porém, não se trata somente de espaço físico, até porque a utopia, o sonho diurno, vão além 

da física e da história. Portanto, abre-se um leque de possibilidades e afirmações, sobretudo, 

porque se sabe que, dentre todas as descobertas, as terras já estavam habitadas. O ápice da 

questão foi a narração da história que passou a ser conhecida, por isso, ―a terra em seu todo, 

em sua latência, é o espaço inacabado de uma cena cuja peça de forma alguma foi escrita em 

nossa história passada” (BLOCH, 2006a, p. 343). Isso quer dizer que há muito que explorar, 

há muito que conhecer e isso depende do projetar para frente em forma de sonhos e utopias, 

para que o tempo e o espaço possam reescrever novas histórias com perspectivas diferentes.    

As paisagens dos sonhos também foram representadas através das pinturas, estas são 

puras expressões do que o homem sente, pois ―a interioridade quando tem algo a dizer, 

sempre diz uma expressão‖ (BLOCH, 2006a, 346). A pintura expressa as paisagens dos 

sonhos, é como uma transcrição de algo que se quer viver, e o artista transmite o sonho para o 

quadro remodelando, dando vida a ele em forma de arte, no caso, a pintura. É como faz o 

artista Watteau
85

, citado por Bloch, em O Princípio Esperança, em suas pinturas há uma 

descrição sensual e alegórica da paisagem dos sonhos. 

                                                             
85

 Antoine Watteau foi um pintor francês que representava o movimento rococó (movimento de reação 

aristocrata em reação ao barroco, caracterizando uma manifestação de delicadeza, elegância, sensualidade e 

graça, e na preferência por temas leves e sentimentais). Foi um importante artística do seu tempo, ficando 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Pintor
https://pt.wikipedia.org/wiki/Fran%C3%A7a
https://pt.wikipedia.org/wiki/Rococ%C3%B3


151 
 

 
 

Outros artistas apontam traços particulares em suas obras, como Rembrandt
86

, 

considerado o maior pintor de todos os tempos, utiliza três temas distintos, que são as pinturas 

sacras, os autorretratos e os retratos de grupos. Na literatura, com Jean Paul, utilizando suas 

metáforas, suas tramas repletas de divagações, sua sátira junto com a ironia e o humor suave 

representam a interpretação de um mundo tão vasto e inacabado que é recriado com utopias, 

sonhos e criações. Isso demonstra a importância da arte no limiar da percepção do mundo. 

―Portanto, a arte impele configurações do mundo, paisagens do mundo, sem que desapareçam, 

a seu limite de enteléquia: apenas a ilusão estética se desprende da vida, ao passo que a pré-

aparência estética é justamente isso por se situar no horizonte do próprio real‖ (BLOCH, 

2006a, p. 362). 

A gravura do dejejum ao ar livre de Manet
87

, ou o estado de divertimento que tornou 

impotente, sendo apresentado na peça de Seurat ―Um dimanche à la Grande-Jatte‖ (Um 

domingo à la Grande-Jatte), representa uma mistura de tédio, uma obra nostálgica. ―A pintura 

descreve uma manhã burguesa de domingo em uma ilha do Sena nas cercanias de Paris, e de 

fato: retrata-a apenas ainda de forma sarcástica‖ (BLOCH, 2006a, p. 366). Essas imagens 

pintadas são paisagens de suicídio pintadas, como afirma Bloch, e só não chegam a se 

concretizar porque não há uma resolução para consigo próprio. 

Outro grande artista que merece respaldo é Paul Cézanne, em contraposição aos artistas 

acima elencados, já tendo sido citado no primeiro capítulo, em que Merleau-Ponty utiliza suas 

obras para fundamentar seus conceitos sobre perspectivismo e corpo-próprio, a preocupação 

de Cézanne era com a figura na paisagem.  

Cézanne desenvolveu um extenso trabalho de pinturas impecáveis e originais, mesmo 

que tenha duvidado de como realizava sua arte. ―Ao envelhecer, ele se pergunta se a novidade 

de sua pintura não vinha de um distúrbio dos olhos, se toda a sua vida não se apoiara sobre 

um acidente de seu corpo‖ (MERLEU-PONTY, 2013, p. 125). Porém, o que se sabe é que sua 

                                                                                                                                                                                              
conhecido pelas pinturas de temas galantes e pastorais de inspiração na comedia da arte. Mantinha interesse pela 

vida improvisada e sem rigores. Suas pinturas foram palcos de festas, encontros e representações teatrais. Suas 

pinturas representam os prazeres quotidianos da sociedade burguesa. 
86 Rembrandt Harmenszoon van Rijn  foi um pintor e gravador holandês. Considerado um grande nome da arte 

europeia. Destacou-se por ter suas contribuições em um momento considerado de ―"Século de Ouro dos Países 

Baixos". 

87
 Édouard Manet , grande pintor e artista gráfico francês e considerado um dos mais importantes representantes 

do impressionismo francês. Em suas obras dá ênfase aos jogos de luz e de sombra, restituindo ao nu a sua crueza 

e a sua verdade, muito diferente dos nus adocicados da época. Seus trabalhos com texturas são apenas sugerido, 

as formas, simplificadas.  

 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Burguesia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Pintura
https://pt.wikipedia.org/wiki/Gravura
https://pt.wikipedia.org/wiki/Pa%C3%ADses_Baixos
https://pt.wikipedia.org/wiki/S%C3%A9culo_de_Ouro_dos_Pa%C3%ADses_Baixos
https://pt.wikipedia.org/wiki/S%C3%A9culo_de_Ouro_dos_Pa%C3%ADses_Baixos
https://pt.wikipedia.org/wiki/Pintura
https://pt.wikipedia.org/wiki/Artes_gr%C3%A1ficas
https://pt.wikipedia.org/wiki/Fran%C3%A7a


152 
 

 
 

obra deixou grande legado, no quesito utopia, influenciando não só Merleau-Ponty, como 

também Ernst Bloch. 

Suas artes possuem três momentos: o primeiro é quando inclui várias pinturas de grupos 

grandes e pesadas na paisagem, em que todas são pintadas utilizando sua imaginação; o 

segundo momento é quando ele passa a se interessar pela observação direta, desenvolvendo, 

pois, um estilo de pintura mais leve e arejada, influenciando o pensamento dos 

impressionistas; e, por último, são os trabalhos da maturidade, em que há um estilo mais 

solidificado, um quase arquitetural de pintura, em que se observam traços estritamente 

delicados e ―perfeitos‖.   

Segundo Bloch, Cézanne dá um rigor artesanal à pintura, simplificando os objetos e 

mantendo, por exemplo, uma imagem positiva de domingo que não havia na obra de Seurat
88

. 

―Cézanne transforma mesmo suas naturezas mortas em locais nos quais as coisas são 

rigorosas e sedentárias, nos quais se consolidou uma feliz maturidade‖ (BLOCH, 2006a, p. 

367). Nas obras de Cézanne, apesar da forte expressão de nitidez e vivacidade, sabe-se que 

toda paisagem ali pintada está morta. A maçã, a laranja, os limões, por mais que pareçam 

originais, são pinturas, porém o autor da arte mantém viva a expressão, pois suas 

características de tranquilidade estão mantidas.  

Isso implica que a obra é fruto da intenção do autor que sonha em expressar seu mundo, 

seja ele caótico, fundado no tédio, seja com características positivas e tranquilizadas. Mesmo 

que o artista não se encontre na sua própria arte, é possível que ele construa seu mundo 

desejante em suas obras, pois era, exatamente, isso que ocorria com Cézanne. ―É no mundo 

ainda, numa tela, com cores, que lhe cabe realizar sua liberdade‖ (MERLEAU-PONTY, 2013, 

p. 149).  

Segundo Bloch, não existe e nunca existiu pensamento originado em si mesmo, o 

pensamento começou com a intenção de reconhecer uma situação e se familiarizar com ela. 

Ideias são construídas a partir de experiências particulares, de modo que ―o verdadeiro se 

restringe àquilo que se pensa permanentemente como correto e que se apresenta como sendo o 

mundo bom‖ (BLOCH, 2006a, p. 391).  

As descrições acima mostram como a problemática das utopias foi se estruturando no 

mundo a partir de movimentos sociais, baseadas, em alguns casos, em contos, ficção e 

movimentos que mudaram a história do mundo. Essas formas de pensar a utopia servem de 

                                                             
88 Georges-Pierre Seurat foi um pintor francês, que tinha uma personalidade artística contraposta por qualidades 

supostamente opostas e incompatíveis, ou seja,  de um lado, a sua sensibilidade extrema e delicada, de outro, 

uma paixão pela abstração lógica e uma precisão matemática da mente.  

https://pt.wikipedia.org/wiki/Pintor
https://pt.wikipedia.org/wiki/Fran%C3%A7a


153 
 

 
 

base para a compreensão de que o homem é capaz de construir suas fantasias baseadas em 

sonhos com potenciais de realização. É o que ocorre, por exemplo, com as navegações que 

contribuíram para a descoberta de terras e continentes, é o que ocorre com os contos em que o 

homem se lança na construção de seus sonhos inundados pelo desejo e pela esperança. 

 

3.1.4 A utopia presente no pensamento dos filósofos clássicos 

 

Na antiguidade, o pensamento racional, ao se firmar na antiga Grécia, durante ou logo 

após a transição da mitologia, perpassando períodos, correntes, doutrinas e pensadores que 

elaboram teses e filosofias distintas, comunicam-se, atraem-se, complementam-se e buscam 

uma nova forma de compreender o mundo. A Physis, por exemplo, é explicada pelos pré-

socráticos de diferentes maneiras. Tales vai dizer que o mundo surge da água, Anaximandro 

do ápeiron, Anaxímenes do ar, Pitágoras dos números, Demócrito do átomo, já em 

Parmênides e Heráclito surge a grande problemática entre Ser e Não-Ser, respectivamente. 

Em Empédocles, a explicação do surgimento do mundo, encontra-se na luta entre o amor e o 

ódio como duas forças que formam outros seres e constituem a natureza. Conclui-se que os 

primórdios do pensamento filosófico são permeados por utopias que remontam a grande 

história e discussões entre os pensadores. 

Com os Sofistas, Sócrates e Platão, a natureza deixa de ser o primeiro campo de 

investigação, dando lugar para a alma, a mentalidade, o intelecto, começando uma 

consciência idealista que:  

 

 

Tornou-se importante tanto por causa do enfoque subjetivo, ou seja, o aguilhão 

epistemológico que desde o ceticismo sofista não pode mais ser desativado, quanto 

por causa da riqueza de definições que a observação constante precisamente do que 

é lógico no mundo foi capaz de desvendar (BLOCH, 2006a, p. 394). 

 

 

Em Kant, há a elaboração de sua Crítica da Razão Pura, que é totalmente idealista, por 

trazer um enfoque transcendental ao seu objeto, que são as noções idealistas como: Deus, 

Liberdade e imortalidade. Reduzindo o ―essencial‖ a um ―absoluto‖ dentro do mundo, Kant 

emerge a uma paisagem de sonhos muito acentuada que representa uma paisagem de 

perfeição, em que o materialismo se mantém no ser e idealismo no dever. Assim, constrói-se 

um reino de dois mundos, um mecânico e outro intelectivo.  

Kant vai dizer que a balança da razão não é, totalmente, imparcial, possuindo um braço 

dela com inscrição ―esperança para o futuro‖, possui uma vantagem mecânica. Isso implica 



154 
 

 
 

que ―essa perspectiva de esperança em Kant visa a um reino de Deus moral na terra, elucidado 

pelo citoyen [cidadão]‖ (BLOCH, 2006a, p. 396). Kant recusa-se a aceitar que pertence aos 

que acenderam sua lâmpada em Platão, porém é óbvio que seu idealismo possua protótipos 

das ideias platônicas no que se refere ao ser metafísico e ao dever moral, afirma Bloch. 

No imperativo categórico de Kant, é imprescindível perceber que retrata uma realidade 

em que as pessoas ajam de acordo com aquilo que pode se tornar lei geral. Sua questão ética 

não pode ser exterior, mas somente jurídica. ―Compreendemos muito bem porque a obrigação 

ética só pode ser interna: não há nada fora dela que a mova, nenhum móbil exterior‖ 

(ANDRADE, 2012, p. 125). Ora, Bloch relata que, segundo um grande sábio, a maioria das 

pessoas são más, o que há uma aproximação com a filosofia de Hobbes.  

Nota-se que, desde Sócrates, há uma prevalência pela virtude, que se alcança a partir do 

conhecimento do bem. Salienta-se que ele não afirmou que o homem é bom, mas a virtude era 

a única maneira que o homem tem de ser humano. O imperativo categórico de Kant é interior, 

afirma Bloch, pois o agir vai depender da boa vontade de si e, portanto, é, sem dúvida, 

―ideológico, a saber, a muleta prussiana mais o reino idealizado da burguesia‖ (BLOCH, 

2006a, p. 422). 

O ―agir de tal forma que a tua ação se torne lei universal‖ é um dos principais conceitos 

em Kant, sobretudo, no que se refere à ética. ―A regra prática é, portanto, incondicionada, 

sendo, por consequência, representada como proposição categoricamente a priori, em virtude 

da qual a vontade é determinada, objetiva, absoluta e imediatamente‖ (KANT, 2004, p. 65). 

No mundo burguês, essa prática se tornara quase impossível de ser colocada em prática, pois 

o proletário jamais teria visto suas práticas serem repetidas pela burguesia, nem queria que 

essa prática fosse exercida, pois o próprio proletariado que defende a melhoria das jornadas de 

trabalho não iria querer se igualar aos burgueses, nem os burgueses se rebaixariam a exercer 

as mesmas atividades que os trabalhadores, então, o imperativo categórico possui também 

essa faceta de oposição entre as classes, que, mesmo tendo sido uma utopia que prevalecesse 

nas discussões kantianas, não atingiria a toda a sociedade. 

Platão sustenta que o mundo é completamente inexplicável e não existe em si mesmo 

como espaço vazio. Ele defende a existência de dois mundos, protótipos esses que Kant 

também perfaz em sua filosofia. ―As ideias são, para ele, arquétipos das próprias coisas e não 

apenas chaves de experiências possíveis, como as categorias‖ (KANT, 2001, p. 335). Ora, o 

mundo das ideias e o mundo dos sentidos em que se coloca o mundo ideal como perfeição de 

seres originais, dando um caráter, fortemente, utópico a seu pensamento como utopias que 



155 
 

 
 

possuem direções a partir dos desejos e sonhos, como fundamento daquilo que se quer e 

deseja.  

Com isso, percebe-se que o prazer, enfatizado por Kant, está relacionado ao conceito de 

desejo em Bloch, pois o sujeito que sonha e deseja, sobretudo, quando seu querer é interior, 

sente prazer em lutar pela sua realização, apesar de nem sempre conseguir. ―O sentimento de 

prazer, quando não está ligado ao desejo seja como sua causa ou seu efeito, é chamado prazer 

contemplativo ou satisfação inativa‖ (ANDRADE, 2012, p. 121). 

Tomando a história como base para a presença das utopias, tem-se Baruch Spinoza que 

desenvolve o mundo de cristal, onde, nas profundezas do seu mundo, em que predomina o 

amor ao destino e amor intelectual a Deus, reina o cumprimento do desejo. Spinoza, mesmo 

visando sua purificação do que não é racional, perfaz um universo com a mais solene e bela 

paisagem do sentimento do desejo, onde nenhum Deus incide de fora. ―Tudo o que nós, clara 

e distintamente, entendemos pertencer à natureza de uma coisa, nós o podemos afirmar 

também com verdade desta coisa. Mas podemos entender clara e distintamente que a 

existência pertence à natureza de Deus‖ (ESPINOSA, 2012, p. 49).  

Segundo Bloch, Espinosa não é apenas um panteísta matemático, mas um materialista 

panteísta. ―O espinozismo se apresenta como se fosse eternamente meio-dia na necessidade 

do mundo, no determinismo de sua geometria e de seu cristal despreocupado e não-situado – 

sub specie aeternitatis‖ (BLOCH, 2006a, p. 405). Assim, é possível dizer que o Deus de 

Espinosa difere do Deus dos cristãos, pois ele está em toda parte. ―Isso nos permite concluir 

que Spinoza recusa obstinadamente todos os antropomorfismos em favor da geometria, e que 

ele pensa em Deus, certamente, com analogia, mas exclusivamente em uma analogia do 

espaço e de sua matéria‖ (MÜNSTER, 1989, p. 225)
89

 (Tradução nossa), e, desse modo, 

―Deus é, portanto, bom, nessa filosofia materialista-panteísta, a causa imanente ... de todas as 

coisas, [...]‖ (MÜNSTER, 1989, p. 225)
90

 (Tradução nossa). 

Santo Agostinho surge com sua teoria da iluminação, em que Deus permite que seu 

conhecimento seja alcançado pelos homens através da alma. ―Pelas palavras que disseste no 

princípio: ‗Faça-se a luz, e a luz foi feita‘, entendo – e não me parece impropriamente – que a 

sua aplicação se adapta às criaturas espirituais‖ (AGOSTINHO, 2008, p. 401). Colocando 

Cristo acima de tudo, como uma nítida perspectiva de vitória do amor, da vitória da luz ,e 

                                                             
89 ―Cela autorise à conclure que Spinoza refuse obstinément tout anthromorphirme en faveur du géimétrisme, et 

qu'il pense Dieu, certes, in analogia, mais exclusivement dans une analogie de l'espace et de sa matière‖ 

(MÜNSTER, 1989, p. 225). 
90

 ―Dieu est donc bien, dans cette philosophie matperialiste-panthéiste, la cause immanente... de toutes choses, 

[...]‖ (MÜNSTER, 1989, p. 225). 



156 
 

 
 

retirando o rei César do seu lugar de destaque, gera uma grande revolta de ódio e amor, 

sombra e luz. ―De acordo com a mitologia de Agostinho obviamente apenas o próprio creator 

mundi [criador do mundo], Deus nos segura acima do abismo e em última análise nos livra do 

abismo‖ (BLOCH, 2006a, p. 408). Sem ele, portanto, não haveria processo ascendente.  

A história da filosofia é recheada por utopias, por ideologias, por sonhos. Não é demais 

dizer que essas teorias foram impulsionadas pelo desejo de saciar a vontade humana de 

encontrar um mar de respostas e esclarecimentos para as muitas indagações feitas pelo próprio 

homem, desde a mitologia. Não há hesitação em construir sonhos diurnos a partir de utopias, 

que ora se aproximam da realidade humana, que ora se tornam cada vez mais distantes, mas o 

que se sabe é que o ser humano é, extremamente, impulsivo nessa busca incessante por 

respostas e pela saciedade de seus desejos. Desejos esses que são lançados para o futuro, para 

que, com a esperança, realize-se. 

 

3.2 As Imagens do desejo em um instante plenificado 

 

Ernst Bloch inicia o terceiro volume de obra O Princípio Esperança, afirmando que o 

homem desde cedo deseja encontrar a si mesmo. Tal afirmação se fortalece no fato do ser 

humano não saber quem é, considerando sua existência inacabada. De dentro de si, reflete o 

que se pode vir a ser. A juventude, portanto, é, para ele, a manifestação mais visível, mas não 

a única, desse sentimento. O homem movimenta-se para extrair de seu interior uma 

autenticidade, através de suas ações e desejos. Isso implica que o homem tenta ser o que ele 

gostaria, porém, nem sempre é o que acontece. Sua vida é permeada por desvios, que não 

atingem o modelo de homem bom e virtuoso, o qual ele tanto quer. 

Essa vida inacabada do homem, que se reflete, sobretudo, na juventude, permite que 

essa fase deva ser educada, com um direcionamento a ser seguido. Ocorre que a educação, de 

modo mais abrangente, direciona o jovem para um modelo, que apenas dele é que surge o tipo 

de disciplina e caminho formador, por vezes, instituído um seguimento burguês que possui 

forte influência no meio social. Essa disciplina, amparada pelo Estado, é, predominantemente, 

conservadora, nela há uma formação para o amanhã, sendo, portanto, a formação para ser 

cidadão do estado.   

O sujeito social não se estabelece como padrão, pois sua vida é dinâmica, podendo 

tornar-se outro, considerando o ser inacabado e indefinido que é. Não está distante dessa 

reflexão a compreensão de que na juventude explode o forte desejo de tornar-se semelhante a 



157 
 

 
 

pessoas firmes, fortes e bem sucedidas.  O jovem começa, com isso, a construir seus sonhos 

diurnos e ―essa condução, porém, só se torna possível porque ninguém ainda se assemelhou a 

si mesmo. Nosso cerne continua obscuro e indefinido, não sabendo como é.‖ (BLOCH, 

2006b, p. 12). Ao mesmo tempo, é definível, no que refere a sua atitude, a sua manifestação 

da vontade, ou seja, é, moralmente, definível.  

A busca por um construir de si mesmo requer habilidades pessoais que precisam ser 

colocadas em prática para não ser nem muito paciente, nem tanto escrupulosa. Bloch narra a 

história do cônsul Fábio, na antiga Roma, que ficou conhecido por ponderar demais, deixando 

escapar oportunidades e, por isso, vez ou outra, era surpreendido por decisões desagradáveis 

quando um comprador de decisões rápidas fechava negócios. Com isso, tem-se que os 

irresolutos do bem ajudaram os atores elegantes a construíram violência que os próprios 

irresolutos disseram que cederiam. Diante disso, aparece, uma impressão diferente do que se 

tem de homem forte, lançando mão da força bruta e das andanças em rodeios. Dois autores 

fundamentam esta questão: Georges Sorel e Nicolau Maquiavel. 

 Sorel destaca a vontade de fama dos guerreiros espartanos e romanos, em que o ataque 

heroico parece bastar-se a si mesmo, porém uma imagem mítica de liberdade preenche seu 

lugar que é o que o entusiasma, empurrando para frente o homem empolgado. Esse impulso, 

originado de uma liberdade mítica, confere tanto força para o martírio quanto para a prática da 

virtude. ―Somente por meio desse impulso em si uma classe se transforma em motor histórico, 

de forma alguma o será mediante escritórios e programas‖ (BLOCH, 2006b, p. 26). Sorel 

volta-se diante desse entendimento, contra todos os esquemas que dominam e racionalizam a 

vida a partir de fora.  

O homem forte precisa sempre estar preocupado em manter seu poder. Isso se confirma 

em Maquiavel que deixa o aspecto moral fora do mundo do poder que, para ele, sempre 

esteve inativo no que tange ao poder, como se observa em O Príncipe. Estabelecendo o 

absolutismo principesco, como acredita ser a melhor forma de exercer poder, exprime um 

mundo aparentemente sem leis. ―O governo emanará do povo ou dos poderosos, conforme as 

ocasionais possibilidades de um ou de outros: os grandes, em não podendo visivelmente 

resistir ao povo, começam a firmar a reputação de um dos seus e fazem-no príncipe [...]‖ 

(MAQUIAVEL, 2015, p. 47).  

O mundo para Maquiavel se transforma numa batalha entre a virtù e a fortuna. Para ele, 

―apenas quando a força e a oportunidade madura se juntam, quando ocorre este duplo golpe 



158 
 

 
 

de sorte, o agente preparado e o tempo cumprido sendo concomitantes, então a causa recebe a 

bênção histórica, ou seja, alcança a vitória obrigatória‖ (BLOCH, 2006b, p. 29). 

Segundo Bloch, na mesma proporção em que os seres humanos são obscuros e 

indefinidos, estão divididos. De um lado a carne, considerada não apenas acometível, mas 

acometedora e assim egoísta ,e a alma que é imaginada como nobre e preciosa, que repercute 

os desejos altruístas do próprio comportamento e comportamento alheio. Na sociedade 

burguesa, já se contrapunha a chamada ―felicidade dos sentidos‖ e a ―paz de espírito‖.  

Nietzsche, em sua antítese Dioniso-Apolo
91

, faz uma distinção desses conceitos 

mostrando um Dioniso incompleto como algo que se rebela contra a minoração e a 

domesticação. ―O único Dionísio verdadeiramente real aparece numa pluralidade de 

configurações, na máscara de um herói lutador e como que enredado nas malhas da vontade 

individual‖ (NIETZSCHE, 1992, p. 69). Esse, portanto, é o deus em devir e que ainda não 

chegou a sua existência plena.  Há um retraimento inacabado que se resolve na imagem 

nietzschiana de Apolo, como o patrono da domesticação e apequenamento. Para Bloch, 

Nietzsche faz de Apolo o porta-voz de Dioniso, que o tem como um ―abismo nas alturas‖, que 

contém o das profundezas, não estando completo com ele. Dioniso-Apolo se completam numa 

tomada de inconclusão e não como resposta fixa. 

 

 

Dioniso nada é além de procurador daquilo que no ser humano arde e não está 

resolvido, continua sendo o fogo obscuro do abismo, Apolo nada é além da 

definição progressiva do material em fermentação dionisiacamente caracterizado, 

permanece como o abismo nas alturas, que foi levado às alturas. Ambos estão 

inacabados como o conteúdo humano a que se referem e para o qual estão a 

caminho, aqui na vontade e na carne, lá no espírito (BLOCH, 2006b, p. 34). 

 

 

Comparando o ser humano com Dioniso-Apolo, percebe-se que ele ainda não foi 

encontrado nem como dionisíaco, nem como apolíneo. A impulsividade de um e a razão de 

outro oscilam alternadamente, numa totalidade dialética, formando apenas um. 

Considerando que o ser humano é ser inacabado e inconcluso, ele se esforça para saciar-

se de seus desejos em uma busca pela melhor situação de vida. Nesse ínterim, dois conceitos 

aparecem que é a solidão e a amizade. O primeiro, que é a solidão, por sua vez, pode ser a 

imagem do desejo, assim como pode ser temida ou também pode ser uma desgraça. Na 

                                                             
91 Apolo e Dioniso, na mitologia grega são filhos de Zeus, sendo que Apolo é o deus da razão e Dioniso é o deus 

da loucura e do caos. Mesmo parecendo que são opostos um do outro, os gregos não os consideram assim.  

Nietzsche usou a antítese Dioniso-Apolo na estética, sendo, posteriormente desenvolvido filosoficamente, tendo 

como premissa principal a fusão dos impulsos artísticos Dionisíaco e Apolíneo formadores das artes dramáticas, 

ou tragédias.  

https://pt.wikipedia.org/wiki/Est%C3%A9tica
https://pt.wikipedia.org/wiki/Trag%C3%A9dias


159 
 

 
 

juventude, a solidão apresenta-se como sociabilidade ou amizade, mesmo que na forma de 

ausência ou oposição. Ocorre como imagem remota da sociedade, moldando-se, seja como 

um afastamento forçado, resultando em saudade e amargura, seja como um afastamento 

voluntário, implicando ódio ou felicidade.  

A saudade da casa dos pais, por exemplo, é resultado de um sentimento de solidão que 

acontece por uma atitude desejante, seja voluntária ou forçada. O jovem que sai de casa para 

trabalhar, para estudar ou quando se casa, vive uma solidão que pode trazer um sentimento de 

felicidade ou desprazer, porém essa mudança é fruto do seu sonho de mudança. 

Sobre a amizade, a celebração mais detalhada sobre o amigo, encontra-se em 

Aristóteles, como definição de um animal político. Em Ética a Nicômaco, há uma discussão 

de que o ser humano possui uma linha de amizade, em que haja reciprocidade. Ocorre que 

essa igualdade permanece no círculo de amigos em comum, não se estendendo a pólis, pois, 

para Aristóteles, não é possível manter amizade verdadeira com muitas pessoas. ―A amizade, 

como plenamente social, está acima do amor‖ (BLOCH, 2006b, p. 45).  

A amizade, portanto, é a peça mais preciosa de um amor firmado na constância e no 

hábito, tanto é que o autor observa que ―a maior parte dos casamentos não acaba por falta de 

amor, e sim por falta de amizade‖ (BLOCH, 2006b, p. 44). A coletividade humana é 

equilibrada pelo intermediário, pois nas extremidades estão o querer agradar de forma 

desmedida e o comportamento escrupuloso de ser grosseiro. Aristóteles defende que a virtude 

do homem está na escolha das coisas devidas como justas e, ―com efeito, o homem que 

corresponde a essa disposição intermediária aproxima-se muito daquele que, com o acréscimo 

da afeição, chamamos um bom amigo‖ (ARISTÓTELES, 1991, p. 88). 

Em Aristóteles, a utopia da amizade precede a do Estado, o qual ele atribui três 

operações que são: bem-querer, concórdia e bem-fazer. Juntas formam uma utopia de bem 

especial e assim, ―a amizade, ao transcender o par, manteve-se geralmente somente em grupos 

que tinham caráter ou direcionamento utópicos‖ (BLOCH, 2006b, p. 45). 

Outro ponto que merece destaque é a relação entre indivíduo e coletividade. Ora, 

segundo Bloch, o ser humano não deixa de ser um indivíduo dentro de seu próprio contexto, 

independentemente de sua condição, pois o desejo de ser mantido de pé por conta própria é 

como o instinto de andar, ou seja, é natural. ―Existe em cada ser humano uma vontade de 

alguma maneira frustrada, que deseja ser independente e não subordinado‖ (BLOCH, 2006b, 

p. 47).  



160 
 

 
 

Essa vontade é própria do humano, enquanto indivíduo, pois existe ao seu redor, como 

que uma nuvem de sentimentos e esperanças, que só é capaz de perceber um si mesmo, e às 

vezes, raramente, há percepção dos outros, mesmos que estejam envolvidos. Há, no indivíduo, 

características próprias que se perdem quando estão envolvidos e agrupados na coletividade. 

Portanto, ―uma parte da aura vital muito humana ao redor do indivíduo perde-se com muito 

mais propriedade onde um coletivo por assim dizer orgânico apresenta unicamente o caráter 

de rebanho‖ (BLOCH, 2006b, p. 47). 

A perda da originalidade individual dá acesso ao coletivo que, na maioria das vezes, 

molda o ser humano, tornando-o um ser carregado por um sistema social, que, nesse caso, 

acaba se entrelaçando com a vida particular deles. Porém, o que Bloch propõe é que o 

coletivo se construa livre dessa ideia de coletividade opressora, mas se forme um coletivo 

utópico, que seja capaz de enxergar as classes, distanciando-se da ideia de rebanho, para se 

aproximar da coletividade solidária, pois ela promove um direcionamento de vontades 

repletas do mesmo material humano como objetivo final. 

 

3.2.1 Utopia e transgressão 

 

Utilizando a obra de Johann Wolfgang von Goethe
92

, Ernst Bloch descreve a utopia 

como interiorizada. Ora, ainda quando criança, o jovem Goethe foi impulsionado, diversas 

vezes, pelo prazer da inquietação, o que o levou a sair de casa em busca de uma vida que 

combinasse com a sua, pois seu seio familiar era repleto por repressões advindas de seu pai.  

Surge então, o amor na vida de Goethe, que foi caracterizado pelo excesso de fantasia 

erótica, que são injetadas na sua obra Werther, em que ele vai dizer que o sentimento desse 

amor corre em regiões utópicas, não estando apenas no campo da sentimentalidade, pois, para 

Goethe, era um amor infinito, com o desejo de alcançar remotas aventuras. ―A força 

extremada de um amor transcendente, utopicamente plenificado, mas também idolátrico, 

consome-se solitariamente na discrepância frente à realidade, debilita-se frente a ela e perece 

por causa dela‖ (BLOCH, 2006b, p. 56).  

O furacão do sentimento utópico não ocorria somente no mundo do amor, mas era 

oriundo de toda parte, que provinha dos desejos insatisfeitos, atividade freada, felicidade 

                                                             
92 Johann Wolfgang von Goethe  foi um autor e estadista alemão do Sacro Império Romano-Germânico, 

envolvendo-se no campo da ciência natural. Foi uma das mais importantes figuras da literatura alemã e 

do Romantismo europeu, nos finais do século XVIII e inícios do século XIX. Tornou-se um dos líderes do 

movimento literário alemão Sturm und Drang, juntamente com Friedrich Schiller.  

https://pt.wikipedia.org/wiki/Literatura
https://pt.wikipedia.org/wiki/Estadista
https://pt.wikipedia.org/wiki/Sacro_Imp%C3%A9rio_Romano-Germ%C3%A2nico
https://pt.wikipedia.org/wiki/Literatura_alem%C3%A3
https://pt.wikipedia.org/wiki/Romantismo
https://pt.wikipedia.org/wiki/S%C3%A9culo_XVIII
https://pt.wikipedia.org/wiki/S%C3%A9culo_XIX
https://pt.wikipedia.org/wiki/Friedrich_Schiller


161 
 

 
 

impedida, sofrimento amargurado que era provocado pela própria insuficiência do próprio 

sonho acordado e pela insuficiência do mundo, assim descreve Bloch.  Na obra de Goethe, ele 

descreve que ―é certo, em todo caso, que neste mundo não há coisa mais necessária ao homem 

do que o amor‖ (GOETHE, 2010, p.35). No Goethe tardio, há uma transformação como 

metamorfose em que o desenvolvimento não constitui uma moldura preestabelecida para ação 

formadora e transformadora, mas como um alvo que desenvolve uma ideia latente de 

formação. Sua metamorfose é um reflexo de sua própria produtividade, que dura a vida 

inteira, mesmo que uma produtividade arredondada
93

, mas nunca encerrada, portanto, ―o 

mundo é aí produtividade em busca de seu conteúdo completo [...]‖ (BLOCH, 2006b, p. 68). 

Goethe situa sua origem em um lugar onde a luz não brilha, e, por isso, chamou-a de 

demoníaca. Ele aponta para o conceito de demoníaco que em sua obra se apresenta, não 

apenas como escuro e simples, mas sobretudo aquilo que exerce poder, poder sedutor que 

provoca, ao mesmo tempo, pavor e prazer, explode o prazer por meio do pavor. Como 

característica desse sentimento, ele o compara com a serpente que vive sempre retraída, e 

mesmo sofrendo influência, às vezes, intensa dos outros, sempre permanece em si mesma. 

Há o demonismo favorável que sabe tornar-se manifesto sem perda do aspecto abismal 

e poderoso, em que a forma de sua manifestação não é o êxtase, mas o entusiasmo. ―O êxtase 

revela a tendência de sacrificar, mas o entusiasmo possui a coragem de sacrificar-se; o êxtase 

perde toda a objetividade e realidade, mas o entusiasmo possui consciência, ciência do teor 

das coisas, fidelidade comunicativa ao alvo proposto‖ (BLOCH, 2006b, p. 73).  

Na arte, o demonismo não-favorável permanece na obscuridade, não tem nenhum olhar 

que ele mesmo tenha lançado, mas apenas uma prospecção hereditária semelhante a si 

mesmo, como objeto do medo e algo monstruoso. Em oposição a isso, tem-se o demonismo 

favorável que se manifesta em toda parte, tendo o belo como seu início e não como seu fim. 

Essa característica é o que move o jovem Goethe.   

Outra questão de grande relevância percebida por Ernst Bloch, na obra de Goethe, é a 

Canção de Mignon. Conta-se que Mignon foi raptada ainda pequena por Wilhelm Meister e 

entregue ao chefe de seu grupo que a maltratava cruelmente. Mesmo assim, Mignon 

desenvolveu o sentimento de saudade solitária por ele. Em um universo onde se torna 

assexuada, não é mulher, não é homem, não é mãe, mas sente uma saudade como que sem 

nome no nível do amor.  

                                                             
93

 Essa produtividade arredondada não é um círculo conservador e limitado, mas um contorno de pontilhados 

utópicos como algo que está em constante evolução. 



162 
 

 
 

Ora, sua vida silenciosa e o desejo de ver sua pátria não são naturais, mas demoníaca, 

pois perde suas intenções físicas, porque sendo vítima da limitação de sua liberdade, a única 

coisa que lhe sobra é o sentimento de amor e de saudade, porém é transgredido para alguém, 

por não poder viver sua realidade e suas origens. ―Mignon nada é além de alma, e vagueia 

para bem longe, para muito além do homem‖ (BLOCH, 2006b, p. 78).  

Sua saudade se torna incondicional, um símbolo arquétipo que se desenrola a partir de si 

mesmo. O trecho seguinte apresenta o sentimento e o simbolismo representado por Goethe, 

através da Canção de Mignon. ―Conheces tu a terra onde os limões florescem? Na rama 

escura brilha o ouro no laranjal; docemente do céu azul as brisas descem; modesto o mirto se 

une ao louro triunfal. Tu a conheces bem? Lá, sim, lá, meu amado, quisera eu ir levando-te a 

meu lado!‖ (GOETHE, 1906, p. 15) Mignon desenvolve um sonho utópico, pois remete suas 

lembranças e desejos não vividos para uma realidade presente, porém não vive aquilo em sua 

plenitude, pois é apenas uma transgressão de um mundo impossibilitado de ser alcançado por 

ela.  

Na obra Fausto, Goethe descreve um exemplo máximo de ser humano utópico que se 

caracteriza como transgressor de limites, que é o mito de homem moderno que busca dar 

sentido à sua vida, a partir da contemplação das coisas divinas e misteriosas. Em uma época, 

em que a ciência ocupava vasto lugar, assim também como as ciências naturais e 

experimentos, o personagem Fausto se afasta das crenças religiosas, colocando-se como um 

ser que poderia alcançar respostas a partir de seus estudos experimentais da medicina e das 

ciências, por isso é considerado aquele que pactua com o demônio por afastar-se de Deus.  

Ocorre que esse afastamento gera em Fausto forte inquietação pela sua limitação de 

conhecer o ilimitado. O desejo de Fausto é a transgressão do que é padrão, normal, porém 

encontra seu limite e, portanto, para Fausto ―não há mais subjetivismo no 

autoaperfeiçoamento, o que ocorre é um abrir de olhos do mundo experimentado‖ (BLOCH, 

2006b, p. 97). Diante disso, a ação de Fausto é uma viagem dialética, em que os desfrutes 

alcançados são riscados, dando lugar a um novo desejo que é despertado por ele. Cada ponto 

alcançado é refutado por um movimento novo que o contradiz, sempre algo está faltando e o 

instante plenificado ainda está ausente. 

Para Bloch, é na aposta faustiana que se caracteriza uma metafísica, perfeitamente, 

cabível de proximidade. Essa metafísica não se concretiza por uma gama de mundo 

supraterrenos, mas como aquela que se vale de toda inquietação do mundo e da utopia do 

mundo, para visualizar o realmente próximo que desvendará o ―nó‖ do mudo. 



163 
 

 
 

Outro exemplo de transgressão são as viagens de Ulisses de Dante, em que o navegante, 

por mares desconhecidos, descobre terras ainda não habitadas, ilhas nunca vistas. Ulisses que 

povoou a Ilha de Ítaca
94

, não se sabe se ele retornou a sua casa, porém se sabe que foi 

sinônimo da transgressão humana no que se refere à chegada à terra do purgatório, uma alta 

montanha do outro lado do mundo, onde nenhum ser humano ousou pôr os pés, Ulisses 

também não põe, mas ainda passa perto. ―A terra do purgatório situa-se na outra metade do 

planeta; apenas esta distância está à altura da ousadia e da transgressão de limites com que 

Dante dotou o Ulisses tardio‖ (BLOCH, 2006b, p. 109).  

Sobre narrações de transgressões, tem-se também a obra Dom Quixote de Miguel de 

Cervantes, discutida por Bloch, para mostrar os espaços percorridos no que se refere à utopia, 

como, inclusive, já foi citado anteriormente. Parodiando os romances de cavalaria, Dom 

Quixote, já de idade, deixa-se levar pelos romances e decide sair pelo mundo, tornando-se um 

cavaleiro andante. A leitura dos romances, fez com que Dom Quixote desenvolvesse uma fé 

utópica, pois nasce a esperança, que fez com que ele mesmo se tornasse o próprio viajante, o 

mais sincero dos heróis.  

 

Ele estava cheio da fantasia de tudo o que lia nos livros, além de encantamentos 

como brigas, batalhas, desafios, feridas, elogios, amores, tempestades e absurdos 

impossíveis; e ele estava tão estabelecido em sua imaginação que toda a máquina 

daquelas invenções sonhadoras que ele lia era verdadeira, que para ele não havia 

outra história mais certa no mundo. (CERVANTES, 2020, p. 268)
95

. (Tradução 

nossa). 

 

 

Tornando-se praticamente aquilo que leu em uma obra de muitos personagens, ―o sonho 

desejante cavaleiresco está repleto de cavalos alados e leões alados, mares em chamas, ilhas 

flutuantes e palácios de cristal‖ (BLOCH, 2006b, p. 121). Assim, em terras moldadas pela 

fantasia adentra Dom Quixote, enfrentando muitas aventuras. Em suas alucinações, acredita 

ver soldados de carne e osso, quando, na verdade, não o são, apesar de lutar com eles.  

No que se refere à Dulcinéia, sua amada, ele a tem como a moça perfeita, a quem o 

cavaleiro contempla suas façanhas, como a mais linda de todas as mulheres lindas que já viu,  

inclusive nas poesias. Seus sonhos de ser o herói e salvar o mundo, de encontrar sua amada,  

                                                             

94
 A Ilha de Ítaca está situada na Grécia e consiste em um conjunto de numerosas ilhas no mar Jônico. Possuindo 

várias baías, é tão fechada que lembra um lago. O centro da ilha possui a baía adentra de forma que fica apenas 

uma estreita parte de apenas 500 metros de largura. Segundo Homero, Ítaca foi a Ilha natal de Odisseu, um dos 

mais ardilosos guerreiros da epopeia grega. 
95 ―Llenósele la fantasía de todo aquello que leia en los libros, así de encantamentos coma de pendencias, 

batallas, desafios, heridas, requiebros, amores, tormentas y disparates imposibles; y asentósele de tal modo en la 

imaginación que era verdad toda aquella máquina de aquellas sonadas soñadas invenciones que leía, que para el 

no había otra historia más cierta en el mundo‖ (CERVANTES, 2020, p. 268). 



164 
 

 
 

faz ele desejar e transpor seu sonho para o presente. ―O mundo das esperanças de Dom 

Quixote já é, para ele, o mundo real por assim dizer, a saber, o da legenda cavaleiresca e de 

suas damas‖ (BLOCH, 2006b, p. 124). 

Dom Quixote é, portanto, o maior exemplo de consciência utópica repleta de exageros, 

esperanças, capacidade de agir e abstração etc. Portanto, a história acima narrada é a mais 

pura reflexão de transgressão, em que tem como personagem Dom Quixote, ultrapassando 

todos os limites já visitados e, portanto, ―mesmo a falta de apetite cheia de ansiedade pelo 

inalcançável tem dentro de si a música do instante absoluto: o inalcançável é intencionado aí 

perfeitamente como evento, no sentido presente‖ (BLOCH, 2006b, p. 134) 

São narrações que ilustram os percursos por onde perpassam as discussões utópicas, que 

Ernst Bloch utiliza para mostrar que o ser humano é capaz de sonhar e construir, mesmo que, 

através de ficções, um mundo em que almeja ser real e, portanto, nasce o que ele chama de 

sonho diurno.  

As transgressões utópicas estão presentes também na música. A princípio, Ernst Bloch 

narra o surgimento do instrumento musical que, de forma mítica, surge através da invenção da 

flauta de Pã
96

. Um instrumento de manuseio fácil que surgiu a partir de uma camada social 

bem diferente de outros grandiosos instrumentos musicais. O objetivo do som da flauta de Pã 

é chegar aos ouvidos da amada distante que deu origem à música como expressão humana e 

sonho desejante.  O mito da flauta de Pã se dá a partir de um conto indígena e um dos mais 

belos contos da antiguidade. Segundo Bloch, Ovídio apresenta que Pã andava a caça de ninfas 

e passa a perseguir uma delas, a dríade Sirinx, que foge dele, mas se vê impedida por um rio e 

suplica as forças do rio que a transforme. Quando Pã tenta segurá-la, suas mãos seguram 

apenas juncos e, enquanto se lamenta, o sopro da brisa emite sons nos galhos do junco, sons 

cuja beleza encanta o deus. Com isso, Pã quebra o junco, prende com cera e tira os primeiros 

tons iguais ao sopro da brisa, porém como forma de lamento. Dessa forma surge a flauta de 

Pã.  

 

 

A ninfa desaparecida ficou como som, e nele se adorna e se prepara, soa diante da 

carência. O som vem de um espaço oco, é produzido pelo hálito fecundante da brisa 

e continua no espaço oco que ela faz retinir. A ninfa se transformou em junco, o 

instrumento chama-se Sirinx, como ela; só que até hoje não se sabe ao certo como se 

chama a música mesma e quem seria ela. (BLOCH, 2006b, p. 143). 

 

                                                             
96 Pã é um personagem da mitologia grega. Segundo as narrações consiste no deus dos bosques, dos campos, dos 

rebanhos e dos pastores. O deus vive em grutas, vagando pelos vales e pelas montanhas, caçando ou dançando 

com as ninfas. É uma figura que possui orelhas, chifres e pernas de bode. É amante da música, trazendo sempre 

consigo uma flauta. 



165 
 

 
 

 

Diante disso, aparece a transgressão presente na música que, dentre tantos músicos 

famosos e clássicos destacam-se, por exemplo, Mozart, Bach e Beethoven. É sabido e 

expresso, nitidamente, em Bloch, que a música existiria mesmo que não existissem ouvidos, 

porém não haveria música se não existissem músicos. Eles compõem para expressar a si 

próprios e, ao mesmo tempo, dão expressão a sua época, a sociedade, e não apenas como 

romantismo, mas como referência social, temporal e histórica.  

A música como expressão não está acabada, nem mesmo para quem a cria, pois ela se 

molda e é a expressão da maturidade formada de quem a faz, pois ―a música flui não apenas 

no artesanato natural, mas também no poder da expressão pessoal, um único fluxo de 

igualdade que permanece inalterado por todos os altos e baixos, [...]‖ (BLOCH, 1985, p. 61)
97

 

(Tradução nossa). O impulso utópico da música não está naquilo que é presente no mundo, 

mas consiste ―em uma aposta no eterno indesignável do vir a ser, convidando a pensar a 

possibilidade mesma da possibilidade, um soar para frente que restitui ao futuro sua ligação 

fundamental com o que ainda não é‖ (SEGER; SOUSA, 2013, p. 72).  

A expressão musical é ―um procurador designado para uma articulação que vai muito 

além do que até o momento se conhece” (BLOCH, 2006b, p. 152). Talvez os artistas Mozart, 

Bach e Beethoven ainda não tenham sido ouvidos, pois essa ocorrência só acontecerá na 

maturidade de todas as obras e, de fato, a nona sinfonia de Beethoven foi composta poucos 

anos antes de sua morte e quando já estava, totalmente, surdo. ―Em meio às artes, a música 

porta uma seiva bem especial, que se presta para citar aquilo que ainda está sem palavras, que 

adere ao canto de modo instrumental e pode associar-se à palavra cantada ao mesmo tempo 

como subton e excedente‖ (BLOCH, 2006b, p. 153).  

Transgredindo limites, a música perfaz um papel importantíssimo na exteriorização 

expressiva do corpo, estando presente em tantos momentos do ser humano, como na vida 

pessoal, conjugal, social, religiosa etc. Sabe-se também, além de ganhar forma, que é parte 

viva de quem a faz, pois inspira intenções de quem a ouve.   

A música é, portanto, entendida em Bloch, como figuras de transgressão que estão nos 

limites das esferas tonais, nas articulações do existir do humano numa linguagem da 

intensidade que vai se constituindo, quer alcançar toda sua essência no mundo chegando a si 

mesmo no florescer dos sentidos para se expandir.  

 

                                                             
97 ―Insofern fließt der Musik nicht nur im selbstverständlichen Handwerk, sondern auch in der Kraft des 

persönlichen Ausdrucks ein einziger Strom von Ebenbürtigkeiten, der unberührt von allem Auf und Ab bleibt, 

[...]‖ (BLOCH, 1985, p. 61). 



166 
 

 
 

 

Assim, portanto, a música contém a moralidade e a universalidade de um ponto 

central, um centro penetrante e intensivo impregnado. A melodia lhe dá um efeito 

lírico, a fuga, um efeito épico, a sonata, um efeito dramático-dialético, mas o 

experimento de perceber a si mesmo e ao mundo na existência permanece sendo 

comum a todas as formas da música, especialmente das rigorosas (BLOCH, 2006b, 

p. 172). 

 

 

Seguindo a mesma reflexão sobre as transgressões, é possível perceber que, no que se 

refere à questão da morte, evidencia-se que ela é compreendida em algumas perspectivas 

como aquela que ultrapassa limites. Ora, a morte sempre foi temida na humanidade e, quando 

associada à velhice, ela se torna torturante, pois ambas estão associadas entre si. 

Diversas doutrinas, desde a antiguidade, como as asseguradas pelas civilizações 

egípcias, gregas, romanas, ou dentre as grandes ou pequenas religiões, como islamismo, 

cristianismo, budismo, judaísmo, religiões africanas e indígenas, mostram diferentes formas 

de lidar com a morte. Em alguns casos, com a crença de vida após a morte, em que a alma má 

vai a um submundo, queimar no fogo do inferno, enquanto as almas boas serão purificadas e 

agraciadas com a beleza e paz de uma vida eterna no céu, e em outros casos, o corpo virará 

apenas pó que deixará de existir.   

As civilizações, como a egípcia, por exemplo, acreditavam no retorno do morto, por 

isso, há a prática da mumificação como forma de espera de seu retorno. Também se vê em 

culturas diversas o cuidado com os corpos, como era o caso dos judeus que colocavam 

perfumes e tinham todo um zelo com eles. Os povos primitivos, por sua vez, viam a morte 

como uma partida para uma viagem.  

É notório como diversos são os entendimentos sobre o tema da morte na história da 

humanidade. Desse modo, o sonho utópico é intensificado e fortalecido, muitas vezes, 

vinculados a mitos e crenças, por não aceitarem o destino sombrio e tenebroso que encobre o 

futuro humano, o qual se chama morte. ―Esses sonhos de elucidação não se conformaram com 

um destino na sua forma mais obscura; é isso que perfaz a sua honra, é isso que fundamenta 

essa honra‖ (BLOCH, 2006b, p. 192).  

No que se refere às crenças egípcias, aparece a figura do faraó, como os deuses do Egito 

que foram adorados por muitos. Desde o baixo Nilo, nos tempos mais antigos, habitavam 

tribos, consideradas as primeiras a invejar os túmulos em repouso. Já antes disso, tinham 

signos e ídolos, extremamente, macabros, como a adoração de uma árvore desfolhada e até a 

pele descamada de uma cobra.  



167 
 

 
 

Seguindo a isso, de acordo com Bloch, nenhum povo se ocupou tanto com a morte 

como os egípcios, descrevendo-a como a verdadeira vida, e fazendo muitos preparativos para 

a arte de morrer, construindo túmulos e desenhando de forma meticulosa o lado depois da 

morte. No Egito, prezava-se muito pela morte, pois se acreditava que ela era um repouso, uma 

passagem para a eternidade daqueles que tinham uma vida moral. Portanto, preservar os 

mortos enfaixados em túmulos era, não somente um prolongar da vida, mas como uma 

manifestação de vida na morte.  

O que se preservava era o ―ka”
98

 para ser eternizado, por isso, a prática do cuidado com 

os cadáveres, que tinham um caráter como recurso auxiliar no caminho de sua eternização. 

―Mediante o ka, uma rigidez utopizada estende-se para dentro da vida, assim, como a vida 

deve estender-se para dentro de uma forma destituída de situação‖ (BLOCH, 2006b, p. 206). 

A paz da morte veio ao mundo pelo Egito, na figura de Osíris, deus da vida pós-morte. 

Acredita-se que ele renasceu da morte para a eternidade e o ka é o ser humano cinzelado, do 

repouso, da inteireza, associado a Osíris.  

Diante disso, tem-se que a morte ideal egípcia era uma solidificação em um agir 

imperturbável, iluminado por Osíris morto e pelo mundo subterrâneo. Assim, ―o definitivo e, 

por isso, eternamente igual é, no desejo egípcio quanto à morte, o mesmo que as ações do ka, 

o mesmo que as alegrias pela estátua enfim bem-sucedida‖ (BLOCH, 2006b, p. 208).  

No cristianismo, o que é exaltado não é a morte, mas a vida. Ainda no antigo Israel, 

conforme Bloch, existia o culto aos ancestrais e aos mortos, o que pressupõe a fé na 

continuidade da vida. Desde Jó e Daniel, personagens bíblicos, já se falava em imortalidade, 

como desejo da vida longa e de viver bem na terra, que agora é prolongado na transcendência. 

―A fé na continuidade da vida se tornou aí um dos meios para minorar a dúvida a respeito da 

justiça de Deus sobre a terra; sobretudo a própria esperança da ressurreição adquiriu um 

caráter moral-jurídico‖ (BLOCH, 2006b, p. 209). 

A ideia de julgamento dos mortos já existia no Egito, porém, no Israel tardio, um 

essencial novo aparece, como uma incursão da ressurreição na fé piedosa que difere dos 

egípcios, em que os ricos construíam túmulos grandiosos e exaltavam os cadáveres, para 

serem beneficiados com a vida eterna. No cristianismo, a vida eterna é exaltada através da 

humildade e dos bons costumes, pela boa ação e piedade aos pobres. Alguns livros marcam, 

expressamente, a crença em um julgamento final, pós-morte, como é o caso do livro de 

                                                             
98 O sentido de ―ka‖ na cultura egípcia se aproxima muito de entendimento de coisa imaterial, um elemento 

metafísico, invisível, volátil e, de certa forma, metafórico. É uma espécie de alma que acreditavam existir tanto 

nos homens, como nos deuses. 



168 
 

 
 

Enoque – julgamento dos mortos egípcios; o livro da Aliança – dos judeus. Eles relatam a 

vida após a morte daqueles que passam pelo julgamento final. 

No cristianismo, o castigo para aqueles que não cumprem sua vida nos moldes de uma 

moral cristã, terá o castigo do inferno, aqueles que cumprem seus preceitos, será contemplado 

com a salvação no céu. Ora, para Bloch, o céu é transformação da natureza para dentro da luz, 

enquanto o inferno para dentro do fogo. ―Na utopia católica da vingança, o inferno é derivado 

do outro aspecto do mesmo deus: o condenado apercebe-se igualmente do amor divino só que, 

tendo-o rejeitado, apenas como perda e ira‖ (BLOCH, 2006b, p. 214). 

Diante disso, para Bloch, a ascensão de Cristo ao céu era como uma estrada régia até 

ele, a páscoa, considerada como mito, tornou-se, no cristianismo, absoluta e também 

entendida como fim. A matéria utópica ocorre nessa transgressão de limites da vida para a 

morte, pois os dois exemplos apresentados mostram que o limite não é a morte, ela é apenas o 

começo, e mesmo que não haja uma comprovação de vida eterna, tanto os egípcios como os 

cristãos constroem esse mundo do outro lado da vida, seja para recompensar ou para castigar 

aquele que morre.   

Há uma certeza para Bloch, que é a morte. Não se pode fazer nada para impedi-la, pois 

sua chegada é certa e seu acontecimento foge de uma utopia. ―Não há nenhum inimigo tão 

inexorável nem nenhuma certeza tão certa como a morte‖ (BORGES, 1993, p. 413). Sobre a 

origem do sentido morte, Ernst Bloch vai dizer que é preciso distinguir a diferença entre o 

medo de morrer e a angústia da morte. Para ele, nos animais reina a primeira, pois, eles têm 

medo de morrer, mas não se angustiam, pelo fato de não haver um eu. Já no ser humano, estão 

presentes as duas dimensões tanto do medo, quanto da angústia da morte, sendo a angústia, 

predominantemente, presente no homem, porque há um eu.  

O primeiro passo é não exaltar a morte como uma vela que queima, extinguindo-se os 

dias de vida. O desejo está presente em não pensar na morte, para viver o presente, o agora, 

deste modo, a morte deixa de ser angustiante para se tornar exaltante. O ser humano procurou 

sempre superar a angústia de morrer, justificando, em alguns casos, a vida plena pós-morte, 

como é o caso do cristianismo. Diante dessa angústia, na tentativa de superá-la, em plena crise 

niilista, Bloch apresenta o conceito de metempsicose
99

, que mesmo não podendo ser 

demonstrada de forma apodítica, baseia-se no dualismo corpo-alma, colocando a alma como 

                                                             
99 Metempsicose é o movimento contínuo pelo qual um espírito, após a morte do antigo corpo em que habitava, 

retorna à existência material, animando sucessivamente a estrutura física de vegetais, animais ou seres humanos. 

Essa doutrina é difundida pelo misticismo especulativo do orfismo e pitagorismo, e adotada por correntes 

filosóficas como o empedoclismo, platonismo e neoplatonismo. 



169 
 

 
 

superior ao corpo. Dessa forma, seria o homem, não enquanto parte física, mas metafísica, 

imortal, pois não sucumbiria à morte. Bloch, inclusive, tenta justificar sua tese na passagem 

bíblica em que João Batista seria a reencarnação de Elias. 

Ora, é perceptível que Ernst Bloch procura uma forma de superação para a concepção 

de morte, passando pelas religiões, pelo niilismo, pela burguesia material, enfim, o ateísmo de 

Bloch só é consubstanciado e enfatizado pela descrença em Deus. No entanto, ele acredita que 

a existência do homem tem uma finalidade, pois ―sendo a tarefa do homem a humanização da 

natureza, inesgotável nas suas possibilidades, não podemos colocar barreiras ao novum 

possível e ainda desconhecido‖ (BORGES, 1993, p. 420). Portanto, a vida humana é 

extensiva, sua morte não deve ser temida.   

Na imortalidade da alma, não se subjaz apenas a vida enquanto corpo ou alma, a qual é 

atribuída à metempsicose citada por Bloch, mas a morte, que diante de tantas especulações e 

discussões, constrói-se com a perda ou o esquecimento do homem. Então, como um 

impulsionador do devir, o viver dá a luz ao futuro.  

Assim como Cronos devora seus filhos, considerando a questão de que o filho autêntico 

ainda não nasceu, então, tem-se que o núcleo não existir, não pode morrer, porque o núcleo é 

extraterritorial a morte, e, com isso, a morte pertence ao processo, mas não ao sujeito, o qual 

ele deriva. Para Bloch, se os mortos estão, definitivamente, mortos, não há mais esperança 

para os vivos, pois daqui a pouco, todos estarão mortos, portanto, nem tudo se cessa, a 

esperança de vida precisa permanecer.  

A arte vinculada à dialética permite que a esperança de vida seja renovada, pois a obra 

de arte de um artista não se desfaz quando seu corpo sucumbe, é como um filho que dá 

continuidade ao nome do pai, por isso, continuam sendo filhas as obras intelectuais, pintadas, 

edificadas e pensadas. Assim, ―a utopia da imortalidade se reproduz no ato e na permanência 

da produção intelectual, e nisso ela também pode passar sem os espaços invisíveis – às custas 

do perdurar não-pessoal‖ (BLOCH, 2006b, p. 249).  

É de se atentar que, até então, não se encontrou a solução para a ameaça de destruição 

do sentido, porém a esperança é infatigável, permitindo que o processo continue em aberto. 

―O mundo em processo, o mundo real da esperança fundamenta-se exclusivamente na 

matéria, ‗que se capta a si mesma através do homem enquanto sua floração mais esplêndida e 

que completa a sua formação‘‖ (BORGES, 1993, p. 423).  

Para Ernst Bloch, como possibilidade individual, seja como uma possibilidade cósmica, 

a morte defronta-se com o pensamento direcionado para o futuro, como negação de sua 



170 
 

 
 

finalidade. A morte ingressa como possível conteúdo futuro, em sua condição final e, assim, 

ela não se torna mais negação da utopia e de suas finalidades, e sim, ela se coloca como 

liberação do conteúdo vital adquirido.  

 

3.2.2 Utopia presente nos grandes líderes religiosos 

 

Alguns personagens históricos e religiosos enriquecem a discussão sobre as utopias. De 

início, analisemos a filosofia oriental, mais especificamente, a chinesa, a qual se destacam as 

figuras de Confúcio e Lao Tse. Tais pensadores deixaram um legado de importância 

sumaríssima ao que se referem, não só as crenças dos seus seguidores, mas também a respeito 

da forma de conhecimento a respeito das reflexões utópicas.  

Nesse ínterim, há a discussão do meio-termo, do equilíbrio celeste, daquilo que é 

ponderado. Tal discussão ocorre por volta de 700 a. C., momento em que a China começa a se 

tornar civil, os direitos advindos dos nobres começam a serem revogados, os imperadores 

começam a se apresentar como ―pais déspotas‖ e não mais como ―senhores‖. Essa atitude 

começa a ser vista como moderada, e o modo de vida passa a ser domesticado, do começo ao 

fim do patriarcado.  

Diante disso, Confúcio dá uma formulação religiosa a esse meio-termo almejado, o qual 

acreditava que uma pessoa sábia não se ocupava de coisas caóticas. Ele se torna, segundo 

Bloch, o mestre da sabedoria, não de acordo com a classe de nascença, mas acadêmica. 

Observando culturas de fora, como da Irlanda, da índia antiga, por exemplo, em que o chefe 

supremo do povo é subordinado aos deuses da natureza, Confúcio inspira a algo diferente a 

essa questão, pois, para ele, o imperador está acima dos deuses terrenos da natureza, somente 

ele pode manter o equilíbrio entre céu e terra. Os deuses, portanto, eram submissos ao Estado. 

Assim, para o pensador, o imperador ―é o mesmo que o centro do Estado e o centro do cosmo: 

colheitas malogradas, inundações, avalanches e até mesmo conjunções estelares maléficas 

decorrem de governos desordenados com a mesma precisão com que o curso benéfico da 

natureza decorre do governo ordeiro‖ (BLOCH, 2006b, p. 305). 

Com isso, tem-se uma consonância harmoniosa entre a natureza e o imperador, 

aparecendo assim, pacificações entre eles. Nasce, a partir daí, o conhecido como os opostos 

de lutas entre o cunho telúrico-feminino e o urânico masculino. Esses opostos ficaram 

conhecidos como yin e yang, que representavam vales e montanhas, margens do rio em que 

uma está a sombra e outra ao sol, e mais tarde eram associados ao homem e a mulher. ―Nesse 



171 
 

 
 

pensamento de opostos que se complementam, denominou-se Yīn e Yáng a reunião de duas 

qualidades de sopros existentes em todos os fenômenos e manifestações, que estão em relação 

recíproca no meio natural e que simbolizam as duas faces de um movimento‖ (COUTINHO; 

DULCETTI, 2015, p. 803).  

Yin e yang se tornaram o grande equilíbrio entre a terra e o céu, através da luta de 

opostos, noite e dia, terra e céu. Essa luta de opostos se une e se complementa entre si. Desse 

modo, tem-se o conceito de Yin como a palavra que ―evoca a noção de tempo fechado e 

chuvoso, de frio, reclusão, repouso, do que é feminino; aplica-se ao que é interno, antigo, 

vazio e negativo‖ (COUTINHO; DULCETTI, 2015, p. 803). Por outro lado, ―a palavra Yang 

desperta a noção de tempo ensolarado, de calor, expansão, manifestação ativa, do que é 

masculino, e aplica-se ao que é externo, recente, pleno e positivo.‖ (COUTINHO; 

DULCETTI, 2015, p. 803). A figura do imperador não está jamais configurada como sujeito 

aos deuses da natureza, mas tão somente a ideia de céu, e essa, portanto, não é um deus.  

Nessa cultura, ―quando a conduta humana é ordeira, o mundo anda beneficamente em 

círculo‖ (BLOCH, 2006b, p. 305) e, portanto, há a ponderação e o equilíbrio entre as partes. 

Após alguns séculos, Confúcio foi considerado Deus, porém isso representa apenas uma 

concessão de fé popular politeísta e não um avanço dentro do céu. Com Confúcio, baseado em 

um bom senso feudal, começou-se a acolher algo quase genuíno que foi ponderado 

constantemente, uma correção para a imagem do desejo efervescente. ―Um rapaz deveria ser 

um bom filho em casa e um jovem obediente fora de casa, parcimonioso com a fala, mas 

coerente com o que diz, e deveria amar todo o povo, mas cultivar a amizade dos seus 

semelhantes‖ (CONFÚCIO, 2012, p. 41). E acrescenta ainda: ―se lhe sobrar alguma energia 

dessas ações, que ele a dedique a tornar-se um homem culto‖ (CONFÚCIO, 2012, p. 41). 

Segundo Bloch, Confúcio admitia que o mundo estará bem encaminhado se o ser humano 

souber lidar com ele. 

Lao Tse é a segunda figura a ser destacada nessa discussão sobre a filosofia oriental tão 

associada a utopia.  É considerado um homem solitário e o mestre do Tau. O Tau de Lao Tse 

é considerado como fonte de origem de toda a existência, como figura invisível, mas não tem 

característica de ser transcendental. ―O Tau proporciona apoio e orientação, mas no seu 

caminho não está postada uma pessoa mediadora visível, não há uma estátua falante; ele é, 

pois, o que não merece ser mencionado e a única coisa digna de ser nomeada, mas Lao Tse 

ignora o seu nome‖ (BLOCH, 2006b, p. 309).  



172 
 

 
 

Segundo Bloch, para o defensor do Tau, há o meio-termo e a justa medida vigorando 

como em Confúcio, porém essa medida é menos adequada ao costume e ao governo 

dominador. Para ele, o Tau tem como objetivo diminuir a abundância e complementar a 

carência. No mito astral de Lao Tse, ―o cosmo se apresenta como propensão em reverência 

imensurável, como o sonho paradoxal de ser humano sem deixar transparecer em si mesmo 

muita coisa propriamente humana‖ (BLOCH, 2006b, p. 309). 

Para Bloch, Lao Tse abandona tudo que é opulento, grandioso, fazendo nascer a arte da 

branda sabedoria. ―Governo com excesso de degraus; Campo com excesso de erva daninha; 

Armazém com excesso de vazios; Vestir bordados coloridos; Carregar espada afiada; 

Satisfazer-se comendo e bebendo; Possuir moedas e bens em excesso‖ (LAO TSE, 2008, p. 

53). Ele ainda conclui, dizendo que: ―Isto se chama roubo e autoencantamento; Roubo e 

autoencantamento negam o Caminho‖ (LAO TSE, 2008, p. 53). O Tau é, portanto, seu Deus 

tranquilo, cheio de ideologia, e tem esse nome porque reproduz a antiga imagem matriarcal 

chinesa que tinha como nome uma progenitora feminina chamada Tau. 

Não bastasse a cultura chinesa, com sua grande contribuição para o que Bloch denomina 

de utopia, tem-se também a Índia, na figura do Buda, como um dos principais expoentes da 

religião politeísta daquele lugar. Conforme afirma Ernst Bloch, o Buda ganha destaque no 

final do sexto século cristão, em um tempo em que a antiga religião indiana dos Vedas
100

 está 

reduzida a superficialidade do rito.  

Na última parte dos Vedas, nos Upanixades
101

, são apresentadas a um aprendiz as 

formas do mundo para que ele as conheça de acordo com sua aparência, relacionado ao medo 

que reside, a sedução que provocam e, também, as diversas formas trajadas, ressoando como 

um desencantamento.  

Por volta de 1200 d.C., o budismo desaparece da Índia, propriamente dita, por sua 

oposição ao sistema de castas, sendo substituída pelo hinduísmo. O que restou ao lado dessa 

igreja foi somente a seita do jainismo por Maavira
102

 que era contemporâneo de Buda, porém 

o Buda permanece como elemento liberado, a fé sem Deus, nem deuses, tendo abandonado o 

mito. Desse modo, ―a pessoa do fundador, a pessoa perfeitamente humana de Buda, que 

                                                             
100 Os Vedas consistem em um conjunto de obras que foram escritas no idioma chamado de  Sânscrito védico, o 

qual, originou, posteriormente, o sânscrito clássico. Essas obras constituem um vasto sistema de escrituras 

sagradas do hinduísmo, senda a mais antiga literatura de qualquer língua indo-europeia.  
101 Upanixades diz respeito a cada um dos escritos da obra dos Vedas que possuem teor filosófico e teosófico.  
102 Mahavira foi o vigésimo quarto tirthankara, aquele que fabricava o ―vau‖ - um trecho de 

um rio, lago ou mar com pouca profundidade para passar a pé. Mahavira reviveu o jainismo, expondo os 

ensinamentos espirituais, filosóficos e éticos dos tirthankaras. Segundo a tradição, ele abandonou todos os bens 

do mundo, praticando intensa meditação e muitas austeridades para atingir o Kevala Jnana, ou seja, onisciência.  

https://pt.wikipedia.org/wiki/S%C3%A2nscrito_v%C3%A9dico
https://pt.wikipedia.org/wiki/S%C3%A2nscrito
https://pt.wikipedia.org/wiki/Hindu%C3%ADsmo
https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADnguas_indo-europeias
https://pt.wikipedia.org/wiki/Tirthankara
https://pt.wikipedia.org/wiki/Rio
https://pt.wikipedia.org/wiki/Lago
https://pt.wikipedia.org/wiki/Mar
https://pt.wikipedia.org/wiki/Jainismo


173 
 

 
 

representa o caminho da esperança, que das coisas do mundo é a que permanece visível ao 

extremo e até ao fim, essa pessoa também é a primeira a se dissolver no nirvana‖ (BLOCH, 

2006b, p. 336).  

O Buda assegura ter um único sabor que é o da redenção e, com isso, o budismo 

desconhece desejos e preces que exprimam desejos, pois seu objetivo é apenas que todos 

sejam felizes. Ainda aparece o Carma
103

 como força de Samsara
104

 sobre alguém, em que as 

ações, sejam boas ou ruins, podem ser afloradas nesta, ou em outra vida.  

O cristianismo como uma das maiores religiões do mundo, é representado pela figura de 

Jesus Cristo, o Deus filho. Ora, sua história se destaca pela forma como transcorreu, o qual 

nasce em uma estrebaria, e assim, é esperada a criança cujo governo encerraria a idade de 

ferro
105

 e devolveria ao mundo a idade de ouro
106

. Ele é aquele que veio para ocupar um lugar 

na moldura de Deus, não com a vida, mas com a sua morte. 

O Cristo aparece como utopia para o povo pobre, humilde e não para os grandes 

comerciantes, reis poderosos, pois ele mesmo tinha a característica de humildade. ―A pobreza 

voluntária tampouco é considerada um fim em si mesmo, ao menos na medida em que ela é 

recomendada e em que o amor não elege os pobres [...]‖ (BLOCH, 2006b, p. 345). Jesus se 

apresenta aos desassistidos com o elemento de humildade e, assim, ele ―é o sinal da objeção 

exatamente contra o poder senhorial, e exatamente contra esse sinal o mundo levantou a 

objeção do cadafalso: a cruz é a resposta do mundo ao amor cristão‖ (BLOCH, 2006b, p. 

345). 

Na religião cristã, o que está em jogo não é um pós-morte para quem morre, mas um 

além para os vivos, tanto é que, mais importante do que seu nascimento é também sua morte, 

pois representa a passagem de uma vida do mundo para, com a ressurreição, chegar a vida 

eterna. Essa é a proposta do cristianismo, com Jesus Cristo, que difere, por exemplo, do 

Budismo, que acredita no retorno dos mortos à vida no mundo. 

                                                             
103 Karma ou carma consistem em termos que significam "ação". É um termo de uso religioso dentro das 

doutrinas budista, xintoísta, hinduísta, jainista, sique e teosófica. Em cada uma delas, possuem sentido, como, 

por exemplo, no hinduísmo, "carma" refere-se à influência que as ações humanas geram no seu futuro, no 

budismo, o termo está relacionado às intenções humanas, que podem ser boas, más ou neutras. 
104 O termo Samsara, é oriundo do budismo para se referir ao conceito de nascimento, velhice, decrepitude e 
morte, e, que todos os seres no universo participam e do qual só se pode escapar através da iluminação. A 

roda de Samsara compre caminhos distintos que o ser humano passará e são inevitáveis. 
105 A Idade do Ferro é utilizada para se referir ao período pré-histórico, em que ocorreu a metalurgia do ferro. 

Esse período é denominado assim pela utilização do ferro como metal, oriundo do Oriente através da emigração 

de tribos indo-europeias (celtas), que a partir de 1 200 a.C. começaram a chegar a Europa Ocidental. 
106 A Idade do Ouro, segundo a mitologia grega, é o período de apogeu do mundo, com glórias perpétuas. Nesse 

período, havia a ideologia e a utopia de que o ser humano era imortal e puro, foi marcado também por paz, 

harmonia, estabilidade e prosperidade. É a mais antiga das idades do metal. 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Budismo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Xinto%C3%ADsmo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Hindu%C3%ADsmo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Jainismo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Sikhismo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Teosofia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Budismo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Bodhi
https://pt.wikipedia.org/wiki/Metalurgia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Ferro
https://pt.wikipedia.org/wiki/Metal
https://pt.wikipedia.org/wiki/Oriente
https://pt.wikipedia.org/wiki/Celta
https://pt.wikipedia.org/wiki/Europa_Ocidental


174 
 

 
 

Ainda sobre essa discussão, sobre a utopia nas religiões, sobretudo, na representação 

dos principais expoentes de cada uma delas, ainda se faz mister descrever a importância de 

Maomé, como submisso à vontade de Alá – deus da religião Islâmica. Para esta religião, 

Maomé é o mais recente, além de ser o último da descendência de Abraão, era acometido de 

visões, vozes e sonhos noturnos, que, como afirma Bloch, transformavam-se em aparições 

corporais durante o dia. Sua primeira intenção era restabelecer a fé pura de Abraão.  

Mutatis mutandis, Alá é ―o deus da guerra Zeboat; ele recorre aos seus templários para 

efetuar em breve o Juízo sobre o mundo; religião é submissão à vontade de Alá, mas 

justamente na forma de um fanatismo beligerante em submissão‖ (BLOCH, 2006b, p. 360). 

Conforme Bloch, Maomé se apresenta como figura da lendária arábica Chidr
107

, que, 

para os islâmicos, ele foi o mais misterioso dos santos, preparando os humanos para o juízo 

final. Portanto, para os Islâmicos, Alá é o único Deus e Maomé é o seu profeta – o último de 

todos. Alá, portanto, é o único Deus que todos devem adorar e serem submisso.  

Esse percurso sobre as principais figuras religiosas presentes nas maiores religiões 

conhecidas no mundo fundamenta a discussão proposta por Bloch no que se refere às utopias, 

pois o modo como se estruturam as crenças e a fé, nada mais é do que projetar para o futuro 

os sonhos diurnos. O instante vivido das pessoas pode ser limitado, mas a figura de um deus 

pode fazer transgredir o sonho para frente como forma de realização, uma vez que os instantes 

vividos não dão condições para a satisfação desejada. Portanto, as religiões também são 

impulsionadas na formação de um mundo utópico, em que o ser a quem se reverencia, é capaz 

de transformar a vida limitada do ser humano e, assim, nasce a utopia religiosa. 

 

3.2.3 A utopia como exterritorialidade 

 

Diante de tantas possibilidades apresentadas e discutidas a respeito das utopias por 

diferentes crenças, seitas, correntes filosóficas, torna-se difícil encontrar uma que pareça ser, 

suficientemente, mais correta, pois o ser humano compreende todo esse percurso, no entanto, 

não como algo alcançado e manifestado, mas como algo, humanamente, desejado que é 

projetado de forma histórica. 

                                                             
107 Chidr consiste em uma espécie de santo islâmico muito aceito pela imaginação dos muçulmanos como 

um símbolo para a vegetação, com características cíclicas de renovação e personificação do bem.  Para alguns é 

considerado um profeta . Segundo a crença, Chidr vive em segredo, somente sendo, em alguns momentos, 

visível para pessoas individuais, mesmo que possa adquirir formas diversas.  

https://de.wikipedia.org/wiki/Heiliger#Heiligkeit_im_Islam
https://de.wikipedia.org/wiki/Symbol
https://de.wikipedia.org/wiki/Vegetation
https://de.wikipedia.org/wiki/Prophetie


175 
 

 
 

Desde o tempo antigo, o ser humano sempre buscou saber o que poderia acontecer no 

seu futuro. O seu desejo de mudança, de transformação permanece vivo e presente, e isso 

acontece já há muito tempo. Na mitologia grega, têm-se as Moiras – conhecidas como as três 

irmãs que eram capazes de determinar o destino, tanto dos deuses, como dos homens.  A 

exemplo disso, conta-se que a personagem Cassandra, irmã de Heitor, Páris e Polixena, já 

compartilhava, juntamente, com os deuses, o dom de adivinhar o destino e, portanto, ela 

sempre soube da destruição de Tróia. Diante da Moira, ―os seres humanos não são 

instrumentos de alguma vontade divina, nem Édipo nem Cassandra podem fazer qualquer 

coisa ou até mudar algo‖ (BLOCH, 2006b, p. 365). 

Há uma diferenciação entre essa forma de crença com a apresentada pela Bíblia, em que 

o profeta Isaías apresenta um destino que pode ser, perfeitamente, mudado, pois depende da 

moral humana e da decisão de cada um. É uma oposição ativa do vidente grego, com a visão 

desesperada de Cassandra de um lado e o destino bíblico de outro, apresentando uma balança 

do destino que é o próprio ser humano. Provavelmente, outros profetas entenderão que este 

conceito pode ser diferente daquele entendido por Isaías. 

Adentrando nessa questão e trazendo a discussão sobre o ateísmo, tem-se Feuerbach 

com suas colocações a respeito da existência de Deus. Feuerbach fez os conteúdos do céu 

retornarem para o ser humano, afirmando de tal maneira que o ser humano não foi criado à 

imagem e semelhança de Deus, mas ocorreu, justamente, o contrário, Deus foi criado a 

imagem e semelhança do homem. Pelo menos a imagem do modelo ideal que o ser humano 

tinha de si mesmo e atribuiu a Deus.  

 

 

É verdade que assim deus desaparece totalmente como criador do mundo, mas 

obtém-se um enorme âmbito de criação no ser humano, em que – mediante uma 

ilusão fantástica e simultaneamente uma riqueza fantástica – surge o divino como 

imagem do desejo humanamente hipostasiada de primeira grandeza (BLOCH, 

2006b, p. 369). 

 

 

Portanto, essa inversão como teoria do desejo é, para Feuerbach, o que ele chama de 

antropologização da religião. Isso se dá pelo conhecimento apenas superficial do ser humano, 

pois há todo um contexto histórico-social presente nessa concepção. Ora, não é só o sujeito 

que deve ser concebido de forma utópica, mas também a natureza que o circunda, que, de 

modo algum, deve apresentar-se de forma finalizada. ―O reino é exterioridade e não só 

interioridade, é ordem e não só liberdade, é essencialmente a ordem daquela subjetividade que 



176 
 

 
 

não é mais afetada pela objetividade como se esta fosse algo estranho‖ (BLOCH, 2006b, p. 

369). 

Segundo Bloch, a negação de Deus para Feuerbach, é negação do próprio ser humano, 

pois ele só acredita e pensa em Deus, porque ele mesmo quer ser Deus, porém, contra sua 

vontade, não o é. Portanto, para ele, Deus nada mais é do que a realização dos desejos 

humanos, a alegria eterna, ininterrupta da essência humana. Diante disso, a figura de Deus no 

sentido feuerbariano é ―o desejo de alcançar nossa essência e ao mesmo tempo a fantástica 

alienação da nossa essência, mediante sua penhora ao céu‖ (BLOCH, 2006b, p. 370). 

Enfim, a concepção de Deus é um ideal transcendente presente na antropologia religiosa 

imposta pelo ser humano, de modo que, o homem atribui a Deus todos os requisitos que ele 

gostaria de ser e não o é. ―Deus como um ser moralmente perfeito é apenas a ideia realizada, a 

lei personificada da moralidade, a essência moral do homem posta como essência absoluta – a 

própria essência do homem; porque o Deus moral exige do homem que ele seja como Ele 

próprio é: [...]‖ (FEUERBACH, 2007, p. 74) É uma extensão do desejo do humano de 

conferir sentido ao mundo para abranger as esperanças isoladas, e, por isso, ―a verdade do 

ideal de Deus é constituída unicamente pela utopia do reino, e o pressuposto para esta é 

exatamente que não permaneça nenhum Deus nas alturas, já que de qualquer modo não há 

nenhum lá nem nunca houve‖ (BLOCH, 2006b, p. 374). 

Com isso, é possível dizer que a imagem construída de Deus pelo homem, é sua própria 

imagem e, por isso, ele não deixará de crer em Deus, pois esta crença é própria do homem. 

Assim, ―a crença em Deus (pelo menos no Deus da religião) só acaba quando (como no 

ceticismo, panteísmo e materialismo) acaba a crença no homem, pelo menos no homem tal 

como é encarado pela religião‖ (FEUERBACH, 2007, p. 72). 

Após realizar esse passeio por esses tempos tão relevantes na compreensão do 

pensamento blochiano, é possível fazer uma marcação entre a sua filosofia com a religião 

utópica, considerando que Deus, a partir das discussões blochianas, é um ideal que o homem 

tenta alcançar, mesmo que ainda seja desconhecido. Desse modo, ―a revelação de Deus 

depende da realização do homem. Na medida em que soubermos o que é o homem, seremos 

capazes de afirmar o que é Deus‖ (FURTER, 1974, p. 174). 

Diante disso, considerando as tentativas de chegar a um ser metafísico e superior, 

aparece, com o exemplo e vida de Jesus Cristo, um ponto de comparação entre ele e estas 

crenças. Essa comparação chega ao conceito de Bem Supremo, que Ernst Bloch busca 

alcançá-lo, voltando aos pensadores antigos e medievais que lançaram seus conceitos sobre 



177 
 

 
 

ele.  Ora, o conceito de Bem Supremo, através de Cícero e do estoicismo, advém dos sete 

sábios, passando por Agostinho e a escolástica, chegando até Kant. Segundo Bloch, Cícero 

deu ao conceito de Bem Supremo uma definição secularizada pela teologia posterior, a qual 

diz que o Bem Supremo não tem nenhuma outra coisa como referência, porém é referência 

para todas as outras coisas. 

Essa definição é obtida pelo estoicismo de Platão, que tinha a ideia do bem como o 

maior de seus valores, ou como um ente, no qual o bem ocorre em sua totalidade, englobando 

todos os aspectos do começo ao fim. ―Filebo sustenta que o prazer é a verdadeira meta para a 

qual devem esforçar-se todos os seres vivos, o bem supremo de todos, enquanto existirem, e 

que, a rigor, esses dois nomes, bom e agradável, aplicam-se a uma só coisa da mesma 

natureza‖ (PLATÃO, 2020, p. 69).  

Essa compreensão é mantida por Agostinho que entende que Deus, como o Bem 

Supremo, reúne em um só ente o uno, verdadeiro e o bom. Essa definição divergiria da 

escolástica, pois esta corrente questiona-se sobre qual dessas qualidades perfaz a originalidade 

do bem supremo. ―Para Duns Scot, Deus é em primeira linha a vontade do bem, que prescreve 

livremente o que é bom; para Tomás, Deus é, em primeira linha, o entendimento do bem, ao 

qual a vontade de Deus está amarrada‖ (BLOCH, 2006b, p. 404).  

Independente dessas questões levantadas, tem-se Deus como o alvo maior de todos os 

alvos, implicando na ampliação e estreitamentos místicos em que tornar-se semelhante a ele, 

já seria o sumo bem. Tomás de Aquino vai dizer que o bem supremo é o extremo de todas as 

coisas e todas as coisas tendem para seu fim último que é Deus, tendo sua bondade decorrente 

do fim último ser semelhante a Deus. Portanto, o Bem Supremo, é associado ‖com efeito, ao 

que está na extrema nobreza de todos os seres denominamos Deus porque é a causa primeira, 

e a causa é mais nobre que os efeitos. (AQUINO, 1990, p. 50).  

Em Kant, o Bem Supremo é definido, segundo Bloch, como conteúdo da esperança de 

um mundo em que a virtude e a bem-aventurança estão unidas. Para ele, o bem supremo está, 

simultaneamente, solto e distante, como os seres humanos ideais ou conceitos ideais. Assim, 

um dualismo rígido não dialético surge separando a questão do bem supremo como sua forma 

mais elevada, ou seja, o reino de Deus na terra de um lado e de outro o mundo empírico e de 

sua natureza.  

Ernst Bloch vai dizer que o bem supremo é um alvo ainda não formado, é um possível-

real na latência do processo. ―Assim, uma perspectiva cósmico-utópica em meio à subjetiva e 

existencial-intensiva surge quando se pode estatuir que aquilo que se pensou ser o bem 



178 
 

 
 

supremo, [...], não perfaz apenas o ideal final da história humana, mas também, o problema 

metafísico da latência da natureza‖ (BLOCH, 2006b, p. 409). 

Para encerrar essa discussão travada por Ernst Bloch, ele vai dizer que ―o mero desejar 

ainda não saciou ninguém‖ (BLOCH, 2006b, p. 440). Isso ocorre, caso não haja um querer 

enfático, mostrando o que quer que seja feito em um sentido não particular como é o interesse 

do pequeno-burguês. O desejar, portanto, deve partir do interesse de querer que seus sonhos 

diurnos sejam realizados, com a preocupação de não se perderem a si mesmos.  

Nessa busca pelo desejo do sonho realizado, Marx aponta para a inteligência vermelha, 

como um espírito humanitário que é compreendido ativamente, pois ―até agora, os homens 

sempre tiveram ideias falsas a respeito de si mesmos, daquilo que são ou deveriam ser. 

Organizaram suas relações em função das representações que faziam de Deus, do homem 

normal, etc.‖ (MARX, 1998, p. 03). Assim, ele vê, na miséria, não apenas a imagem dos 

compadecidos abstratos, mas, pelo contrário, como força ativa da revolta contra aquilo que a 

causa. ―A miséria, portanto, assim, que obtém clareza sobre as suas causas, transforma-se na 

própria alavanca revolucionária‖ (BLOCH, 2006b, p. 443).   

O desenvolvimento intelectual de um indivíduo ocorre a partir de sua riqueza de 

experiências adquiridas no decorrer da vida e, assim, ―a verdadeira riqueza intelectual do 

indivíduo depende inteiramente da riqueza de suas relações reais‖ (MARX, 1998, p. 34). Esse 

olhar de Marx, como aponta Bloch, está no fato dele olhar para o povo e perceber 

características como pequenez, humildade e nulidade com a intenção de arrancá-las pela raiz. 

O espírito humanitário é a repulsa da desumanização, tornando-se seu inimigo, pois, pelo fato 

de o marxismo ser a luta contra a desumanização, tendo seu ápice como o capitalismo, resulta 

que o marxismo autêntico nada é, senão promoção do espírito humanitário.  

O ser humano, segundo Bloch, precisa se expor ao ar fresco e vigoroso, para mover-se e 

sair do jeito, meramente interior, pois seus desejos só podem ser realizados como o impulso 

para frente, transformando seus sonhos diurnos em realidade. O mundo, para Marx, como 

aponta Bloch, há tempos, possui o sonho de algo que ele apenas precisa ter a consciência para 

possuí-lo de fato, evidenciando, a realização das ideias do passado. Na busca pelo futuro, 

podem ocorrer desvios nos desejos, alerta Bloch, pois o social exerce muita influência na vida 

do homem, o que pode trazer o engano para aquele que deseja, por isso, é preciso estar atento 

para saber o que precisa ser deixado para trás, modificado ou até acrescentados no processo 

de luta pela realização do desejo. 



179 
 

 
 

O filósofo Sartre, quando elabora sua filosofia, retrata a questão do medo e, segundo 

ele, esse pode ser paralisante e aterrorizador, anulando o ser humano, porém é preciso usar o 

medo para tomar, de forma cautelosa, impulso para seguir. Com isso, tem-se que a esperança 

planejada é mais forte, sendo a melhor que existe, portanto, ―a esperança apenas transcende o 

horizonte, ao passo que o conhecimento do real, mediante a práxis, o desloca de maneira 

sólida‖ (BLOCH, 2006b, p. 453). É a esperança que conduz a compreensão de um mundo 

estimulante e consolador, obtendo a compreensão mais sólida e concreta.  

A compreensão consoladora do mundo, que é uma instrução para agir e nunca, apenas 

contemplativa, só ocorrerá, segundo Bloch, quando o direito burguês for ultrapassado, quando 

a subordinação servil deixar de existir. Assim também, o trabalho ter superado a composição 

corporal e mental, deixando de ser apenas um meio de vida para se tornar necessidade vital do 

ser humano. 

A esperança diferencia-se da seguinte forma: a objetiva, como aquilo que se espera em 

termos de conteúdo chegando a ser provável. Assim, ―a esperança esperada, em contrapartida, 

justamente não seria esperança se já tivesse a confiança plena do seu lado‖ (BLOCH, 2006b, 

p. 458); por outro lado, tem-se a esperança subjetiva que é aquela que se espera e está segura 

e certa de si mesma, mesmo que seja apenas uma possibilidade. ―A esperança que espera, é de 

fato também crida e assim possui suo modo confiança‖ (BLOCH, 2006b, p. 458). A 

esperança, portanto, não é líquida e certa, mas uma tentativa de realização que se faz 

necessário à luta para conquistá-la. 

Ora, Bloch afirma que a vida humana constitui um trancendere, porém esse 

trancendere, como o diz, sendo utópica não implica nenhuma transcendência. Porém a 

filosofia se comprova como um conhecimento ramificado e inconcluso, portanto, a esperança, 

na linha de frente, não se trata de uma inconclusividade na forma de destino último, mas 

como um mundo inacabado que pode ser finalizado. ―[...] O processo nele em andamento 

pode ser levado a um resultado, o incógnito da causa principal oculto nela mesma em termos 

reais pode ser desvendado‖ (BLOCH, 2006b, p. 460). É óbvio que isso não deverá ser feito de 

modo precipitado, pois o propriamente-dito não é algo existente em sua forma acabada, pelo 

contrário, é aquilo que ainda não existe, que vai a busca de si mesma, é uma esperança 

fundada, real-objetiva.  

Diante disso, a esperança não esclarecida pode ser levada para um lugar solitário, 

desabitado, pois o verdadeiro horizonte é concebido não além do conhecimento da realidade, 

mas, enfaticamente, esse conhecimento mostra a própria realidade, a verdade real.  Contudo, o 



180 
 

 
 

ser humano está em toda parte, desde a pré-história, conclui Bloch, e tudo se encontra numa 

condição anterior a criação do mundo, e, assim, a verdadeira gênese não se situa no começo, 

mas no fim e tudo só começará a aparecer quando a sociedade e a existência começarem pela 

raiz. ―Porém, a raiz da história é o ser humano trabalhador, produtor, que remodela e 

ultrapassa as condições dadas. Quando ele tiver apreendido a si mesmo e ao que é seu sem 

alienação, surgirá no mundo algo que brilha para todos na infância [...]: a pátria‖ (BLOCH, 

2006b, p. 460). 

Essa é a contribuição de Bloch, no que se refere às utopias. É notório que seu 

pensamento é muito vasto, o que implica em uma contribuição primorosa para a filosofia. Foi 

mostrado, nessa discussão, que Bloch, analisando o mundo em que ele vive, conseguiu 

descortinar as janelas perceptivas e lançar um novo olhar sobre um mundo construído sob a 

ótica dos sonhos diurnos. Sabe-se que tudo isso só é possível porque o ser humano é 

impulsionado pelo sentimento da esperança que o conduz a sonhar para a frente e projetar no 

futuro seus desejos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



181 
 

 
 

QUARTO CAPÍTULO 

 

4 A ALUCINAÇÃO PRESENTE EM CASOS CLÍNICOS E A UTOPIA COMO 

CONSTRUÇÃO DE MUNDOS  

 

O quarto e último capítulo deste trabalho têm como objetivo uma discussão sobre a 

literatura moderna a respeito do tema das alucinações e utopias. É sabido que tanto Merleau-

Ponty quanto Ernst Bloch serviram de base para muitos estudos clínicos, em que psicanalistas 

e estudiosos, sobre os comportamentos corporais, fundamentam-se para tentarem 

compreender os diversos fatores que norteiam as condutas de seus pacientes.  

Diante disso, vale enfatizar que o legado deixado pelos filósofos estudados, neste 

trabalho, é de suma relevância para o dia a dia dos profissionais que exercem a difícil tarefa 

de escuta e interpretação das experiências comportamentais de seus pacientes, sobretudo, 

aqueles que alucinam e criam um mundo de utopias diante de si. Não somente isso, os autores 

deixam seu legado no que se refere ao comportamento individual e social de indivíduos, o 

qual pode ser denominado de utopias individuais e sociais.  

Este capítulo mostrará alguns casos de pacientes que sofrem de comorbidades psíquicas, 

ao mesmo tempo em que apresenta uma discussão fundamentada em alguns autores citados no 

decorrer do texto, sobre os casos expostos. Há também um percurso sobre o conceito de 

alucinação discutido em tempos modernos e contemporâneos, abarcando tanto sintomas de 

sujeitos que alucinam a partir de influências externas – remédios, drogas, fome - como 

influências internas decorrentes de fatores internos - provocadas por perturbações mentais. 

Não somente isso, mas também são levantadas questões históricas sobre a alucinação como 

imposição social como acontecia em internatos que recebiam pessoas sem nenhuma 

comorbidade psíquica.  

 

4.1 Desordenamento psíquico em um paciente diagnosticado com esquizofrenia 

 

Para iniciar a discussão, será exposto um caso de atendimento de um paciente com 

histórico de 12 anos de sofrimento psíquico. Tal relato é feito por Deivison Marques e Ari 

Alves. Eles próprios narram que o paciente chegou encaminhado por um hospital público do 

Estado de São Paulo, onde permaneceu internado por dois meses após ter cometido uma 

tentativa de suicídio. O paciente disse ter sido considerado esquizofrênico e que, durante 12 



182 
 

 
 

anos, tomou medicamentos baseados em antipsicóticos e antidepressivos. O paciente relata 

que, após muitas brigas em família, seu padrasto afirma, insistentemente, que ele é 

―vagabundo‖, tais comportamentos fizeram com que ele se sentisse cada vez mais depressivo. 

Outro dia, após uma briga dos três, o paciente tomou todos os comprimidos, acreditando ser a 

morte a solução mais fácil para toda a situação de angústia que passava. 

Acontece que o paciente perdeu o pai e foi morar com a mãe. Em seus relatos, afirma 

ouvir vozes como ―Sil, vil, for, ce, be, fi, bi‖, em que ―‗cê‘ significa cerveja, ‗bi‘ significa 

birra, ‗fi‘ significa filho e ‗bê‘ significa bebê‖ (OLIVEIRA JÚNIOR; OLIVEIRA, 2019, p. 

210). Também afirma conversar com um ―amigo‖, o qual não sabe o nome, mas que o chama 

de ―papai‖, pois é como um amigo para ele. Ainda diz que seu amigo é quase invisível, como 

o ―Gasparzinho‖, personagem do desenho animado. Os autores afirmam que ―a respeito dos 

episódios relatados pelo paciente, cabe lembrar que os elementos constitutivos de sua psicose 

o aproximam de um tipo clínico esquizofrênico, em que há predominância dos fenômenos 

alucinatórios em detrimento da paranoia‖ (OLIVEIRA JÚNIOR; OLIVEIRA, 2019, p. 212). 

Como já estudado no primeiro capítulo, em que Merleau-Ponty coloca a alucinação 

como um conjunto de recortes de experiências passadas, o que pode ocorrer com o paciente é, 

justamente, essa montagem de experiências que se estrutura a partir de sua vivência do 

passado, que implodem em um instante vivido atual. Na verdade, o ―amigo‖ do paciente é 

uma construção daquilo que ele gostaria de ouvir, pois mesmo acometido pela doença, ele é 

capaz de construir um ser utópico, que é possível interagir com ele, como se fosse real. ―Com 

relação à origem de seu ‗amigo‘, em outra sessão comentou que, quando estava naquele 

período, o ―amigo‖ apareceu para ele e disse ‗eu sou do seu si‘‖ (OLIVEIRA JÚNIOR; 

OLIVEIRA, 2019, p. 213). Não fosse somente isso, a interpretação do paciente é que ―ele 

vinha de seu interior, e dizia coisas relacionadas ao seu subconsciente‖ (OLIVEIRA JÚNIOR; 

OLIVEIRA, 2019, p. 213). 

Outro ponto importante que merece destaque, é que a família do paciente frequenta 

reuniões espíritas, o que o motiva a acreditar que suas visões são espíritos que aparecem e 

falam com ele. É como se o paciente tivesse a percepção de algo e acreditasse que estava 

tendo contato com os espíritos de pessoas mortas, como era o caso de sua tia que ―afirmou tê-

la visto sorrindo, o que o deixou tranquilo, porém nem ela nem o seu ‗amigo‘ lhe dirigiram a 

palavra, apenas apareceram visualmente‖ (OLIVEIRA JÚNIOR; OLIVEIRA, 2019, p. 214). 

As alucinações do paciente são da ordem do significante que, ―é um sinal que remete a 

um outro sinal, que é como tal estruturado para significar a ausência de um outro sinal, em 



183 
 

 
 

outros termos, para se opor a ele num par‖ (LACAN, 1988, p. 192). Lacan faz essa distinção, 

mostrando a diferença entre o significante e o significado, em que o primeiro representa as 

coisas, os nomes, e ―é a partir do significante que o sujeito se reconhece como sendo isto ou 

aquilo‖ (LACAN, 1988, p. 205) e o segundo, representa justamente a significação desses 

nomes. ―O significado não são as coisas em estado bruto, aí já dada numa ordem aberta à 

significação. A significação é o discurso humano na medida em que ele remete sempre a uma 

outra significação‖ (LACAN, 1988, p. 139).  

Ora, o paciente, conforme preceitua Lacan, construía suas percepções a partir de 

recortes de experiências já vividas por ele. O seu amigo, as visões de pessoas mortas e as 

vozes que ele ouvia, eram, na verdade, resquícios de seu passado que se colocavam diante de 

si, sem que ele conseguisse defini-los com exatidão. Tanto é que não sabia distinguir o que 

era real, do que era irreal, atribuindo a esses como espíritos. ―No caso do nosso paciente, 

parece haver um momento em que ele é convocado a simbolizar acontecimentos que já 

estavam ali presentes em sua história‖ (OLIVEIRA JÚNIOR; OLIVEIRA, 2019, p. 217). 

Diante disso, tem-se que o problema do paciente é de uma ordem psíquica em que ele 

perde seus fios intencionais, pois não é capaz de discernir suas percepções, como reais ou 

montadas em uma estrutura alucinatória, porém se sabe que são experiências efetivas, tendo 

em vista que seus relatos apontam para experiências já conhecidas por ele, e nunca 

desconhecidas. ―A partir do relato de caso e da escuta clínica, é possível verificar que existem 

elementos da história de vida do paciente que se repetem sob a forma de delírios e 

alucinações‖ (OLIVEIRA JÚNIOR; OLIVEIRA, 2019, p. 218) e, portanto, ―as alucinações se 

constituem como um retorno no Real daquilo que não foi simbolizado, existindo ali uma 

enunciação sem enunciador que atesta uma forma particular de relação do sujeito com a 

linguagem‖ (OLIVEIRA JÚNIOR; OLIVEIRA, 2019, p. 224).  A alucinação do paciente é, 

segundo as descrições, uma tentativa de reconstrução de imagens criadas por ele a partir do 

mundo em que vive, não encontrando um significante que supra a figura de seu pai.  

Os relatos do paciente apresentado acima remontam a uma experiência perceptiva. O 

fato de suas percepções se apresentarem como alucinações, não retiram de seu meio a sua 

condição de perceber o mundo, o qual está inserido. Suas visões são estruturadas por 

personagens, que influenciaram a vida do paciente, e assim, as vozes que ele escuta é 

originada de instantes já experimentados por ele, tanto é que o paciente é capaz de descrever 

os significados das sílabas, as quais ele ouve.  



184 
 

 
 

Segundo a Classificação Internacional de Doenças (CID), bem como o Manual 

Diagnóstico Estatístico de Transtornos Mentais (DSM), houve uma redução diagnóstica de 

sinais e sintomas apresentados por esses manuais, o que prejudica a rede de saúde mental, 

pois, apesar de muito tempo investido no desenvolvimento de critérios para os transtornos, 

―reconhece-se que esse conjunto de diagnósticos categóricos não descreve inteiramente a 

ampla variedade de transtornos mentais vividos pela população e apresentados aos clínicos 

diariamente em todo o mundo‖ (DSM-5, 2014, p. 19). Um dos diagnósticos ainda referidos 

nesses manuais são as psicoses relacionadas às psicopatologias que têm como critérios a 

presença de alucinações e delírios, sendo que ―a alucinação é definida como erro de 

percepção, e o delírio como falsa crença da realidade. Ambos apresentam o critério de 

comprometimento na sociabilidade, determinada em relação à realidade prejudicada‖ 

(CALAZANS; PONTES, 2017, p. 108). 

Ora, tanto a CID quanto a DMS afirmam que a alucinação é, portanto, um dos sintomas 

presentes em um esquizofrênico, que chega a se apresentar como uma percepção sem objeto. 

É, portanto, uma patologia, um transtorno, uma limitação da capacidade intencional do sujeito 

de experimentar o mundo a partir de sua capacidade perceptiva enquanto corpo-próprio. 

Desse modo, ―o diagnóstico de esquizofrenia é estabelecido quando há delírios, alucinações e 

outros sintomas típicos por no mínimo um mês‖ (CALAZANS; PONTES, 2017, p. 110). Isso 

significa que, segundo esses autores, psicoses que ocorrem sem se estender muito são apenas 

perturbações transitórias, já as mais longas são denominadas de esquizofrenia. 

As perturbações mentais podem levar anos para começarem a aparecer. O estilo de vida, 

o tratamento recebido em casa, o carinho e cuidado, quando criança, podem influenciar a 

construção da formação psíquica humana. Desse modo, é possível dizer que a experiência 

perceptiva surge no sujeito desde sua fase de criança, enquanto ainda é bebê. Winnicott vai 

dizer que, quando a mãe oferece a mama para o bebê, ela está oferecendo uma série de coisas, 

porém, o que o bebê recebe é diferente daquilo que é oferecido pela mãe. Merleau-Ponty diria 

que isso ocorre porque a experiência de um não é a experiência do outro. Também em 

Winnicott, a necessidade de um não é a necessidade do outro, pois enquanto a mãe sente a 

necessidade de cuidar e alimentar seu bebê, este, por sua vez, tem a necessidade de ser 

cuidado e alimentado, uma vez que ainda não é capaz de fazê-lo sozinho. São experiências 

distintas que se conectam, ―Aqui o ser humano se encontra na posição de estar criando o 

mundo. O motivo é a necessidade pessoal; testemunhamos então a gradual transformação da 

necessidade em desejo‖ (WINNICOTT, 1988, p. 121). 



185 
 

 
 

Em Além do Princípio do Prazer, Freud afirma que a vida do homem é marcada pela 

atividade sexual, não necessariamente o ato sexual, mas a sexualidade como um todo. O fato 

de o bebê manter uma comunicação com a mãe, como coloca Winnicott, é uma relação de 

afinidade sexual, pois tanto o bebê, quanto a mãe sentem prazer nessa troca de experiências, 

seja em amamentar, seja em ser amamentado. Essa sexualidade está presente também desde o 

ato de nascer, assim como no ato de morrer, pois, para Freud, tudo passa pelo crivo da 

sexualidade. Desse modo, utilizando o pensamento de Schopenhauer, o pensador das pulsões 

vai dizer que ―o instinto sexual é a corporificação da vontade de viver‖ (FREUD, 1996d, p. 

33).   

É notório que a capacidade perceptiva do sujeito começa a ser estruturada desde quando 

ele é criança, em que suas percepções vão sendo construídas, pelo primeiro contato que a 

criança vai tendo com o mundo. Esta fase é de extrema importância, pois caso os cuidados e 

atenção não sejam oferecidos, no futuro, essa criança pode ter complicações como as doenças 

psíquicas, resultando em alucinações. As falhas ocorridas na infância podem se tornar 

problemas gravíssimos no futuro de um sujeito.  

 

 

Quando tudo vai bem, o relacionamento pode se estabelecer em poucos momentos. 

Mas por outro lado, quando existe uma dificuldade, a mãe e o bebê podem levar 

muito tempo até conseguirem se entender um com o outro, e frequentemente 

acontece que a mãe e o bebê falhem desde o princípio, e assim sofram (ambos) as 

consequências dessa falha por muitos anos, e às vezes para sempre‖ (WINNICOTT, 

1988, p. 121). 

 

 

A sexualidade, portanto, tem um papel de total relevância no desenvolvimento do 

homem, uma vez que é responsável por todo seu desenvolvimento cognitivo. As psicoses, 

ocorridas em sujeitos na fase jovem ou adulta, podem ser influenciadas por padrões 

estipulados desde a infância de forma equivocada. O paciente descrito por Deivison Marques 

e Ari Alves, no início deste capítulo, sofria de sérios problemas, que eram originados dentro 

de sua própria casa. A falta de cuidados, a ausência de seu pai ou a não presença de uma 

sexualidade bem desenvolvida, que ficou ausente desde quando era bebê, fizeram com que 

seus fios intencionais fossem rompidos, a ponto de não conseguir manter relações 

equilibradas com as pessoas de seu convívio.  

 

 

Avançando mais cautelosamente, a psicanálise observou a regularidade com que a 

libido é retirada do objeto e dirigida para o ego (o processo de introversão), e, pelo 

estudo do desenvolvimento libidinal das crianças em suas primeiras fases, chegou à 

conclusão de que o ego é o verdadeiro e original reservatório da libido, sendo apenas 

desse reservatório que ela se estende para os objetos. O ego encontrou então sua 



186 
 

 
 

posição entre os objetos sexuais e imediatamente recebeu o lugar de proa entre eles 

(FREUD, 1996d, p. 35). 

 

 

Portanto, a ausência de uma sexualidade ou o seu desequilíbrio permite uma 

desestruturação no sujeito, como afirma Freud. A capacidade de integração entre o indivíduo 

e o mundo não é desprovida de libido, mas se faz a partir dela. Desde criança, o afago e o 

aconchego da mãe são importantes para seu desenvolvimento para que, na fase adulta, possa 

ter um equilíbrio emocional e psíquico estruturado. O homem seguro de si deve ter sua base 

construída desde a infância, para que adversidades sociais não embaralhem sua capacidade 

sociocognitiva. 

 

4.2 Alucinações como sintomas objetivos e subjetivos no sujeito  

 

Uma grande dificuldade encontrada na compreensão da alucinação é discernir, durante a 

experiência alucinatória, o que é real ou irreal, o que é imaginário ou ilusório. Sabe-se que 

percepções sociais são bem questionadas, pois há situações em que pessoas que externam suas 

experiências de perceber imagens de coisas e seres, são logo massacradas por opiniões 

alheias, no sentido de dizer que tais percepções são irreais, ou seja, algo imaginário ou até 

ilusório.  

Esses fatos ocorrem eventualmente, sobretudo, no cristianismo, quando fiéis dizem ver 

sinais vindos do céu, enquanto outros não acreditam em tais crenças. Levando em 

consideração essa questão, surge uma interrogação. Os santos católicos, por exemplo, 

realmente, apareceram, ou são percepções irreais? A aparição em Fátima, no ano de 1913, foi 

real ou um momento de alucinação dos pastores de ovelhas e ainda, a última aparição da 

Virgem de Fátima para 70 mil pessoas foi real, ou um lapso alucinatório que ocorreu de forma 

coletiva e social em todos que estavam naquele dia e naquele horário à espera de sua 

aparição? É de se indagar, pois, para os religiosos, esse é um fato relevante para o 

fortalecimento da fé e das crenças dos fiéis, já para os ateus podem ser apenas uma alucinação 

social, influenciada pelos relatos que se espalharam pela Europa. 

Desse modo, cabe analisar a possibilidade de alucinações sociais em que é possível 

dizer  que a capacidade perceptiva do homem não é somente alinhada a uma questão objetiva 

em que padrões são produzidos e aceitos. Diante disso, desvios perceptivos podem ocorrer, 

provocando delírios e alucinações, uma vez que a alucinação se manifesta não somente em 



187 
 

 
 

sujeitos acometidos de doenças, mas por forças externas que impulsionam a construção de 

imagens captadas pelo sujeito.  

A Síndrome de Bonnet
108

 exemplifica muito bem essa questão, em que o filósofo 

Charles Bonnet descreve que seu avô, Charles Lullin, já idoso de 90 anos e cego, começa a ter 

visões de homens, mulheres, crianças, animais, plantas e objetos, salientando que ele não 

tinha nenhuma outra doença além da cegueira. O que acontece é que, devido à falta de 

luminosidade, o avô de Bonnet percebia esses objetos como alucinações. A síndrome de 

Charles Bonnet (SCB) ocorre, geralmente, em pessoas idosas acometidas de cegueira. ―A 

SCB caracteriza-se pela presença de alucinações visuais complexas e isoladas, persistentes ou 

repetitivas, coloridas em que se visualizam pessoas, árvores, animais em movimento, mas não 

podem ser tocadas e nem emitem som‖ (LUCENA et all, 2018, p. 226). O fator principal 

ocasionador da síndrome de Bonnet é a falta de luminosidade, e dentre a teoria mais aceita 

sobre a SCB é que ―a redução ou ausência de estímulos visuais iniciariam os distúrbios pela 

diminuição de supressão de centros corticais superiores promovendo a liberação da 

percepção, o que resulta em visões fantasmas‖ (LUCENA et all, 2018, p. 226) 

Sobre a alucinação, Karl Jaspers vai dizer que existem sintomas objetivos e subjetivos 

em um paciente psiquiátrico. Assim, por sintomas objetivos têm-se todos aqueles que 

―incluem todos os eventos concretos que podem ser percebidos pelos sentidos, e.g. reflexos, 

movimentos registráveis, a fisionomia de um indivíduo, sua atividade motora, expressão 

verbal, produções escritas, ações e conduta geral, etc.‖ (JASPERS, 2005, p. 01). Não sendo 

somente esses, também se enquadram como sintomas objetivos ―manifestações como ideias 

delirantes, falsas memórias etc.; em outras palavras, os conteúdos racionais que o paciente nos 

comunica‖ (JASPERS, 2005, p. 01). Os sintomas objetivos podem ser percebidos pelos 

sujeitos pela sua capacidade senso-perceptiva e sua capacidade racional.  

Diferentemente desses, têm-se os sintomas subjetivos que não são percebidos pelo 

sujeito que sente, mas, geralmente, são percebidos por outrem. ―Sintomas subjetivos não 

podem ser percebidos pelos órgãos sensoriais, tendo de ser apreendidos pela transposição de 

si mesmo, por assim dizer, ao psiquismo de outro indivíduo; isto é, pela empatia‖ (JASPERS, 

2005, p. 02). Vários sentimentos permeiam os sintomas subjetivos, como por exemplo, a 

tristeza, o medo, a insegurança, a alegria. O acesso a tais sintomas pode ser conhecido 

                                                             
108 Charles Bonnet é considerado um biólogo e filósofo suíço que ficou conhecido pela Síndrome de Bonnet. É 

um dos principais expoentes da ideia da Scala naturae, como uma estrutura hierárquica de toda matéria e vida. É 

autor de importantes descobertas biológicas como a partenogênese, que faz uma alusão a deusa grega Atena se 

referindo ao crescimento e desenvolvimento de um embrião sem fertilização, ou seja, fêmeas que procriam sem 

precisar de machos par fecundarem.  



188 
 

 
 

também pela narração do próprio paciente que narra seus sentimentos, gerando uma forma de 

acesso indireto a essas informações. 

A alucinação, seja ela individual ou coletiva, como articulada acima, não está 

desvinculada desses sintomas, pois há uma subjetividade presente no modo de perceber os 

fenômenos no mundo. O simples fato de observar uma nuvem pode gerar uma experiência 

alucinatória, pois fatores emocionais, temporais e espaciais podem influenciar tal ato 

perceptivo, em que o sujeito que percebe desvincula a experiência imaginativa e alucinatória 

do que é real. Nesse ínterim, é preciso considerar, de um lado, que há um sujeito religioso e 

uma experiência originária que constitui o fenômeno que se mostra e, de outro, um sujeito 

situado no espaço, capaz de perceber esse fenômeno. Desse modo, ―a alucinação se insere em 

um questionamento e reflexão sobre a constituição do mundo e da realidade para o sujeito que 

alucina‖ (ILKIU; SERBENA, 2016, p. 22). 

É preciso compreender que há as alucinações presentes em sujeitos que carregam 

consigo a esquizofrenia, sofrendo de patologias psíquicas, e há as alucinações que são 

hipnagógicas
109

 que ocorrem, geralmente, antes de dormir. Há experiências comportamentais, 

perceptivas, delirantes e imaginativas que não colocam o sujeito diante de um quadro de 

patologias clínicas, são apenas impressões sensoriais que afetam o campo sensitivo em que o 

sujeito acredita ver algo, quando, na verdade, é apenas uma experiência de delírio. Portanto, 

―não se consideram patológicas as alucinações hipnagógicas (ao adormecer), as 

pseudoalucinações em crianças (interpretadas como imaginação) e as alucinações eidéticas 

(memória ‗fotográfica‘)‖ (ILKIU; SERBENA, 2016, p. 22). É preciso destacar também que, 

fora de um transtorno psíquico patológico, a alucinação adentra em um patamar de 

experiência de perceber, quando há a influência de fatores externos que provocam a 

alucinação. Nesse caso, não se deve confundi-la com uma patologia, mas apenas uma 

experiência perceptiva, portanto, há duas formas de compreender a alucinação, uma como 

transtorno psíquico e outra como experiência perceptiva, como as que ocorrem pelo uso de 

drogas, medicamentos, cansaço ou as hipnagógicas. 

Como uma descrição fenomenológica, tem-se que a alucinação se diferencia de uma 

ilusão ou delírio por ter sua característica própria. Um sujeito ―normal‖, quando tem um lapso 

perceptivo, é capaz de identificar minutos depois, que sua experiência não foi real, enquanto 

                                                             
109  As alucinações hipnagógicas acontecem no início do sono. São experiências perceptivas que, geralmente, 

consistem em sonhos muitos vividos que se relacionam com fenômenos visuais, táteis e auditivos. Tais 

alucinações acontecem quando o indivíduo ainda está acordado e consegue ver, ouvir e sentir, porém, não 

consegue se mexer.  



189 
 

 
 

para um sujeito com doença psíquica, ele não é capaz de identificar sua alucinação. ―O que 

caracteriza uma alucinação verdadeira, distinguindo-a de uma ilusão ou de um erro de 

interpretação da realidade é que, do ponto de vista do alucinante, a alucinação é vivida como 

uma experiência real‖ (AMARAL SANTOS, 2006, p. 343), nesse caso, o espaço objetivo é 

representado pelo corpo do sujeito que alucina e não pelo mundo exterior a ele.  

O sujeito doente experimenta algo isolado de sua capacidade intencional, por isso, que a 

alucinação é um distúrbio de sua capacidade perceptiva. ―É reconhecida como um tipo de 

distúrbio da percepção e do senso da realidade que pode desencadear uma alteração do 

pensamento de tipo delirante, indicador de comprometimento de funções psíquicas mais 

complexas‖ (AMARAL SANTOS, 2006, p. 343). 

É possível fazer uma distinção entre ilusão e alucinação. A ilusão representa a confusão 

que se dá entre um estímulo e outro, ou seja, a sutil imaginação de acreditar perceber algo, 

quando era outra coisa. Por exemplo, confundir uma águia voando com um avião. Na 

alucinação, há a percepção de um objeto que não existe, passando a tomá-lo como verdadeiro. 

As pseudoalucinações ocorrem quando, por um instante, acreditou-se ver algo, quando não 

existia, mas o sujeito se dá conta dessa ocorrência. Diante disso, é possível dizer que ―a 

alucinação – como desvio da imaginação – pode ser considerada, essencialmente, como um 

erro na percepção do mundo, uma falha na apropriação dos dados do mundo exterior, 

diferentemente do delírio que é falso juízo, com crença inabalável pela lógica ou 

argumentação‖ (ILKIU; SERBENA, 2016, p. 22).  

Seguindo essa discussão, é possível compreender o fenômeno da alucinação associado à 

depressão. O autor Andrew Solomon em seu livro O Demônio do meio-dia – uma anatomia 

da depressão, descreve muito bem as consequências de uma depressão em estado grave. 

Segundo ele, o sujeito tem consciência de que precisa trabalhar, de que precisa levantar-se e 

executar suas atividades diárias, porém não consegue. Tem medo de tudo, encontra 

dificuldades em se dirigir ao banheiro para tomar banho, tem dificuldade em se alimentar, tem 

medo dos talheres na hora das refeições, ou seja, a depressão cria diversos sintomas que 

aparecem no sujeito em forma de medo e, consequentemente, alucinações que o impedem de 

viver.  

É fato que as pessoas acometidas de doenças mentais perdem em parte sua capacidade 

de interação com o mundo. ―A depressão começa do insípido, nubla os dias com uma cor 

entediante, enfraquece ações cotidianas até que suas formas claras são obscurecidas pelo 

esforço que exigem, deixando-nos cansados, entediados e obcecados com nós mesmos [...]‖ 



190 
 

 
 

(SOLOMON, 2014, p. 17). Diante disso, é possível afirmar que a depressão, como uma 

doença mental, rompe com a capacidade intencional do sujeito, impedindo-o de manter sua 

capacidade de socialização. Ele tem consciência de que precisa sair daquele estado, porém 

não consegue.  

Amaral Santos, parafraseando Heidegger, vai dizer que a alucinação é a própria 

experiência de si mesmo, abrigando, desse modo, o afeto já presente na vinculação com o 

mundo. ―Uma alucinação somente ocorre porque o ente humano possui, como estrutura 

existencial, o modo de ser abertura‖ (AMARAL SANTOS, 2006, p. 343). Essa abertura 

estende-se a todos os seres que compõem o espaço social do sujeito.  

 
O alucinado só pode ver seu mundo através de um estar presente imediato, 

sensorialmente perceptível de todos os fatos, porque ele não pode lidar com o 

presente e o ausente – porque ele não pode se mover livremente em seu mundo. [...] 

Para a compreensão das alucinações não se deve partir da diferenciação entre ‗real‘ e 

‗irreal‘, mas, sim, do exame do caráter de relação com o mundo em que o paciente 

se encontra no momento (HEIDEGGER, 2006, p. 175-176). 

 

 

Se a alucinação como patologia é um rompimento da capacidade intencional do sujeito, 

é também uma desestruturação do Dasein, de se lançar ao mundo, implicando uma 

interferência de contato com outros seres. Então, o real e o irreal passam a ter a mesma 

representatividade para aquele que alucina, uma vez que ele não consegue distinguir uma 

experiência da outra. Desse modo, a experiência alucinatória para aquele que alucina é uma 

experiência efetiva para ele, pois, não havendo distinção do que é real ou não, para o 

alucinado, não fazem tanta diferença as percepções fora dos limites intencionais ou lançados 

ao mundo. 

Notar um comportamento oriundo de uma patologia requer empatia. Ora, um analista e 

um psiquiatra, ao analisarem seus pacientes, procuram compreender o porquê de seus 

comportamentos. Essa compreensão não ocorre em uma ordem objetivada e mecanizada, pois 

o diagnóstico de uma patologia ou distúrbio não se dá isoladamente, desprovida de fatores 

externos e internos. Portanto, faz-se necessário buscar a origem que causou tamanha 

enfermidade patológica. ―A atitude meramente empática, que pode ser bastante satisfatória 

para alguns – tanto que para alguém a isto inclinado esta pode se tornar seu objetivo 

profissional – é, deve-se admitir, ‗subjetiva‘ num sentido bastante peculiar‖ (JASPERS, 2005, 

p. 05).  

Tal atitude é desprovida de comprovação científica, sendo apresentada, notadamente, de 

forma subjetiva. Jaspers acrescenta que é preciso considerar os sintomas subjetivos através 



191 
 

 
 

das valiosas qualidades humanas que a revelam. Com isso, é possível dizer que as alucinações 

ocorrem , não somente em uma ordem de patologias, mas também de situações em que são 

confundidas com delírios. Vale ressaltar, também, que ,nas patologias, cabe não somente um 

diagnóstico objetivo com intuito de cura a partir da sensopercepção, mas é imprescindível o 

uso dos sintomas subjetivos, através da empatia para que o sujeito de fora perceba e 

compreenda comportamentos e atitudes de pessoas portadoras de deficiências mentais.  

―Dizer, porém, que o alucinado diferencia a alucinação da percepção não significa que 

ela seja tomada como uma falsidade, mas apenas que os critérios objetivos são insuficientes 

para descrevê-la em profundidade‖ (CAMPOS; COELHO JR, 2002, p. 20). Há uma ordem 

objetiva na experiência da alucinação, mesmo considerando que elas possam se apresentar 

como patologia ou não. Já se falou que a alucinação se remete a uma patologia quando reduz 

a capacidade intencional do ser, e assim, ela é uma experiência, totalmente, particular do 

sujeito, portanto ―está inserida na realidade, neste encontro sujeito-mundo particular do 

sujeito; ela comporta um projeto ou finalidade deste ser-aí no seu mundo‖. (ILKIU; 

SERBENA, 2016, p. 24). 

O fato de alucinar traz para o sujeito algumas consequências, as quais ele tem 

dificuldade de lidar, pois é uma tarefa árdua administrar a sua experiência alucinatória, uma 

vez que ele não distingue os movimentos sociais que estão ao seu redor. Tudo isso provocado 

pela falta de interpretações cotidianas que ele não é capaz de dar conta. É o que afirma 

Amaral Santos.  

  Toda essa experiência alucinatória é restritiva, advinda de seus afetos, no entanto, esse 

contato com a coisa alucinada é necessário, pois o sujeito precisa se dá conta da experiência 

de si mesmo enquanto sujeito existente. ―Essa existência, contudo, por ser restritiva, mostra-

se como privação. Podemos reconhecê-la como a privação da saúde, em acordo ao 

diagnóstico psiquiátrico clássico‖ (AMARAL SANTOS, 2006, p. 344). Além disso, a 

experiência alucinatória não permanece no diagnóstico psiquiátrico em uma ordem objetiva, 

pois a partir do pensamento de Heidegger, ―uma abertura restringida apresenta possibilidades 

limitadas e distorcidas, coisificadas na relação com o Dasein, justamente porque ser-com 

tornou-se uma experiência angustiante‖ (AMARAL SANTOS, 2006, p. 344). 

Desse modo, é notório que a alucinação é um fenômeno que ocorre a partir do 

desdobramento entre a experiência perceptiva e os fatores que rompem a ligação entre o 

sujeito e o objeto percebido. Alucinar não é somente criar ou construir um mundo inexistente, 

mas é perder a capacidade de compreensão entre as variantes perceptivas e seus ligamentos 



192 
 

 
 

intencionais e motrizes, como afirma Merleau-Ponty. Assim, ―o adoecimento, a alucinação e a 

patologia são possibilidades de ser de todo o sujeito no mundo se este sujeito se confunde 

com o mundo, estreita suas possibilidades vivenciais e modifica sua comunicação com os 

outros, pois a ele sobra ou falta algo em lidar com a realidade‖ (ILKIU; SERBENA, 2016, p. 

24). 

A identificação de um comportamento como alucinação, como já foi dita acima, pode 

ocorrer a partir da empatia do analista, do psiquiatra ou de alguém que perceba o desvio 

comportamental daquele que alucina. A empatia aqui referida norteia-se pelo fato de o sujeito 

demonstrar atitudes que diferem de percepções ―normais‖, as quais impedem que ele tenha 

uma relação sociável com o mundo. É, exatamente, por considerar os sintomas objetivos e 

subjetivos que Jaspers vai afirmar a importância da empatia no diagnóstico das alucinações.  

 

 

Da mesma maneira que a senso-percepção é evocada pela apresentação de um 

objeto, também esta ―atualização‖ empática nos será evocada pelas pistas e 

indicações supracitadas, pela nossa apreensão imediata dos fenômenos expressivos e 

pela nossa imersão na autodescrição das outras pessoas (JASPERS, 2005, p. 08). 

 

 

É óbvio que essa forma de utilizar a fenomenologia para identificar comportamentos 

alucinatórios não é absoluta, requerendo cuidado e atenção, no entanto, é preciso aprender a 

confiar nessa forma de compreensão. Voltando ao caso do paciente citado no início do 

capítulo, é possível entender o papel do profissional que conduziu o atendimento, ouvindo-o, 

antes de qualquer coisa, para então poder ajudá-lo. Se o profissional não tivesse demonstrado 

a prática de uma empatia, ou seja, querer compreender o que se passava na cabeça do 

paciente, o processo seria mais dificultoso e o problema demoraria muito mais a ser 

solucionado.  

Fenômenos psíquicos, no que tange às patologias, podem ser apresentados a partir de 

desejos não vivenciados, ou seja, surgem sem antecedentes, e psicologicamente falando, 

surgem do nada. Afetos e emoções podem surgir sem nenhuma motivação, baseadas em 

experiências e ideias que aparecem convictas de sua verdade, sem nenhuma base inteligível 

para tal. Diante disso, a fenomenologia apresenta três grupos de fenômenos a respeito dos 

objetos da investigação fenomenológica. 

O primeiro grupo diz respeito a fenômenos que surgem na própria experiência. 

Aparecem em processos psíquicos que estão interligados entre si, que ―em condições normais, 

emergem uns dos outros de maneira inteligível. Diferenciam-se apenas em seu modo de 



193 
 

 
 

origem dos fenômenos, de outra maneira muito similares, ocorrendo em doentes mentais, por 

exemplo, muitas falsificações da memória‖ (JASPERS, 2005, p. 08). 

O segundo grupo se refere a fenômenos que se mostram com exageros, estruturam-se a 

partir de combinações de experiências do próprio sujeito. Segundo Jaspers, apresentam-se nas 

psicoses agudas, nas pseudoalucinações e impulsos mórbidos. Essa experiência ―é uma 

questão que não pode ser respondida conclusivamente. Algumas vezes parecem que nossa 

compreensão pode ir além das possibilidades garantidas por nossas próprias experiências, 

mesmo aquelas similares‖ (JASPERS, 2005, p. 08). 

O terceiro grupo é diferente dos dois anteriores por não ser acessível à compreensão 

empática, em que é possível se aproximar dessas experiências, através de analogias e 

metáforas. ―Percebemo-os individualmente, não por qualquer compreensão dos mesmos em 

sentido positivo, mas por meio da obstrução ao curso de nossa compreensão em face ao 

incompreensível‖ (JASPERS, 2005, p. 08). É possível que afetos e emoções construídos pelos 

sujeitos que alucinam englobem esse grupo, como algo verdadeiro, que só são entendidos por 

meio de muitas observações, para concluir o que essas percepções não são. Isso ocorre porque 

há pacientes que mantêm suas experiências patológicas como se fossem de uma ordem 

natural, o que dificulta o diagnóstico e ainda se recusam a descrevê-lo por meio de uma 

linguagem comum. Segundo Jaspers, um paciente fornece o seguinte depoimento:  

 

Em parte se tem de lidar com coisas que simplesmente não podem ser expressas em 

linguagem humana. Se quero ser entendido, ao menos em alguma medida, tenho de 

usar figuras de linguagem e analogias que não podem mais do que se aproximar da 

verdade; a única possibilidade é realizar alguma comparação com fatos bem 

conhecidos da experiência humana... (JASPERS, 2005, p. 10-11). 

 

E em outro caso, o depoimento do paciente diz que: ―tem-se que considerar que se trata mais 

de uma questão de perspectiva; há estas imagens em minha cabeça, mas é excepcionalmente 

difícil descrevê-las em palavras, às vezes definitivamente impossível‖ (JASPERS, 2005, p. 

11).  

O trabalho com as descrições e conclusões de deficiências psíquicas não é tarefa fácil, 

portanto, faz-se necessário a expansão das formas de compreensão delas, não apenas, como 

uma propositura objetiva, mas utilizando também de recursos subjetivos para que se possam 

atingir as experiências de percepções desestruturadas daquele que alucina. A fenomenologia é 

fundamental para que haja a descrição das experiências pessoais dos sujeitos que alucinam e, 

deste modo, a compreensão delas. 



194 
 

 
 

No início do tópico, falou-se sobre alucinação coletiva quando foi colocada a aparição, 

em Fátima, da Virgem Maria. Para fechar essa discussão, enfatizando ainda essa abordagem, 

tema que iniciou a discussão anteriormente, tem-se que Fierro Urresta et al narram um caso 

de um jovem apresentando problemas psicóticos. Descrevem que o jovem apresentou delírios 

e alucinações de seu irmão recém-falecido, ele estava possuído e sentia-se obrigado a fazer 

coisas contra sua vontade. Tais alucinações de possessão somente pararam quando o dito 

jovem se agrediu na tentativa de ferir o coração para se livrar das possessões do irmão.  

Posteriormente, a família passa a ser analisada e constata-se que ela possuía um estilo 

de crenças que passou e se manifestar com a morte do irmão. Não fosse isso, outros parentes - 

pais, sobrinhos - começaram a sentir a presença do irmão, como se ele estivesse sempre na 

casa e, em algumas situações, sentiam como se estivessem sido possuídos por ele. ―Todos eles 

viviam com muito medo e dormiam em um quarto. Ainda assim, situações muito estranhas 

aconteciam todas as noites. O volume de rádio e televisão aumentou ou diminuiu sem a 

intervenção de ninguém‖ (FIERRO URRESTA et al, 2003, p. 282-283)
110

. Os autores narram 

que tal acontecimento de alucinação coletiva ocorreu até que o paciente se tornou possuído 

interruptamente até ir parar no hospital com o peito ferido. 

Tal acontecimento trata-se de uma alucinação coletiva, a qual se deu pelo fato de a 

crença da família ser muito forte e presente na família. Portanto, o luto e a dor fizeram com 

que os parentes do paciente experimentassem a presença do morto, através de imagens 

visuais, auditivas e táteis, até que foram desaparecendo, enfim, ―a família do paciente deu 

uma interpretação particular, mágica, a essas experiências. Essa interpretação teria 

influenciado sobremaneira o paciente, que veio a sentir que o espírito do irmão lhe havia 

adentrado, provocando ‗grande terror‘‖ (COSTA JÚNIOR; MEDEIROS, 2007, p. 69). 

Portanto, é possível que alucinações aconteçam tanto de uma ordem objetiva como 

subjetiva, individual e coletiva. Para isso, vale considerar as crenças e a convivência social, 

que podem gerar experiências particulares como coletivas. A experiência coletiva em Fátima 

sobre a aparição de Nossa Senhora é uma experiência perceptiva real para os fiéis, porém, não 

se pode descartar a possibilidade de uma experiência alucinatória coletiva em que todos, 

tomados pelo desejo, pela curiosidade, influenciados pelas notícias que se espalharam na 

região e ainda movidos pela crença e pela fé, podem ter sido acometidos de uma alucinação 

coletiva.  Nesse caso, a alucinação se distancia de uma patologia, de um transtorno psíquico, 

                                                             
110 ―Todos vivían sumamente asustados y dormían en una sola habitación. Aún así, cada noche ocurrían 

situaciones muy extrañas. El volumen de la radio y la televisión aumentaban o disminuían sin que nadie 

interviniera‖ (FIERRO URRESTA et al 2003, p. 282-283). 



195 
 

 
 

mas se enquadra como uma experiência vivida que é particular do sujeito que experimenta a 

percepção. 

 

4.3 A loucura como realidade autêntica 

 

Em toda a história, pouco se falou sobre os problemas enfrentados por doentes no que se 

refere às insanidades mentais. Em seu livro A História da Loucura, Foucault descreve que 

desde a idade média, o olhar para esse tipo de caso era visto como uma falha da capacidade 

racional do humano, como um tipo de erro. A ênfase dada, nessa época, como padrão de 

exclusão, dava-se, como afirma Foucault, no leproso, em que tudo começa. 

Ocorre que a lepra vai sendo substituída pelas doenças venéreas, que aos poucos vão se 

confundindo com a loucura. A loucura, portanto, foi interpretada como doença contagiosa. 

Desse modo, ―a loucura, vontade perturbada, paixão pervertida, deve encontrar aí uma 

vontade reta e paixões ortodoxas‖ (FOUCAULT, 1997, p. 48). Nesse ponto, a forma de 

tratamento de pacientes tidos como loucos era totalmente insana, e assim, a loucura foi vista, 

durante um longo tempo, como um mal que o cidadão era acometido e, por isso, precisava ser 

afastado da população, era como se fosse um castigo pelas suas ações.  

As casas de internações serviam não apenas de tratamentos para pessoas que realmente 

eram acometidos de doenças, mas eram usadas como acolhimento para pessoas que eram 

punidas, tanto é que as indicações eram feitas por cartas régias, encaminhamentos policiais, 

solicitação de familiares e pedidos de curas religiosas. ―Não é de surpreender que as casas de 

internamento tenham o aspecto de prisões, que as duas instituições sejam mesmo confundidas 

a ponto de se dividir os loucos indistintamente entre umas e outras‖ (FOUCALT, 1978, p. 

130).  

Diante disso, internavam-se pobres, ricos, doentes, políticos, mulheres, vagabundos, 

prostitutas, mulheres viúvas, crianças órfãs, ateus, epilépticos e muitos outros, de modo que 

apenas um número pequeno era internado com insanidade. Os internatos serviam como casas 

de poder, onde as relações se mantinham muito forte.  A existência dos hospitais não tinha a 

primeira preocupação de ajudá-los a se recuperar de suas morbidades psíquicas, mas de 

afastá-los do meio social. ―Constitui antes uma homologação dos alienados aos outros 

correcionais, como demonstram essas estranhas fórmulas jurídicas que não entregam os 

insanos aos cuidados do hospital, mas os condenam a uma temporada neles‖ (FOUCALT, 

1978, p. 130). 



196 
 

 
 

As internações ocorrem, segundo Foucault, não porque havia a intenção de curar um 

mal no homem, mas porque consideravam os sujeitos como animais, que precisavam ser 

punidos e domesticados, uma vez que esse problema era considerado anormal na vida 

humana. Portanto, ―a loucura teve de obedecer ao determinismo do homem reconhecido como 

ser natural em sua própria animalidade‖ (FOUCALT, 1978, p. 130). O internamento, enfim, 

exalta a animalidade da loucura, uma vez que ―o internamento se configurava mais como um 

dispositivo de exercício de poder, através do isolamento dos excluídos sociais do que 

enquanto medida na diferenciação dos diversos tipos de subjetividades e na constituição 

diferenciada médica do louco‖ (SILVEIRA; SILMANKE, 2009, p. 28). 

O tema discutido sobre a loucura por mais que tenha sido insanamente questionado, 

sobretudo, na idade média, impulsiona o homem a tentar encontrar a sua origem, como forma 

de solucionar tal problema, o que realmente ela é e porque está presente no homem de forma 

tão brusca e degradante. Posteriormente, a medicina, juntamente, com a psiquiatria procura 

enquadrá-la como diagnósticos em protocolos de doenças. Desse modo, há o uso de 

medicamentos e a presença dos loucos nos hospitais permanecem. No entanto, ainda há o 

desmerecimento das pessoas acometidas pelas doenças, reduzindo-as a animalidade.  

Vale ressaltar que é com o movimento chamado de antipsiquiatria que o olhar para os 

loucos ganha novas dimensões. Dentre algumas formas de despsiquiatrizar a loucura, tem-se a 

psicanálise em que é dada aos doentes uma forma de cura e distanciamento do louco como 

animal desprovido de razão. Trata-se da retirada do paciente para fora do hospício, da retirada 

para um processo interno e ainda de ―transferir ao próprio doente o poder de produzir sua 

loucura e a verdade de sua loucura, mais do que procurar reduzi-lo a zero‖ (FOUCAULT, 

1997, p. 48). 

A partir do século XIX, os hospícios ganharam uma nova forma de existir, sendo apenas 

uma estratégia social de salvaguardar as desordens dos loucos como forma de proteção, tendo 

a necessidade terapêutica o objetivo de isolamento. Segundo Foucault, fica clara a submissão 

dos loucos ao poder dos hospitais psiquiátricos, em que buscavam, de toda forma, afastá-los 

do contato social. A luta da antipsiquiatria é, exatamente, contra essa forma de poder, contra a 

instituição como lugar, pois utilizando a justificativa de intervenção, através do internamento, 

há a relação de poder da própria instituição. Foucault utilizando de uma frase de Baglasia 

afirma que o poder do médico aumenta tanto quanto diminui o poder do doente e este, por 

estar internado, no poder de médicos e enfermeiros, torna-se vulnerável, sem condições de 

fazer absolutamente nada. 



197 
 

 
 

Diante disso, a inversão das relações de poder presente nos hospitais psiquiátricos era 

regida pela própria intervenção médica. Quando a inversão à antipsiquiatria ocorre de forma 

contrária, colocam-se os hospitais no centro do problema, a fim de investigá-los e questioná-

los. Ora, estava presente nessas relações de poder uma forma de colocar a não-loucura sobre a 

loucura, afirma Foucault. O direito dos médicos sendo transcritos sobre uma ignorância 

tamanha, em que se tratavam ilusões, alucinações e fantasmas, como doenças. Já vimos, em 

momentos anteriores, que tais sintomas nem sempre são patológicos, por isso, utilizam o 

termo ignorância para atribuir aos médicos que assim se dirigiam a esses casos de loucura. A 

psiquiatria clássica, portanto, caracteriza-se pelo fato de colocar a loucura como doença. 

Esses campos serviram de base para que a ciência médica pudesse se reportar a loucura 

como doença que, na maioria das vezes, cria paradigmas de associação das pessoas com 

comportamentos animalescos. Desse modo, ―o que se verifica é a inexistência de condições, 

não só práticas, mas epistêmicas, da possibilidade de existência da Psicologia no Classicismo‖ 

(SILVEIRA; SILMANKE, 2009, p. 36). A relação de poder mantida dentro dos hospitais 

diante dos doentes é o que se denomina de psiquiatria clássica, tão criticada por Merleau-

Ponty, como foi mostrado no primeiro capítulo, o qual faz suas críticas e constrói a tese do 

corpo-próprio como sujeito da percepção, capaz de reconhecer sua própria existência. A 

antipsiquiatria, portanto, procura desfazer esse ciclo de poderio médico e hospitalar no que 

tange à loucura. 

 

 

Dando ao indivíduo a tarefa e o direito de levar a cabo a sua loucura, de leva-la a seu 

termo, numa experiência que pode ter a contribuição dos outros, mas nunca em 

nome de um poder que lhe seria conferido por sua razão ou por sua normalidade; 

separando as condutas, os sofrimentos, os desejos do estatuto patológico que lhes 

havia sido conferido, liberando-os de um diagnóstico e de uma sintomatologia que 

não tinham simplesmente valor de classificação, mas de decisão e de decreto; 

invalidando, enfim, a grande retranscrição da loucura na doença mental, que havia 

sido empreendida desde o século XVII e concluiu no século XIX (FOUCAULT, 

1997, p. 56) 

 

 

Portanto, é possível dizer que nem todo tratamento das psicoses humanas precisa ser 

enquadrado como doenças, sobretudo, em relações de poder que aniquilam a capacidade 

humana de interação com o meio social, não apenas como força social e punitiva, mas como 

forma transgressora de tratamento de patologias e insanidades. Há inúmeras possibilidades de 

acompanhamento que podem ser utilizadas. O próprio Foucault deixa aberta essa 

possibilidade para a psicanálise, como forma de escuta livre em que o paciente expõe o que se 

passa com ele.  



198 
 

 
 

O psicanalista apenas acompanha e procura entendê-lo na busca de soluções possíveis, a 

partir da interação social, no entanto, deixa claro que, a psicanálise ainda é formada por 

pessoas, em alguns casos, médicos. Essas, como figuras alienantes e, por isso, não poderão 

ouvir todas as vozes do desatino, nem decifrar os signos do insensato, porém, ―a psicanálise 

pode desfazer algumas das formas da loucura; mesmo assim, ela permanece estranha ao 

trabalho soberano do desatino. Ela não pode nem libertar nem transcrever e, com razão ainda 

maior, nem explicar o que há de essencial nesse trabalho‖ (FOUCAULT, 1978, p. 554). 

As contribuições de Foucault sobre a história da loucura são muito importantes, pois 

mostram como a sociedade tratava a doença esquizofrênica como exclusão social, sem falar 

nas analogias errôneas que eram impostas como medidas de relações de poder. A questão de 

modificar, com o avanço da psiquiatria e de outros campos de atuação que trabalham com 

sensatez, o tratamento de doenças com características alucinógenas, torna-se imprescindível. 

É possível perceber, então, que com essa relativização e humanização da loucura, novos 

conceitos surgem para amenizar a grave exclusão que se tinha durante a idade média que 

atribuíam à doença um caráter de animalidade. Desse modo, ―as concepções de loucura muito 

dependem da visão de mundo e da moralidade (quais ações são consideradas ‗certas‘, ‗boas‘ 

pelo modelo) que um dado suporte teórico fornece ou que é adequada ao pesquisador quando 

este dirige sua intencionalidade para a loucura‖ (COSTA JÚNIOR; MEDEIROS, 2007, p. 

62). 

Há um diálogo entre a Psiquiatria e a Saúde Mental que se estrutura a partir de muitas 

possibilidades que podem ocorrer entre elas ou semelhantes fontes teóricas, direcionando o 

debate dentro desse campo para a Filosofia e a ciência ou Filosofia e moral. No entanto, essa 

aproximação ainda continua escassa, porque os citados campos de conhecimento apresentam, 

como que uma rivalidade no que tange à questão humana, a Psiquiatria presente nas ciências 

naturais e a Filosofia nas ciências humanas. Portanto, apesar de haver uma aproximação, há 

ainda suas divergências, pois cada um desses campos possui formas distintas de perceber as 

concepções humanas.  

Pode-se adentrar na questão da esquizofrenia, entendendo-a como loucura aos moldes 

de uma contemporaneidade, já que em tempos passados a loucura era tida como doença 

provocada pela falta de racionalidade. Durante muito tempo se denominou a esquizofrenia 

como neurose, oriunda do sistema nervoso, seguindo a isso, formula-se a ideia de que a 

loucura, ou seja, a esquizofrenia é uma psicose. ―Toda psicose é formada por um conjunto de 

alterações do conhecimento do indivíduo do próprio eu e do conhecimento do indivíduo do 



199 
 

 
 

mundo em que ele se encontra‖ (LOPES, 1988, p. 03). Segundo este autor, na psicose, há a 

alteração de dois componentes que são a perda do eu e a perda da relação com o mundo. Na 

primeira, tem-se aquilo que se modifica e se transforma, chegando até a demência; na 

segunda, que está relacionada à agressividade, tem-se aquilo que é ameaçador, perseguidor, 

etc. 

Considerando que a loucura não existe em tempos isolados na sociedade, mas está 

presente a todo tempo, sendo identificada na história desde períodos mais antigos, é possível 

afirmar que ela possui os mesmos sintomas, considerando as alterações que podem ocorrer 

pelas influências de experiências pessoais e individuais, porém se desenvolve de uma forma 

original, sem muitas mudanças drásticas no decorrer do tempo. Portanto, ―a loucura descrita 

pelos trágicos gregos, a loucura descrita na Bíblia é a mesma loucura de hoje, do homem que 

mora em apartamento em qualquer cidade do mundo‖ (LOPES, 1988, p. 03). 

A loucura aqui estudada se reduz a esquizofrenia, que leva a uma compreensão da 

psicose. As psicoses são como que um desequilíbrio entre o sujeito e o ambiente em que ele 

está inserido no decurso do desenvolvimento individual do louco. É como se o sujeito 

trouxesse para uma realidade atual resquícios de experiências já vividas em momentos 

anteriores, e, desse modo, ―a psicose leva até os estádios mais primitivos do desenvolvimento 

e da organização da mente, quando ainda não se fixou uma diferença nítida entre o self e o 

não-self
111

‖ (SANTOS, 2009, p. 15).  

Segundo Costa Júnior e Medeiros, estudos sobre reforma psiquiátrica chegam à 

conclusão de que indivíduos acometidos de psicoses precisam estar inseridos no meio social e 

não isolado do mundo.  O isolamento é o refúgio da doença, uma vez que a loucura tem medo 

do mundo, de pessoas, de enfrentar problemas e desafios. É por isso que, de uma forma 

prudente e responsável, sujeitos com esquizofrenia precisam ser tratados com a inserção 

social para que as relações sociais, aos poucos, contribuam no equilíbrio emocional e psíquico 

deles. Desse modo, ―nesse processo, o psicótico passaria por estágios de inter-relações com a 

instituição, os quais teriam a função de revivenciar momentos de seu desenvolvimento 

psíquico, que o teriam deixado com falhas básicas em sua estrutura psíquica individual‖ 

(COSTA JÚNIOR; MEDEIROS, 2007, p. 68). 

Solomon afirma que um sujeito com depressão precisa manter uma relação sociável. Na 

verdade, em alguns casos, o cidadão com depressão severa não suporta a presença de 

                                                             
111 Os conceitos de self e não-self foram criados por Winnicott para serem utilizados na psicanálise. Sobre o self 

tem-se o lugar da criatividade, é o gesto espontâneo de se sentir real, já o não-self se refere a uma mediação entre 

o self e o ambiente em que o sujeito se desenvolve. 



200 
 

 
 

ninguém, porém, o fato de ter alguém por perto que demonstre carinho, amor e cuidado, já 

alivia o medo e as incertezas provocadas pela doença. ―Quando você está deprimido, precisa 

do amor de outras pessoas e, no entanto, a depressão provoca ações que destroem esse amor‖ 

(SOLOMON, 2014, p. 106). O isolamento é, portanto, a pior arma para lutar contra uma 

doença mental.  

Vale ressaltar que a loucura foi e continua sendo, muitas vezes, usada como justificativa 

para retirar do convívio social que compõem quadros de classes sociais diferentes, em que são 

desprezadas e excluídas socialmente, é a famosa desculpa que pessoa ―a‖ ou ―b‖ tem 

―problemas mentais‖. Sabe-se que essa dificuldade de lidar com a loucura, citada 

anteriormente, não ficou para trás, mas permanece bem frequente na sociedade atual.  A 

loucura como transtorno é uma doença, mas não deve ser confundida com experiências 

perceptivas que diferem de sujeito para sujeito. 

Para fechar este tópico será apresentado, a partir das narrações de Silva, Lima e 

Pinheiro, mais um caso prático, em que os conceitos de self e não self em Winnicott aparecem 

como estrutura basilar para compreensão do caso. A paciente descrita nesse caso foi tratada 

em um serviço de psicologia de uma Universidade em uma duração de oito meses.  

Trata-se de uma mulher de 32 anos, casada, mãe de três filhos e estudante universitária, 

chamada Clara
112

. A paciente queixa-se de estar, fisicamente, exausta e desanimada, sem 

forças para realizar suas tarefas diárias e ter o rendimento desejado na faculdade. 

Inicialmente, Clara relata alguns aspectos de sua infância. Afirma que sua mãe teve uma vida 

difícil e precisou tornar-se prostituta para sustentar a família. A paciente alega sentir falta dos 

cuidados da mãe desde a infância, uma vez que ela saia de casa sem dizer para aonde ia, 

passando dias, até semanas para voltar. Embora tenha conhecido o pai, não manteve contato 

com ele, conviveu durante toda infância com o padrasto, mesmo se sentindo cuidada por ele, 

recorda de, algumas vezes, ter passado por cenas de violência física e emocional, precisando 

se defender sozinha e recorrendo ao serviço público de apoio a infância e a adolescência.  

Clara tinha duas irmãs mais novas, a qual se responsabilizava por elas, em relação aos 

cuidados domésticos. Alega que sofreu agressões físicas de sua mãe e precisou sair de casa. 

Rompendo com ela, começou a trabalhar, iniciou um relacionamento amoroso e fez novos 

amigos. Na idade adulta, retoma o contato com sua mãe, mas permanece com o sentimento de 

vazio uma vez que a mesma não dispensava cuidados para com ela. Sente-se invadida pela 

                                                             
112 Nome fictício para manter sigilo da paciente. 



201 
 

 
 

presença da mãe, com quem discute com frequência, além de reprovar alguns 

comportamentos, inclusive a forma sensual como se veste. 

A paciente relata a importância de fazer parte de uma Igreja, a qual seria um apoio na 

vida como organização e manutenção de um casamento. Quando a paciente se aproximou do 

grupo religioso estava namorando, então os líderes dão duas opções para ela: casar ou 

terminar o namoro. Ela opta por casar-se. Sobre o marido, ela relata os cuidados que ele tem 

com os filhos, apesar de haver muitas discussões entre eles por causa de ciúmes, sobretudo, 

do ex-namorado da paciente. Nas sessões, afirma a dificuldade de ter e manter relações 

sexuais com o marido.  

No decorrer das sessões de análise, a paciente alega está trazendo problemas que 

estavam dentro de si ―esquecidos‖ e tem receio que isso atrapalhe sua vida. É como se a 

paciente estivesse com medo de que algo pudesse acontecer. Clara, em suas falas, remete ter 

se sentido mãe de suas irmãs, de sua mãe e de si mesma e o fato de ter buscado ajuda em um 

momento de exaustão física pode representar o interesse de uma união familiar.  

Segundo Winnicott, há três categorias de casos quando se trata de análises. O primeiro 

diz respeito aos ―pacientes que funcionam em termos de pessoa inteira, cujas dificuldades 

localizam-se no reino dos relacionamentos interpessoais‖ (WINNICOTT, 2000, p. 375); em 

segundo, tem-se ―os pacientes nos quais a personalidade recém-começou a integrar-se e a 

tornar-se algo com o qual se pode contar‖ (WINNICOTT, 2000, p. 375); e a terceira categoria 

inclui ―todos aqueles pacientes cuja análise deverá lidar com os estágios iniciais do 

desenvolvimento emocional, remota e imediatamente anteriores ao estabelecimento da 

personalidade como uma entidade, e anteriores à aquisição do status de unidade em termos de 

espaço-tempo‖ (WINNICOTT, 2000, p. 375). 

Parece que pelos relatos de Clara, seu quadro clínico se enquadra na terceira categoria 

elaborada por Winnicott, pois sua exaustão física se dá, justamente, por não ter superado seus 

problemas da infância e adolescência, trazendo à tona toda uma carga emocional que a deixa 

inquieta. A paciente talvez não tenha segurança de sua capacidade de gerir todas as situações 

em que ela é responsável e por nunca ter tido uma mãe que a instruíste e a encorajasse a 

realizar seus projetos.   

 

 

Tudo aquilo que provém do verdadeiro eu é sentido como real (e posteriormente 

como bom), seja qual for a sua natureza, não importa o quão agressiva; e tudo aquilo 

que acontece ao indivíduo enquanto reação à intrusão ambiental é sentido como 

irreal, inútil (e posteriormente ruim), independente de o quão gratificante seja do 

ponto de vista sensorial (WINNICOTT, 2000, p. 389). 

 



202 
 

 
 

 

Assim, a influência externa sentida pela paciente e pela sua crise no casamento gera 

uma insegurança que já vem de longe, nunca superada por ela, por não ter tido o cuidado da 

mãe. Diante disso, há uma desordem em sua estrutura emocional, talvez um vazio provocado 

pelo falso self, como afirma Winnicott. ―Assim, a desordem psicossomática seria um tipo de 

defesa, fundada numa tendência à integração, impedindo que a ligação psique-soma se 

desfaça totalmente‖ (LIMA; PINHEIRO; SILVA, 2014, p. 118). 

Para compreender essa questão, veja-se como ocorre essa diferença entre o verdadeiro e 

o falso self, a partir das contribuições de Winnicott. ―Um self verdadeiro começa a ter vida, 

através da força dada ao fraco ego do lactente pela complementação pela mãe das expressões 

de onipotência do lactente‖ (WINNICOTT, 1983, p. 133). Obviamente, uma mãe que não 

dispõe de cuidados maternos para seu bebê deixa lacunas abertas que possibilitam a 

insegurança naquele sujeito futuramente. Desse modo, a onipotência do lactente não será 

preenchida pela mãe, a qual o substitui pelos seus próprios gestos que podem ser validados 

pela submissão da criança. Essa submissão luta com as exigências do meio, fazendo com que 

o lactente as aceite, e assim, utilizando o falso self ―o lactente constrói um conjunto de 

relacionamentos falsos, e por meio de introjeções pode chegar até uma aparência de ser real, 

pois, [...] o falso self tem uma função positiva muito importante: ocultar o self verdadeiro, o 

que faz pela submissão às exigências do ambiente‖ (WINNICOTT, 1983, p. 134). 

O que pode ter ocorrido com Clara é, justamente, a presença do falso self que manteve 

uma lacuna nas relações com sua família, sobretudo, entre ela e sua mãe, considerando a 

ausência de cuidados desde sua infância. Tal lacuna reflete em suas relações que mesmo 

depois de casada e constituído sua família, sua insegurança pode ser resquício do cuidado que 

ela não teve por parte de sua mãe.  

Quando a criança é bem cuidada seus desejos se tornam ilusões e alucinações que 

podem vir a se tornar reais, pois sua onipotência prevalece, uma vez que, a partir do instante 

que tem o apoio da mãe, vai aprendendo a lidar com as situações e controlando suas 

alucinações. Isso se reflete a partir do verdadeiro self, pois ele ―tem espontaneidade, e isto 

coincide com os acontecimentos do mundo‖ (WINNICOTT, 1983, p. 133).  Essa ocorrência é 

responsável pela existência de alguma atividade que permite a criação de símbolos entre os 

objetos do mundo e o bebê que, quando bloqueada, provocada pelo falso self, essa criação 

simbólica é rompida. Ocorre que a paciente Clara teve rompida sua criação simbólica pela 

ausência de cuidados da mãe. Por estar vivendo um momento de inúmeras responsabilidades, 



203 
 

 
 

seja no casamento, com amigos ou na faculdade, toda sua sentimentalidade emocional e 

psíquica fica abalada e desconfortável a ponto de sentir forte exaustão física.  

O que ocorre é que essa mudança entre o falso e o verdadeiro self não implica uma 

relação entre o certo e o errado, mas apenas uma questão de construir o si-mesmo, como um 

processo de adaptação às experiências do mundo.  

 

 

Os termos verdadeiro e falso não equivalem a ―certo‖ e ―errado‖, mas indicam a 

existência de dois modos diferentes de sentir o si-mesmo (self): (1) como 

verdadeiro, expressão do gesto espontâneo e dos impulsos instintuais mais 

primitivos; e (2) como falso, imposto para que o sujeito responda e se adapte à 

exterioridade. Assim, as vivências do sujeito podem ser sentidas como pertencentes 

ou não ao si-mesmo (self)‖ (LIMA; PINHEIRO; SILVA, 2014, p. 120). 

 

 

Portanto, pode ocorrer que em alguns casos podem prevalecer tanto o falso como o 

verdadeiro self, sendo que quando este último se sobressai, há a probabilidade de se apoiar na 

capacidade intelectual do bebê, e assim, ―há uma forte tendência para a mente se tornar o 

lugar do falso self, e neste caso se desenvolve uma dissociação entre a atividade intelectual e a 

existência psicossomática‖ (WINNICOTT, 1983, p. 132). 

A origem do falso self é uma defesa contra o verdadeiro self, pois se prevalece o self 

verdadeiro, o self falso se aniquila. Diante disso, o self verdadeiro é a origem de tudo, que se 

estrutura como uma posição teórica de onde surge o gesto espontâneo e a ideia pessoal. 

―Somente o self verdadeiro pode ser criativo e se sentir real‖ (WINNICOTT, 1983, p. 135), 

em contrapartida, ―o falso self resulta em uma sensação de irrealidade e em um sentimento de 

futilidade‖ (WINNICOTT, 1983, p. 135). 

A paciente Clara foi abalada por ter tido uma infância sozinha e precisar assumir 

responsabilidades que não eram suas desde muito cedo, ou seja, em sua vida prevaleceu o 

falso self, o que encobriu o self verdadeiro a ponto de provocar nela a irritação de seus centros 

nervosos, causando seu cansaço físico. É possível que se ela não procurasse ajuda atingisse 

um nível de sensações irreais e alucinatórias. 

Ainda no setting clínico, Clara alega que, com o passar do tempo, as relações sexuais se 

tornaram insuportáveis com o marido, a ponto de lhe causar dor e sofrimento, porém sentia 

desejos por outros homens. Isso a deixava muito abalada. Ainda durante o período que 

participava das sessões, ela se separa do marido e passa a ter uma vida social mais ativa, 

precisa voltar a trabalhar e, por isso, enfrenta grandes problemas financeiros e emocionais, 

porém afirma se sentir mais livre, vivendo a si mesma e deixando de viver ―uma vida de 



204 
 

 
 

mentiras‖. Isso gera forte repercussão em suas relações familiares e na igreja que frequentava, 

porém a deixou melhor.  

A questão, em comento, mostra a importância em viver o falso e o verdadeiro self, que, 

em alguns momentos, parecem se confundir. Ora, a vida que parecia ―perfeita‖ para Clara, 

vista pelos seus familiares, não passava de um falso self, pois ela não se sentia feliz como 

estava, a partir do momento que ela insistia em permanecer em suas relações, ela se 

distanciava do verdadeiro self. Assim, o eu verdadeiro de Clara em relação a seus parentes, 

amigos e a Igreja, era, para ela, uma irrealidade que, mesmo enfrentando inúmeras 

dificuldades ao se separar, começa a viver seu verdadeiro eu, ou seja, seu verdadeiro self. 

Nota-se que há uma importância imensurável de considerar o contexto social que o paciente 

vive, para então, começar o processo de tratamento.  

A partir dessas exposições, percebe-se que a socialização é uma das formas de manter o 

equilíbrio naqueles que possuem algum tipo de psicose relacionado à esquizofrenia, já que 

esta está muito relacionada ao rompimento de relações entre o mundo e o sujeito psicótico. O 

contato com o social permite a inserção e a construção de responsabilidade para desenvolver e 

manter o equilíbrio em situações adversas.  

Desse modo, as discussões sobre a loucura e, consequentemente, sobre alucinação, tema 

central desse trabalho permitem a visualização de compreender as motivações que levam um 

sujeito a alucinar. Fica evidente que, como já foi colocado, as alucinações não ocorrem apenas 

em sujeitos esquizofrênicos, mas também por influências externas a partir de motivações, 

como drogas, bebidas, fortes emoções, medos etc. Diante disso, foram discutidas duas 

instâncias sobre alucinação, uma  proveniente da loucura enquadrando-se no transtorno 

psíquico, e outra como experiência vivida em um viés diferente de uma patologia, isso para 

mostrar que a alucinação  fora de um processo patológico, aproxima-se da utopia esboçada 

por Ernst Bloch, não de forma direta, mas como uma experiência que mantém próximos tanto 

a alucinação como a utopia. 

A alucinação, portanto, não está sozinha nesse percurso de atividade psíquica, pois é 

possível considerar que o ser humano é um ser que sonha, que deseja, que projeta para a 

frente seus objetivos. Então, a alucinação não está tão distante da utopia, nem do sonho 

diurno, pois ambos se ligam na construção de um mundo que é impulsionado pelos desejos e 

pelos resquícios de imagens que ficam no inconsciente. Considerando a alucinação como um 

processo coletivo, por exemplo, como foi mostrado acima, não se pode desvinculá-la 

totalmente de um processo utópico, uma vez que a sociedade cria suas utopias, não sendo elas 



205 
 

 
 

apenas individuais, mas também coletivas. É preciso deixar claro que esses dois conceitos são 

diferentes, porém, em alguns aspectos, assemelham-se como o fato de sonhar um mundo que 

parece impossível, mas capaz de ser realizado no futuro e o fato de, influenciado por fatores 

externos, alucinar, como forma de criar mundos que também parecem impossíveis, mas se 

apresentam como reais para aquele que alucina. 

 

4.4 A experiência do outrem e o sujeito sexuado 

 

Merleau-Ponty afirma que a experiência corporal está lançada em uma natureza e não se 

trata de uma natureza fora de si, pois aparece no centro da subjetividade. O tempo exerce 

influência na experiência perceptiva, pois o presente é responsável pela compreensão de uma 

vida, ao tempo que o futuro será um parâmetro de percepção do passado.  ―A interpretação 

que agora lhe dou está ligada à minha confiança na psicanálise; amanhã, com mais 

experiência e mais clarividência, talvez eu a compreenda de outra maneira e, 

consequentemente, construa de outra maneira o meu passado‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 

463-464). 

As reflexões sobre o passado e o futuro podem sofrer alterações até o instante em que é 

possível compreendê-lo inteiramente, porém, esse instante, segundo Merleau-Ponty, não se dá 

em sua totalidade porque é circundado por um porvir. ―O presente, ao qual se refere o 

filósofo, é realmente o presente vivo, que não se reduz absolutamente à pontualidade do 

agora, pois este nunca se realiza enquanto permanece aberto a um mundo que não cessa de ser 

percebido‖ (CAMINHA, 2010, p. 277). A partir da subjetividade do sujeito é possível 

perceber que o mundo é uma construção de instantes, pois na percepção do corpo próprio é 

preciso considerar o espaço, o tempo, o sujeito e tudo que está ao seu redor. ―Experimentamos 

o mundo, cada um de seu ponto de vista
113

 – não somos apenas passivamente afetados por 

ele‖ (MATTHEWS, 2010, p. 149). 

Pensando o perspectivismo merleau-pontiano como uma infinidade de sentidos que 

podem ser atribuídos a certo fenômeno, é possível compreender que o sujeito do qual vive a 

experiência perceptiva não enfatiza somente o mundo físico, mas o mundo vivido por ele.  As 

paisagens carregam em si a marca da ação humana, como por exemplo: as edificações, 

construções e os objetos de utensílios domésticos. Esses objetos possuem uma característica 

de humanidade e, desta forma, assim como a natureza penetra na vida do sujeito, os 

                                                             
113

 Ponto de vista significa a maneira particular como cada indivíduo vê. As particularidades dos fenômenos se 

tornam subjetivas a partir do sujeito que a interpretam. 



206 
 

 
 

comportamentos humanos, através do mundo cultural, também estão ligados a ele. Ao analisar 

uma comunidade localizada em uma região do extremo sertão nordestino, por exemplo, é 

preciso considerar os comportamentos culturais presente naquele lugar. Percebe-se que a 

cultura adotada ou desenvolvida pelos habitantes desse lugarejo é modificada com o tempo, 

de pessoa para pessoa. Isso porque o mundo cultural, segundo Merleau-Ponty é ambíguo, ou 

seja, a infinidade de sentidos atribuídos aos fenômenos são tomados pelos diversos 

comportamentos e formas perceptivas que se diferem ao perceber o mundo. ―No objeto 

cultural, eu sinto, sob um véu de anonimato, a presença de outrem‖ (MERLEAU-PONTY, 

2011, p. 466). 

A experiência do outro exerce influência nas ações de um sujeito quando, por analogia, 

são observadas condutas analisando os comportamentos de outrem e, desta forma, através da 

experiência íntima que se tem, aprende o sentido e a intenção dos gestos percebidos. Em A 

prosa do mundo, Merleau-Ponty aponta para o problema do outro quando enfatiza que jamais 

se poderá compreender que outro apareça diante de si, pois tudo que aparece é objeto e não 

uma consciência pensante. No entanto, ―o problema é compreender como me desdobro, como 

me descentro. A experiência do outro é sempre a de uma réplica de mim, de uma réplica 

minha‖ (MERLEAU-PONTY, 2012a, p. 221).  

O outro, segundo Merleau-Ponty é sempre um segundo expectador do mundo, pois o 

que faz com que o sujeito seja único é sua capacidade de sentir-se e, sendo totalidade, ele é 

capaz de colocar o outro no mundo e se ver limitado por ele. ―Pois o milagre da percepção do 

outro reside primeiro no fato de que tudo o que pode valer como ser a meus olhos só ocorre 

tendo acesso, diretamente ou não, a meu campo, aparecendo no balanço de minha experiência, 

entrando no meu mundo [...]‖ (MERLEAU-PONTY, 2012a, p. 222). Deste modo, as ações 

dos outros seriam compreendidas pelos próprios comportamentos do sujeito que aprende, ou 

seja, o ―si‖ ou o ―nós‖ pelo Eu. No entanto, esse Eu não é compreendido como uma ideia 

geral que pode ser colocada também no plural e, assim falar de outro Eu. Segundo Merleau-

Ponty, considerando a existência de vários Eus é possível buscar uma primeira compreensão 

para Ele baseada nas ideias de objetos culturais como sendo o corpo de outrem como portador 

de um comportamento. A questão se apresenta como que se tratando dos vestígios ou do 

corpo de outrem se busca saber como um objeto no espaço se torna o rastro falante de uma 

existência e, assim, inversamente, um projeto, uma intenção e um pensamento podem se 

separar do sujeito pessoal e tornar visíveis fora dele em seu corpo no ambiente que ele se 

constrói. Merleau-Ponty diz que: 

 



207 
 

 
 

 

A análise da percepção de outrem reencontra a dificuldade de princípio que o mundo 

cultural suscita, já que ela deve resolver o paradoxo de uma consciência vista pelo 

lado de fora, de um pensamento que reside no exterior, e que portanto, comparados à 

minha consciência e ao meu pensamento, já são anônimos e sem sujeito. 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 467). 

 

 

Buscando uma solução para essa questão, é preciso pensar, baseado no pensamento 

objetivo, o corpo no sentido de ser um conjunto de relações funcionais que estão nas obras de 

fisiologia. Desta forma, o próprio corpo não é habitado, mas um objeto diante da consciência 

que o pensa. Sendo assim, o homem é, para a fisiologia, um ser empírico que se move, porém, 

o sujeito é aquele que existe independentemente, sem que haja um segundo sujeito para poder 

pensá-lo, ou seja, uma consciência que se esconde atrás de um corpo constituído de órgãos, 

pois sendo dotado de consciência o sujeito compreende sua própria existência. Esta 

consciência é coextensiva a tudo o que pode ser para o sujeito, ao sistema inteiro da 

experiência e não se pode encontrar outra experiência que fosse capaz de encontrar no mesmo 

instante algo desconhecido por mim, em relação aos seus fenômenos. ―Existem dois e 

somente dois modos de ser: o ser em si, que é aquele dos objetos estendidos no espaço, e o ser 

para si, que é aquele da consciência‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 468). 

Desta forma, para certo sujeito, outrem é um em si, mas existiria para si ao mesmo 

tempo. O sujeito sendo um ser que compreende sua própria existência constitui os fenômenos 

e, desta forma, é capaz de distingui-los de si próprio, porém, o situa no mundo dos objetos, 

tendo em vista que pode ter acesso a ele, pois este objeto é o próprio sujeito e, nesta forma de 

pensar a existência do corpo próprio, como a parte que compreende a consciência e outra 

como corpo matéria, o próprio sujeito se confunde sobre aquele que pensa e aquele que é 

pensado. ―Portanto, no pensamento objetivo não há lugar para outrem e para uma pluralidade 

de consciências‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 468). O sujeito que constitui o mundo não 

pode jamais pensar outra consciência capaz de constituí-lo, pois, desta forma, essa outra 

consciência também precisaria constituí-lo e, assim, ele não seria constituinte. No entanto, ele 

pode compreender a outra consciência, pois existindo outro sujeito que é capaz de constituir o 

mundo através de sua capacidade de ressignificação, esse processo também acontece para o 

sujeito que percebe, então seriam duas consciências ao mesmo tempo, considerando que 

ambas percebem uma a outra, porém nenhuma adentra no interior do outro Eu, a fim de 

conhecê-lo, apenas compreendê-lo. 

 

 



208 
 

 
 

Se já é difícil dizer que minha percepção, tal como a vivo, vai às próprias coisas, é 

impossível outorgar à percepção dos outros o acesso ao mundo; e, à guisa de revide, 

também eles me recusam o acesso que lhes nego. Pois, em se tratando dos outros (ou 

de mim, visto por eles), não é preciso dizer apenas que a coisa é envolvida pelo 

turbilhão dos movimentos exploradores e dos comportamentos perceptivos, e 

puxada para dentro. Se talvez não tenha para mim sentido algum dizer que minha 

percepção e a coisa visada por ela estão ―em minha cabeça‖ (a única certeza é a de 

que não estão em outra parte), não posso deixar de colocar o outro, e a percepção 

que tem, atrás de seu corpo (MERLEAU-PONTY, 2012b, p. 21, grifo do autor). 

 

 

Essa forma de compreender o mundo do outro implica no modo reflexivo de tratar a 

existência como constituinte de um mundo pensado a partir de um único sujeito que molda 

todas as perspectivas, ou seja, todos os fenômenos se constituem a partir de um corpo próprio 

que dá sentido a ele, seja através de quaisquer perspectivas. Cada indivíduo é capaz de pensar 

os fenômenos por perspectivas diferentes, porém não podemos somar e concluir algo, pois 

cada um possui modos particulares de percebê-lo com singularidades próprias. ―Precisamos 

conceber as perspectivas e o ponto de vista como nossa inserção no mundo-indivíduo, e a 

percepção, não mais como uma constituição do objeto verdadeiro, mas como nossa inerência 

às coisas‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 469). 

É possível fazer a comparação do corpo objetivo e o corpo próprio quando pensamos a 

consciência ligada ao sujeito. O corpo objetivo é desprovido de consciência, enquanto o corpo 

próprio sendo aquele que habita o espaço, experimenta-o através de sua experiência 

perceptiva. Desta forma, os corpos, os quais são constituídos por um aglomerado de células e 

tecidos possuem certo empobrecimento, incapaz de prover significação e intencionalidade. 

 

 

No que diz respeito à consciência, precisemos concebê-la não mais como uma 

consciência constituinte e como um puro ser-para-si, mas como uma consciência 

perceptiva, como o sujeito de um comportamento, como ser no mundo ou existência, 

pois é somente assim que outrem poderá aparecer no cume de seu corpo fenomenal e 

receber uma espécie de ‗localidade‘ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 470-471). 

 

 

Assim como é possível refletir sobre o ato perceptivo e, deste modo, re-efetuar a 

percepção, assim também acontece com a experiência do outrem, pois, a princípio, só se tem 

o rastro de uma consciência e quando o olhar do sujeito cruza com outro olhar acontece o 

mesmo do ato perceptivo, pois aquele que percebe re-efetua a existência através de uma 

espécie de reflexão. Imaginando dois sujeitos a e b, por exemplo, que são dotados de 

consciência, pode-se perceber que o indivíduo a constitui, através de sua consciência 

perceptiva, o indivíduo b que, por sua vez, também constitui o indivíduo a. O fato é que, para 

Merleau-Ponty, o mundo se dá a partir de um ser capaz de perceber e refletir sobre ele e esta 



209 
 

 
 

percepção não pode ser discutida ou analisada através de percepções advindas de um conjunto 

de indivíduos os quais lançam sobre os fenômenos modos diferentes de percepção. E, deste 

modo, o mundo é aquilo que ele representa para o sujeito a ou aquilo que é para o sujeito b e 

não os dois ao mesmo tempo comparados por um ponto de vista particular. O mundo se torna 

aquilo que o corpo próprio percebe. ―A outra consciência só pode ser reduzida se as 

expressões emocionais de outrem e as minhas são comparadas e identificadas, e se são 

reconhecidas correlações precisas entre minha mímica e meus ‗fatos psíquicos‘‖ 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 471). No entanto, é importante salientar que outrem também é 

uma consciência válida que percebe os fenômenos e, assim como na percepção individual se 

aprende a realizar as visões perspectivas a parte, também é preciso reconhecer a comunicação 

das consciências em um mesmo mundo. 

 

 

Na realidade, outrem não está cercado em minha perspectiva sobre o mundo porque 

esta mesma perspectiva não tem limites definidos, porque esta mesma perspectiva 

não tem limites definidos, porque ela escorrega espontaneamente na perspectiva de 

outrem e porque elas são ambas recolhidas em um só mundo do qual participamos 

todos enquanto sujeitos anônimos da percepção (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 

473). 

 

 

Considerando que o sujeito, segundo Merleau-Ponty, possui funções sensoriais, um 

campo visual, auditivo e tátil, ele se comunica com os outros. O corpo próprio se depara com 

outras consciências que se comunicam entre si, pois dão uma significação aos fenômenos. 

Deste modo, os fenômenos percebidos são somente aquilo do qual um sujeito o compreende, 

tendo em vista que existe outra consciência capaz de compreendê-lo. Faz-se também a relação 

entre essas percepções de ambos os sujeitos sabendo que existe a comunicação entre eles, pois 

diferente do pensamento objetivo que associa outros corpos como sendo um conjunto de 

matéria que ocupa lugar no espaço, neste caso o outrem não é um fragmento do mundo, mas o 

lugar de uma elaboração e de certa visão sobre ele. O outro possui características semelhantes 

ao do sujeito, um segundo eu com as mesmas estruturas. 

A experiência perceptiva é própria daquele que percebe. Portanto, não é possível invadir 

a consciência do outro e se deparar com as mesmas reflexões e significações. Somente se 

pode compreender as situações expressadas por quem as vive. A relação com outrem começa 

não quando se pretende pensá-lo, mas quando se procura vivê-lo. É como querer fazer com 

outrem o mesmo que faz consigo. No entanto, o bem que se tem a ele é proveniente do bem 

que se tem de si mesmo e, neste ínterim, não é o mesmo. O sujeito que percebe pode viver em 

relação com outrem e, deste modo, percebe-se que ele participa da sua experiência enquanto 



210 
 

 
 

consciência a partir do instante que há uma reciprocidade entre ambos, através da 

comunicação, porém esta experiência não se equivale com a forma de compreensão dos atos 

particulares, pois não se pode invadir o Eu do outro e conceber suas próprias condutas, apenas 

aquilo que se apresenta. ―[...] Toda afirmação, todo engajamento e mesmo toda negação, toda 

dúvida tem lugar em um campo previamente aberto, atesta um si que se toca antes dos atos 

particulares nos quais ele perde contato consigo mesmo‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 

479). Existe neste caso, quando se trata de outrem, certo solipsismo
114

 que não é ultrapassado 

em que o sujeito não se sente constituinte nem do mundo natural, nem do mundo cultural, 

apenas reconhece que é capaz de intervir nas montagens culturais que não pertencem a si 

mesmas. ―A aparente existência de outros seres e especialmente de outros seres conscientes 

seria apenas uma ilusão, como a ilusão de que existem realmente as criaturas que nos 

aparecem nos sonhos‖ (MATTHEWS, 2010, p. 152). Essa afirmação se dá pelo fato de pensar 

a existência do sujeito como única capaz de perceber o mundo, considerando este como ser 

consciente que existe e dá significação aos fenômenos; porém, existem outros Eus capazes de 

pensar o mundo, no entanto, estas compreensões não podem ser invadidas para que os 

sentimentos e percepções sejam conhecidas, pois não é possível adentrar no outrem, apenas 

conhecê-lo superficialmente, pois as verdades a seu respeito mudam constantemente. Somente 

é possível entendê-lo a partir de suas expressões que se exprimem através de comportamentos 

ou da fala, pois existindo diferentes eus, as emoções, vontades e percepções são distintos um 

do outro.   

Nesse ínterim, considerando a experiência com o outrem, cabe falar sobre o sujeito 

sexuado, que segundo Merleau-Ponty, condiz com uma experiência perceptiva do sujeito. 

Segundo ele, é preciso colocar em evidência a função primordial pela qual se faz existir para o 

sujeito, assumindo o espaço e descrevendo o corpo enquanto lugar de uma apropriação. O 

sujeito não vive isolado, ele se liga a alguma coisa e a sexualidade não é diferente. Não se 

trata do ato sexual, mas de uma experiência corporal que está ligado ao corpo perceptivo. 

O ato sexual é uma abordagem em função de um mundo objetivo em que órgãos sexuais 

respondem a estímulos locais, caso sejam tocados, no entanto, o sujeito vive uma experiência 

consigo e com o mundo, o qual determina uma relação vivida que permite que experiência 

sexual esteja ligada a capacidade existencial. A vida sexual do sujeito é uma 

―intencionalidade original e as raízes vitais da percepção, da motricidade e da representação, 

fazendo todos esses ‗processos‘ repousarem em um ‗arco intencional‘ que inflete no doente e 

                                                             
114

 Solipsismo é corrente filosófica que acredita que toda existência é a consciência de si própria e não há nada 

além do sujeito que não sejam as suas próprias experiências. 



211 
 

 
 

que, no normal, dá à experiência o seu grau de vitalidade e de fecundidade‖. (MERLEAU-

PONTY, 2011, p. 218). 

Tem-se que a história do sujeito é permeada pela sexualidade, uma vez que a 

sexualidade se oferece na forma de ser do homem e também em sua relação com o outro. 

Merleau-Ponty vai dizer que em Freud existem sintomas sexuais na origem de todas as 

neuroses, os quais simbolizam toda uma atitude, seja através de conquistas ou de fugas. Isso 

implica que a construção de um sujeito é firmada em experiências sexuais, desde o 

nascimento até a morte do homem.  

É possível dizer que a experiência sexual antecede muitas outras experiências do 

sujeito. É a primeira janela da experiência perceptiva, em que o indivíduo tem contato consigo 

mesmo e com o mundo. ―[...] devamos nos alimentar e respirar antes de perceber e de ter 

acesso à vida de relação, ser para as cores e para as luzes pela visão, para os sons pela 

audição, para o corpo do outro pela sexualidade, antes de ter acesso à vida de relações 

humanas‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 221). 

A experiência do sujeito no mundo não gera apenas um contato entre seu corpo próprio 

e objetos, mas desenvolve sensações de prazer e afetos quando se desenvolve projetos, 

quando há relação com outros sujeitos. É o caso de pessoas que perdem a fala quando se 

deparam com situações de rompimentos de desejos, de planos, em que há a afetação externa 

refletida no interno, como pura experiência corporal sexuada. O corpo permite fechar-se ao 

mundo, como também é aquilo que se abre ao mundo se colocando em situação. 

Ao tratar da experiência do outrem e da sexualidade não se pode desvinculá-la de uma 

experiência perceptiva, nem tampouco da experiência alucinatória, pois sendo o homem um 

ser sexual, esta pode afetar as experiências situacionais em que o sujeito habita. Portanto, ―o 

corpo é ‗a forma escondida do ser próprio‘ ou, reciprocamente, que a existência pessoal é a 

retomada e a manifestação de um dado ser em situação‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 229). 

Desse modo, como aponta Merleau-Ponty, as funções do homem, da sexualidade à 

motricidade e à inteligência, são solidárias, impossível de serem distinguidas no ser total do 

homem uma organização corporal que se apresenta como fato contingente e outras formas 

como necessidade. ―A existência humana nos obrigará a rever nossa noção usual da 

necessidade e da contingência, porque ela é a mudança da contingência em necessidade pelo 

ato de retomada‖ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 236). Tudo aquilo que o homem é, é a base 

de uma situação própria e, portanto, o corpo do sujeito é um espelho de seu próprio ser, não 

havendo sexualidade fechada em si mesmo, pois o sujeito e tudo que lhe compõe são 



212 
 

 
 

estruturas vivas que se conectam de forma que exprimem uma experiência viva perceptiva e 

original.  

 

4.5 Utopia e alucinação como construção de mundos 

 

Se de um lado se tem a alucinação como uma afetação psíquica em sujeitos, por outro, 

tem-se a utopia como consequência de mudanças que afetam o social como um todo. Percebe-

se que a alucinação traz consequências, obviamente, maiores para aqueles que alucinam, mas 

a utopia se reflete numa questão social, tendo em vista que, quando há sonhos que impactam a 

sociedade, todos os indivíduos que estão inseridos nesse contexto são afetados.  

A alucinação, de um lado, numa perspectiva psiquiátrica, é uma patologia, um 

transtorno psíquico, acomodando-se em uma dimensão presente, de outro, tem-se a alucinação 

como uma experiência perceptiva, que se distancia de uma doença patológica, mas é 

influenciada pelos fatores externos, que compõem a experiência alucinatória. É preciso 

perceber essas duas vertentes para que fique clara a distinção entre a alucinação enquanto 

transtorno e a alucinação como experiência vivida. A utopia, por sua vez, tem como 

fundamento uma projeção futura e não o presente como ocorre com a alucinação. Sendo 

assim, fica claro que os conceitos de alucinação e utopias não podem ser iguais, não formam e 

nem têm a mesma origem e nem o mesmo fim, por divergirem em suas características 

principais.  

Ocorre que enquadrando a alucinação e a utopia como diferentes entre si, é possível 

encontrar modos de aproximá-las. Ao dizer isso, não se quer mostrar uma equivalência entre 

os dois conceitos, mas nortear as semelhanças que há entre dois pontos que divergem. Para 

esclarecer essa ideia, é necessário recordar os feitos do homem, enquanto sonhos que se 

concretizaram, os quais deixaram de ser sonhos diurnos e utopias, para se tornarem reais.  

As conquistas intercontinentais entre países, culturas e economias representam bem essa 

questão. O sonho do homem de expansão tem seu início a partir do desejo utópico que 

começa a ser colocado em prática. As discussões, por exemplo, entre os que defendem o 

socialismo e os que defendem o capitalismo partem de uma fundamentação utópica em que os 

responsáveis por essas doutrinas projetam um mundo melhor a partir dessas concepções. 

Diante disso, esses sonhos não permaneceram como sonhos, mas foram colocados em prática, 

porém o que estava em jogo era, simplesmente, um desejo ou sonho interior que pode se 

refletir em uma sociedade inteira.  

 



213 
 

 
 

As utopias, em termos históricos, não foram apenas uma miragem, uma ilusão 

ingênua, incapaz de entender realisticamente o mundo concreto - como 

argumentaram os teóricos e propagandistas comunistas -, mas forneceram conteúdo 

avaliativo e programático para as ações do presente, isto é, o futuro foi imaginado de 

tal forma que definiu os meios necessários e a articulação das ações apropriadas para 

que se tornasse realidade. (GARCÍA, 2019, p. 135).
115

 

 

 

A utopia social é refletida como utopia individual, pois a construção de um mundo em 

sua praticidade, parte, antes de tudo, de um desejo individual que se torna coletivo. 

Obviamente, o homem sonha em tornar-se melhor futuramente e, para isso, coloca-se como 

idealizador desse desejo. É o que tem acontecido na história, em que a própria natureza é 

modificada para acomodar-se aos caprichos humanos, no que tange à busca por conforto e 

luxo. Ora, a existência de um mundo utópico não é somente no estilo moreano ou baconeano, 

mas a partir da luta de transformação da sociedade. A tecnologia é uma dessas formas de 

utopia idealizada que tem se tornado real, pois tem trazido efeitos tanto positivos quanto 

negativos para o mundo.  

Não é de se admirar que o mundo contemporâneo seja movido pela internet, pela 

tecnologia, pelos transportes de alta velocidade, pela conectividade de informações, ou seja, 

em tempos presentes se cria objetos e coisas, frutos da imaginação do homem. Não sendo 

somente isso, essa busca de superação parece estar presente, instintivamente, no homem que 

sente a necessidade de construir o que ainda nem se sabe o quê. É como se a lei do consumo 

abrangesse uma área psicossomática em que o faz buscar aquilo que ele não precisa. Desse 

modo, ―vemos as sombras do século por entre as ruínas, inclusive das ilusões com as 

promessas da ciência e da técnica, e desilusões as há também quanto às experiências políticas, 

tanto da democracia ocidental capitalista como das experiências de socialismo‖ 

(ALBORNOZ, 2019, p. 20). 

O excesso dessa utopia possui, uma aproximação com a alucinação, pois essa busca 

incessante por melhorias e inovações domina o homem de tal forma que ele desordena seu 

próprio meio natural, mesmo sabendo dos prejuízos causados por essa prática, em prol de 

massagear seu ego no prazer de ter seus sonhos realizados. Refletem-se também na 

construção de superproduções de ficção científica, em que é projetada uma utopia para a 

construção dessa irrealidade que se concretiza virtualmente, lançadas a partir de filmes, 

                                                             
115 Las utopías, en términos históricos, no han sido meramente un espejismo, una ilusión ingenua incapaz de 

entender de un modo realista el mundo concreto – como lo como han sostenido los teóricos y propagandistas 

comunistas –, sino que proveyeron contenido valorativo y programático a las acciones del presente, esto es, se 

imaginó el futuro de forma tal que éste definió los medios necesarios y el encadenamiento de las acciones 

adecuadas para que se vuelva una realidade (GARCÍA, 2019, p. 135). 
 



214 
 

 
 

novelas, séries e desenhos animados. Essa aproximação não representa uma igualdade entre 

alucinação e utopia, mas aparecem traços de alucinação, enquanto mundo percebido na 

experiência utópica. Essa aproximação ocorre porque há um horizonte em que os conceitos 

podem caminhar juntos. Ora, se a alucinação, enquanto experiência vivida, remonta a 

construção de um mundo presente a partir de inclinações imaginárias, a utopia também 

remonta, através do sonho diurno, a construção de um mundo, sendo que este pode ser 

construído, tornando-se real. Nesse ponto, há uma semelhança entre ambos, não como 

igualdade, mas como presença de traços que os aproximam. 

A utopia produzida na ficção científica é uma forma do sujeito viver um falso self a 

partir daqueles dramas imaginários que representam a transposição da vontade de viver o 

―eu‖, como verdadeiro self, porém como na realidade não é daquela forma, há a transgressão 

da normalidade na criação da ficção. ―No século da técnica se produzem ficções científicas de 

cunho apocalíptico ou catastrófico, romances políticos que não apresentam a imaginação de 

um mundo melhor e sim, de modo negativo, expõem o pesadelo de um mundo ameaçador‖ 

(ALBORNOZ, 2019, p. 16). 

O reflexo de um mundo utópico também aparece nas discussões econômicas, assim 

como na política como metas para o futuro. Desse modo, as utopias ―não são meros cenários 

ilusórios ou ficções ideais, mas objetos e discursos de discussão e reflexão política: como o 

presente é avaliado com base no futuro que se busca e que valores lhe são adequados e que 

perigos surgem, inerentes e acidentais, na consumação dessa vinda‖ (GARCÍA, 2019, p. 

142).
116

 

Pensar as relações humanas é incluir todo seu contexto social, histórico, político e 

econômico e, portanto, um lançar-se para o futuro como proposição utópica de toda essa carga 

de relações. Desse modo, a utopia humana está relacionada com suas relações, sejam elas 

individuais ou coletivas em um contexto político de construções e idealizações. Assim:  

 

 

Sendo os homens seres biológicos que fazem parte do mundo vivo animal e, antes de 

tudo, são seres de pulsão e desejo que aspiram ver suas necessidades atendidas; 

sendo seres que pensam, raciocinam, buscam dar sentido à sua existência, e nisso 

pretendem enraizar sua especificidade; sendo os homens, portanto, seres morais, 

éticos, econômicos, sociais, políticos, religiosos, que criam cultura e normas, logo, 

modos de organização da convivência coletiva; sendo aqueles (e aquelas) que 

desenvolvem formas de expressão e assim marcam a sua presença no universo; 

sendo tudo isso, são também os humanos seres que imaginam, antecipam, sonham o 

                                                             
116

 ―Las utopías entonces no son meros escenarios ilusorios o ficciones ideales, sino objetos y discursos de 

discusión y reflexión política: cómo se evalúa el presente en función del futuro que se busca, qué valores son 

adecuados para ello, y qué peligros asoman, inherentes y accidentales, en la consumación de ese provenir‖ 

(GARCÍA, 2019, p. 142). 



215 
 

 
 

futuro, jogam com o desejo e o leque das possibilidades dadas, o que transparece na 

franja do real ainda não bem realizado, onde pulsão e desejo se desdobram em 

possíveis e se manifestam especialmente nas artes, nas técnicas e nas ciências, 

finalmente, no âmbito da religião, onde sonham o visível e o invisível, o dizível e o 

indizível, o possível e o impossível (ALBORNOZ, 2019, p. 17) 

 

 

Essa condição humana estende-se também ao campo político, enquanto sistema de 

organização e transgressão social, pois a partir do momento que um sujeito projeta um desafio 

político e social, está projetando algo para o futuro e, consequentemente, uma utopia. Assim, 

―não parece haver uma perspectiva futura que não inclua a ciência como fator político central, 

tanto por sua produtividade quanto por seus usos políticos‖ (GARCÍA, 2019, p. 143)
117

. 

Com isso, tem-se que uma discussão para o futuro sempre é utópica, uma vez que a 

utopia é a construção de um mundo que ainda não existe. Projetar um sonho diurno para um 

futuro próximo é querer moldá-lo, conforme o desejo de quem sonha. ―Discutir o futuro está 

sempre propondo uma dimensão utópica e, se pretende ser realizável, não se pode deixar de 

considerar, para o bem e para o mal, o papel central da ciência na gestão dos Estados e na 

autorização do pensamento político‖ (GARCÍA, 2019, p. 143).
118

 É uma expressão de 

modificação de uma estrutura natural para se adequar a uma ideia, é como construir um avião 

para saciar o sonho acordado de poder voar, é como construir um submarino para navegar nas 

misteriosas profundezas do mar, é como fazer nascerem doutrinas e formas de governo para 

saciar os interesses humanos a partir de um desejo próprio.  

Entretanto vale salientar que essa movimentação utópica é impulsionada pelos 

movimentos cerceados de espaço social, que preenchido pelo espírito de uma utopia 

transformadora impulsiona a mudança. Nisso, tem-se que ―o que carrega o vento da utopia 

são as esperanças dos povos colonizados, dos negros e dos indígenas, dos muitos 

aprisionados. São as cobranças das mulheres, dos homossexuais, dos diferentes‖ 

(ALBORNOZ, 2019, p. 20). Esse é o mundo utópico que, pela esperança de realização, 

partilha das alucinações da vida humana, como busca e construção, lançando para fora de si, o 

eu verdadeiro, o fortalecimento da concretização de um sonho efetivo. 

A abordagem sobre a utopia indica um impulso que manifesta no homem o desejo para 

se viver melhor. Foram mostradas nos capítulos anteriores que as utopias, sejam elas baseadas 

em contos, na religião, nas artes, movimentos filosóficos e na história como um todo, não se 

                                                             
117 ―No parece haber una perspectiva de futuro que no incluya a las ciencias como un factor político central, 

tanto por su productividad como por sus usos políticos‖ (GARCÍA, 2019, p. 143). 
118

 ―Discutir el futuro es siempre proponer una dimensión utópica, y si ésta pretende ser realizable, no puede 

dejarse de considerar, para bien y para mal, el papel central de las ciencias en la gestión de los Estados, y en la 

autorización del pensamiento político‖ (GARCÍA, 2019, p. 143). 



216 
 

 
 

mostram de outra forma que não sejam como desejo de realização de uma vida mais 

promissora. ―A utopia é mais longa do que se imagina. Ela está presente ao largo da história 

humana. Não é de hoje que os seres humanos sonham em viver em locais onde a felicidade e a 

liberdade sejam reinantes‖ (ARANHA; LOPES, 2017, p. 135). Desta forma, aceitar a utopia é 

fazer nascer uma configuração hermenêutica que está presente não só nas questões 

individuais, mas também sociais e coletivas, afinal, a sociedade não se compõe isoladamente. 

Assim, Levitas ―sustenta que a ideia de práticas prefigurativas de um mundo melhor já é a 

realização da utopia e que pode ser estendida para as relações sociais que se pretendem ou 

estão inseridas em tentativas de reformulação de uma sociedade melhorada‖ (TEIXEIRA, 

2016, p. 261). 

No mundo atual, a utopia precisa ser pensada não somente como atividade particular, 

como Dom Quixote, que saiu pelo mundo em busca de aventuras, limitado a uma experiência 

pessoal, mas como utopia social que deve estender-se a uma imaginação de congregação em 

que a imaginação humana é capaz de imaginar um mundo de melhorias. Dessa forma, a 

sociedade não estaria restringida a uma operação limitada e isolada, mas como uma conexão 

de campos sociais, sejam eles econômicos, políticos, educacionais, artísticos, etc. ―A 

reconstituição imaginária da sociedade (RIS) requer pensar nas conexões entre processos 

sociais, econômicos e políticos, em nossas maneiras de vida e no que seria ideal para a 

emancipação humana‖ (TEIXEIRA, 2016, p. 261). Não sendo somente isso, a utopia não é 

uma concepção imaginária ou baseada em especulações, mas um processo de 

desenvolvimento e busca de futuros possíveis.  

Ora, a partir do momento que o homem, através da utopia, cria um mundo paralelo e 

utópico, é como se ele estivesse tendo uma percepção projetada para o futuro. A alucinação, 

como vimos, é uma percepção em que os fios intencionais e motrizes do sujeito estão 

rompidos, já a utopia é uma percepção de futuro projetado. Uma realidade utópica é a pura 

constituição de uma sociedade transformada, em que sonhos são criados e uma nova 

modalidade social surge a partir desses sonhos. Desse modo, aparece um ponto forte que 

diferencia a alucinação da utopia. A alucinação é inconsciente, a experiência vivida, porém o 

sujeito não domina, a utopia é consciente, pois suas projeções são intencionais na medida em 

que deseja realizá-los. 

 

 

As narrativas utópicas constituem, pois, um elemento poderoso de manutenção do 

controle social, mas também de movimento. O ideal contido nessa ideia é o de 

transformação social, que faz permanecer nos indivíduos a noção de futuro que está 



217 
 

 
 

sempre no presente, pois garante o movimento das sociedades (AMARAL, 2019, p. 

24). 

 

 

A utopia é possibilidade de futuro, de mudança, ninguém deseja um futuro igual ao 

presente, assim como ninguém nunca desejou um presente igual ao passado, o desejo utópico 

é, predominantemente, de melhorias e ganhos, na busca de um futuro melhor. Certamente, 

indivíduos antepassados sonharam com um mundo onde não havia a influência de forças 

sobrenaturais dos deuses, e, com isso, lançaram para frente um ato perceptivo de vida sem 

essas crenças. Posteriormente, aparece um mundo influenciado pelo digital, pela tecnologia, 

onde parece que o homem vai adentrando nesse espaço de encantamentos criados por ele 

mesmo, ou seja, um mundo de utopias concretas que se estruturam a partir de seus desejos de 

criação e transformação. Assim, em uma perspectiva capitalista, falar de utopia é se referir a 

―um lugar onde a modernidade excluiu a natureza, quando na realidade a utopia não se moveu 

senão no plano de imanência europeu globalizado e difundido‖ (AMARAL,2019, p. 31). 

A velha noção de utopia como encontrada em dicionários de filosofia está ultrapassada, 

pois toda fantasia criada pelo homem, na utopia, é a busca por um porvir melhorado. Sabe-se 

que esse porvir pode acontecer de diversas formas, porém, com o sonho, ele pode rumar a 

outros horizontes, e assim, a partir da esperança de uma vida mais terna, o homem desenvolve 

sua intencionalidade, a fim de torná-lo real. Nesse sentido, a utopia nunca está pronta, ela é 

um processo construtivo e, portanto, é inacabada, pois, enquanto esperança impulsionadora, 

ela nunca se satisfaz. Assim, a utopia é, para o homem, ―o inacabamento de seu ser de que se 

tornou consciente. Seria uma agressiva contradição se, inacabado e consciente do 

inacabamento, o ser humano não se inserisse num permanente processo de esperançosa 

busca‖ (FREIRE, 2000, p. 132). 

É notório perceber que nesse impulso, a utopia se destaca por ser um processo de busca, 

inspirada pelo sonho e pela esperança, aberta a possibilidades fundadas por uma esperança 

inclinada para frente e assim ela ―[...] existe na medida em que eu ou nós mudamos o 

presente. E é mudando o presente que a gente fabrica o futuro: por isso, então a história é 

possibilidade e não determinação‖ (FREIRE, 1991, p. 90). Pode-se perceber que Paulo Freire 

deixa seu legado sobre o tema da utopia, mantendo uma aproximação entre o pensamento 

blochiano, em que trabalham o conceito utópico de forma que ―alertam para o fato de que a 

esperança deve estar acompanhada de uma prática, de um otimismo militante e de uma práxis 

libertadora‖ (ARANHA; LOPES, 2017, p. 144). 



218 
 

 
 

A novidade que há quando se trata da utopia Blochiana, é que o sonho não é para ser 

interpretado, mas tendencioso a ser concretizado. Nessa tendência para a concretização, o ser 

humano, extraindo de dentro de si, extrapola e transgredi a própria limitação, quando através 

de sua capacidade racional vai além ao que tange à construção de objetos, culturas e mundos. 

Ora, essa criação não pode ser como percepções normais, já que nascem do inexistente, a 

menos que pensem como Platão, em que tudo é uma ideia e seu desenvolver sensitivo se dá 

como cópia, o que não é o caso. Diante disso, a utopia se manifesta a partir de traços que o 

aproxima da alucinação, não aos moldes de um esquizofrênico, mas aos moldes de um sujeito 

normal que interage com seu próprio meio. Se é possível pensar a alucinação como decorrente 

de fatores externos que influenciam o sujeito, é possível pensar a utopia como sonhos de um 

mundo melhor que se projeta para frente, seja a partir de um desejo interno, seja a partir de 

influências externas que marcam a construção do sonho diurno a partir da esperança.  

Em um momento da história, a construção de um avião, por exemplo, foi um sonho. O 

homem nunca tinha voado e, por um longo tempo, esta possibilidade se tornou impossível, até 

que seu idealizador o concretiza como em um processo alucinatório social que extrai de si 

mesmo sua potência para transformá-la em ato. Utilizando esse exemplo, é possível perceber 

como a utopia tanto pode vir de um sonho, como este sonho pode ser melhorado.  

Ora, o sonho de voar remonta a pré-história, através de mitos, crenças e lendas que 

narram fatos relacionados ao voo, como a lenda de Ícaro na Grécia antiga em que tinha o 

sonho de sair de Creta voando, sonho esse que foi frustrado por uma queda que ocasionou sua 

morte no mar Egeu. Tem-se também o registro do Helicóptero de Leonardo da Vinci, 

desenhado por ele por volta de 1493. Mais tarde, Jean-François Pilâtre de Rozier
119

 e Françõis 

Laurent d‘Arlandes
120

 voaram em um balão, abandonando, por um momento, o desafio de 

criar uma máquina capaz de voar que fosse mais pesada que o ar.  

No século XX, realizou-se o primeiro voo utilizando uma máquina mais pesada que o 

ar. No Brasil e em outros países, acredita-se que esse mérito é devido a Santos Dumond
121

, em 

                                                             
119 Jean-François Pilâtre de Rozier, ficou conhecido como um grande químico francês, professor de física e por 

ser pioneiro da aerostação – ciência que trata na navegação aérea em objetos mais leves que o ar. Efetuou o 

primeiro voo de balão com seres humanos na companhia de Françõis Laurent d‘Arlandes. Morreu em um 

acidente aéreo quando tentava atravessar o Canal da Mancha de balão, tornando-se uma das primeiras vítimas de 

acidentes aéreos conhecidos. 
120 François Laurent LeVieux d'Arlandes, ficou conhecido como um dos pioneiros do balonismo – desporto 

aeronáutico praticado com um balão de ar quente, juntamente com Jean-François Pilâtre de Rozier. Fizeram o 

primeiro voo em 21 de Novembro de 1783, em Paris. O balão decolou às duas horas da manhã, voando por cerca 

de 25 minutos e percorrendo uma distância de 9km. O bação decolou do Castelo de La Muette, estando presente 

o rei luís XVI. 
121

 Alberto Santos Dumont foi um aeronauta, esportista e inventor brasileiro. Ficou conhecido por construir e 

voar os primeiros balões dirigíveis com motor a gasolina. Tal mérito lhe é garantido internacionalmente pela 



219 
 

 
 

outros lugares atribuem tal façanha aos irmãos americanos Wilbur e Orville Wright
122

, já na 

França o crédito é dado a Clément Ader
123

. Na verdade, o que importa é que a história é 

responsável por esse percurso de transformação de uma utopia em realidade. Certamente, as 

experiências que o homem tinha em relação ao voo era a dos pássaros, nos quais fizeram 

nascer o sonho do homem também voar. Seria uma alucinação humana voar como os 

pássaros? Indaga-se. Talvez fosse essa a experiência humana extraída de si mesmo como 

tendência à construção de um mundo que saciasse seus desejos. 

Na medicina, a utopia também está presente, pois a busca de vacinas, de medicamentos, 

as pesquisas implantadas em laboratórios e universidades para descobrir a cura de muitas 

doenças são sonhos utópicos que o homem cria na esperança de que o futuro possa trazer uma 

melhoria para a vida humana. É possível utilizar o tempo atual para enfatizar que os 

laboratórios do mundo todo mantêm uma corrida contra o tempo para encontrar uma vacina 

contra a Covid-19 - doença que afeta as vias respiratórias de modo grave, levando a morte de 

milhares de pessoas no mundo todo, sendo considerada pela Organização Mundial da Saúde 

(OMS), como uma pandemia, a primeira do século XXI. Assim, a descoberta de uma vacina, 

nada mais é que uma utopia, ou seja, um desejo, um sonho humano, que, uma vez sendo 

descoberto, irá impedir que a doença se espalhe ainda mais, e o mundo volte a sua 

normalização.  

Ao mesmo tempo, considerando o desencadeamento de muitas doenças mentais, como 

depressão, por exemplo, que pode causar alucinações, a medicina psiquiátrica, juntamente 

com o mercado farmacológico, insere uma diversidade de drogas para tratar transtornos 

mentais. Tal prática não está distante de uma utopia social em que o uso desses medicamentos 

impõe uma atividade, totalmente, utópica, em que é possível controlar impulsos nervosos, 

através de medicamentos e drogas. Andrew Solomon descreve uma afirmação de Robert 

Klitzman, da Universidade Columbia, que diz: ―eu imagino o mundo daqui a algumas décadas 

                                                                                                                                                                                              
conquista do Prêmio Deutsch em 1901 (Prêmio oferecido por Henri Deutsch para a primeira máquina capaz de 

realizar uma viagem de ida e volta do Parc de Saint-Cloud até a Torre Eifel em Paris e retornar em menos de 

trinta minutos).  Santos Dumont também foi o primeiro a decolar a bordo de um avião impulsionado por um 

motor a gasolina. Apesar de os brasileiros considerarem Santos Dumont como o responsável pelo primeiro voo 

num avião, na maior parte do mundo o crédito à invenção do avião é dado aos irmãos Wright. Uma excepção é a 

França, onde o crédito é dado a Clémente Ader.  
122

 Os Irmãos americanos Wilbur Wright e Orville ficaram conhecidos como pioneiros da aviação em que 

criaram a primeira máquina voadora mais pesada que o ar, realizando um voo controlado em 17 de Dezembro de 

1903. Sua invenção tinha o controle de três eixos, o que permitia o piloto controlar a aeronave de forma efetiva, 

mantendo o equilíbrio. Tal método é utilizado até hoje em aeronaves de asa fixa. 
123

 Clément Agnès Ader é conhecido como um engenheiro francês, pioneiro da aviação e inventor do termo 

avion. Mesmo sendo um assunto controverso, é atribuído a ele o voo da primeira máquina voadora mais pesada 

de que o ar em 1890. Tal controvérsia acontece por que havia o desconhecimento da real capacidade de controle 

e estabilidade da máquina, podendo ser incontrolada no ar.    



220 
 

 
 

como uma utopia farmacológica; do mesmo modo, imagino facilmente pessoas tão suavizadas 

que negligenciam todas as suas responsabilidades sociais e pessoais‖ (SOLOMON, 2014, p. 

417). É notório que a utopia da indústria farmacológica tem o impulso de encontrar uma 

droga que seja tão eficiente e capaz de controlar todas as deformações nervosas nos 

indivíduos, afastando todo o mal produzido pela depressão. Tal fato é uma utopia, pois esse é 

o sonho de muitos que carregam consigo a doença e daqueles que trabalham na missão de 

encontrar essa cura.  

Nesse sentido, o uso da tecnologia e, consequentemente, da máquina é imprescindível 

nessas pesquisas, pois, mesmo tendo sido criada pelo homem, a máquina mantém um ritmo 

estável de trabalho muito grande. ―As máquinas podem pesquisar e devolver com facilidade 

resultados de bilhões de pontos de dados‖ (BABU; KEARNEY; WOJCIK, 2019, p. 12)
124

. 

Em contrapartida, ―uma pesquisa manual de grandes bancos de dados, comum em genômica, 

é impossível para um ser humano concluir em um prazo razoável para uma intervenção 

terapêutica oportuna no atendimento ao paciente‖ (BABU; KEARNEY; WOJCIK, 2019, p. 

12)
125

. É evidente, portanto, a importância da tecnologia de inteligência artificial na medicina. 

Inteligência artificial essa que se enquadra em um conjunto de utopias utilizadas pelo homem 

para alcançar seus objetivos.  

Nesse ínterim, percebe-se que a noção de utopia não está presente somente em 

romances literários, mas no desejo do homem de vivenciar um mundo melhor, a partir de seus 

desejos. Desse modo, é possível destacar que ―o homem estará sempre em busca de um 

objetivo que, mesmo sendo realizado, nunca será satisfatório, pois ele idealizará um novo 

sonho‖ (PELLEGRINO DE OLIVEIRA, 2009, 02). Portanto, ―a imaginação utópica é 

essencial para as mudanças históricas e sociais, pois alavanca acontecimentos através de um 

desejo de melhoria geral‖ (PELLEGRINO DE OLIVEIRA, 2009, 02). 

O autor Mário de Andrade em seu poema O Rebanho, expressa uma forma de utopia 

quando, logo no início, afirma: ―Oh! Minhas alucinações! Vi os deputados, chapéus altos, sob 

o pálio vesperal, feito de mangas-rosas, saírem de mãos dadas do Congresso... Como um 

processo num acesso em meus aplausos aos salvadores do meu estado amado!...‖ 

(ANDRADE, 2013, p. 42) A descrição do poema retrata um padrão de vida em que o autor 

considera como correto, pois há a representatividade, porém, essa percepção é a mais pura 

                                                             
124

 ―Machines can expediently search and return results from billions of data points‖ (BABU; KEARNEY; 

WOJCIK, 2019, p. 12). 
125

 ―A manual search of large databases, common in genomics, is impossible for a human to complete in a 

timeframe reasonable for timely therapeutic intervention in patient care‖ (BABU; KEARNEY; WOJCIK, 2019, 

p. 12). 



221 
 

 
 

alucinação do autor que ao fazer uma crítica ao estilo político elege a corrupção como pano de 

fundo, no entanto, expressa a esperança de mudança, lugar em que suas alucinações possam 

se tornar reais.  

Isso se estabelece quando o autor descreve ainda no poema a seguinte estrofe:  

 

 

E as esperanças de ver tudo salvo! Duas mil reformas, três projetos... Emigram os 

futuros noturnos... E verde, verde, verde!... Oh! minhas alucinações! Mas os 

deputados, chapéus altos, mudavam-se pouco a pouco em cabras! Crescem-lhes os 

cornos, descem-lhes as barbinhas... (ANDRADE, 2013, p. 42).   

 

 

E ainda continua como se, posteriormente, compreendesse que sua percepção não 

passava de uma utopia, ou seja, seus desejos de ver o equilíbrio como ele mesmo deseja se 

frustra por perceber que seu desejo era puro sonho difícil de se concretizar, o que ele tinha de 

verdade era apenas uma experiência de alucinação consigo mesmo, tanto é que continua 

descrevendo: ―E vi que os chapéus altos do meu estado amado, com os triângulos de madeira 

no pescoço, nos verdes esperanças, sob as franjas de ouro da tarde, se punham a pastar rente 

do palácio do senhor presidente... Oh! minhas alucinações!‖ (ANDRADE, 2013, p. 42) 

O desejo da mudança social fica expresso no poema O Rebanho, em que o autor 

demonstra, em um primeiro momento, seu sentido utópico de como imagina a sociedade, 

mesmo que depois venha se dá conta de que todos seus desejos não eram de uma ordem real. 

Isso se caracteriza pelo que já foi discutido sobre o tema até aqui, pois o homem desenvolve 

seu meio a partir de seus desejos, no lugar em que projeta a um futuro sua realização. O autor 

do poema faz isto: deseja, sonha, tem a esperança de um futuro melhor, mesmo que no poema 

se dê conta que essa realidade não se concretizará. ―Assim, entendemos a manifestação 

poética de Mário de Andrade nesse texto como a expressão do pensamento crítico social do 

indivíduo em busca de uma mudança histórico-cultural em um país passando por um 

momento de renovação artística e intelectual‖ (PELLEGRINO DE OLIVEIRA 2009, p. 06). 

Diante disso, não é possível desvincular, de forma absoluta, a utopia da alucinação, uma 

vez que as duas mantêm traços que as aproximam, quando se trata de experiências vividas na 

alucinação, fundadas no presente e na utopia fundada no futuro. Em se tratando de 

experiência humana, não fica estabelecido que as alucinações se ocupem apenas da mente de 

um sujeito com esquizofrenia, mas está aberta a possibilidades, como já foi reiterado várias 

vezes, que os fatores externos influenciam a existência da experiência alucinatória. Portanto, 

tratando-se de motivações em que a experiência utopizante está presente, a alucinação não se 

distancia dela, pois o sonho, o desejo são experiências humanas e, mesmo que estejam 



222 
 

 
 

conectadas a um fio intencional ou a esperança, há uma motivação fora dos padrões 

conscientes, sofrendo influência do inconsciente humano, através do desejo de querer ou pela 

repressão de alguma atitude que poderia ser realizada ou não.  Diante disso, essa discussão 

conduz a uma reflexão de que, na utopia, há traços de uma experiência alucinatória e ao dizer 

isso, é preciso deixar claro que essas duas vertentes não se coincidem, não são a mesma coisa, 

mas apresentam em suas características construtivas, traços que se aproximam, portanto, é 

possível dizer que tanto a alucinação quanto a utopia se aproximam nessa busca de construir e 

dar sentido a vida que se projeta, seja no tempo presente ou no futuro. 

 

4.6 A Hermenêutica como sistema de interpretação das alucinações e das utopias. 

 

Para início de conversa, ao tratar sobre a interpretação das alucinações e das utopias, 

cabe mostrar o conceito de hermenêutica, que, para Ricoeur, consiste ―na teoria das operações 

da compreensão em sua relação com a interpretação de textos‖ (RICOEUR, 1990, p. 17). 

Evidentemente, este trabalho não está se tratando de textos escritos, mas de causas e fatos, no 

entanto, a hermenêutica não poderá ficar de fora, pois, em um caso de tratamento de um 

esquizofrênico, por exemplo, o analista utilizará de meios para interpretar e compreender os 

comportamentos de seus pacientes. Um pouco mais adiante, será esclarecido o que venha a 

ser a interpretação aqui utilizada. Tal necessidade de uso da hermenêutica não é diferente com 

as utopias, pois sendo elas individuais ou sociais, o sujeito precisa interpretá-las, uma vez que 

seus sonhos de um futuro melhorado têm seu início no próprio sujeito e, em algum momento, 

teve alguma motivação para realizá-lo. 

Para Ricoeur, a utopia se apresenta de forma contraditória, considerando a vastidão de 

apresentações que ela possui. Já foi explanado que vários autores, crenças, contos e mitos 

elencam a utopia em suas modalidades distintas, de modo que, acomodem seus desejos e 

necessidades. Desse modo, ―as utopias são estateladas não somente em seus projetos e 

conteúdo, mas em suas próprias intenções‖ (RICOEUR, 2015, p. 317).  Aquele que constrói 

sonhos e desejos tem a intenção de algo, Merleau-Ponty já afirma isso em sua obra 

Fenomenologia da Percepção e o mover é puro ato intencional. Na utopia, aparece a 

esperança, como afirma Bloch em O Princípio Esperança.  

Um aspecto do carácter transcendente, no que se refere à utopia, segundo Ricoeur, é que 

ela é realizável, não é somente um sonho, mas se denota que ela está em vias de se realizar. 

Nesse sentido, faz-se mister analisar a interpretação como contexto. O autor afirma que a 



223 
 

 
 

interpretação se estabelece, primeiramente, na linguagem, mas, pelo processo de analogia, é 

possível aproximá-la da alucinação e das utopias, pois ―a sensibilidade do contexto é 

elemento necessário e a contrapartida inelutável da polissemia‖ (RICOEUR, 1990, p. 19). 

É a partir da interpretação que a alucinação e a utopia podem ser compreendidas, pois, 

imaginando um sujeito que sofre de alguns desvios psíquicos, por exemplo, faz-se necessário 

examinar os motivos que o levaram a ter esses desvios. Do mesmo modo, aquele que cria suas 

utopias, pode ter sido influenciado por algum fator motivante, tornando-se importante nesse 

processo utópico, afinal de contas, não se pode eliminar a questão psíquica das relações 

humanas, pois ―o homem não é radicalmente um estranho para o homem, porque fornece 

sinais de sua própria existência. Compreender esses sinais é compreender o homem‖ 

(RICOEUR, 1990, p. 25) 

O uso da hermenêutica foi bastante utilizado por Freud, tanto é que ele escreveu a 

Interpretação dos Sonhos. Interpretar é substancial para compreender. A ―hermenêutica é 

exatamente a busca do sentido pela via da interpretação‖ (FRANCO, 1995, p. 52). Ora, a 

psicanálise se volta para a interpretação. O próprio Freud apostou que a interpretação era 

essencial no tratamento clínico. Fazer os pacientes retomarem memórias, mesmo que 

desagradáveis, ajudaria a ressignificar o material utópico ou alucinatório que provocava 

sintomas negativos no paciente e, assim, dando um sentido simbólico a estas lembranças.  

Freud, em suas análises, retomou seu método investigativo, buscando a origem e as 

causas das neuroses para traçar o percurso que o paciente tomou, com o objetivo de entender e 

tornar consciente a origem dos sintomas observados na análise. Diante disso, é possível dizer 

que a hermenêutica, como ciência da interpretação se faz necessária no método analítico, pois 

a interpretação auxilia todo o processo que consiste em desvendar os signos obscuros no 

processo de compreensão. Assim, a interpretação psicanalítica ―emprestou sentido, deu 

visibilidade, coordenou entendimentos e, principalmente, fundou verdades sobre o modo de 

funcionamento do aparelho psíquico‖ (ALMEIDA; ATALLAH, 2009, p. 150).  

Não fosse somente esse processo de interpretação, alinhado a psicanálise ―tornou-se a 

força primordial de comunicação, de estabelecimento de sentido, de condução da clínica, e 

também de toda uma rede de poder e saber entre psicanalista e paciente‖ (ALMEIDA; 

ATALLAH, 2009, p. 150). Analisar o contexto social do indivíduo é imprescindível no 

processo de compreensão de doenças mentais ou até situações utópicas, uma vez que todo o 

processo hermenêutico conduz a interpretação. Considerando um sujeito com depressão, cabe 

considerar, não somente uma experiência genérica, coletiva, a qual o sujeito é inserido, mas 



224 
 

 
 

situações pessoais e particulares que faziam parte de sua rotina de vida. ―As depressões são 

contextuais e devem ser interpretadas dentro dos contextos no quais ocorrem‖ (SOLOMON, 

2014, p. 144). 

Solomon descreve as formas mais viáveis de tratar doenças mentais, como a depressão, 

por exemplo. Ele ressalta que a terapia é essencial nesse processo. Se os sintomas forem mais 

agudos, é necessário se valer dos medicamentos farmacológicos. Outro fator essencial nesse 

processo é o que ele chama de fé. ―Podemos pensar na consciência humana como ligada pelos 

lados de um triangulo: o teológico, o psicológico e o biológico‖ (SOLOMON, 2014, p. 124). 

Portanto, fica evidente esse conjunto de formas de tratamento para doentes mentais. Uma vez 

que é preciso buscar as causas e não tratar apenas sintomas, pois o caminho para solucionar o 

problema, na maioria das vezes, encontra-se na base, ou seja, na experiência de vida.  

Ricoeur, descrevendo o pensamento de Karl Mannheim, diz que a utopia presente no 

processo histórico mostra que em certo momento transcende à história, voltando-se para a 

vida real e dela se aproximando, assim ―é como se a distância utópica se achasse 

progressivamente reduzida‖ (RICOEUR, 2015, p. 317). É notório que nesse processo 

histórico, a hermenêutica está presente, pois essa transcendência não ocorre de forma natural, 

mas por intermédio da intenção ou da esperança, o que necessita da interpretação como forma 

de direcionamento plausível para que esse processo ocorra. 

Karl Mannheim vai dizer em sua obra Ideologia e Utopia que pode haver uma 

inconformidade entre a utopia e o presente real, pois há muitas tendências, sejam elas sociais 

ou históricas que influenciam o ser humano. Essa questão se dá pelo fato de que o homem 

deseja e sonha, mas o meio externo gera uma força sobre o indivíduo capaz de impulsionar a 

busca pela realização desse desejo. Assim, há ―uma mentalidade e dados utópicos quando 

estão em contradição com o presente real. Essa incongruência parece óbvia, como um recurso 

de conto e orientação, sem esperanças, sem reflexão e sem prática, em contrapartida à não 

existência de situações reais‖ (MANNHEIM, 1994, p. 189). 

Para Ricoeur, o problema da hermenêutica se constitui muito antes da fenomenologia de 

Husserl e se coloca antes de tudo como uma exegese de proposta para ―compreender um 

texto, de o compreender a partir de sua intenção, sob o fundamento daquilo que ele quer 

dizer‖ (RICOEUR, 1988, p. 05). Sendo a hermenêutica um campo que permite a compreensão 

de textos, repise-se, não pode permanecer somente limitada à interpretação da escrita, mas 

transborda a fala e comportamentos, uma vez que o corpo humano é pura expressão. Sendo 



225 
 

 
 

assim, a comunicação entre indivíduos não se constrói com recursos limitados à escrita e a 

fala, mas como pura personificação, sejam elas negativas ou positivas.  

Ora, a escrita não se origina sozinha, ela é fruto de um campo interpretativo e 

construtivo que ocorre a partir da percepção do mundo. Voltando a filosofia merleau-

pontiana, é possível afirmar que ela não se sustenta como uma interpretação, pois o centro do 

seu pensamento é a capacidade perceptiva do sujeito. Não muito diferente, ocorre quando se 

referir à alucinação, que é nada mais que uma percepção em estado desestruturado. No 

entanto, a alucinação, sendo um desconexo perceptivo, é oriunda de experiências de outrora 

que o inconsciente remonta no presente sem que o sujeito seja capaz de controlar. Já foi dito 

sobre algumas vias que causam a alucinação, todas elas são influenciadas por fatores, sejam 

internos ou externos e não se pode excluir a hermenêutica como campo de estudo que tem sua 

importância para compreender essas experiências, sejam elas, tanto perceptivas quanto 

alucinatórias. 

O trabalho de um analista, por exemplo, não ocorre isoladamente, mas com base em um 

conhecimento de vivências do próprio paciente que influenciam, demasiadamente, sua rotina 

de vida. O profissional não seria capaz de conduzir suas sessões de análise se não utilizasse a 

interpretação como auxílio para trabalhar os sintomas de seu paciente. Assim, a hermenêutica 

―põe em jogo o problema geral da compreensão‖ (RICOEUR, 1988, p. 06). Não tão somente 

isso fica expresso no pensamento de Ricoeur que a prática interpretativa é usual em vários 

campos de saber, lugar em que o uso da analogia é imprescindível. ―Tanto mais que nenhuma 

interpretação notável pôde constituir-se sem pedir empréstimos aos modos de compreensão 

disponíveis numa dada época: mito, alegoria, metáfora, analogia etc.‖ (RICOEUR, 1988, p. 

06). Nota-se que a arte de interpretar é diversa, podendo estar presente na escrita, na fala e em 

atitudes comportamentais e, desse modo, manifesta-se na experiência perceptiva, 

considerando que o sujeito percebe um mundo fora de si e, apesar de suas intenções, 

movimenta todo o seu ser para o ato de perceber um fenômeno. Não é diferente quando se 

trata de utopias, pois a experiência utópica é impulsionada pela esperança de transformação 

do presente em um futuro melhor. Assim:  

 

 

O silêncio, as sentenças interpretativas, a tradução do inconsciente ou o 

deslocamento do significante, as construções ou interpretações, não importa o 

dialeto utilizado pela escola, participam do mesmo desencontro fundamental: ouço 

meu paciente de um outro campo, possibilitando que um sentido novo possa surgir 

do material que o analisando traz (MOHALLEN, 2006, p. 170). 

 

 



226 
 

 
 

É notória a importância da interpretação no que diz respeito ao trabalho do analista. O 

próprio Freud escreve seu livro intitulado Interpretação dos Sonhos, para mostrar que há uma 

diversidade de formas na interpretação dos sonhos. O autor quer demonstrar que 

―interpretação significa dizer que um conjunto de ideias, emoções e falas significam outra 

coisa além daquilo que manifestam; que há outros conteúdos, latentes, não acessíveis ao 

sujeito (MOHALLEN, 2006, p. 170). Mohallen afirma que a interpretação favorece o 

surgimento de sentidos novos, rompendo pressupostos que limitavam seu sentido, e assim, 

segundo ele, dizer que significam não é dizer o que significam. Esse mecanismo propõe uma 

abertura de possibilidades de compreensão que são instituídos pela hermenêutica.  

Nas utopias, a interpretação também aparece como forma resultante de um querer 

interno que se exterioriza. Sendo uma compreensão de textos, a hermenêutica auxilia a 

compreensão dos discursos que remontam as diversas áreas do conhecimento, sejam elas 

filosóficas, políticas, sociais, pedagógicas e voltadas para área comportamental. Desse modo, 

―o imaginário criador é, nesse contexto, um organizador de obras mediante as funções sociais 

da ideologia e da utopia, suas maiores expressões‖ (OLIVEIRA SILVA, 2011, p. 20).  

Com isso, a hermenêutica aproxima as discussões voltadas ao campo social, uma vez 

que sonhos e desejos são criados pelo sujeito como forma de ascender sua realidade social e 

histórica. O ser humano deseja e sonha porque tem a esperança de uma vida melhor e, nesse 

sentido, lança-se ao mundo na tentativa de realizá-los. Ocorre que essa busca não é aleatória, 

pois há um objetivo de alcançar as metas estabelecidas nesse percurso intencional, não 

podendo deixar de fora o vasto campo de interpretações que é incorporado a vida do sujeito a 

partir de suas experiências. ―Por isso, mediante a função da ideologia, o imaginário pode 

garantir representação política dos grupos sociais; e, mediante a função da utopia, o 

imaginário pode expressar os sonhos e os anseios destes mesmos grupos sociais‖ (OLIVEIRA 

SILVA, 2011, p. 20). 

Considerando a tese de que o corpo humano é pura expressão e, por isso, fala, é possível 

dizer que ele mesmo encontra uma forma de se comunicar com o meio o qual está inserido. A 

hermenêutica é uma disciplina que prima pela intepretação de textos que favorece a 

comunicação. Ora, se o corpo fala, se ele é pura expressão, há comunicação entre ele e o 

mundo que, apesar de ser um campo perceptivo, há também interpretação. Para que haja 

compreensão da fala ou do comportamento de um sujeito, é preciso ponderar sua cultura, seus 

hábitos, os ensinamentos que foram transmitidos para ele durante toda sua vida. É nesse 

sentido que cabe uma interpretação, em que é possível associar seu comportamento e sua vida 



227 
 

 
 

social e histórica. Friedrich Schleiermacher defende a hermenêutica como uma limitação da 

língua que o sujeito aprende, desse modo, ele se torna limitado. Ele vai dizer que:  

 

 

A interdependência de hermenêutica e gramática consiste em que cada discurso só 

pode ser apreendido sob a pressuposição do entendimento da língua. – Ambas têm a 

ver com a língua. Isso leva à unidade de falar e pensar, a língua é a maneira e o jeito 

de o pensamento ser real. Pois não há pensamento sem discurso 

(SCHLEIERMACHER, 2015, p. 06).  

 

 

Assim, fica notório que Schleiermacher reduz a interpretação a partir da compreensão 

de sua língua. No entanto, considerando que cada sujeito é um mundo, o qual percebe os 

fenômenos dispostos no seu campo perceptivo como afirma Merleau-Ponty, interpretar é 

perceber o outrem, não de forma absoluta, preso a um sistema cultural e linguístico, mas de 

forma relativa, considerando toda forma perspectiva, uma vez que as relações sociais 

requerem o contato com a diversidade para que a socialização possa ocorrer de modo eficaz. 

É o que ocorre com as utopias, em que o ser humano extrapola seu mundo para desejar e 

sonhar algo melhor que possa vir a acontecer em um instante futuro. A partir disso, ele luta e 

busca por essa transformação de estilo de vida com o objetivo de alcançar algo melhor. Nada 

disso seria possível se ele não utilizasse de um sistema interpretativo para moldar a 

transformação de sua vida, na busca de um futuro melhorado que atinja seus objetivos.  

Ricoeur afirma que há uma motivação do texto que ultrapassa a comunicação, uma vez 

que há um distanciamento entre ele e a comunicação, que leva a entender uma diversidade na 

sua compreensão, tendo em vista o tempo, o lugar e o sujeito que o escreveu. 

 

 

O texto é, para mim, muito mais que um caso particular de comunicação inter-

humana: é o paradigma do distanciamento na comunicação. Por essa razão, revela 

um caráter fundamental da própria historicidade da experiência humana, a saber, que 

ela é uma comunicação na e pela distância (RICOEUR, 1990, p. 44).  

 

 

Dentro desse contexto, em que se discute a importância da hermenêutica no campo das 

alucinações e das utopias, cabe ressaltar que há uma aproximação entre a hermenêutica e a 

fenomenologia. É o que defende Ricoeur em sua obra O Conflito das Interpretações. Segundo 

ele, há duas maneiras de fundamentar a hermenêutica na fenomenologia, em que apresenta 

duas vias, uma curta e uma longa.  

Para Ricoeur, a via curta se refere ao campo da compreensão, que está associada à 

maneira de Heidegger. ―Chamo ‗via curta‘ a uma tal ontologia da compreensão porque, 

rompendo com os debates de método, se aplica imediatamente no plano de uma ontologia do 



228 
 

 
 

ser finito, para aí encontrar o compreender, já não como um modo de conhecimento, mas 

como modo de ser‖ (RICOEUR, 1988, p. 08).  Assim, o modo de se chegar à ontologia da 

compreensão não acontece gradualmente, mas de forma súbita em que há a inversão da 

problemática. Deste modo, ao invés de se perguntar sobre as condições em que um ser 

compreende um texto, ou a história, pergunta-se sobre o que é esse ser, o qual é capaz de 

compreender. 

Em contrapartida, tem-se a via longa, a qual Ricoeur propõe levá-la a uma reflexão 

ontológica, porém, desta vez, de modo gradual, ―seguindo os requisitos sucessivos da 

semântica (§3), depois da reflexão (§4)‖ (RICOEUR, 1988, p. 08). 

Ora, o princípio utilizado por Ricoeur ocorre em uma inversão dada pela exigência de 

uma Ontologia da compreensão em que, ao invés de se estabelecer uma epistemologia da 

interpretação, acentua-se uma ontologia da interpretação. Isso implica um modo de subtrair 

toda forma epistemológica de colocar o problema. Assim, ―é preciso sair deliberadamente do 

círculo encantado da problemática do sujeito e do objecto, e interrogarmo-nos sobre o ser‖ 

(RICOEUR, 1988, p. 09). Seguindo a essa tese, a interrogação sobre o ser em geral não se dá 

de forma aleatória, pois antes é preciso questionar-se sobre o ―ser-aí‖ de todo ser, ou seja, 

sobre o Desein, e mais especificamente ainda, sobre o ser que existe na forma de compreendê-

lo.  

Desse modo, segundo Ricoeur, compreender já não é um modo de conhecimento, mas 

um modo de ser, que existe ao compreender. Portanto, ―interpretar não é tomar conhecimento 

do que se compreendeu, mas elaborar as possibilidades projetadas no compreender‖. 

(HEIDEGGER, 2015, p. 209). Assim, como afirma Heidegger, o mundo já compreendido se 

interpreta, contudo a interpretação se funda em uma posição prévia, como seguindo a uma 

sequência da compreensão para atingir sua totalidade compreendida.  

A interpretação, portanto, não se constrói como uma apreensão preliminar, como um 

pré-conceito, mas como resultado de algo que, previamente, foi compreendido. Talvez 

Merleau-Ponty entendesse essa questão como o apropriar-se dos fenômenos do mundo 

percebido pelos sentidos, não em uma totalidade, mas em uma compreensão do campo 

perceptivo. Inserido nesse contexto, o ente se abre em possibilidades e, desse modo, ―o caráter 

de possibilidades sempre corresponde ao modo de ser de um ente compreendido‖ 

(HEIDEGGER, 2015, p. 209). Assim, ―o ente intramundano em geral é projetado para o 

mundo, ou seja, para um todo de significância em cujas remissões referenciais a ocupação se 

consolida previamente como ser-no-mundo‖ (HEIDEGGER, 2015, p. 209). 



229 
 

 
 

É imprescindível notar que a questão histórica não se revela na construção do 

conhecimento como método, mas, segundo Ricoeur, designa a maneira como o existente ―está 

com‖ os existentes. Portanto, ―a compreensão já não é a réplica das ciências do espírito à 

explicação naturalista; ela diz respeito a uma maneira de ser próxima do ser, anterior ao 

encontro de entes particulares‖ (RICOEUR, 1988, p. 11). Desse modo, compreende-se que a 

discussão aforada sobre a importância da hermenêutica, como estudo da interpretação não está 

ligada a construção individual sobre a leitura de textos ou, no caso em comento, como 

apropriação preliminar dos casos de patologias ou criação de utopias, mas como uma 

apropriação a partir do sujeito que interage com o mundo ao seu redor.  

A questão em destaque, não se trata de uma interpretação literal do termo, mas 

interpretar no sentido de compreender, pois compreender é conhecer. De forma alguma, o 

sujeito poderia tomar posse de algo que não lhe pertence, dando um significado a ele, porém é  

possível que esse mesmo sujeito compreenda o mundo que ele se relaciona, seja no que tange 

ao mundo das alucinações, seja no que diz respeito às utopias. Assim, ―toda interpretação 

funda-se no compreender‖ (HEIDEGGER, 2015, p. 209) e o compreender, repise-se, é 

conhecer, nunca estará fundado em achismos ou pré-conceitos formulados de forma 

individual e tendenciosa.  

O conhecimento que se chega a partir da interpretação hermenêutica, não se origina 

como um conhecimento empírico que assola o indivíduo. É óbvio que recursos culturais, 

históricos e sociais são importantes, pois, apesar de não serem recursos que mostram uma real 

percepção, auxiliam na compreensão que há entre o ser que interpreta e o ser que é 

interpretado.  Portanto, não cabe enfatizar que algo seja interpretado somente no campo 

psicológico, na valorização de uma vida pessoal, pois é necessário que haja ―uma dimensão 

das ações da vida social ou política, dado que as ações individuais e a história pessoal estão 

inscritas na história do grupo, da comunidade, da classe ou sociedade‖ (OLIVEIRA SILVA, 

2011, p. 27). 

Desse modo, para concluir essa discussão, cabe ressaltar que a importância que a 

hermenêutica possibilita no campo das alucinações e das utopias, uma vez que, tratando-se de 

alucinações, tem-se que há relação entre alucinação e a percepção. Assim, faz-se mister 

considerar a compreensão de comportamentos por parte do sujeito que alucina como fatores 

internos, porém influenciados pela experiência vivida desse sujeito. A interpretação como 

compreensão que permite o conhecer exerce um papel, extremamente importante, no que diz 



230 
 

 
 

respeito à relação do alucinado com sua vida social, histórica e cultural, assim também como 

o mundo percebido por aquele que alucina.  

No que se refere às utopias, considerando serem estas um desejo de mudança do ser 

humano, que impulsiona para o futuro seus desejos e sonhos, na esperança de realizá-los, é 

preciso considerar a interpretação como compreensão das motivações para esta 

transformação. Ora, o sonho diurno do ser humano pode ser influenciado pelo capitalismo 

desenfreado, por uma referência histórica, social ou cultural, pela religião, pelos mitos, pelas 

crenças. Então, os sonhos diurnos e os desejos não podem estar isolados, nem podem sofrer 

abstinência, de uma compreensão para que se conheça todo contexto do impulso que o ser 

humano dá para a mudança.  

Diante disso, vale ressaltar que a literatura contemporânea sobre as alucinações e sobre 

as utopias são de uma vastidão imensa, pois muitos autores se debruçaram sobre o tema, seja 

no campo educativo, moral, literal, psicológico, psicanalítico, histórico, seja no campo pessoal 

e individual. Cabe ao sujeito unir e refletir sobre alguns desses temas, os quais permitiram 

uma aproximação entre percepção e alucinação como experiência vivida esmiuçada no 

primeiro capítulo e sobre o sonho diurno e das utopias em Ernst Bloch, trabalhado no segundo 

e terceiro capítulo. Conclui-se que essa aproximação é exclusiva, pois os temas propostos, 

apesar se estarem inseridos em correntes filosóficas distintas, cruzam-se, uma vez que ambos 

os autores percorriam por entre as correntes trabalhadas, as quais sejam fenomenologia e 

marxismo. Vale salientar que essa aproximação não é absoluta, uma vez que se trata de 

conceitos diversos, porém há um percurso em que a alucinação apresenta traços de utopia, 

assim como a utopia apresenta traços da alucinação. Evidentemente, essa aproximação não 

ocorre no âmbito de uma patologia alucinatória, mas como uma experiência vivida do sujeito. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



231 
 

 
 

6 Conclusão 

 

Em virtude dos argumentos apresentados nos quatro capítulos do presente estudo, 

verifica-se que há uma aproximação entre as filosofias de Maurice Merleau-Ponty e Ernst 

Bloch. Dessa forma, os principais conceitos analisados se comunicam entre si, sobretudo 

quando há a relação entre percepção – sonho diurno, intencionalidade – esperança e 

alucinação - utopia.  

Os dois filósofos, mesmo que pertençam a escolas filosóficas diferentes, possuem algo 

em comum, sobretudo, no que se refere à alucinação em Merleau-Ponty e à utopia em Ernst 

Bloch, pois mesmo que não se trate de questões análogas, os conceitos propostos preservam 

características que se manifestam na percepção do sujeito, seja pela alucinação, seja pela 

utopia. Isso se evidencia quando a alucinação mantém viva sua experiência perceptiva, 

mesmo que de forma desordenada, e a utopia como um instante futuro, que se consolida a 

partir do sonho diurno, o que, metaforicamente, pode apresentar traços de alucinação.  

O principal objetivo deste trabalho era analisar os conceitos de alucinação e percepção 

em Merleau-Ponty e o princípio esperança e sonho diurno em Ernst Bloch para conceber a 

experiência alucinatória e utópica como efetiva em um horizonte de esperança para a vida 

humana, ligada à utopia. É notório que os conceitos analisados são fundamentais para 

sustentar a tese de que a alucinação é uma realidade efetiva e que fornece traços que a 

aproxima da utopia, de modo que a partir dessa aproximação, cria-se um elo entre Merleau-

Ponty e Ernst Bloch. 

 Analisar as categorias percepção e alucinação a partir da obra Fenomenologia da 

Percepção de Merleau-Ponty, buscando refletir sobre suas relações foi o primeiro objetivo 

específico desta pesquisa. Em seu encalço, mostrou-se que percepção e alucinação mantêm 

um elo que permite uma comunicação intrínseca entre si, de modo que é possível identificar 

traços de alucinação na experiência perceptiva, quando os sujeitos, por exemplo, 

impulsionados pelas categorias de grandeza e profundidade, desfocam seu campo perceptivo, 

eles atribuem características diferentes aos fenômenos das que eles, realmente, possuem.  

Perceber, portanto, apresenta-se como notar, como ter consciência do mundo a partir 

dos sentidos que interagem com o meio, considerando suas limitações. A percepção foge de 

uma discussão fisiológica e adentra nas discussões fenomenológicas, pois o sujeito que 

percebe tem a intenção de conhecer o fenômeno a partir daquilo que lhe é apresentado. Não se 

trata de uma interpretação, ou uma explicação sobre o percebido, mas de uma descrição. O 



232 
 

 
 

corpo-próprio descreve o mundo percebido que está diante de si. É óbvio que essa descrição 

não apresenta a totalidade do percebido, mas o que o sujeito percebe. Para alcançar a 

elaboração dessa aproximação entre perceber e alucinar numa perspectiva próxima do sonho 

diurno é preciso compreender que a percepção não é uma realização passiva de registrar os 

fenômenos do mundo. É preciso considerar que perceber é também criar mundos que muitas 

vezes são utópicos.  

Alucinar também é perceber, mesmo que isso esteja em um horizonte de desordens, 

porém, se o sujeito tem consciente e inconsciente, como foi visto durante a pesquisa, ele 

guarda experiências passadas e elas, por terem sido vividas, não são inanimadas nem perdem 

seu brilho e seu sentido. O sujeito guarda suas experiências e, por algum motivo, em algum 

instante, elas reaparecem em forma de alucinações e percepções, por isso não podemos dizer 

que são irreais, pelo contrário, são reais, tanto quanto as experiências perceptivas, pois foram 

vivenciadas por ele. É como o sonho noturno em Freud, em que o inconsciente se revela 

através de sonhos, para trazer à tona restos do dia anterior ou lembranças de desejos que 

foram reprimidos. 

Negar essa possibilidade é reduzir, demasiadamente, o sujeito com deformações 

mentais, ou influenciados por fatores externos ao objetivismo, e não é isso que ocorre. Mesmo 

que seja uma montagem, o sujeito que alucina descreve sua percepção, mostrando traços de 

um mundo real que fazem ou fizeram parte de sua vida em algum momento. Ao ouvir um 

som, o alucinado, de imediato, o remete a algo, porque tal experiência, inconscientemente, 

impulsiona o som a outros instantes vividos. Portanto, não há como descaracterizar uma 

experiência alucinatória da perceptiva, uma vez que ambas apresentam sinais de 

correspondência em algum momento de suas experiências, mesmo que sejam estruturas 

diversas uma da outra. 

As reflexões em torno da obra Fenomenologia da Percepção fornecem subsídio para 

entender o sujeito no contexto de associar a percepção e a alucinação em um patamar de 

conexões, que, mesmo sendo diversos os fatores que permitem suas manifestações, são 

efetivas e inovadoras, até porque suas manifestações ocorrem em situações diversas, em 

tempos diversos, e, portanto, possuem suas diferenciações. Assim, como a percepção ocorre 

no corpo próprio, em que este habita e vive seu espaço, através da intencionalidade e 

motricidade, a alucinação acompanha essa perspectiva, pois o sujeito não deixa de habitar e 

nem de viver seu espaço por manter um conjunto de percepções envolvidas pelas alucinações.  



233 
 

 
 

No segundo objetivo deste trabalho, foi apreciado o conceito de Esperança, enquanto 

princípio em Ernst Bloch, como um horizonte de possibilidades para a vida. Foi mostrado que 

tal princípio mantém uma intermediação entre o sonho diurno e sua realização. A esperança 

existe na sua função de motivar e impulsionar o homem em busca da realização de seus 

projetos, pois, assim como ele deseja ser alguém melhor no futuro, não conseguiria realizar-se 

senão desenvolvesse uma força de impulso que contribuísse na transformação de seus sonhos 

em realidade. 

Ernst Bloch esclarece, em sua obra O Princípio Esperança, que o homem se desenvolve 

à medida que passa pelas fases da vida, considerando que em cada uma dessas fases, ele vive 

seus impulsos de desejos e sonhos. O impacto de uma fase da vida que precede outra não é 

sem fundamento ou desvinculada da fase posterior, pois estão intimamente ligadas, dando 

continuidade a uma sequência da vida.  

Portanto, as mudanças de sonhos não são anulações ou rompimentos de sua capacidade 

de sonhar, elas são uma forma de acompanhar as mudanças da vida que estão interligadas. Se 

a criança, na infância, sonha em ser médico, pode ter seu sonho alterado na fase jovem, por 

perceber que não se identifica com a área e, assim, modifica seu projeto de vida, conforme a 

necessidade de suas experiências e desejos, permitindo que outras formas de realização 

ocupem o vazio que o sonho anterior deixou, sem que ficassem espaços impreenchíveis.  

A discussão se desenvolveu colocando como base os sonhos diurnos, que não só se 

fortalecem pelas pulsões do corpo, como também pelos afetos plenificados e expectantes, que 

auxiliam na construção dos sonhos. A fome conduz o homem a buscar comida para saciar sua 

necessidade fisiológica, da mesma forma, o ser humano sente fome de realização pessoal, o 

que o faz buscar meios de realização. Essa trajetória tem um objetivo, que é saciar seu desejo 

e, assim, é possível fazer essa comparação para mostrar que a vida do homem é repleta de 

impulsos que o move para algum lugar.  

Desse modo, a análise sobre o princípio esperança mostrou não só um horizonte de 

possibilidades para a vida, mas também uma sustentação de manter aceso o brilho do sonho 

para sua realização, pois ela não é patrocinada somente pelo sonho em si, mas pela esperança. 

A esperança é a sustentação do homem, no que se refere ao percurso que o move do presente 

para o futuro, com a intenção de realização. Assim mostrava Merleau-Ponty, quando trata a 

intencionalidade como impulso, que permite que o sujeito perceba o mundo que o circunda. 

Não diferente Ernst Bloch apresenta a esperança como esse impulso que faz a intermediação 

entre o sonhar e sua concretização.  



234 
 

 
 

A questão do sonho foi aprofundada ao cumprir o terceiro objetivo desta pesquisa, que 

era definir o sonho diurno como uma utopia que atravessa o espaço e o tempo. Na verdade, tal 

conceito não se equipara a uma utopia, mas apresenta similitudes em alguns aspectos, no que 

se refere aos sonhos, demasiadamente, grandes, criados pelo homem que, em algumas vezes, 

não conseguem realizá-los, também podem se manifestar como utopias que transformam o 

inimaginável em realidade. Diante disso, as utopias podem se transformar em sonhos, assim 

como os sonhos podem ser enquadrados como utopias. Essa diferença ocorre pelo fato de que 

o sonho diurno projetado em uma ampla extensão adentra as características da utopia por 

parecer inviável de ser realizado, enquanto que a utopia pode ser compreendida como sonho 

diurno, na medida em que o homem arquiteta seu futuro e busca construí-lo mesmo que sua 

realização pareça impossível. Ele se coloca no impulso de transformar sua utopia criada em 

realidade. 

Ao abordar as utopias dos sonhos, os homens foram capazes de transformar a 

humanidade. É sabido que muitas das grandes descobertas como o avião, o voo de balões, o 

computador, dentre outros objetos, tiveram sua origem em uma utopia. O homem sonhou com 

algo e o transformou em realidade. A colonização do mundo, por exemplo, deu-se porque o 

homem sonhador, saiu de sua zona de conforto e partiu para mundos desconhecidos com a 

esperança de descobrir algo novo e atingir seu objetivo.  

É possível perceber que a transformação do mundo não foi sonhada de uma única vez, 

mas a agregação de sonhos e desejos que se realizaram com o passar dos anos modificaram e 

continuam transformando o mundo e o homem. São sonhos diurnos e utopias concretizadas 

que permitem essa evolução humana. Dentre essas questões, aparecem outras formas de 

pensar o sonho como utopia, como as narradas pelas religiões que acreditam na vida após a 

morte, os mitos que criam histórias, os contos que criam a ficção e na ciência que desenvolve 

técnicas que facilitam a vida do homem no processo de transformação do mundo.  

A utopia é, portanto, uma pilastra basilar para fortalecer o querer e não é independente, 

pois precisa do elo entre o homem e a esperança, que a conduza para o futuro, o momento em 

que ocorrerá sua realização e concretização a partir do princípio esperança. A esperança, 

portanto, abre um mundo de possibilidades que permite o homem buscar a realização de seus 

sonhos, em que esses se apresentam como utopias, diante do espaço e do tempo, mostrando 

suas peculiaridades que se moldam conforme a necessidade e inquietude do homem. Toda 

elaboração utópica, por mais estranha que ela possa se apresentar, tem sempre por base a 

percepção, ela é vivida como experiência de se dirigir ao mundo. 



235 
 

 
 

No quarto capítulo desse trabalho, discutiu-se sobre o último objetivo que destaca as 

categorias apresentadas pela literatura contemporânea da psiquiatria, aproximando-as com o 

tema das alucinações. A literatura contemporânea apresenta ricas discussões sobre a 

alucinação e a utopia, adentrando em um segmento psicanalítico e hermenêutico. Psicanalítico 

no que diz respeito às alucinações, por se tratar de estudos de pacientes que são acometidos 

por perturbações mentais, ocasionadas por doenças neurológicas ou influenciadas por 

impulsos externos que corroboram para o surgimento de problemas mentais; hermenêutico 

por se tratar de utopias, uma vez que afetam a vida social e pessoal do homem. Não se trata de 

manter uma interpretação sobre os casos ou a vida humana, mas de conduzir a percepção, 

permitindo uma compreensão e posterior conhecimento dos fatos. 

É importante ressaltar que tanto Merleau-Ponty quanto Ernst Bloch contribuíram para 

que a literatura contemporânea pudesse desenvolver métodos a serem utilizados no tratamento 

de pacientes com esquizofrenia através da escuta psicanalítica, por exemplo. A escuta não é 

uma interpretação sobre os sintomas que os pacientes têm, mas uma forma de descrever todas 

as experiências narradas, com a finalidade de direcionar o paciente a encontrar-se diante de 

todo turbilhão de atividades cerebrais que percorrem seu ser.  

A experiência com a psicanálise auxilia também as manifestações alucinatórias 

provocadas pelas influências sofridas pelo homem a partir de tensões externas que, com o 

passar do tempo, apresentam-se na vida do sujeito. O uso de medicamentos, drogas, e outros 

fatores que ocasionam a alucinação recebem o auxílio da psicanálise, mesmo que o sujeito 

não seja acometido por um transtorno, mas apenas uma experiência transitória de alucinação.  

Quando Merleau-Ponty propõe a atividade perceptiva como forma de experiência vivida 

e não posicionada, ele mostra que elas se apresentam de formas diferentes nos sujeitos, sendo 

percebidas de forma individual por se tratar de percepções autônomas. É sabido que cada 

sujeito encara os desafios do dia a dia de formas distintas, e isso é o reflexo da experiência 

perceptiva e vivida de cada um, em que o uso da intencionalidade permite ao sujeito dirigir-se 

para aquilo que almeja conhecer. Esse dirigir-se é o que o conduz as suas atividades que 

podem ter uma linha reta para frente ou tortuosa, cheia de desafios, a ponto de romper-se em 

algumas situações, gerando as perturbações mentais. 

Desse modo, aparecem as alucinações, podendo ser derivadas desses rompimentos de 

atividades diárias, por falta de uma intencionalidade e motricidade, ou influenciada pelo 

externo, com o uso de substâncias que afetam o corpo humano, ou até mesmo o excesso de 

atividades que extrapolam os limites da capacidade suportável do sujeito. Portanto, a 



236 
 

 
 

contribuição de Merleau-Ponty é substancial na forma de tratamento dessas doenças que a 

sociedade atual enfrenta e também na compreensão da experiência perceptiva e alucinatória.  

Sobre a hermenêutica, no sentido tendencioso à utopia, que pode gerar experiências 

alucinatórias, Ernst Bloch também deixa suas contribuições, pois quando ele elenca as utopias 

individuais, sociais e coletivas, advindas de mitos, contos e da ciência, ele fornece um leque 

de possibilidades para que se possa construí-las. É possível perceber isso quando o homem 

desenvolve a utopia de querer colonizar outros territórios, outros mundos, outros continentes. 

Esse impulso de querer fazer firma-se a partir da esperança que o move à realização de seus 

desejos.  

A questão presente diz respeito às utopias que se apresentam com traços alucinatórios, 

pois os navegantes passavam dias, até meses em alto mar, em embarcações que não tinham 

nenhuma estrutura que promovesse uma viagem tranquila e confortável até chegar a seus 

destinos. Isso demonstra que o fato de sair em busca de novas terras e novos mundos é a 

exterritorialidade de um desejo interno que um sujeito pode criar, seja a partir de sonhos, seja 

influenciado por alguma experiência alucinatória. Dizer que há traços alucinatórios na utopia, 

não implica demonstrar que tais conceitos são iguais, apenas se aproximam no que se refere 

ao criar uma experiência perceptiva. Na alucinação, de vivência no presente e, na utopia, de 

manifestação futura. 

A hermenêutica, retratada no último capítulo, contribui no processo de pensar a utopia e 

a alucinação, pois interpretar, como afirmou Ricoueur, não é fornecer um conceito baseado no 

que se entende de forma particular, mas interpretar no sentido de compreender, sendo que 

essa somente perfaz quando atinge o conhecer. Portanto, o conhecer é substancial para 

compreender as experiências perceptivas, alucinatórias, dos sonhos diurnos e das utopias, por 

se tratar de uma experiência vivida. Assim, a hermenêutica se faz necessária na reflexão tanto 

sobre a fenomenologia quanto ao marxismo, trabalhadas nessa pesquisa, uma vez que ela 

contribui na forma do sujeito conhecer, perceber e sonhar. 

Diante do que foi exposto no encalço dos objetivos específicos desta pesquisa, tem-se o 

seguinte: a percepção é o meio primordial e originário que o sujeito tem de se lançar ao 

mundo para que possa experimentá-lo. Merleau-Ponty quer viabilizar, através da experiência 

perceptiva, que o corpo, o qual se lança no campo perceptivo, não está inerte, isolado no 

mundo, como objetos desprovidos de qualquer interação viva com o meio. É a partir do corpo 

próprio que o filósofo demonstra um distanciamento com a fisiologia, a psicologia clássica, o 



237 
 

 
 

empirismo e até mesmo com o racionalismo, por entender que sua filosofia é de uma ordem 

perceptiva existencial.  

Compreender que a experiência perceptiva fornece subsídios para que se possa 

introduzir a compreensão da alucinação é fundamental na discussão merleau-pontiana, uma 

vez que a alucinação não deixa de ser uma experiência perceptiva. Com isso, fica notório que 

há uma relação entre a percepção e a alucinação pelo fato de ambas difundirem uma forma 

estreita de expressar e descrever experiências vividas no sujeito que as experimenta. 

Ao mesmo tempo, refletir sobre o campo do sonho diurno, a partir de Ernst Bloch, é 

entender que o homem não se conforma com o padrão de vida que tem e, por isso, constrói 

sonhos diurnos para que, a partir da esperança, possa, um dia, alcançá-los. O desejo interno do 

homem é intenso, capaz de fazê-lo desejar o que parece irrealizável, fazendo nascer a utopia 

como fantasias demasiadas que são projetadas para um futuro, a fim de concretizá-la.  

Essa perspectiva que aparece tanto em Merleau-Ponty quanto em Ernst Bloch parece 

caminhar por estradas simultâneas ou até mesmo próximas, uma vez que os conceitos 

retratam indícios de que o homem constrói mundos, seja influenciado por fatores internos ou 

externos, para que satisfaça seus interesses e desejos. A criação desses mundos, nos dois 

autores, não ocorre de forma aleatória e distante, pois a percepção com um caráter de 

descrever a experiência perceptiva estabelece vínculo com a alucinação, enquanto experiência 

visual, que remonta a uma realidade alucinatória. Ao mesmo tempo, sonho diurno ligado à 

utopia segue a mesma inclinação, em que os sonhos tendem a uma realização, não no instante 

atual, mas futuro. 

É notório que as discussões presentes nos dois autores, trabalhados nesta pesquisa, 

trazem uma herança filosófica desde um tempo mais antigo, quando o homem, impulsionado 

pelo querer saber a origem de tudo, prevalecendo a inquietação filosófica, posiciona-se em um 

patamar de investigação racional. 

A partir disso, inúmeras são as correntes filosóficas e seus respectivos campos de 

investigação que surgem, como é o caso da: a) fenomenologia que consiste no estudo das 

essências na existência, representada, nesta pesquisa, pelo pensamento do Filósofo Merleau-

Ponty, trabalhando o conceito de corpo próprio e percepção; b) o Marxismo, representado por 

Ernst Bloch, apresentando uma discussão sobre doutrinas econômicas, filosóficas e políticas, 

no que diz respeito à produção material que fortaleceria a vida social do homem e suas 

relações. 



238 
 

 
 

A fenomenologia pode ser considerada a partir de certo entrelaçamento com o 

marxismo quando há a aproximação do pensamento de Merleau-Ponty e Ernst Bloch, pois o 

desenvolvimento de suas doutrinas mantêm fortes relações no que diz respeito à percepção, 

alucinação, sonho diurno, esperança e utopia. Vale ressaltar que Merleau-Ponty escreve 

ensaios marxistas, o que permite um diálogo com Ernst Bloch, é o caso de Humanismo e 

terror e As Aventuras da Dialética.  

Segundo Merleau-Ponty, o corpo próprio se diferencia do que a fisiologia compreende 

por corpo. Tratando-se de ser humano, a partir da fisiologia, há uma interligação corporal 

mantida pela conectividade dos órgãos sensoriais que compõem o sujeito. Ao estender esse 

pensamento a matéria como um todo, é possível perceber que os corpos mantêm uma posição 

no espaço, de modo que estão localizados e dispostos em espaços específicos. No que tange 

ao corpo próprio, não há essa disposição específica, porque acontece uma vivência, o que 

permite não uma forma de posição no espaço, mas um modo de estar situado, em que é 

possível a compreensão de sua própria existência.   

A partir dessa compreensão de corpo próprio como algo que habita, está situado e não 

apenas posicionado no espaço, encontrar-se-ão as bases para falar sobre a percepção e 

alucinação.  Desse modo, Merleau-Ponty explicita que há uma relação vivida entre o sujeito e 

o mundo o qual ele habita e, por isso, não tem como falar de percepção sem inserir os 

conceitos de intencionalidade e motricidade. 

Enquanto sujeito vivo, o corpo próprio, ao se deparar com o mundo e, 

consequentemente, com os fenômenos, pode percebê-los, porém, para que isso aconteça, ele 

precisa desenvolver sua intenção de fazê-lo. Portanto, não se pode falar de percepção sem 

colocar no mesmo contexto a intenção, pois a relação entre sujeito e fenômenos ocorre a partir 

da intenção deste com o mundo. É como o movimentar em que existe um querer, uma 

intenção, do contrário, o movimento não acontece, assim também ocorre com as formas de 

percepção das coisas e o mundo que estão, intrinsecamente, ligados com a intencionalidade.  

Ao tratar sobre intencionalidade do corpo, evidentemente, é inserida, de logo, a questão 

da espacialidade, pois, vivendo um espaço de situação, o sujeito situa-se de modo vivido em 

sua própria experiência, pois os movimentos realizados por ele para que possa perceber as 

coisas ocorrem em um espaço de situação e não geográfico. Com isso, tem-se que a 

intencionalidade não pode estar separada da espacialidade de situação, nem mesmo no 

movimento que o sujeito perfaz para perceber o mundo, portanto, a intencionalidade cria as 



239 
 

 
 

possibilidades de percepção, contribuindo para que o corpo próprio tenha consciência de sua 

própria existência. 

Esse movimento realizado pelo sujeito é o que Merleau-Ponty aponta como 

motricidade, o qual impulsiona o sujeito a ir, por si mesmo, ao mundo, com a intenção de 

percebê-lo. Não se trata de um movimento físico, mas de um movimento intencional. Dessa 

mesma forma, a motricidade com a intencionalidade impulsionam ao perceber, que se liga a 

capacidade do corpo próprio de se dirigir para, não de forma física, mas intencional.  

Ao perceber os fenômenos, o sujeito se apropria deles, ainda que à distância, e, assim, o 

corpo próprio aproxima-se dos fenômenos, percebendo-os. O processo perceptivo, portanto, 

engloba o perceber, a intencionalidade e a motricidade - o perceber que é de fato, o momento 

que liga o sujeito aos fenômenos; a intenção é o que permite essa ligação entre o sujeito e o 

mundo; a motricidade como o movimento intencional entre sujeito e as coisas, além da 

espacialidade de situação onde tudo acontece.  

Ao tratar da experiência perceptiva, de acordo com a filosofia de Merleau-Ponty (no que 

diz respeito às capacidades do corpo próprio interagir de forma intencional com o mundo), é 

preciso considerar que esse processo perceptivo pode sofrer alterações, é o que ocorre com 

sujeitos que sofrem de problemas mentais, ou ainda utilizam produtos que alteram sua 

capacidade nervosa.  

Nesse ponto, aparece a alucinação, como uma forma perceptiva que se distancia dos 

conceitos de percepção presentes em sujeitos que possuem suas capacidades mentais 

integrais. A discussão sobre alucinação, conforme posta nesta pesquisa, encaminhou-se por 

duas vertentes:  

       I- sobre os desvios perceptivos vivenciados por sujeitos que são acometidos de doenças 

mentais, como por exemplo, a esquizofrenia; 

      II- sobre uma abordagem referente às alucinações que se manifestam sob influência de 

fatos externos, como medicamentos, drogas ou outros fatores que não têm nenhuma ligação 

com patologias ou transtornos psíquicos. 

É de suma relevância frisar que a alucinação não se distancia de uma percepção, uma 

vez que é uma experiência do sujeito que vivencia um instante de experiências. O fato de ser 

portador de uma doença ou está sob influências externas, não retira dele sua capacidade de 

conectividade com o mundo, logo, mantém um contato entre ele e os fenômenos.  

Merleau-Ponty afirma que a percepção é um instante perceptivo entre o sujeito e o 

mundo. Assim, perceber é aproximar-se dos fenômenos com a intenção de conhecê-los, 



240 
 

 
 

porém essa experiência ocorre como uma aproximação e não como uma totalidade, pois não é 

possível perceber o mundo em sua integralidade. Da mesma forma, a alucinação não é uma 

percepção totalizante, até porque, mesmo que seja uma experiência individual, carrega, de 

forma inconsciente, experiências perceptivas vivenciadas anteriormente. 

A alucinação como patologia, segundo Merleau-Ponty, a partir de nossa compreensão, 

apresenta-se como uma desintegração do real, no entanto, vale ressaltar que essa 

desintegração não se sustenta, quando comparada as percepções de um sujeito com todas as 

suas capacidades mentais intactas, considerando a experiência alucinatória no sujeito que 

experimenta uma percepção quando acometido de alguma doença psíquica.  

Não se quer, com isso, dizer que as visões de um sujeito esquizofrênico ocorrem em 

tempo real, em que as percepções, como apontam Merleau-Ponty, não integram uma 

totalidade, mas uma parcialidade perceptiva. Concebeu-se, durante a pesquisa, que a 

experiência alucinatória se manifesta em sujeitos normais, desprovidos de doenças e é, 

portanto, nesses casos que a alucinação, oriunda de fatores externos, aproxima-se da 

percepção e da utopia.  

Desse modo, a alucinação, sendo uma experiência entre aquele que alucina, dentro de 

uma relação entre sua percepção e o que é percebido, não se distancia de uma experiência 

inédita, pois ela ocorre de forma individual e particular para aquele que vive a alucinação, e, 

portanto, sua experiência apresenta traços de realidade, em que predominam intenção e 

motricidade, de modo que, para quem experimenta aquele instante vivido, incorpora uma 

experiência de situação. 

Retomada a ideia central sobre Merleau-Ponty, é necessário retomar também as ideias 

de Ernst Bloch para então estabelecer as aproximações entre os dois teóricos, no que se refere, 

sobretudo, aos conceitos de alucinação e utopias, uma vez que elas se manifestam no homem 

de dentro para fora. 

Conforme já anteriormente exposto, Ernst Bloch, mesmo sendo um marxista, não 

permanece exclusivamente ligado a essa corrente de pensamento sem dar outros voos 

teóricos. Em alguns momentos, escreve sobre o expressionismo, romantismo, messianismo e 

o teológico, o que permite uma flexibilidade para dialogar com Merleau-Ponty, no que se 

refere à percepção e à alucinação. Ernst Bloch quando se refere ao sonho diurno, o diferencia 

do sonho noturno. Em Freud, o sonho noturno pode ser resquícios, sobras do dia anterior que 

se apresentam através do sonho quando o homem dorme, uma vez que o inconsciente guarda 

essas memórias e experiências, de modo que o sujeito não controla. Já em Bloch, o sonho 



241 
 

 
 

diurno se manifesta quando o homem se encontra acordado e, portanto, sonhar é projetar uma 

vida melhor para o futuro. 

O sonho diurno é a manifestação do desejo de realização. É projetar para frente aquilo 

que o sujeito almeja para si no presente, seja com algo material, ou como um tornar-se. O 

sonho diurno é um espírito utópico, que permite ao ser humano construir um mundo de 

possibilidades, onde é possível lançar para frente seus sonhos e desejos com o objetivo de 

realização, a partir do princípio esperança. Desse modo, a utopia não é da ordem do 

realizável, mas do que se espera realizar, é um horizonte de esperança. 

O princípio esperança é a mola propulsora para que o sonho diurno aconteça. O homem 

sonha e quer realizá-lo, e, diante disso, desenvolve a esperança de que, no futuro, esse sonho 

se torne real. É uma manifestação individual, particular, em que há o impulso, através da 

esperança, para transformar o desejo ou sonho, em algo concreto. Trata-se de um 

direcionamento para algo fora de si, pois o ansiar ocorre em si mesmo, em direção a um 

objetivo. Esse alvo para o qual o anseio se dirige é a busca da realização daquilo que pode 

saciar os interesses do homem. 

O sonho diurno é, portanto, o sonho acordado, desperto, por se realizar em um lançar-se 

para frente, abarcando o ainda-não-consciente , a não consciência de algo pelo fato de não ter 

tido ainda a experiência com a concretização do sonho. Segundo Ernst Bloch, o sonho diurno 

ocorre em um instante atual, mas o homem só o experimentará quando ele vier a se 

concretizar posteriormente, portanto, enquanto sonho, enquanto desejo, é algo, absolutamente, 

imanente e pessoal. O sonho concretizado se exterioriza, pois é lançado para fora do sonhador 

como uma manifestação estrutural.  

A realização do sonho se enquadra em um desdobramento de transformação como algo 

que não cessa em sua realização, pois o instante vivido pelo homem não se perfaz de forma 

totalitária, pois esse é obscuro. O sujeito não tem domínio de tudo que acontece no momento 

em que ele vive e, por isso, somente se torna compreensível quando o instante vivido se torna 

passado. Esse processo é constante e contínuo, não há uma estrutura basilar que assegure a 

sua integralidade em um instante presente.  

A obscuridade de um instante, portanto, não está afastada do sujeito, pelo contrário, está 

bem próxima, com isso, tem-se o centro do problema, pois quanto mais próximo do sujeito for 

o instante vivido, mais difícil se torna identificá-lo, tendo em vista que o agora ainda não está 

visível e claro ao sujeito, tornando-se apenas posteriormente. Para Ernst Bloch, esse instante é 



242 
 

 
 

imagem obscura, pois ele não o tem a si mesmo, estendendo-se ao contexto, ao tempo e ao 

espaço, e, por isso, instantes futuros também podem permanecer obscuros e indefinidos. 

O homem se modifica a todo instante e a partir dessa transformação cria uma gama de 

possibilidades que se constituem à medida que ele sonha e tem a esperança de realizá-lo, 

podendo ocorrer de duas formas, patrocinado pelos fatores internos ou externos. 

Internamente, há a maturação do desejo, do sonho em si que é criado pelo sujeito a partir de 

sua vontade. Externamente, quando há a influência do mundo, dando um direcionamento 

diferente ao sonho ou até mesmo transformá-lo, sobretudo, quando o homem busca em si uma 

realização e não encontra. O que se destaca é que as percepções do mundo podem aprimorar a 

construção dos sonhos, uma vez que esses se fortalecem ou enfraquecem à medida que o 

homem se expande.  

O homem nasce, cresce, desenvolve-se, realiza-se, frustra-se e morre. Durante esse 

percurso, é possível construir, remodelar, transformar e abortar sonhos e desejos. É evidente 

que os projetos de um homem adulto não são os mesmos de um adolescente, pois o tempo e o 

espaço exercem fortes influências na construção dos sonhos, em que se percebe que cada 

formulação de desejo é utilizada para saciar  e preencher vazios que se abrem na vivência do 

ser humano, de modo que, sonhar e ter esperança de realização, traz uma tranquilidade e 

calmaria para o ser humano, uma vez que a espera de realização move o homem a agir e lutar 

para transformar em realidade o seu sonho. 

A esperança, portanto, gera um movimento capaz de conduzir o homem para frente, 

deparando-se com a concretização de seus desejos. Desse modo, a esperança inicia o processo 

de realização dos sonhos, não como concretização, mas como impulso para que isso aconteça. 

É o que acontece com a intencionalidade em Merleau-Ponty, que faz o sujeito dirigir-se para 

frente na busca de perceber o mundo. Assim, a esperança é o que permite o ser humano sair 

da zona de conforto e olhar o mundo ao seu redor, suas possibilidades e desafios, com o 

objetivo de saciedade. Um detalhe importante é que a esperança só será experimentada como 

totalidade no futuro, quando o sonho é concretizado, pois enquanto impulso, ela apenas se 

constrói. É exatamente nesse ponto que nasce a utopia que, conforme preceitua Ernst Bloch, 

trabalha em prol do futuro a ser alcançado.  

A utopia é, para Ernst Bloch, uma orientação para frente. Os sonhos diurnos presentes 

no sujeito, portanto, têm um impulso para o futuro, como já foi dito, mas ocorre que esses 

sonhos, em alguns casos, não são mais do que criações imaginárias, que Ernst Bloch chamou 

de utopia. O ser humano é capaz de criar um mundo de utopias, que necessita da esperança 



243 
 

 
 

para se desenvolver como uma ação autônoma que se apresenta como fantasia. Destaca-se que 

a utopia, para o filósofo alemão, não é algo inatingível, fora dos padrões de realizações, pelo 

contrário, é algo que ainda não se tornou real, utilizando-se o afeto expectante como aliança 

entre ela e o mundo, portanto a esperança é a função utópica positiva, pois, evocando 

representações, inspira uma cultura humana em busca da utopia concreta. 

O homem sonha que algo bom lhe aconteça no futuro e, a partir da esperança, busca sua 

realização, porém ele não tem certeza de que esse futuro melhor venha a ocorrer e, por isso, 

vive um momento obscuro, que o faz criar um horizonte de possibilidades para sua 

expectativa de vida projetada para frente. Esse momento possui efervescência de realização, 

que inicia com a categoria do front (início), passando pelo novum (meio) até chegar ao 

ultimum (fim), como desfecho do sonho e da utopia. 

Ernst Bloch apresentou um sentido inovador a sua obra no que diz respeito às utopias, 

tanto que permite ao seu leitor um passeio por entre utopias sociais, coletivas, míticas, 

religiosas e voltadas aos contos. A salutar contribuição de Bloch para a questão utópica 

mostra que ela está intimamente ligada ao sonho diurno, pois o homem sonha, porém, esses 

sonhos, às vezes, não passam de utopias que podem ou não se concretizar.  

Desse modo, as utopias sociais são, na verdade, uma forma de construir um projeto para 

o futuro, baseado em percepções do que ocorre no mundo que circunda o sujeito. Nesse caso, 

há uma forte influência do externo que se mistura ao interno do homem na busca por um 

sonho. Sonhar não é nada mais do que criar uma utopia, considerando-a como um 

fortalecimento da capacidade do homem de projeção e construção do sonhar, uma vez que o 

homem vive sempre buscando um mundo melhor, até porque, como já foi dito, sua vida é 

repleta de desejos que são impulsionados para o futuro e esperar que algo de bom venha a 

acontecer em um instante próximo, implica em como a esperança sacia a humanidade.  

A utopia celebra a capacidade do homem de viver um mundo que ele não o tem, ou 

talvez, não exista. Quando busca por corpos perfeitos, vai para uma academia, quando sonha 

com um mundo de super-heróis, cria os filmes de ficção científica e, assim, contribui para que 

haja descobertas de territórios, ele anseia pelo mundo perfeito, acredita na vida após a morte e 

cria formas de preservar os corpos, de mantê-los sob uma espiritualidade de conservação de 

almas. Essas são algumas das utopias criadas pelo homem para dizer que ele sonha, que ele 

deseja e, mesmo que, não possa realizar, encontra formas de dar vida a personagens e mundos 

que fogem de um padrão de normalização social.  



244 
 

 
 

Tomando os contos, por exemplo, percebe-se que os escritos utópicos, como, por 

exemplo, Dom Quixote, adentra uma utopia romântica em que é representada uma história 

baseada em anseios de um sujeito que lê e cria um mundo paralelo e começa a vivê-lo. Ter 

uma proximidade com as utopias não é difícil, ela está presente no cotidiano do homem, 

afinal, grande parte dos utensílios, equipamentos, construções, tiveram origem no sonho, na 

utopia que se concretizou. As narrações de Miguel de Cervantes não são apenas utópicas, mas 

adentram na alucinação, enquanto experiência que o move o personagem a sair pelo mundo na 

tentativa de viver algo, o qual ele cria, influenciado pelas leituras dos contos lidos por ele. Tal 

fato não se distancia das alucinações, enquanto meros traços que os ligam, pois, mesmo que 

seja um derivado de contos, o pensamento de Ernst Bloch se aproxima do pensamento de 

Merleau-Ponty, de modo que viver o mundo de conto de fadas é viver um tracejo alucinatório, 

é perceber um estilo de vida que é, em algum momento, sonhado. 

Portanto, sonhar e criar utopias é perceber o mundo que gira ao redor do sujeito e dar 

vida a ele. A esperança e a intencionalidade geram esse impulso para que o processo de 

transformação aconteça. Utopias e alucinações não estão distantes, pois são frutos de 

percepções e construções. Essas não fogem dos padrões de realidade, podendo ser 

concretizadas ou não, pois o homem sonha, alucina, percebe, deseja e vive uma constante luta 

para que todos esses fatores se apresentem como molas propulsoras para que sua vida 

mantenha um ciclo vivo de começo, meio e fim.  

É imprescindível destacar que a alucinação, como transtorno, é uma doença, porém o 

que entra em jogo aqui é a alucinação como experiência visual perceptiva e não como uma 

patologia. Nesse caso, a alucinação deixa de ser apenas um mister aprofundado pela 

psiquiatria e passa a incorporar um campo perceptivo em que o sujeito o assimila e o vive. 

Diante disso, vale ressaltar que a utopia, enquanto horizonte, não é algo para ser realizado, 

concretizado, efetivado, é um horizonte para se caminhar e, portanto, é possível encontrar 

traços de alucinação na utopia por se aproximar dos sonhos. 

Diante de todos esses conceitos trabalhados nesta pesquisa, os quais são percepção, 

alucinação, sonho diurno, esperança e utopia, faz-se necessário discutir a presença deles em 

atuações mais contemporâneas, visto que da importância de demonstrar a constante presença 

deles na vida social do homem.  Ora, os distúrbios mentais, no mundo atual, são cada vez 

mais frequentes, e por isso, é preciso compreender que alucinar, perceber e sonhar fazem 

parte da vida do homem, e todo desenvolvimento de habilidades, no ser humano, são frutos de 

bases que fortalecem tal evolução.  



245 
 

 
 

Discutir a utopia, apresentando traços de alucinação permite ao homem entender que 

seus sonhos, seus projetos, por vezes, chamados de utopias, extrapolam seus limites de 

realização. Muitas utopias criadas, se não fossem tão ambiciosas, o mundo não teria chegado 

a um patamar de transformação, no que se refere às contribuições para o sucesso de 

habilidades na vida humana, descobrindo tratamento de doenças e compreendendo a 

importância de comportamentos vitais e sociais na vida do homem. É importante frisar que as 

habilidades desenvolvidas pelo homem se devem a sua capacidade de perceber que todas as 

conquistas alcançadas ocorrem porque ele é capaz de sonhar, e, por isso, os sonhos 

ultrapassam limites, porque, muitas vezes, são como utopias, que, impulsionadas pela 

intencionalidade e pela esperança, realizam-se. 

Enfim, levando em consideração os aspectos apresentados, é possível dizer que as 

utopias criadas tem o objetivo de descobrir o novo e encontrar o mundo almejado, portanto 

não permanecem somente em uma ordem utópica, mas também perceptiva e alucinatória, pois 

os desejos mais suntuosos do homem se originam nos sonhos. Vale ressaltar que essa 

comparação entre utopia e alucinação não se dá na alucinação, enquanto distúrbio psíquico ou 

patológico, ocasionado por uma doença, mas se dá a partir da experiência alucinatória 

provocada pelos fatores externos que influenciam o sujeito, os quais já foram citados 

anteriormente.  

Em certas vezes, é possível compreender que os homens – os navegadores - atribuíam 

ao mundo descoberto uma descrição que partia das experiências já vividas anteriormente, ou 

até mesmo construídas como montagens de reflexos dos desejos, impulsionados pela intenção 

e pela esperança de encontrar o novo. Tal explanação se reflete na elaboração das grandes 

construções e invenções que trouxeram novos conceitos na arte de criar, como o avião e a 

tecnologia, por exemplo.  

É preciso evidenciar a diferença entre a alucinação e a utopia. Alucinação como 

experiência visual vivida, nesse caso, não como uma patologia, mas como uma forma de 

perceber onde há influências externas, que denotam a algo efetivo de quem percebe. A utopia 

não é algo para ser efetivado, realizado, é um horizonte para se caminhar, consiste na 

construção de sonhos, no desejo de realização, não no instante presente, mas futuro. O utópico 

tem senso de futuro, não de presente, como ocorre na alucinação, no entanto, ambas buscam 

uma realização efetiva que é a intenção do perceber, do fazer. Desse modo, são conceitos 

distintos, mas que se aprazem, e assim, é possível afirmar que há, na utopia, traços de 

alucinação, por se aproximar dos sonhos. Portanto, a utopia carrega, metaforicamente, 



246 
 

 
 

pinceladas de alucinação no que diz respeito à capacidade de sonhar, de desejar, de querer 

viver um mundo que ainda não se concretizou. Esse desejo é o que aproxima os dois 

conceitos, pois se a alucinação é uma experiência perceptiva visual e não concreta, a utopia é 

uma experiência desejada que ainda não se realizou. Há, portanto, uma relação simbólica 

entre essas duas instâncias, o que não as fazem ser idênticas, mas permite uma aproximação 

entre elas.  

Foi visto no primeiro capítulo que os conceitos de percepção e alucinação estão 

interligados. Não se pode, portanto, pensar a alucinação, sem colocar a percepção como um 

respaldo que assegure a possibilidade de o sujeito viver sua experiência, seja como uma 

relação vivida fora dos padrões normais, seja como uma relação vivida em uma alucinação. O 

corpo próprio, como assegura Merleau-Ponty, vive o espaço em que está habitado e isso o 

diferencia de objetos físicos, pois tem consciência de sua própria existência, habitando o 

espaço em que vive.  

Falar de percepção é permitir toda abordagem sobre o corpo próprio, uma vez que ele 

tende a dirigir-se para. Dirigir-se para causa uma relação entre os fenômenos percebidos e o 

sujeito que percebe. Vale lembrar que, quando o corpo próprio se dirige para, ele não atinge a 

totalidade do mundo percebido, ele atinge partes desse mundo, os quais são alcançados pelos 

sentidos. Como afirma Merleau-Ponty, o mundo está lá, antes mesmo que alguém o perceba. 

Percebê-lo é tornar conhecido e compreensível tudo que se apresenta ao sujeito. A limitação 

do corpo próprio não o permite adentrar nos fenômenos ou em outros sujeitos, com a 

finalidade de conhecê-los, pois o corpo próprio apenas faz uma descrição do que vê. Essa 

descrição é o fundamento de que a experiência perceptiva consiste em uma experiência 

fenomenológica, pois o sujeito descreve o que percebe, tentando encontrar suas essências para 

repô-las na existência, a fim de compreender o homem a partir de sua facticidade. 

A alucinação é fruto da percepção por estar em consonância com ela. A intenção do 

sujeito de descrevê-las para conhecê-las, acontece a partir de sua apresentação. A diferença da 

percepção e da alucinação, é que, na percepção, o sujeito tem a intenção prévia de dirigir-se 

para e, na alucinação, a coisa alucinada aparece, para depois o sujeito, de forma intencional, 

descrevê-la. As alucinações, portanto, são espontâneas, no que se refere ao seu aparecimento e 

não se apresenta como cisão da realidade, mas como forma de criar um mundo, o qual ele seja 

capaz de perceber. O fato de ser espontâneo não quer dizer que esteja desprovido de intenção, 

pois está, ocorre que a intenção aparece após a manifestação da alucinação. 



247 
 

 
 

Diante disso, a alucinação é de uma ordem perceptiva, que traz, como forma de 

experiência, momentos anteriormente vividos, podendo dizer que ela, em alguns momentos, é 

tão real para aquele que alucina que não dá para diferenciá-la de uma percepção normal. O 

sujeito que alucina tem uma experiência efetiva, inédita, o qual passa a vivê-la intensamente, 

inclusive, é capaz de descrevê-la. Portanto, alucinação e percepção são experiências que se 

entrelaçam, permitindo ao sujeito experimentá-las, como algo efetivo.  

Os conceitos de princípio esperança e sonho diurno, trabalhados em Ernst Bloch, 

possuem relação com a utopia e estão concatenados entre si. O homem sonha e procura de 

todas as formas realizá-lo. Os sonhos e sua realização estão ligados pela esperança, pois o fato 

de estarem situados em uma posição temporal, ou seja, presente e futuro, mantém um 

movimento que consiste no percurso feito entre o sonhar e o realizar, ambos motivados pela 

esperança que permite ao homem concretizar aquilo que é, por ele, almejado.  

A esperança é ponto chave na transformação dos sonhos em realidade, pois é através 

dela que o homem lapida a forma de aprimoramento daquilo que deseja realizar no futuro. 

Evidentemente, que os sonhos diurnos ganharão formas e modificações, pois o tempo que há, 

entre o sonho e sua realização, fornece muitas influências do meio externo, as quais podem 

modificá-los. Assim, é possível dizer que a esperança motiva o homem na realização de seus 

sonhos e o mantém em uma linha que o conduz até o seu objetivo. 

Sonhos e esperanças caminham juntos, mas não deixam para traz a utopia que pode ou 

não ser concretizada. Esta, por vezes, é uma simples utopia, em outras, é um sonho fortalecido 

em busca de um ideal. A esperança é capaz de transformar e de moldar a utopia – o desejo 

grandioso, quase impossível de se realizar – em realidade e o homem a constrói, pois sonhar é 

criar utopias dentro de si, fundadas em motivações internas e externas, com a intenção de dar 

vida a elas. Portanto, é imprescindível manter unido tanto o sonho diurno, quanto a esperança 

e a utopia, pois juntas formam as bases que fortalecem o homem em busca de um futuro 

melhor. 

 Observa-se que as ideias apresentadas neste trabalho trazem um forte impacto nas 

discussões recentes sobre a filosofia, mas, especificamente, fenomenologia e marxismo, pois 

estão presentes argumentos que demonstram que as filosofias de Merleau-Ponty e Ernst Bloch 

se encontram em vários pontos, desde os campos de estudo, os quais se enquadram, até os 

temas mais específicos apontados nesse trabalho.  

Percebe-se que o pensamento de Merleau-Ponty aproxima-se do pensamento de Ernst 

Bloch, desde sua tendência marxista, quando escreve ensaios como Humanismo e terror e As 



248 
 

 
 

aventuras da Dialética – obras essas que destacam críticas a movimentos históricos que 

marcaram a vida humana, a formulação de sua tese sobre percepção e alucinação. A teoria de 

Ernst Bloch se comunica com a filosofia de Merleau-Ponty, pois ao pensar sobre os sonhos, a 

utopia e a esperança, não se afastam do filósofo francês, uma vez que os conteúdos desses 

temas são adjacentes, sobretudo, quando é pensado o sonho e a percepção, intencionalidade e 

esperança, e ainda, alucinação e utopia.  

Portanto, é preciso destacar que a filosofia de Merleau-Ponty e Ernst Bloch não estão 

tão distantes, pois se relacionam, não apenas em uma ordem correntista, mas também dentro 

dos ditames filosóficos e conteudistas, que se vê a partir das questões levantadas e discutidas 

neste trabalho. O elo de encontro, a aproximação das ideias entre os dois filósofos se 

apresenta em três momentos, dispostos da seguinte forma: 

No que se refere à percepção e ao sonho diurno – os filósofos se assemelham 

quando, em Merleau-Ponty, o corpo próprio percebe e em Ernst Bloch, o homem sonha. 

Merleau-Ponty defende que o corpo próprio percebe o mundo e os fenômenos. Esta percepção 

ocorre não de fora para dentro, mas através da intencionalidade. É um dirigir-se para que 

conduz o sujeito a experimentar o mundo percebido, a partir de um impulso, e assim, o corpo 

próprio, busca a essência dos fenômenos, descrevendo-os e colocando-os na existência, como 

preceitua a fenomenologia.  

Ernst Bloch não se distancia dessa afirmação, pois o homem sonha, e esse sonhar 

ocorre para frente. O sonho é uma percepção de um leque de questões que se realizarão no 

futuro quando o homem se movimenta em busca de sua realização. Não se trata de concretizá-

lo no presente, mas de associar o sonho presente a uma realização futura. Ora, se voltarmos a 

Merleau-Ponty, percebe-se que o sujeito vive o passado, o presente e o futuro. No presente, 

ele pode retomar as experiências do passado e, no futuro, é possível fazer a retomada das 

experiências do presente. O perceber e o sonhar demonstram uma particularidade que é 

atividade pela intenção e o desejo. Perceber é ver um campo perceptivo, enquanto sonhar é 

projetar algo para frente, no entanto, esse projetar um dia será vislumbrado como uma 

experiência perceptiva, quando houver a concretização do sonho. Portanto, o sonhar em Bloch 

está incumbido de apresentar uma percepção para o futuro, mas que surgiu no agora, enquanto 

o perceber em Merleau-Ponty exige uma experiência presente e atual.  

Portanto, apesar de diferentes, há um estreitamento que une, não como idênticas, mas 

apresentando características correspondentes entre o pensamento de Ernst Bloch e Merleau-

Ponty, considerando que  para Bloch, no futuro, há a realização do que foi sonhado no 



249 
 

 
 

presente e, provavelmente, no presente se tem a realização dos sonhos passados. Como 

acontece com a percepção, o sonho diurno se fortalece de dentro para fora e, mesmo que 

receba influências externas, a motivação para sua formatação é do homem que o constrói.  

Perceber e sonhar estão unidos, pois a percepção leva o corpo próprio a conhecer os 

fenômenos, descrevendo-os, e o sonhar leva o homem à realização, pois acredita obter no 

futuro, uma vida melhor. A busca incessante de uma percepção fenomenológica, que não se 

cansa em querer conhecer os fenômenos que se apresentam a ele, conduz o sujeito para frente, 

uma vez que não é possível conhecer o todo em sua integralidade. Já afirmava Merleau-Ponty, 

que a filosofia é um reaprender a ver o mundo e o é, pois a todo instante é possível alcançar 

novas descobertas, assim como é possível, a todo instante, criar novos sonhos, e de forma 

próxima, percepção e sonhos seguem juntos em direção futura, buscando o reaprender, e o 

realizar-se, as formas mais nítidas de ser e estar no mundo. 

Sonhos e percepções partem do indivíduo, que é vivo, que tem intenção, que tem 

esperança e busca a todo instante a ampliação da experiência vivida e que, de forma 

intrínseca, fortalece-se porque mantém o dirigir-se para, no que se refere ao perceber, pois 

desenvolve o sonhar para frente - ou poderia se dizer, um dirigir-se para frente e um sonhar 

para – esse é o centro da filosofia dos dois autores que se mantém entrelaçado.   

A respeito da intencionalidade e da esperança - falou-se muito que entre as relações, 

sejam elas perceptivas ou voltadas para os sonhos diurnos, há um movimento que liga o corpo 

próprio/homem a percepção/sonho. Diante disso, é possível afirmar que tanto a 

intencionalidade quanto a esperança, estão juntas no que diz respeito ao elo que liga as 

vertentes, sujeito-percepção e homem-sonho diurno. Ora, ao perceber o mundo, o sujeito o faz 

porque tem a intenção de fazê-lo, do contrário, manter-se-ia inerte na relação perceptiva, pois 

a experiência de perceber apresenta previamente a intenção do sujeito de mover-se de forma 

intencional até os fenômenos.  

Assim também acontece com os sonhos e a esperança, pois ao sonhar, o homem tem a 

esperança de poder, algum dia, realizá-lo. Nesse caso, a esperança é o que move o homem, 

como em um impulso até a concretização de seus sonhos e nesse processo, como já foi dito, 

há alterações e mudanças, porém é o combustível para fazê-lo lutar para alcançar, no futuro, o 

que almeja. A ausência da esperança aniquilaria o sonho, pois ele se edifica quando tem 

projetada sua realização no futuro. Imagine o homem que sonha algo no presente, mas suas 

condições não lhe permitem realizá-lo, assim, ele vai costurar as formas possíveis de 



250 
 

 
 

concretizá-lo futuramente, que pode um dia alcançá-lo ou não. O que está em jogo não é a 

realização a partir da esperança, mas a movimentação do sujeito para que isso aconteça. 

Portanto, é possível afirmar que o conceito de intencionalidade e o princípio esperança 

estão concatenados, mantendo uma aproximação entre o pensamento de Merleau-Ponty e 

Ernst Bloch, de modo que a intenção de perceber condiz com a esperança do conhecer, assim 

como o sonhar para frente condiz com a intenção de realizar-se. Os conceitos mostram que o 

corpo próprio e o homem desenvolvem intencionalidades, que se manifestam como 

esperanças. Assim, a intencionalidade liga o sujeito à percepção, da mesma forma que a 

esperança liga o sonho diurno com sua realização. São conceitos distintos, mas apresentam os 

mesmo efeitos no que tange à filosofia dos autores. 

O terceiro ponto é a relação entre a alucinação e a utopia. A alucinação, como vimos, 

é apresentada, nessa discussão de duas formas: a primeira, como transtorno psiquiátrico, uma 

doença. Merleau-Ponty expõe essa ideia utilizando o exemplo do esquizofrênico; na segunda 

vertente, é apresentada a alucinação como uma percepção visual vivida, por não estar 

associada a uma patologia, mas influenciada por fatores externos ao sujeito. É nessa segunda 

vertente que é possível dizer que, metaforicamente, a alucinação, em Merleau-Ponty, 

aproxima-se da utopia em Ernst Bloch, sendo possível identificar traços alucinatórios na 

experiência perceptiva e, consequentemente, na experiência utópica do sonho diurno. 

Vimos, anteriormente, que alucinação e percepção em Merleau-Ponty caminham 

juntas, uma vez que elas se fortalecem em uma estrutura perceptiva do sujeito. A experiência 

alucinatória não faria parte do sujeito, caso fosse considerada uma experiência isolada, 

desconexa da capacidade perceptiva, pois, considerando que o corpo próprio está situado no 

espaço e habita-o, mesmo sendo influenciado por fatores externos, o sujeito não deixa de ser 

um corpo próprio que tem consciência de sua existência. Ele tem, sim, consciência de seus 

atos, mesmo que não consiga dominá-los. É como um paciente diagnosticado com uma 

depressão em estágio avançado, que perde sua capacidade de interação com o mundo, mas 

que tem consciência de que precisa retomar suas atividades diárias, porém não consegue. 

Por mais que a filosofia de Merleau-Ponty conduza a discussão para dizer que o corpo 

próprio, quando percebe, vive a experiência atual daquilo que percebe, é possível afirmar que 

ele, sendo um ser de consciência, guarda os momentos vividos que podem ser lançados para 

fora em algum momento de sua vida. É o que acontece com a alucinação, em que o sujeito 

que alucina revive experiências que já fizeram parte de sua vida em algum momento antes. As 



251 
 

 
 

percepções do alucinado, portanto, não fogem de uma realidade, ele não imagina perceber um 

mundo que não tenha sido experimentado por ele mesmo.  

Na alucinação, o sujeito revive uma experiência perceptiva, e, portanto, essa 

experiência é efetiva, pois faz parte do sujeito, apenas se manifesta de forma desordenada. A 

descrição feita pelo alucinado é de uma experiência real, o qual se debruça e vive, mesmo 

que, às vezes, de forma embaralhada. Se um sujeito possuidor de suas capacidades psíquicas 

percebe o mundo, não se pode dizer que um outrem o perceba da mesma forma, pois não o 

faz, assim também ocorre com a alucinação, é uma experiência daquele que alucina e não se 

pode comparar com nenhuma outra. Se a percepção é algo inédito, a alucinação também o 

será, pois os argumentos de percepção no sentido, não apenas de uma mera adequação, coloca 

a percepção na condição de também construir mundos. Assim, pelos caminhos da experiência 

perceptiva, é possível alargar o sentido do perceber. 

Diante disso, tem-se a utopia em Ernst Bloch, que se manifesta como uma forma de 

criar projetos a serem lançados para frente, com a finalidade de realização. A utopia se 

manifesta através de sonhos que são construídos para saciar o desejo do homem. A maioria 

das grandes descobertas da humanidade surgiu porque o homem sonhou e realizou, porque o 

homem manifestou utopias que se concretizaram. Se a utopia, em algumas vezes, eram puras 

metáforas que se realizaram como o fez com a capacidade do homem de poder voar, a 

alucinação, como uma percepção que pode ser alargada e também construir mundos, é uma 

experiência efetiva. 

Percebe-se que há um encontro entre esses dois conceitos, pois se de um lado, a utopia 

pode ser concretizada, a alucinação pode ser efetivada. São experiências vivas, impulsionadas, 

seja pela intencionalidade, seja pela esperança. O doente depressivo, esquizofrênico que não 

consegue manter suas relações sociais, espera ficar curado, busca o ordenamento perceptivo. 

Assim, a alucinação não deve ser enquadrada, absolutamente, como desvios perceptivos 

negativos, mas como formas de impulso para frente, pois é possível que, através da 

intencionalidade, o alucinado se manifeste na percepção de suas alucinações, e a partir da 

esperança busque a concretização de ser, em um futuro próximo, transformador de sonhos e 

utopias. 

A intencionalidade da capacidade de perceber e a esperança como transformadora de 

sonhos em possíveis realidades são as bases para a experiência alucinatória, que podem ter 

fontes utópicas capazes de construir sonhos. Dessa forma, as alucinações adentram no limiar 

do desejo e das utopias, não são meras desordens mentais, são sonhos, são experiências, são 



252 
 

 
 

percepções que remontam um mundo em volta do sujeito, construindo horizontes de sonhos e 

desejos que, pela força da intencionalidade e da esperança, são lançados para frente, sendo 

capazes de realizar sonhos em realidade.   

Nesse ínterim, é possível identificar traços alucinatórios na experiência perceptiva, e 

na experiência utópica, o que não quer dizer que sejam alucinações, mas essa aproximação 

favorece o encontro entre esses conceitos. Pensando a utopia em relação à alucinação, 

percebe-se que tanto uma quanto a outra, sofrem influências internas e externas que 

contribuem para sua efetivação. Há, portanto, um elo que permite a comunicação entre os dois 

conceitos, sabendo que a utopia apresenta traços de alucinação, assim como a alucinação 

apresenta traços da utopia. Se de um lado, a utopia contribui para que sonhos sejam 

construídos e realizados, a alucinação é uma experiência, que pode ser proveniente de desejos 

e sonhos embutidos em um instante ainda-não-consciente. Diante disso, alucinação e utopia, 

apesar de serem diferentes, em algum momento, aproximam-se, pois permitem uma 

experiência do sujeito que é vivido, na esperança de realização de algo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



253 
 

 
 

6 REFERÊNCIAS 

 

ABATH, André Joffily. A tensão aparente: Merleau-Ponty, psicologia cognitiva 

contemporânea e representações mentais. In. ABATH, André Joffily; CAMINHA, 

Iraquitan de Oliveira. Merleau-Ponty e a psicologia. (Organizadores) – São Paulo: LiberArs, 

2017. 

 

AGOSTINHO, Santo. A cidade de Deus. Tradução de J. Dias Pereira. 2 ed. LISBOA: 

Fundação Calouste Gulbenkian, 1996. Volume I - (Livro I a VIII). 

 

AGOSTINHO, Santo. Confissões. Tradução de Maria Luiza Jardim Amarante. 20ª ed. São 

Paulo: Paulus, 2008.  

 

ALBORNOZ, Suzana. Ética e Utopia: ensaios sobre Ernst Bloch. Porto Alegre, RS: Editora 

Movimento, 1985.  

 

ALBORNOZ, Suzana. O espírito da utopia vive. In.: RODRIGUES, Ubiratane de Morais 
(Org.). Escritos sobre o Espírito da Utopia de Ernst Bloch. Porto Alegre, RS: Editora Fi, 

2019.  

 

ALBORNOZ, Susana. O Espírito da Utopia vive. Barbarói, Santa Cruz do Sul, Edição 

Especial n.54, p.<12-22>, jul./dez. 2019. Disponível em: https://online.unisc.br/seer/ 

index.php/barbaroi/article/view/14589/8508. Acesso em: 11 de Junho de 2020. 

 

ALMEIDA, Leonardo Pinto de; ATALLAH, Raul Marcel Filgueiras. Clínica, a 

interpretação Psicanalítica e o Campo de Experimentação. Psicologia em Estudo, 

Maringá, v. 14, n. 1, p. 149-157, jan./mar. 2009. Disponível em: https://www.scielo.br/pdf/ 

pe/v14n1/a18v14n1.pdf. Acesso em: 17 de Junho de 2020. 

 

AMARAL, Felipe Bueno. Territorializações e sujeitor: das utopias as possibilidades 

(Livro eletrônico). Curitiba: InterSaberes, 2019. 

 

AMARAL SANTOS, Ívena Pérola do. Sonho e alucinações visuais: Propostas 

fenomenológicas para sua compreensão, interpretação e intervenção psicológica. Revista 

Análise Psicológica, 3 (XXIV): 343-352, 2006. Disponível em: http://www.scielo. 

mec.pt/pdf/aps/v24n3/v24n3a08.pdf. Acesso em: 05 de Junho de 2020. 

 

ANDRADE, Abrahão Costa. Modernidade, crítica & filosofia prática. 1ª ed. Vila Velha – 

ES: Opção Editora, 2012. 

 

ANDRADE, Mário de. Poesias completas. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2013. (Vol. 1). 

 

AQUINO, Tomás de. Suma contra os gentios. Tradução de D. Odilão Moura e D. Ludgero 

Jaspers. Porto Alegre: Escola Superior de Teologia São Lourenço de Brindes:  Sulina; 

Caxias do Sul: Universidade de Caxias do Sul, 1990. 

 

ARANHA, Antônia Vitória Soares; LOPES, Frederico Alves. Pedagogia da Utopia: um 

diálogo entre Paulo Freire e Ernst Bloch. Movimento-Revista de Educação, Niterói, ano 4, 

https://online.unisc.br/seer/%20index.php/barbaroi/article/view/14589/8508
https://online.unisc.br/seer/%20index.php/barbaroi/article/view/14589/8508
https://www.scielo.br/pdf/%20pe/v14n1/a18v14n1.pdf
https://www.scielo.br/pdf/%20pe/v14n1/a18v14n1.pdf


254 
 

 
 

n.7, p.133-158, jul./dez. 2017. Disponível em: https://periodicos.uff.br/revistamovimento/ 

article/view/32629/18764. Acesso em: 15 de Junho de 2020. 

 

ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. Tradução de Leonel Vallandro e Gerd Bornheim. São 

Paulo: Nova Cultural, 1991.  

 

ARRUDA, Francimar Duarte. Filosofia e Psicanálise: a contribuição de Merleau-Ponty. 

In. CAMINHA, Iraquitan de Oliveira. (Org). Merleau-Ponty em João Pessoa. João Pessoa: 

Editora Universitária, 2012. 

 

BABU, Deepti; KEARNEY, Elizabeth; WOJCIK, Antonina. Artificial intelligence in 

genetic services delivery: Utopia or apocalypse? J Genet Couns, 2020; 29:8–17. Disponível 

em:  https://onlinelibrary.wiley.com/doi/epdf/10.1002/jgc4.1192. Acesso em: 03 de Julho de 2020. 

 

BACON, Francis. La nueva Atlántida. Edición: eBooket. Disonível em: http://www.dominio 

publico.gov.br/download/texto/bk000146.pdf. Acesso em: 07 de Maio de 2020. 

 

BÍBLIA, A. T. Isaías. In: BÍBLIA. Sagrada Bíblia Católica: Antigo e Novo Testamentos. 

Tradução: École biblique de Jérusalem. São Paulo: Paulus, 2010. 

 

BÍBLIA, A. T. João. In: BÍBLIA. Sagrada Bíblia Católica: Antigo e Novo Testamentos. 

Tradução: École biblique de Jérusalem. São Paulo: Paulus, 2010. 

 

BLOCH, Ernst. Geist der Utopie. Frakfurt: SuhrkKamp, 1985. (Suhrkamp Taschenbuch 

Wissenschaft) 

 

BLOCH, Ernst. O Princípio Esperança. Tradução: Nélio Schneider. Rio de Janeiro: EdUERJ 

– Contraponto, 2005. Volume 1. 

 

BLOCH, Ernst. O Princípio Esperança. Tradução de Werner Fuchs. Rio de Janeiro: 

EdUERJ - Contraponto, 2006a. Volume 2. 

 

BLOCH, Ernst. O Princípio Esperança. Tradução de Nélio Schneider. Rio de Janeiro: 

EdUERJ - Contraponto, 2006b. Volume 3. 

 

BOLDYREV, Ivan. Ernst Bloch and His Contemporaries: Locating Utopian Messianism. 

New York: Bloomsbury, 2014.  

 

BORGES, Anselmo. Ernst Bloch: a esperança ateia contra a morte. Revista Filosófica de 

Coimbra - n.° 4 - vol . 2 (1993). Disponível em: https://core.ac.uk/download/pdf/19130564. 

pdf . Acesso em 22 de Abril de 2020.  

 

CALAZANS, Roberto; PONTES, Samira. Sobre alucinação e realidade:  a psicose na CID-

10, DSM-IV-TR e DSM-V e o contraponto psicanalítico. Psicologia da USP, vol.28 nº 1, São 

Paulo Jan./Apr. 2017. Disponível em: https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid 

=S0103-65642017000100108. Acesso em: 01 de Junho de 2020. 

 

CAMINHA, Iraquitan de Oliveira. 10 lições sobre Merleau-Ponty. Petropólis, RJ: Vozes, 

2019. (Coleção 10 Lições). 

 

https://periodicos.uff.br/revistamovimento/%20article/view/32629/18764
https://periodicos.uff.br/revistamovimento/%20article/view/32629/18764
https://onlinelibrary.wiley.com/doi/epdf/10.1002/jgc4.1192
https://core.ac.uk/download/pdf/19130564.%20pdf
https://core.ac.uk/download/pdf/19130564.%20pdf
https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid%20=S0103-65642017000100108
https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid%20=S0103-65642017000100108


255 
 

 
 

CAMINHA, Iraquitan de Oliveira. O distante-próximo e o próximo-distante: corpo e 

percepção na filosofia de Merleau-ponty. João Pessoa: Universitária, 2010. 

 

CAMPOS, E. B. V; COELHO JR., N. E. O conceito de alucinação em Merleau-Ponty: 

aspectos clínicos e psicopatológicos. Revista Latinoamericana de Psicopatologia 

Fundamental, 2, 13-27. Ano 2002. Disponível em: https://www.scielo.br/pdf/rlpf/v5n2/1415-

4714-rlpf-5-2-0013.pdf. Acesso em: 05 de Junho de 2020. 

 

CASTRO, Felipe Araújo. Ernst Bloch e Karl Marx: convergências e divergências sobre a 

noção de direitos humanos. Revista Idéias, Campinas, SP, v.8, n.1, p. 43-64, jan/jun. 2017. 

Disponível em: https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/ideias/article/view/8649774/ 

16414. Acesso em: 22 de Maio 2020. 

 

CERVANTES, Miguel de. Dom Quijote I. e-books. Livro de Domínio Público: Spanish 

Edition, 2020 

 

COLONNELLI, Marco Valério Classe. O lugar da utopia na República de Platão: o mito 

da caverna. Revista Graphos, vol. 19, n° 3, 2017, UFPB/PPGL, ISSN 1516-1536. Disponível 

em: https://periodicos.ufpb.br/index.php/graphos/article/view/37747/19049. Acesso em: 15 de 

março de 2020. 

 

CONFÚCIO. Os Analectos. Tradução do inglês de Caroline Chang; Tradução do chinês de 

D. C. Lau. Porto Alegre: L&PM, 2012.  

 

COSTA JÚNIOR, Francisco da; MEDERIROS, Marcelo. Alguns conceitos de loucura entre 

a Psiquiatria e a Saúde mental: diálogos entre os opostos? Revista Psicologia USP, 2007, 

18(1), 57-82. Disponível em: https://www.scielo.br/pdf/pusp/v18n1/v18n1a04.pdf. 

Acesso em: 08 de Junho de 2020. 
 

COUTINHO, Bernardo Diniz; DULCETTI, Pérola Goretti Sichero. O movimento Yīn e 

Yáng na cosmologia da medicina chinesa. Revista História, Ciências, Saúde – Rio de 

Janeiro, v.22, n.3, jul.-set. 2015, p.797-811. Disponível em: https://www.scielo.br/pdf/hcsm/ 

v22n3/0104-5970-hcsm-22-3-0797.pdf. Acesso em 27 de Maio de 2020. 

 

DESCARTES, René. Meditações Metafísicas. Trad. Maria Ermantina de Almeida Prado 

Galvão. 3ª ed. São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2011. (Clássicos WMF). 

 

DUARTE, Fernanda; MESQUITA, Raul. Dicionário de psicologia. Colaboração de Pedro 

Lopes Vieira. Plátamo, S.A, 1996. Disponível em: http://www.ebah.com.br/content 

/ABAAAgHyYAL/dicionario-psicologia-raul-mesquita-fernanda-duarte. Acesso em: 24 de 

março de 2016. 

 

http://www.ebah.com.br/content/ABAAAgHyYAL/dicionario-psicologia-raul-mesquita-

fernanda-duarte 

DUPOND, Pascal. Vocabulário de Merleau-Ponty. Tradução Claudia Berliner. São Paulo: 

WMFMartins Fontes, 2010. (Coleção vocabulário dos filósofos). 

 

ESPINOSA, Baruch de. Breve tratado de Deus, do homem e do seu bem-estar. Tradução 

de Emanuel Angelo da Rocha Fragoso e Luís César Guimarães Oliva.  Belo Horizonte -MG: 

Autêntica Editora, 2012. 

https://www.scielo.br/pdf/rlpf/v5n2/1415-4714-rlpf-5-2-0013.pdf
https://www.scielo.br/pdf/rlpf/v5n2/1415-4714-rlpf-5-2-0013.pdf
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/ideias/article/view/8649774/%2016414
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/ideias/article/view/8649774/%2016414
https://periodicos.ufpb.br/index.php/graphos/article/view/37747/19049
https://www.scielo.br/pdf/pusp/v18n1/v18n1a04.pdf
https://www.scielo.br/pdf/hcsm/%20v22n3/0104-5970-hcsm-22-3-0797.pdf
https://www.scielo.br/pdf/hcsm/%20v22n3/0104-5970-hcsm-22-3-0797.pdf
http://www.ebah.com.br/content%20/ABAAAgHyYAL/dicionario-psicologia-raul-mesquita-fernanda-duarte
http://www.ebah.com.br/content%20/ABAAAgHyYAL/dicionario-psicologia-raul-mesquita-fernanda-duarte
http://www.ebah.com.br/content/ABAAAgHyYAL/dicionario-psicologia-raul-mesquita-fernanda-duarte
http://www.ebah.com.br/content/ABAAAgHyYAL/dicionario-psicologia-raul-mesquita-fernanda-duarte


256 
 

 
 

 

FIERRO URRESTA, Marco. Psicosis y sistemas de creencias. Revista Colombiana de 

Psiquiatria, 2003, 32(3), 281-292. Disponível em: http://www.scielo.org.co/pdf/rcp/v32n3/ 

v32n3a07.pdf. Acesso em: 08 de Junho de 2020. 

 

FERRAZ, Marcus Sacrini A. Fenomenologia e ontologia em Merleau-Ponty. Campinas: 

Papirus, 2009. 

 

FEUERBACH, Ludwig. A essência do Cristianismo. Tradução de José da Silva Brandão. 

Petrópolis: Vozes, 2007. 

 

FONTES FILHO, Osvaldo. Merleau-Ponty na trama da experiência sensível. São Paulo: 

Editora Fap – Unifesp, 2012. 

 

FOUCALT, Michel. História da Loucura. Tradução de José Teixeira Coelho Netto. São 

Paulo: Editora Perspectiva S.A., 1978. 

 

FOUCALT, Michel. Resumo dos Cursos do Collége de France (1970-1982). Tradução 

Andréa Daher. Rio de Janeiro: Zahat, 1997. 

 

FRANCO, Sérgio de Gouvêia. Hermenêutica e psicanálise na obra de Paul Ricoeur. São 

Paulo: Loyola, 1995.  

 

FREIRE, Paulo. A educação na cidade. São Paulo: Cortez, 1991.   

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Indignação: cartas pedagógicas e outros escritos. São 

Paulo: UNESP, 2000. 

 

FREUD, Sigmund. Além do Princípio de Prazer, Psicologia de Grupo e outros trabalhos 

(1920-1922). Tradução sob direção de Jayme Salomão. Ed. Standard brasileira / Sigmund 

Freud. Rio de Janeiro: Imago, 1996d. Vol. XVIII. (Obras Psicológicas Completas de Sigmund 

Freud). 

 

FREUD, Sigmund. A Interpretação dos Sonhos (I) (1900). Tradução sob direção de Jayme 

Salomão. Ed. Standard brasileira / Sigmund Freud. Rio de Janeiro: Imago, 1996a. Vol. IV. 

(Obras Psicológicas Completas de Sigmund Freud). 

 

FREUD, Sigmund. A Interpretação dos Sonhos (II) e Sobre os Sonhos (1900-1901). 

Tradução sob direção de Jayme Salomão. Ed. Standard brasileira / Sigmund Freud. Rio de 

Janeiro: Imago, 1996b. Vol. V. (Obras Psicológicas Completas de Sigmund Freud). 

 

FREUD, Sigmund. O Ego e o Id e outros trabalhos (1923-1925). Tradução sob direção de 

Jayme Salomão. Ed. Standard brasileira / Sigmund Freud. Rio de Janeiro: Imago, 1996c. Vol. 

XIX. (Obras Psicológicas Completas de Sigmund Freud). 

 

FUGITA, Natália Giosa. Estrutura e realidade no primeiro Merleau-Ponty. Campinas, SP: 

Editora Phi, 2018. 

 

http://www.scielo.org.co/pdf/rcp/v32n3/%20v32n3a07.pdf
http://www.scielo.org.co/pdf/rcp/v32n3/%20v32n3a07.pdf


257 
 

 
 

FURLAN, Reinaldo; VIEIRA, Marcelo Geogetti. Algumas considerações sobre 

psicopatologia na filosofia de Merleau-Ponty. Revista Ágora, Rio de Janeiro, v. XIV n. 1 

jan/jun 2011 129-141. 

 

FURTER, Pierre. Dialética da Esperança: uma interpretação do pensamento utópico de 

Ernst Bloch. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1974. Vol. 46. 

 

GARCÍA, Luciano Nicolás. Utopía y pensamiento científico: reflexiones sobre el caso de 

la psicología soviética. Revista Psicologia Política. vol. 19. nº 44. pp. 131-146. jan. – abr. 

2019. Disponível em: http://pepsic.bvsalud.org/pdf/rpp/v19n44/v19n44a13.pdf. Acesso em: 

11 de Junho de 2020. 

 

GOETHE, Johann Wolfgang. Canção de Mígnon. Tradução de Carlos Magalhães de 

Azevedo. Roma: F Sentenari & D = Tipografos, 1906.  

 

GOETHE, Johann Wolfgang. Os sofrimentos do jovem Werther. Tradução de Marcelo 

Backes. e-books. Porto Alegre: L&PM POCKET, 2010.  

 

GREGORY, Juciani de. Feminismos e resistência: trajetória histórica da luta política 

para conquista de direitos. Revista Caderno Espaço Feminino - Uberlândia-MG - v. 30, n. 2 

– Jul./Dez. 2017 – ISSN online. Disponível em: http://www.seer.ufu.br/index.php/neguem/ 

article/view/38949. Acesso em: 07 de Maio de 2020. 

 

GURNEY, Edmund. Alucinações. Revista Latinoamericana de Psicopatologia 
Fundamental, São Paulo, v. 2, n. 16, p.280-317, jun. 2013. Disponível em: http://www. 

sciel.br/pdf/rlpf/v16n2/08.pdf. Acesso em: 22 de março de 2016. 

 

HEIDEGGER, M. Seminários de Zollikon. Petrópolis, RJ: Vozes, 2006. 

 

HEIDEGGER, M. Ser e tempo. Tradução de Márcia Sá Cavalcanti. 10 ed. Petrópolis, RJ: 

Vozes; Bragança Paulista, SP: Editora Universitária São Francisco, 2015. 

 

HOBBES, Thomas. Leviatã. Tradução de João Paulo Monteiro e Maria Beatriz Nizza a Silva. 

São Paulo: Editora Nova Cultural Ltda, 1999. (Coleção Os Pensadores) 

 

HUSSERL, Edmund. A Ideia da Fenomenologia. Tradução de Artur Morão. Rio de Janeiro: 

Edições 70, 1989. 

 

ILKIU, Felipe Montrucchio; SERBENA, Carlos Augusto. Reflexão Fenomenológica sobre a 

alucinação e seu sentido. Revista da Abordagem Gestáltica - Phenomenological Studies – 

XXII (1): 21-26, jan-jun, 2016. Disponível em: http://pepsic.bvsalud.org/pdf/rag/v22n1/ 
v22n1a04.pdf . Acesso em: 05 de Junho de 2020. 

 

JASPERS, Karl. A abordagem fenomenológica em psicopatologia. Revista Latino 

Americana de Psicopatologia Fundamental ano VIII, n. 4, dez/2005. Disponível em: 

https://www.scielo.br/pdf/rlpf/v8n4/1415-4714-rlpf-8-4-0769.pdf. Acesso em: 05 de 

Junho de 2020. 

 

http://pepsic.bvsalud.org/pdf/rpp/v19n44/v19n44a13.pdf
http://www.seer.ufu.br/index.php/neguem/%20article/view/38949
http://www.seer.ufu.br/index.php/neguem/%20article/view/38949
http://pepsic.bvsalud.org/pdf/rag/v22n1/%20v22n1a04.pdf
http://pepsic.bvsalud.org/pdf/rag/v22n1/%20v22n1a04.pdf
https://www.scielo.br/pdf/rlpf/v8n4/1415-4714-rlpf-8-4-0769.pdf


258 
 

 
 

JUNG, Carl Gustav. Análise de sonhos: Notas sobre o seminário ministrado de 1928 a 

1930 por C. G. Jung. Tradução de Armando de Oliveira e Silva para o Curso sobre Análise 

de Sonhos, Curitiba: 1995. 

 

JUNG, Carl Gustav. O Eu e o Inconsciente. Tradução de Dora Ferreira da Silva. 21 ed. 

Petrópolis: Vozes, 2008. 

 

KANT, Emanuel. Crítica da Razão Prática. Tradução de Afonso Bertagnoli. Versão para 

ebooks. São Paulo - SP: Brasil Editora S.A, 2004. 

 

KANT, Emanuel. Crítica da Razão Pura. Tradução de Manuela Pinto dos Santos e 

Alexandre Fradique Morujão. 5 ed. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2001. 

 

LACAN, Jacques. O Seminário, livro 3 – As psicoses.  2. ed. Rio de Janeiro: Jorge Zahar 

Editor, 1988. 

 

LAO TSE. Tao Te Ching. Tradução do Mestre Wu Jyh Cherng.  Ed. Eletrônica, 2008. 

LARISON, Mariana. L’Ètre em forme: dialectique et phénoménologie dans la derniére 

philosophie de Merleau-Ponty. Sesto San Giovanni, Italie: Mimesis, 2016. 

 

LIMA, Andrea de Alvarenga; PINHEIRO, Nadja Nara Barbosa; SILVA, Gustavo Vieira da. 

Sobre os conceitos de verdadeiro self e falso self: reflexões a partir de um caso clínico. 

Cad. Psicanál. - CPRJ, Rio de Janeiro, v. 36, n. 30, p. 113-127, jan./jun. 2014. Disponível em: 

http://pepsic.bvsalud.org/pdf/cadpsi/v36n30/v36n30a07.pdf. Acesso em: 09 de Junho de 

2020. 

 

LIMA, Elias Lopes. Do corpo ao espaço: contribuições da obra de Maurice Merleau-

Ponty a análise geográfica. GEOgraphia, Vol. 9, n. 18, 2007, p. 65-84.  Disponível em: 

www.uff.br/ geographia/ojs/index.php/geographia/ article/.../226/218. Acesso em: 08 out. 

2014. 

 

LIMA, Isaías Batista de; NETO, Enéas Arrais; RECH, Hildemar Luiz. Esperança e 

Pedagogia: breve apresentação de Ernst Bloch, seu pensamento e algumas (re)flexões 

sobre a Educação. Revista LABOR, Volume 2, UFC, 2009. Disponível em: 

http://www.revistalabor.ufc.br/Artigo/volume2/ IsaiasBatista.pdf. Acesso em: 01 de Fevereiro 

de 2020. 

LOCKE, John. Dois tratados sobre o governo. Tradução Júlio Fischer. São Paulo: Martins 

Fontes, 1998. 
 

LOPES, José Leme. A psiquiatria na época de Freud: evolução do conceito de psicose em 

psiquiatria. Rev Bras Psiquiatr 2001;23(1):28-33. Disponível em: https://www.scielo.br/ 

pdf/rbp/v23n1/a07v23n1.pdf. Acesso em: 08 de Junho de 2020. 

 

LUCENA, Abrahão da Rocha et all. Síndrome de Bonnet na Oftalmologia: revisão de 

literatura. Revista Brasileira de Oftalmologia. 2018; 77 (4):  225-7. Disponível em: 

https://www.scielo.br/pdf/rbof/v77n4/0034-7280-rbof-77-04-0225.pdf . Acesso em: 12 de 

Junho de 2020. 

 

http://pepsic.bvsalud.org/pdf/cadpsi/v36n30/v36n30a07.pdf
http://www.uff.br/%20geographia/ojs/index.php/geographia/%20article/.../226/218
http://www.revistalabor.ufc.br/Artigo/volume2/%20IsaiasBatista.pdf
https://www.scielo.br/%20pdf/rbp/v23n1/a07v23n1.pdf
https://www.scielo.br/%20pdf/rbp/v23n1/a07v23n1.pdf
https://www.scielo.br/pdf/rbof/v77n4/0034-7280-rbof-77-04-0225.pdf


259 
 

 
 

MANDOTTI DE OLIVEIRA, Hudson. A força utópica no messianismo político de Ernst 

Bloch. Rev. UFMG, Belo Horizonte, v. 24, n. 1 e 2, p. 16-39, jan./dez. 2017. Disponível em: 

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistadaufmg/article/view/12599/9970 Acesso em : 15 

de março de 2020. 

MANNHEIM, Karl. Ideologia e Utopia. Bologna: Il Mulino, 1994. 

 

MAQUIAVEL, Nicolau. O Príncipe. Tradução de Antonio Caruccio-Caporale. Porto Alegre: 

L&PM, 2015. 

 

MARX, Karl. A Ideologia Alemã. Tradução de Luís Claudio de Castro e Costa. São Paulo: 

Martins Fontes, 1998. 

 

MATTHEWS, Eric. Compreender Merleau-Ponty. Tradução Marcus Penchel. Petrópolis: 

Vozes, 2010. (Série Compreender). 

 

MANUAL diagnóstico e estatístico de transtornos mentais (recurso eletrônico): DSM-5, 

American Psychiatric Association; tradução de Maria Inês Corrêa Nascimento et al. 5. ed. – 

Dados eletrônicos. – Porto Alegre: Artmed, 2014. 

 

MERLEAU-PONTY, Maurice. A estrutura do comportamento. Tradução MárciaValéria 

Martinez de Aguiar. São Paulo: Martins Fontes, 2006a. (Tópicos). 

 

MERLEAU-PONTY, Maurice. A prosa do mundo. Tradução Paulo Neves. 1. ed. São Paulo: 

Cosac Naify, 2012a. 

 

MERLEAU-PONTY, Maurice. As aventuras da dialética. Tradução Claudia Berliner. São 
Paulo: Martins Fontes, 2006b. (Coleção Tópicos). 

 

MERLEAU-PONTY, Maurice. A união da alma e do corpo em Malebranche, Biran e 

Bergson. Notas tomadas no curso de Maurice Merleau-Ponty na Escola Normal Superior 

(1947-1948); recolhidas e redigidas por Jean Deprum; Tradução de Sílvio Rosa Filho, Thiago 

Martins. 1ª ed. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2016. 

 

MERLEAU-PONTY, Maurice. Conversas, 1948. Organização e notas de Stéphanie Ménasé; 

Tradução Fabio Landa, Eva Landa; Revisão da tradução Marina Appenzenller. São Paulo: 

Martins Fontes, 2004. 

 

MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da percepção. Tradução Carlos Alberto 

Ribeiro de Moura. 4. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2011. (Coleção Biblioteca do 

Pensamento Moderno). 

 

MERLEAU-PONTY, Maurice. Fhénoménologie de la perception. Paris: Gallimard, 2016. 

(Colection Tel). 

 

MERLEAU-PONTY, Maurice. Humanismo e Terror: ensaio sobre o problema comunista. 

Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1968 

 

MERLEAU-PONTY, Maurice. O olho e o espírito. Tradução Paulo Neves e Maria 

Ermantina Galvão Gomes Pereira. 1. ed. São Paulo: Cosac Naify, 2013. 

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistadaufmg/article/view/12599/9970


260 
 

 
 

 

MERLEAU-PONTY, Maurice. O visível e o invisivél. Tradução José Artur Gianotti e 

Armando Mora d‘Oliveira. São Paulo: Perspectiva, 2012b (Coleção Debates). 

 

MERLEAU-PONTY, Maurice. O primado da percepção e suas consequências filosóficas. 

Tradução Sílvio Rosa e Thiago Martins. 1. ed. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2017. 

 

MOHALLEM, José Carlos G. Psicanálise e hermenêutica: aproximações a partir da obra 

de Fabio Herrmann. Psychê — Ano X — nº 19 — São Paulo — set-dez/2006 — p. 169-

178. Disponível em: http://pepsic.bvsalud.org/pdf/psyche/v10n19/v10n19a11.pdf. Acesso em: 

02 de Julho de 2020. 

 

MORUS, Thomas. A Utopia. Tradução de Luís de Andrade. São Paulo: Escala, S/D. 

MOURA, Alez de Campos. Liberdade e situação em Merleau-Ponty: uma perspectiva 

ontológica. São Paulo: Humanitas, 2010. 

 

MOUTINHO, Luiz Damon Santos. O sensível e o inteligível: Merleau-Ponty e o problema 

da racionalidade. Revista Kriterion, Belo Horizonte, nº 110, Dez/2004, p. 264-293. 

Disponível em: http://www.scielo.br/pdf/kr/v45n110/v45n110a05.pdf. Acesso em: 18 de abril 

de 2019. 

 

MÜNSTER, Arno. Ernst Bloch: messianisme et utopie. Paris: Presses Universitaires de 

France, 1989. 

 

MÜNSTER, Arno. Filosofia da práxis e utopia concreta. Tradução de Flávio Beno 

Siebeneichler. São Paulo: Editora da Universidade Estadual Paulista, 1993. 

MÜNSTER, Arno. Utopia, messianismo e apocalipse nas primeiras obras de Ernst Bloch. 

Tradução de Flávio Beno Siebeneichler. São Paulo: Editora da Universidade Estadual 

Paulista, 1997. 

Nietzsche, Friedrich Wilhetm. O nascimento da tragédia. Tradução de J. Guinsburg. São 

Pauto: Companhia das Letras, 1992. 

 

NÓBREGA, Terezinha Petrucia da. Corporeidade: Inspirações merleau-pontianas. Natal: 

IFRN, 2016. 

 

NOGUEIRA, Amélia Regina Batista. Uma Interpretação Fenomenológica na Geografia. 

Anais do X Encontro de Geógrafos da América Latina – 20 a 26 de março de 2005 – 

Universidade de São Paulo. Disponível em: http://observatoriogeograficoamericalatina. 

org.mx/egal10/Teoriaymetodo/Metodologicos/11.pdf. Acesso em: 16 de Maio de 2020.  

 

OLIVEIRA, Renato Almeida de. A concepção de trabalho na filosofia do jovem Marx e 

suas implicações antropológicas. Kínesis, Vol. II, n° 03, abril-2010, p. 72 – 88. Disponível 

em: https://www.marilia.unesp.br/Home/RevistasEletronicas/Kinesis/6_RenatoAlmeidadeOli 

veira.pdf. Acesso em: 27 de outubro de 2019. 

 

OLIVEIRA, Deivison Marques de; Oliveira Junior, Ari Alves de. Alucinações: índice de 

adoecimento ou fator de estabilização? Caderno Psicanálise (CPRJ), Rio de Janeiro, v. 41, 

http://pepsic.bvsalud.org/pdf/psyche/v10n19/v10n19a11.pdf
http://www.scielo.br/pdf/kr/v45n110/v45n110a05.pdf
https://www.marilia.unesp.br/Home/RevistasEletronicas/Kinesis/6_RenatoAlmeidadeOli%20veira.pdf
https://www.marilia.unesp.br/Home/RevistasEletronicas/Kinesis/6_RenatoAlmeidadeOli%20veira.pdf


261 
 

 
 

n. 41, p. 207-226, jul./dez. 2019. Disponível em: http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci 

arttext&pid=S1413-62952019000200012. Acesso em: 30 de Maio de 2020. 

 

OLIVEIRA SILVA, Luzia Batista de. A Interpretação Hermenêutica em Paul Ricoeur: 

uma possível contribuição para a educação. Comunicações – Piracicaba, Ano 18, n. 2 , p. 

19-36, jul.-dez, 2011, ISSN Impresso 0104-8481, ISSN Eletrônico 2238-121X. Disponível 

em: https://www.metodista.br/ revistas/revistas-unimep/index.php/comunicacoes/article/ 

viewFile/131/595. Acesso em: 02 de Julho de 2020. 

 

PELLEGRINO DE OLIVEIRA, Priscilla. O pensamento utópico na poesia modernista:  

Mário de Andrade E T.S. Eliot.  Revista do Programa de Estudos Pós-Graduados em 

Literatura e Crítica Literária, N. 4, 2009. Disponível em: https://revistas.pucsp.br/fronteiraz 

/article/view/12465. Acesso em: 15 de Junho de 2020. 

 

PLATÃO. A República. Tradução de Pietro Nassetti. Ed. 9. São Paulo: Martin Claret, 2011. 

(Coleção a Obra prima de cada Autor). 

 

PLATÃO. Filebo (o prazer, a vida boa). Tradução de Carlos Alberto Nunes. Créditos da 

digitalização do grupo de discussão Acrópolis (Filosofia), 2020. 

 

RICOEUR, Paul. A Ideologia e a Utopia. Tradução de Sílvio Rosa Filho e Thiago Martins. 

1ª ed. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2015. 

 

RICOEUR, Paul. Interpretação e Ideologias. Tradução de Hilton Japiasssu. Rio de Janeiro, 

F. Alves, 1990. 

RICOEUR, Paul. O conflito das Interpretações. Tradução de M. F. Sá Correia. Porto – 

Portugal: Rés Editora, 1988. (Versão para E-book). 

ROBBIO, Matías Sebastián Fernandez. La travesía de Yambulo por las Islas del Sol (D.S., 

II.55-60). Introducción a su estudio, traducción y notas. MORUS - Utopia e 

Renascimento, n. 7, 2010. Disponível em: http://www.revistamorus.com.br/index.php/ 

morus/article/view/54/39. Acesso em: 28 de Março de 2020. 

 

RODRIGUES, Ubiratane de Morais. Dom Quixote: uma figura de transgressão em 

Espírito da Utopia. In.: RODRIGUES, Ubiratane de Morais (Org.). Escritos sobre o Espírito 

da Utopia de Ernst Bloch. Porto Alegre, RS: Editora Fi, 2019.  

 

ROMDENH-ROMLUC, Komarine. Merleau-Ponty’s Account of Hallucination. Revista 

European Journal Philosophy. Volume 17, Issue 1, páginas 76-90, Março 2009. Disponível: 

https://komromrom.files.wordpress.com/2012/02/finalejp1.pdf. Acesso em: 19 de março de 

2016. 

 

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Do Contrato Social. Tradução de Lourdes Santos Machado. São 

Paulo: Editora Nova Cultural Ltda, 1999. (Coleção Os Pensadores) 

 

SACKS. Oliver. Hallucinations. New York: Picador, 2012. ISBN 978-1-4472-37228 (epub) 

 

http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci%20arttext&pid=S1413-62952019000200012
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci%20arttext&pid=S1413-62952019000200012
https://www.metodista.br/%20revistas/revistas-unimep/index.php/comunicacoes/article/%20viewFile/131/595
https://www.metodista.br/%20revistas/revistas-unimep/index.php/comunicacoes/article/%20viewFile/131/595
https://revistas.pucsp.br/fronteiraz%20/article/view/12465
https://revistas.pucsp.br/fronteiraz%20/article/view/12465
http://www.revistamorus.com.br/index.php/%20morus/article/view/54/39
http://www.revistamorus.com.br/index.php/%20morus/article/view/54/39
https://komromrom.files.wordpress.com/2012/02/finalejp1.pdf


262 
 

 
 

SANTOS, Manoel Antônio dos. A constituição do mundo psíquico na concepção 

winnicottiana: uma contribuição à clínica das psicoses. Psicologia Refl exão e Crítica, 

12(3), 603-625, 1999. Disponível em: http://www.educadores.diaadia.pr.gov.br/arquivos/ 

File/2010/veiculos_de_comunicacao/PRC/VOL12N3/05.PDF. Acesso em: 08 de Junho de 

2020. 

 

SANTOS, Ívena Pérola do Amaral. Sonho e alucinações visuais: propostas 

fenomenológicas para sua compreensão, interpretação e intervenção psicológica. Revista 

Análise Psicológica, Lisboa, v. 24, n. 3, p. 343-352, jul. 2006. Disponível em: 

http://www.scielo.mec.pt/pdf/aps /v24n3/v24n3a08.pdf. Acesso em: 30 de março de 2016. 

 

SCHLEIERMACHER, Friedrich. Introdução à Hermenêutica. Tradução de Luís Fernandes 

dos Santos Nascimento e Márcio Suzuki. Editora Clandestina, 2015. (Versão para E-book). 

 

SEGER, Débora da Fonseca; SOUSA, Edson Luiz André de. Composições possíveis: 

psicanálise, música e utopia. Revista: Tempo psicanalítico, Rio de Janeiro, v. 45.1, p. 61-73, 

2013. Disponível em: http://pepsic.bvsalud.org/pdf/tpsi/v45n1/v45n1a05.pdf . Acesso em: 08 

de Maio de 2020. 

 

SILVEIRA, Fernando de Almeida; SIMANKE, Richard Theisen. A Psicologia em a História 

da Loucura de Michel Foucalt. Revista de sicologia Fractal, V. 21 – n. 1, p. 23-42, Jan./Abr. 

2009. Disponível em: https://periodicos.uff.br/fractal/article/view/4725/4516. Acesso em 06 

de Junho de 2020. 

 

SOLOMON, Andrew. O demônio do meio-dia: uma anatomia da depressão. Tradução 

Myriam Campello. 2 ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2014. 

 

SOMBRA, José de Carvalho. A subjetividade corpórea: a naturalização da subjetividade 

na filosofia de Merleau-Ponty. São Paulo: Unesp, 2006. 

 

TEIXEIRA, Marcelo Augusto de Almeida. Utopia como método: a reconstituição 

imaginária da sociedade. Revista Sociedade e Estado – Volume 31 Número 1 Janeiro/Abril 

2016. Disponível em: https://www.scielo.br/pdf/se/v31n1/0102-6992-se-31-01-00261.pdf. 

Acesso em: 12 de Junho de 2020. 

 

WINNICOTT, Donald. Aspectos clínicos e metapsicológicos da regressão no contexto 

analítico. In:________. Da pediatria à psicanálise: obras escolhidas. Rio de Janeiro: Imago, 

2000. 

 

WINNICOTT, Donald. Distorção do ego em termos de verdadeiro e falso self. In: ______.  

O Ambiente e os processos de maturação: estudos sobre a teoria do desenvolvimento 

emocional. Porto Alegre: Artmed, 1983. 

 

WINNICOTT, Donald. Natureza Humana. Tradução de Davi Litman Bogomoletz. Rio de 

Janeiro: Imago Editora LTDA, 1988. 

http://www.educadores.diaadia.pr.gov.br/arquivos/%20File/2010/veiculos_de_comunicacao/PRC/VOL12N3/05.PDF
http://www.educadores.diaadia.pr.gov.br/arquivos/%20File/2010/veiculos_de_comunicacao/PRC/VOL12N3/05.PDF
http://www.scielo.mec.pt/pdf/aps
http://pepsic.bvsalud.org/pdf/tpsi/v45n1/v45n1a05.pdf
https://periodicos.uff.br/fractal/article/view/4725/4516
https://www.scielo.br/pdf/se/v31n1/0102-6992-se-31-01-00261.pdf

