
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 

PROGRAMA INTEGRADO DE DOUTORADO EM FILOSOFIA 

 (UFPB-UFPE-UFRN) 

 

 

 

 

JOSÉ CARLOS VALÉRIO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A SAGA DO POETIZAR NO CRIVO DO PENSAMENTO  

DE MARTIN HEIDEGGER 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA-PB 

2021 



 

 

JOSÉ CARLOS VALÉRIO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A SAGA DO POETIZAR NO CRIVO DO PENSAMENTO  

DE MARTIN HEIDEGGER 
 

  

 

 

Tese apresentada ao Programa Integrado de Doutorado em 

Filosofia (UFPB/UFPE/UFRN), na Área de concentração: 

Filosofia e Linha de pesquisa: Metafísica, para fins de 

obtenção do título de doutor. 

 

Orientador: Prof. Dr. Iraquitan de Oliveira Caminha. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA-PB 

2021 



V164s Valério, José Carlos.
         A saga do poetizar no crivo do pensamento de Martin
      Heidegger / José Carlos Valério. - João Pessoa, 2021.
         211 f.

         Orientação: Iraquitan de Oliveira Caminha.
         Tese (Doutorado)  - UFPB/CCHLA.

         1. Poesia - Linguagem. 2. Origem. 3. Verdade. 4.
      Inesperado. 5. Criação. I. Caminha, Iraquitan de
      Oliveira. II. Título.

UFPB/BC                                         CDU 82-1(043)

Catalogação na publicação
Seção de Catalogação e Classificação

Elaborado por WALQUELINE DA SILVA ARAUJO - CRB-15/514



 

 

JOSÉ CARLOS VALÉRIO 

 

 

 

A SAGA DO POETIZAR NO CRIVO DO PENSAMENTO  

DE MARTIN HEIDEGGER 
 

 

Tese apresentada à Banca Examinadora, no Programa Integrado de Doutorado em Filosofia 

(UFPB/UFPE/UFRN) da Universidade Federal da Paraíba, como requisito para a obtenção do 

título de Doutor na área de concentração em Filosofia. 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 
_____________________________________________________ 

Prof. Dr. Iraquitan de Oliveira Caminha – Orientador 

UFPB – Universidade Federal da Paraíba 

 
_____________________________________________________ 

Prof. Dr.  José Roberto da Silva – Examinador 

UFAL – Universidade Federal de Alagoas 
 

 

______________________________________________________ 

Prof. Dr. PhD. Thiago André Moura de Aquino – Examinador 

UFPE – Universidade Federal de Pernambuco 

 
_____________________________________________________ 

Prof. Dr. PhD. Robson Costa Cordeiro – Examinador 

UFPB – Universidade Federal da Paraíba 

 

 
____________________________________________________ 

Prof. Dr. Gilfranco Lucena dos Santos – Examinador 

UFPB – Universidade Federal da Paraíba 

 

 

JOÃO PESSOA/PB 

08/06/2021 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho à minha esposa Danielle Gonçalves 

Valério, companheira de longa caminhada nos estudos e 

trabalhos por este Nordeste afora, bem como ao nosso 

dileto filho Yan Gonçalves Valério como incentivo nos 

estudos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Agradeço ao Inesperado que vigora no mundo, bem como 

aos meus progenitores que contribuíram para o advento da 

minha vida; à Universidade Estadual de Alagoas-UNEAL, 

por conceder licença aos meus estudos qualificativos; à 

Universidade Federal da Paraíba-UFPB, que me acolheu 

desde o período da Graduação e Mestrado, culminando no 

Doutorado; ao professor Dr. Miguel Antônio do 

Nascimento, pelas orientações indeléveis deste trabalho de 

tese no tempo propício e, por motivo de aposentadoria, o 

repassou aos cuidados da Coordenação do Programa 

Integrado de Doutorado em Filosofia-PIDFIL da UFPB; 

ao Orientador, Professor Dr. Iraquitan de Oliveira 

Caminha, por ter aceito acompanhar este trabalho de tese 

e o conduzido para fins de defesa final; aos professores que 

se fizeram presentes durante toda a minha caminhada 

acadêmica na UFPB, muitos deles se afastaram 

administrativamente e outros já partiram desta vida e 

continuam presentes in memoriam, especialmente: Dr. 

Juan Adolfo Bonaccini e Dr. Giovanni da Silva de Queiroz 

por suas contribuições em tempos idos; aos professores: 

Dr. Iraquitan de Oliveira Caminha e Dr. PhD. Robson 

Costa Cordeiro, com os quais tive a felicidade de cursar 

disciplinas frutíferas no referido Programa e participar de 

seus grupos de estudos temáticos, mas também ao professor 

Dr. PhD. Narbal de Marsillac Fontes por suas 

contribuições em disciplina lecionada; aos funcionários/as 

que contribuíram, de certa maneira, no tempo plausível.  

Enfim, à banca examinadora deste trabalho de tese, pela 

disponibilidade e esmero na leitura com a finalidade de 

contribuir para o aprimoramento. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dificilmente abandona, 

O que habita na proximidade da origem, o sítio. 

                                        (Hölderlin) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

RESUMO 
  

 
Esta tese tem como tema a saga do poetizar no crivo do pensamento de Martin Heidegger. A noção de saga deve 

ser compreendida como mostrar, isto é, deixar aparecer e nomear a partir do dizer poético da linguagem originária, 

a qual requer a diferença ontológica para com a linguagem instrumental da tradição metafísica, especialmente, da 

racionalidade moderna. O poetizar se fundamenta na concepção grega da poesia (ποίησις), que serve como o 

leitmotiv na tecedura deste trabalho. Ademais, o aprofundamento temático tem por base o pensamento de Martin 

Heidegger, mas também uma incursão no poetizar de Friedrich Hölderlin que nos ajuda a focar no tema. Com 

efeito, enfatizamos que a poesia é propícia para pensarmos o ser esquecido pela tradição. Em princípio, 

defendemos que o dizer poético da linguagem projeta, no mundo, o ser do homem para a liberdade criativa. A 

criatividade ganha abrangência com a articulação entre poesia, filosofia e ciência. Trata-se de estabelecer uma 

interlocução dialogal entre ambas na perspectiva da verdade como abertura. A verdade deve ser entendida na 

acepção da aletheia enquanto desvelamento e velamento, conforme a tradução heideggeriana. Essa tradução 

mostra o entremeio desde onde impera a questão do ser. De certo, perfaz a circunscrição da abertura na qual 

habitamos de modo singular e coletivamente. No cerne da nossa busca, deparamo-nos com o ter de pensar o 

inesperado, cujo ponto de partida deve ser a “desdita” indicada por Hölderlin. Esta consiste no topos precípuo por 

meio do qual podemos desvelar os vestígios do sagrado na acepção da natureza (physis). Segue-se disso a 

possibilidade de aquele topos se tornar plausível para todo e qualquer nomear, pensar e pesquisar. Em nossa 

incursão veio à tona a necessidade de tecer uma aproximação e distância entre o poetizar, o pensar e o atuar. Para 

dar conta disso, utilizamos o método fenomenológico-hermenêutico, o qual nos ajuda a pensar tais vestígios 

provenientes do inesperado que nos arranca e projeta para a liberdade criativa. Enfim, Heidegger nos dá uma 

indicação formal acerca da necessidade de acontecer uma viragem da consciência para o aberto, em que a 

linguagem pode acenar para algo a ser criado como sendo verdadeiramente novo no sentido de uma nova história, 

ou seja, o vigor sempre presente em todo por vir e desaparecer. Por conseguinte, toda e qualquer criação deve se 

inscrever pelo movimento da recordação (Andenken) e da prospecção (Vordenken), indicativos de uma busca por 

algo mais que vigora e aguarda a saga do dizer poético da linguagem originária. 

 

Palavras-chave: Linguagem. Origem. Verdade. Inesperado. Criação. Poesia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

ZUSAMMENFASSUNG 

 

 
Diese Diplomarbeit hat die Sage des Dichtungens im Sieb des Denkens von Martin Heidegger zum Thema. Der 

Begriff der Sage muss als Zeigen, d.h. Erscheinenlassen und Benennen der dichterischen Sprüchen der Ursprache 

verstanden werden, was die erfordert ontologische Differenz zur instrumentellen Sprache der metaphysischen 

Tradition, insbesondere der modernen Rationalität. Die Dichtung basiert auf der griechischen Konzeption der 

Poesie (ποίησις), der als Leitmotiv beim Weben dieses Werkes dient. Darüber hinaus basiert die thematische 

Vertiefung auf dem Denken Martin Heideggers, aber auch auf einem Einfall in die Dichtung Friedrich Hölderlins, 

der uns hilft, das Thema zu fokussieren. In der Tat betonen wir, dass die Poesie dazu geeignet ist, über das 

Vergessenwerden durch die Tradition nachzudenken. Grundsätzlich behaupten wir, dass der dichterisch Ausdruck 

der Sprache das Wesen des Menschen in die kreative Freiheit projiziert. Die Kreativität gewinnt an Breite durch 

die Artikulation zwischen Poesie, Philosophie und Wissenschaft. Es geht darum, einen Dialog zwischen beiden in 

der Perspektive der Wahrheit als Offenheit herzustellen. Wahrheit ist nach der Heideggerschen Übersetzung im 

Sinne von Aletheia als Unverborgenheit und Verborgenheit zu verstehen. Diese Übersetzung zeigt das 

Wechselspiel, von dem aus die Frage nach dem Sein regiert. Es ist, natürlich, die Umschreibung der Öffnung, in 

der wir singulär und kollektiv leben. Im Zentrum unserer Suche steht das Unerwartete, dessen Ausgangspunkt das 

von Hölderlin angedeutete "Unglückliche" sein muss. Diese besteht in der steilen Spitze, durch die wir die Spuren 

des Heiligen im Sinne der Natur (Physis) freilegen können, gefolgt von der Möglichkeit, dass diese Spitze für 

jedes Benennen, Denken und Forschen plausibel wird. In unserem Einfall kam die Notwendigkeit zum Vorschein, 

eine Annäherung und Distanz zwischen dem Dichterischen, dem Denken und dem Handeln zu weben. Um dem 

Rechnung zu tragen, verwenden wir die phänomenologisch-hermeneutische Methode, die uns hilft, solche Spuren 

zu denken, die aus dem Unerwarteten kommen, das uns anzieht und uns in die kreative Freiheit projiziert. 

Schließlich gibt uns Heidegger einen formalen Hinweis auf die Notwendigkeit einer Wendung vom Bewusstsein 

zum Offenen, in dem die Sprache als etwas wahrhaft Neues im Sinne einer neuen Geschichte, d.h. als die 

allgegenwärtige Kraft in allem Kommenden und Verschwindenden, zu schaffen winken kann. Daher muss jede 

Schöpfung von der Bewegung des Erinnerns (Andenken) und der Prospektion (Vordenken) eingeschrieben sein, 

die auf die Suche nach etwas mehr hinweist, das in Kraft ist und auf die Saga des dichterischen Spruchs der 

ursprünglichen Sprache wartet. 

 

Stichwörter: Sprache. Ursprung. Wahrheit. Unerwartet. Erstellung. Dichtung. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

ABSTRACT 
 

 
This thesis has as theme the saga of poetizing in the sieve of the thought of Martin Heidegger. The notion of saga 

must be understood as to show, that is, letting appear and naming from the poetic saying of the originary language, 

which requires an ontological difference for the instrumental language of the metaphysical tradition, especially of 

modern rationality. Poetizing is based on the Greek conception of poetry (ποίησις) that serves as it is the leitmotiv 

in the writing of this work. Furthemore, the thematic deepening is based on the thinking of Martin Heidegger, but 

also an incursion into the poetry of Friedrich Hölderlin who helps us to focus on the theme. Indeed, we emphasize 

that poetry is conducive for us to think of the forgotten being by tradition. In principle, we defend that the poetic 

saying of language projetcts, in the world, the being of man towards creative freedom. Creativity gains scope with 

the articulation among poetry, philosophy and Science. It is a matter of establishing a dialogical conversation 

between both of them from the perspective of truth as an opening. The truth must be understood in the sense of 

aletheia as unveiling and veiled, according to the Heideggerian translation. This translation shows the interplay 

since where the question of the being reigns. Certainly, it builds the circumscription of the opening in which we 

dwell in a singular and collectively. At the heart of our search, we are faced with having to think of the unexpected, 

whose starting point must be the “misfortune” indicated by Hölderlin. This consists of the main topos through 

which we can unveil the vestiges of the sacred in the sense of nature (physis), followed by the possibility that that 

topos becomes plausible for any and all to name, think and research. In our research, the need to weave an 

approximation and distance among poetizing, thinking and acting emerged. To account for this, the 

phenomenological-hermeneutic method is used, which helps us to think about such traces from the unexpected, 

which pulls us out and projects us towards creative freedom. Finally, Heidegger gives us a formal indication about 

the need for a shift in consciousness to the open, where language can signal something to be created as being truly 

new in the sense of a new story, that is, the vigor always present in everything that is to come and disappear. 

Therefore, any and all creation must be inscribed by the movement of remembering (Andenken) and of prospecting 

(Vordenken), indicative of a search for something more, which is worth and awaits for the saga of the poetic saying 

of the originary language. 

 

Keywords: Language. Origin. Truth. Unexpected. Creation. Poetry. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

SUMÁRIO 

 
 INTRODUÇÃO....................................................................................................... 11 

1 A RELAÇÃO ORIGINÁRIA ENTRE POESIA E FILOSOFIA......................... 

1.1 INCURSÃO NA PROXIMIDADE E DISTÂNCIA ENTRE POESIA E FILO- 

SOFIA................................................................................................................... 

1.2 RETORNO  AO   PENSAMENTO   DA   LINGUAGEM   POÉTICA   ORIGI-   

      NÁRIA................................................................................................................... 

1.3 CONEXÃO  ENTRE  POESIA  E  FILOSOFIA  RELATIVA  À  NOÇÃO  DE   

PRINCÍPIO............................................................................................................ 

17 

 

18 

 

36 

 

47 

2 O PROBLEMA DO USO RACIONAL DA LINGUAGEM................................ 55 

 2.1 PASSAGEM DA RACIONALIDADE CONCEITUAL PARA  O  CONHECI- 

      MENTO  CIENTÍFICO:  ESQUECIMENTO DO  SER  E  INDIGÊNCIA  DA        

      LINGUAGEM....................................................................................................... 

 

 

67 

3. A ORIGINARIEDADE DA LINGUAGEM EM SEU ELEMENTO PRIMOR- 

DIAL COMO VERDADE DO SER....................................................................... 

 

99 

 3.1 A   TAREFA    DE    DESCONSTRUÇÃO    LÓGICO-GRAMATICAL    DA   

      LINGUAGEM....................................................................................................... 

3.2 O DESVELAMENTO DA ESSÊNCIA DA LINGUAGEM EM HEIDEGGER    

      E HÖLDERLIN.................................................................................................... 

 

112 

 

134 

 3.3 A FORÇA DO PROJETAR DA COMPOSIÇÃO POÉTICA  COMO  ESSÊN- 

      CIA DA LINGUAGEM........................................................................................ 

3.3.1 Incursão na Força do Poetizar Criador do Pensamento Nietzschiano....... 

3.3.2 Acerca do Lugar de Meditação do Poetizar em Hölderlin........................... 

3.3.3 A   Viragem   para   o   Aberto   da   Criação  Poético-filosófica  e  Aceno   

         Científico........................................................................................................... 

 

145 

153 

164 

 

167 

4. 

     

CONCLUSÃO......................................................................................................... 

RÉSUMÉ.................................................................................................................  

196 

199 

 REFERÊNCIAS...................................................................................................... 200 

   

 



 

 

INTRODUÇÃO 

 

 
 

A nossa temática em curso versa sobre A Saga do Poetizar no Crivo do Pensamento de 

Martin Heidegger. A noção de saga vai ser compreendida no sentido originário do dizer poético 

da linguagem que se configura como “a casa do ser” e, por conseguinte, a concepção grega de 

poesia (ποίησις) servirá de leitmotiv na tecedura deste trabalho de tese. Ademais, nortearemos 

o aprofundamento do caráter poético com base no pensamento de Martin Heidegger e faremos 

uma incursão no poetizar de Friedrich Hölderlin, como sendo o poeta que nos ajuda a focar no 

tema, entre outros. 

 

Mostraremos que a linguagem sofreu um desvio de sua originariedade e vem sendo 

tratada de forma acentuada pelo crivo da racionalidade detida no objetivável mediante o que é 

mensurável, provável. Esse tipo de tratamento caracteriza o modo metafísico moderno detido 

tão somente nos entes mensuráveis. Com efeito, perceberemos o problema de a linguagem 

perder de vista a dimensão da criatividade à luz da aletheia. Segue-se disso a dificuldade de 

integrarmos o poético, o filosófico e o científico apenas pelo crivo de uma linguagem 

instrumental. Diante disso, destacamos a primazia do dizer poético que devolve o acesso ao ser 

esquecido pela tradição metafísica, na medida em que a linguagem resguarda a possibilidade 

de tratamento fenomenológico-hermenêutico. Com esse intuito, seguiremos a abordagem 

heideggeriana na repetição da origem da linguagem mediante a diferença ontológica. Portanto, 

defenderemos a tese de que o dizer poético da linguagem projeta, no mundo, o ser do humano 

para a liberdade criativa e esta se pautando pela verdade como abertura que integre a poesia, a 

filosofia e as ciências. Com isso, urge nos compreender habitando na linguagem da qual provém 

a possibilidade de sermos projetados no mundo pela foça do dizer poético. 

 

A criatividade, de início, se nos apresenta como sendo um problema que envolve a 

dimensão poética, filosófica, científica e, inclusive, teológica. Trata-se de algo cuja envergadura 

temática é inesgotável. Em todo caso, vamos abordar o aspecto criativo nessas várias instâncias 

e nos determos no âmbito da linguagem poética e filosófica, uma vez que ambas perfazem, 

sobremaneira, o corpo do nosso estudo. Por um lado, traremos à tona a contribuição dos poetas 

arcaicos como Homero e Hesíodo, em suas obras fundamentais, bem como os pensadores 

originários sobre os quais Heidegger se deteve, especialmente, Parmênides, Anaximandro e 

Heráclito. De certo, iremos retomar alguns fragmentos e tecer comentários a partir do modo de 



12 

 

pensar de cada um; faremos isso mediante o crivo das interpretações heideggerianas. Por outro 

lado, investigaremos as inflexões plausíveis de Friedrich Nietzsche, para ser mais preciso, em 

Do caminho do criador na sua obra discursiva Assim Falou Zaratustra, com o fito de visualizar 

a consistência do caminho da solidão de si mesmo a fim de pensar na possibilidade de o artista 

criar algo novo, pois o caminho da solidão indica o âmbito do silêncio e escuta no sentido da 

abertura da originariedade da linguagem para a condição de fala e criação. Assim sendo, 

teceremos uma aproximação com o fenômeno da angústia em Heidegger, por ela singularizar o 

nosso estar sendo no mundo e nos desvelar a condição de liberdade perante o nada. É nessa 

perspectiva que o poetizar de Hölderlin será tratado no que diz respeito ao aparecer da 

“solitude” (solidão) que lhe aparece subitamente enviando enigmas. Além do mais, faremos 

uma incursão em alguns poemas de Hölderlin destacando o empenho criativo do dizer da 

linguagem, cuja exigência aparece em seu dito, a saber: “E, no entanto, qualquer arte exige que 

se lhe dedique uma vida humana, se quiser desenvolver o dom que tem para o seu exercício e 

não acabar, no pior dos casos, por asfixiá-lo”. Segue-se disso um arremate para a criatividade: 

“O que fica, porém, instituem-no os poetas”. 

 

No que diz respeito à linguagem das ciências em prol da criatividade, interpelaremos as 

mesmas para observarem o campo da verdade como abertura, e não apenas como pura 

objetivação. Convém assinalar que já existem muitos ensaios na perspectiva da criação de 

paradigmas e nisso consistem possíveis criações científicas com descobertas plausíveis, pois o 

originário se encontra adiante de nós, segundo o dizer de Heidegger em A Questão da Técnica. 

Aqui, apenas chamaremos a atenção para o caráter de aberto no qual se dá tanto o que vem a 

ser desvelado, quanto o que se mantém velado, desta feita, as ciências devem se abrir ao diálogo 

para além de seu corpo metódico racional, tendo em vista que existem outras dimensões 

autênticas que transcendem o mero ente descoberto e objetivado em suas particularidades. 

 

O uso da linguagem é de fundamental importância no universo das ciências 

contemporâneas, posto que aquela é trabalhada como mero instrumento de expressão e de 

informação técnica. Trata-se dos procedimentos metódicos a serem observados, todavia os 

mesmos devem corresponder à perspectiva da abertura em prol da superação da violência do 

saber, isto é, a pesquisa científica deve considerar a possível volta para o aberto e interagir no 

crivo do pensar filosófico, bem como no dizer poético que, muitas vezes, é capaz de indicar 

possíveis saídas em meio ao perigo crescente e, com isso, as ciências se colocam a caminho do 

nosso destinamento na quadrindade (céu, terra, divinos e mortais). Quando as ciências se 



13 

 

colocam na experiência de busca, não se trata apenas da inquirição da pesquisa metódico-

científica, porque é preciso que haja a virada para o aberto e a consciência seja trazida para a 

interação mais ampla no interior da existencialidade. 

 

O problema do desvio da linguagem deve aparecer quando tratarmos da racionalidade 

moderna que a retomou apenas como mero instrumento ou ferramenta expressiva e, agindo 

dessa forma, a linguagem foi “estilhaçada em coisas-palavras simplesmente dadas. ”, conforme 

o dizer crítico de Heidegger, firmado em Ser e Tempo. Diante disso, mostraremos como se deu 

a grande corrida pela construção de métodos para o desenvolvimento das ciências assentadas 

na relação sujeito-objeto, de forma que foi operada uma espécie de transmutação dos conceitos 

de subiectum e obiectum, resultando na subjetivação e objetivação do ser do homem e das 

coisas; por conseguinte, tudo vira objeto passível de mensurabilidade calculável. 

 

O desvio da linguagem para a instrumentalização expressiva nos exige mostrar que 

houve um esquecimento do ser e, consequentemente, a indigência da linguagem; com isso, a 

linguagem sofre um desvio de sua condição originária e se torna incapaz de dizer algo de 

essencial das próprias coisas, assim termina caindo na indigência linguística de simples jogos 

de palavras. Tudo isso vem ocorrendo no âmbito da tradição metafísica e culmina na 

racionalidade moderna. Neste sentido, veremos a estética desde sua proveniência grega que 

atinge seu clímax na Modernidade, ganhando o caráter científico e soterrando a linguagem e 

relegando a arte para o campo da representação. Aqui, aparecerão as reflexões de Hegel, Kant, 

Benjamin, entre outros, ao tempo em que traremos as críticas de Heidegger, Sartre, Gadamer, 

Nietzsche e Foucault como contraponto para podermos repensar a obra de arte em sua verdade 

essencial de ser; aqui se inscreve a crítica nietzschiana sobre o uso metafórico da linguagem e, 

portanto, visaremos discutir a superação do objetivismo das coisas que é próprio do sujeito 

autoconsciente.  

 

Na retomada da linguagem, em seu viés originário, elucidaremos a conexão entre poesia 

e filosofia; veremos que ambas se conectam plausivelmente em vista de um pensamento 

porvindouro. O poetizar prima por um dizer sintético, a exemplo de muitos fragmentos dos 

primeiros pensadores e até de poemas inteiros como o de Parmênides, nos quais há toda uma 

força pensante mostrada por Heidegger. Para tanto, visualizaremos a palavra physis no sentido 

de surgimento vigorante de tudo e, embora a tradução dela por “natureza” demande 

significações instrumentais, mesmo assim, ela pode ser dita poeticamente, o que se inscreve o 



14 

 

poetizar de Hölderlin acerca da “Natureza sagrada!” (heilige Natur!), pensada de modo 

filosófico e apreendida pelas ciências de forma criativa. Ademais, explicitaremos tal conexão 

entre poesia e filosofia a partir do modo de pensar de Sócrates, Platão, bem como de Aristóteles. 

 

Concentrar-nos-emos na originariedade da linguagem, tendo em vista discutir a verdade 

do ser e do homem habitando nela. A questão da origem será tratada desde seu ponto de partida 

grego, quando saberemos que os gregos não criaram uma palavra para nomear a linguagem em 

sua amplitude; após isso, retomaremos as reflexões de Heidegger que discutiu tal origem em 

três dimensões, a saber: a de cunho zoológico (do reino animal); a de vertente teológica 

(centrada em Deus) e a de natureza humana (firmada no ser do homem). Nesta última, ela será 

apresentada a partir da palavra ‘saga’, pois esta palavra é capaz de indicar o vigor da linguagem 

que acena para “o dizer, o dito e o que deve ser dito”, segundo Heidegger, uma vez que o 

pensador evitou torná-la um conceito qualquer; quanto ao não dito, este designa o âmbito do 

silêncio originário. 

 

Para pensarmos a essência da linguagem em sua relação com a verdade, isso exige que 

façamos uma desconstrução da forma de pensá-la pelo crivo do aspecto lógico-gramatical, 

segundo Heidegger. Neste ínterim, discutiremos com Richard Rorty, que é representante do 

Neopragmatismo e Derrida com a Filosofia da Linguagem, ao tempo em que nos debruçaremos 

sobre a crítica de Nietzsche, quando nos diz que a verdade é tão somente “Um batalhão móvel 

de metáforas, metonímias, antropomorfismos”. Assim, a verdade aparece aqui sendo tomada 

como adequação das palavras às coisas simplesmente dadas no mundo. Contudo, veremos que 

a verdade não se presta a essa correspondência e termina escapando, ou seja, a indagação sobre 

o que é a verdade será sempre recorrente, posto que Parmênides exigia-nos confiar no desvelado 

sem perder de vista a opinião dos mortais. 

 

Infletiremos acerca do inesperado capaz de nos projetar para a liberdade criativa. Esse 

ato será denominado de arrancamento. Este topos será discutido à luz da “desdita” em 

Hölderlin, bem como na experiência da “errância” em Heidegger, de maneira que visamos 

discuti-las na perspectiva de mostrar a plausibilidade de ambas para todo e qualquer nomear, 

pensar e pesquisar. Vale ressaltar que o nosso modelo de sociedade contemporâneo é 

caracterizado pela “ordem do saber”. Isso tem sido tão crescente que só nos resta uma abertura 

ao diálogo, na medida em que “nunca mais haverá para nós um devir puramente poético do ser-

aí, assim como não haverá nem um devir puramente pensante, nem um que seja meramente 



15 

 

actuante”, conforme citação de Heidegger no terceiro capítulo, precisamente, na página 187. 

Além desse dito, vamos nos deparar com uma dificuldade crucial quanto à viragem da 

consciência para o aberto do pensamento meditativo. Significa dizer que o homem 

contemporâneo permanece decaído no crivo do pensar calculador e sequer existe uma 

“prontidão” para que lhe seja possível visualizar o início de uma nova história. Então, esta 

inovação deve ser deixada em aberta no sentido da temporalidade para a interação do modo de 

ser do homem na relação com o ser. 

 

Na vertente do dizer, ressaltaremos o poetizar de Rilke à luz da reflexão heideggeriana 

acerca da viragem para o aberto, quando esse poeta nos falará da condição de risco por termos 

de arriscar “por um sopro mais...”. Esse “mais...” foi pensado por Heidegger em direção ao ser 

e nós o tomaremos na prospecção do inesperado que nos arranca sempre na destinação histórica 

de mundo. A viragem do aberto deve apontar para uma transformação da consciência, até então, 

presa na racionalidade objetiva. Aqui, pontuaremos a prospectiva heideggeiana de um 

tresloucamento do pensamento calculista para o pensar meditativo centrado na verdade do ser, 

isto é, verdade-abertura (e não verdade-objeto). Por isso, é preciso virar-se para o campo do 

aberto da recordação (Andenken) e prospecção (Vordenken), indicativos de uma busca por algo 

mais que vigora e aguarda a saga do dizer poético da linguagem e, porventura, da linguagem 

filosófica e científica no sentido da verdade do ser em vista da criatividade.  

 

Em síntese, o desenvolvimento do conteúdo vai se concentrar em três momentos 

fundamentais, a saber: 1) no primeiro capítulo, vamos historicizar a questão poética num 

retorno à tradição, a fim de mostrar certa aproximação e distanciamento entre poesia, 

pensamento e filosofia, bem como suas conexões a partir da linguagem originária; 2) no 

segundo, traremos à tona o problema da racionalidade moderna centrada na metafísica da 

objetivação; mostraremos que, além de a linguagem vir sendo usada apenas como mero 

instrumento, existe a possibilidade de ela ser invertida para o âmbito da verdade como abertura 

distinta da relação sujeito-objeto e sua base metódica de causa e efeito, quando poderá ganhar 

uma nuança de abertura no diálogo com a poesia, o pensamento filosófico e o agir científico; 

3) no terceiro, repetiremos a originariedade da linguagem em seu elemento primordial como 

verdade do ser. Durante o percurso, iremos destacando o conteúdo com subcapítulos peculiares 

às tematizações dos capítulos, bem como em relação ao título e à tese em foco. A questão da 

origem da linguagem será tratada a partir do “originário estar-no-mundo do homem” e também 

na concepção heideggeriana da saga (mostrar e deixar aparecer). Ademais, retomaremos o 



16 

 

pensamento poético de Hölderlin e Rilke que aponta para a possibilidade de se pensar algo mais 

no sentido de uma inversão da consciência para o aberto. Neste caso, será reforçada a 

contribuição poética para se pensar o ser esquecido, bem como indicar uma possível articulação 

entre poesia, filosofia e ciência no cerne da linguagem originária com vistas à criatividade. 

 



 

 

1  A RELAÇÃO ORIGINÁRIA ENTRE POESIA E FILOSOFIA 

 

Inicialmente, visamos à conexão entre poesia e filosofia com o intuito de mostrar o 

pensamento presente na linguagem poética no sentido ontológico. Tal conexão nos servirá 

como uma espécie de prolegômenos para o nosso desenvolvimento temático sobre a linguagem 

originária, de modo que se trata do dizer poético e do pensamento, pois, buscaremos nos manter 

na proximidade da origem, tomando por apoio o pensamento de Martin Heidegger e o poetizar 

de Friedrich Hölderlin, entre outros. Nesta perspectiva, pretendemos conduzir a discussão para 

o âmbito da filosofia. Em todo caso, a relação entre poesia e filosofia nem sempre apresentou 

assentimento favorável, pois ocorreram muitas críticas no que toca à pretensão de querer 

aproximá-las. 

 

Por um lado, a poesia fora relegada ao âmbito mitológico, como veremos mais adiante, 

precisamente no que diz respeito ao seu liame com as divindades, daí ela ser entendida na 

acepção de fantasia imaginária. No entanto, esse tipo de leitura está eivado de racionalização 

moderna e não condiz com o modo de pensar grego que era centrado na experiência 

comunitária, em que cada pessoa se sentia reconhecida pela produção poética da qual era parte 

integrante. O grego não tinha a poesia como um texto a ser meramente recitado e decifrado, e 

sim sentia-se um ser poético em seu existir no seio da comunidade pensante. 

 

Por outro lado, as ciências foram desenvolvidas através do poder do método científico, 

segundo o dizer de Nietzsche (2008a, p. 255), no parágrafo 466 de A Vontade de Poder e, mais 

adiante, no 468, ele elencou os expoentes fundadores do alto grau de desenvolvimento 

científico, a saber, “Os grandes metodólogos: Aristóteles, Bacon, Descartes, Auguste Comte”. 

Por conseguinte, a lógica produziu muitos avanços após as orientações de Aristóteles e para 

além dele. Diante disso, deparamo-nos com o acirramento crítico a alguém que ouse voltar-se 

para a poesia e pretender aproximá-la do saber filosófico de cunho racional, pois significaria 

enveredar por caminhos cobertos pelas sombras obscuras dos devaneios poéticos.  

 

Entretanto, a relação de proximidade e distância configura uma tensão permanente. 

Trata-se de uma tensão frutífera, cujo fundamento primordial é a linguagem a partir de suas 

peculiaridades, ou seja, precisamos ter presente a distinção do uso da linguagem em seu viés 

cotidiano, de onde fluem as palavras com seus gêneros literários, bem como o tratamento de 



18 

 

uso específico relativo à poesia e à filosofia. Tal especificidade caracteriza a constituição 

ontológica da linguagem poética originária e também da filosófica. Isso será elucidado quando 

tratarmos do modo próprio de a poesia nomear, bem como do dizer filosófico em sua 

peculiaridade. 

 

A resolução do liame entre as duas vertentes de pensamentos aparece a partir das 

nuanças do conteúdo da filosofia, muitas vezes que já se manifestavam através dos poetas 

épicos e trágicos, vindo a ganhar fôlego com os primeiros pensadores originários. Não obstante, 

quando ocorreu a passagem do saber da linguagem poética e do pensamento para o saber 

racional, então, perdemos de vista aquele tipo de saber primevo e passamos a lidar com a 

linguagem mediante o tratamento conceitual da racionalidade. Abordaremos isso no segundo 

capítulo. Ademais, a linguagem sofreu um desvio de sua originariedade ao ser concebida como 

mero instrumento, então, percebemos o problema de a linguagem perder de vista a dimensão 

da criatividade à luz da aletheia. Segue-se disso a dificuldade de integrarmos o poético, o 

filosófico e o científico apenas pelo crivo de uma linguagem instrumental. Diante disso, 

destacamos a primazia do dizer poético que devolve o acesso ao ser esquecido, na medida em 

que a linguagem resguarda a possibilidade de tratamento fenomenológico-hermenêutico. Isso 

ganhou força com a abordagem heideggeriana voltada para a origem da linguagem mediante a 

diferença ontológica. Portanto, defenderemos a tese de que o dizer poético da linguagem 

projeta, no mundo, o ser do humano para a liberdade criativa e esta se pautando pela verdade 

como abertura que integra a poesia, a filosofia e as ciências. 

 

 

1.1 INCURSÃO NA PROXIMIDADE E DISTÂNCIA ENTRE POESIA  E 

FILOSOFIA 

 

Na História da Filosofia, destacamos dois acontecimentos plausíveis para o nosso 

trabalho de tese, a saber: a poesia e a filosofia, pois entre ambos ocorreram relações de 

proximidade e distância. No que diz respeito à primeira relação, os primeiros pensadores 

gregos, chamados de pré-socráticos1, estiveram na proximidade do mythos. Tais pensadores se 

 
1 Convém frisar que este termo sofreu uma crítica plausível de Heidegger, que preferiu denominar os mesmos de 

os primeiros pensadores gregos originários e, depois, os denomina de poetas-pensadores. Esta última denominação 

se coaduna com o uso do dizer poético para veicular o pensamento. Trata-se de observar o potencial deles e superar 

a desvalorização dos mesmos por terem antecedido a postura racional de Sócrates. 



19 

 

acercaram do poetizar de Homero, Hesíodo e muitos outros, de modo que inauguraram a 

superação do mythos para o logos, o que não significou aniquilamento do elemento divino, ou 

seja, este fora redimensionado na concepção da natureza (physis). 

 

Um marco inicial importante foi o modo de pensar de Parmênides de Eléia. Ele se 

apropriou da via poética para dizer algo acerca da verdade do ser. Trata-se de uma convocação 

para pensar tanto o âmbito do verdadeiro como da opinião dos mortais. Disso podemos observar 

o dizer dialético entre essas duas instâncias na convergência para a unidade da tensão, em seu 

dito: “É necessário que tu experimentes tudo, tanto o ânimo intrépido da verdade bem redonda, 

como as aparências dos mortais, nas quais não há uma confiança desvelante” (LEÃO, 1999, p. 

45). Desse feito, restaram poemas inteiros, cujo pensamento contribuiu para o filosofar de 

Platão, Aristóteles, entre outros. A indicação da passagem parmenidiana é a questão do ser ao 

qual o pensamento se dirige, de modo que aparece claro no fragm. III “... pois o mesmo é pensar 

e ser” (1999, p. 45). Aqui, o “é” do grego estin (ἐστίν) não designa cópula de ligação 

propositiva, e sim estabelece a relação fundamental entre pensar e ser. Há uma exigência para 

pensarmos o ser na medida em que já somos seres capazes de aprender a pensar, ou seja, de nos 

manter firmes no centro do coração da “verdade bem redonda”, embora nos desviemos 

demasiadamente de tal exercício para o campo do conhecimento racional objetivo, daí a 

tendência para a submissão às opiniões dos mortais. O desafio imperioso é o de mantermos a 

tensão entre a verdade e as opiniões. A provocação surge na perspectiva poética do dizer que, 

pensando o mesmo, nos instaura como sendo este ser de pensamento em vigor. 

 

Por conseguinte, Heráclito de Éfeso teceu muitos fragmentos de cunho poético com um 

pensar filosofante acerca do logos. Ao trazermos esse pensar para o âmbito poético, o pensador 

nos diz no fragm. 105: “([...] Homero é um astrônomo e dos versos...)” (LEÃO, 1999, p. 45). 

Esse dizer heraclítico se coaduna com o fato de Hölderlin chamar Homero de ‘poeta de todos 

os poetas’ (HEIDEGGER, 2004b, p. 175). Dificilmente a tradução consegue encontrar as 

palavras apropriadas para transpor os termos gregos e fazer jus ao ritmo e sequer à riqueza das 

rimas e, muito menos, ao pensamento que fica esquecido; é o que acontece na relação dos sons 

nos finais das palavras astrologon (ἀστρολόγον) e Homeron (Ὅμηρον). Em todo caso, isso 

mostra certa aproximação do poetizar com o pensar e, posteriormente, com o filosofar. 

Retomaremos este assunto no próximo subcapítulo que trata da linguagem poética originária.  

 



20 

 

Como vimos, aconteceu esse processo de tecedura da proximidade entre ambas as 

vertentes de linguagem e pensamento, mas devemos visualizar certa diferença ontológica entre 

poesia e pensamento. Veremos mais adiante pelo crivo do legein do logos, os quais marcaram 

o dizer poético e o dizer pensante, pois, assim como a poesia busca reunir, compor em unidade 

e, ao mesmo tempo, pôr e dispor algo em seu dizer; o modo de pensar faz o mesmo mantendo 

certa distância. Tudo se passa como se fossem duas montanhas em cujos topos culminantes o 

poeta avistasse o pensador e vice-versa, e na planície, entre ambas, eles se encontrassem para o 

diálogo. Em todo caso, persiste a indagação sobre o que caracteriza aquela manutenção de 

distância. Eis um mistério que já se antecipou em sua antiguidade originária e vai culminar no 

surgimento da filosofia. Parece que nesta última fica mais claro quando se trata da criação 

conceitual da racionalidade. No entanto, essa criação constitui um desvio da experiência grega 

do poetizar pensante originário. Platão tentou dar uma resposta ao buscar situar uma certa 

divisão. Passemos a tratar do distanciamento entre poesia e filosofia. Tudo parece fundar-se na 

antiga distância que marcou a sobre-elevação da filosofia. Trata-se da passagem para a busca 

de conhecimento racional e tudo vai depender de interpretações. Diante disso, Gadamer 

apresenta a caracterização do que ele entendeu por discórdia ao dizer: 

 
Platão fala sobre a antiga discórdia (παλαιὰ διαφορ ά)2 entre poesia e filosofia, remete 

a poesia para além do reino das ideias e do bem – e a acolhe ao mesmo tempo em si 

como um narrador de mitos que sabe misturar de maneira inimitável festividade e 

ironia, a distância própria à saga e a clareza do pensamento (GADAMER, 2010, p. 

81-82). 

 

Quando o filósofo ateniense fala dessa “antiga discórdia”, ele tomou por parâmetro a 

filosofia socrática voltada para a busca da verdade. Com efeito, o termo “discórdia” deve ser 

concebido pelo crivo de certo distanciamento ocorrido entre poesia e filosofia. Para que 

houvesse uma discórdia de fato entre ambas, seria necessário que elas se mantivessem numa 

relação de intimidade, no manter-se na instância de comum acordo para, então, acontecer uma 

 
2 Nesse artigo, que compõe a obra de Gadamer, provavelmente ocorreu um erro de digitação editorial da palavra 

grega διαφορ ά, pois a mesma aparece de forma diferente na citação apresentada por Heidegger (2010a, p. 170) 

no que se refere à República (607b), quando Platão fala “da παλαιὰ μέν τις διαφορὰ φιλοσοφίᾳ τε καὶ ποιητικῇ 

‘de uma certa divisão antiga entre filosofia e poesia’”. Além desses esclarecimentos indicamos as elucidações 

heideggerianas sobre a tentativa nietzschiana de inversão do platonismo a partir do niilismo; disso resultou o 

problema da concepção de uma “discórdia” (HEIDEGGER, 2010a, p. 137s). A título de aprofundamento, também 

recomendamos o aprofundamento sobre a discórdia que aparece no interior da sentença de Anaximandro feita por 

Heidegger nos Conceptos Fundamentales de 1941 (1999a, p. 147s; 165s). Por fim, há uma história que marcou o 

episódio daquela possível divisão entre poesia e filosofia citada por Paul Feyerabend (2011, [n. 6], p. 99), a qual, 

segundo ele, provém da obra de Plutarco intitulada “Life of Solon”. Nela, Solon teria inquirido Thespis sobre se 

este não sentiria vergonha em mentir demais para a multidão, ao que ele respondeu não ver nada de terrível em 

dramatizar tais obras e ações apenas como diversão, mas, Solon se revoltou dizendo: ‘Se aplaudirmos essas coisas 

por diversão’ [...], ‘logo nos veremos dignificando-as a sério’. 



21 

 

disputa discordante. É viável ressaltar que a discórdia é um termo ambíguo, tanto pode nos 

remeter a uma divisão como a um dilaceramento. Em todo caso, entre arte e verdade, Heidegger 

assinala que “no platonismo não há nenhuma discórdia, mas apenas um distanciamento” 

(2010a, p. 168). Como podemos observar pela passagem em grego que aparece na nota de 

rodapé, trata-se do livro X da República em que Platão chega à culminância dessa obra e retoma 

a discussão de livros anteriores sobre certa querela entre poesia e filosofia. No prosseguimento 

do diálogo, fica clara a possível aceitação dos poetas e da poesia no âmbito da perspectiva de 

seu modelo ideal de sociedade, desde que estes contribuam para a edificação das cidades (pólis), 

ou seja, Platão arremata: “graças ao amor a essa poesia que nos implantou na alma a educação 

dada por nossas belas cidades, nós também queremos ser benévolos com ela, para considerá-la 

muito boa e amiga da verdade” (2000, [607e-608a], p. 452). Destarte, a poesia mantém certa 

distância da filosofia na medida em que cada uma tende a preservar seu modo de dizer. De 

certo, a poesia traz latente o viés do pensamento enquanto seiva para a filosofia, embora 

mesclado no poetizar que se voltava mais enfaticamente para o âmbito das divindades 

mitológicas, de tal maneira que os poetas, chamados de aedos, se mantinham na proximidade 

da escuta e do dizer dos preceitos divinos em vista da verdade. 

 

A linguagem poética era marcada pela ação divina desde os poetas (aedos) principais, 

transmissores das verdades divinas, bem como os rapsodos recitadores daqueles. Ocorre que 

muitos poetas-rapsodos se tornavam hábeis no sentido de reproduzir ipsis litteris; ipsis verbis 

os antigos poetas, a exemplo de Íon para com Homero. No entanto, Sócrates concede ao rapsodo 

apenas uma condição: ser divino, ou seja: “Isto, então a coisa mais bela, te é concedida por nós, 

Íon: ser divino, e não um louvador técnico de Homero” (PLATÃO, 2011, [542b], p. 59). 

Havemos de convir que tal advertência caracteriza os embates de Platão com uma época 

marcada pela Sofística e sua corrente derivada, a saber, a Erística. Então, a poesia era 

apreendida e utilizada através da techné para fins de convencimento e persuasão. Isso era 

característico da Arte Retórica. Nesse sentido, Platão (2016, [517a], p. 421) recusa a retórica 

conjectural usada como meio de deleitar o público nas assembleias e o persuadir, pois tratava-

se de simples artifício de experiência e rotina, ao tempo em que defendia a verdadeira arte 

retórica, desde que voltada para o bem e praticada por um homem bom; segue-se disso a 

exigência necessária de o verdadeiro retórico ter de conhecer o que é o bem e o mal para a 

alma3, conforme Platão (2016 [504d-e], p. 375). 

 
3 A palavra grega originária é psyché (ψυχή). Inexiste uma palavra apropriada em português para traduzi-la. Às 

vezes se busca apoio no vocábulo mente, mas este possui várias acepções e se torna impróprio para a tradução. 



22 

 

 

Essa questão da alma é de fundamental importância no sentido da psyché (ψυχή), porque 

ela traz à tona a insuficiência da linguagem racional que fracassa ao tentar persuadir, mesmo 

com todo o aparato do rigor lógico e até de outros recursos provenientes da poesia, da tragédia, 

da comédia e tantos outros. Isso aparece claro no fenômeno da recalcitrância de Cálicles; de um 

lado, o discurso deste acentua a verve política; por outro lado, o discurso de Sócrates é 

filosófico, em sendo díspares as vertentes discursivas entre ambos; aquele sofista jamais será 

persuadido pelo filósofo no diálogo Górgias. De qualquer modo, o problema não está apenas 

no embate entre política e filosofia, pois tanto numa instância quanto na outra os argumentos 

racionais aparecem, ou seja, a razão se apresenta. Ocorre que Sócrates utiliza de vários outros 

recursos nos discursos argumentativos (elenchos); segue-se disso o uso do discurso breve 

(brakhulogia) e do discurso longo (makrologia), nenhuma demonstração consegue persuadir o 

recalcitrante, de acordo com Lopes: 

 

Cálicles, no final do diálogo, mostra-se absolutamente convicto das opiniões que 

havia defendido antes, e as diversas tentativas de Sócrates para demovê-lo delas, seja 

pelas demonstrações lógicas (brakhulogia), seja pelos discursos retóricos 

(makrologia), seja pelos mitos (mithos), não surtiram qualquer efeito persuasivo no 

interlocutor” (PLATÃO, 2016, p. 83). 

 

A dificuldade se encontra no conflito entre o logos e o domínio dos epithumiai 

(ἐπιθυμίαι), isto é, apetites do ser humano. Por um lado, Sócrates agia pelo âmbito da 

capacidade cognitiva da alma, enquanto o outro se movia pelo lado apetitivo dela. Nesse 

sentido, Platão inseriu a discussão sobre os apetites da alma a fim de mostrar que o elemento 

cognitivo é insuficiente para tornar o homem virtuoso, ou seja, as motivações humanas estão 

latentes na psyché e o ser humano tende a persistir nas próprias opiniões. Com isso, ele abriu a 

possibilidade de discussão prévia e contribuiu para a reflexão psicológica acerca da psique 

 
Surge uma dificuldade em precisar a diferença entre mente/cérebro, mente/memória. Ademais, temos a expressão 

latina anima (alma), mas conceitualmente é enganosa, pois, faz parte da teologia cristã e da experiência religiosa 

e mística, com isso, ela tem gerado certos dualismos de alma/corpo, bem como tantas outras paridades com o termo 

espírito, a exemplo de espírito/corpo, espírito/matéria, espirito/carne. Quanto à psyché, Platão desenvolve sua 

teoria em toda sua extensão no livro IV da República, onde apresenta a tripartição da alma na temperança, coragem 

e sabedoria, buscando encontrar um princípio de unidade, ou seja, ele vai culminar no princípio racional em face 

do concupiscente (irracional ou dos apetites). Enfim, a discussão acerca da psyché se configura no topos do 

filosofar socrático-platônico no conjunto dos diálogos. Em seguida, Edson Bini (cf. ARISTÓTELES, 2011a) nos 

diz que Aristóteles situa a discussão a partir da relação do “princípio vital” com o corpo e de como tal princípio 

age, dando vivacidade aos seres vivos, tal discussão aparece em várias obras, tanto do ponto de vista físico quanto 

metafísico, em especial, na obra ΠΕΡΙ ΨΥΧΗΣ (PERI PSYCHÉS) que foi traduzida por Da Alma, cuja paridade 

latina é De Anima. Segundo Gilson (1995, p. 130), o platonismo latino do século IV interpretou a Alma (anima) 

como substância dependente e criada pela “Inteligência (nous, mens, animus)”, de modo que ambas não se 

confundem. 



23 

 

humana. Essa questão dos apetites foi retomada por Nietzsche no conceito de instinto, disso 

decorre o questionamento sobre a diferença entre o conhecimento e as pulsões instintivas; por 

que o ser humano, que adquire um alto grau de conhecimento, termina agindo de maneira 

imprudente e voluntariosa? Ou, por que conhecemos as leis e nossos direitos e deveres e, no 

entanto, transgredimos as leis e violamos os direitos alheios? É o problema da Vontade de Poder 

que deve ser compreendida na perspectiva nietzschiana enquanto princípio de força de vida; 

isso aparece no dito de Nietzsche na segunda parte de Assim Falou Zaratustra: “Onde encontrei 

vida, encontrei vontade de poder; e ainda na vontade do servo encontrei a vontade de ser senhor” 

(1995, p. 127). 

 

Essa coisa da vontade pode aparecer em relação aos apetites, e Platão mostra isso na 

fala de Sócrates, a saber: “Pois é o amor pelo povo existente na tua alma, Cálicles, que me 

obsta. Mas se tornarmos a examinar melhor esse mesmo assunto repetidamente, serás 

persuadido” (2016, [513c7-d1], p. 407). No original grego, aparece “o amor pelo povo” (Ὁ 

δήμου γὰρ ἔρως), de forma que o sofista Cálicles traz latente o amor pelo poder; é diante disso 

que Sócrates o adverte sobre sua possível ruína política. O problema é que esse amor pelo povo 

marcava a inconstância das opiniões nos discursos retóricos dos sofistas e servia como pretexto 

para deleitar o povo nas assembleias com as adulações retóricas (Cf. [481d-482c], p. 291-295). 

Na verdade, Platão mostra o fracasso do discurso socrático a fim de caracterizar a diferença 

entre o simulacro da retórica sofística persuasiva e a verdadeira arte retórica de Sócrates que 

jamais recorrerá à adulação, seja do público nas assembleias, seja diante dos juízes acostumados 

com os expedientes de bajulação. 

 

A distância entre poesia e filosofia foi acirrada mediante a criação de conceitos, que são 

próprios da filosofia, a partir de Platão e de Aristóteles, de modo que este último se deteve no 

âmbito da linguagem e criou a Lógica Formal como fundamento plausível para a tecedura dos 

argumentos. A conceituação surge no momento de estruturação da filosofia e depois serviu para 

todo e qualquer questionamento, inclusive, dirigido à arte poética. Da criação conceitual 

proveio a Estética como ciência para tratar das caracterizações do belo. De certo, a poesia foi 

submetida ao processo de racionalização da linguagem.  

 

O conceito de eidos platônico nos trouxe à luz a concepção do “belo” como o 

manifestativo (ἐκφανέστατον), isto é, o que se mostra como o mais aparente e belo de todos os 

entes, constituindo o artístico. Aqui, ganha destaque a estética enquanto ciência do belo: ciência 



24 

 

estética (ἀισθητικὴ ἐπιστήμη). Esta nasceu em correspondência à lógica e à ética, cuja marca 

preponderante é o conhecimento sensível, o qual diz respeito ao conhecimento sentimental do 

homem em relação ao belo produzido e representado na arte, segundo Heidegger (2010a, p. 71-

74). 

 

O manifestativo, na acepção grega, traz à tona a questão do ser mediante o seu aparecer. 

Estamos muito distantes de entender a pujança de tal manifestação. Ao interpretarmos esse 

aparecer vigorante, podemos denominá-lo de belo. Para tanto, temos os conceitos da estética, 

uma vez que foi elevada à condição de ciência para explicar o caráter manifestante das coisas. 

Disso resulta o decair nas meras características abstraídas pelo viés da percepção imagética. No 

entanto, essa é uma forma de ver, mas há algo de mais vigoroso a ser considerado do ponto de 

vista hermenêutico. 

 

De certa forma, a linguagem poética trabalha com imagens. Então existe um teor 

imagético que é essencial à poesia. Tanto é assim que o Zaratustra de Nietzsche é a sua obra 

principal e configura o seu poetizar cantante; nela aparecem muitas imagens criadas nos 

discursos que carregam o teor fundamental de um novo modo de pensar filosófico. O cuidado 

máximo que devemos ter é o de não utilizar as imagens na poesia apenas para produzir efeitos 

no ouvinte e/ou leitor como se quiséssemos embelezar o discurso. Mesmo que tais usos sejam 

plausíveis, faz-se necessário conduzir o leitor para o que o poeta está a nomear e fundar 

poeticamente. Neste caso, Heidegger nos fala de uma disposição fundamental que precisa ser 

resguardada, pois corre-se o risco de perdemos de vista algo de mais importante em meio à 

trivialidade. Isso de fundamental já fora dito por Heráclito quanto à natureza que ama esconder-

se e, portanto, o uso de imagens, na poesia, deve recolher algo nesse sentido, segundo o dizer 

de Heidegger: 

 

A imagem não deve ilustrar, mas sim encobrir, não deve divulgar, mas sim tornar raro, 

não deve aproximar, mas sim colocar à distância, tanto mais assim quanto mais 

primordial é a disposição fundamental, quanto mais ela alastra e obriga o destino de 

um povo e a sua relação com os deuses a unificar-se (2004b, p.113-114). 

 

Ainda retomando a discussão acerca do imagético, podemos dizer que a noção de 

“imagem” constitui a base fundamental para a teoria da memória em Henri Bergson. Ele discute 

com os psicólogos associacionistas, bem como com os metafísicos dualistas do realismo e 

idealismo. A concepção de “imagem” é apresentada mediante dois sistemas: o primeiro 



25 

 

centrado em nosso corpo que age e determina as variações de imagens, e o segundo, que é 

proveniente do mundo exterior em sua universalidade. 

 

Há uma relação fundamental entre imagem e linguagem. Não pelo fato de rimarem, e 

sim pelo que as aproxima e as distancia. Também não se trata de meros conceitos com 

referenciais etimológicos. Trata-se de observar seus significados filosóficos. Se o que Bergson 

chama de imagem podemos chamar de linguagem enquanto uma configuração de linguagem, 

isso pode ganhar uma caracterização de abertura libertadora de criação. 

 

A configuração da linguagem vai aparecer durante toda a teorização bergsoniana. No 

conjunto da discussão, surgem as palavras-chave, a saber: corpo, ação, percepção, imagem, 

lembrança, memória, escolha, vida, entre outras. O configurar da linguagem traz à tona a 

possibilidade de compreendermos as associações internas e externas de tais palavras 

fundamentais, principalmente, quando Bergson diz, à luz do seu método intuitivo, que há uma 

diferença de natureza e não apenas de grau ou intensidade em certas relações de mais e menos.4  

 

A diferença significativa é que Bergson caracteriza o espírito a partir da ação do nosso 

corpo, ou seja, do indivíduo e não mediante a razão absoluta que trabalha com a conceituação 

apenas no nível representacional. Este filósofo transcende o limite da representação quando 

distingue entre imagem-lembrança guardada na memória – e que podemos evocar num dado 

instante – das imagens perceptivas concretas que dependem da nossa ação no tempo e, mesmo 

sendo uma lembrança, podemos utilizar o tempo para reproduzi-la no interior da memória. É 

interessante o fato de Bergson chamar a atenção para uma diferença de natureza e, na reflexão 

filosófica, dizer que existe a memória pura, bem como a lembrança pura, as quais independem 

de imagens perceptivas das coisas dadas e de localizações no cérebro. 

 

A noção de imagem exige ser pensada, pois ela possui toda uma relação fundamental 

com a palavra e, consequentemente, com a linguagem. Por enquanto, situemos a discussão na 

leitura de Gadamer acerca do Crátilo de Platão. Naquele instante, aparece a tensão entre signo 

e imagem. O resultado afetou o pensamento desde lá e desvirtuou a perspectiva de o 

conhecimento poder ter acesso ao inteligível, diferentemente do que ocorreu no Ocidente nos 

 
4 Embora não seja o caso de aprofundarmos, indicamos a própria discussão na obra Matéria e Memória de Bergson 

(2010), bem como o aprofundamento em Bergsonismo de Gilles Deleuze (2012). 



26 

 

séculos XVIII e XX com os ideais do esclarecimento (Aufklärung). Tudo se iniciou com o 

seguinte fato: 

 

O Crátilo desacredita totalmente a legítima pergunta que quer saber se a 

palavra se reduz a um ‘signo puro’ ou se contém algo de ‘imagem’. Enquanto ali se 

leva ao absurdo a tese de que a palavra seja uma cópia, a única possibilidade que 

parece restar é a de que ela seria um signo. Embora sem uma distinção muito 

acentuada, é isso que temos como resultado da discussão negativa do Crátilo e que 

sela o banimento do conhecimento à esfera do inteligível, de modo que a partir desse 

momento, em toda a reflexão sobre a linguagem, o conceito de imagem (eikon) é 

substituído pelo conceito de signo (semeion ou semainon) (GADAMER, 2011a, [I, n. 

418], p. 535). 

 

Destarte, isso não significou apenas uma modificação de termos, mas resultou no 

esquecimento da linguagem e do pensamento, por conseguinte, da poesia e filosofia, ou seja, o 

conhecimento se deteve a tratar as palavras como meros signos das coisas. A linguagem decaiu 

na simples objetividade conceitual e virou instrumento de comunicação, acirrando a distância. 

Perdeu-se de vista a imagem a ser pensada à luz da palavra grega no sentido de eikon. Esta, por 

sua vez, caracterizava o perfil das palavras nomeadoras das coisas. Isso diz respeito ao nome 

que não é um mero signo representativo5 ou imagem ilustrativa, mas sim o trazer à tona a pessoa 

portadora daquele nome como ícone verdadeiro. Embora não esteja presente em dado recinto, 

o nomear diz do seu vigor de ser, de sua vigência. É tanto que mais adiante Gadamer fala da 

“força das palavras (dunamis tón onomatón)”, ou seja, a força do nomear das palavras. 

 

A crítica da correção dos nomes que aparece no Crátilo tem como parâmetro duas 

vertentes teóricas: a do convencionalismo e a do naturalismo. Diante disso, Platão tem por 

objetivo a sua concepção de verdade como correção em vista da ideia do bem. Disso decorreu 

sua crítica à poesia e à tragédia, não apenas referente às alterações dos nomes, mas, sobretudo, 

em relação à sua nova interpretação, tanto na etimologia dos deuses quanto da educação da 

pólis ideal. Aqui aparece a crítica ao tipo de poesia baseada em proposições que, segundo o 

filósofo, “nem são piedosas nem verdadeiras”, no que tange atribuir males aos deuses, de 

maneira que se torna prejudicial na perspectiva de qualquer ouvinte justificar suas próprias 

maldades. Assim, arremata: “Já demonstramos que nenhum mal pode originar-se dos deuses”. 

Segue-se disso a ilustração de um dizer poético trágico no livro III da República: 

 

Parentes próximos de Zeus, que no alto 

 
5 Faremos um breve aprofundamento destes conceitos no capítulo 2 desta tese, tomando por base As Palavras e as 

Coisas de Michel Foucault. 



27 

 

do Ida, envolto pelo éter, o paterno 

altar ainda conservam, 

 

e que neles, até hoje, 

 

não se esgotou o sangue das deidades.6 

 

Essa atitude canibalesca é recusada, também, por Píndaro7 que não aceita a acusação de 

os deuses praticarem atrocidades e se banquetearem com os humanos, de maneira que corrobora 

a crítica platônica. Nesse sentido, Platão interdita os poetas na medida em que eles retratam os 

deuses como fonte de males. O diálogo Crátilo mostra toda uma desenvoltura da linguagem 

cuja interpretação dos nomes passa para a concepção filosófica que remonta a originariedade 

dos mesmos. Temos como exemplo a concepção do deus Hades que os humanos associaram à 

morte e o nomearam negativamente com o tom de despedida da vida sobre a terra, como se 

descaísse numa região tenebrosa subterrânea. Ao contrário disso, Platão argumenta que: “o 

nome Hades deve estar muito longe de ter sido nomeado a partir do adeus”, segue-se disso que 

“quem se une ao deus”8 perfaz uma união positiva e, somente assim, se torna capaz de 

compreender “que ele fora chamado de Hades pelo normatizador” (PLATÃO, 2014 [404b1-5], 

p. 52). O problema não é apenas saber quem legisla tal normatização, se seriam os deuses, os 

poetas, em especial Homero que foi o mais requisitado, ou o próprio filósofo, mas, sobretudo, 

especificar a partir de qual paradigma seria feito o processo de nomeação verdadeira das coisas, 

dos homens e dos deuses, seja através do convencionalismo que se caracteriza pela fluidez dos 

nomes ou do naturalismo que acentua a fixação normativa. Elucidar essa questão é o que se 

torna difícil, corroborando o dito inicial de Sócrates: ‘o charmoso é custoso’ ([384b]). Diante 

disso, Gadamer pontua que essa correção dos nomes apresentada no Crátilo norteou os passos 

iniciais de toda a teoria moderna da instrumentalização da linguagem, convergindo para uma 

sistematização racional dos signos representativos, isto é, “Comprimido entre a imagem e o 

signo, o ser da linguagem só poderia acabar sendo nivelado a um puro ser-signo” (2011a, [422], 

p. 540). Em verdade, percebemos uma distinção plausível entre signo e imagem e, com isso, a 

linguagem não se reduz a ser signo, a saber: 

 
6 Cf. PLATÃO (2000, [391d-e], p. 145). 
7 A recusa pindárica aparece na Olímpica I, versos 49-54, a saber: “com uma adaga cortaram-te, membro a 

membro,/ e em torno às mesas, por fim, tuas/ carnes dividiram e comeram./ Mas para mim é impossível glutão/ 

chamar um dos venturosos. Recuso-me./ Ausência de ganho é a sorte amiúde dos caluniadores” (PÍNDARO, 2018, 

p. 77). Essa versificação coalesce à crítica platônica a certos tipos de poesias. 
8 Platão joga com o próprio recurso da língua grega em que o Ἅιδης, transliterado Hades (nome do deus) difere de 

ἀιδοῦς, traduzido por adeus (saudação de despedida) com tonalidade negativa; todavia, a indicação é a de se unir 

“ao deus” (στο θεό) no sentido de se colocar sob o que fora chamado de deus (Hades – Ἅιδης) pelo normatizador 

(νομοθέτου).  



28 

 

 

A palavra da linguagem não é um signo de que se lança mão, mas tampouco é um 

signo que alguém faça ou dê a outro; não é uma coisa existente que se recebe e se 

carrega como a idealidade do significado, para com isso tornar visível outro ente. Isso 

é falso em ambos os sentidos. Antes, a idealidade do significado está na própria 

palavra. Ela já é sempre significado. Mas, por outro lado, isso significa que a palavra 

preceda toda experiência dos entes e se acrescente, exteriormente, à experiência já 

feita, submetendo-a a si. A experiência não é inicialmente desprovida de palavras e 

tornando-se posteriormente objeto de reflexão em virtude da designação, por 

exemplo, no modo da subsunção sob a generalidade da palavra. Antes, pertence à 

própria experiência o fato de ela buscar encontrar as palavras que a expressem. 

Buscamos a palavra certa, isto é, a palavra que realmente pertença à coisa, de modo 

que ela própria venha à fala. Embora afirmemos que isso não implica uma simples 

relação de cópia, a palavra pertence de tal modo à própria coisa que não é atribuída 

posteriormente à coisa como signo. [...] Pode-se dizer isso já de Parmênides, que 

pensava a verdade da coisa a partir do logos (GADAMER, 2011a, [421;422], p. 539-

540). 

 

No percurso do distanciamento entre poesia e filosofia, proveio a contribuição de 

Aristóteles. Uma vez discípulo da Academia platônica, ele deu prosseguimento criativo ao 

exercício do filosofar. Tanto é que deu fôlego ao desenvolvimento das ciências como um todo. 

O seu princípio de partir do demonstrável lógico, de certo modo, foi interpretado como 

indicativo para se partir da experiência; o exemplo disso é a obra de Francis Bacon Novum 

Organum, bem como a obra de René Descartes Discurso do Método, entre outras. Essa 

supervalorização do conhecimento metódico já se inscreve naquela discussão do Crátilo 

apresentada acima à luz de Gadamer. 

  

A pergunta que vem à tona é sobre como fica a questão poética em meio a esse alto grau 

de desenvolvimento científico. Em todo caso, temos de retornar a Aristóteles a partir de sua 

contribuição salutar no que diz respeito à linguagem e, em especial, à arte poética, a qual 

constitui o nosso foco temático. A linguagem ganhou o sentido de enfrentamento aos 

argumentos sofísticos. Assim, os escritos de Aristóteles constituem um conjunto de obras, que 

foi chamado de corpus aristotelicum, elaborado de forma sistemática, contendo a organização 

dos tratados da lógica, mas também outras obras dedicadas ao estudo da Natureza, da Filosofia, 

da Ética, da Política, da Retórica, da Poética. Desta última só nos restaram fragmentos, além do 

mais, a parte dedicada à comédia desapareceu. De certo, o tradutor Paulo Pinheiro nos diz: 

“repetindo a frase de H. Laizé, podemos dizer, com alguma segurança, ‘que a Poética constitui 

o pré-texto de toda poética futura’” (ARISTÓTELES, 2017, p. 26). No terceiro capítulo, 

retomaremos o aprofundamento disso. 

 



29 

 

No intuito de pensarmos o poetizar, destacamos o estudo de Aristóteles a partir do par 

de conceitos hyle-morphé (ὕλη-μορφή), o qual foi traduzido pelos romanos por matéria e forma. 

O conceito de matéria ganhou a acepção de coisas (rerum) para designar aquilo de que as coisas 

são feitas. Por um lado, o termo latino rerum é o substantivo feminino plural do caso genitivo 

e tem como nominativo a res (coisa); por outro, o latim possui a acepção de matéria (māterῐa, 

ae) e designa “madeira; matéria; assunto; pretexto”. Essas maneiras de traduzir se distinguem 

da concepção grega e marcou toda a cultura ocidental no sentido do conhecimento científico. 

Nesse mesmo horizonte, aparece a palavra forma (forma, ae) em latim e significa “forma; 

molde; aparência; figura” (MANIATOGLOU, 2008, p. 194, 292), para indicar configurações e 

tipologias provenientes de ideias pressupostas. A questão é compreender o que se entende por 

hyle (matéria), bem como por forma (morphé) em sua origem grega, precisamente, aristotélica. 

Neste sentido, Heidegger nos apresenta a seguinte elucidação grega na conferência intitulada A 

Essência e o Conceito de φύσις em Aristóteles – Física B, 1 de 1939:  

 

Na significação usual, ὑλή significa ‘floresta’, ‘bosque’, a ‘mata’ onde caça 

o caçador; mas também a ‘mata’ que fornece a madeira como material para 

construção; é daqui que a ὑλή se torna o material para toda espécie de construção e 

‘produção’. Com isto pelo retorno que se gosta de fazer ao significado ‘original’ da 

palavra, já estaria demonstrado que ὑλή significa o mesmo que ‘matéria’. 

Seguramente – mas, visto de mais perto, o que se fez foi apenas e somente impor a 

questão decisiva. Se ὑλή significa a ‘matéria’ para a ‘produção’, então a determinação 

da essência da assim chamada matéria depende da interpretação da essência da 

‘produção’. Todavia, μορφή não significa ‘produção’, mas no máximo 

‘configuração’; e configuração é precisamente a ‘forma’ para a qual a ‘matéria’ é 

trazida por meio da cunhagem e da modelagem, isto é, pelo ‘formar’ (HEIDEGGER, 

2008a, p. 287). 

 

Na citação acima, percebemos que a palavra grega hyle (ὑλή) adquire a concepção de 

madeira em sua proveniência da mata. Daí, advém certa aproximação com matéria, na medida 

em que a madeira seria a coisa material para a produção de algo visado. Essa é a maneira comum 

de entender, ou seja, o homem vai à mata procurar uma madeira apropriada para construir sua 

casa. O salto latino foi reduzir tudo ao conceito de matéria. Em seguida, a palavra μορφή foi 

traduzida por forma e até se aproximou de configuração, mas apenas como característica de 

modelagem pela qual a matéria seria modelada ganhando uma forma imaginada. Esse caráter 

de moldar é o que vai ser entendido por produzir, então a forma seria uma espécie de produção 

e o par de conceitos matéria-forma aparece como a matéria servindo para formar alguma coisa, 

matéria para produzir algo. Ao contrário, Heidegger vai dizer que a forma não é produção, 

embora possa ser compreendida, em parte, por configuração. Esta compreensão se aproxima da 

noção de eidos (εἶδος) e “significa o aspecto de uma coisa e de um ente em geral, mas o aspecto 



30 

 

no sentido de mirada, visão, vista, ἰδέα” (HEIDEGGER, 2008, p. 287). Aristóteles fala 

enquanto filósofo, ou seja, no sentido do que é fundamento primordial, isto é, princípio. Nesse 

sentido, a noção de forma aponta para a questão de princípio ou essência de ser de algo, pois a 

forma não é uma mera delimitação que contorna as coisas, mas sim o ser essencial delas. Tal 

explicitação aparece em Da Alma quando Aristóteles (2011, [412b10-15], p. 73) salienta a 

noção principial de ser de um instrumento, ou seja, “Supondo que um instrumento qualquer 

fosse um corpo natural, digamos o machado, o ser um machado seria sua substância formal, 

[...] Se ela viesse a ser dele separada, ele não seria mais um machado, exceto por homonímia”.  

Portanto, o fio condutor para a compreensão aristotélica dos conceitos fundamentais hyle-

morphé (ὕλη-μορφή) é o logos. Por conseguinte, a interpretação de forma (morphé) deve seguir 

a sua essência que se funda na ideia (eidos), decorrendo disso certo entendimento heideggeriano 

da μορφή a partir da elaboração de um construto tradutório plausível, a saber: 

 

Com esta tradução de μορφή, compor-se no aspecto, devem ser expressas de 

imediato duas coisas – e, em sentido grego, duas coisas igualmente essenciais –, o que 

não se encontra em absoluto no nome ‘forma’: por um lado, compor-se no aspecto 

como modo do ganhar a presença, da οὐσία – μορφή não como uma propriedade 

essente simplesmente subsistente no material, mas como um modo do ser; por outro 

lado, ‘compor-se no aspecto’ como mobilidade, ϰίνησις, um momento que está ainda 

mais ausente do conceito de forma (HEIDEGGER, 2008a, p. 288-289). 

 

Esta tradução heideggeriana concebeu a morphé a partir do modo de pensar grego, 

especialmente, desde o lugar da reflexão de Aristóteles. O destaque aparece na expressão 

“compor-se no aspecto” pela qual se distingue duas dimensões; por um lado, quando uma coisa 

tende ao aparecer, isto é, ousia, em se tratando da proveniência de algo cujo princípio é a 

essência; por outro, através da noção de movimento, isto é, da ϰίνησις, a qual deve ganhar o 

caráter de força vigente, por isso, a questão da ausência, de modo que a explicitaremos mais 

adiante. A indicação da manifestação de algo nos remete ao livro sétimo da Metafísica no qual 

Aristóteles nos diz fundamentalmente: “Por forma entendo a essência de cada coisa e sua 

substância primeira”9. Segue-se que a forma deve ser concebida em sua constituição de essência 

enquanto princípio estruturante da coisa existente, ou seja, “o princípio de todos os processos 

de geração é a substância”10. Em várias passagens, Aristóteles vai caracterizar a forma como 

sendo a essência que constitui as coisas que aparecem. Neste sentido, apresentamos três 

 
9 εἶδος δὲ λέγω τὸ τί εἷναι ἑκάστου καὶ τὴν πρώτην οὐσίαν (Cf. ARISTÓTELES, 2015 [Z 1032b, 1-2], p. 312). 

Destacamos que o conceito forma (morphé) aparece em grego formulado no eidos (εἶδος), de modo que isso ocorre 

quase sempre em várias outras passagens. 
10 (Cf. ARISTÓTELES, 2015 [Z 1034a, 31], p. 322-323), conforme o dizer: πάντων ἀρχὴ ἡ οὐσία. 



31 

 

circunstâncias a serem consideradas: 1) a forma não é um elemento imanente nas coisas 

materiais; 2) ela também não é um elemento ao lado das coisas como se fosse uma justaposição 

e, por fim, 3) ela jamais é algo em cuja composição pudéssemos destacar seus elementos. 

Portanto, a forma deve ser concebida como princípio imaterial, pois ganha a noção de compor 

naquilo que age por si mesma sem ser gerada. Com efeito, Aristóteles se refere à constituição 

própria da forma como sendo aquilo de onde provém algo enquanto a semente (σπέρμα). De 

fato, essa concepção nos enseja a possibilidade de pensar o sêmen germinal como a força do 

movimento gerador das coisas. Aqui, aparecem dois conceitos fundamentais gregos que são 

potência enquanto força (dynamis) e movimento (ϰίνησις).  

 

A resposta positiva àquelas três negações elementares da forma (essência) corresponde 

ao fato de ela fazer com que certos elementos constituam as coisas concretas, a exemplo do 

homem de carne e osso. Isso acontece porque o princípio estrutural está imbuído por levar certos 

elementos ao vir a ser das coisas, no sentido de gerar, de dar forma às mesmas e ao homem. 

Neste sentido, convém destacar que a substância (ousia) possui duas caracterizações: por um 

lado, o sínolo (matéria e forma), de modo que este corresponde às coisas concretas, ou seja, 

geradas e corruptíveis; por outro lado, a forma mesma consiste na essência não gerada e não 

corrompível. Ora, Aristóteles assinala que o sínolo já deve preexistir para que as coisas sejam 

constituídas, considerando que a matéria deve ser concebida enquanto sensível (referente às 

coisas) e inteligível (em referência à alma), mas a forma, no sentido do εἶδος, é de natureza 

essencial. É aqui que nos deparamos com algo de inteligível, o qual condiz com o pensamento 

enquanto fonte de um saber em potência no homem capaz de produzir algo, a exemplo do 

artífice que produz obras de artes, entre outras coisas e, sobretudo, consiste na ação da própria 

physis, ou seja, do logos na concepção do ser. 

 

O construto “compor-se no aspecto” foi uma tentativa heideggeriana de compreender a 

noção de forma (μορφή), na medida em que a mesma já traz a concepção de eidos (εἶδος) de 

Platão. A palavra aspecto11 designa a aparência de algo em seu aparecer cujo vigor já se interpõe 

no sentido inicial. Segue-se disso a cunhagem de eidos por ideia (idea). Este termo consiste na 

desenvoltura temática da filosofia platônica por excelência, ganhando o caráter de 

 
11 Na etimologia latina, aspectus (aspectos) designa “aparência” e indica a figura de algo exterior vinculado à 

maneira de ser visto em seu perfil na medida do seu próprio aparecimento. 



32 

 

inteligibilidade do próprio ser12. Quando Heidegger retoma a inflexão aristotélica do sínolo 

(matéria e forma), portanto, traduziu-o por “compor-se no aspecto”. O compor-se deve ser 

compreendido no sentido do ser que se põe em sua própria condição de aparecer num certo 

modo de se tornar presente e, ao mesmo tempo, ausente. Com isso, podemos dizer de um 

compor-se no eidos ou forma, ou modo de ser de uma coisa, do homem no mundo. Durante 

muito tempo, a forma foi interpretada como sendo o simples perfil acoplado à matéria de uma 

coisa produzida, assim se dizia que bastava destruir a coisa ou objeto que a forma desaparecia, 

ou seja, esta era confundida com um elemento configurado. Ao contrário, não se trata de algo 

puramente contornável, e sim tão somente um modo de a essência aparecer. A partir dessa 

compreensão, é que o exemplo do “ser machado” não se confunde com o perfil instrumental 

dele, nem com o nome “machado”, porque se for retirado o ser do machado ele decairia na 

metonímia, segundo Aristóteles. Com efeito, o mestre de obras constrói a casa concreta e não 

a essência da casa; segue-se disso que a forma não é uma mera representação abstraída das 

coisas no sentido da ciência moderna que apreende as características dos objetos e, ao mesmo 

tempo, não é uma propriedade ou essência imanente nas coisas materiais que pudéssemos 

dissecar e encontrá-la como algo dado de forma inata13. Por fim, a forma (morphé) possui o 

caráter de mobilidade própria do ser da physis no sentido de se fazer presente-ausente. Trata-se 

do modo de o ser se manifestar. 

 

Este móvel diz respeito ao ϰίνησις em sua relação com a força (dynamis), conforme a 

expressão grega que aparece nos livros quinto e nono da Metafísica, a saber: δύναμις κατὰ 

κίνησιν14. A ideia de mobilidade, enquanto o que se move para que aconteça uma mudança, 

encontra sua força propulsora de fazer acontecer algo no sentido da δύναμις e também da 

privação de algo enquanto ὰδυναμία; ambas perfazem certa unidade, mas também uma tensão 

de forças contrárias. Trazer essa reflexão para o âmbito da forma exige toda uma retomada da 

obra de Aristóteles, o que demanda todo um outro percurso de estudo temático. Em todo caso, 

Heidegger nos disse, na citação em destaque, que esse momento da mobilidade (ϰίνησις) “está 

 
12 Para melhor aprofundamento do assunto convém observar a teoria das Ideias desde a sua concepção originária 

na obra de Platão, bem como suas diversas nuanças e acepções ao longo da história da filosofia. Para tanto 

Giovanni Reale apresenta todo um desenvolvimento em Para uma nova interpretação de Platão (2004, p. 117s). 
13 Algo desse tipo nos faz lembrar o relato do escritor Milan Kundera em A Insustentável leveza do ser, quando o 

jovem cirurgião Tomas, movido por uma ideia de busca de felicidade na vida tentou encontrar algo de objetivo 

que diferenciasse uma mulher da outra. Isso é impossível e tende a decair em separatismo e/ou igualitarismo. Em 

verdade, não há tal essência, e sim, o estar sendo no mundo que perfaz o nosso sendo no mundo. 
14 Sobre o aprofundamento desses conceitos fundamentais, Heidegger (2007a, p. 57-124) trata dos mesmos na 

primeira seção que trata da essência e da realidade da força, cuja indicação é o livro nono da Metafísica de 

Aristóteles. 



33 

 

ainda mais ausente do conceito de forma”, isto é, tal ausência indica a condição da força que 

faz aparecer o modo da forma enquanto essência imaterial e que preexiste a todo produzir e, 

mesmo que algo venha a ser produzido e sofra destruição, a forma essencial transcende; 

podemos dizer metaforicamente que, mesmo que se destrua todas as casas, o modo de ser casa 

não será eliminado absolutamente, ou ainda, quebrem-se todas as garrafas que a forma de ser 

garrafa não desaparecerá por completo da arte de saber fazer garrafas. 

 

O “compor-se no aspecto” pode se oferecer quando adentramos à floresta em busca de 

encontrar a madeira apropriada. Esta se nos apresenta numa visada, numa mirada pela qual nos 

vem ao encontro em seu aspecto de mostração de ser. Por um instante, ela estava ausente da 

visão e, por outro, apresenta-se em seu sitiar-se (ousia). A possibilidade de tomarmos como 

matéria para produzir algo, no que se faz presente e tende a se ausentar, poderia ser pensado 

pelo conhecimento a partir das acepções gregas, inclusive, muito ricas em parâmetros, de modo 

que a ciência moderna apenas manipula a matéria capturada de modo isolado, sem se importar 

com a geração de resíduos destrutivos da vida e poluidores do meio ambiente, cuja finalidade 

é meramente utilitária e tende a se tornar objeto de jogos de interesses. 

 

Caso a matéria seja tomada no viés científico e reduzida apenas à objetividade das 

coisas, então, acirra-se o desvio da reflexão ontológica. Atualmente cresce a tendência 

cientificista de suplantar esses conceitos fundamentais por uma mudança de pensamento para 

outra ideia pós-moderna, a saber, “força na matéria”. Como vemos, o conceito de matéria 

permanece mesmo numa visão comum ou científica; apenas a noção de forma foi invertida para 

“força”, a qual é dúbia, seja em referência ao universo da física para indicar movimento, seja 

de valor ético para designar poder. Entretanto, ambas fogem da dimensão filosófica. Quando 

Nietzsche pensa a Vontade de Poder (Wille zur Macht), o que deve ser entendido por Poder 

significa o querer, o estar afeiçoado a alguma coisa cuja vontade para querer converge para o 

afeiçoar-se a algo perspectivístico. Neste sentido, indica uma força de vida sempre em 

perspectiva. Então, o construto Vontade de Poder caracteriza um conjunto de forças de combate 

que impulsiona o ente e se retira quando este aparece, isto é, apresenta aproximação com a 

physis no dizer de Heráclito acerca do aparecer desta que já se move para o desaparecer. Com 

isso, Nietzsche pensa a questão do ser por meio daquele construto fundamental. 

 



34 

 

Ao retomar a noção de forma (morphé) como “composição no aspecto” que configura a 

matéria, podemos pensar o aparecer da obra de arte, também, na produção científica15, ou seja, 

a forma poderia ser concebida como o pôr em obra o presentar-se no aspecto. Com efeito, temos 

o aspecto forjado16 na matéria capaz de produzir a obra de arte. Então, esse sínolo – ὕλη-μορφή 

– indica formalmente a idealidade produtiva e apresentadora da arte. Essa maneira de entender 

tais palavras fundamentais configuraria outro modo de conhecimento na perspectiva ontológica 

de uma abertura mais vasta, isto é, visualizando o ser da physis mediante uma atitude de reunir, 

colher, acolher e destinar que é própria do logos criativo. 

 

A composição (Gestell) traz à tona a discussão científica acerca da técnica moderna. 

Heidegger nos fala de uma anterioridade que aponta para a essência da técnica como destino 

do seu modo de agir. Tal modo diz respeito ao desencobrimento dos entes, do deter-se da 

pesquisa com seus procedimentos racionais e seu firmar-se nos próprios entes descobertos. Com 

isso, ocorre uma retração da questão do ser que fica obnubilado no esquecimento e tende a ser 

abandonado. Contudo, a ciência moderna se apropriou da técnica, enquanto império metódico, 

e lançou o homem num desafio de ter que descobrir algo e se assegurar nele enquanto ente, 

mas, ao mesmo tempo em que ela provoca esse tipo de ação, é possível perceber, no processo 

de desencobrimento, que algo ficou encoberto, ou seja, o que ficou retraído foi o ser do 

desencoberto. Então, a composição deve se mostrar como o lugar de imersão produtiva do 

homem no sentido de provocar uma viragem dele para o que ficou encoberto. Trata-se de uma 

força de anterioridade propulsora, a saber: 

 

Com-posição, ‘Gestell’, significa a força de reunião daquele por [pôr] que 

põe, ou seja, que desafia o homem a des-encobrir o real no modo da dis-posição, como 

dis-ponibilidade. Com-posição (Gestell) denomina, portanto, o tipo de 

desencobrimento que rege a técnica moderna mas que, em si mesmo, não é nada 

técnico. [...] 

O verbo ‘pôr’ (stellen), inscrito no termo com-posição, ‘Gestell’, não indica 

apenas a exploração. Deve também fazer ressoar o eco de um outro ‘pôr’ de onde ele 

provém, a saber, daquele pro-por e ex-por que, no sentido da ποίησις, faz o real 

vigente emergir para o desencobrimento. [...]  

No desafio da dis-posição, a com-posição remete a um modo de 

desencobrimento. Como modo de desencobrimento, a com-posição é um envio do 

destino. Destino, neste sentido, é também a pro-dução da ποίησις (HEIDEGGER, 

2002a, p. 24; 27). 

 
15 A convergência dessa reflexão aponta para a composição (Gestell) como essência da técnica, segundo Heidegger 

em A Questão da Técnica (2002a). 
16 A ideia de forja na matéria é de fundamental importância. Ela aparece no poema O Ferrageiro de Carmona de 

João Cabral de Melo Neto, quando o poeta diferencia entre o ferro forjado e o fundido, de modo que o forjar é 

ação de produzir algo de originário para algo em perspectiva. O outro tipo “fundido” não apresenta novidade 

nenhuma, pois decai na condição de fôrma e o objeto produzido sempre se adequa ao receptáculo igualitário 

(MELO NETO, 1988, p. 22-23). 



35 

 

 

A partir desta citação, fica claro por que Heidegger traduziu o termo morphé (μορφή) 

por “composição no aspecto”. De antemão, destacamos todo o estudo de Aristóteles que 

contribuiu sobremaneira para o desenvolvimento das ciências, resguardando certa anterioridade 

essencial do ser em seus múltiplos significados. Por um lado, chama-nos a atenção o fato de o 

termo composição ser concebido com a noção de força reunidora, e isso é próprio do logos. Por 

outro, Heidegger destaca o verbo “pôr” no sentido de disponibilidade. Surge, aqui, a conexão 

de ambos e temos a composição na disposição ou “composição no aspecto”, isto é, a força de 

um reunir que põe algo à disposição como modo de aparecer, isto é, pôr algo a descoberto como 

ente provindo de uma anterioridade essencial; segue-se disso o fato de o pensador dizer que a 

composição não é nada de técnico, de tal modo que ela se coaduna com a noção de forma 

aristotélica em sua imaterialidade. O “pôr” pode indicar formalmente o âmbito de trabalho das 

ciências modernas que dispõem os entes em seu aparecer, mas resta algo a ser dito acerca do 

posicionamento dos entes que, no ato de se fazerem presentes, apontam para o caráter de 

proveniência, e esta, por sua vez, assinala aquele “pro-por e ex-por que, no sentido da ποίησις, 

faz o real vigente emergir para o desencobrimento”. Então, o destaque recai na força que vige 

e vigora e se retrai e, no entanto, provoca o homem como ser lançado no mundo para a liberdade 

criativa no âmbito do possível como manifestação do ser. 

 

No que diz respeito à poesia, a linguagem passa pelo crivo do logos. Disso resultaria o 

processo de medida, próprio da linguagem poética originária enquanto reunidora da 

composição do ser, o qual tende a se ausentar no âmbito do tempo. O poder dizer da linguagem 

poetizante é capaz de acenar para a presença do ser ausente, embora tal dizer possa permanecer 

ensurdecido intemporalmente. Isso traz consigo um problema de o dizer poético não poder se 

fazer presente em tempo hábil e contribuir para algo novo ou desvelamento autêntico. Às vezes, 

um grito é capaz de produzir uma transformação a exemplo do grito da deusa Atena, que deteve 

o combate da guerra horrenda entre Ulisses e os cidadãos de Ítaca. Algo parecido nos vem à 

tona com o poetizar de Hölderlin, cujos poemas ficaram obscurecidos durante um século sem 

publicação e sequer uma interpretação plausível, quando hodiernamente vemos o quanto teria 

contribuído para a superação de guerras insanas, na medida em que aponta para uma tomada de 

consciência histórica de um povo capaz de pensar seu próprio destino no mundo diante da fuga 

dos deuses e à espera de um novo aceno poético criativo e libertador. 

 



36 

 

Essa tendência do presentar-se e ausentar-se que é própria da physis é retomada por 

Aristóteles no pensar aqueles conceitos fundamentais em que a forma (morphé) ganha o caráter 

de força. Esta, por sua vez, apresenta certa dubiedade da possibilidade de ser e de não ser. Em 

ambos os casos, a força se mantém firme em sua condição de ser o que ela é, seja no presentar-

se, seja no ausentar-se. Então, ausência não significa desaparecimento total17 como se resultasse 

numa impotência. Esse poder da impotência (adynamia) já aparece em Heráclito no que se 

refere à physis. O mesmo acontece com o ser, pois, em seu ato de aparecer, há uma reserva de 

abrigo, de retiro dele para o âmbito do nada em vigor. 

 

 

1.2  RETORNO  AO  PENSAMENTO  DA  LINGUAGEM  POÉTICA  ORIGI- 

 NÁRIA 

 

Em Heidegger, encontramos a indicação plausível de que a linguagem possui uma 

relação primordial com a arte poética. O nomear e o dizer se originam no âmbito da linguagem. 

Esta consiste na circunscrição de lugar em que habita o ser, podendo ser nomeado e dito. Esses 

dois modos de mostração se ancoram na poesia (poíesis) concebida enquanto um poetizar 

pensante, como diz Benedito Nunes (1992, p. 261): “A poesia é o limiar da experiência artística 

em geral por ser, antes de tudo, o limiar da experiência pensante”; disso resulta a possibilidade 

criativa que desenvolveremos mais adiante quando tratarmos do projetar da arte poética. Isso 

vai ganhar destaque com a nossa abordagem acerca do caminho a ser percorrido por quem 

almeja ser criador, precisamente, no terceiro capítulo. O nomear poético e o dizer pensante 

perfazem o âmbito da linguagem e pode vir a fala, pois, na medida em que aqueles dois modos 

mantêm seu vínculo com o ouvir, este deve ser exercitado na perspectiva da ausculta onde 

impera o silêncio, isto é, no sentido de uma abertura da escuta ao saber falar e ao saber ouvir 

uns aos outros, acerca de algo essencial. 

 

Na retomada do pensamento latente na linguagem poética originária, convém 

destacarmos Homero enquanto poeta (aedo) vinculado ao elemento divino, cujo uso da 

linguagem constitui um cosmos linguístico pensante. Isso nos faz lembrar de Heráclito quando 

 
17 Agamben (2018, p. 64-65) corrobora em seu dizer: “Toda potência é impotência do mesmo e em relação ao 

mesmo (do qual é potência) [tou autou kai kata to auto passa dynamis adynamia]. Adynamia, ‘impotência’, não 

significa aqui ausência de potência, mas potência-de-não (passar ao ato) [...] em relação à mesma coisa – potência 

de ser e de não ser, de fazer e de não fazer”. 



37 

 

o chamou de “um astrônomo e dos versos...”, como vimos anteriormente. Outrossim, para 

muitos estudiosos, Homero é autor único das duas obras de poesia épica, a saber, a Ilíada e a 

Odisseia. O argumento que corrobora isso é a unidade de pensamento mediante a coerência                                                                                  

na apresentação dos personagens criados por ele, conforme E. V. Rieu nos diz em seu 

comentário na Ilíada:  

 

Eu argumento que esse alto grau de coerência seria impossível a mais de um autor, 

particularmente sem o auxílio, fosse onde fosse, de um retrato de corpo inteiro saído 

da pena do criador original. O mesmo vale para os demais personagens importantes – 

Atena, Ulisses, Nestor ou a própria Helena – da Ilíada à Odisseia (HOMERO, 2013, 

p. 58-59).  

 

O que nos chama a atenção é esse caráter de unidade original da criação homérica, pois 

tal unidade foi plausível para os primeiros pensadores e para a filosofia, mesmo que o poeta 

tenha herdado elaborações poéticas de muitos outros poetas micênicos e até incorporado em 

suas obras primordiais. A contribuição de Homero é o seu espírito de focalização na vida, falas 

e ações dos personagens, ou seja, ele os deixava se desvelarem e, assim, tomava o cuidado de 

não dar explicações e nem interferir. Ainda sobre a questão de unidade, Peter Jones pontua: 

“Hoje, porém, a teoria oral prevalece. A maioria dos estudiosos acredita que um só poeta foi 

responsável pela nossa Ilíada; que seu tamanho e foco concentrado indicam um esforço poético 

único, gerado por determinadas circunstâncias culturais e poéticas” (HOMERO, 2013, p. 43). 

A questão da unidade delimita o trabalho de Homero na relação dialogal entre os deuses e os 

humanos. Com isso, o poeta visualiza uma conjuntura conectiva entre ambas as instâncias. 

Segundo Luis Krausz (2007, p. 59): “O aedo espera da Musa um relato verdadeiro das coisas”. 

De certo, a verdade já aparecia como decisiva para os gregos e lhes proporcionava existência 

através da arte, enquanto viver à luz da verdade no sentido do autêntico18. Nesse sentido, 

Hesíodo se refere ao ensinamento das musas na Teogonia: “Pastores agrestes, vis infâmias e 

ventres só, sabemos muitas mentiras dizer símeis aos fatos e sabemos, se queremos, dar a ouvir 

revelações” (HESÍODO, 2017, [vv. 26-28], p. 103). A partir desse dito, Carneiro Leão tece uma 

crítica pertinaz: “Somente um espírito rude, prepotente e voraz, como o espírito moderno, poder 

[sic] ver nas musas apenas confusão e fantasia”. Em seguida, acrescenta a elucidação de que: 

“Na experiência originária dos gregos, as musas são também a fonte da verdade do real e 

 
18 Convém pontuar que mesmo essa noção de verdade já tendo aparecido para os gregos, Heidegger nos chama a 

atenção para o fato de eles não terem se detido em pensá-la quanto a sua proveniência e necessidade de ser, 

evitando as concepções de correção, adequação, correspondência e as derivações dessas acepções lógicas. 

Indicamos uma plausível explicitação dessa problemática na leitura de Ernildo Stein (2001, p. 53-76) sobre “A 

Aletheia nos Gregos”. 



38 

 

revelação da realidade” (LEÃO, 2010, p. 25). Este elemento da “verdade” surge como nuança 

que matiza todo o pensamento porvindouro até culminar no surgimento da filosofia.   

 

Uma contribuição fundante adveio da criação homérica no que diz respeito ao dizer ou 

saga da lethe (ή), ao tempo em que o poeta Homero acrescentou a primeira letra do alfabeto 

grego, isto é, o alfa (ἀ) ao termo lethe; assim, obtivemos a-letheia (ἀ-εία). Esta designa o 

retirar do encobrimento, da condição letárgica, da morte, de forma que o “a” compreende uma 

condição de retirada positiva que priva algo do ocultamento, próprio da lethe, provocando a 

mudança de lugar. Heidegger mostra a lethe como “πεδίον, campo, prado, a essência do lugar 

e da estada, donde se dá, de repente, uma passagem para o lugar e estada, que [...] envolve e 

rege a viagem mortal do homem” (HEIDEGGER, 2008a, p. 182). 

 

A concepção de aletheia surgiu do âmbito poético e contribuiu, sobremaneira, para a 

filosofia. Ela foi traduzida por Veritas em latim e depois por Verdade, sofrendo um desvio para 

a adequação e/ou correspondência entre palavras e coisas. Isso configura um atomismo lógico 

que Wittgenstein buscou superar em suas Investigações Filosóficas. Diante disso, Heidegger 

retomou a significação daquilo que se encontra encoberto, próprio da experiência grega, no 

sentido de retirar do encobrimento e o traduziu por “Desvelamento”19. Convém ressaltar que tal 

desvelamento carrega consigo o velamento, isto é, o desencobrimento não acontece em sua 

totalidade, pois guarda em si a tendência para o encobrimento, como nos diz Heráclito no fragm. 

123: φύσις κρύπτεσθαι φιλεῖ, de modo que Carneiro Leão (1999, p. 90-91) o traduz por 

“Surgimento já tende ao encobrimento”. Aqui, observamos na tradução a beleza do movimento 

rítmico e até da rima, embora o foco primordial seja o pensar a physis enquanto palavra 

fundamental. 

 

A verdade enquanto desvelamento não se reduz ao discurso. Daí a inovação 

heideggeriana que nos ensina a pensar o desvelamento na circunscrição do autêntico, no 

horizonte do não-falsificado, segundo Gadamer (2010, p. 27); posto que é possível que alguém 

 
19 Ernildo Stein (2001, p. 77-102) caracteriza a retomada da aletheia como sendo de fundamental importância para 

compreendermos o pensamento heideggeriano, naquilo que o filósofo a concebeu como o impensado, pois daquela 

noção de verdade resultou algo que marca a diferença ontológica, a saber, “O eixo sobre o qual se movimenta todo 

o pensamento do filósofo é a possibilidade” (p. 82), mas, esta não deve ser confundida com o “possível” assumido 

pela tradição metafísica, e sim, a partir do dito de Heidegger em Sein und Zeit (2006a [§ 7C,c] p. 38) “Höher als 

die Wirklichkeit steht die Möglichkeit”. Na edição brasileira de Ser e Tempo (1995a [§ 7C,21] p. 69), coordenada 

por Carneiro Leão, aparece a seguinte tradução: “Mais elevada do que a realidade está a possibilidade”. Tal dito 

se alicerça na aletheia e não nega a realidade, de maneira que indica a questão do ser. 



39 

 

venha a desvelar algo ou se expor, mas que é falsificado, isto é, traz apenas a aparência de ser 

autêntico. Assim, temos o ouro e outros metais banhados de ouro, bem como o de alguém se 

apresentar como amigo apenas aparentemente. Enfim, trata-se de observar o caráter ontológico 

do ser de algo e de alguém em sua manifestação, a fim de que não se oculte em seu todo 

dissimulado, não ludibrie com meros discursos. 

 

O ente a ser tomado para efeito de análise somos nós mesmos, isto é, o ser do ser humano 

e não das coisas simplesmente presentes no mundo e, muito menos, dos objetos formados e/ou 

fundidos para o manuseio. O porquê disso é que somos o ente privilegiado, não por sermos 

melhores nem piores que os demais, mas pelo fato de sermos capazes de pensamentos, de 

racionalidade, de ciência, de filosofia e de linguagem poética. O poético deve ser compreendido 

na acepção de poíesis no sentido da liberdade criativa, de nos tornarmos seres criadores na 

possibilidade do ser. 

 

Para observar o caráter ontológico do ser de alguém, no âmbito da linguagem originária, 

convém nos reportar à expressão grega inicial zoon logon echon (ζῷον λόγον ἔχον). Esta 

designa o ser do homem, compreendido como “o ser vivo cujo modo de ser é, essencialmente, 

determinado pela possibilidade da linguagem”20 (HEIDEGGER, 1995a, [I, § 6], p. 54). A 

expressão grega traz à tona o logon (λόγον) na acepção de legein (λέγειν). Este possui uma 

significação mais originária e condiz com a experiência grega no sentido de “por [sic] e depor, 

de dispor e propor” e, em seguida, ganha a concepção de “reunir, recolher e concentrar”, 

segundo Carneiro Leão (2010, p. 32), por conseguinte, no intento de nosso trabalho em curso, 

convém retomar o significado originário desta concepção de logos na perspectiva ontológica da 

linguagem, tendo em vista que: 

 

Em toda experiência criadora das comunidades gregas, λόγος é um radical originário. 

Deriva-se do indo-euro-peu – λγ. Encontramo-lo, com grau E, nos verbos λέγ-ω em 

grego, leg-o em latim e les-en em germânico, no sentido primordial de reunir, ajuntar, 

recolher. De per si, a raiz significa dispor uma coisa ao lado de outra, num conjunto. 

Pois o ajuntar de λεγ- não amontoa simplesmente coisas de qualquer jeito. Colhe e 

escolhe para acolher e recolher, separando por parâmetros, distinguindo por critérios, 

selecionando por princípios de ordem. Trata-se de um ajuntar diferenciado que 

 
20 No texto em alemão de Heidegger (2006a, [§ 6], p. 25) aparece: “das Lebende, dessen Sein wesenhaft durch das 

Redenkönnen bestimmt ist”, a palavra “Redenkönnen” foi traduzida por linguagem na edição brasileira. Ao 

observarmos o termo alemão, reden enquanto verbo transitivo e intransitivo designa “falar, discursar”; já können 

é um verbo modal irregular e significa “ser capaz de, poder, ter condições”. Numa tradução literal teríamos: o ser 

vivo cujo estar sendo é, essencialmente, determinado pelo poder discursar. Em alemão temos linguagem (Sprach) 

na acepção comum de língua, idioma, fala. 



40 

 

concentra, isto é, acolhe as diferenças numa força e num centro de reunião (LEÃO, 

2010, p. 62). 

 

Para Heráclito, legein significa falar e agir; isso aparece claro no fragm. 73 “Não é para 

se falar e agir dormindo” (καὶ ὅτι) οὐ δεῖ ὥσπερ καθεύδοντας, ποιεῖν καὶ λέγειν.) (LEÃO, 1999, 

p. 78, 79, 89). Aqui destacamos a palavra grega poiein (ποιεῖν) que corrobora a noção de poesia 

(poíesis), sendo que aqui aparece como uma ação de pôr algo, de fazer e designa um agir vivaz 

à medida em que se fala. Então, ποιεῖν καὶ λέγειν envolve o agir e dizer de uma linguagem 

poética que age e fala reunindo tudo, precisamente no pensar. Esta constelação de reunir, 

recolher, concentrar aparece em vários fragmentos de Heráclito, dentre eles o 113: “Pensar 

reúne tudo”.  

 

O legein passou por diversas alterações desde sua raiz fundada no falar e ganhou, 

também, a noção de poder, como acontece na passagem da Odisseia, quando todos os 

pretendentes de Penélope desceram mortos à morada subterrânea e foram reconhecidos sob as 

sombras do Hades por Agamenon, que lhes fez uma pergunta: ‘Anfimedonte, por que baixastes 

às trevas subterrâneas, vós, homens de escol e da mesma idade? Se alguém tivesse querido 

reunir os homens mais distintos de uma cidade, não poderia ter escolhido melhor [...]’ 

(HOMERO, 1979, [XXIV], p. 215). Este reunir aparece na Ilíada XXIII, verso 239, quando 

Aquiles solicita recolher os ossos do companheiro de guerra desfalecido, mas não é uma recolha 

de qualquer jeito. Em seguida, no passo 240, ele enfatiza que os ossos devem ser bem separados 

dos demais e, por fim, no 243, há todo um cuidado no recolher e dispor o colhido. Assim, o 

poeta Homero apresenta as recomendações das palavras de Aquiles: “recolhamos os ossos de 

Pátroclo, filho de Menécio, separando-os bem dos outros: [...] Coloquemos os ossos numa urna 

dourada com dupla camada de gordura, até que eu próprio me veja escondido no Hades” 

(HOMERO, 2013, [XXIII], p. 627). 

 

O verbo “reunir” aparece em grego como λέξαιτο, o qual uma vez antecedido pela 

“partícula enclítica κεν forma o potencial: poderia reunir!”, segundo Carneiro Leão (2010, p. 

33-34). Diferentemente desse caso, prevalece a acepção de reunir de legein enquanto falar e 

dizer, pois aponta para a circunscrição da linguagem que constitui o nosso foco. Assim, 

conforme Heidegger (1998, p. 313-314), temos um logos profundo (amplo) que Heráclito o 

chama de Batis (βαθύς), com o qual nos comunicamos com o logos maior. Posteriormente o 

conceito de logos ganhou diversas caracterizações tradutórias, como “palavra”, “verbo”, 

“razão”, “conhecimento”, “ser”, “linguagem”, discurso, entre outras. 



41 

 

 

Apesar de todas essas denominações a linguagem permanece sendo um mistério, pois 

não possui nenhuma palavra grega que nos sirva de fundamento etimológico plausível21 e, no 

entanto, somos perpassados por ela enquanto fala e discurso em nosso existir no mundo como 

pre-sença22. Essa condição de atravessados pela linguagem fez com que Gadamer (2011b, [II, 

n. 242], p. 283) enunciasse o seguinte princípio: ‘o ser que pode ser compreendido é a 

linguagem’23. Isso nos reenvia ao dito de Aristóteles: “Assim, posto que o termo ser apresenta 

vários sentidos”24. Diante disso, temos de resguardar a condição da pergunta pela condição de 

transcendência do ser, na medida em que ele pode ser dito de várias maneiras e nenhuma o 

apreende. 

 

Adiante, iremos aprofundar essa questão da origem da linguagem. De antemão, 

ressaltamos a perspectiva de retomada do legein em sua proveniência do logos, na acepção do 

ser. Em verdade, a origem mesma permanecerá na condição de mistério, tendo em vista que 

não podemos atribuí-la a nenhum ente presente no mundo, sejam os animais com suas emissões 

de sons, nem mesmo ao ente que nós mesmos somos e, muito menos, às divindades 

transcendentes. Até onde podemos visualizar algo dessa monta, temos uma passagem de 

Hesíodo (2008, [61], p. 24-25) em Os Trabalhos e os Dias que trata do mito de Pandora, mas 

a linguagem aparece como instrumento de comunicação na atribuição de voz humana (audén - 

αὐδὴν). Outra atribuição acerca de tal origem aparece em Herder, e Heidegger a problematiza na 

conferência Sobre a Essência da Linguagem (1939), que envolve os animais, o homem e Deus. Em 

outra conferência heideggeriana Sobre o Humanismo de 1949, a linguagem é caracterizada 

como sendo “a casa do ser”. Portanto, a linguagem se faz presente e ausente, ou seja, nos 

envolve e aparece marcada pela voz, escrita, acenos e depende da escuta do silêncio. 

 

A linguagem encontra seu modo de fala primordial na poíesis grega, cuja origem é 

dúbia, a saber: produção e arte. Por um lado, ela se coaduna com a techné para nos referir aos 

artesãos produtores de objetos de uso. Por outro lado, ela aparece em sua determinação artística 

 
21 Heidegger (1995a, [I, § 34, n. 93], p. 224) diz: “porque entendiam esse fenômeno [linguagem] ‘sobretudo’ como 

discurso”. Em seguida, Gadamer (2012, p. 34) confirma isso e acrescenta que a palavra grega ‘glotta’ servia apenas 

para designar sons linguísticos. 
22 Usaremos o termo pre-sença, como versão do Da-sein em Alemão. O “pre” designa o nosso mover-se no aí no 

mundo, e “sença” vem do latim “esse” e significa ser. Daí o nosso modo de ser ôntico-ontológico presente no 

mundo, diferente de outros seres. 
23 Esse dito foi retomado pelo autor do v. I. de Verdade e Método. 
24 Tal passagem se coaduna com o dizer de que o ser se diz de várias formas e nenhuma delas diz o ser (Cf. 

ARISTÓTELES, 2012, [VI, 1026b3], p. 174).  



42 

 

originária da linguagem, de forma que Platão a retomou em seu caráter de arte no sentido de 

produzir belos discursos. Interessa-nos retomar a poesia como arte da linguagem voltada para 

a essência do dizer poético em relação à verdade, ou seja, como abertura de horizontes à luz de 

Heidegger. 

 

Heidegger nos propõe pensar a poesia no sentido da aletheia grega, inclusive para além 

do conceito alemão de poesia (Dichtung). Significa pensar o produzir (ποιεῖν) da poesia no 

modo de ser do pensamento grego, que antecede a conceituação filosófica, isto é, pensar a 

poesia originária como impulso para a interrogação acerca da verdade. Otto Pöggeler (2001, p. 

207) indaga: “Mas se a poesia grega permite que a verdade aconteça na sua primordialidade, 

não deverá ela então ser um estímulo para a indagação de Heidegger pela verdade?” Daí a 

necessidade de superar a metafísica para podermos pensar a produção poética no que lhe é de 

essencial. Assim, acompanhemos o que Heidegger disse nos cursos proferidos nos semestres 

de inverno de 1941-1944, que se encontra nas obras completas (Gesamtausgabe), vol. 50: 

 

Só se pensarmos poiein e poíesis de maneira grega, quer dizer, em referência à 

Aletheia, é que nós podemos pressentir como nomeamos o ‘poetizar’ (‘Dichten’), que 

foi pensado pelos gregos como poíesis. Mas tudo isso assinala, ao mesmo tempo, o 

que nos resta um dia pensar o ‘Dichten’ dos gregos, não mais a partir de nosso 

conceito de ‘Dichtung’, mas a partir do que é essencial à poesia,25. 

 

Aqui ocorre a relação da abertura (Erschlossenheit) da pre-sença do homem no mundo 

com o aberto (das Offene) do próprio ser. Em Heidegger, o ser é falado e depende de nossa 

ausculta, não entendido como domínio conceitual de uma coisa imaginada. O fundamento para 

o falado aparece na proposição de Aristóteles: “To on legetai, o ente é... [...] se levava a sério o 

legesthai, o legein, ta legomena, [...]. Tudo isso designa a linguagem e aquilo que a linguagem 

diz” (GADAMER, 2012, p. 30). Disso resulta o ser-jogado do homem no mundo e projeta-se 

favorecido pelo aberto e, por conseguinte, o poeta nomeia o sagrado (physis) e a filosofia 

questiona o ser. Neste sentido, retomamos a linguagem em seu dizer poético como saga 

vicejadora do falado. Isso mostra a relação do arco de tensão entre pensamento e poesia. 

 
25 Esta é uma tradução nossa e provém do texto de Heidegger apud Adéline Froidecourt: “C’est seulement si nous 

pensons ποιεῖν et ποίησις de manière grecque, c’est-à-dire en les référant à l’ἀλήθεια, que nous pouvons pressentir 

comment ce que nous nommons ‘poétiser’ (‘Dichten’) a pu être pense par les Grecs comme ποίησις. Mais tout 

cela signale du même coup qu’il nous faudra un jour penser le ‘Dichten’ des Grecs non plus à partir de notre 

concept de ‘Dichtung’, mais à partir de ce qui est essentiel à la ποίησις,” (HEIDEGGER. 2005. p. 128).    

 



43 

 

Conforme diz Nietzsche (1995, p. 150): “E isso é tudo o que aspira o meu poetar: juntar e 

compor em unidade o que é fragmento e enigma e horrendo acaso”. 

 

Este dito nietzschiano caracteriza bem o conteúdo filosófico contido no pensamento 

poético, embora de forma implícita, isto é, o como deve ser a ocupação com o poetizar e 

filosofar na medida em que tal exercício pensante já se dava com os poetas épico-trágicos e 

pensadores originários, na perspectiva do compor em unidade. Não se trata de apenas juntar 

senão viraria um amontoado de palavras e coisas, daí o compor no sentido de ir pondo em 

ordem, organizando em vista de unir “fragmento e enigma e horrendo acaso”. Em A Odisseia, 

podemos acompanhar o desfecho final da guerra entre os habitantes de Ítaca, quando a deusa 

Atena deteve a todos com um grito e os uniu: ‘Ponde fim, habitantes de Ítaca, a esta cruel guerra. 

Basta de derramar sangue. Separai-vos imediatamente’. Por fim, “um contrato sagrado uniu 

para sempre os dois partidos, sob a inspiração de Atena, filha de Zeus, deus da égide, Atena 

semelhante a Mentor na voz e no aspecto” (HOMERO, 1979, [XXXIV], p. 221). Os homens 

aparecem aqui como fragmentos; o aspecto das manifestações divinas perfaz o enigma e a 

guerra aparece como o que há de horrendo e, nisso, consiste o poetizar de Homero que buscou 

compor tudo em unidade. Tudo isso nos remete para a questão de origem da linguagem em 

relação à essência da verdade, como vimos na citação da Gesamtausgabe acima. 

 

Neste horizonte de composição em unidade, o ente que nós mesmos somos é o que 

perfaz a condição de ser poético, no embrenhar-se nesta terra e soerguer o mundo como luta 

permanente. Somos seres de linguagem e por isso diferentes dos demais entes simplesmente 

dados dentro do mundo, bem como das ferramentas criadas por nós mesmos. Se a linguagem 

nos é dada como um bem tão acessível e podendo ser manipulável, ao mesmo tempo, ela pode 

se tornar um perigo terrível para o desencaminhamento do homem no mundo. Tanto é assim 

que atualmente a noção de verdade tem sofrido uma crítica ferrenha em nome de uma pós-

verdade, ou seja, a verdade seria apenas interpretações, meros jogos de linguagens, de palavras. 

Tudo isso condiz com a verdade enquanto correspondência, isto é, presa à objetividade 

metafísica da racionalidade moderna. Isso provém de certo estilhaçamento da linguagem em 

“coisas-palavras simplesmente dadas”, como nos diz Heidegger (1995a, [I, § 34], p. 220) em 

sua obra Ser e Tempo de 1927. Ao contrário desse estilhaçamento, Heidegger nos faz ver o uso 



44 

 

da linguagem no dizer poético retratado em ‘A fonte romana’26, que põe a verdade em obra de 

acordo com a conferência sobre a A Origem da Obra de Arte de (1935/36). 

 

Assim, acompanhemos a elucidação da verdade no dizer de Gianni Vattimo (2016, p. 

25): “deveríamos reconhecer a validade do discurso sobre a verdade como abertura contra a 

verdade como correspondência”. Então, significa nos voltar para a abertura de horizontes de 

mundo, a fim de não decair na mera verdade objetivada, assim pondera Vattimo: 

 

Ora, se parece claro por que a verdade-objeto não nos convém, resta-nos ver em que 

sentido, exatamente do ponto de vista da existência concreta de nós mesmos como 

seres livres e projetuais, essa ideia da verdade como abertura representa algo de 

melhor (2016, p. 23). 

 

Em termos de origem da poesia, Nietzsche (2012, p. 106) vai dizer no aforismo 84 de A 

Gaia Ciência que “as encantações e fórmulas mágicas parecem constituir a forma primeva da 

poesia”. Isso condiz com o que dissemos acima acerca da relação dos poetas com o elemento 

divino, se bem que existe uma diferença quanto ao pensamento que já estava em gênese no 

âmbito do poetizar. Tal pensamento se gestando caracteriza o que fora resgatado no entremeio 

de todo o universo mitológico. Nietzsche é bastante feliz em dizer “parecem”, logo não se segue 

disso reduzir a criação poética às encantações mitológicas. O “parecem” condiz com o aparecer 

inicial, mas que traz em si a tonalidade ontológica das palavras nomeadoras, daí o fato de 

Gadamer (2010, p. 36) enunciar sua tese: “a palavra diz mais na obra poética do que em 

qualquer outro lugar”. A poesia faz o uso de metáforas em muitas construções poéticas, assim 

como as demais obras literárias e os discursos da retórica quanto ao uso das figuras de 

linguagem e, no entanto, há uma diferença fundamental com relação ao tom: 

 

O que se tem em vista nesse caso é muito mais o fato de a essência do discurso poético 

não residir na metáfora e no uso de metáforas. O discurso poético não é de fato 

alcançado por meio da poetização do discurso não poético por meio do uso de 

metáforas. [...] Em verdade, a comparação e a metáfora em Homero são sustentadas a 

tal ponto pelo tom épico do narrador que esse tom forma um único mundo com elas. 

A ironia poética que reside na força contrastante das alegorias homéricas descreve 

exatamente a perfeição de sua construção (GADAMER, 2010, p. 44). 

 

Existe uma força imperiosa da poesia no que toca à relação favorável entre o verso e a 

memória (Mnemosyne)27. É plausível observarmos que a memória carece de exercício e, nessa 

 
26 Cf. o poema citado na página 51. 
27 Com base em Hannah Arendt (2009, p.183): “Na poesia, a recordação, Mnemosyne, mãe de todas as musas, é 

diretamente transformada em memória; o poeta consegue essa transformação através do ritmo, com o qual o poema 



45 

 

perspectiva, a poesia também contribui para o avivamento daquela, para o seu fortalecimento. 

Tal exercício é de extrema necessidade para estimular o íntimo dela em busca das 

reminiscências ou aprendizagens mais consistentes. Platão (1975, [274c-275b], p. 92) deixa 

isso claro no Fedro ao relatar a invenção da escrita pelo engenhoso demônio egípcio de nome 

Teute, o qual dizia ter descoberto um remédio para a memória e tornar os egípcios mais sábios, 

tanto para o combate ao esquecimento quanto à ignorância. Na verdade, a escrita estimula 

apenas a lembrança e os caracteres conduzem a mente humana ao esquecimento pelo fato de 

confiar tão somente nos meios externos. Podemos perceber isso com um tipo de ensino-

aprendizagem baseado apenas na escrita e, ao longo do tempo, ocorre certo esquecimento do 

que foi aprendido, a exemplo de cálculos matemáticos e outros escritos. Então, falta exercitar a 

memória, posto que “uma coisa é inventar as artes, e outra, muito diferente, discorrer sobre a 

utilidade ou desvantagem para quem delas tiver de fazer uso”. Entretanto, como veremos, 

Gadamer resgata o valor da escrita sem negar a questão da memória. 

 

Nietzsche (2012, p. 104-105) também destaca o vigor da memória ao dizer: “as pessoas 

notaram que a memória grava mais facilmente um verso que uma fala normal”; em seguida, 

prossegue com o destaque de que essa facilidade ganhou fundamento com a doutrina pitagórica, 

uma vez que ela contribuiu, sobremaneira, para a metrificação matemática do ritmo28. Em todo 

caso, pelo que podemos perceber na explicitação de Nietzsche, houve certo desvio na medida 

em que a poesia prosseguiu no caráter supersticioso de desafogo de afetos amorosos, de 

purificação da alma e de abrandamento da ira humana. Para tanto, houve o acréscimo da “Melos 

[melodia]” cuja raiz etimológica diz daquilo que serve para produzir efeitos de calmante, 

segundo Nietzsche. Segue-se disso a imbricação do ritmo metrificado com a melodia, cuja 

repetição vai facilitando a apreensão rápida de palavras, conceitos vinculados à afetividade. 

Embora a ênfase seja dada ao ritmo, existem poemas cadenciados pela rima e outros que são 

chamados de versos brancos (sem rimas), bem como os sem o rigor da métrica que primam pelo 

sentido do dito e não dito. Neste sentido, houve a medida de estilo hexâmetro inventado em 

 
fixa-se na memória quase que por si mesmo”. De outra maneira, o exercício da recitação de versos pode fazer com 

que estes se alicercem na memória e, também, nos conduza ao relaxamento desopilante, isto é, como forma de 

adentrar no embalo do ritmo em que o canto pode nos conduzir para certa libertação do cansaço da racionalidade 

objetiva. 
28 Esse aspecto da linguagem matemática aparece de forma clara na Literatura de Cordel, no que diz respeito à 

exigência de contagem da sílaba métrica. Para tanto, os poetas cordelistas podem utilizar o recurso da batida rítmica 

associada ao exercício da memória, isso ocorre de tal maneira que as duas coisas fluem unidas no canto em suas 

várias modalidades. Destacamos, sobremaneira, a contribuição da linguagem matemática que se faz presente na 

composição poético-musical; isso se torna perceptivo na cadência do tique-taque, não apenas nas variações do 

ritmo lento ou acelerado e das repetições, mas também no encaixe simétrico da palavra dentro do tom. 



46 

 

Delfos. Em verdade, convém observarmos a reflexão gadameriana no que diz respeito ao “tom 

épico” e que o próprio Hölderlin vai nos chamar a atenção, em seu poetizar a Terra, no sentido 

da tomada de consciência de um povo histórico29. Essa questão do tom circunstancia o topos 

principial que norteia todo o desenvolvimento poético e discursivo. 

 

Ainda segundo Nietzsche (2012, p. 106), o problema é que a poesia exerce uma força 

operacional sobre os discursos, desvirtuando os pensamentos na medida em que os torna “mais 

escuros, mais alheios, mais distantes”. O elemento filosófico referente à “justa tensão e 

harmonia da alma” tende a ser ofuscado pelo fato de ficarmos encantados e sermos ludibriados 

pelos meandros da utilidade supersticiosa. Diante disso, o filósofo deve tomar cuidado ao 

recorrer a citações dos poetas, pois não se trata de querer justificar seus pensamentos, como se 

quisesse dar força e credibilidade ao pensar. A tensão exige ser mantida no utilizar a poesia, ou 

seja, na possibilidade de citar um dito poético, convém ter sempre presente a advertência citada 

por Nietzsche no aforismo 84 de A Gaia Ciência, quando Homero diz: ‘Mentem demais os 

cantores!’. Contudo, vale frisar que tal coisa depende do uso da poesia de maneira aleatória à 

sua própria condição de ser, ou seja, de seu tom. 

 

O fato de mentir pode ser aplicado, de algum modo, aos rapsodos enquanto cantores que 

imitavam os aedos. Logo, o mentir deve ser tomado na acepção de não corresponder à verdade, 

ou seja, de atribuir feitos aos deuses quando isso vem a ser mera invenção com o propósito de 

fazer alguém acreditar em algo mágico. Noutros casos, desviavam o foco da aplicação dos ditos 

poéticos. Diante disso, Platão refuta na República muitas simulações poéticas nocivas à 

formação da psyché humana. Portanto, ao levar em consideração o pensar filosófico, um dito 

poético pode ser bastante instrutivo e nortear toda uma argumentação dialógica como ocorreu 

no diálogo Crátilo de Platão (2014, [384a5-384], p. 24) quando Sócrates advertiu: 

“Hermógenes, filho de Hipônico, você tem que aprender com o antigo provérbio: ‘o charmoso 

é custoso’”. Ainda sobre a mentira nos diz Píndaro (2018, [28-29], p. 76): “Sim, maravilhas 

muitas há e de algum modo também dos mortais/ o falatório vai acima da veraz palavra:/ 

adornados com mentiras intrincadas/ enganam os mitos”. 

 
29 De certa forma podemos aludir ao poetizar de Píndaro cujo efeito era capaz de produzir uma mudança de visão 

e comportamento acerca das interpretações dos mitos. Assim, o “poeta algumas vezes faz o narrador intervir numa 

narrativa mítica para frisar seu distanciamento de outras versões (e, ao fazer isso, ele corrige o conhecimento do 

seu público) e explicitamente permite que a versão rejeitada ressoe dentro do relato revisado” (PÍNDARO, 2018, 

p. 35; 76-78). Tal feito aparece na Olímpica I, versos 25-66, onde o poeta revisou o relato do mito sobre Tântalo 

e da pena atribuída a ele. 



47 

 

 

O viés do pensamento inicial e o caráter racional da filosofia já se moviam no âmbito 

do poetizar. Destacamos, aqui, uma conexão marcante entre poesia e filosofia através do dito 

poético de Simônides no diálogo Protágoras de Platão (2017, [339b-340d], p. 467). De certo, 

o poeta já diferenciava o vir a ser do ser, mediante a distinção entre o “tornar-se bom” e o “ser 

nobre”, ou seja, ao homem só lhe é possível tornar-se bom, embora seja difícil, enquanto o “ser 

nobre” é uma dignidade que pertence necessária e unicamente à esfera divina e jamais seria 

possível ao humano. 

 

Por fim, Aristóteles destaca na Poética duas causas naturais que parecem ter dado 

origem à arte poética. A primeira se funda na mímesis (μίμησίς)30. Teremos a oportunidade de 

aprofundar isso mais adiante, tendo em vista a contribuição desse filósofo grego a partir de suas 

explicitações terminológicas. A segunda causa é o prazer em conhecer. Aqui, chama-nos a 

atenção o elevar o ser do humano para o âmbito do conhecimento mediante tudo o que lhe 

apraz. A ênfase recai sobre o conhecer e ganha uma dimensão filosófica. Essa indicação do 

conhecimento aparece no início do livro 1 da Metafísica, n. 980a dos escritos chamados de 

metafísicos, segundo Leonel Vallandro (1969, p. 36): “Todos os homens, por natureza, desejam 

conhecer”. Trata-se de um postulado que precisa ser discutido diante da racionalidade com seus 

desdobramentos futuros, bem como da crítica de Nietzsche à tendência de se reduzir todo o 

desejo humano ao conhecimento, posto que há outras dimensões do ser do humano que também 

ficam obscurecidas.  

 

 

1.3 CONEXÃO ENTRE POESIA E FILOSOFIA RELATIVA À NOÇÃO DE    

PRINCÍPIO 

 

A possível conexão entre poesia e filosofia aparece no âmbito do pensamento 

porvindouro. O poetizar traz a condição do dizer sintético31 e isso contribui significativamente 

 
30 Este é um conceito de difícil tradução apesar de existir em português a palavra mimese (imitação, ilustração); 

apenas o aspecto fonético do som se aproxima do termo grego transliterado mimesis. Este carrega a experiência de 

uma produção enquanto com-posição criativa e possui nuança filosófica, ou seja, não é uma mera imitação, cópia, 

signo de algo. Por isso se torna intraduzível. Daí optaremos pelo termo transliterado quando estivermos falando 

ontologicamente.  
31 Essa condição linguística se aplica bem ao grego e ao latim, segundo Roosevelt Rocha: “o Grego Antigo e o 

Latim são línguas flexionadas, sintéticas. Isso permitia aos poetas que compunham nessas línguas colocar as 



48 

 

com o filosofar. Aqui convém destacar a importância do dizer do fragm. 50 de Heráclito: 

“Auscultando não a mim mas o Logos, é sábio concordar que tudo é um” (LEÃO, 1999, p. 71), 

para pensarmos a relação de gênese entre poesia e filosofia no sentido do logos originário. 

Trata-se de observar no dizer poético o que há de plausível como indicação formal para o 

pensamento, ou seja, na medida em que o dizer poético acena para o que está encoberto e nos 

faz pressentir a essência do que o governa através do que aparece. Como vimos acima, o Crátilo 

é bastante ilustrativo disso. Outra indicação importante é o dito do poeta Hölderlin retomado 

por Heidegger (2002, p. 31) em A Questão da Técnica: “Ora, onde mora o perigo é lá que 

também cresce o que salva”. O que “salva” deve apontar para a essência da coisa, fazendo ver 

o brilhar do vigor mesmo escondido. A salvação significa o homem se questionar em seu 

próprio estar sendo no mundo e com os outros, mas também em relação às coisas que o circunda. 

 

Outro dado plausível é que, no processo de nomeação, não se trata de mero jogo de 

palavras. A indicação formal aparece no Crátilo, quando Sócrates diz: “convém nomear, não 

como quisermos, mas sim seguindo a natureza de como nomear e com o que devem ser 

nomeadas as coisas” (PLATÃO, 2014, [387d 4-9], p. 29). O que está em questão é a linguagem 

posta em obra da verdade, ou seja, o como do dizer em direção à verdade; assim, fazemos aqui 

alusão ao dizer heideggeriano (1999c, p. 28) de que ‘a arte é o pôr-se-em-obra-da-verdade’. No 

caso do nomear poético, a linguagem está operando como fonte originária e o que vem a ser 

dito é a verdade enquanto modo de ser do ente que aparece. Por um lado, o exercício de poetizar 

não é um simples brincar com palavras, como se forjar trocadilhos linguísticos resultasse num 

poetizar capaz de instaurar algo em sua própria consistência de vigor. Por outro lado, não se 

trata de um mero devaneio sentimental de alguém sentado sob uma árvore a escrever livros de 

poesias; isso pode ocorrer e até vir a se tornar uma obra poética, mas a importância é o tom do 

que está sendo dito e que perdure no tempo. 

 

No que concerne ao fazer artístico, Platão apreendeu o conceito mimese de Pitágoras 

para caracterizar o saber fazer arte (Cf. GADAMER, 2010, p. 20-21), e esta, por sua vez, foi 

concebida no sentido de um distanciamento da natureza, isto é, no que diz respeito ao dizer algo 

acerca da manifestação e/ou aspecto das coisas em seu aparecer, na medida em que se priorizou 

o viés racional. O problema da imitação se torna recorrente porque Platão não se deteve em 

aprofundá-la e nos deixou desprovidos de uma compreensão da obra de arte e da poesia, quando 

 
palavras em posições que parecem esdrúxulas para nós. Na Olímpica 12, 5-6, por exemplo, há treze palavras entre 

o artigo e o nome que ele determina” (PÍNDARO, 2018, p. 34; 141). 



49 

 

o filósofo nos diz: “de modo geral, as artes imitativas, no desempenho de suas atividades se 

encontram muito longe da verdade” (PLATÃO, 2000, [603a-b], p. 445) e acrescenta: “todos os 

poetas, a começar por Homero, não passam de imitadores de simulacros da virtude e de tudo o 

mais que constitui objeto de suas composições, sem nunca atingirem a verdade” (PLATÃO, 

[600e-601a], p. 441). Dá-nos a entender que para um grego e, em especial Platão, o eidos 

enquanto ideia em seu próprio brilhar dispensava todo e qualquer aprofundamento específico 

acerca da mimese. O problema é que a tradução dela por imitação foi elevada ao conceito de 

representação na perspectiva da cultura ocidental moderna; a consequência disso é a linguagem 

decair na mera expressividade das coisas e, ademais, na linguagem abstrata de sinais 

imagéticos32. Para além das três conceituações, Gadamer (2010, p. 22-23) nos traz a concepção 

de mímesis numa dimensão lata, isto é, no que ele chama de “força de ordenação espiritual que 

constitui a realidade de nossa vida”. Com isso, o conceito de representação ganha a nuança de 

reconhecimento na perspectiva ontológica cujo sentido aponta para o que permanece e é 

essencial, a saber, “aquilo que é visível na imitação é precisamente a essência propriamente dita 

da coisa” (2010, p. 18). Tal reconhecer dista do sentido comum do já ter visto ou da valência 

de caracteres abstratos hauridos das coisas ou de alguém. O reconhecimento, do ponto de vista 

ontológico, diz respeito ao “como” maravilhar-se com a presença de algo que traz à tona o 

mimetizar o que é essencial na representação teatral, bem como nas “imagens divinas ou 

símbolos pelas ruas”. O representar difere de cópia, porque esta indica algo que lhe antecede e 

do qual é dependente. Com efeito, o imitar indica o que nos é familiar, enquanto carrega o ser 

da coisa na apresentação da imagem simbólica e mostra a familiaridade reconhecida, superando 

a conotação formal de apresentações da arte moderna desprovida de objetos. Então, Gadamer 

chega à seguinte conclusão: 

 

Na obra de arte acontece paradigmaticamente aquilo que todos nós fazemos na medida 

em que estamos aqui: estruturação constante do mundo. Ela encontra-se em meio a 

um mundo em decomposição do habitual e familiar como um penhor de ordem, e 

talvez todas as forças de conservação e manutenção que sustentam a cultura humana 

repousem sobre aquilo que vem ao nosso encontro de maneira exemplar no fazer dos 

artistas e na experiência da arte: o fato de sempre ordenarmos uma vez mais aquilo 

que nos decompõe (2010, p. 23). 

 

Ponderamos, aqui, que reprodução de cópia ou de simulacro não condiz com o fazer 

artístico, pois o artista não tem por obrigação fazer o ente vir à tona em sua inteireza. Na 

 
32 Gadamer (2010, p. 11-23) apresenta uma discussão plausível acerta da arte e da imitação, cuja caracterização 

dos três conceitos marcaram o desenvolvimento da concepção de imitação (mímesis), próprio da visão grega; 

depois o advento do conceito de “expressão” desde seu surgimento no século XVIII e que dominou por dois 

séculos, o XIX e XX, até passar ao de “sinal” em referência aos caracteres da escrita. 



50 

 

verdade, tal artista faz o ente aparecer a partir de um aspecto determinado. O pintor, por 

exemplo, aponta para certo aspecto da coisa em tela sem a pretensão de revelar a verdade do 

ser na totalidade. O dizer de Platão aponta para o âmbito filosófico. Convém frisar que a noção 

de arte não se restringe apenas à República, e se dimensiona em vários diálogos, dentre eles – 

o Fedro – na discussão entre a beleza do discurso e a busca da verdade. A beleza possui a 

dimensão de amor ao saber; nisso, há uma exigência de busca da verdade que consiste em 

procurar conhecer a essência das coisas e, sobre isso, Sócrates enfatiza: “De regra, escapa aos 

homens que eles não conhecem a essência das coisas; porém, convencidos de que a conhecem, 

não se põem de acordo nesse ponto ao entabularem diálogo” (PLATÃO, 1975, [XIII, 237c], p. 

45). Neste caso, o pôr-se de acordo converge para a questão da verdade no sentido da natureza 

do tema sobre o que se vai dialogar. Sendo assim, a beleza do tema a ser apresentado, no âmbito 

do discurso, transcende a mera organização de argumentos e/ou invenções, bem como às 

expressões simplesmente claras e precisas, laboradas com habilidades. Enfim, a recomendação, 

inclusive ao próprio Homero e a quantos escrevem discursos, é a de se ocuparem “com tudo 

isso cientes do que seja a verdade”, a fim de receberem o nome de “amigo da sabedoria, ou 

outra designação equivalente, sobre ser mais modesto conviria melhor” (PLATÃO, [LXIV, 

278c-d], p-. 97). 

 

Em relação a Platão, pelo menos aos que já se depararam com textos filosóficos dele, é 

por demais conhecido que seu gênero preferido é o dialógico, pelo qual ele compôs vários 

diálogos cujo personagem predileto foi seu mestre Sócrates. Tudo indica que Platão transitou 

bem pelo âmbito poético, mais precisamente pelos gêneros da tragédia e da comédia, sem 

olvidarmos de sua pretensão política inicial antes de aderir ao ser filósofo mediante os contatos 

com o seu admirável mestre. De certa forma ele tentou aproximar o diálogo daqueles dois 

gêneros diferentes mediante o uso do elemento mimético, mas ocorre que “há diferenças 

cruciais entre esses gêneros, [diálogo, tragédia e comédia] além do fato de um ser discurso em 

prosa [diálogo], e os outros dois, discursos em verso”33. Em todo caso, o filósofo ateniense se 

apropriou de vários recursos poéticos, no que toca às tipologias técnicas da época, sejam do 

verso, da paródia, do drama, entre outros elementos peculiares; apesar da censura ao riso e ao 

cômico, ele veio a utilizar todos esses e outros recursos com o fito de caracterizar a verdadeira 

arte retórica, no sentido do elemento filosófico, a saber, a ideia da verdade e do bem. Contudo, 

ele deixou em aberto um aprofundamento acerca da comédia, conforme nos cita Lopes 

 
33 Aqui, Daniel R. N, Lopes apresenta, em seu “Ensaio Introdutório” do Górgias de Platão, uma síntese do artigo 

‘Introduction to the Study of Plato’ de R. Kraut (Cf. PLATÃO, 2016, p. 30). 



51 

 

(PLATÃO, 2016, p. 42): “Como afirma A. Nightingale, ‘ainda que Platão mostre uma séria 

aversão ao riso (cf. por exemplo, Rep. 388e), ele tem possivelmente um débito maior com a 

comédia do que com qualquer outro gênero literário’”. Isso se torna algo problemático, pois, 

mesmo Aristóteles tendo trabalhado sobre a comédia na Poética, aquela parte discursiva 

desapareceu como vimos anteriormente; a consequência disso é ficarmos sempre refém de certa 

desvalorização da comicidade e de como interagir com o manifestar da mesma. Enfim, volta à 

tona o débito com aprofundar a mímesis, que destacamos anteriormente. 

 

O paradigma para Platão é o ser em vista da ideia do bem em sua unidade e não a 

linguagem meramente expressiva, daí ele dar ênfase ao eidos racional. Em todo caso, podemos 

observar a possibilidade de pensar o dizer poético que se volta para a essência do ser das coisas 

mesmas, ou seja, que prima pela essência originária, pela mobilidade sempre vigorante das 

coisas. Sendo assim, Heidegger (2014, p. 33) apresenta ‘A fonte romana’ sobre o uso da 

linguagem: 

 

O jorro eleva-se e, caindo, enche 

até à orla a taça de mármore, 

que, cobrindo-se, transborda 

para o fundo de uma segunda taça; 

a segunda, ao acolher demais, dá, 

ondulante, à terceira o seu fluxo, 

e cada uma, ao mesmo tempo, dá e recebe 

e flui e repousa.  
 

Trata-se de um poema de Conrad Ferdinand Meyer que, em alemão, traz à tona o estilo 

perfeito com ritmo e rima nos versos, porém a tradução faz isso se perder. Contudo, o foco de 

Heidegger não está na beleza estética do poema, e sim na verdade essencial da linguagem posta 

em obra pelo poeta, que o cadencia com o ritmo e rima. Então, importa atentar para a verdade 

posta em obra. No poema, aparece o movimento e repouso do fluir permanente. A água da fonte 

mostra a mobilidade da doação, do acolher e sempre doar que repousa em si mesma. Portanto, 

o poetizar nomeia esse eterno devir e o resguarda em seu dizer para além da obra de arte 

enquanto a simples construção de uma fonte romana, a qual poderá ser destruída e/ou se 

deteriorar com o tempo, mas fica fundada em seu desvelamento através do dizer poético a partir 

de seu ser fonte. Tudo isso encontra um fundamento genuíno no dizer de Hölderlin, no último 



52 

 

verso do poema ‘Recordação’ (Andenken): “o que fica, porém, instituem-no os poetas” 

(HEIDEGGER, 2004b, p. 39)34.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           

 

A título de indicação formal, a poesia converge primordialmente para o âmbito da 

verdade. Isso se mostra desde o poetizar de Homero com a criação do termo “a-létheia”, bem 

como de Hesíodo, passando pelos primeiros pensadores gregos, em especial, Parmênides, 

quando nos exorta a ter confiança no desvelado e assim também Platão com sua permanente 

exigência para com a verdade, até culminar em Heidegger com a exigência de pensar a poesia 

grega em direção à aletheia, enquanto abertura de horizonte de mundo. Portanto, a poesia fez a 

verdade acontecer mediante o dizer sintético ao nomear o irromper da physis. O pensamento 

nasceu no homem com a poesia e trouxe consigo o conteúdo da filosofia implícito. Este passou 

por mudanças diversas até atingir o tratamento racional objetivo, de modo que urge pensar a 

verdade em sua abertura. 

 

Na medida em que somos marcados atualmente pelo viés da racionalidade técnica, não 

podemos saltar dessa condição. Temos que repensar o caráter de perigo da linguagem que vem 

sendo ameaçada pela objetivação positivada e, mais ainda, por um mero jogo de palavras e/ou 

de linguagens que desvalorizam os dados científicos, os fatos e possíveis verdades. Daí o 

desvelamento-velamento constitui a perspectiva do questionamento filosófico em vista da 

autenticidade, que pode ser respaldada pelo dito poético voltado para a essência da linguagem. 

 

A dificuldade cresce porque a poesia foi relegada ao âmbito do lúdico como mero meio 

de entretenimento; de expressão subjetiva da alma; de lenitivo para a vivência. Parece que 

perdemos de vista a contribuição da poesia dada por Homero e os artistas, bem como pelos 

primeiros pensadores. Destarte, o conceber a relação entre poetizar e pensar se torna algo 

penoso para nós hoje, por conta da noção de causalidade racional. Segundo Nietzsche (2016, p. 

239), no aforismo 544 de Aurora de 1881-1887, isso teve seu início com Sócrates, posto que 

foi ele “quem descobriu o encanto oposto, o da causa e efeito, do fundamento e da 

consequência”. Nietzsche chama a nossa atenção para a originalidade do pensamento na Grécia 

antiga, onde reinou o gosto todo-poderoso presente em “todo o prazer da fala e da conversa”, 

mas ocorreu o contrário, pois tudo passou a se reger pela lógica, com a invenção do modo de 

 
34 Este verso foi retomado por Heidegger na conferência Hölderlin e a Essência da Poesia, em memória de Norbert 

von Hellingrath, o qual morreu em 14 de dezembro de 1916, em combate, o mesmo foi o editor das obra do poeta. 

O verso em destaque é a quarta palavra-guia e nos dá uma luz sobre a origem da poesia no âmbito da linguagem. 



53 

 

pensar racional, cujo fundamento de autoridade foi a dialética formal, ou seja, tudo deveria 

passar pela forma racional para ganhar valor, destaque e deleitamento. O fundamento realmente 

filosófico é o que constituiria exceção no ser do homem no mundo, no dizer indicativo 

nietzschiano: ‘seres intuitivos’, por exemplo, dotados de ‘senso interior’ ou de ‘intuição 

intelectual’. 

 

Destacamos, aqui, o termo latino intellēctus que designa “ação de compreender; 

conhecimento”35. Esta acepção se coaduna com o proceder da consciência individual intuitiva, 

bem como contribui, sobremaneira, com o desenvolvimento da ciência moderna.  Em todo caso, 

o termo inteligência em grego possui outra nuança de cunho filosófico a partir do pensar de 

Anaxágoras com o νους no sentido de princípio ou de uma visão abrangente acerca do intelecto 

originário de tudo quanto vem a existir, ou seja, de uma mente pensante; segue-se deste 

princípio a inteligência (νοημοσύνη) que também perfaz entendimento, compreensão e, mais 

ainda, indica uma sinfonia (συμφωνία) enquanto concordância, um estar de acordo e consoante, 

a exemplo do que ocorre no campo da música com a consonância dos instrumentos de uma 

orquestra sinfônica. Tudo isso aponta para aquele aspecto que Nietzsche pontua como “intuição 

intelectual”. Portanto, o fato de sermos “seres intuitivos” dimensiona o dar-se conta da força 

pulsante da vida, a saber, “aquilo que para nós, homens, se chama vida e experiência – 

gradualmente veio a ser, está em pleno vir a ser, e por isso não deve ser considerada uma 

grandeza fixa, da qual se pudesse tirar ou rejeitar uma conclusão” (NIETZSCHE, 2005, [§ 16], 

p. 25). 

 

Tudo isso caracterizou a concepção de ser proveniente de “Asus” e “ES”, enquanto 

expressões originárias do Sânscrito (dialeto falado no Norte da Índia por volta do século IV a. 

C.) e designava o vivente em sua peculiar mobilidade de vida. Depois, esta noção foi traduzida 

na língua grega pelas raízes pha e phy, gerando a palavra surgimento (physis), enquanto criadora 

de tudo, ou seja, princípio (arché) e, segundo Heidegger (1999b, p. 98): “A physis seria assim 

o que surge para a luz, phyein, luzir, brilhar e por conseguinte aparecer”. Portanto, Inteligência 

significa investigar, indagar de forma dialógica o sendo das coisas visíveis em busca da verdade 

inteligível, cujo lugar Platão o designou por hiperurânio topos (ὑπερουράνιος τόρος), ou seja, 

 
35 Cf. Dicionário da língua portuguesa HOUAISS (2001, p. 1630) que menciona a nossa “faculdade de 

compreender, entendimento, mente”. No âmbito da filosofia aristotélica há duas acepções, a do intelecto ativo e o 

passivo que demanda todo um estudo tanto da ação formuladora de conceitos para o conhecimento objetivo, quanto 

a recepção no sentido de apreender passivamente as informações provenientes dos objetos do conhecimento. 



54 

 

prefigura o “lugar” das ideias na acepção do eidos que elucidamos anteriormente e, conforme 

Giovanni Reale (2004, p. 145), “nada têm a ver com o ‘lugar’ físico: são sem figura, sem cor, 

invisíveis etc., e só podem ser captadas por nós com a parte que detém o governo da alma, a 

saber, a inteligência”. 

 

Como vimos anteriormente, o fato de não termos tido um aprofundamento consistente 

da mímesis (imitação) fez vir à tona o conceito de representação, sobre o qual iremos tratar no 

próximo capítulo com mais detalhes. Em termos da abordagem acerca da poesia, Hegel veio a 

reservar um lugar de destaque universal para ela no que chamou de “o reino da representação 

humana” (2014, p. 24). Em todo caso, o âmbito de fundamentação é a consciência espiritual, 

isto é, a poesia sendo concebida como produto da razão. Decorre disso o dizer hegeliano:  

 

O seu objeto [Objekt] correspondente, [...] é o reino infinito do espírito. Pois a palavra 

– este material o mais plástico [bildsamste] que pertence imediatamente ao espírito e 

é o mais capaz de apreender os interesses e os movimentos do mesmo em sua 

vitalidade interior – deve [...] ser empregado preferencialmente para aquela expressão 

que se mostre a mais adequada. Segundo este lado, a tarefa principal da poesia é trazer 

à consciência as potências da vida espiritual [...] Assim, ela foi desde sempre aquela 

que mais universal e amplamente ensinou o gênero humano e ainda o é (HEGEL, 

2014, p. 23-24). 

 

Este fundamento na representação já aparece na primeira parte da Estética quando ele 

tratou do belo e do ideal, de forma que ele trata das obras de artes e nos traz ao conhecimento, 

sobremaneira, o momento atual para a superação da similitude pela qual as artes foram criadas 

e interpretadas, ou seja, pelo viés da contemplação. Diante disso, o processo de 

desenvolvimento da história e as artes se tornaram coisas do passado36,  serviram ao seu tempo, 

mas os tempos modernos da cultura ocidental retomaram as potências da razão, isto é, da “vida 

espiritual”; em consequência disso, a única possibilidade que nos resta é apreender a arte 

mediante o crivo da representação intelectual, segundo Hegel. É justamente isso que nos faz 

adentrar o segundo capítulo a fim de tratar dos desvios históricos da verdade da linguagem e 

visualizarmos o problema que contribui para incorrermos no esquecimento do ser e decair na 

indigência da própria linguagem, uma vez transformada em coisas-palavras da racionalidade 

moderna.  

 

 

 
36 Cf. na página 78, do segundo capítulo, a citação paradigmática de Hegel e os acréscimos e comentários de 

Heidegger. 



 

 

2  O PROBLEMA DO USO RACIONAL DA LINGUAGEM 
 

 

O termo “problema” deve ganhar, aqui, o caráter de questão ao apontar para algo que se 

mostra insolúvel ou em aberto. Tal abertura conceitual é própria da tecedura filosófica quando 

trata de certas questões, pois difere do viés científico que prima pela busca de soluções 

plausíveis e por comprovações mensuráveis. Então, o problema aponta para o que está em 

questão, a saber, o uso racional da linguagem. Não obstante, perguntamos em que consiste o 

problema de usar a linguagem de forma racional. 

 

O problema consiste no desvio histórico da verdade da linguagem para a 

instrumentalização e resultou em dois aspectos: 1) no esquecimento do ser que fora reduzido 

aos preconceitos metafísicos da universalidade, da indefinição e da evidência; 2) na indigência 

da própria linguagem que não conduz ao pensar. Para tratarmos desse desvio, é mister tecer a 

diferença ontológica entre pensamento e conhecimento e, por conseguinte, da passagem da 

racionalidade conceitual para o conhecimento científico, entre os quais ocorre o uso da 

linguagem reduzida ao âmbito racional especulativo e calculador. 

 

Inicialmente, precisamos ter prévia compreensão quanto à natureza do objeto de 

trabalho da filosofia e da ciência. Municiados da diferença entre pensar e conhecer é que 

podemos prosseguir na investigação da linguagem, tendo em vista com o quê e o como ambas 

trabalham. Para tanto, vamos partir da compreensão de filosofia, precisamente no que diz 

respeito à nossa tematização da linguagem, pois sabemos que a filosofia possui uma tradição 

histórica e complexa no sentido da multiplicidade de correntes filosóficas, posto que muitas 

delas, inclusive, trabalham em parceria com as ciências práticas. Vamos caracterizar, aqui, o 

viés do pensamento que deve primar sempre pelo questionamento temático. Disso decorre que 

a filosofia não busca respostas puras com certezas apodíticas em vista de solução de problemas, 

e sim se mantém firme no perguntar contínuo. Assim, Aristóteles (2002, [A, 983a10], p. 13) 

nos diz: “Todas as outras ciências serão mais necessárias do que esta [a filosofia], mas nenhuma 

lhe será superior”. Em seguida, adentraremos com a problematização acerca das ciências, 

trazendo à tona o modo de pensar grego e mostrando a ultrapassagem para o âmbito do 

conhecimento da ciência moderna. Isso deve ir mostrando o desvio do pensamento originário 

para o uso racional da linguagem transformada em instrumento expressivo das coisas como 

mero meio de comunicação informativa. 



56 

 

 

Na perspectiva do pensamento, o objeto primevo da filosofia diz respeito à questão do 

ser. A explicitação disso demanda um retorno ao pensamento originário, bem como um olhar 

para a história da filosofia. Vale ressaltar que o nosso foco é a linguagem através da qual o ser 

é interpretado. Nesta perspectiva, observamos que o ser tem sua proveniência em relação à 

physis20, a qual fora traduzida pela tradição latina por natureza e, com isso, se desviou para a 

mera conceituação estratificada em suas bipartições. De certo, precisamos recobrar o sentido 

daquela concepção inicial grega, pois indica o surgimento de tudo quanto veio a existir e se 

compreende em seu âmbito, ou seja, daquilo que tudo reúne e faz surgir os entes para a 

multiplicidade. É nesta acepção originária que tudo provém da physis e está contido nela, de 

modo que o próprio homem grego não se via fora dela e nem manifestava um olhar sobre a 

mesma, e sim o falar se dava a partir dela mesma em seu fluir. Então, os primeiros pensadores 

gregos se depararam com algo de espantoso, a saber, o ente presente no ser. Sobre tal espanto, 

Nietzsche apresenta a seguinte indagação atribuída a Anaximandro de Mileto, que se encontra 

em A Filosofia na Época Trágica dos Gregos, § 4: ‘Por que, então, tudo o que veio a ser já não 

foi ao fundo há muito tempo, uma vez que já transcorreu toda uma eternidade de tempo? De 

onde vem o fluxo sempre renovado do vir-a-ser?’ (OS PRÉ-SOCRÁTICOS..., 1991, p. 19). 

Desse fluxo incessante, pode nos ecoar a imperiosa questão metafísica encetada por Leibniz e 

que Heidegger (1999b, p. 33) a retomou: “Por que há simplesmente o ente e não antes o Nada?” 

Esta foi uma indagação fundamental, que aparece no fim da preleção Que é Metafísica? (1929), 

e foi retomada na carta dirigida a Ernst Jünger, intitulada Sobre o Problema do Ser (1955); 

assim diz o pensador: 

 

A preleção encerra-se com esta pergunta: "Por que é afinal o ente e não antes 

nada?" Aqui escrevo intencionalmente e contra o costume NADA com letra 

maiúscula. Literalmente, é claro, retoma aqui a pergunta que Leibniz fêz [sic] e que 

Schelling assumiu. Ambos os pensadores a compreendem como a pergunta pela razão 

última e pela primeira causa entitativa de todo ente. As tentativas atuais de restaurar 

a metafísica retomam, com predileção, a pergunta assim caracterizada (HEIDEGGER, 

1969a, p. 56). 

 

De antemão, a filosofia trabalha com desenvolvimentos temáticos, à luz de princípios, 

e essa questão do ente (ser) pode surgir de diversas formas, daí a importância da linguagem 

 
20 A relação do ser com a physis foi estudada por Heidegger e se trata de uma língua indo-europeia de registro 

escrito mais antigo, então, as três raízes fundamentais são: viver, surgir e permanecer (Cf. HEIDEGGER, 1999b, 

p. 97-101), conforme explicitamos no capítulo 1, p. 54. No terceiro capítulo iremos retomar essa relação do ponto 

de vista da linguagem como verdade do ser. 



57 

 

para dizê-lo. A título de ilustração, tivemos o momento inicial do pensamento com Tales de 

Mileto ao enunciar o ser à luz do princípio de unidade da physis, isto é, “Tudo é água” no 

sentido de “Tudo é um” (OS PRÉ-SOCRÁTICOS..., 1991, p. 10-12). Em seguida, o seu 

discípulo e sucessor Anaximandro de Mileto, levando em consideração o pensamento acerca 

da multiplicidade, o chamou de o ápeiron (ὸ ἄ) e significa o que não permite limites, 

traduzido por ilimitado. Podemos visualizar esse princípio a partir da interpretação de 

Heidegger (1999a. p. 158) no curso do semestre de verão de 1941 em Friburgo, intitulado 

Conceptos Fundamentales (Grundbegriffe), a saber: “O ápeiron [o ilimitado que não permite 

que haja limites] é a arché [o princípio] do ser. O ápeiron é a ação de impedir a limitação; 

refere-se e só se refere ao ser e este, pensado de uma maneira grega, se refere à irrupção da 

presença”21. Enfim, pensar o ilimitado com Anaximandro significa pensar o todo do ser. Ora, 

se falarmos apenas do ponto de vista físico, esse todo diz respeito ao universo finito. Disso 

decorreu o equívoco de achar que o cosmos seria finito e, no entanto, para além dele, algo fica 

em aberto. O trabalho da ciência se detém apenas na objetivação finita das coisas verificáveis, 

cujo critério de evidência nos fornece somente algumas certezas dos objetos. 

 

Podemos visualizar a noção de ápeiron (ἄπειρον ) na seguinte expressão trazida por 

Heidegger (1999a, p. 153) a partir de uma frase retirada do modo de pensar anaximandriano: 

(ή) ἀρϰή τῶν ὄντων τὸ ἄπειρον ‘Para lo en cada caso presente, la disposición es la acción de 

impedir que haya límites’22. Tal princípio nos traz à tona um termo cuja construção, por parte 

do pensador originário, é um composto; para fins de elucidação, apresentamo-lo de forma 

tripartite, a saber: o alfa privativo – ἄ – que indica a disposição como ação de impedir algo; o 

limite –  πειρ – indica a circunscrição de perímetro e, por fim, o designativo de ente – ον. 

Heidegger interpreta esse princípio priorizando a diferença ontológica entre ser e ente. Para 

tanto, o que está em jogo é a aletheia enquanto desvelamento-velamento do ente (ον) elevado 

à concepção do ser. Neste sentido, o ápeiron ganha o estatuto do ser em sua possibilidade de 

ilimitação no aparecer e resguardo de sua própria condição de retiro. Então, o ápeiron diz 

respeito a uma força que retira toda e qualquer limitação do ser quando de seu apresentar-se 

desvelado no mundo. Chama-nos a atenção o fato de que até mesmo com relação ao nosso 

modo de estar sendo no mundo, também, passamos por essa condição de não nos limitarmos de 

 
21 Tradução nossa da edição em espanhol: “ὸ ἄ es el ἀρχή del ser. ὸ ἄ es la acción de impedir la 

limitación; se refiere y sólo se refiere al ser y éste, pensado de una manera griega, se refiere a la irrupción de la 

presencia”. 
22 Vertemos de forma literal: “Para o em cada caso presente, a disposição é ação de impedir que haja limites”.  



58 

 

forma determinada num contínuo fixo, ou seja, o nosso ser é livre das determinações objetivadas 

no mundo e, com isso, as transcende, precisamente, pelo ato de podermos pensar o nosso modo 

de interagir no mundo. Aqui, podemos tecer uma aproximação do ápeiron com a aletheia 

(verdade) e triparti-la da seguinte forma: a-lethe-ia, cujo alfa privativo inicial possui a mesma 

disposição do ápeiron, ao tempo em que indica o retirar o ente da lethe, isto é, do limite do 

encobrimento, da letargia, da condição de   morte e, por fim, temos o “ia” enquanto sufixo que 

indica sentido, horizonte e pode apontar para a condição de abertura. Temos que destacar uma 

diferença entre ambas as palavras gregas. A primeira se configura como princípio originário 

dito pelo pensador inicial enquanto a segunda não é posta como princípio, e sim a condição de 

aparecimento-desaparecimento do ser. Desta nuança, Heidegger concebe a aletheia como sendo 

o impensado que constitui o próprio manifestar do ser e, decerto, é uma palavra fundamental 

que condiz com o ente a ser pensado. O mesmo se diz da palavra logos da physis. Enfim, a 

linguagem ganha o estatuto de ser “a casa do ser”; disso decorre a primazia do dizer poético 

que devolve o acesso ao ser, uma vez esquecido pela forte ênfase concedida à linguagem 

instrumental moderna detida na pura objetividade. 

 

No prosseguimento dessa ilustração temática do ser, tivemos Heráclito de Éfeso com 

o logos e Parmênides de Eleia com o próprio ser. Depois, aparece Platão com a Ideia (Idea), 

bem como Aristóteles com o Ente ou Ser (Einai) concebido já nos termos da entelécheia 

(ἐντελέχεια); esta designa o ente que ganha a presença em si mesmo e é constante. Significa 

um princípio de anterioridade do ser (ousia) e isso em relação à physis que faz eclodir tudo. 

Acontece que o modo de pensar grego não diz apenas que a possibilidade é anterior à realidade, 

pois não se trata de coisas estanques, e sim de mobilidade, ou seja, a entelécheia é pensada em 

sua anterioridade tanto à ousia como à dynamis (δύναμις), como podemos acompanhar: 

 

A ἐνέργεια preenche mais originariamente a essência do puro ganhar a presença, na 

medida em que significa: o ter-se-em-obra-e-no-fim, aquilo que qualquer ‘ainda não’ 

da aptidão para... deixou para trás, ou melhor, já trouxe junto e diante de no 

preenchimento do aspecto ‘consumado’ (HEIDEGGER, 2008a, p. 299). 

 

O processo de racionalização ocidental fez o mundo grego ruir por terra a partir da 

tradução dos conceitos fundamentais pela tradição greco-latina dos romanos. Nesse caso, a 

energeia (ἐνέργεια) foi traduzida por actus na acepção de agere, ou seja, de agir, operar e assim 

passou para atualidade (actualitas) no sentido de “realidade”; da mesma forma, a Dynamis 

(Λύναμις) que significava aptidão e ser apto para... foi traduzida pela tradição por potência 



59 

 

(potentia) como algo possível. Mesmo que a noção de capacidade e força de vir a ser algo seja 

possível, ainda assim resta pensar o “ser apto para...”, pois, segundo Heidegger, tratar-se-ia de 

um modo de algo vir à luz em seu próprio aparecer, considerando que essa proveniência ao se 

postar desvelada também se retrai ao se manter em si mesma onde se realiza a aptidão; vale 

ressaltar que, para algo vir ao aparecer, tem de haver as condições apropriadas, ou seja, não é 

de qualquer madeira que podemos fabricar uma mesa, mas da madeira apropriada. Portanto, 

não foi de qualquer pedra que Michelangelo esculpiu a estátua de Moisés em Roma.  O desvio 

da linguagem incorreu num erro de interpretação ao expressar que “a realidade é anterior à 

possibilidade [...], pois o contrário é mais elucidativo: para que alguma coisa seja ‘real’ e deva 

poder ser ‘real’, deve ser primeiramente possível [ontologicamente]. A possibilidade, portanto, 

é anterior à realidade” (HEIDEGGER, 2008a, p. 298-299). Dessa forma, parece um trocadilho 

de posições de palavras, mas é ledo engano pensar uma tal inversão, de maneira que não tem 

nada a ver com Aristóteles e nem com o modo de pensar grego. 

 

Em verdade, quando Aristóteles pensou a dynamis, ele trouxe à tona o pensamento 

acerca do surgimento (physis) desde a concepção dos primeiros pensadores. A palavra dynamis 

serve apenas como nomeação de um conceito fundamental para pensar a ousia em sua 

proveniência, ou seja, esta possui algo de essencial que diz respeito à transformação de algo 

apropriado e que irrompe da aptidão para se desvelar e se chama kinesis (κίνησις), por 

conseguinte, a essência desta é a entelécheia, porque significa “o ter-se-em-obra-e-no-fim”, ao 

preencher mais a essência da ousia do que a dynamis que fora traduzida por potência. 

 

Quando a filosofia adentra a nossa cultura ocidental, assistimos à multiplicidade 

temática dos filósofos modernos e contemporâneos. Assim, tivemos a busca pelo critério de 

Evidência com Descartes; a Subjetividade Transcendental com Kant; o Espírito Absoluto com 

Hegel; o Reino da Liberdade com Marx; a Vontade de Poder (Vida) com Nietzsche; a Questão 

do Sentido do Ser com Heidegger; a Linguagem com Gadamer; a Liberdade com Sartre; a 

Teoria do Agir Comunicativo com Habermas, entre outras tematizações. Enfim, todas essas 

alusões e muitas outras, inclusive, por vir, mostram a tecedura acerca de temas que marcaram, 

marcam e marcarão a vida discursiva dos filósofos e seus modos de tratar do antigo tema do 

ser, o qual se diz de diversas formas pelo crivo da linguagem filosófica e se mantém em aberto. 

 

Ao contrário da perspectiva filosófica, as ciências modernas iniciaram uma forma de 

aferição de resultados a partir do enunciado das ciências lógicas, cujo corpo metódico traz 



60 

 

consigo a gramática construída a partir da relação proposicional sujeito-objeto. Disso decorre 

o logicamente correto, a correspondência entre enunciado e coisa, ou seja, a verdade 

encontrando seu lugar na proposição verdadeira ou falsa, a verdade como adequação.  Sobre tal 

situação, convém pontuar a crítica de Wittgenstein nas Investigações Filosóficas ao atomismo 

lógico, na medida em que para cada objeto existiria uma palavra adequada. De início, ele parte 

de uma passagem, em latim, de Santo Agostinho para tecer sua crítica à linguagem que ficara 

engessada na correspondência designativa de objetos. Em verdade, para Wittgenstein, o que vai 

nortear a discussão é o jogo de linguagem num contexto de familiaridade com as coisas, pois 

elas podem ganhar várias denominações, ou seja, tudo vai depender do caráter de uso 

contextual. Entretanto, esse “jogo de linguagem” encontra seu ponto de apoio plausível na 

filosofia da linguagem. Decorre disso que a linguagem permanece refém do pragmatismo usual, 

cujo jogo de palavras, sons, gestos servem apenas no contexto circunscrito momentâneo.  

Enfim, a corrida na busca pelo conhecimento, pelo saber informativo ganhou destaque 

preponderante, de forma que a linguagem ganhou o caráter instrumental para o dizer científico 

plausível. 

 

A ênfase dada ao conhecimento científico, pelo pensamento moderno, desviou-se do 

pensar grego originário. O refletir romano latino se apropriou das palavras e conceitos 

fundamentais, ao tempo em que obnubilou a experiência do modo do pensar grego. Então, o 

desenvolvimento da cultura ocidental assimilou a construção de um corpus linguístico distinto. 

A linguagem sofreu uma transmutação díspar do pensamento filosófico, na medida em que 

passou pelo crivo da adequação aos nossos interesses objetivos. Tanto é que, quando fitamos 

atentamente tal feito, assustamo-nos com a divergência de compreensão. Muitas vezes, 

acontece a inversão de palavras e se deturpa o significado.  

 

É salutar tomar por base a tripartição inicial da filosofia em Física, Ética e Lógica. Essa 

tripartição em três grandes áreas de conhecimento proveio da divisão operada por Xenócrates, 

o qual foi o contemporâneo de Aristóteles e segundo sucessor de Platão na Academia. Segundo 

Carneiro Leão, trata-se do testemunho de Sexto Empírico, cujo texto diz o seguinte: 

 

mais perfeitamente, porém, (dividem a filosofia) os que dizem que uma parte da 

filosofia é física, outra ética e outra lógica; delas, porém, o principiador potencial é 

Platão que discutiu muitas coisas físicas, muitas outras éticas e não poucas lógicas. 

De modo mais explícito, porém, os em torno de Xenócrates e os do Peripato. Depois 

também os da Estoá se atêm a esta divisão (LEÃO, 2010, p. 235). 
 



61 

 

É tanto que Kant assegura isso no prefácio da Fundamentação da Metafísica dos 

Costumes ao enunciar:  

 

A velha filosofia grega dividia-se em três ciências: a Física, a Ética e a 

Lógica. Esta divisão está perfeitamente conforme com a natureza das coisas, e nada 

há a corrigir nela a não ser apenas acrescentar o princípio em que se baseia, para 

deste modo, por um lado, nos assegurarmos da sua perfeição e, por outro, podermos 

determinar exatamente as necessárias subdivisões (KANT, 1997, p. 13). 

 

O princípio racional é que vai ser acrescentado e se tornou o fundamento norteador de 

toda a desenvoltura dessas três áreas de conhecimento. Com efeito, Kant deixa claro ao chamar 

cada uma delas de ciência. Vale ressaltar que a essa altura já ocorrera uma alteração do que os 

gregos compreendiam por ciência, a saber, epistéme (ἐπιστήμη). Ao observar a etimologia da 

palavra grega ἐπιστήμη, Carneiro Leão explicita:  

 

É uma palavra composta da preposição ἐπι e do verbo ἴσταμαι. Ἴσταμαι diz estar em 

pé solidamente estabelecido e fundado; e a preposição acrescenta-lhe a conotação de 

por sobre, em cima, a cavaleiro de, por cima. [...] Ciência é para ser entendida aqui 

como ambiência: o conjunto de uma multiplicidade variada de saberes, de fazeres e 

conheceres, hauridos das próprias realizações de maneira visível e determinada 
(LEÃO, 2010, p. 235). 

 

Então, epistéme não se limita apenas a conhecimento, e sim nos remete ao contexto mais 

amplo em que pode acontecer o conhecimento. Decorre disso que ciência deve ser 

compreendida a partir da noção de um contexto de ambiência, daí se dizer ciência de ambiência 

da física; da ética e da lógica, corroborando a ambiência das palavras gregas: phisike epistéme 

(φυσική ἐπιστήμη); ethike epistéme (ἠθική ἐπιστήμη) e logike epistéme (λογική ἐπιστήμη). 

Destarte, epistéme (ἐπιστήμη – ciência). Esta se diferencia de dispositivo de controle técnico 

como acontece com a ciência moderna fundada no conhecimento de autocontrole contínuo da 

disposição de objetos. 

 

A mesma noção de contexto de ambiência se aplica à ciência ética no sentido de 

moradia, comportamento, do modo de o homem se conduzir no mundo, de estar sendo em sua 

ambiência; dessa maneira, envolve o conhecimento científico em prol da realização do próprio 

homem na relação com os demais seres humanos que compõem o ethos do habitar com 

liberdade e responsabilidade; de se conduzir tomando a história de seu existir nas própria mãos23 

 
23 Merleau-Ponty caracteriza bem esse assumir a nossa própria história ao dizer: “Nós tomamos em nossas mãos 

o nosso destino, tornamo-nos responsáveis, pela reflexão, por nossa história” (2011, p. 19). Veremos no terceiro 



62 

 

e sempre atento ao empenho consigo mesmo. Trata-se de uma ética da autenticidade que cuida 

do si mesmo, envolvido com os outros seres humanos no mundo dos entes e não se perder com 

meros jogos de palavras. 

 

A discussão acerca da ética ganha força em relação à liberdade que exige ser pensada 

diante da ciência tecnicista atual, a exemplo da genética, como fez Jürgen Habermas  em O 

Futuro da Natureza Humana, quando discute acerca da intervenção da técnica genética na vida 

humana para efeitos de seleção, isto é, no pré-natal o cientista programar, no genes do embrião, 

o que ele vai ser, atendendo a interesses escusos de terceiros, em prol do mercado de capitais e 

em detrimento da liberdade de escolha espontânea do homem e, mesmo que este se torne ciente, 

tais intervenções são irreversíveis de acordo com o seu dizer: 

 

As intervenções eugênicas de aperfeiçoamento prejudicam a liberdade ética 

na medida em que submetem a pessoa em questão a intenções fixadas por terceiros, 

que ela rejeita, mas que são irreversíveis, impedindo-a de se compreender livremente 

como o autor único de sua própria vida. [...] Obviamente, nossas sociedades estão 

marcadas por uma violência manifesta e estrutural. Elas estão impregnadas com o 

micropoder de repressões silenciosas e são deturpadas pela opressão despótica, pela 

privação dos direitos políticos, pela destituição dos poderes sociais e pela exploração 

econômica. Não poderíamos nos indignar a esse respeito se não soubéssemos que 

essas situações humilhantes também poderiam ser diferentes (HABERMAS, 2004, p. 

87-88). 

 

Por fim, a ciência de ambiência da lógica deu mais fôlego ao conhecimento e ao 

desenvolvimento das ciências. Contudo, Carneiro Leão (2010, p. 236) enuncia, de saída, que 

tal ciência lógica deve ser entendida em direção ao logos (λόγος). Como foi mostrado no 

capítulo 1, o logos significa reunir, recolher, pôr, compor e dispor. Assim, temos três horizontes 

de compreensão do logos que norteiam a ciência lógica enquanto ciência de ambiência: “1º) 

relação + proporção; 2º) discurso + percurso; 3º) razão + fundamento. Ciência e ambiência do 

λόγος diz em primeiro lugar e, sobretudo, a ciência do discurso, a ambiência do percurso”. A 

rigor, o destaque aqui cabe ao discurso, o qual vai diferenciar o homem de todos os demais 

seres presentes no mundo. É o discurso que vai fazer com que nos encontremos em nós mesmos 

e com os outros, daí o ser-com e o ser-para o outro no dizer de Heidegger em Ser e Tempo. 

 

Entretanto, esse sentido da ciência lógica grega voltada para o discurso que percorre o 

caminho de encontro com o outro, de enfrentamento de desafios, de saberes e fazeres, de 

 
capítulo deste trabalho que, esse compromisso com a nossa história, é algo implícito na meditação hölderliniana 

sobre a fuga dos deuses e que Heidegger a interpretou na Conferência “Para quê poetas?” de1946. 



63 

 

realizações, de se compreender entre vida e morte, de compor, recolher a experiência da 

finitude, sofreu um desvio de recorte para o entendimento apenas decaído na pura materialidade 

e/ou na condição formal ao se ocupar tão somente do aspecto racional, assegurado em Kant 

(1997, p. 13) acerca do princípio racional: “Todo conhecimento racional é: ou material e 

considera qualquer objeto, ou formal e ocupa-se apenas da forma do entendimento e da razão 

em si mesmas e das regras universais do pensar em geral, sem distinção dos objetos”.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                

 

Kant pensa de forma racional e lógica. Ele prossegue em sua maneira didática de 

explicitação na medida em que buscou fundamentar a possibilidade do conhecimento na relação 

entre o sujeito e o objeto. O topos lógico já aparece no início da citação para explicitar como 

age o princípio racional. Ele inicia com o quantificador linguístico universal da lógica, o 

“Todo”. Em seguida, acrescenta o sujeito silogístico afirmativo "conhecimento racional”, 

acompanhado do verbo ser em forma de cópula “é” para mediar a explicitação didática. A 

atribuição predicativa diz ser “ou material”, “ou formal”. Caso sintetizássemos, teríamos o 

seguinte: “Todo conhecimento racional é ou material ou formal”. O que se seguem são apenas 

desdobramentos explicativos e considerações. Aqui podemos ver a arrumação lógica do 

argumento, ao mesmo tempo em que ele abarca toda a discussão acerca da materialidade por 

um lado e, por outro, todo o aspecto formal da razão em sua universalidade. 

 

O que nos admira é a relação entre “conhecimento” e “racional” no aparecer da 

proposição kantiana. Isso nos faz retomar a citação de Aristóteles quando diz no livro 1 da 

Metafísica: “Todos os homens, por natureza, desejam conhecer”24. Então, o conhecimento é 

próprio do ser humano que, entre outras coisas, também possui a capacidade de abertura para 

ele, pois existe uma palavra grega para conhecimento, que é gnose (γνώση) no sentido comum 

de apreender, assimilar algo. Em todo caso, o estagirita usa outra palavra grega: eidenai 

(εἰδέναι)25. Esta palavra se aproxima da noção de eidos (εἶδος), pois como já vimos no capítulo 

1, significa o aspecto de uma coisa em geral no sentido de “mirada, visão, vista”, ou seja, tudo 

isso possui uma proveniência no conceito de ideia (ἰδέα) em Platão e aponta para o caráter de 

irrupção de algo para o aberto e se mantém em si mesmo na condição de resguardo. 

 

 
24 Cf. Acima no capítulo 1, p. 47. 
25 Os tradutores em geral vertem por “conhecer”, “conhecimento”. Todavia, Giovanni Reale e Marcelo Perine 

verteram por “saber”, nesse caso, tudo indica que há certa fidelidade ao pensamento de Aristóteles em termos 

filosóficos. Daí o seu aparecer em grego: Πάντες ἄνθρωποι τοῦ εἰδέναι ὀρέγονται φύσει (Cf. ARISTÓTELES, 

2002, [A, 1, 980a], p. 2). 



64 

 

A surpresa é que o homem fora definido pelo pensamento romano latino na acepção de 

“homo: animal rationale, o homem: o animal racional, ” (HEIDEGGER, 2008a, p. 290). Neste 

caso, o homem possuiria a razão como uma propriedade entre outras, a exemplo do 

conhecimento, da linguagem, do pensamento. Ao contrário dessa coisa de propriedade, o 

homem possui o logos e deve se manter nele enquanto deixar o mesmo vir-a-ser desperto. 

Então, o homem não era concebido pelos gregos como animal racional; para tanto, e, de início, 

eles tinham a palavra anthropos (ἄνθρωπος). Na Teogonia, o poeta Hesíodo (2017, p. 104-105) 

nomeia os homens a partir dessa palavra no verso 47 quando diz: “depois Zeus pai dos Deuses 

e dos homens. ” Esta última palavra aparece de modo abreviado andhron (ἀνδρῶν) e tem como 

substantivo masculino singular andhras (άνδρας), designa o homem que é corajoso, bravo. 

Mais adiante, no verso 94, aparece anthropoisin (ἀνθρώποισιν) no dizer: “Tal das Musas o 

sagrado dom aos homens” (p. 107). Por fim, no verso 231, anthropous (ἀνθρώπους) quando 

diz: “e Juramento, que aos sobreterrâneos homens” (p. 115). Esta forma de nomeação vai 

aparecer em vários fragmentos de Heráclito, desde que seja compreendida no voltar-se para a 

perspectiva do logos. 

 

A palavra primordial para a compreensão do homem é o zoon logon echon (ζῷον λόγον 

ἔχον). Segundo Gadamer (2011b, [II], p. 173): “É de Aristóteles a definição clássica do homem 

como o ser vivo que possui logos. Na tradição do Ocidente, essa definição foi canonizada com 

a forma: o homem é o animal racional”; mais adiante vamos elucidar isso. De certo, advém a 

exigência de ter de pensarmos a essência da linguagem em sua origem desde o logos em sua 

autenticidade. O desvio teve seu início a partir da retomada da palavra grega zoon (ζῷον), uma 

vez concebida como “vida” e, por conseguinte, “animal” que traz consigo certa dubiedade, pois 

serve tanto para nomear o vivente que nós mesmos somos, quanto para os outros animais que, 

também, são viventes, embora diferentes. Diante dessa dubiedade, é que vem à tona a fala, a 

linguagem e o pensamento como diferença ontológica relativa ao homem. No entanto, a 

tradição metafísica deixou a experiência grega para trás e decidiu enveredar pelo caminho da 

razão. Consequentemente, o echon (ἔχον) sofreu alterações de seu significado originário de ter, 

possuir, ser capaz, ser dotado para o sentido diretivo de domínio de conhecimento, do 

entendimento de entes em geral, de maneira que ele, por excelência, foi nomeado de razão 

(ratio) em detrimento de se pensar e mover-se no logos.  Enfim, o percurso metódico da 

especulação metafísica foi aberto.  

 



65 

 

A ideia de possuir algo como o conhecimento se coaduna com poder de dominação; isso 

produziu uma reviravolta imperiosa no Ocidente, cujo objeto é a racionalização de tudo e, dessa 

forma, o homem fora concebido como “animal racional”, de maneira que essa é apenas uma 

condição manifesta do exercício de raciocinar, de imaginar, mas existem outras dimensões 

constitutivas no homem que foram obscurecidas. Quando o grego nomeou o homem como zoon 

logon echon, o que deve nos chamar a atenção é o âmbito da linguagem presente no logos. Ora, 

uma vez que o homem é o ente que se move na linguagem, ele precisa auscultar o que é falado 

na fala, ou seja, o estar aberto para a proveniência do ser desde que o próprio homem se coloque 

na condição de travessia e se compreenda existindo no mundo. Destarte, o primado da questão 

é saber quem é o homem. 

 

Há muito tempo, deparamo-nos com a dificuldade recorrente e quase intransponível 

dessa tradução de logos por razão. Este conceito caracterizou toda a tradição metafísica 

ocidental; sua desenvoltura condiz com a expansão do império helênico26 conduzido por 

Alexandre Magno, o qual fez eclodir o processo de desenvolvimento cultural que envolve o 

Oriente e culminou no Ocidente. O problema crucial é o fato de a racionalização ganhar um 

fundamento Greco-helênico, ou seja, a presença grega em Roma foi marcada por teóricos 

helenistas e não propriamente gregos no sentido de pertença histórica.  

 

Diante desse fenômeno helenista, é preciso ter cuidado quanto ao uso das expressões 

‘ser dotado de razão’ e ‘ser vivo dotado de razão’, pois se trata de traduções lógicas provenientes 

do estoicismo (HEIDEGGER, 2012, p. 28-29). Para dirimir a dúvida quanto a esse desvio de 

logos por razão, convém observar que Aristóteles (2012, [VI, 1, 1139a3-4], p. 220) nos remete 

ao logos quando distingue: “na alma existem duas partes: a que possui razão e a irracional”. Em 

verdade, essa citação já é uma tradução atual, inclusive, traz o grego na nota de rodapé de 

número 745 sem a devida acentuação gráfica das palavras gregas. Em todo caso, lá aparece 

claramente o possuir o logos, a saber, to te logon echon kai to alogon (το τε λογον εχον και το 

αλογον), ou seja, na primeira parte que nos interessa, o homem é o ente cuja alma possui o 

 
26 Trata-se de um adjetivo que apresenta variações a exemplo do substantivo hellenikos (ελληνικός, ή, ό) similar 

da palavra “grego”. No Dicionário de Português de Antônio Houaiss (2001, p. 1510-11) o adj. helênico se refere 

ao habitante da Antiga Grécia, a qual era chamada de Hélade e derivou heládico, pois esse adjetivo “designa o 

conjunto das províncias centrais da Grécia antiga, e, mais tarde, a Grécia inteira”. 



66 

 

logos e, por conseguinte, a linguagem. Assim, Gadamer (2011b, [II], p. 174) conclui ao dizer: 

“Isso tudo está contido no simples enunciado: o homem é um ser vivo dotado de linguagem”27. 

 

A tradução da expressão acerca do homem como “animal racional” encontra sua base 

de fundamento na Política de Aristóteles (2019, [I, 1253a4; VII, 1332b4-6], p. 33 e 307). De 

início, ele nos diz de modo diferente e em correspondência a essa obra que “o homem é por 

natureza um animal político”28. Mais adiante, o estagirita explica o fundamento racional 

daquela expressão, ou seja, “os demais animais vivem principalmente por meio de uma vida 

natural, e alguns poucos também pelos costumes, e o homem também pela razão; pois somente 

o homem tem a razão”. Portanto, é a partir desse dito: ‘o homem tem a razão’ que em grego se 

diz que o homem possui o logos (το τε λογον εχον) como vimos anteriormente pela Ética a 

Nicômaco. 

 

Com base no dito da Ética a Nicômaco, bem como nos fragmentos de Heráclito 

podemos recriar um enunciado: o homem é o único animal que possui logos, o qual designa 

fala, conversa e, assim, podermos dizer linguagem, conforme Heidegger (2012, p. 29): “o 

homem é o ente que tem seu mundo ao modo do que é falado”. Quanto à acepção tradicional 

de “razão”, pode-se dizer que vai marcar também todo o quadro teológico especulativo, na 

medida em que a própria Bíblia passou pelo crivo dos ajustes lógicos em sua tradução do 

Hebraico para o idioma Grego e depois para o Latim. Em alguns casos, houve alterações a 

exemplo do nomear o Logos por Verbum (Verbo) ao invés de Razão quando se refere a Jesus; 

assim ocorreu no Prólogo do Evangelho de João quando inicia: En arché en o logos (Ẻν ἀρχῇ 

ἦν ὁ Λόγος)29, cuja tradução grega rege: “No princípio era o Logos”, enquanto em sua origem 

hebraica é a seguinte: “No princípio era o Verbo”, de modo que soaria estranho dizer que no 

princípio era a Razão; segue-se disso o dizer que era o Verbo na acepção da Palavra divina, 

cujo aprofundamento cabe à Teologia. Em todo caso, Etienne Gilson (1995, p. 139) ressalta que 

“O Verbo é a primeira e principal obra de Deus: primum opus et principale Dei”. A palavra 

Deus foi retomada do grego como apropriação agostiniana da filosofia neoplatônica, a saber, 

 
27 Isso se encontra na Política de Aristóteles (2019, [A, 2, 1253a9], p. 173) e conforme Nicola Abbagnano (1982, 

p. 488). Sobre tal enunciado a maioria dos tradutores adequam o logos ao conceito de razão. Após uma busca em 

vários tradutores não conseguimos localizar a passagem em grego, entretanto, Heidegger e Gadamer nos dão a 

significação apropriada em grego no sentido do logos. 
28 No vernáculo grego temos politikòn zoon (πολιτικὸν ζῷον), o problema é que esse zoon fora concebido 

comumente por “ser vivo” e traduzido por “animal” sem a devida distinção daquele termo grego, portanto, a 

expressão fora traduzida por “animal político” e, mais adiante, por “animal racional”. 
29 Cf. Silva (2021) conforme referência online da Internet. 



67 

 

Deum (“δ θέος”) quando Agostinho está especulando acerca do Deus uno na Trindade e diz: 

creio em um único Deus Pai (“credo in unum Deum Patrem”). Assim, houve inúmeras 

apropriações. 

 

Podemos perceber que aconteceu um processo evolutivo da razão no Ocidente em 

correspondência ao uso da técnica e, com efeito, a racionalidade moderna se configurou a partir 

da relação sujeito-objeto. Talvez isso seja uma característica da argumentação discursiva da 

lógica mediante seus desenvolvimentos filosóficos, vindo a contribuir para outras áreas do 

conhecimento que se pautam pelo uso da linguagem do ponto de vista instrumental. Decorre 

disso a utilidade da linguagem matemática, bem como das demais ciências para o desempenho 

da calculabilidade e do progresso tecnológico30. Heidegger destaca isso no que ele chamou de 

“fenômeno epocal da técnica” em referência a esse alto grau de desenvolvimento da pragmática 

ocidental. No entanto, assim como o pensador, podemos assinalar o fato de a técnica se tornar 

promissora no Ocidente, mas exige ser repensada em seu caráter procedimental, pois há uma 

forte tendência de obscurecimento da questão do ser, na medida em que se busca encontrar 

respostas para tudo descaracterizando o viés do questionamento. 

 

 

2.1  PASSATEM DA RACIONALIDADE CONCEITUAL PARA O CONHECIMENTO   

       CIENTÍFICO: ESQUECIMENTO DO SER E INDIGÊNCIA DA LINGUAGEM 

 

Na verve da razão que é portadora de certa dubiedade, seja especulativa e/ou 

instrumental, teve início o desdobramento conceitual da gramática racional moderna e atingiu 

seu clímax na contemporaneidade com a fragmentação. Tanto a filosofia como as ciências 

passaram por uma transformação com o advento da modernidade. Disso decorre, por um lado, 

o surgimento de várias correntes filosóficas no sentido pragmático, ou seja, filosofia prática, 

filosofia política, filosofia da linguagem e demais especialidades e, por outro lado, as ciências 

 
30 Indicamos, aqui, a discussão de Fritjof Capra (1995) em sua obra O Ponto de Mutação, quando o autor ressalta 

uma possível mudança de paradigma ou visão sistêmica de mundo. Neste ínterim, ele destaca a necessidade de as 

ciências exatas levarem em consideração as ciências humanas, inclusive, os conhecimentos ecológicos das demais 

culturas, a exemplo do xamanismo, na medida em que ele interpela por uma visão holística do todo. A título de 

exemplo, ele cita o caso do trato com a energia nuclear em que “Cientistas e engenheiros não se apercebem 

totalmente, com muita freqüência, [sic] dos perigos da energia nuclear, em parte porque nossa ciência e tecnologia 

sempre tiveram grande dificuldade em lidar com conceitos ecológicos” (p.235). Outro destaque, cabe a Paul 

Feyerabend, tanto em Contra o Método, quanto em A Ciência em uma Sociedade Livre; neste último livro, ele 

relata um caso de doença pessoal e que, após várias consultas médicas e uma bateria de exames, só conseguiu 

obter a cura através de tratamentos de massagens e estímulos em “pontos de acupuntura do fígado e do estômago”, 

feitos por “um curandeiro e um acupunturista” que ele tinha em Berkeley. Trata-se de sua descoberta da técnica 

da Acupuntura proveniente da China e conhecida por Nei Ching (Cf. FEYERABEND, 2011, p. 169-171). 



68 

 

também se especializaram e vêm crescendo cada vez mais com a técnica. Outrossim, ocorre o 

esquecimento da questão do ser e a linguagem decai na indigência de meras palavras 

informativas. 

 

Esse alto grau de especialização racional descerra um ataque devastador contra a 

natureza, a qual passou a ser concebida como estratificação objetivada na acepção de massa 

extensa, passível de ser explorada através da estruturação de corpos metódicos. Isso se tornou 

marcante através da retomada desviante do princípio aristotélico de partir do demonstrável. 

Segue-se disso os métodos de Francis Bacon, René Descartes, Auguste Comte, Isaac Newton, 

Galileu Galilei e demais. O conhecimento vem sendo supervalorizado ao longo do tempo e à 

luz do helenismo até culminar na máxima baconiana de que “saber é poder”; a consequência 

disso é a investigação indutiva da natureza como um todo através do novo corpo metódico 

(Novum Organum)31 e, portanto, abriu fronteiras para as meditações de Descartes e a elaboração 

do Discurso do Método, marcando o pensamento racional moderno e contemporâneo. 

Realmente isso se coaduna com o dito nietzschiano em Vontade de Poder de 1880-87, n. 466: 

“O que distingue o nosso século XIX não é a vitória da ciência, mas sim a vitória do método 

científico sobre a ciência” (NIETZSCHE, 2008, p. 255). 

  

O que vai imperar com a vitória do método é a linguagem da matemática como 

arcabouço para a medição, a mensurabilidade própria do cálculo matemático. Esse viés 

metodológico impulsionou o desenvolvimento das ciências e ganhou força com o uso da 

técnica, enquanto dispositivo (Gestell) estrutural de armação configuradora da técnica de 

pesquisa. O problema é que desse dispositivo se envereda para a disponibilização de todos os 

entes passíveis de exploração, isso já ocorre mediante a manipulação de conceitos operatórios, 

de cálculo, de dissecação, perfazendo a circunscrição de medidas verificáveis para as tomadas 

de decisões na resolução de problemas e/ou avanços meramente exploratórios. Esse domínio 

de conceitos operatórios já proveio do desvio que deixou a condição do ser das coisas e do 

próprio homem obnubilada. Com efeito, temos os quatro tipos de movimentos conhecidos por 

Aristóteles, os quais resguardavam o jogo próprio da mobilidade da natureza em seu surgir e 

tender para o desaparecimento, de modo que todos eles exigem uma tomada de cuidado no 

 
31 Assim Bacon firmou seu propósito investigativo no aforismo XVI: “é necessário analisar e decompor, de forma 

completa a natureza, não certamente pelo fogo, mas com a mente, que é um espécie de centelha divina” (BACON, 

1997, p. 127). 



69 

 

cerne do saber lidar com a physis. Heidegger (2001a, p. 179) os apresenta nos Seminários de 

Zollikon da seguinte forma: 

 

1 – γένεσιζ, φθορά: originar, brotar e expirar, desaparecer. 

2 – αὐξησιζ, φθίσιζ: multiplicação, crescimento e decadência. 

3 – ἀλλοίωσιζ: mudança: por exemplo, o amarelar de uma folha verde. 

4 – φορά: carregar, transportar de um lugar a outro.  
                                 

 

O problema ocorrido se insere na astúcia da subjetividade seletiva que predominou na 

ciência moderna. O resultado disso foi a escolha da última ideia de movimento como base de 

apoio para a matemática, precisamente através de Galileu Galilei. Enquanto isso, os outros tipos 

foram descartados e, não obstante, trazem à tona o que Heráclito já havia dito anteriormente 

sobre a natureza que ama esconder-se. Pode-se perceber o quanto Aristóteles resgatou o 

pensamento antigo e mostrou que o movimento possui uma abrangência a ser observada. No 

entanto, isso foi suprimido na medida em que se julgou não servir para cálculos matemáticos, 

mas isso na vertente racionalista que concebe o movimento apenas como mudança de lugar e 

tempo.  Em todo caso, havemos de convir que tanto Galileu como Newton usaram o recurso da 

linguagem da Matemática e da Física de forma criativa e resultou em grandes descobertas que 

são próprias das ciências, mas a Filosofia também possui seu próprio objeto temático cuja 

linguagem é criativa em termos das discussões e questionamentos, resultando nas elaborações 

de tratados, sistemas, métodos e diálogos. Segue-se disso o tipo de conteúdo filosófico que 

pressupõe o caráter de abertura naquilo que perfaz a questão do ser como desvelamento-

velamento. Como vimos na citação acima, Aristóteles distinguiu metodicamente os quatro tipos 

de movimentos, cuja linguagem deixa implícito o dito aletheico filosofante, ou seja, aquilo que 

vem a surgir tende para o desaparecimento. É neste horizonte que os três primeiros tipos de 

movimentos exigem ser pensados no sentido da fluidez do ser das coisas. Portanto, exigem ser 

observados com mais atenção, do contrário, crescem tragédias provocadas pela ciência e a 

interferência do homem no explorar a natureza até as últimas consequências, o que pode 

significar o próprio fim do homem (sujeito) como “um rosto de areia”, aludindo ao que disse 

Michel Foucault em As Palavras e as Coisas: 

 

Durante todo o século XIX, o fim da filosofia e a promessa de uma cultura próxima 

constituíam, sem dúvida, uma única e mesma coisa, juntamente com o pensamento da 

finitude e o aparecimento do homem no saber; hoje, [...] o homem está em via de 

desaparecer. 

Uma coisa em todo o caso é certa: é que o homem não é o mais velho 

problema nem o mais constante que se tenha colocado ao saber humano. Tomando 

uma cronologia relativamente curta e um recorte geográfico restrito – a cultura 



70 

 

europeia desde o século XVI – pode-se estar seguro de que o homem é aí uma 

invenção recente. [...] então se pode apostar que o homem se desvaneceria, como, na 

orla do mar, um rosto de areia (1999, p. 534 e 536). 

 

A palavra método passou por um desvio que Heidegger (2001a, p. 128) explicitou nos 

Seminários de Zollikon de 1959/1969 ao pontuar que ela “é formada do grego μετά [meta] e 

ὁδόζ [odós]. ἡ ὁδόζ [sic] significa o caminho. μετά significa: além, para lá. Método é o caminho 

que leva a algo, uma área, o caminho pelo qual estudamos um assunto”32. O desvio da 

linguagem é que a nuança de caminho para algo passou a ser entendido de forma comum “como 

uma simples técnica de pesquisa” (p. 137). Então, o caminho primordial diz respeito ao nosso 

existir no mundo com os outros e na relação com as coisas, ou seja, o caminho para nós e para 

o ser com os outros. Por um lado, trata-se de ir ao encontro e ser todo ouvidos no sentido de 

auscultar o que está sendo dito por alguém. Nisso, inscreve-se a fala que tanto pode ser 

verbalizada vocalmente como também a fala do silêncio compreensivo. Assim, temos algo a 

falar ou a ser dito, de modo que ambos se diferenciam, pois uma pessoa com mudez pode ter 

muito a dizer embora não possa falar. Por outro lado, precisamos atentar para a configuração 

de forças múltiplas que estão latentes nos discursos e se movem naquilo que está sendo dito33. 

No que tange à linguagem como meio de comunicação, o que está sendo dito por alguém tem 

por base o uso de palavras, e estas carregam uma intensidade de forças que jogam com diversos 

sentidos, sejam com base em crenças, em ficções, sejam em conceitos fixos de identidade, 

verdade e ser, perfazendo o caráter negativo ou afirmativo. Diante disso, urge tecer uma crítica 

ao uso conceitual da linguagem, na medida em que esta deve ser concebida ontologicamente 

em sua relação com a verdade. Portanto, isso será trabalhado no próximo capítulo.  

 

A questão de método passou pela operacionalização conceitual moderna, própria 

daquela subjetividade predominante e gerou uma mudança de paradigma, isto é, ela transmutou 

os conceitos de sujeito e objeto. O ponto de partida é a discussão posta por Aristóteles acerca 

do ente enquanto ente, muito embora tal princípio visasse à questão do ser do ente na direção 

do logos. No entanto, essa indicação formal fora tomada no horizonte de entificação objetiva. 

Por essa via, constituiu-se a metafísica moderna detida na objetificação do ente como sendo o 

mais evidente e calculável. 

 

 
32 Provavelmente houve um erro de digitação da palavra ὁδόζ grafada com a letra ζ (zeta), quando deveria ser com 

ς (sigma) no final. 
33 Viviane Mosé (2017, p. 105-106) apresenta as indagações nietzschianas: “Nietzsche, em sua genealogia, 

pergunta: ‘Quem, realmente, nos coloca questões? O ‘que’ em nós aspira realmente à verdade?’”. 



71 

 

Para o grego, o ente era concebido através do hipokeimenon (ὑποκείμενον)34 e 

significava aquilo que estava sempre presente na base das mudanças e não se alterava em todas 

as transformações das coisas, ou seja, aquilo que está aí e possui vigor. Este conceito só se 

compreende verdadeiramente se for posto em relação à natureza na acepção da physis. Segue-

se disso o dizer de Gadamer (2012, p. 100-103): “Aristóteles introduz esse conceito em relação 

à natureza”. Nesse caso, o estagirita buscou aproximar o hipokeimenon da “hyle, como conceito 

para a matéria, e da formação conceitual da metafísica da substância”, isto é, aquilo que subjaz, 

que está à base. Com isso, percebemos o uso originário da linguagem grega que carrega algo 

de fundamental, tanto é que mais adiante Gadamer se reporta a Nietzsche quando este olha 

retrospectivamente para Descartes e diz que ‘É preciso duvidar de maneira mais fundamental’, 

no que se referia à crítica ao “princípio idealista da autoconsciência”35. 

 

Os latinos traduziram o hipokeimenon por substantia e subiectum. Mesmo assim, este 

último conceito se referia a tudo o que está aí e não tinha nada a ver com um “eu” essencialista. 

Depois disso, criaram a palavra obiectum que designava o que é jogado para minha 

representação, ou seja, não designava os entes jogados fora, aí presentes no mundo, e sim 

tratava apenas de representações abstraídas das coisas. Com isso, o subiectum designava as 

coisas presentes, enquanto o obiectum se referia às representações como caracteres abstraídos 

delas.  

 

Na denominação grega e na tradução latina, houve certa preservação acerca do nosso 

modo de ser presente no mundo, ficando em aberto e a ser pensado o ente que nós mesmos 

somos, diferentemente das coisas dadas no mundo e também produzidas pelo próprio homem. 

Aristóteles já havia dado certa orientação tanto na Física como na Metafísica. Dessa forma, 

Gadamer (2012, p. 101) levanta a pergunta sobre “como o conceito moderno de sujeito e de 

subjetividade pôde retirar dessa orientação fundamental a sua própria aplicação particular”. A 

resposta é que, no advento da modernidade, houve aquela virada cartesiana no âmbito da 

linguagem, e o subiectum passou a designar o sujeito pensante, “eu autoconsciente”, e o 

obiectum virou objeto (objekt) das ciências naturais com referência às coisas objetivadas, ou 

 
34 Segundo Heidegger (2014. p. 15-16), o problema “começa com a recepção das palavras gregas no pensamento 

romano-latino”, assim, hipokeímenon virou “subiectum”, hypóstasis (ὑπόστασις) virou “substantia”, simbebekós 

(συμβεβηκός) vira “accidens”. Conclui o pensador alemão: “O pensamento romano toma posse das palavras 

gregos sem uma experiência igualmente originária que corresponda àquilo que elas dizem, sem a palavra grega”. 
35 Esse conceito virou o primeiro princípio supremo na modernidade, foi tanto que Kant o denominou de a ‘virada 

copernicana’. 



72 

 

seja, ocorreu uma inversão de papéis pondo as ideias de cabeça para baixo, conforme o dizer 

de Heidegger (2001a, p. 132-143). Dessa forma, o sujeito virou, necessariamente, objeto, tanto 

é assim que Descartes falava de coisa pensante (res cogitans). Convém frisar que na filosofia 

de Descartes o termo res não significa as coisas simplesmente presentes, mas entendida por 

objeto na sua acepção latina de objecta. Tudo isso se tornou bastante decisivo para o alto grau 

de desenvolvimento da nova ciência na modernidade. Decorre disso que a acepção de natureza 

ganhou uma caracterização universal de objeto a ser explorado. 

 

O método para a pesquisa científica se torna necessário na ênfase peremptória de 

Descartes: “Necessaria est methodus ad [rerum] veritatem investigandam. ‘É necessário o 

método para investigar a verdade das coisas’” (HEIDEGGER, 2001a, p. 131), ou seja, em vista 

do caminho da autocertificação, a qual proveio da concepção de verdade traduzida por “veritas 

rerum, a verdade das coisas é veritas objectorum, verdade no sentido da objetividade dos 

objetos, não a verdade como coisidade das coisas presentes por si” (HEIDEGGER, 2001a, p. 

132). Então, a verdade tão cara ao pensamento grego no sentido da aletheia fora reduzida a 

caracteres objetais.   

 

É curioso que em alemão temos o Gegenstand36 e Gegestand como conceito para 

designar duas concepções diferentes da palavra objeto e, para além destas, o objeto ganha outra 

conotação fundamental relativa ao homem, a saber: 

 

[...] no primeiro caso objeto [Gegenstand] significa o mesmo que objeto [Objekt] da 

experiência das ciências naturais. No segundo caso objeto [Gegestand] indica as 

coisas simplesmente presentes independentemente para o uso e observação. No 

terceiro caso objeto é o algo como o sujeito de uma possível afirmação a respeito 

(HEIDEGGER, 2001a, p. 153). 

 

Nos dois casos iniciais da citação, isto é, o primeiro e o segundo, fica bastante claro a 

que se referem pelo teor do que vimos discutindo, se bem, que no segundo caso, há uma 

diferença significativa que toca à questão de o objeto estar presente e se mostrar de forma 

independente para o “uso e observação”, ou seja, a condição de objeto, aqui, traz à tona o seu 

mostrar-se e exige o “deixar-ser” dele para a observação inesgotável. Isto quer dizer que, 

quando observamos um objeto simplesmente presente como coisa dada no mundo, observamos 

 
36 Esse termo é composto e traz à tona o posicionamento de algo que aparece de forma constante, isto é, -Stand 

significa o estado ou posição de como algo aparece e, Gegen- indica o que é contrário, então Gegenstand designa 

aquilo que se posiciona de modo contrário em seu aparecer, quando vem ao nosso encontro. Portanto, o acento 

recai no posicionamento do ser em que algo se mostra contrariando (Cf. HEIDEGGER, 2010a, [n. 7], p. 456). 



73 

 

apenas um dos lados de sua manifestação e não o seu todo, a exemplo da lua com seus dois 

lados (o visível e o oculto) e, mesmo que seja vista em sua inteireza, ainda assim ficam em 

aberto a sua proveniência e prospectiva futura. 

 

O terceiro caso retoma toda a nossa discussão até o momento, pois se dirige ao ser do 

homem. Na referida citação, ele foi chamado também pelo termo objeto como sendo “o algo”, 

“o sujeito” de modo que é dito acerca dele ser “possível” uma “afirmação a respeito”. Fizemos 

a repetição dos termos para visualizar a exigência do ter de pensar quem é o homem na pergunta 

de Heidegger (2015b, p. 50s): “quem somos nós?” Quando abordamos o zoon logon echon 

acima, precisamente nas páginas 65-66, lançamos essa indagação e demos uma indicação 

formal no sentido de travessia37. Esta, por sua vez, traz a possibilidade de o homem se encontrar 

consigo mesmo e com os outros numa busca incessante e corajosa, à medida que tende a se 

encontrar com algo inaudito. A discussão acerca da pergunta sobre o homem deve apontar para 

o nosso modo existencial no mundo e será tratada no terceiro capítulo.  

 

Pelo que vimos discutindo até o momento, houve uma guinada da ciência desde os 

primórdios da modernidade, segundo o dizer de Dilthey (2010, p. 32): “Quando os povos 

europeus mais recentes, alcançando a maturidade no Humanismo e na Reforma, saíram desde 

a segunda metade do século XVI do estágio da metafísica e da teologia para entrarem nas 

ciências autônomas da experiência”. Esse dizer diltheyniano assinala o desprender-se das 

ciências ditas naturais (exatas) em detrimento das ciências do espírito (humanas). De fato, isso 

ocorreu no começo do século XVII, marcado pelo que se denominou de período barroco. Até 

então predominava a orientação de pensamento analógico, isto é, da similitude pela qual se 

buscava as semelhanças e afinidades das coisas no mundo pelo viés da ordenação em conjunto, 

de modo que a linguagem era usada para justificar a correspondência das palavras com as 

coisas. Conforme Michel Foucault (1999, p. 75), “o jogo das similitudes era outrora infinito; 

era sempre possível descobrir novas similitudes, e a única limitação vinha da ordenação das 

coisas, da finitude de um mundo comprimido entre o macrocosmo e o microcosmo”. Ao 

contrário dessa ordem do saber analógico da similitude, surge no mundo ocidental a percepção 

das identidades e diferenças, fazendo o conhecimento se reger pela comparação metódica e a 

análise. Cresceu a busca desenfreada do conhecimento pelo conhecimento e a ciência se tornou, 

 
37 De acordo com Guimarães Rosa (1986, p. 52), essa palavra aparece de modo significativo no dito de Riobaldo: 

“o real não está na saída nem na chegada: ele se dispõe para a gente é no meio da travessia”. Outrossim, Gadamer 

traz outra palavra fundamental, a saber, “aventura”, conforme citação em destaque na página 87 deste capítulo. 



74 

 

doravante, o objetivo final do Ocidente. Isso quer nos dizer que não temos e nem podemos nos 

desvencilhar dela e, no entanto, urge ser pensada. É aqui que Gadamer (2011b, [II], p. 63) 

coloca a questão norteadora da filosofia: “Será possível retroceder para além do saber 

tematizado pelas ciências, e, sendo possível, em que sentido e medida?”. 

 

O retroceder só será possível no sentido do pensamento do que foi pensado pelos antigos 

e não no retornar à experiência dos mesmos. As ciências tematizam a objetividade das coisas 

com as regras da clareza e distinção, disso decorrem as escolhas objetivas no seguimento do 

preceito lógico-formal da não-contradição, na medida em que nos impede de dizer algo 

contrário ocorrendo simultaneamente, a saber, chove e não chove, ser e não ser, pois ou chove 

com certeza ou não chove; ou se é ou não se é.  

 

Nietzsche questiona o objetivo das ciências na medida em que elas separam os aspectos 

das coisas como quem deseja separar, de imediato, o joio do trigo. Então, como separar alegria 

e dor, prazer e desprazer no ser do humano? No aforismo 12 de A Gaia Ciência de 1882-87, 

aparece o “Como?” de início. Trata-se de uma indagação que já caracteriza um caminho 

metodológico, ou seja, de que maneira se pretende tecer algo e o percurso do vir a ser apenas 

unilateral? Em seguida, ele questiona em que consiste tal objetivo nas seguintes palavras:  

 

O objetivo último da ciência é proporcionar ao homem o máximo de prazer e o 

mínimo de desprazer possíveis? E se prazer e desprazer forem entrelaçados, que quem 

desejar o máximo de um tenha de ter igualmente o máximo do outro – que quem quiser 

aprender a ‘jubilar-se até o céu’ tenha de preparar-se também para ‘estar entristecido 

de morte’? (NIETZSCHE, 2012, p. 61). 

 

 Diante disso, a resposta aponta para o dito filosófico acerca da ciência: “Mas ela poderia 

se revelar ainda como a grande causadora de dor!” (NIETZSCHE, 2012, p. 62). Ao que 

podemos observar, a humanidade já experimentou e vem experimentando diversas situações de 

intensa dor com as guerras produzidas pelo poder da ciência38. Surge, portanto, uma hipótese 

com o “talvez” nietzschiano que caracteriza o grande poder da ciência com outra revelação 

contrária, a saber, “sua tremenda capacidade para fazer brilhar novas galáxias de alegria!” (p. 

62). Esse dizer revela certo entusiasmo poético da linguagem na perspectiva de favorecer um 

novo fôlego à ciência. Ressalte-se, aqui, o fato de os gregos terem se encantado com o 

 
38 Sobre isso convém indicar a reflexão de Zygmunt Bauman (1998) sobre o fenômeno do holocausto, quando ele 

sugere ter sido fruto da racionalidade instrumental com base na burocracia moderna e culminou com o processo 

tecnológico altamente destrutivo.  



75 

 

surgimento da ciência, precisamente com Demócrito de Abdera que, segundo os comentários 

de Nietzsche: “os primórdios do conhecimento científico foram contemplados pelos gregos com 

olhares cheios de embriaguez” (OS PRÉ-SOCRÁTICOS..., 1991, p. 239-240). Isso aconteceu 

porque Demócrito considerou a linguagem em sua força de pensamento poético, voltada para o 

logos; segue-se disso sua consideração sobre os poetas “como profetas da verdade (isso lhe 

parece um fato natural)”. Enfim, um pensador cientista do quilate de Demócrito e um filósofo 

metodólogo da envergadura de Aristóteles jamais se descuidaram da força potencial da poética 

do logos. 

 

Outro desvio crucial ocorreu com a forma objetiva de tratar a realidade e os entes no 

mundo. Tal feito marcou uma mudança sem precedentes em relação ao conceito de techné39 

(τέχνη), o qual era um modo de saber acerca do ente enquanto ente e significava trazer o ente 

para o âmbito do desvelamento. Saber, aqui, ganha a nuança de pensamento mais originário no 

seguinte dito:  

 

A palavra grega, que designa o ‘sábio’, está etimologicamente ligada a sapio, eu 

saboreio, sapiens, aquele que saboreia, sisyphos, o homem de gosto extremamente 

apurado; uma faculdade penetrante de saborear e de conhecer as coisas, uma aptidão 

notável de discernimento, [...] a arte genuína do filósofo (NIETZSCHE, 2018, p. 28).  

 

Nietzsche teceu a diferença entre o agir do cientista e o pensador Tales de Mileto. O 

desvio do conhecimento racional foi traduzir techné como mero fazer prático e manual da 

comensurabilidade moderna, ou seja, o saber fazer de tipo calculador que fabrica objetos e 

artefatos descartáveis; segue-se disso o fato de a obra de arte passar a ser valorada como mera 

expressão/representação subjetivista. Então, indagamos acerca do que vem a ser o valor da obra 

de arte e do artista criador. 

 

O problema desviante consiste na mera instrumentalização da linguagem, pois esta vem 

sendo usada, de forma crescente, como expressão objetivista das coisas e, com isso, a linguagem 

sofre um desvio de sua condição originária e se torna incapaz de dizer algo de essencial das 

próprias coisas. Dessa forma, termina caindo na indigência linguística de simples jogos de 

palavras mediante seu uso determinístico com produções perifrásticas; jamais cria obra de arte. 

Tudo isso vem ocorrendo no âmbito da tradição metafísica e culmina na racionalidade moderna.  

 
39 Esta transliteração de techné provém do termo grego τέχνη, de forma que temos em vista o conteúdo filosófico 

dela. Isso faz toda diferença com relação ao uso da palavra técnica, proveniente daquela. 



76 

 

 

Outro desvio marcante é a noção de valor pelo qual a arte vem passando ao ser concebida 

pela ciência estética. Esta, por sua vez, destacou-se como ciência da arte no sentido 

configurador do belo nas obras objetivas. No entanto, a arte tende a se tornar, tão somente, 

objeto de sentimento vivencial do homem moderno e, nessa mesma direção, a arte poética 

padece com a redução da linguagem ao uso objetivado. Sabemos que há um confronto entre 

arte e estética, o que traz implicações para a concepção de obra de arte e, consequentemente, 

para a obra linguística.  

 

A palavra estética provém do grego aesthesis (αἴσθησις) e foi designada por sensação. 

O grande estudioso dela foi Alexander Gottlieb Baumgarten, o qual criou o nome da disciplina 

Estética (Aesthetica), a saber, a ciência do conhecimento sensitivo (cientia cognitionis 

sensitivae), a fim de tratar do belo na arte e em geral, ou seja, no sentido de fundar tal ciência 

para enfrentar o problema da apreensão da essência do belo. Por um lado, esse ponto de partida 

do sensitivo foi apropriado por Kant para seus estudos gnosiológicos da sensação, a qual fora 

desenvolvida no âmbito da Estética Transcendental. Disso resultou o fundar a ‘ciência de todos 

os princípios a priori da sensibilidade’, conforme diz Ferrater Mora (2005, [II], p. 909). 

 

Por outro lado, a perspectiva da reflexão acerca do belo artístico aparece na obra de 

Hegel Estética: A ideia e o ideal de 1832-1887. Trata-se de uma reflexão filosófica que norteou 

os estudos da estética no Ocidente. Segundo Heidegger (2010a, [I], p. 78), “A consumação da 

estética adquire sua grandeza do fato de conhecer e expressar esse fim da grande arte como tal. 

A estética derradeira e maximamente grandiosa do Ocidente é a estética de Hegel”. Neste caso, 

no Epílogo de A Origem da Obra de Arte (1935/36), Heidegger visa à verdade posta em obra 

ao situar o viés de superação da objetivação da estética e da razão, a fim de pensar a essência 

da arte para além de um espírito racional e da mera vivência contemplativa.  

 

O topos reflexivo de Hegel é o Espírito Absoluto, ou seja, a razão em sua universalidade. 

Ao se deter no estudo da arte, o diagnóstico feito por Hegel aponta para o fim da grande arte 

grega e medieval, pois tal arte já não satisfaz objetivamente os apelos da totalidade da vida, seja 

da lembrança e muito menos da alma (espírito) nos tempos modernos. Em verdade, a arte é 

relegada ao âmbito da representação enquanto reflexo do espírito racional. Segue-se disso que 

o belo proveniente da natureza serviu para a contemplação do homem grego e do medievo, mas, 

na modernidade, o homem do conhecimento racional apenas reflete friamente acerca do belo 



77 

 

posto pelo espírito na paisagem da natureza em determinada época histórica, conforme nos diz 

Gadamer: 

 

Pois é inegável que o julgamento sobre a beleza de uma paisagem fica na dependência 

do gosto artístico de uma época. Basta pensar, por exemplo, na descrição da fealdade 

da paisagem dos Alpes, que ainda encontramos no século XVIII – claramente um 

reflexo do espírito da simetria artística que dominava o século do absolutismo. É assim 

que a estética hegeliana assenta-se sobre o ponto de vista da arte. Na arte o homem se 

encontra a si mesmo, o espírito como espírito (2011a, [I], p. 103). 

 

A última frase “o espírito como espírito” caracteriza bem o processo de racionalização 

posto na arte, ou seja, a representação do belo na arte é percebida como o reflexo de 

espelhamento daquilo que foi configurado pelo próprio homem na arte. Tal representação 

caracteriza a objetivação de determinados sentimentos intensos em nosso âmago. Percebe-se, 

com isso, a consequência correta de alívio e consolo após a objetivação que torna os sentimentos 

de paixões e de dores alheios a nós próprios, isto é, quando os exteriorizamos:  

 

Acontece com as paixões o que acontece com a dor: o primeiro modo que a natureza 

nos ofereceu para obter o alívio de uma dor que nos fere são as lágrimas; chorar é já 

ficar consolado. O alívio acentua-se depois com o decorrer de conversas amigáveis, e 

o anseio de alívio e consolo pode até levar-nos a compor poesias (HEGEL, 1980, p. 

102). 

 

Entretanto, não se trata de compor poesias meramente sentimentais. Embora isso possa 

ser feito, na reflexão hegeliana, a poesia não se limita a nenhum tipo de material sensível a 

exemplo das artes sensório-intuitivas, a saber, a arte simbólica, a arte clássica e a arte romântica, 

justificadas por Hegel como sendo a Arquitetura, a Escultura, a Pintura e a Música. Ele reserva 

uma posição privilegiada à poesia como “‘arte universal’ em uma medida específica” 

(GADAMER, 2010, p. 70-71). Para Hegel, ela aparece a partir da “imaginação interior”, mas 

trata-se da reflexão filosófica acerca da totalidade que ele retomou de modo análogo ao de 

Aristóteles e, segundo Gadamer, o privilégio que a poesia apresenta com relação às demais artes 

se apoia nos sentidos da visão e audição, isto é, o estagirita concebeu que pela visão nós 

visualizamos a maior parte das diferenças, mas, sobretudo pela audição (escuta), temos acesso 

a todas as diferenças porque escutamos a linguagem proveniente do logos. As demais artes 

ficam presas ao espaço e ao tempo, enquanto a poesia as transcende, assim pontua Gadamer: 

“Os dois [espaço e tempo] mostram-se na poesia enquanto ‘ponto do espírito, enquanto o sujeito 

pensante que concecta [sic] em si o espaço infinito da representação com o tempo do som”. 

Enfim, a estética hegeliana permanece refém da representação da ideia do belo artístico como 

a expressão do espírito racional posto e captado da natureza. Então, o fim da arte consistiria em 



78 

 

resgatar o espírito racional como algo de mais elevado no homem, de modo que o filósofo 

assinala:  

 

Isso é o que compete à arte representar, fá-lo ela mediante a aparência que, como tal, 

nos é indiferente desde o momento que sirva para acordar em nós o sentimento e a 

consciência de algo demais elevado. Assim a arte cultiva o humano no homem, 

desperta sentimentos adormecidos, põe-nos em presença dos verdadeiros interesses 

do espírito (HEGEL, 1980, p. 99). 

 

É diante dessa finalidade do espírito que Hegel nos apresentou o veredito que foi 

chamado de “a morte da arte”, não obstante trouxe uma contribuição paradigmática no sentido 

de provocar o nosso pensar acerca da arte, na medida em que ele conheceu e nos disse algo 

sobre o fim da arte. Por isso, trata-se de uma reflexão filosófica e não meramente de prognóstico 

futuro de finalismo da arte. A sentença rege o seguinte: 

 

Os bons tempos da arte grega e a idade de ouro da última Idade Média são 

idos. As condições gerais do tempo presente não são favoráveis à arte. [...] 

Em todos os aspectos referentes ao seu supremo destino, a arte é para nós 

coisa do passado. Com sê-lo, perdeu tudo quanto tinha de autenticamente verdadeiro 

e vivo, sua realidade e necessidade de outrora, e encontra-se agora relegada na nossa 

representação (HEGEL, 1980, p. 94). 

 

Ainda como complemento, convém incluir outras duas passagens de Hegel, que 

Heidegger acrescenta nessa citação, a saber:  

 

‘A arte não vale para nós como o modo supremo de a verdade proporcionar 

a si [mesma] existência’ (WW. X, 1, pág. 134). ‘Podemos até esperar que a arte 

continue sempre a elevar-se e se torne cada vez mais perfeita, mas a sua forma deixou 

de ser a necessidade suprema do Espírito’ (HEIDEGGER, 2014, p. 86). 

 

Como podemos ver, Hegel não fala diretamente sobre a morte da arte. Essa forma de 

dizer é proveniente de alguns de seus intérpretes. Então, a sentença hegeliana apenas assinala 

que a arte é algo do passado, ou seja, em nossa atualidade, ela passou a ser encarada do ponto 

de vista da representação, e não mais da “necessidade suprema do Espírito”. 

 

Mesmo ao dizer que a arte é algo do passado, isso não nega a possibilidade de 

surgimento de muitas obras de arte, inclusive, com aperfeiçoamento técnico e também o 

aparecimento de novos artistas e intelectuais de obras artísticas, às mais diversas, perfazendo 

outros horizontes de linguagens. No entanto, a sentença hegeliana permanece firme e ainda não 

decidida. Segue-se disso, a seguinte indagação heideggeriana: “é a arte ainda um modo 



79 

 

essencial e necessário como acontece a verdade que é decisiva para o nosso aí-ser histórico, ou 

já não o é?” (HEIDEGGER, 2014, p. 87). 

 

 Na verdade, Hegel mostra certa dependência da similitude pela qual a arte serviu como 

objeto de contemplação do divino. Neste sentido, Michel Haar (2000, p. 54-59) pontua a 

divinização do sentimento de amor, proveniente da religião cristã, como fundamento da arte. 

Hegel assimilou tal absoluto pelo crivo da representação, de forma que caracteriza a morte da 

grande arte ao tempo em que elevou a discussão em torno da estética racional moderna.  

 

Hegel concebe a obra de arte como sendo um produto do Espírito. Para ser esse produto 

(objeto) visível e audível diante de nós, é preciso que haja uma “atividade criadora”. Esta, por 

vez, se encontra no artista. É ele quem cria, faz, produz arte. A indagação, aqui, é sobre o quê, 

ou seja, qual a condição provocadora de tal capacidade de produção artística? O que faz com 

que a obra de arte se torne o objeto focal do artista? 

 

Este pensador alemão responde a tais indagações a partir da subjetividade humana como 

condição de interioridade subjetiva. Sua resposta é clara e precisa, a saber: é a                                                                                                                                                           

imaginação (Vorstelungsvermögen), desde que seja criadora e que ele a sintetize no conceito 

fantasia (Phantasie) para diferenciar de uma imaginação passiva, a exemplo da contemplação 

religiosa, bem como do imaginário psicanalítico. Esta transliteração de fantasia aparece em 

itálico para caracterizar a atividade criadora diferente da compreensão comum. Convém 

advertir que Hegel (1980, p. 301) irá tecer observações gerais ao mencionar os aspectos da 

subjetividade criadora, do gênio e do talento. No cerne da imaginação (fantasia), ele destacou 

duas condições da atividade criadora, a saber: “um dom e um sentido”. Não obstante, 

precisamos indagar sobre a proveniência de ambos. Entretanto, devemos ir adiante com Hegel 

e contra Hegel. Acompanhemos seu dizer: 

 

Há nesta atividade criadora um dom e um sentido que permitem apreender 

as formas da realidade, e no espírito gravar, graças a uma visão e uma audição atentas, 

as variadas imagens da realidade existente; a isso acrescenta-se uma memória capaz 

de conservar a lembrança do colorido mundo destas imagens multiformes (p. 302). 

 

O pressuposto a ser admitido é o “poder geral da criação artística”; voltaremos a este 

mais adiante. Hegel destaca-o para fundamentar a imaginação como a faculdade artística mais 

importante. Por “dom”, poderíamos entender uma essência dada em nossa subjetividade. O que 



80 

 

seria essa essência é outra questão. Corremos o risco de cair na metafísica das entidades. Dizer 

que nascemos com um “dom” cai-se no inatismo. Conceber o “dom” como algo dado exige 

uma petição de princípio causador; volta-se à metafísica que se detém nos entes. 

 

Por outro lado, Hegel não diz diretamente que esse “dom” seja a nossa capacidade 

racional, a razão, visto que na citação ele menciona o “espírito”. Ademais, ele enuncia que 

também há “um sentido”. Este, por vez, pode ser compreendido à luz da faculdade da 

sensibilidade na Crítica da Razão Pura de Kant, posto que ambos nos permitem “apreender as 

formas da realidade”, isto é, o que nos é dado como fenômenos ou características dos objetos, 

passando pelas sensações até atingir o plano do entendimento para a formulação de conceitos. 

 

Enfim, esse “dom” e “sentido” configuram a nossa capacidade de intuir a obra de arte e 

fazer “dela um objeto de intuição para os outros e um apelo à sensibilidade alheia” (HEGEL, 

1980, p. 301). Tal capacidade intuitiva, que apreende as “imagens multiformes” da realidade, 

ganha apoio significativo em dois sentidos já destacados por Aristóteles: a visão e a audição, 

como vimos anteriormente. Veremos, no terceiro capítulo, que a linguagem apresenta outras 

dimensões peculiares ao nosso modo de existir no mundo, de forma que ela não se restringe 

apenas à visão e à audição, mas nos envolve como um todo para o aceno originário da 

linguagem que nos dá uma indicação formal de algo em sua proveniência. Neste caso, supera o 

mero plano conceitual da estética europeia. 

 

De antemão, nós temos esses dois órgãos receptores importantes. Por meio deles, 

situamo-nos no plano da existência. Eles nos ajudam a captar “as variadas imagens da realidade 

existente”. Hegel vai adiante e diz que eles gravam tais imagens “no espírito”, ou seja, na mente 

enquanto capacidade de raciocinar, de refletir a partir de algo gravado. Então, a condição de 

intuirmos algo provém da pura gratuidade desses dois órgãos perceptivos. Logo, o que nos é 

dado, doado e se torna “um dom” advém da visão e da audição atentas. Ora, mas o que foi 

gravado pode cair no esquecimento. Aqui, Hegel (1980, p. 302) recorre à “memória capaz de 

conservar a lembrança do colorido mundo destas imagens multiformes”. 

 

Partindo da conservação de tais imagens gravadas na mente e que são evocadas no 

âmbito da memória pela capacidade de nos lembrar delas, é que a imaginação criadora as retoma 

em sua atividade artística criando a obra de arte, segundo Hegel. Uma questão que salta à vista 

é a noção de “imagem” e parece que esta fez derivar a palavra “imaginação”. Ora, essas imagens 



81 

 

são concretas, ou seja, são provenientes de algo que perfaz as “imagens multiformes” do 

“colorido mundo”, no dizer de Hegel. Logo, parece que a imaginação se torna criativa ao partir 

da percepção sensível e poder criar a obra de arte. No entanto, podemos criar algo sem nenhuma 

imagem sensível, e sim projetiva. Diríamos, em linguagem moderna, algo da ficção.  

 

Todavia, Sartre (1978, p. 36) nos adverte para não cairmos numa “metafísica ingênua 

da imagem” que consistiria percebermos a imagem de uma coisa dada e fazermos uma cópia 

duplicada dela mediante a teoria da semelhança, trazendo essa imagem coisificada para dentro 

da nossa consciência. Tal metafísica ingênua ocorre quando conhecemos, de fato, as imagens e 

passamos a dizer objetivamente que as vemos e ouvimos. Para evitar isso, Sartre propõe o que 

ele chama de “contenção de espírito”, ou seja, exercitar uma experiência reflexiva para 

fundamentar a imagem apreendida, assim, tão logo intuímos uma imagem de algo, convém 

evitar de tomar por fundamento sempre o modo de existência física, significa tecer pensamentos 

argumentativos acerca da condição em que se originou tais imagens. Isso nos faz lembrar da 

advertência no diálogo Político de Platão (1983, [286a], p. 234): “é necessário procurarmos 

saber dar a razão de cada coisa e compreendê-la”. 

 

O que foi gravado na mente pode permanecer desde que seja conservado, mas isso não 

basta porque, mesmo estando lá na memória, com o passar do tempo, esquecemos o que fora 

aprendido, a exemplo de certos cálculos de matemática. A ênfase recai na “lembrança”; 

portanto, a memória deve conservar a lembrança. Para tanto, a memória deve ser capaz disso. 

O que lhe dá esse ser capaz? Estaríamos, aqui, adentrando à reflexão filosófica e Hegel admite 

que há o “poder geral da criação artística”. 

 

Se dissermos que a capacidade de memorização será conservada mediante o uso 

constante, então ficaremos reféns do mero pragmatismo repetitivo, ou melhor, seremos 

autômatos. Além do mais, não precisaremos ser educados nem ensinados, apenas treinar 

técnicas de repetição behavioristas, ou ser amestrados feito o boi que puxa o arado ou o carro 

mediante o aguilhão.  

 

O que há com esse “poder geral de criação artística” enquanto condição maior de 

explicação da proveniência da obra de arte pela imaginação? Hegel iniciou a citação enunciando 

“um dom e um sentido”. O desdobramento da citação apresenta o como do fazer com as 

ferramentas e meios utilizados para a execução final da obra artística. Assim, o artista é 



82 

 

perpassado por esse “dom” e “sentido”. Na abertura da imaginação do artista, vem à tona o 

brilhar da obra sendo criada por ato de sua razão consciente. Diríamos que acontece um brilhar 

da mente ou memória que se abre e reluz a obra de arte na atividade criativa; o reluzir aparece 

como um refletir espelhado da razão.  

 

Vimos que Hegel retomou a visão e a audição atentas como o meio primordial para a 

condição de apreender tudo o que se faz necessário à imaginação criativa. Por mais que 

insistamos numa ficção, cuja atividade criativa partisse de um nada, isso não procede. Hegel 

cita por duas vezes a realidade existente e culmina com o “mundo colorido” de onde provêm as 

imagens; segue-se disso que aquele “poder” ou potencial seria apreendido de tais imagens e 

constitui o chamado “dom” presente na memória capaz de lembrar. Ainda assim, ficamos 

aquém de uma reflexão filosófica acerca da proveniência daquele “poder” da nossa capacidade 

racional, do intelecto criador do artista, segundo Aristóteles (2014, [VI, 4, 1140a10-14], p. 225). 

 

O “Espírito” designa o Racional em sua universalidade infinita, tanto é que Hegel (2012, 

p. 60) discute a tese “de que a Razão governa e governou o mundo”. Ele retomou essa noção 

de Anaxágoras que foi “o primeiro a mostrar que a mente (νους), a compreensão em geral ou a 

Razão, domina o mundo – mas não uma inteligência no sentido de uma consciência individual, 

não um espírito como tal. Os dois devem ser cuidadosamente distinguidos” (2012, p. 57). 

Quanto a isso e, a título de ilustração, havemos de observar a ocorrência do processo 

civilizatório com suas determinações históricas40. Enfim, o que resta de todo esse processo 

racional para a obra de arte e seus artistas? Voltamos à tona com a indagação heideggeriana 

anterior: “é a arte ainda um modo essencial e necessário como acontece a verdade que é decisiva 

para o nosso aí-ser histórico, ou já não o é?”.  

 

Tal indagar nos põe diante dos questionamentos presentes na obra de Walter Benjamin, 

a saber, A Obra de Arte na Época de sua Reprodutibilidade Técnica (1935-36). Atualmente 

vivemos no auge da técnica com todo o seu aparato das tecnociências, de forma que a técnica 

não só reproduz as obras como cópias, mas se torna capaz de também produzir algo a partir da 

natureza dada e ir além do que ela não pode nos dar. O reproduzir traz à tona o acesso às obras 

que ficaram restritas aos museus e às exposições, e marcadas pelo valor de culto. Ademais, tais 

 
40 O Renascimento (1300-1600); a Reforma Protestante (1517-22); a Contrarreforma (1545); o Iluminismo (1715-

1789); a Revolução Industrial (1760-1819) e a Revolução Francesa (1789). 



83 

 

obras foram redimensionadas para um outro tipo de exposição que transcendeu o âmbito 

daqueles recintos com suas galerias41. 

 

Para além da reprodução de cópias, a técnica fotográfica trouxe a contribuição de fixar 

em imagens fotográficas a retratação de algo, seja da natureza ou de obras criadas, que se 

perderiam no tempo. Diante disso, Benjamin cita o importante fotógrafo francês que “fixou as 

ruas de Paris, por volta de 1900”, e nos diz que “o valor de exposição se sobrepõe ao valor de 

culto” (2014, [n. 35], p. 47). O problema, aqui, é esse exaltar a “sobreposição”, pois isso passa 

a ideia de desvalorização das obras de artes originárias em seu valor próprio. 

 

A estética em sua acepção grega de aesthesis se encontra em Platão e Aristóteles. 

Tratava-se da ideia do belo na reflexão filosófica ao “seguirem a antiga tendência à 

identificação do belo com o bom na unidade do real perfeito, e, portanto, subordinaram na maior 

parte dos casos, ao tentar definir a essência do belo” (MORA, 2005, [II], p. 909). A perspectiva 

filosófica, aqui, converge para se pensar o ser em seu vigor de realização e não tanto o fazer 

como mera produção de artefatos. A reconstrução da estética, no alvorecer da modernidade, 

reduziu o ser ao fazer; disso decorreu a identificação da beleza com a arte, e esta fora concebida 

como manifestação de coisas belas; daí, serem chamadas de belas artes, mas, no mundo grego, 

dava-se o contrário, a saber:  

 

Para um grego seria inconcebível reduzir à vivência estética e arte a fazer. Ser belo e 

bom, καλός e ἀγαθός, não designam conotações emocionais da sensação e do 

sentimento. Remetem para conotações ontológicas de ser e realizar-se. Mesmo no uso 

de todo dia, kalos e agathos, belo e bom, é o real, por e ao realizar-se. Pois, realizando-

se, o real manifesta e mostra, i.é, deixa aparecer e desaparecer, na sua realização, a 

plenitude própria da ϕύσιςς [sic] de ser e não ser (LEÃO, 2010, p. 80). 

 

A ciência estética moderna ganhou forte apoio da filosofia kantiana, precisamente na 

Crítica da Faculdade de Julgar (Kritik der Urteilskraft), na qual Kant buscou elevar a noção 

de gosto à condição de universalidade do juízo estético; disso resultou a passagem do gosto 

para a aproximação com o belo no sentido do todo. Por conseguinte, Kant constata que devemos 

sair das preferências particulares, dos interesses coletivos, da universalidade empírica e da 

unanimidade para o concordar com a idealidade do bom gosto em face da tirania do fenômeno 

 
41 Trata-se, por exemplo, do surgimento da fotografia em 1826 por Joseph Nicéphore Niépce. Seguiu-se disso a 

reprodução técnica de cópias que, “usando um negativo foi desenvolvido em 1841, pelo inglês Henri Fox Talbot”   

(BENJAMIN, 2014, [n. 13], p. 15).  

 



84 

 

da moda que se vincula ao gosto. Segundo Gadamer (2011a, [I], p. 78), não se trata de “só 

reconhecer como bela esta ou aquela coisa que é efetivamente bela, mas considerar o todo ao 

qual deve concordar tudo que é belo”. O problema é que, mesmo tendo presente uma variedade 

de coisas belas na natureza e nas artes, e, mesmo tendo em vista um todo ao qual aquelas 

concordem, precisamos de um sentido, o qual é indemonstrável. Em todo caso, tal sentido do 

gosto é condizente com a idealidade que “abrange todo o campo dos costumes e da decência”. 

Enfim, o procedimento de Kant é racional com fundamento num princípio subjetivo idealmente 

válido para todos, a saber:  

 

É o jogo livre da imaginação e da compreensão, uma relação subjetiva idônea para o 

conhecimento, que apresenta o fundamento do prazer no objeto. Idealmente, essa 

relação útil subjetiva é igual para todos, é pois passível de ser transmitida 

universalmente e fundamenta assim a pretensão de validade universal do juízo de 

gosto (GADAMER, 2011a, [I], p. 84). 

      

Com este princípio subjetivo de validez universal do “jogo livre da imaginação e da 

compreensão”, torna-se visível a possibilidade encontrada por Kant de elevar o gosto ao juízo 

estético capaz de julgar todas as coisas da natureza e das artes no sentido de validez de beleza 

e do bom gosto abstraído do campo dos costumes e da decência. Com isso, o gosto se torna 

reflexivo, ou seja, racional da ciência estética. Será que com isso se conseguiu apreender a 

essência do belo da natureza e da arte? 

            

A superação da estética passa pela questão de método, na medida em que as ciências da 

natureza se tornam atualmente o viés norteador de todo o conhecimento e, ao mesmo tempo, se 

arvoram a dominar também o âmbito do saber das ciências humanas. Estas tendem a se 

adequarem aos ditames daquelas em função do calculável. Questões da filosofia, da ética, da 

psicologia, da história e outras tornam-se reféns dos codificadores percentuais calculáveis das 

pesquisas ditas científicas, senão perdem o status de reconhecimento de validação.  Atualmente, 

parece inconcebível realizar uma pesquisa científica, na Retórica de Aristóteles, para analisar a 

consistência de argumentos plausíveis, quando se torna impossível obter a veracidade de algo, 

mesmo que a retórica venha a emergir “como a ciência da fala, do tornar linguisticamente eficaz 

o verossímil”. Neste caso, Gadamer tece uma crítica à supervalorização das ciências naturais a 

partir de um exemplo da física e resgata o valor da arte legítima e da retórica, a saber: 

 

Em relação à física, quase todos nós nos encontramos nessa situação lastimável de 

não entendermos nada do que está em jogo nela e, contudo, vivermos de seus 

conhecimentos. Além disso, dependemos da arte legítima, exercida em um sentido 



85 

 

amplo, do tornar convincente. No fato da situação propriamente dita do conhecimento 

humano, a retórica me parece tão necessária quanto a teoria da ciência e a sua doutrina 

do método (GADAMER, 2012, p. 332). 

 

A supervalorização das ciências naturais (exatas) em detrimento das ciências do espírito 

(humanas) marcou o próprio Kant. Por um lado, podemos ver na Crítica da Razão Pura quando 

ele reivindica o status de ciência para a metafísica. Ele fez isso à luz da revolução copernicana 

da física, ensejando o progresso das ciências exatas, embora deixe em aberto a possibilidade de 

a metafísica prosseguir no que diz respeito ao trato com o “indeterminado” (KANT, 1983, 

[BXV-XXIII], p. 13-14). Por outro lado, Kant refundou a estética convergindo para a 

subjetivação radical e marcou toda uma época histórica, entretanto, “Ao desacreditar qualquer 

outro conhecimento teórico que não fosse o da ciência da natureza, forçou a autorreflexão das 

ciências do espírito a apoiar-se na metodologia das ciências da natureza” (GADAMER, 2011a, 

[I], p. 82). Enfim, tudo isso demonstra o espírito racional que se firmou no Ocidente e causou 

o obscurecimento de toda e qualquer reflexão pensante acerca do ser, da linguagem e da 

verdade. Ainda segundo Gadamer (p. 104), Kant não pôs “a questão da verdade no âmbito da 

arte”, e sim buscou fundamentar o juízo estético no a priori subjetivo, que resultou em sua 

teoria do sentimento vital enquanto princípio mais abrangente, sob o qual o conceito de gênio 

seria subsumido. 

 

O não pôr a verdade no âmbito da arte resultou na exclusão da retórica e na limitação 

da poesia, as quais são os dois tipos de artes discursivas destacadas por Kant. De forma didática, 

ele distingue ambas e as vê como “um livre jogo da imaginação [...] uma atividade do 

entendimento” (KANT, 2016, [§ 51], p. 219). Ele chama a atenção para o produzir uma bela 

arte, desde que se leve em consideração a conexão e a harmonia das duas faculdades do 

conhecimento: a sensibilidade e o entendimento. Porém, ocorre que tanto o retórico (orador) 

quanto o poeta terminam se descuidando daquelas capacidades fundamentais de conhecimento, 

por não terem deliberado sobre as mesmas em unidade, terminam se desvirtuando da bela arte. 

O retórico se desvirtua do entendimento e deve ser evitado. É diante disso que Gadamer (2011a, 

[I], p. 119) destaca a separação da retórica da poesia que habitavam lado a lado ainda no século 

XVIII, de forma a mostrar o problema de a retórica ter sido “excluída inteiramente”. O poeta 

recebe certa anuência de Kant por se deter apenas na sensibilidade da imaginação das ideias. A 

nuança disso aparece no “como se” que toca a ambos que não dão conta do conhecimento em 

sua integridade, a saber: 

 



86 

 

[...] o orador anuncia uma operação a realizar e a leva a cabo como se fosse apenas 

um jogo com ideias para entreter o espectador. [...] mas ele quebra parte da promessa 

feita quanto à atividade anunciada, a saber, ocupar o entendimento em finalidade. O 

poeta anuncia somente um jogo com ideias, voltado a entreter, mas acabam surgindo 

tantas coisas para o entendimento que é como se ele só tivesse a intenção de conduzir 

as suas atividades. [...] mas realiza algo que é digno de uma operação, a saber, fornecer 

ludicamente alimento ao entendimento e dar vida a seus conceitos através da 

imaginação (KANT, 2016, [§ 51], p. 219-220). 

 

Como vimos, Kant almeja um a priori subjetivo para fundar um juízo estético, capaz de 

julgar toda e qualquer arte discursiva. A linguagem aparece no âmbito do discurso do retórico 

e do poeta, mas Kant não a leva em consideração justamente por estar observando o viés 

racional das ciências naturais. Segue-se disso, o fato de não ter posto a verdade na arte. Desta 

forma, a linguagem fica obscurecida em sua verdade originária e termina decaindo na 

indigência de meras palavras, as quais passam a servir apenas para entretenimento e/ou 

operações conceituais do entendimento calculador. Diante disso, ocorreu o seguinte:  

 

A teoria kantiana da ‘elevação do sentimento vital’, no prazer estético promoveu o 

desenvolvimento do conceito de ‘gênio’ para um conceito de vida abrangente, [...] Foi 

assim que o neokantismo, buscando derivar da subjetividade transcendental toda 

validez objetiva, acabou caracterizando o conceito de vivência como a genuína 

realidade da consciência (GADAMER, 2011a, [I], p. 104). 

 

O conceito de vivência condiz com o desenvolvimento da estética, pois encontra seu 

fundamento abrangente na percepção sensível. Heidegger (2014, p. 85) nos diz que “A estética 

toma a obra de arte como objeto, nomeadamente como o objeto da αἴσθησις, do perceber 

sensível em sentido lato. A este perceber chamamos hoje ‘vivenciar’ [Erleben]”. A crítica se 

dirige ao tratamento dado à noção de vivência reduzida ao mero vivenciar objetivo e elevado 

ao plano subjetivo e que talvez signifique a morte da arte. Diante disso, Gadamer realizou, em 

Verdade e Método I, uma pesquisa na literatura alemã acerca da história da palavra vivência e 

depois sobre o tratamento dela enquanto conceito, de forma que vem a corroborar com a crítica 

de Heidegger e mostra a diferença ontológica a ser implementada quando se trata de apreender 

a obra de arte pelo crivo da linguagem. 

 

Gadamer assinala que o padrão que norteava a obra de arte antiga era outro diferente de 

vivência, tal conceito nem existia para fundamento da estética. Na tradição metafísica, desde a 

antiguidade até o período barroco do medievo, o padrão a ser seguido pelos artistas era o da 

autenticidade da obra e cunhar nela toda uma intensidade de expressão. Neste caso, a 

vivencialidade não constituía o fundamento primordial para a visão produtiva da obra. Então, 



87 

 

modernamente isso significou um olhar estranho à vivência do sujeito voltado para os objetos, 

experiências de vida, episódios de aventuras momentâneas e, na medida em que a vivência é 

tomada nessas acepções particulares da vida, passando a ser elevada ao nível conceitual mais 

abrangente temos, com isso, a vivência de uma metafísica estética, isto é, a subsunção do 

individual no conceito universal para julgar todo e qualquer ente objetivo em sua manifestação 

singular.  

 

Na contemporaneidade, não se trata de retomar o padrão metafísico da autenticidade e 

intensidade expressiva para o produzir a obra de arte; nem se trata de aderir ao viés puramente 

metódico da percepção estética de objetos e derivados da racionalidade. É nesse instante que 

Gadamer retomou a concepção ontológica da “verdade posta em obra” mediante o pensamento 

de Heidegger e nos traz a contribuição de um outro olhar mais estranho ainda com relação à 

linguagem. Assim, ele matiza: 

 

Não é a autenticidade da vivência ou a intensidade de sua expressão, mas a disposição 

artística de formas e maneiras fixas de dizer que faz com que a obra de arte seja uma 

obra de arte. Essa contradição quanto aos padrões vale para todos os gêneros de arte, 

mas possui nas artes de linguagem sua especial legitimação (GADAMER, 2011a, [I], 

p. 118). 

 

Essa contribuição gadameriana nos enseja a possibilidade de um novo olhar e produzir 

a obra de arte contemporânea, inclusive, Heidegger (2004b, p. 176) exige algo novo nesse 

sentido quando diz que “o ser-aí histórico ocidental caracteriza-se inevitável e 

impreterivelmente por ser da ordem do saber”. Por um lado, na “disposição artística de formas”, 

e isso se aplica a todas as obras, tal disposição se apresenta de forma provocativa, ou seja, algo 

de estranho é capaz de mover o mundo de nossa existência e até nos jogar na perspectiva de 

outros mundos da finitude. Gadamer explicita bem isso ao apresentar a concepção ontológica 

de aventura em seu caráter de exceção, diferente de simples episódios em nosso cotidiano. Ele 

está trabalhando a relação entre vivência e vida, quando diz:  

 

A aventura, ao contrário, embora também interrompa o curso costumeiro das coisas, 

relaciona-se positiva e significativamente com o nexo que interrompe. Por isso, a 

aventura permite que se sinta a vida no todo, na extensão e na sua força. Nisso reside 

o fascínio da aventura. Suspende as condicionalidades e os compromissos sob os quais 

se encontra a vida costumeira. Ousa partir rumo ao que é incerto (GADAMER, 2011a, 

[I], p. 116). 

 

Esse caráter de exceção da aventura nos remete aqueloutro que falamos anteriormente 

com a palavra travessia. Depois vamos tecer as devidas aproximações. No momento, convém 



88 

 

retomar, da citação anterior, a questão das artes da linguagem que legitimam a aparente 

contradição do antigo com o novo em se tratando, por outro lado, das “maneiras fixas de dizer” 

que, juntamente com “a disposição artística de formas”, fazem a obra produzida pelo artista ser 

uma obra de arte. A questão do dizer aponta para as artes da linguagem. Vimos na discussão 

com Kant que se trata das artes discursivas: retórica e poesia. Nesta perspectiva, Gadamer traz 

à tona a relação entre ambas e que foi se perdendo ao longo do desenvolvimento da 

Modernidade até ser extinta. Para dar conta disso, ele pega o conceito de símbolo e alegoria 

como exemplo específico na história.  

 

A linguagem trabalha muito com símbolos e também lida com alegorias. O símbolo 

mantém uma relação de si mesmo com algo representado por ele como se estivesse unido com 

seu próprio representado. Pode-se dizer que teve muito a ver com o viés religioso, enquanto a 

alegoria nos remete para algo fora dela mesma. Esta, por sua vez, é bem característica do 

exercício filosófico, pois os exemplos a serem dados em filosofia carregam esse recurso 

linguístico paradigmático. Neste caso, a alegoria se torna um recurso retórico plausível, porque 

serve apenas para ilustrar ou fazer alusão a algo inaudito. Trata-se tão somente de facilitar certa 

compreensão no sentido de pôr alguém no caminho do pensamento. Ao contrário disso, os 

exemplos dados pelas ciências são sempre calculados, medidos e comprovados como meio de 

conhecimento salutar. 

 

O trabalho da linguagem com símbolos e alegorias converge para a representação de 

signos. Faz-se necessário, portanto, caracterizar o conceito de representação na medida em que 

ele diz respeito à relação de sujeito e objeto, ou seja, usado para apreender objetos do 

conhecimento próprio da racionalidade. De certo, tal conceito é bastante ambíguo e apresenta 

uma multiplicidade de sentidos quanto ao seu uso generalizado. Destacamos, aqui, duas formas, 

a saber, a psicológica e a epistemológica. A primeira restringe a representação a elementos 

comportamentais como percepção, imaginação, memória e lembranças, alucinações; a segunda 

forma, epistemológica, tem por base conteúdos mentais (subjetivos) e, também, como objeto 

intencional para se referir a algo pressuposto no ato de representar.  

 

Em sua etimologia latina repraesentatio, foi usada pelos escolásticos nas acepções de 

subiectum e obiectum (Cf. HEIDEGGER, 2001a, p. 143), no sentido da apreensão sensível ou 

formal. Em alemão, temos duas palavras para representação: Vorstellung e Darstellung. Kant 

usou ambas e terminou priorizando a última por ser mais apropriada para o que ele tinha a dizer. 



89 

 

A primeira tem mais a ver com atos de experiências subjetivas e, portanto, adequa-se ao uso 

comportamental psicológico. Já a segunda, Darstellung, é representação objetiva de uso 

epistemológico, segundo Toumin apud Ferrater Mora, “É a palavra usada por autores como 

Hertz, Karl Bühler e Wittgenstein, e justa e precisamente num sentido análogo ao de ‘modelo’, 

‘quadro’, ‘plano’, ‘esquema’” (MORA, 2004, [IV], p. 2518). 

 

O conceito de representação tem por base os signos e, desde a antiguidade até o século 

XVI, a noção de signo servia como configuração do mundo; o sentido que norteava todo o 

corpo de saber era o da semelhança, então, buscava-se nas coisas as afinidades analógicas para 

fins de comentários. Com o advento do classicismo europeu, precisamente, o Renascimento no 

século XVII, ocorreu a transformação do horizonte de significação do signo. Este ganhou 

destaque em si mesmo, ou seja, passou a ser captado mediante a análise do conhecimento que 

procura o certo e o provável de modo empírico. Segundo Foucault (1999, p. 81), o signo se 

encontra no interior do conhecimento constitutivo dele. A linguagem é concebida em seu caráter 

de uso expressivo; poderíamos dizer que ela serve como instrumento de liame entre o 

significante e o significado42 em prol do conhecimento racional. Diante dessa relação, Foucault 

nos diz da condição de captação dos signos que “é a linguagem mesma das coisas que os 

instaura na sua função significante”. 

 

Doravante, a linguagem ganhou o estatuto de representação conceitual; isso vai ser 

expresso na construção das proposições. Para tanto, Foucault traz à tona a contribuição de vários 

estudiosos acerca da origem das línguas. Com isso, demonstra-se a constituição da Gramática 

Geral configuradora da relação de sujeito e predicado, cuja mediação fundamental se dá 

mediante o uso do verbo. Destarte, os signos só passam a existir como representação no 

conceito, isto é, numa formulação proposicional. Quando se menciona a origem da linguagem, 

esta é remetida para além de um simples grito inarticulado do homem primitivo, a saber:  

 

É verdade que originariamente o homem só emitia simples gritos, mas estes somente 

começaram a ser linguagem no dia em que encerraram – ainda que no interior de seus 

monossílabos – uma relação que era da ordem da proposição. O urro do primitivo que 

 
42 Esses conceitos são bem conhecidos, mas podem gerar dúvidas. A título de exemplo, podemos entender por 

significante a sinalização de trânsito; enquanto o significado indica o percurso a ser seguido, sendo que um está 

relacionado com o outro, pois, na medida em que seguimos a orientação do sinal já passamos antes por esse 

significante para irmos ao destino significado. Aqui cabe o exemplo de Heidegger de que ao irmos à fonte d’água 

já passamos pela palavra fonte pertencente à linguagem, embora não nos demos conta desta que se mantém em 

sua posição ontológica. Com efeito, aqui há uma diferença em relação ao exemplo anterior, porque temos de 

antemão um sinalizador posto à beira do caminho, mas, se conhecemos o percurso o sinal se torna internalizado 

na experiência e está lá apenas como pressuposto objetivo. 



90 

 

se debate só se torna palavra verdadeira se não for mais a expressão lateral de seu 

sofrimento e se valer por um juízo ou uma declaração do tipo: ‘eu sufoco’ 

(FOUCAULT, 1999, p. 129). 

 

O argumento segue no sentido da dependência do conhecer “a possibilidade de uma 

relação de substituição entre dois elementos já conhecidos” (FOUCAULT, 1999, p. 81). Isto é, 

o signo passa a ser constituído como conceito significante, na medida em que substitui os dois 

elementos na relação uma vez que já os conheçamos. Caso tomemos o exemplo da própria 

citação acima, deparamo-nos com um problema: o conhecer o “eu”. Em todo caso, vamos supor 

que o nosso si mesmo se encontre numa dada situação sufocante, sobre a qual nos damos conta 

de conhecer, segue-se disso a formulação da seguinte proposição conceitual: eu estou sufocado. 

Vê-se, com isso, que a função significante da linguagem proveniente das coisas mesmas é 

obscurecida; por um lado, não é dito que as coisas mesmas possam expressar seus signos, senão 

cairia na similitude antiga, como se os signos tivessem sido postos nelas; por outro lado, há um 

desvio da questão ontológica da linguagem em relação ao ser das coisas. De certo, trata-se da 

condição de possibilidade do conhecimento moderno que se fez presente. Tanto é que Foucault 

ressalta a superação do saber antigo que se mantinha preso ao elemento divino, assim, “o 

conhecimento se alojava inteiramente na vaga de um signo descoberto, ou afirmado, ou 

secretamente transmitido. [...] Doravante, é no interior do conhecimento que o signo começará 

a significar: é dele que tirará sua certeza ou sua probabilidade” (1999, p. 82). 

 

A Modernidade ressurge da linguagem metafísica da tradição greco-latina, na qual a 

verdade da linguagem prosseguiu no viés da adequação/correspondência. Heidegger apresenta 

isso na conferência Sobre a Essência da Verdade (1943), isto é, a verdade foi interpretada pelo 

pensamento medieval como adequação da coisa ao intelecto [‘adaequatio rei ad intellectum’]. 

Neste caso, o intellectum dizia respeito ao centro primordial como sendo o divino ao qual os 

demais seres e coisas deveriam estar remetidos. Em seguida, ela fora concebida, na época 

moderna, como adequação do intelecto à coisa [‘veritas est adaequatio intellectus et rei’] 

(HEIDEGGER, 1979c, p. 134). Nesta outra acepção, o intellectus passou a ser antropocêntrico, 

cujo centro é o homem com sua capacidade de raciocínio; em ambas as interpretações 

ocorreram desvios históricos da verdade do ser. Observemos, aqui, que houve a tentativa de 

dizer algo mediante o uso de palavras latinas, que marcaram a tradução de realidades tangíveis 

como intelecto e coisa. Os dois seriam abarcados pela relação de adequação, daí veio a 

pretensão de caracterizar a verdade através de um enunciado linguístico. Isso constitui o claro 

desvio histórico de pensar a essência da verdade em sua acepção grega de aletheia.  



91 

 

 

Como vimos, essa palavra grega foi traduzida ontologicamente pelo pensador por 

desvelamento43, isto é, significa pensar o ente na totalidade de verdade e não-verdade, de forma 

que a não-verdade não é o contrário da verdade, e sim aponta para algo que ainda se mantém 

oculto e, no entanto, faz parte da verdade do ente como tal. O itinerário do nosso interrogar 

deve convergir para a caraterização da essência da verdade, de tal forma que tal interrogar 

adentre cada vez mais na interpretação até culminar na questão filosófica do ser.  

 

A contribuição da definição de verdade, como desvelamento para as ciências em geral, 

é pensada por Heidegger no âmbito de sua elucidação do “deixar-ser” do ente em sua 

particularidade em vista daquela totalidade. A resposta plausível à pergunta pela essência da 

verdade consiste na essência da liberdade. Este “deixar-ser” aponta para a concepção de 

verdade como abertura e, com efeito, as ciências44 podem ganhar uma nova perspectiva de 

trabalho com os entes, tendo em vista uma nova história como veremos no terceiro capítulo. No 

que diz respeito à liberdade, dão-se os modos de comportamento tanto dos entes em geral 

quanto do homem histórico. Indo mais adiante, o agir da liberdade se configura através do 

“deixar-ser” do ente em sua totalidade. Podemos entender por esta condição o deixar o ente 

livre para que possa manifestar suas próprias diretivas para o enunciado. Com isso, percebemos 

que a caracterização de medida da verdade não será dada pela proposição, e sim, pelo 

comportamento do ente em relação a nós. Tal “deixar-ser” é o mais difícil para o nosso 

interagir, pois traz consigo a possibilidade de dissimulação. Este aspecto dissimulador pode ser 

tomado no sentido comum de indiferença, mas isso não vem ao caso e trata-se, portanto, de 

visualizá-lo no liame com a não-verdade peculiar ao ente em sua possibilidade de se manifestar 

ou não. O problema maior não é tanto a indiferença, até porque não estaríamos interferindo 

diretamente no modo de ser dos entes, mas é justamente a avidez de dominação calculável de 

tudo como um todo pelo simples fato de o ente manifestar apenas um aspecto de sua face em 

determinado instante. Tal ato de conhecimento mensurador favorece o esquecimento da 

verdade do ser.  

 
43 Cf. Capítulo 1 [n. 19], p. 38.  
44 Ressaltamos, aqui, a contribuição de Paul Feyerabend (2011) na perspectiva de uma sociedade livre em que não 

haja uma supervalorização das ciências, ditas exatas, em detrimento das humanas e, principalmente de outras 

instâncias, cujos conhecimentos plausíveis ainda não foram reconhecidos pelo Método Científico das Academias, 

segundo o dizer de Feyerabend no ano de sua edição. Em todo caso, ultimamente tivemos um fato inédito de o 

líder indígena Davi Kopenawa (xamã Yanomami) ter sido “anunciado como membro da Academia Brasileira de 

Ciências (ABC)”. Os membros da Academia o reconheceram porque ele “domina saberes tão eficazes e empíricos 

como qualquer cientista tradicional” (Cf. CANDIDO, 2020). 



92 

 

 

A essência da liberdade, para Heidegger (1979c, p. 140), é a disposição de humor: “ex-

posição ek-sistente” do ente em sua totalidade a ser desvelado por nós. É aqui que se encontra 

a base fundamental para o enunciado lógico propositivo. O ente se ex-põe por si mesmo e, nesse 

ex-pôr-se, ele apresenta suas diretivas particulares, contudo, em seu comportamento, ele pode 

resguardar algo que ainda não foi desvelado. Logo, ele não deve ser reduzido a um enunciado 

comparativo e projetado para todos os entes. Se o velamento ou o que se mantém escondido é 

constitutivo no ente em sua abertura é porque ele carrega consigo uma relação com o ente em 

sua totalidade. Heidegger apresenta duas definições desse ente em dois momentos da 

conferência de 1943, a saber: um relativo à physis que foi traduzida por natureza e outro que 

ele a chamou de o ser. 

 

Quanto à physis, esta foi o tema por excelência dos primeiros pensadores, como já vimos 

anteriormente. Escreveram obras inteiras sobre a natureza, porém só restaram fragmentos. 

Pensar a physis nos remete ao caráter de surgimento de tudo quanto veio a existir e que são 

partes dela. Daí a indagação surpreendente sobre o que vem a ser esse ente em sua totalidade. 

A concepção parte de duas vertentes: uma do pensar a Unidade e a outra da Pluralidade. Aqui 

já ocorreu o embate profícuo de duas possibilidades entre o primeiro pensador do Uno com 

Tales de Mileto e a do Múltiplo com seu próprio discípulo Anaximandro.  

 

O surgimento ou physis se manifesta na condição de abertura e nesta se apresentam os 

entes em sua multiplicidade. Ora, se os entes que vieram a existir tendem a desaparecer, então, 

de onde provieram e para onde retornam? Disso resultou a imperiosa indagação leibniziana 

proveniente de Anaximandro e retomada por Heidegger (1999b, p. 33): ‘Por que há 

simplesmente o ente e não antes o Nada?’, no entanto, para Anaximandro, não temos como 

estancar a persistente fluidez dos entes. É neste solo primordial que foi concebida a aletheia, 

ou seja, o desvelado, o ente que se des-vela e se retira no velamento. Por isso o conceito 

desvelamento é mais apropriado para se pensar do que o de “verdade”. Este, infelizmente, 

acabou decaindo na objetivação do real e resultou na “evidência”. A indicação heideggeriana é 

a de que o desvelamento ajuda a pensar uma noção de verdade-abertura mais coerente, no 

sentido da conformidade da enunciação em termos do ser desvelado no desvelamento do ente, 

resguardando o velamento. 

 



93 

 

Pensar a essência da verdade significa retomar a interrogação acerca do que é 

fundamental para o enunciado da proposição científica. A pesquisa científica busca sempre 

encontrar respostas para os problemas suscitados pelos entes na abertura de seu comportamento 

real. Com isso, percebemos que o caminho metódico prima pelo dizer essencial das coisas ou 

objetos pesquisados. Então, não temos como nos livrar da discussão acerca da essência e, neste 

caso, da verdade a ser desvelada. 

 

Portanto, não se trata de metafísica tradicional, mas de retomada da filosofia enquanto 

exercício do questionamento sempre pensante. Ao tratar da verdade como “errância”, 

Heidegger elucida a condição do ser do homem como historial, na medida em que se move 

sempre no erro. A errância é constitutiva da verdade. Aquela aponta para o ente em sua 

totalidade que se mantém velado. O homem é um ser inquieto que persiste em sua ek-sitência 

livre ao se ex-pôr enquanto um ente particular na abertura de sua existência. Nesta existência 

ele pode se desgarrar de si mesmo e se perder no mundo das ocupações, dos devaneios, de modo 

que a única possibilidade de se libertar do desgarramento é retornar ao pensamento acerca do 

ser a fim de superar o esquecimento do mesmo. 

 

O apontar da errância para a totalidade do ente que se mantém velado nos faz pensar na 

relação entre “ordem” e “desordem”; cada uma, por sua vez, naquilo que está sendo ordenado 

e/ou naquilo que estaria se projetando no campo da desordem. Trazemos, aqui, um exemplo 

paradigmático, quanto à desordem das estruturas dissipativas das moléculas em condições de 

desequilíbrios (desordem), mediante experimentos e conclusões na cinética química, a saber:  

 

[...] a matéria longe do equilíbrio adquire realmente novas propriedades. Bilhões de 

moléculas evoluem juntas, e essa coerência se manifesta pela mudança de cor da 

solução. Isto significa que correlações de longo alcance aparecem em condições de 

não equilíbrio, correlações que não existem no equilíbrio. Num tom metafórico, pode-

se dizer que no equilíbrio a matéria é ‘cega’, ao passo que longe do equilíbrio ela 

começa a ‘ver’. E esta nova propriedade, esta sensibilidade da matéria a si mesma e a 

seu ambiente, está ligada à dissipação associada aos processos irreversíveis 
(PRIGOGINE, 2011, p. 72). 

. 

É-nos salutar essa observação de Prigogine porque põe em questão o ideal de certeza 

científica da racionalidade moderna. O uso de metáfora serve, aqui, apenas de ilustração. Isso 

quer dizer que a matéria em equilíbrio designa o que está sendo controlado, calculado no sentido 

de adequação formal para aquilo que está sendo conduzido pelo sujeito pesquisador enquanto 

a matéria mantida “longe do equilíbrio” começa a apresentar mudanças de perspectivas, 



94 

 

desdobramentos diversos e inovadores. Tudo isso mostra o aspecto velado do ente em sua 

totalidade. 

 

Aqui se apresenta o problema filosófico da conferência Sobre a Essência da Verdade 

quando Heidegger indaga sobre “O que é o ente como tal em sua totalidade”, cuja resposta 

converge para o âmbito do ser. Nessa conferência, ele apenas deu as diretivas essenciais sem 

aprofundar, porque isso aparece em outros trabalhos em que a questão da verdade vai ganhar 

outros desdobramentos explicativos, a exemplo da obra Contribuições à Filosofia: Do 

acontecimento apropriador, quando a verdade do ser vem à tona.  

 

Deparamo-nos, atualmente, com o perigo de a linguagem se consolidar apenas como 

expressão racionalizada; o problema consiste em seu uso racional crescente para exprimir os 

entes transpostos para a objetivação. O alvo da crítica de Heidegger à tradição metafísica se 

dirige contra a racionalidade moderna em seus processos de subjetivações detidos nos entes. 

Convém envidar esforços para superar o pensamento representacional, que caracteriza ser e 

ente como meros conceitos contrapostos a partir da relação sujeito-objeto. Isto encobre e 

falsifica a compreensão originária da criação artística. A possibilidade de as obras artísticas nos 

abrir perspectivas de mundo é obnubilada; a perspectiva de provocar pensamentos porvindouros 

é encoberta na indistinção confusa daquilo que Heidegger chamou de ser simplesmente dado 

(Vorhandenheit) e ser à mão ou instrumento (Zuhandenheit), exigindo que se proceda à 

diferença ontológica, inclusive, com o ente que nós mesmos somos. 

 

Toda essa reflexão sobre a verdade, do ponto de vista da objetivação, traz à tona a crítica 

nietzschiana à conformação da proposição ao dado objetivo, esse pressuposto perpassou toda a 

tradição metafísica até culminar no critério de evidência da modernidade e se tornou o ideal da 

ciência. Neste caso, o dado objetivo era e é concebido como algo perfeito em sua finitude, ou 

seja, puro, pronto e acabado em seu fechamento, segue-se disso a consequência imediata de 

adequar a proposição ao dado. Destarte, temos um sujeito do conhecimento que passa a 

contemplar as coisas dadas no mundo e enuncia proposições similares para apreender o 

objetivável num conceito representacional. Como vemos, essa maneira de conceber as coisas 

depende de uma visão de mundo que se torna decisiva. Nietzsche caracteriza essa nossa relação 

com as coisas do passado ou do presente, como sendo do espírito do classicismo e demanda 

uma atitude epigônica decadente. De certo, faz-se necessário superarmos a visão clássica da 

história, uma vez que ela configura um pré-conceito objetivista, no dizer de Vattimo: 



95 

 

 

[...] para uma civilização, a maneira como ela pensa a própria relação com o passado 

é decisiva. A própria ideia de uma época clássica está ligada a uma maneira decadente 

de pensar essa relação. Nietzsche substitui definitivamente a ideia de classicismo pela 

de tragicidade: a civilização grega não é uma civilização clássica, mas sim uma 

civilização trágica (VATTIMO, 2010, p. 82). 

 

Nos estudos iniciais da obra filológica intitulada O Nascimento da Tragédia ou 

Helenismo e Pessimismo (Die Geburt der Tragödie oder Griechentum und Pessimismus), 

publicada em 1872, Nietzsche trouxe a lume sua contribuição paradigmática distintiva entre a 

visão de mundo do classicismo decadente e o mundo histórico grego. A princípio, a noção de 

epigônico, a qual designa o tipo de formação erudita, objetivando formar o erudito pleno de 

erudição, é própria do classicismo ocidental, não tem nada a ver com o mundo grego, pois lá 

não havia nenhum erudito especialíssimo. Portanto, assinala-se o seguinte:  

 

No período da grande filosofia grega (a filosofia pré-socrática), ou seja, naquela que 

Nietzsche chama de época trágica dos gregos, ‘o erudito é uma figura desconhecida’. 

Os gregos são antes poetas, precisamente, diante de cuja obra o erudito se revela 

incapaz de qualquer compreensão adequada (VATTIMO, 2010, p. 84). 

 

A decadência consiste no advento da cultura helenista que adentrou o mundo ocidental 

e corroborou o ideal da ciência, cuja verdade ficou presa à conformação da proposição ao dado. 

Com isso, perdeu-se de vista a experiência do conhecimento histórico. Tal experiência da 

historicidade marca o viés da verdadeira infinitude em aberto dos fatos históricos. É a partir 

desse topos que Nietzsche vai discutir a abertura dos fatos que não se dão como algo de um 

passado perfeito, fechado em si, e, portanto, passível de ser apreendido ou remetido a uma mera 

lembrança nostálgica, mas também criticar a objetividade do fato e apontar para a perspectiva 

de eventos sempre em aberto. Toda essa discussão aparece de forma significativa na Segunda 

Consideração Intempestiva de 1873-74; no parágrafo 6 ele questiona o homem moderno “se 

ele tem direito de se denominar, por sua conhecida ‘objetividade’ histórica, forte, isto é, justo, 

e em um grau mais elevado do que o homem de uma outra época” (NIETZSCHE, 2003, p. 47). 

Toda a discussão vai girar em torno da acepção de verdade. O fundamento primordial vai se dá 

mais adiante com a Vontade de Poder, isto é, a vida na acepção de força constituinte dos eventos 

históricos vivos e do próprio homem. Nesse sentido, a vida aponta para a experiência histórica 

e se torna o pressuposto para julgar todo e qualquer conceito ou representação racional. É nesta 

perspectiva que Vattimo (2010, p. 88) pontua: “para Nietzsche, a própria distinção entre 

ciências da natureza e ciências do espírito não terá nenhum sentido”. Essa crítica pertinaz 



96 

 

reforça a de Paul Feyerabend, na perspectiva de uma sociedade livre em que as ciências possam 

dialogar de forma interativa. 

 

De certo, o que levou a essa distinção no âmbito das ciências foi justamente a ação 

perniciosa de uma má infinitude, a qual se baseou na verdade como correspondência da 

proposição ao dado objetivo, esse foi o trabalho do erudito classicista enquanto expertise de um 

conhecimento que busca reconstruir e reproduzir o fato dado. Acontece que o fato possui uma 

abertura constitutiva em seu ser vivo e não é possível apreendê-lo objetivamente. Assim sendo, 

ele não pode ser reconstruído em sua inteireza e muito menos ser reproduzido em toda sua 

atualidade. Em todo caso, prevaleceu o pré-conceito distintivo entre as ciências e o problema 

de as ciências da natureza (ditas exatas) terem sido supervalorizadas em detrimento das ciências 

humanas. Tal superposição já transcorre desde o século XVII com a liberalização das ciências 

da tradição metafísica, se bem que permanecendo presa ao positivismo da objetivação, ou seja, 

o critério de evidência é refém da má infinitude da conformação proposicional ao dado. 

 

A concepção de ciências naturais marcou indelevelmente a cultura ocidental mediante 

a visão de mundo do classicismo. A Matemática ganhou destaque em si mesma, bem como no 

crivo metodológico das áreas afins, a exemplo da Física, da Química, da Biologia e demais 

especialidades, adentrando até às humanidades com a exigência de poderem ser reconhecidas 

com validez mediante a mensurabilidade do cálculo. Com esse pressuposto científico clássico 

surgiram os eruditos diversos, desde os matemáticos, físicos, psicólogos, historiadores e alguns 

filósofos, entre outros. Ademais, sentimos a falta de um grito em contraposição à separação 

entre ciências naturais e humanas por parte de Kant e Hegel, ou melhor, contra a supervaloração 

das “exatas”; de maneira que muitos outros buscaram um fundamento seguro para às ciências 

humanas naquelas. Em todo caso, na contemporaneidade, o primeiro a dar o grito de Atena em 

prol da vida foi Nietzsche, embora tenha sido obscurecido em sua crítica pela moral religiosa 

que imperou fortemente, negando a própria vida; o segundo a soerguer a voz foi Heidegger no 

que diz respeito à superação da metafísica e retomada da questão do pensamento do ser, bem 

como na virada para o âmbito da linguagem, tendo em vista a crítica ao cientificismo da técnica 

que impera e tende a nos destruir, pois, a técnica precisa ser pensada, mas também tal pensador 

foi obnubilado por certo encobrimento político de época. 

 

No que tange à nossa discussão acerca da verdade, voltada para a questão da linguagem, 

urge pontuar o escrito de Nietzsche, dedicado exclusivamente ao problema da verdade, 



97 

 

intitulado: Sobre Verdade e Mentira no Sentido Extramoral (1873), editado postumamente. Tal 

escrito é-nos fundamental para tratar da crítica ao conceito metafísico de verdade como 

evidência. Vattimo destaca a importância filológica de tal escrito, juntamente com outros, 

porque traz à tona a questão da linguagem, em seu dizer: 

 

Observado com mais profundidade, esse escrito revela-se mais fácil de 

vincular à temática dos escritos filológicos: antes de tudo, porque no centro dele está 

a linguagem. A rigor, aliás ele poderia ser assumido como uma preparação de Wir 

Philologen [Nós, Filólogos], precisamente na medida em que considera o problema 

da presença da verdade na linguagem em seu sentido mais radical (VATTIMO, 2010, 

p. 101). 

 

No que diz respeito à linguagem, Nietzsche toma por base o uso da metáfora e mostra, 

com isso, o lado obscuro do conhecimento, ou seja, a dimensão do que chamamos de irracional 

e não tem como ser subsumido num conceito objetivo. Segue-se disso que o critério científico 

de adequação da proposição ao dado termina gerando certo obscurecimento. Outrossim, 

Nietzsche (2008, p. 48) aponta certa dissimulação conceitual própria do intelecto, a saber: 

“Aquele enorme entablamento e andaime de conceitos, sobre o qual o homem necessitado se 

pendura e se salva ao longo da vida, é para o intelecto tornado livre apenas um cadafalso e um 

brinquedo para seus mais audaciosos artifícios”. 

 

Em síntese, no decurso desse capítulo, focamos no problema dos desvios da verdade da 

linguagem, mediante os conceitos fundamentais do pensamento e da filosofia grega, os quais 

passaram por um processo de transliteração e tradução para o mundo ocidental, de modo que 

marcou todo o nosso pensamento racional moderno e contemporâneo. Assim, abordamos desde 

o termo physis, logos, idea e muitos outros. Em seguida adentramos em abordagens temáticas 

acerca da subjetividade nas acepções de sujeito e objeto; da técnica; da questão de método; da 

ciência; da estética, a fim de mostrar em que consiste o esquecimento da questão do ser e a 

indigência da linguagem; outrossim, tecemos abordagens sobre o conceito de representação e 

signo, mostrando o desvio da linguagem de seu sentido ontológico para o uso de expressão 

analítica peculiar à teoria do conhecimento. Tecemos reflexões do ponto de vista da diferença 

ontológica com base no pensamento de Martin Heidegger. Enfim, trouxemos à discussão o 

desvio da questão da verdade, no sentido de adentrar na etimologia da palavra, bem como em 

sua concepção originária para mostrar o desvio dela na acepção de certeza quanto ao critério 

moderno de evidência, mas ainda, tecemos certa possibilidade de as ciências ganharem fôlego 

no sentido da verdade como abertura a ser elucidado no próximo capítulo. 



 

 

3  A ORIGINARIEDADE DA LINGUAGEM EM SEU ELEMENTO 

PRIMORDIAL COMO VERDADE DO SER 

 

 

O tema da linguagem surgiu para Heidegger desde os seus estudos teológicos na 

Faculdade de Teologia de Friburgo. Aqui teve início a sua predileção pelo tema: “Linguagem 

e ser”, bem como a sua concepção sobre hermenêutica36. Nessa época, Heidegger revelou-se 

um indagador exigente cujo modo de ser caracterizou seus primeiros escritos. Ele procurava 

um fio condutor para a questão do ser em face das inúmeras formas de expressões e significados 

lógicos. Convém referirmo-nos à influência recebida do seu professor de teologia sistemática 

Carl Braig, o qual examinava os principais termos filosóficos de forma comparativa37. Destarte, 

houve também toda uma influência proveniente de longas citações em grego. Isso fez com que 

Heidegger buscasse interpretar os primeiros pensadores que antecederam Sócrates, 

especialmente, Anaximandro, Parmênides e Heráclito. 

 

No itinerário das indagações sobre a relação entre linguagem e ser, Heidegger foi 

despertado em seu caminho para a filosofia através da obra de Franz Brentano, a saber, ‘Von 

der mannigfachen Bedeutung des Seienden nach Aristoteles (1862)’38. Aqui surge o problema 

de a linguagem expressar os múltiplos significados do ser, embora sem poder determiná-lo em 

formas expressivas ou conceituais, se bem que a questão do ser não cai num vazio impreciso, 

pois ele deve ser caracterizado em direção a uma unidade necessária, a saber: “O ser se diz em 

múltiplos significados, mas sempre em referência a uma unidade e a uma realidade 

 
36 Mac Dowell (1993, [n. 8], p. 24) apresenta uma citação bastante elucidativa em que Heidegger disse: “‘O título 

‘Hermenêutica’ era-me familiar a partir de meu estudo de teologia. Nessa época fiquei particularmente intrigado 

com a questão da relação entre a palavra da Sagrada Escritura e o pensamento teológico-especulativo. Era, 

digamos, esta mesma relação, i. é, entre linguagem e ser, apenas encoberta e inacessível para mim, de sorte que, 

através de muitos rodeios e desvios, eu procurava em vão um fio condutor’”. 
37 Os termos filosóficos usados na comparação eram os seguintes: ‘Urteil’, ‘eidos’, ‘idea’, ‘einai’, ‘sein’, ‘Raum’, 

‘Ort’, ‘Platz’, ‘Zeit’, ‘nomos’, ‘ratio’, ‘arche’, ‘aitia’, ‘gignosko’, ‘cogito’, ‘logos’, ‘theoria’, ‘krisis’ (Cf. MAC 

DOWELL, 1993, [n. 18], p. 27). 
38 Mac Dowell, (1993, p. 24) Trata do momento que marcou a iniciação filosófica de Heidegger, cujo título foi 

traduzido por Ernildo Stein: “Sobre o Significado Múltiplo do Ente Segundo Aristóteles” (Cf. HEIDEGGER, 

1979a, p. 297). Segundo Abbagnano (1982, p. 850), o ponto de vista de Aristóteles é o seguinte: “O Ser se diz 

em muitos modos, mas um só é o seu significado primário fundamental”. Podemos ver isso em grego: Τò ὲ ὂ 

έ ὲ ῶ, “O ser se diz em múltiplos significados” (Cf. ARISTÓTELES, 2015, [, 2, 1003a33], 

p. 130-131). Ferrater Mora (2004, [IV], p. 2655) fez uma distinção precisa, a saber: “Em grego, εἶναι é o infinitivo 

do verbo ‘ser’ e se traduz por ‘ser’ em português, correspondendo em outras línguas a essere (latim), a être 

(francês), sein (alemão), to be (inglês). Os gregos também usaram a substantivação verbal τὸ ὄν (literalmente ‘o 

sendo’, ‘o que é’)”. Com isso, Heidegger fez uma distinção entre o ser (Sein) e o ente (Seiendes), pontuando em 

seu dizer: ‘Sein’ ist nicht so etwas wie Seiendes (Cf. HEIDEGGER, 2006a, [§ 1, 2], p. 4), na tradução brasileira 

de Márcia de Sá Cavalcante: “ser” não é um ente” (Cf. HEIDEGGER, 1995a, [§ 1, 2], p. 29). 



99 

 

determinada” (Cf. ARISTÓTELES, 2015, [, 2, 1003a33], p. 131); no decorrer da explicação, 

Aristóteles denomina o topos de compreensão do ser a partir da noção de substância. Diante do 

paradoxo dos vários sentidos do ser, Heidegger procurou um significado fundamental a fim de 

não deixar o ser cair no esquecimento, ou seja, pensá-lo no sentido do tempo de seu acontecer 

histórico e poder dizê-lo a partir da linguagem originária. 

 

É-nos bastante desafiador tomar como ponto de partida a origem da linguagem. O 

caráter de desafio aponta para algo de enigmático, ou seja, não dispomos de uma designação 

determinada acerca dessa origem. Não obstante, existe um ente privilegiado que se encontra no 

entre da condição de origem e do ser da linguagem. Tal ente é o próprio homem a ser 

interrogado sobre a essência da linguagem, pois o mesmo já aparece implícito no âmbito das 

duas orações com suas construções verbais, as quais nos envolvem em seus enunciados. Na 

primeira oração acima, temos de início: “É-nos”, que provém do verbo ser seguido do pronome 

enclítico “nos”. Na segunda, aparece o advérbio “não”, que precede a conjugação do verbo 

dispor, isto é: “não dispomos”, de modo que a partícula de negação nos mostra a 

impossibilidade de determinações designativas, no entanto, ela quer afirmar o caráter de 

linguagem no sentido de algo a ser pensado. 

 

A palavra origem deve ganhar, aqui, o caráter ontológico-hermenêutico a fim de ser 

diferenciada das acepções comuns e científicas de “começo” e “início”; apesar de estas se 

mostrarem como sinônimas daquela, tendem a ser utilizadas de modo aleatório. Por um lado, a 

palavra “começo”, em alemão, é Beginn e possui um significado temporal quando enunciamos 

o primeiro momento de um processo, ou seja, o começo de um curso ou de uma partida de jogo; 

por outro lado, “início” (Anfang) que pode indicar o pontapé que inicializa a partida, segundo 

Marlène Zarader (1990, p. 29-38), se bem que Anfang39 ganha o caráter de inicial ou originário 

como fonte de onde algo jorra. Em todo caso, se aquelas palavras comuns forem utilizadas com 

nuança filosófica, urge primar pela condição de princípio originário que, em grego, se diz arché 

e, em alemão, Ursprung para se referir à origem. Vale ressaltar que o originário possui o vigor 

de sempre se fazer presente e pode nos espantar com seu aparecimento, na medida em que a 

origem está sempre adiante e não fica presa ao passado, conforme Heidegger (2002a, p. 25) nos 

 
39 Cf. Heidegger (2017, [n. 3], p. 6), onde o tradutor Marco Antônio Casanova apresenta uma explicitação e 

justificativa, isto é, ele opta “por reservar ‘início’ para Anfang e ‘começo’ para Beginn”; por dois motivos: “1) A 

proximidade entre os termos ‘início’ e ‘origem’ em português, o que insere a palavra ‘início’ no campo semântico 

de Anfang; 2) O fato de, tal como o termo alemão Anfang, ‘início’ ter um correlato adjetivo no termo ‘inicial’ 

(anfänglich), enquanto a palavra ‘começo’, tal como Beginn em alemão, só possui um uso nominal”. 



100 

 

diz: “O originário só se mostra ao homem por último. Por isso, um esforço de pensamento, que 

visa a pensar mais originariamente o que se pensou na origem, [...] mas a prontidão serena de 

espantar-se com o porvir do princípio”40. No que respeita ao porvir, podemos mencionar, 

também, a epígrafe citada por Nietzsche em Aurora, a saber, “Há tantas auroras que não 

brilharam ainda”. 

 

A caracterização ontológica de origem deve apontar para o impensado da aletheia, o 

qual precisa ser pensado pela pre-sença do homem no entremeio de dois caminhos que se 

diferenciam e se aproximam. Trata-se do caminho de volta ao impensado proveniente do pensar 

grego originário, onde o impensado se fez presente e apenas fora experimentado. Em alemão, 

esse caminho se chama Andenken, o qual foi traduzido por “memória ou comemoração”, bem 

como “recordação” no sentido de um movimento “retrospectivo”, mas também seguir o outro 

caminho do Vordenken que indica a modalidade de “pensamento que caminha para diante num 

movimento prospectivo”, segundo Marlène Zarader em sua consideração: 

 

O primeiro é retrospectivo [...]. Quer isto dizer que tem como finalidade a apropriação 

da nossa herança grega. O segundo é prospectivo [...]. Quer isto dizer que tem como 

finalidade a superação da herança grega. Clarificada pelo duplo movimento do 

Andenken e do Vordenken, a noção de Anfang revela assim que encerra uma dupla 

possibilidade: uma foi experimentada, de modo impensado, na alvorada da nossa 

história, a outra está por experimentar, como o que é ‘para pensar’, no limiar de uma 

nova história (ZARADER, 1990, p. 34-35). 

 

O caminho da prospecção (Vordenken) se inscreve na abertura para se pensar num outro 

começo historial. O começo inicial foi o da busca por fundamento ontológico e teve sua 

culminância com Ser e Tempo em 1927. Por conseguinte, Heidegger meditou acerca do 

impensado através das palavras fundamentais dos pensadores originários, de modo que essa 

incursão foi chamada de Andenken e traduzida por rememoração. Aqui, não se trata de repetir 

o que os gregos pensaram e nem experimentar como eles o fizeram, pois isso faz parte de um 

modo de ser grego, no alvorecer do pensamento inicial. Nessa incursão heideggeriana, o que 

ficou impensado pelos pensadores foi justamente o vigor do ser em sua mobilidade de 

aparecimento-escondimento. Tal vigor perpassa toda e qualquer temporalidade histórica. Dessa 

forma, Heidegger repete este impensado no sentido de pensar o outro início (andere Anfang) 

 
40 Podemos ilustrar isso com a descoberta das células-tronco que, segundo Edgar Morin (2011, p. 162), “No 

embrião, essas células têm capacidades múltiplas. São totipotentes, podem dar origem a todos os tipos celulares, 

bem como são capazes de criar uma célula de fígado, de baço, de cérebro ou de pele. De capacidades ilimitadas”. 

Este educador francês retomou o enunciado heideggeriano, que aparece em A Questão da Técnica, dedicando-lhe 

um capítulo em seu ensaio para pensar novos rumos da humanidade atual. 



101 

 

da diferença historial por meio da prospecção (Vordenken). Trata-se do segundo movimento do 

pensamento heideggeriano inaugurado a partir de 1930 e que se chamou de viragem (Kehre), 

marcada pelas conferências, seminários, preleções.  

 

No horizonte desse pensamento da viragem, abre-se a possibilidade de pensar o ser em 

sua dobra no ente. Isso já aparece no âmbito das palavras fundamentais e pensamentos dos 

pensadores originários. Dizer desse modo nos reenvia ao impensado grego, o qual não é 

descartável como se fosse algo de inútil e passível de ser estilhaçado em meras palavras. Com 

efeito, não se trata de uma simples reviravolta linguística decaindo na pragmática, senão 

incorreria no jogo de palavras e/ou jogar com a linguagem de modo apenas metafórico. Ao 

contrário disso, a experiência de espanto, proveniente do primeiro pensar grego, enuncia o ente 

presente no ser, ou seja, quando Parmênides enunciou, poeticamente, no fragm. VI: “Χρὴ τὸ 

λέγειν τε νοεῖν τ᾽ ἐὸν ἔμμεναι∙ ἔστι γὰρ εἶναι, Faz-se necessário trazer à fala e perscrutar e o 

ente ser: pois ser é”, conforme tradução de Carneiro Leão e Sérgio Wrublewski (1999, p. 46-

47); em decorrência disso, tanto em suas diferenças específicas quanto na unidade, a palavra 

“ente” aparece grafada com o termo grego ἐὸν em várias ocorrências, pois Parmênides o 

emprega na acepção de ser com o termo ἔμμεναι41 (forma antiga de εἶναι, que também significa 

ser). Assim, temos ἐὸν (ente) e ἔμμεναι (ser); quando ele diz os dois juntos, até fica 

compreensivo, ou seja, ἐὸν ἔμμεναι (o ente ser), mas, como foi dito antes, ocorre o emprego de 

ἐὸν na acepção de ser, de tal forma que nos confunde. A saída desse enigma desconcertante se 

dá pela escuta atenta do ἐὸν, pois, segundo Zarader (1990, p. 177), “A mesma palavra τὸ ὄν 

pode com efeito ser entendida em dois sentidos: o que é, de cada vez, ente (entia, τὰ ὄντα) e o 

que, no ente, constitui o seu ser (esse, τὸ εἶναι)”. Trata-se de uma dualidade de caráter nominal 

e verbal que se bifurcam numa única origem, cuja dualidade “Heidegger chama a Dobra 

(Zwiefalt) do ser e do ente”. Nisso se constitui o particípio ἐὸν a ser pensado.  

 

Na construção da linguagem parmenidiana, podemos observar a conjuntura participativa 

do ἔμμεναι (ser) com o ὄν (ente) de τὸ ὄν. Diante disso, obtemos o seguinte: a letra ἔ do início 

da primeira palavra manteve o espírito brando e o acento agudo foi suprimido, ficando assim: 

ἐ; enquanto a letra ὄ da segunda palavra teve seu espírito brando suprimido e ganhou o acento 

grave, a saber: ὸ, assim, resulta a junção verbal do ἐ mais ὸ constitutivo do ἐὸν. De certo, temos 

 
41 Em grego temos o verbo intransitivo εμμένω que significa “persistir, perseverar, insistir, manter-se firme” 

(MANIATOGLOU, 2008, p. 287). 



102 

 

a dobra do ser no ente e a possibilidade de dizer o ente na concepção de ser. Em todo caso, 

percebemos uma explicação do ponto de vista gramatical, mas o foco é o impensado que se 

move escondido no âmbito da diferença relacional entre ser e ente e diz respeito a uma 

perspectiva de futuro inesgotável, ou melhor, da abertura ou clareira para se pensar o ser 

enquanto vestígio impensado de tal dobra. 

 

Toda essa demanda do ser tem por base a noção de physis (φύσις) e, conforme os 

doxógrafos, especialmente Diels que colecionou os fragmentos dos primeiros pensadores 

gregos, destacam que aqueles escreveram livros intitulados “Sobre a Natureza”, a saber: o 

primeiro foi Anaximandro de Mileto que brindou os gregos com a primeira obra de cunho 

filosófico e no próprio idioma, mas se perdeu e só nos restou um fragmento; outro pensador foi 

Heráclito de Éfeso,  que também “escreveu um livro Sobre a Natureza, em prosa, no dialeto 

jônico” (OS PRÉ-SOCRÁTICOS, 1991, 45), mas também se perdeu e temos apenas os 

fragmentos; o único do qual ainda se conservou numerosos fragmentos foi Parmênides de Eleia, 

que também escreveu, em versos, um poema filosófico Sobre a Natureza. Toda essa constante 

persistência temática em torno da physis marca o cerne da questão do ser, concebido em seu 

surgimento-encobrimento. Já tratamos disso no primeiro capítulo e convém agora trazer a 

discussão para o âmbito do impensado. Para tanto, indicamos o fragm.16 de Heráclito que diz 

o seguinte: “τὸ μὴ δῦνόν ποτε πῶς ἄν τις λάθοι; Como alguém poderia manter-se encoberto 

face ao que nunca se deita?”, na tradução de Carneiro Leão (1999, p. 62-63). 

 

Dentre as várias interpretações possíveis desse fragmento, sentimos o peso comedido 

da interpretação heideggeriana42, sempre deixando em aberto pelo crivo das perguntas pontuais. 

Um critério plausível deve ser levado em consideração, a saber, quando Heráclito pensou e 

disse, de uma só vez, o surgir e esconder-se da physis, no seu dizer, não há contradição e muito 

menos um paradoxo que exija encontrar uma saída. Essa coisa de contradição é própria da 

Lógica, a qual tem como pressuposto o princípio de “não-contradição”, mas isso só veio a ser 

firmado posteriormente desde Platão com o pensar as essências enquanto ideias e Aristóteles 

ao concebê-las nos entes. Ao contrário disso, Heráclito jamais pensou através de uma natureza 

intrínseca nas coisas como se fossem essências, pois isso não existia em seu tempo. Na verdade, 

ele pensou a eclosão ela mesma, sem recorrer a nenhum ente particular, nem à totalidade de 

entes justapostos. Aqui, deparamo-nos com algo desconcertante e o mais difícil, a saber, pensar 

 
42 A explicitação aprofundada se encontra na tradução brasileira do ensaio: “Aletheia (Heráclito, fragm. 16)” In: 

Ensaios e Conferências de Heidegger (2002e, p. 227-249). 



103 

 

a eclosão ela mesma. Todo e qualquer exemplo serve apenas de ilustração metafórica e os entes 

são tomados como partícipes da physis. Ora, não devemos negar os entes, senão corremos o 

risco de negar a existência deles no mundo, o que transparece um contrassenso, pois o pensador 

originário observa o fogo e diz que os deuses também estão presentes-ausentes e que a physis 

ao eclodir já tende ao encobrimento. Como isso é possível? Eis aqui o crivo do perguntar.  

 

Na retomada do fragm. 16, ele começa com uma pergunta: “Como alguém poderia 

manter-se encoberto face ao que nunca se deita?”. Essa maneira de perguntar parece obscura, e 

não é por acaso que Heráclito “é chamado o obscuro, hó skoteinós (ὁ Σκοτεινός)” 

(HEIDEGGER, 2002f, p. 227). Quando paramos para observar o enunciado grego, salta-nos à 

vista que ele começa com uma nuança negativa e que atribui resistência ao repelir algo e deve 

ser concebido de modo positivo, na primeira parte: o que nunca se deita (τὸ μὴ δῦνόν ποτε), 

enquanto a segunda parte diz: Como alguém poderia manter-se encoberto face a (πῶς ἄν τις 

λάθοι). Na tradução, observamos que a ordem direta do discurso prima por nos dirigirmos a 

alguém ou a um público alvo a fim de lhe perguntar sobre algo de suma importância. No caso 

da pergunta do fragmento acima, deve transcorrer o mesmo entendimento na construção do 

período, pois se ele fosse invertido, geraria muitas dificuldades gramaticais. Portanto, a 

explicitação de Heidegger é salutar:  

 

O fragmento de Heráclito é uma pergunta. A palavra que, no sentido de telos, 

τέλος, finaliza o fragmento designa aquilo a partir de onde começa a pergunta. É o 

âmbito em que se movimenta o pensamento. A palavra em que a pergunta se tece é 

láthoi, λάθοι. Nada é mais fácil do que constatar que lantháno, λανθάνω, no aoristo, 

élathon, ἔλαθον, significa – eu me mantenho encoberto. Para nós, é, no entanto, muito 

difícil nos reconhecermos diretamente no modo em que a língua pronuncia essa 

palavra (HEIDEGGER, 2002f, p. 231). 

 

Essa condição de “manter-se encoberto” caracteriza o nosso modo de estar sendo no 

mundo, uma vez que somos seres livres e tendemos à fuga, ao ocultamento. É tanto que 

Heráclito lança a pergunta ao próprio homem como meio de o fazer pensar. No cerne da 

pergunta, está escondido o vigente, isto é, o logos; disso decorre que “a vigência do que é 

vigente só vem à linguagem no brilho, no anúncio, no pro-por-se, no surgir, no pro-duzir, no 

aspecto” (HEIDEGGER, 2002f, p. 232). Então, o manter-se encoberto e desencoberto é que 

impera e faz surgir a linguagem. Neste caso, é que nos convém trazer a reflexão para o âmbito 

da origem da linguagem, a ser compreendida à luz da clareira como “a casa do ser” onde o 

homem habita. 

 



104 

 

Chama-nos a atenção o fato de estarmos lidando, sem cessar, com o acontecimento da 

linguagem que, a partir de seu vigor, concede o nomear às coisas e passa despercebida, quando 

muito nos detemos apenas em coisas-palavras como meras expressões linguísticas. Heidegger 

adverte que os mortais (os homens), muitas vezes familiarizados com as coisas do cotidiano, 

“não entrevêem [sic] nada do vigorar que clareando deixa e faz aparecer a cada vez o vigente. 

O Λόγος, sob cuja luz eles vão e vêm, se lhes mantém encoberto, é por eles esquecido” 

(HEIDEGGER, 2002f, p. 248).  Em princípio, há duas possibilidades de os homens se 

manterem atentos ao vigor daquilo que faz acontecer algo e, ao mesmo tempo, se aproximarem 

do abrigo do vigente, a saber: A primeira estará condicionada ao perguntar: como alguém, cujo 

vigor de fala pertence à linguagem, pode se recusar a receber e abrigar a linguagem? No entanto, 

dificilmente eles chegam a esse tipo de pergunta, pois demandaria a compreensão. Volta à tona 

a exigência do “élathon, ἔλαθον, significa – eu me mantenho encoberto”. Isso transparece para 

os homens como se eles assumissem certa reserva de pudor e tendem a fugir, podendo até 

indicar uma simples vergonha de se reconhecerem em determinados modos de estarem sendo 

no mundo perante outrem. Com efeito, a aletheia do ser se torna de difícil aceitação para alguém 

se reconhecer nela e fazer tal pergunta; disso decorre a fuga recorrente para as novidades das 

coisas corriqueiras e dispersivas43. A segunda possibilidade de atenção converge para a 

experiência de que o atirar-se no corriqueiro cotidiano provém do esquecimento do que vigora 

e ilumina a vigência da fala, ou seja, a linguagem. 

 

Neste horizonte de pensamento metódico-hermenêutico, o questionado é a origem da 

linguagem em sua essencialidade de ser; em seguida, o perguntado é sobre a sua essência, isto 

é, em que consiste tal perspectiva; e, por fim, o interrogado, que somos nós mesmos enquanto 

entes capazes de pensamento e fala, podendo dizer algo proveniente da linguagem. 

 

Novamente estamos às voltas com o enigma dessa origem da linguagem. Vimos 

anteriormente que os gregos não possuíam uma palavra para nomear a linguagem originária44. 

O porquê de eles não a terem criado é de fundamental importância, pois só assim a linguagem 

 
43 Nas Confissões, Agostinho discute isso a partir do fato de que “TODOS DESEJAM A FELICIDADE”. Fica-

nos claro a ocorrência de uma experiência de fuga dos que buscam pela felicidade com base no desejo por coisas 

efêmeras, sendo que há uma exigência precípua para o ser feliz, isto é, a verdade. No entanto, a verdade nos 

questiona fortemente e todo o nosso estar sendo será revelado, exigindo correspondermos à mesma, a fim de que 

a felicidade seja a alegria fundada nela (AGOSTINHO, 1984, [23. 33-34], p. 274-275). Em todo caso, a reflexão 

agostiniana é mais de cunho teológico, embora seja plausível para discutirmos muitos aspectos metafóricos da 

nossa existência. 
44 Cf. Capítulo 1, [n. 21], p. 41. 



105 

 

permaneceu resguardada em sua originariedade essencial e não decaiu na redução de meros 

signos, nem simples palavras expressivas e conceitos representacionais. Por essencial, devemos 

compreender o âmbito da experiência em que os gregos experimentaram a linguagem, 

deixando-a ser em sua própria manifestação, de modo que eles não se ocuparam em criar uma 

palavra designativa. Entretanto, os meios e recursos expressivos foram criados e utilizados 

linguisticamente como meios de informação, comunicação, diálogos, entre outros, enquanto 

língua. 

 

Quando nos colocamos a caminho da linguagem, procurando saber algo acerca da sua 

origem, o questionamento deve nos conduzir a pensar a sua circunscrição; segue-se disso o 

dizer de Heidegger (1979b, p. 149): “A linguagem é a casa do ser”. Por isso, deixamos implícita 

acima a relação do homem com o ser no âmbito da linguagem, na medida em que aquele ente 

pensa e fala e o ser pode vir a ser dito, uma vez abrigado na habitação da linguagem. 

Retomaremos esse dito mais adiante. De antemão, o dizer heideggeriano nos mostra uma 

perspectiva de saída da tendência de confundir a linguagem com línguas e/ou coisas palavras 

instrumentalizadas. 

 

Questionar a origem da linguagem significa perguntar pela proveniência dela, ou seja, 

em que consiste a sua essência. Parece que andamos em círculo, no entanto, trata-se do círculo 

virtuoso cujo caminho é próprio do pensar filosófico que pretende se manter na proximidade da 

origem. Isso nos faz lembrar de um dito de Hölderlin do poema A migração IV, 167 

“Dificilmente / O que habita perto da origem abandona o Lugar”45. Todavia, já houve tentativas 

históricas em procurar uma causa material para fundamentar a origem da linguagem, 

precisamente com Herder46.  

 

De início, Heidegger mostra que tal origem não é divina, ou seja, para ele, a linguagem 

deve ser pensada em seu elemento originário da verdade enquanto abertura do ser e do homem 

no mundo; disso decorre a seguinte elucidação: “Isto é, produção por Deus – enquanto prima 

causa. Causa tem de conter aquilo que ele produz como efeito!? Portanto, Deus tem de ter um 

corpo. Mas visto que Deus é espírito puro, Ele não pode ter feito a linguagem” (HEIDEGGER, 

 
45 Esse dito poético se encontra traduzido na Edições 70, de 1999, p. 63, por Maria da Conceição Costa. 
46 No Capítulo 1, p. 42-43, indicamos formalmente a questão da origem da linguagem no universo tanto mitológico 

quanto da filosofia grega, bem como a exigência heideggeriana de pensarmos a linguagem a partir da poíesis grega, 

em seu elemento mais essencial. 



106 

 

2015a, p. 82). Ademais, a origem dela também não é de proveniência animal, mas humana, ou 

seja, o criador da linguagem é o próprio homem na interação com os demais. A rigor, Heidegger 

já observara que a divindade não possui corpo para emitir som de fala, uma vez que é puro 

espírito; o animal tem corpo, emite sons e ruídos, mas não fala articulado com pensamento; 

enquanto que o homem possui corpo, emite sons, fala e pensa. 

 

A linguagem não se originou do balir da ovelha como teorizou Herder ao emitir a marca 

de som peculiar: “mé-mé” (HEIDEGGER, 2015a, p. 106), da qual pudéssemos ouvir e conceber 

um som toante para auscultar um “é” linguístico na perspectiva da vocalização humana. Isso 

seria fruto de uma mera exterioridade de um som captado pelo ouvido cujo emissor é 

identificado. Não resta dúvida de que tal som emitido é uma forma de comunicação animal e 

ele o faz para o mundo dele; o pastor de ovelhas consegue identificar se o animal está com sede, 

fome, sente dor ou manifesta certo contentamento, de acordo com o contexto cotidiano, mas 

fica faltando pensar a condição de proveniência que traz o som até nós e, sobretudo, a 

capacidade de pensar do próprio homem cuja linguagem se move no âmbito do silêncio deste 

ser pensante. Então, a originariedade da linguagem acontece na circunscrição da pre-sença e 

reflexividade do ser homem na interação dialogal.  

 

Na perspectiva de interpretação dialógica, Gadamer nos traz à tona a concepção de 

linguagem do criador da filosofia da linguagem na modernidade, a saber, Wilhelm Heirich 

Alexander von Humboldt, mais conhecido pela forma abreviada: Alexander von Humboldt e, 

metodologicamente, por HUMBOLDT. Toda essa explicitação do nome diz respeito ao maior 

pesquisador da multiplicidade das línguas no mundo, em sua época. Gadamer nos chama a 

atenção para a enorme repercussão que as investigações dele inauguraram sobre a linguagem. 

Trata-se do problema da relação entre a individualidade e a universalidade das línguas, ou seja, 

Humboldt é herdeiro do “princípio metafísico da Aufklärung (Esclarecimento), a saber, 

considerar o princípio de individualização na aproximação ao verdadeiro e ao perfeito” 

(GADAMER, 2011a, p. 568). Neste sentido, ele trabalhou a linguagem com o método 

comparativo, bem como a psicologia dos povos para dar conta do aspecto da individuação. Em 

todo caso, o linguista não se aprofundou exclusivamente na individualidade das línguas, mas 

adentrou às mesmas do ponto de vista da universalidade do conceito, ou seja, o que lhe 

importava era a forma conceitual da linguagem como representação do mundo; com efeito, a 

base de fundamento originário disso aparece nas seguintes palavras gadamerianas: 

 



107 

 

É no universo monadológico de Leibniz que se imprime agora a diversidade da 

estrutura humana da linguagem. [...] 

O caminho seguido pela investigação de Humboldt é determinado pela 

abstração rumo à forma. Por mais que Humboldt ponha a descoberto, com isso, o 

significado das línguas humanas como reflexo da peculiaridade espiritual das nações, 

a universalidade do nexo que há entre linguagem e pensamento acaba ficando restrita 

ao formalismo de um poder (GADAMER, 2011a, p. 568).  

 

Tomar como ponto de partida o universo monadológico de Leibniz significa conceber 

cada língua circunscrita em suas respectivas comunidades de linguagens como mônadas. Não 

vamos nos deter em Leibniz, e sim pontuar o que Humboldt quer dizer com a concepção de 

mundo que seria abstraída como força espiritual da essência de cada povo. Destarte, a 

concepção de mundo caracteriza o significado das línguas humanas. O problema é que 

Humboldt eleva tal significado ao nível formal de conceito e, com isso, a linguagem se torna 

apenas um meio de representação daquele significado para outras línguas. É justamente aqui 

que Gadamer se contrapõe no sentido de resgatar a concepção de mundo enquanto constitutiva 

da linguagem, já que cada língua é uma concepção de mundo. Em verdade, ninguém consegue 

aprender uma língua, do ponto de vista conceitual, e se arvorar o poder de representar o mundo 

daquela língua dentro de outra; seria como que introduzir um mundo dentro de outro, a água 

dentro de um copo. Portanto, o nexo entre linguagem e pensamento não se reduz ao mero 

formalismo de domínio de aprendizagens. A essência da linguagem, enquanto energia vital da 

fala, diz respeito à relação entre linguagem e mundo. Gadamer retomou, aqui, a complexa 

descoberta humboldtiana da energia da linguagem como sendo a essência da linguagem, isto é, 

como a realização viva do falar. Assim, Gadamer (2011a, p. 571) nos diz: “ele sublinha, com 

razão, que a linguagem é humana desde o seu começo”47. Disso tudo resultou o conceito de 

força como ponto de partida da reflexão humboldtiana sobre a linguagem ao passo que Gadamer 

pontua que: “a originária humanidade da linguagem significa, portanto, ao mesmo tempo, o 

originário caráter de linguagem do estar-no-mundo do homem” (2011a, p. 572). É-nos plausível 

essa relação entre a “humanidade da linguagem” e o “estar-no-mundo do homem”. Enfim, todo 

o nexo se dá desde a caracterização originária da linguagem.  

 

Esse “estar-no-mundo” configura o construto heideggeriano: ser-no-mundo (In-der-

Welt-sein) como sendo o âmbito da pre-sença (des Daseins)48, caracterizado em Ser e Tempo. 

 
47 Gadamer cita constantemente a obra humboldtiana, a saber, “Über die Verschiedenheit des menschlichen 

Sprachbaus...” (Sobre a diversidade da linguagem humana). 
48 Na edição em alemão aparece o seguinte enunciado: Das ‘Wesen’ des Daseins liegt in seiner Existenz. Aqui 

Heidegger usa a expressão da pre-sença (des Daseins) no genitivo para dizer que a essência originária do homem 

situa-se, verdadeiramente, na existência. A língua alemã possui a riqueza das declinações e, neste caso, já aparece 



108 

 

O porquê da escolha do termo Dasein é esclarecido pelo próprio Heidegger em Que é 

Metafísica? (Was ist Metaphysik?), cujo intento serviu: 

 

Para reunir, ao mesmo tempo, numa palavra, tanto a relação do ser com a 

essência do homem, como também a referência fundamental do homem à abertura 

(‘aí’) do ser enquanto tal, foi escolhido para o âmbito essencial, em que se situa o 

homem enquanto homem, o nome ‘ser-aí’49 (HEIDEGGER, 1979d, p. 58). 

 

No intuito de compreender o Da-sein, significa dizer que ele ganha o estatuto de âmbito 

essencial, ou seja, a circunscrição chamada de existência expressa no “Da” (aí); nesse caso, 

quando se fala de essência, o referente primordial é a existência como abertura do ser. A essa 

altura, percebemos que a palavra existência ganha o sentido ontológico, diferenciando-se das 

acepções comuns. Então, somos convocados a pensar a existência como o âmbito do ser no qual 

habitamos. Ora, se o homem habita nesse âmbito de abertura que é a Existência (Existenz), ele 

é um Existencial (Existenzial) em relação com o ser. Esse modo de ser um existencial é 

elucidado no parágrafo 12 de Sein und Zeit no que se refere ao ser-em (In-Sein) como tal. Aqui 

Heidegger mostra como estamos sendo no mundo diferente das demais coisas dadas e 

produzidas pelo homem. Não existimos como um ente dentro de um recipiente a exemplo da 

água dentro do copo, a pedra na construção, pois, além de nos movermos, pensamos, falamos 

e interagimos com os demais seres humanos, sem olvidar a possibilidade de abertura de 

compreendermos os outros animais, como bem frisa Heidegger em Os Conceitos Fundamentais 

da Metafísica: mundo, finitude, solidão de 1975. 

 

Convém-nos caracterizar a essência da linguagem na condição de abertura50 do ser, cujo 

“Da” (aí) configura o modo existencial de o homem ser, desde a sua condição originária de pre-

sença (Da-sein). Ora, se Heidegger (1995a, [§ 9], p. 77) parte do pressuposto de que “A 

‘essência’ da pre-sença está em sua existência”, então, podemos pensar a essência da 

 
na própria expressão. O mesmo não ocorre em português, pois não temos declinações para a preposição “de” nem 

para o substantivo “Homem”. Ademais, Dasein é uma expressão sintética que também serve para nomear o 

“homem” na acepção de pre-sença. Quando ele usa o construto composto: In-der-Welt-sein, quer expressar o 

homem que se constitui como um ser-no-mundo em sua unidade. Trata-se de um construto inicial que caracteriza 

o modo de ser do homem como “ser-em como tal” (“In-Sein als solches”) em sua relação com o mundo. Tanto o 

ser-em quanto o mundo são explicitados no § 12 de Sein und Zeit (Ser e Tempo). 
49 Esta é uma tradução de Ernildo Stein para o português brasileiro a fim de verter o termo Da-sein. Deve-se evitar 

confundi-lo com entes ou seres simplesmente presentes. O próprio Heidegger deu a indicação primordial para o 

idioma francês, a saber, “de que Dasein poderia ser traduzido para o francês como ‘être-le-lá’” (Cf. SANTOS, 

2010, [n. 72], p. 144); como para nós soa cacofônico dizer ser-o-aí, então opta-se pela forma sintética “ser-aí”, 

considerando a diferença ontológica. A outra foi a orientada por Emmanuel Carneiro Leão e que Márcia de Sá C. 

Schuback traduziu na edição brasileira de Ser e Tempo por “pre-sença”, cujo uso já indicamos supra no Capítulo 

1, [n. 22], p. 41.  
50 Cf. Capítulo 1, p. 42 onde se encontra explicitada a noção de abertura. 



109 

 

linguagem em sua condição de abertura em que o homem está sendo no mundo como um 

existencial, aberto ao diálogo e à criatividade. A existência configura o âmbito em que o homem 

pode exercer sua liberdade criativa como modo de ser histórico no mundo, bem como na sua 

relação com o ser na morada da linguagem. A liberdade do homem distingue-se dos demais 

entes, a saber:  

 

O ente que é ao modo da existência é o homem. Somente o homem existe. O 

rochedo é, mas não existe. A árvore é, mas não existe. O anjo é, mas não existe. Deus 

é, mas não existe. A frase: ‘Somente o homem existe’ de nenhum modo significa 

apenas que o homem é um ente real, e que todos os entes restantes são irreais e apenas 

uma aparência ou a representação do homem. A frase: ‘O homem existe’ significa: o 

homem é aquele ente cujo ser é assinalado pela in-sistência ex-sistente no 

desvelamento do ser a partir do ser e no ser” (HEIDEGGER, 1979d, p. 59). 

 

Aqui vemos a tentativa heideggeriana de pensar e dizer acerca do exercício da liberdade 

existencial do homem, no sentido do desvelamento-velamento do ser com os termos 

hifenizados: “in-sistência ex-sistente”51. Em princípio, o primeiro termo se coaduna com o ser-

em (In-Sein), e o prefixo “in” não quer dizer nada de negativo justaposto à “sistência”, muito 

menos referendar a pura insistência de alguém enquanto uma pulsão de interesse ou intenção 

subjetiva. Todavia, a “in-sistência” diz do ser do homem que se move e se sustém em si mesmo 

na abertura do ser que perfaz o mundo. O “in” encontra sua raiz em morar, habitar, deter-se 

(innan-), conforme Heidegger (2006a, [§ 12], p. 54) e, com efeito, expressa o movimento livre 

do homem que mora, habita e se detém nas diversas modalizações diligentes de amar, escolher, 

considerar, gostar, entre outras. Com isso, a essência da linguagem se insinua no dizer “in-sistir 

ek-sistir” (1979c, [5-7], p. 140-143) do homem, caracterizando a liberdade do agir do mesmo 

no mundo, na diferença ôntico-ontológica para com os demais entes presentes. 

 

Assim, indagamos: em que possibilidade se dá a essência da linguagem em nossa 

existência? A essa altura, não devemos buscar encontrar algo de material e elevá-la como sendo 

a mais sublime emissão de som, fala, palavra dada, posto que a linguagem não fala como uma 

entidade à parte. Então, como podemos dizer que existe uma voz da consciência? Há casos de 

alucinação neurótica em que o sistema de nervos pode provocar visões e até fazer alguém ouvir 

vozes; noutros casos, o uso de alucinógeno ou droga psicodélica é capaz de alterar nossos 

sentidos, bem como a percepção e os pensamentos, provocando alucinações 

 
51 Cf. Capítulo 2, p. 92, onde diz que a liberdade aparece como disposição de humor: “ex-posição ek-sistente”. 



110 

 

neuropsicológicas52. Com efeito, tais vozes podem ser provenientes de pessoas com as quais já 

convivemos, dialogamos e/ou sons emitidos no cotidiano. Antes de o avanço da comunicação 

tecnológica ter chegado ao nosso convívio com o uso de fones de ouvido e todo aparato para 

conversações e, mesmo antes de o homem vir a se encontrar com o outro de sua espécie, tal 

homem já se move desde sempre na conversação consigo mesmo; caso alguém o visse 

conversando sozinho e em voz alta, diria que ele estava ficando louco. Todos nós fazemos isso 

de alguma forma, seja em voz alta, balbuciando ou em silêncio comedido. É justamente nesse 

âmbito do silêncio que o nosso pensamento se move e precisa da ausculta. De fato, nunca 

estamos sozinhos, mesmo na experiência de solidão, o nosso pensamento vem à fala por trazer 

à tona todo o nosso convívio com os outros e o lidar com as coisas ao nosso redor, isto é, na 

circumundanidade, segundo Heidegger. 

 

A linguagem compreende o aberto da existência onde habitamos. Tudo se passa como 

que estamos envoltos na clareira de um mundo, o qual traz consigo as dimensões do escuro. O 

ser-nada se faz presente-ausente e o silêncio impera na medida em que somos convocados a 

pensar. Em meio ao silêncio, a voz do ser vem à linguagem e o pensamento custosamente busca 

corresponder ao aceno da palavra do ser no emaranhado do diálogo. Portanto, urge-nos pôr na 

ausculta do dizer que distingue o ser do não-ser no instante da travessia. Cabe, aqui, destacar a 

importância do diálogo ao qual devemos estar atentos, não para dizer tudo o que imaginamos e 

queremos, mas, sobretudo, para o dizer meditativo do pensar. A objeção sobre uma possível 

escuta do silêncio é uma forma de tratá-lo como mera ausência de som; por um momento, 

diríamos que tudo está em silêncio quando não ouvimos nada de barulho, ruído, ou seja, um 

estado de calmaria. Será mesmo que nessa estância não há voz alguma? Disso, decorre outra 

indagação sobre a voz do próprio silêncio que fala, segundo Heidegger. No entanto, o silêncio 

é capaz de dizer mais do que muitos discursos, porém existe a forte tendência de ser obnubilado 

e tomado como mero consentimento quando, na verdade, se trata de um silêncio administrativo 

pelo qual nós nos reservamos o direito de guardar a verdade, uma vez que ela pode se apresentar 

imprópria aos ouvidos despreparados para a ausculta53. Tanto é assim que Heráclito caracteriza 

em vários fragmentos a dimensão da ausculta, a exemplo do fragm. 50: “Auscultando não a 

 
52 Existem estudos sobre a planta Ayahuasca, cultivada na Amazônia e que faz parte da medicina tradicional dos 

povos indígenas, cuja bebida já se encontra produzida e consumida por pessoas de diversos países, principalmente, 

em muitos países ocidentais. Há diversos tipos de efeitos e, dentre eles, o ouvir vozes (Cf. WIKIPÉDIA, 2019). 
53 O exemplo que nos vem à tona, embora com nuance cartesiana, encontra-se em O Nome da Rosa, quando 

Umberto Eco (1986, p. 54) nos diz: “Porque nem todas as verdades são para todos os ouvidos”. 



111 

 

mim mas o Logos, é sábio concordar que tudo é um” e, no fragm. 19, diz: “Não sabendo 

auscultar, não sabem falar” (Cf. LEÃO, 1999, p. 63; 71). 

 

O Dasein pensado por Heidegger aponta para a superação da metafísica da subjetividade 

na medida em que mostra a não existência de um “eu” essencialista como quisera Descartes 

com o “sum”; também supera as acepções de fora/dentro, precisamente de um interior reservado 

ao lugar abscôndito da “interioridade”54; esse conceito medieval serviu de fundamento para a 

meditação de Santo Agostinho, precisamente, nas Confissões.  Entretanto, não há uma essência 

dada e/ou posta dentro de nós que seja passível de ser descoberta. Na verdade houve a criação 

medieval da categoria de persona55 e resultou na estrutura metafísica do conceito de pessoa. 

Tudo isso tem por base a hermenêutica cristã da criação do homem à imagem e semelhança de 

Deus; mas essa reflexão nos encaminha para o âmbito teológico, o qual demanda outros estudos. 

De qualquer modo, quando tal concepção foi cunhada na cultura ocidental, ela já veio marcada 

pela visão essencialista como uma petição de princípio (petitio principii) proveniente do 

pensamento analógico que coloca pressupostos a serem mostrados e provados mediante a 

dedução lógica, ou seja, buscava-se descobrir um “eu” personalizado moralmente em termos 

de valor como pessoa virtuosa e que boa parte da psicologia seguiu o essencialismo em sua 

teorização comportamental56. 

 

 
54 Cf. Schubakc (2000, p. 74) quando explicita o ponto de união mística no interior da alma, ou seja, “o deus que 

se busca já está no fundo da alma, como podemos ler no sermão 57”. Trata-se do sermão de Mestre Eckhart. 
55 O fundamento para isso provém do encontro de duas tradições, a saber: a hebraica da Palavra, e, a grega do 

“Lógos”, ou seja, dos dogmas cristológico (Encarnação) e trinitário (Pai-Filho-Espírito Santo) com o conceito 

formal de analogia (o totalmente semelhante e dessemelhante); este, retomado da filosofia aristotélica por Tomás 

de Aquino na Summa Theologica, a fim de tornar inteligível a relação entre o homem e o divino (Deus) na acepção 

de Trancendente Absoluto. De certo, o termo retirado da semântica grega foi o substantivo neutro: πρόσωπο, ου e 

significa “cara, rosto, face; pessoa, ente, entidade; papel (teatro [máscara])”, segundo Maniatoglou (2008, p. 643-

4). Não obstante, Lima Vaz (2016, p. 220) apresenta o “prósopon = persona”, de um lado, ele direciona sua 

significação para a concepção de ‘sujeito’, envolvendo a terminologia aristotélica de “ousía (essência) e de 

hypóstasis (subsistência)”, de outro lado, caracteriza a reflexão teológica cristã na apropriação do termo grego 

eikon (imagem) e diz o seguinte: “Essa comunidade analógica entre Deus e o homem encontrou no tema bíblico 

da ‘imagem’ (eikôn) [...] a representação fundamental, aplicada primeiramente ao Cristo por São Paulo” (Cf. VAZ. 

2016, [n. 87], p. 244). Entretanto, o eikon diz respeito ao aparecer de alguém em seu vigor de ser (Cf. Capítulo I, 

p. 27). A título de esclarecimento, Henrique C. de Lima Vaz fundamenta a “Categoria da pessoa” na dialética 

hegeliana e traz à tona a concepção de sujeito de Descartes, passando pelo imperativo categórico kantiano da 

pessoa como fim, precisamente na Metafísica dos Costumes, em vista da intersubjetividade dialética. 
56 O próprio Freud é caudatário disso com a caracterização da sexualidade, desde a interpretação dos sonhos, por 

meio da qual criou a Psicanálise. Vale ressaltar a contraposição posta pela Logoterapia. Esta significa a busca de 

sentido para a vida por meio da qual o neuropsiquiatra austríaco Viktor Emil Frankl realizava análises de cunho 

existencial, incluindo outros elementos para além da sexualidade, a saber, a espiritualidade, a esperança, evocando 

os valores presentes na história de vida de seus pacientes, bem como observando os valores como meios de resistir 

às atrocidades da guerra e superar acontecimentos trágicos na vida. 



112 

 

O psiquiatra que se destaca para o universo do nosso trabalho é o suíço Medard Boss. 

Este teve uma aproximação marcante com Heidegger e construíram uma forte amizade bastante 

produtiva. Isso aparece nas correspondências entre ambos, precisamente nos escritos de Boss e 

nas anotações dos seminários realizados na casa deste em Zollikon, na Suíça, quando das visitas 

de Heidegger; disso resultou a edição dos Seminários de Zollikon em 1987. De certa forma o 

pensar filosófico heideggeriano pôde contribuir com a arte médica da psiquiatria e fez com que 

Boss criasse a Daseinsanalyse, ou seja, uma análise de caráter existencial do ser-homem no 

mundo. O topos para a criação de Boss se deu com seus estudos sobre o Dasein. Com isso, ele 

teceu uma compreensão fenomenológica e existencial dos sonhos a partir de uma visão 

existencial e resultou na obra intitulada Na noite passada eu sonhei, entre outras. Com isso, 

destacamos aqui o caráter criativo da ciência no diálogo pensante com a filosofia. 

 

No incurso da nossa investigação, vamos caracterizar o tratamento lógico-gramatical à 

luz da orientação heideggeriana; depois, tomaremos por efeito de convergência discursiva a 

crítica de Nietzsche, segundo a qual a criação da linguagem foi marcada pela produção de 

metáforas e, enfim, retomar a discussão com Gadamer no sentido de ponderar a crítica 

nietzschiana quanto ao uso de metáforas, bem como a polêmica gerada entre a oralidade da 

linguagem e o nascimento da escrita, cuja base fundamental se encontra no Fedro de Platão. 

Linguistas como Ferdinand de Saussure tomaram o viés da significação com base nesse diálogo 

para a defesa da linguagem natural em detrimento da escrita. 

 

 

3.1  A  TAREFA  DE  DESCONSTRUÇÃO  LÓGICO-GRAMATICAL  DA   

       LINGUAGEM 

 

Em princípio, essa tarefa de desconstruir a representação lógico-gramatical da 

linguagem se insere na “destruição do acervo da antiga ontologia, legado pela tradição” (Cf. 

HEIDEGGER, 1995a, [§ 6], p. 51), de modo que isso já fora reivindicado em Ser e Tempo de 

1927, no sentido de repensar a tradição metafísica em seus limites e possibilidades; 

posteriormente a isso, adveio a crítica à metafísica que marcou várias correntes de pensamento, 

desde a filosofia da linguagem, o pragmatismo e o neopragmatismo, a filosofia política até 

culminar nas tendências pós-modernistas. Todo esse impulso é próprio de uma nova concepção 

filosófica que se inscreve na fragmentação histórica das ciências mediante o processo de 



113 

 

desenvolvimento da cultura ocidental. O grande boom das construções de métodos para a 

pesquisa científica passou por uma supervalorização sem precedentes e isso em detrimento de 

toda e qualquer tentativa de pensamento voltado para a questão do ser, do fundamento, do 

princípio, da essência e existência, da verdade e tantos outros conceitos fundamentais mesmo 

que fosse no sentido de repensá-los em vista de uma superação da metafísica. Entretanto, a 

filosofia moderna em seu alvorecer criou novos critérios e regras com ênfase no primado da 

evidência na busca pela certeza, ou seja, todo um discurso metodológico trouxe a força diretriz 

da razão para o desenvolvimento da ciência moderna. Na contemporaneidade, assistimos ao 

gigantesco desenvolvimento tecnológico, e, consequentemente, provieram mudanças, 

transformações em diversos campos da ciência e, também, suas consequências, de modo que 

demanda reflexões socioculturais, bem como filosóficas no sentido de problematizar e pensar 

as questões da técnica e do sendo do homem no mundo. 

 

Vale ressaltar que todo esse elevado desenvolvimento das ciências práticas e teóricas, 

bem como das correntes filosóficas, foi marcado pelo pensar racional grego e continua vigendo 

a antiga forma lógico-gramatical da representação nos tempos atuais. Diante disso, Heidegger 

nos adverte que a coisa tende a prosseguir adiante enquanto persistirem dois motivos, quais 

sejam: “1. permanecer em vigor o modo de pensar e representar que a lógica dos gregos 

introduziu no pensamento ocidental; 2. não se desenvolver pela base a questão da essência da 

linguagem” (HEIDEGGER, 2007b, p. 117). Disso decorre a orientação diretriz para a nossa 

temática em tela: 

 

Esta tarefa, porém, só se poderá cumprir descontruindo-se, [sic] ao mesmo 

tempo, o modo lógico-gramatical de representação, isto é, reconduzindo-o a seu 

princípio limitado e preciso, o que significa, abalando-se e derrubando-se a 

representação gramatical da linguagem. Aqui há de servir de guia e orientação 

delimitar, positiva e fundamentalmente, a essência da linguagem (HEIDEGGER, 

2007b, p. 117). 

 

Eis aqui uma imperiosa tarefa. De um lado, abalar e derrubar a “representação 

gramatical da linguagem”, inclusive, toda a expressão aparece em itálico para mostrar a 

importância da tarefa, a qual demanda todo uma desconstrução da maneira de pensar e 

representar proveniente da lógica grega e perpassa toda a nossa cultura ocidental. Trata-se, 

portanto, de um trabalho de fôlego que demanda muitos estudos e vários pensadores confluindo 

nesse horizonte, ou seja, demanda uma tarefa de diálogo com os demais pensadores, poetas e 

cientistas. Por outro lado, a tarefa exige tecer uma delimitação acerca da essência da linguagem, 



114 

 

tanto “positiva” quanto de modo fundamental; significa dizer que tal delimitar deve servir de 

fundamento primordial no sentido de não apenas superar a representação metafísica da 

linguagem, mas também superar a tendência representacional da racionalidade moderna. Sobre 

isso, veremos mais adiante a questão da viragem da consciência para o aberto, quando 

Heidegger retoma o pensar-poético de Rilke. 

 

Inicialmente, tomaremos por base de nossa discussão o opúsculo Sobre verdade e 

mentira no sentido extra-moral de 1873, no qual Nietzsche apresenta a formação da linguagem 

do ponto de vista gramatical. Trata-se das indagações acerca das convenções da linguagem, 

sejam estas na forma de expressões e também de designações, a saber: “as designações e as 

coisas se recobrem? É a linguagem a expressão adequada de todas as realidades?” 

(NIETZSCHE, 1983, p. 47). O que norteou tais indagações foi o que ele chamou de “senso de 

verdade”, em contraposição à verdade entendida como adequação. A crítica nietzschiana vai 

nos mostrar que a linguagem concebida como adequação das palavras às coisas passa a ideia 

de concha recobrindo as coisas e, também, os conceitos abarcando todas as realidades em nível 

de representação, mas isso não passa de um desvio ficcional, segundo ele.  

 

A propósito desse desvio, ele indaga sobre “O que é uma palavra? A figuração de um 

estímulo nervoso em som” (NIETZSCHE, 1983, p. 47). A resposta vem logo em seguida e 

perfaz a formação da linguagem no sentido de trazer a discussão para o lado fisiológico, isto é, 

para a singularidade do nosso corpo; segue-se disso sua crítica ao falseamento de querer buscar 

uma causa do estímulo fora de nós. Tal atitude incorreria no falsear a criação da linguagem 

mediante um princípio fixo de razão. A consequência disso é que passa a imperar um outro 

impulso formador de metáforas cada vez mais crescente, a saber: 

 

[...] o formador da linguagem [...] designa apenas as relações das coisas aos homens 

e toma em auxílio para exprimi-las as mais audaciosas metáforas. Um estímulo 

nervoso, primeiramente transposto em uma imagem! Primeira metáfora. A imagem, 

por sua vez, modelada em um som! Segunda metáfora. E a cada vez completa 

mudança de esfera, passagem para uma esfera inteiramente outra e nova 

(NIETZSCHE, 1983, p. 47). 

 

Atualmente existe um amplo e inovado estudo por parte dos gramáticos, tanto em 

relação à formação de palavras e conceitos quanto das figuras de linguagens e, nestas, as 

alterações semânticas. Ainda nesta vertente, tivemos uma variedade de classificações, a saber: 

linguagem natural (do animal e do homem); linguagem dos sinais; linguagem das formas; 



115 

 

linguagem formal, entre outras. Cada uma destas envolvendo suas respectivas caracterizações 

de sons: gritos, gemidos, produção de ruídos, códigos, até atingir o nível de palavras. Trata-se 

do significado das palavras cujas associações e mudanças dão origem às imagens; disso decorre 

a concepção de metáfora57, entre outras. A explicação que os gramáticos nos dão para a criação 

das metáforas depende de um estudo minucioso pelo qual elas são chamadas de estruturas 

sintagmáticas, tendo por base as “solidariedades” ou relação entre dois lexemas58 semelhantes 

e suas respectivas tipologias: “afinidade, seleção e implicação”59. Enfim, toda essa desenvoltura 

do universo gramatical é própria das línguas e, como podemos perceber, funciona com todo o 

rigor lógico mediante a estruturação de sistemas com esquemas linguísticos e semânticos.  

 

Neste caso, Nietzsche destaca, de acordo com a citação acima, que “as relações das 

coisas aos homens” são expressas, pelo formador da linguagem, mediante o auxílio de 

metáforas por demais “audaciosas”. A crítica visa mostrar a decadência do conhecimento que 

não atinge a verdade das coisas mesmas, ou seja, em sua individualidade diferente, de modo 

que “falamos de árvores, cores, neve e flores e, no entanto, não possuímos nada mais do que 

metáforas das coisas, que de nenhum modo correspondem às entidades de origem” 

(NIETZSCHE, 1983, p. 47). O impulso fundamental que prevalece no homem é o de formação 

de metáforas e, para tanto, o intelecto não só se apresenta como ferramenta de auxílio, mas 

também vai se tornar um artifício potente da razão e promover o conhecimento científico com 

a formação dos conceitos, tendo como apoio lógico a similitude, ou seja, o igualar o que é 

desigual desconsiderando a diferença; com isso, abandona-se o distintivo que marca os aspectos 

diferentes da individualidade das coisas e, consequentemente, houve o despertar da 

representação conceitual. 

 

Diante disso, Nietzsche reivindica a consideração do individual em sua efetividade, 

primando pelas diferenças, pois não há algo inteiramente igual a outro, por mais que se pareçam, 

feito uma folha que não se iguala identicamente a outra folha. Destarte, convém persistirmos 

na busca pelo impulso à verdade em face de uma avalanche de disfarces, ilusões, mentiras, 

 
57 Em sua etimologia grega: “metaphorá, âs” indica ‘mudança, transposição’, cujo prefixo metá significa ‘no meio 

de, entre; atrás, em seguida, depois; com, de acordo com, segundo; durante.’ (Cf. HOUAISS, 2001, p. 1907). Por 

conseguinte, o gramático Evanildo Bechara (2009, p. 398) nos propõe distinguir entre a metáfora linguística e a 

metáfora motivada extralinguisticamente, ao mesmo tempo em que faz uma exposição classificatória dos seus 

vários aspectos e nuances criativas, bem como indicativo do seu uso inovador no campo da literatura moderna. 
58 Designa uma “unidade de base do léxico, que pode ser morfema, palavra ou locução”, segundo Houaiss (op. 

cit., p. 1750). Trata-se de um antepositivo proveniente do grego léksis, eōs ‘palavra, ação de falar, elocução, léxico. 

Então, o “léx” acrescido do sufixo “ico” é um formador de adjetivos e relativo a palavras. 
59 Há uma exposição bem detalhada em Bechara (2009, p. 390). 



116 

 

convenções linguísticas. Faz-se necessário tomar cuidado com as qualificações ditas essenciais, 

pois podem provir do intelecto artificioso e ludibriar. O intelecto é capaz de dissolver as 

imagens metafóricas em conceitos e universalizar estes como se fossem algo de seguro e 

suficiente para o nosso viver e agir. Aqui se destaca o tema da vida, muito caro a Nietzsche, 

cujas forças perspectivas permanecem desconhecidas, ao tempo em que carece de 

interpretações plausíveis. Quando isso não ocorre, com vistas ao conteúdo filosófico, então o 

homem pode decair no artifício antropomórfico do intelecto, a saber, a imagem do homem dito 

“honesto” e depois dos vários processos abstrativos se chegar ao conceito qualificador de 

“honestidade”. O que ocorreu para se chegar a isso? Nietzsche responde que foi o igualar o não-

igual abstraindo as diferenças. Se atentarmos para cada prática dita honesta, vemos que são 

totalmente diferentes uma da outra na perspectiva de espaço e tempo, mas o igualar constrói o 

que Nietzsche chama de qualidade oculta (qualitas occulta) e o intelectual a denomina de ‘a 

honestidade’. Diante disso, ele nos diz: “O certo é que não sabemos nada de uma qualidade 

essencial que se chamasse ‘a honestidade’, mas sabemos, isso sim, de numerosas ações 

individualizadas, portanto desiguais, que igualamos pelo abandono do desigual e designamos, 

agora como ações honestas” (NIETZSCHE, 1983, p. 48). Na verdade, a natureza própria das 

coisas desconhece quaisquer formas, conceitos e espécies, o que nos resta é tão somente “um 

X, para nós inacessível e indefinível”. 

 

Nesta perspectiva, voltamos a indagar sobre o que vem a ser o “X” da questão, agora, 

aplicado à essência da linguagem. Como compreendermos o ser da linguagem em sua essência 

de ser? A essa altura não basta seguir peremptoriamente as definições da gramática60. Havemos 

de considerar que as definições gramaticais cabem às ciências, seja da linguística, da literatura 

e demais. Entretanto, a nossa indagação inicial é de cunho filosófico e, precisamente, 

ontológica, a qual deve primar por interpretações hermenêuticas acerca da verdade da 

linguagem, ou melhor, a linguagem em seu elemento primordial como verdade do ser.  

 

Em princípio, lançamos a seguinte indagação: Por que, então, se faz necessário seguir 

esse outro caminho da verdade da linguagem ao invés do caminho lógico-gramatical? Esta 

indagação nos revela uma dubiedade entre dois caminhos; de certa forma, hesitamos na decisão 

sobre qual dos dois caminhos seguir. A tendência visível é pelo lógico-gramatical, tendo em 

vista a longevidade de sua implementação, principalmente em nosso modelo ocidental de 

 
60 Bechara (2009, p. 28) diz: “Entende-se por linguagem qualquer sistema de signos simbólicos empregados na 

intercomunicação social para expressar e comunicar ideais e sentimentos, isto é, conteúdos da consciência”. 



117 

 

cultura marcada pela linguagem racionalizada. O próprio Nietzsche (2005, [§ 11], p. 20-21) 

constata isso ao dizer que só agora o homem toma ciência do erro monstruoso, o qual fora 

cometido pelo criador da linguagem a partir da crença no conhecimento como domínio da 

natureza das coisas e do mundo; ressalta-se que tanto a gramática quanto a lógica e a matemática 

enveredaram por esse percurso desviante, muito embora construam suas próprias linguagens 

com o fito de avançar nas pesquisas e promover resultados plausíveis. O filósofo diz de modo 

afirmativo: “Felizmente é tarde demais para que isso [a visão da crença na linguagem, que 

propagou um erro monstruoso] faça recuar o desenvolvimento da razão, que repousa nessa 

crença”. A nuança afirmativa, aqui, não quer justificar o erro da crença na linguagem, como se 

dissesse: já que não podemos mais corrigir tal erro monstruoso, então vamos nos virar com o 

que temos. Não é isso. Na verdade, ao usar o termo “Felizmente”, de modo afirmativo, ele quer 

nos dizer que não é mais possível voltar atrás a fim de corrigir tal erro, ainda mais mediante um 

repouso na crença querer fazer todo o desenvolvimento da razão recuar. Isso seria um 

contrassenso absurdo, precisamente diante da longevidade do caso, o qual se faz “tarde demais”. 

O elevado desenvolvimento da razão se propagou na história ocidental através da crença na 

linguagem. Dessa forma, a gramática formalizou os nomes e conceitos adequando-os às coisas 

com base nas verdades eternas (‘aeternae veritates’); decorre disso o fato de a lógica partir de 

seus pressupostos de “igualdade e identidade” para construir os conceitos e depois os 

universalizar como legítimos representantes das coisas sem considerar as diferenças e “em 

diferentes pontos do tempo”. Por fim, a matemática passou a acreditar em medidas e grandezas, 

aplicando-as à natureza das coisas, cujos fundamentos foram aqueles princípios lógicos, no 

entanto, Nietzsche diz que “na natureza não existe linha exatamente reta, nem círculo 

verdadeiro, nem medida absoluta de grandeza”. Segue-se disso que não se deve remontar toda 

a historicidade com base em crenças, eis aí o tom de “Felizmente”. 

 

É plausível essa observação nietzschiana em relação às medidas e grandezas 

matemáticas. De fato, se olharmos para o céu estrelado à noite, veremos estrelas como pontos 

cintilantes separados. Não há, necessariamente, nenhuma ligação entre ambas que caracterize 

uma linha reta, nem círculos exatos, logo, é o próprio homem, através do conhecimento 

racional, quem traça as linhas e figuras circulares mediante os cálculos geométricos. Portanto, 

não existem linhas e círculos a serem encontrados intrinsecamente na natureza, mas a serem 

construídos para efeito de estudos e organizações de dados contingenciais. Disso decorreu toda 

uma mudança de padrão de medida, de grandeza, de espaço e tempo. Tudo isso não deixa de 



118 

 

ser um dado criativo em vista do ponto de equilíbrio, mas existe a possibilidade do desequilíbrio 

em que as coisas ganham visão, conforme vimos anteriormente com Prigogine. 

 

No crivo dessa mudança, tivemos os paradigmas da Física, isto é, antes, pelo modelo da 

física clássica de Isaac Newton, no século XVII, primava-se pela busca da verdade como 

exatidão adequada da teoria às coisas, mas, diante das observações científicas da teoria da 

Relatividade de Albert Einstein, desde 1905, percebeu-se a unificação de espaço-tempo com a 

condição de curvatura; mais adiante surgiu a mecânica quântica e tivemos o enunciado de 

Werner Heisenberg em 1927 com o “Princípio da Incerteza”, o que alicerçou o viés da 

probabilidade e não mais de verdades no sentido de adequações. Enfim, Nietzsche nos diz da 

verdade que é tão somente “Um batalhão móvel de metáforas, metonímias, antropomorfismos” 

(NIETZSCHE, 1983, p. 48). Esse dito é tomado como apoio pela concepção de linguagem 

pensada pelo movimento neopragmático para servir de base para a contingência criadora. 

 

Richard Rorty (2007, p. 35) é um dos representantes mais influentes do movimento 

neopragmático da linguagem. Ele retoma a discussão acerca da linguagem, precisamente 

quando trata da contingência da linguagem, com base em Nietzsche, Wittgenstein e Donald 

Davidson, precisamente, este último na “disposição de abandonar a idéia [sic] de ‘natureza 

intrínseca’, da disposição de enfrentar a contingência da linguagem que usamos”. É-nos 

bastante plausível a inflexão rortyana no assegurar que a linguagem não deve ser pensada e nem 

usada como meio para se atingir um fim. A tradição metafísica usava o sentido de fim enquanto 

o telos almejado, então pensava e agia pela via demonstrativa de unidades essenciais 

intrínsecas, como se houvesse algo de essencial a ser descoberto e dado no mundo e nas coisas 

presentes. Ao contrário disso, a linguagem é uma criação dos seres humanos. Aqui, Rorty 

(2007, p. 35-36) nos diz: “só as frases podem ser verdadeiras, e de que os seres humanos criam 

verdades ao construírem linguagens com que enunciar frases”. Esse dito se complementa com 

a sua tese: “a verdade é uma propriedade das frases, já que a existência das frases depende de 

vocabulários e, já que os vocabulários são feitos por seres humanos, o mesmo se dá com as 

verdades” (2007, p. 53-54). Nesta mesma direção, a “teoria passageira” de Davidson mina a 

ideia de linguagem como meio para se atingir um fim. A condição de “passageira” é “porque 

precisa ser constantemente corrigida, para levar em conta os resmungos, gaguejos, incorreções 

verbais, metáforas, tiques, espasmos, sintomas psicóticos, flagrante estupidez, tiradas geniais e 

coisas similares” (RORTY, 2007, p. 42). Vale ressaltar que toda essa discussão condiz com a 

visão de linguagem do ponto de vista lógico-gramatical. 



119 

 

 

A concepção rortyana da linguagem funciona de forma holística e neopragmática, 

buscando superar o que ele chama de metafísica. Com isso, ele se apropriou da orientação 

heideggeriana de abandonar a metafísica à sua própria sorte. Falaremos sobre isso mais adiante. 

Então, o modo de dizer da nova linguagem, conforme Rorty, é: ‘tente pensar nisso desta 

maneira’, ou, mais especificamente, ‘tente ignorar as questões tradicionais visivelmente fúteis, 

substituindo-as pelas seguintes questões novas e possivelmente interessantes’ (2007, p. 35). A 

perspectiva rortyana é a valorização da arte poética e, mais precisamente, do romance na medida 

em que as descrições se detêm nas contingências da linguagem, nas pessoas e seus afazeres, e 

não nas teorizações conceituais. Dessa forma, ele retoma exemplos de poetas como Philip 

Larkin, entre outros, na retomada do romancista Proust, e diz o seguinte: 

 

Assim, a lição que extraio do exemplo de Proust é que os romances são um meio mais 

seguro do que a teoria para expressar o reconhecimento que se tem da relatividade e 

da contingência das figuras de autoridade. É que, em geral, os romances concernem a 

pessoas – coisas que, ao contrário das idéias [sic] gerais e dos vocabulários finais, são 

evidentemente limitados pelo tempo, inseridas numa rede de contingências (RORTY, 

2007, p. 187). 

 

Contudo, a quebra mesma da tradição metafísica, na visão de Rorty (2007, p. 209), se 

deu com Derrida a partir do conceito de ‘Différance’61, ou seja, “o de pensar no fato de que 

‘não existe um nome único’”. Este filósofo francês quer escapar de sua identificação com “algo 

grande – algo como a ‘Europa’, ou o ‘chamado do Ser’, ou o ‘Homem’ que marcou Heidegger. 

Convém ressaltar que não há uma contraposição peremptória ao pensar de Heidegger, pois este 

tanto deixou em aberto a possibilidade de ir adiante com o pensar o modo de o homem existir 

no mundo como um ser jogado62, quanto em pensar a questão do ser em relação ao nada em sua 

abertura, ou seja, só conseguiríamos distinguir uma coisa da outra se já dispuséssemos 

previamente da distinção entre ser e não-ser. Em todo caso, Derrida “não se interessa pelo 

‘esplendor do simples’, mas pela inconstância do complexo. Não se interessa pela pureza e nem 

pela inefabilidade” (RORTY, 2007, p. 215). Ele deixa o leitor se deparar com ambiguidades, 

 
61 Este conceito aparece em francês para caracterizar o pensar filosófico de Derrida, assim ele se distingue da 

palavra diferença, pois não existe em português uma palavra apropriada para traduzi-la. Diante disso, na edição 

brasileira intitulada Gramatologia, na nota em asterisco da Advertência, os tradutores dizem o seguinte: “Autoriza-

nos a esta distinção, puramente gráfica e sem expressão fonética, a justificação que dá o Autor para a palavra 

différance (port, diferência), inventada por ele mesmo para distinguir-se de différence (port, diferença)” 

(DERRIDA, 2017, p. IX). 
62 Essa condição de jogado diz respeito ao ser-no-mundo no sentido de transcender mundo; sobre isso, Heidegger 

faz um aprofundamento apropriado em Introdução à Filosofia, precisamente, a partir dos parágrafos 36s, quando 

trata de “Mundo como ‘jogo da vida’”. 



120 

 

fazendo proliferar várias interpretações possíveis, que permanecem em aberto. Assim, nunca se 

sabe o que virá depois, na medida em que ele se interessa pelos aspectos acidentais das palavras 

e desconstrói textos metafísicos. Derrida jamais usa o jogo de linguagem para distinguir entre 

fantasia e argumento, seguindo critérios existentes, e, segundo Rorty, ele ainda faz isso “porque 

está tentando criar a si mesmo pela criação de seu próprio jogo de linguagem, tentando não 

gerar outro filho de Sócrates, não ser mais uma nota de rodapé em Platão” (2007, p. 225). 

Ocorre que não se trata de repetição em busca de um termo primeiro no qual algo foi enunciado, 

pois isso seria epigonal, mas, conforme Gadamer (2011a, p. 508): “Compreender pela leitura 

não é repetição de algo passado, mas participação num sentido presente”.  

 

A atitude derridiana de querer criar seu próprio jogo de linguagem é a marca de sua 

diferença perseguida, pois é sobre isso que Rorty apresenta a descrição de uma resposta dele à 

exigência de saída da fantasia ao considerar os argumentos. Assim, Derrida respondeu a Searle: 

 

‘Sim, certo, nada a dizer contra as leis que regem essa problemática [do uso e da 

menção], a não ser para indagar sobre a questão da lei, e da lei do nome próprio no 

que concerne a esses pares chamados aspas. Digo (a eles e a você, meu amor): este é 

meu corpo em funcionamento; me ame, analise o corpus que lhe ofereço, que lhe 

estendo aqui neste leito de papel, diferencie as aspas dos cabelos, da cabeça aos pés, 

e, se você me amar o bastante, me mandará notícias. Depois me sepultará, para dormir 

serenamente. E me esquecerá, a mim e a meu nome’ (RORTY, 2007, [n. 35], p. 228,). 

 

Disso resulta o caráter de uso da linguagem e o artista como autocriador de arte, bem 

como o poeta criador de novas linguagens, no dizer de Rorty, e acrescenta: “A concepção da 

história humana como uma história de metáforas sucessivas nos permitiria ver o poeta – no 

sentido genérico de criador de palavras novas, de moldador de novas linguagens – como a 

vanguarda da espécie” (2007, p. 52). Esse dito rortyano coalesce com a linguagem 

neopragmática em sua contingência criativa de palavras, metáforas, tanto no jogo de linguagem 

quanto no uso desse jogo. Com isso, abre-se a possibilidade de criação de mais um novo 

vocabulário sem a pretensão de suplantar os demais, porém um projeto somático do próprio 

homem como mais um instrumento metafórico que: 

 

Quer apenas dar-nos mais uma redescrição das coisas, a ser guardada com todas as 

outras, mais um vocabulário, mais um conjunto de metáforas [...]. É que, de algum 

modo, tornou-se possível, no fim do século XIX, encarar a atividade da redescrição 

com mais leveza do que ela fora encarada até então. Tornou-se possível jogar com 

diversas descrições de um mesmo evento sem perguntar qual delas estava certa – ver 

a redescrição como um instrumento, e não uma afirmação de se haver descoberto a 

essência. Com isso, tornou-se possível ver um novo vocabulário não como algo que 

se supunha substituir todos os outros vocabulários, algo que afirmasse representar a 



121 

 

realidade, mas apenas como um vocabulário a mais, um projeto humano a mais, a 

metáfora favorita de uma pessoa (RORTY, 2007, p. 82-83). 

 

Essa discussão rortyana se inscreve no âmbito da crítica à metafísica quanto ao conceito 

lógico de identidade, ou seja, a verdade era concebida na acepção de correspondência dos 

conceitos às coisas, perfazendo a adequação. Todavia, essa identidade se revelou contingente e 

Freud deu uma contribuição indelével quando destronou o eu consciente ao “exibir a 

extraordinária sofisticação, sutileza e inteligência de nossas estratégias inconscientes63. [...], nos 

ajuda a levar a sério a possibilidade de que não haja uma faculdade central, um eu central 

chamado ‘razão’” (RORTY, 2007, p. 73). 

 

Entretanto, Gadamer resgata tanto o valor da metáfora quanto da escrita para a 

linguagem. Inicialmente, a escrita faz parte da essência da linguagem. Não se deve 

supervalorizar a fala em detrimento da escrita, mesmo que esta tenha surgido posteriormente 

àquele tipo de linguagem voltado para a oralidade, pois ambas podem ser passíveis de 

simulacros ou de um pensar verdadeiro. Em todo caso, Platão exagerou ao dizer que a escrita 

se mostra débil com relação aos discursos. Tal equívoco implicaria no desvalor das próprias 

obras dele ao terem sido escritas para a posteridade, inclusive com utilizações de alegorias, 

metáforas poéticas e tantos outros recursos linguísticos. Gadamer (2011a, p. 508-509) salienta 

que tudo isso de Platão é tão somente um “exagero irônico pelo qual procura dissimular sua 

própria obra literária e sua própria arte”. Ao que permanece velado, Platão foi um exímio poeta, 

ou melhor, trazia em sua arte de escrita um pensar eivado de poesia, embora ele dissimule nas 

entrelinhas. A força do poetizar pensante esteve sempre presente e constituiu o filósofo 

ateniense como um exímio escritor grego. 

 

Por um instante, podemos nos deixar levar pela ilusão de que o discurso é potente e pode 

marcar épocas históricas, como foi o caso da Sofística. Nesse caso, havia um povo constituído 

pelo exercício da oralidade. Um exemplo disso é o outro caso do povo hebreu cuja oralidade 

perdurou por séculos até que algo viesse a ser escrito. Antes, no mundo grego, havia o cultivo 

da fala e argumentação. Esse modelo originário marcou os discursos da arte oratória, bem como 

 
63 Essa questão do “Inconsciente” foi um construto criado por Freud na tentativa de explicar a natureza das pulsões 

emocionais que agem no interior do ser humano, disso resultou a tripartição teórica no Id, Ego e Superego. De 

certo há uma teorização egocêntrica. Medard Boss (1979, p. 178) pontua que Freud bipartiu a personalidade 

humana em duas, uma consciente e outra inconsciente, quando na verdade o que existe é o ser humano integral, 

ou seja, “nós experienciamos a nós mesmos como personalidades integrais”. 



122 

 

os diálogos argumentativos; temos como exemplo disso os diálogos de Sócrates que só foram 

escritos pelos seus discípulos, dentre eles, Platão.  

 

Por um lado, este filósofo ateniense fundamentou a dimensão da memória 

(Mnemosyne)64, a qual é de origem mitológica, dando-lhe outra conotação de fundo dialético-

racional na perspectiva de resgatar a recordação do conhecimento em vista do saber filosófico, 

mediante a teoria da reminiscência que funda o processo de anamnese (ανάμνηση), isto é, 

recordação. Isso demanda o fio condutor da maiêutica socrática enquanto ser parturiente da 

alma (psiche) do homem. Na discussão acerca do ensino da virtude no Mênon, ocorre a 

demonstração da anamnese no interrogatório que Sócrates fez a um escravo, apelando para a 

recordação de tudo o que já fora aprendido antes, em vidas passadas. Com isso, Platão (2001, 

[81c], p. 51) insere uma descrição poética acerca da imortalidade da alma referente ao 

procedimento da deusa da expiação Perséfone. Sobre essa recorrência, ele cita os poetas e, 

dentre eles, Píndaro. Do ponto de vista da linguagem, observamos a habilidade construtiva de 

Platão ao relacionar o radical “Mne” do nome Mnemosyne com o seu construto conceitual: 

recordação (anamnese); por conseguinte, percebe-se que o “Mne”, de memória (μνημος), fora 

introduzido no cerne do conceito teórico ana-mne-se. Aqui destacamos ana (ανά) e “mne”; a 

primeira se refere à preposição grega “de” e a segunda designa a memória65; no momento em 

que ambas foram unidas, obtém-se a expressão: “anamne”, ou seja, a preposição indica a 

condição de proveniência de algo através da memória, como se disséssemos: do passado 

histórico de alguém, o psicanalista fez vir à tona experiências práticas positivas adormecidas na 

memória. No caso da demonstração acima, Sócrates fez o escravo rememorar os conhecimentos 

já aprendidos como um todo, mas apenas alguns dados vieram à lembrança. Mesmo com isso, 

não houve problematização; é tanto que o escravo é induzido a cair em aporias, de modo que 

Sócrates chama a atenção do discípulo Mênon para o devido aprimoramento do conhecimento, 

o qual passa pela ciência e atinge seu cume na reflexão filosófica de que a virtude não é algo 

passível de ser aprendida por via do conhecimento científico, mas é um bem de concessão 

divina no sentido da sabedoria: 

 

[...] a virtude não seria nem por natureza nem coisa que se ensina, mas sim por 

concessão divina, que advém sem inteligência àqueles aos quais advenha. [...] como 

disse Homero ser Tirésias entre os mortos, dizendo sobre ele que é como sábio entre 

os que estão no Hades, os outros são como sombras que se agitam. Da mesma 

 
64 Cf. Capítulo. 1, [n. 27], p. 44. 
65 Tem por fundamento o radical grego “mines” que designa algo relativo à memória e provém do verbo grego 

“mimněskō ‘lembrar-se, recordar-se’” (HOUAISS, 2001, p. 1938). 



123 

 

maneira, também aqui, um tal homem, por assim dizer, seria como uma coisa 

verdadeira ao lado de sombras, no que se refere à virtude (PLATÃO, 2001, [100e], p. 

109). 

 

A evocação ao poeta Homero é feita no sentido do conteúdo da verdade, pois o ser 

virtuoso conflui com o dizer da verdade que constitui a condição do sábio, ou seja, aquele que 

transpõe o conhecimento das ciências e adentra o caminho da solidão pensante66, pondo-se no 

aberto da recepção do trágico libertador. Homero disse algo de Tirésias que, embora dispusesse 

do poder do conhecimento, o mesmo se imiscuiu de seguir as exigências da verdade quanto a 

decifrar os enigmas da Esfinge67, hesitando em reflexões, conforme o relato do poeta Sófocles 

em Édipo Rei; talvez por temer a morte enquanto esteve com vida junto ao povo em sofrimento. 

Entretanto, uma vez se encontrando em outra dimensão, a da morte, ele agora é o sábio que 

vaticina verdades. Homero junta em seu poetizar vários elementos da vida e certos aspectos 

trágicos, ao tempo em que tece o diálogo entre os personagens envolvidos. Quando Platão fez 

a referência a ele na citação acima, trata-se da passagem, entre outras, que se encontra no Canto 

XI da Odisseia, no que diz respeito ao encontro do herói Ulisses (Odisseu) com o sábio Tirésias 

que lhe desvela veracidade sobre tudo o que se passava em seu reinado e dos desígnios futuros. 

Conforme Homero (2014, [146-151], p. 327), assim disse o sábio: 

 

[...] ‘Não é um enigma o que me pedes. Fica atento:  

qualquer defunto que permitas se acercar  

do sangue há de pronunciar tão só verdades,  

mas quem afastes, sumirá imediatamente.’ 

Falou e entrou na moradia do Hades a ânima- 

-psiquê do grão tebano, após vaticinar.  

 

Por outro lado, aconteceu a ultrapassagem do caráter oral da fala e argumentação para a 

escrita, não obstante haja uma séria advertência quanto à tendência de perda de vista do 

exercício da memória. Trata-se, de certo, da descoberta da escrita. Platão nos reporta ao Fedro 

onde relata a história de Teute, chamado de demônio por ser muito inteligente e ter realizado 

muitas descobertas no campo das artes, desde a ciência dos números e suas aplicações 

 
66 No discurso Do caminho do criador, na primeira parte de Assim falou Zaratustra, Nietzsche (1995, p. 77-80) 

apresenta a condição para a atividade criadora o ter de seguir o caminho da solidão, o encontrar-se consigo mesmo, 

tendo que enfrentar o pior dos inimigos que é o si mesmo e, depois, mais sete demônios, de forma que a criação 

tende a passar pelo perecimento, daí dizer: “Amo aquele que quer criar para além de si e, destarte, perece”, ou seja, 

o perecer do artista criativo para que a obra de arte apareça em seu vigor. 
67 Convém destacar a reflexão feita por Nascimento (2015, p. 305-307) em seu artigo na revista de filosofia 

Aufklärung, quando caracteriza a dificuldade de todo e qualquer conhecimento em face da necessidade de pensar 

o conteúdo da verdade, pois este “só é compreendido e só se explica no subentendido e pensado em reflexão sobre 

o sentido e não no dito com o fim de convencer e fazer aceitar”. 



124 

 

matemáticas; dentre todas, ele apresentou ao rei egípcio Tamuz a descoberta dos caracteres da 

escrita da seguinte maneira: 

 

Aqui está, majestade, lhe disse Teute, uma disciplina capaz de deixar os egípcios mais 

sábios e com melhor memória. Está descoberto o remédio para o esquecimento e a 

ignorância. Ele a falar, e o rei a responder: Engenhosíssimo Teute, uma coisa é 

inventar as artes, e outra, muito diferente, discorrer sobre a utilidade ou desvantagem 

para quem delas tiver de fazer uso. Tal é o teu caso, como pai da escrita: dada a afeição 

que lhe dedicas, atribuis-lhe ação exatamente oposta à que lhe é própria, pois é 

bastante idônea para levar o esquecimento à alma de quem aprende, pelo fato de não 

obrigá-lo ao exercício da memória. Confiante na escrita, será por meios externos, com 

a ajuda de caracteres estranhos, não no seu próprio íntimo e graças a eles mesmo, que 

passarão a despertar suas reminiscências. Não descobriste o remédio para a memória, 

mas apenas para a lembrança. O que ofereces aos que estudam é simples aparência do 

saber, não a própria realidade. Depois de ouvirem um mundo de coisas, sem nada 

terem aprendido, considerar-se-ão ultra-sábios, quando, na grande maioria, não 

passam de ignorantões, pseudo-sábios, simplesmente, não sábios de verdade 

(PLATÃO, 1975, [274a-275b], p. 92-93). 

 

A memória acontece em nosso modo de estar sendo no mundo. No homem, ela consiste 

no fundamento primordial do saber e, segundo Aristóteles, ela nos reenvia ao ente enquanto 

ente; este, por sua vez, corresponde ao ser quando o estagirita diz: “O ser se diz em múltiplos 

significados, mas sempre em referência a uma unidade e a uma realidade determinada” 

(ARISTÓTELES, 2015, [Γ, 2, 103b 30-32], p. 131). No decorrer da reflexão do livro Gama, a 

unidade e a realidade vai ganhar a caracterização de substância (ousia). Portanto, esta seria o 

ente propriamente determinado como aquele que subjaz e existe sempre, ou seja, compreende 

o núcleo da coisa enquanto hipokeimenon68 e suas várias dimensões.  

 

Em termos do pensar filosófico, significa dizer que não se trata de partir da experiência, 

mas sim da memória como sendo a prontidão inicial do pensar; segue-se disso o enunciado 

fundamental: γίγνεται δ᾽ ἐκ τῆς μνήμης ἐμπειρία τοῖς ἀνθρώποις. “Nos homens, a experiência 

deriva da memória” (Cf. ARISTÓTELES, 2015 [A, 980b 28-29], p. 3). Essa é a tradução feita 

por Giovanni Reale em que a palavra experiência (ἐμπειρία) vem antes da memória (μνήμης), 

uma vez que ele percebe que a tônica do discurso aristotélico vinha problematizando a 

experiência na diferença entre o intelecto humano e o agir dos outros animais; o destaque recaía 

nas sensações, mediante o sentido da visão, até culminar na audição quando começa a aparecer 

a diferença peculiar nos homens; por conseguinte, no ser humano, a memória se caracteriza 

mais ainda pelo âmbito do saber, para além do uso comum das sensações apreendidas pelos 

órgãos dos sentidos. Em todo caso, a memória é compreendida enquanto a geratriz da 

 
68 Isso foi apresentado no Capítulo 2, [n. 34], p. 71. 



125 

 

experiência. Assim, quando o tradutor diz “deriva”, devemos entender como sendo algo que é 

gerado69, tem sua proveniência ou se origina de uma instância mais ampla que é, de fato, a 

memória. O verbo gerar (γίγνεται) foi vertido por “gera” atribuído à memória como sendo a 

geratriz da experiência. Vale frisar, aqui, o modo de o grego experimentar a proveniência de 

algo e o dizer filosófico traz essa força do dizer na linguagem de tal maneira que podemos 

visualizar o dizer, pensando o dito a partir do olhar grego, da seguinte maneira: surge em seu 

por vir da memória (mnemosyne) a empiria (experiência) nos homens; tudo se passa como o 

experimentar a proveniência enunciada, de início, com o ghignetai (γίγνεται). Podemos 

observar que a ênfase é dada ao saber como ponto de partida para o pensamento. Isso se dá a 

partir desse topos aristotélico da memória, ou seja, o homem é convocado a ter de pensar o ente 

enquanto ente à luz da memória e não da experiência, pois ocorre uma diferença plausível de 

que os homens, além do uso dos sentido da visão e audição, podem, também, produzir artes e 

argumentos acerca do porquê das coisas, diferentemente dos outros animais. 

 

A ênfase dada ao ponto de partida da memória, como geradora da experiência, traz certa 

dificuldade. Uma delas é a maneira de entendimento da cultura ocidental, cujo caminho mais 

fácil convergiu para a experiência. Assim, as ciências foram erguidas através de métodos cujo 

fundamento fora retomado da máxima atribuída a Aristóteles de que todo o conhecimento deve 

partir do demonstrável lógico, e isso foi entendido no sentido da experiência. Neste caso, os 

cientistas modernos têm razão, mas apenas em parte, pois eles produziram um desvio que limita 

aquela máxima tão somente ao “conhecimento” objetivável, mas, se a experiência, como nos 

disse Aristóteles, provém da memória, como fica o caso do conhecimento apenas firmado na 

pura experiência? A resposta fundamental do filósofo é que a experiência pressupõe o saber 

mais amplo, o qual aponta para o porquê e não apenas para o como funcionam as coisas, ou 

seja, trata-se do tipo de saber que conhece o princípio fundante e o telos de uma obra. Tal 

conhecimento não fica restrito apenas ao calculável, ao demonstrável, mas busca saber da 

necessidade imperiosa de algo. Uma outra dificuldade é que o ponto de partida da memória tem 

que encarar a acusação de ser um modo de pensar metafísico e, consequentemente, é tido como 

ineficaz e desprezível, podendo ser descartado enquanto inoperante, confundido com uma mera 

especulação para além do plano físico, como se fosse um pensar teosófico acerca de uma 

 
69 Este sentido aparece na tradução inglesa de Leonel Vallandro, a saber: “Nos homens, a memória gera a 

experiência” (ARISTÓTELES, 1969, [I, 980b 27-28], p. 36). O ponto de partida da memória mostra que ninguém 

vai ao campo de pesquisa, sem o pressuposto do que vai pesquisar e/ou experimentar. 



126 

 

entidade transcendente de cunho meramente espiritual, ou seja, com isso, confunde-se filosofia 

com teologia.  

 

Diante disso, convém pontuar que há uma diferença entre conhecer e saber. O 

conhecimento converge mais para o campo das ciências empíricas, enquanto o saber diz 

respeito ao conteúdo da filosofia, a qual fora nomeada decerto por metafísica que urge ser 

repensada. Neste caso, reportamo-nos ao artigo de Nascimento (2016, p. 36) em seu dizer: “o 

termo “metafísica” serviu de recurso para alguém categorizar o conteúdo do próprio 

conhecimento filosófico, mas não já e necessariamente para assegurar a compreensão de tudo 

o que este conteúdo do saber filosófico tem a comunicar em seu significado fundamental”. Esse 

dito vem a calhar com o enunciado de Aristóteles acerca do filosofar em função do conteúdo 

do saber e não apenas para alguma finalidade prática; segue-se disso a ênfase dada ao trabalho 

das ciências, embora não sejam superiores à filosofia. Entretanto, o conteúdo desta tende a 

passar pela crítica moderna vinculada ao conhecimento científico, de forma que a questão do 

ser, da verdade, entre outras, seja recusada e jogada pejorativamente para o âmbito da 

metafísica. Heidegger retomou essa crítica para posicionar a tarefa indicativa do ter de 

enveredarmos pelo âmbito do pensamento. A rigor, não há uma divergência absoluta entre 

ciência e metafísica. Com isso, o mais conveniente é buscar tecer uma conexão entre ambas 

como assinala Nascimento: “primordialmente não se consegue assegurar separação entre 

metafísica filosófica e ciência. Por isso, em lugar de investida nesta cientificidade, importa mais 

que se investigue a existência de interdependência entre ciência e metafísica” (2016, p. 42) e, 

com efeito, a crítica à metafísica, que parte de certas correntes de pensamentos modernos, não 

consegue explicar a dubiedade própria do saber que se biparte em conhecimento filosófico e 

científico, para dizer com Nascimento em sua conclusão: “é numa ambivalência que reside o 

essencial de tal saber: coexistência de ‘razão intuitiva’ (‘inteligência’) e demonstração teorética 

(‘ciência’)” (2016, p. 54). Trata-se de buscar a superação dos positivismos e neo-positivismos 

que têm grassado nas ciências, cujo desvio obscuro se detém na crítica à metafísica e, 

consequentemente, na falácia do “fim da metafísica” que perde de vista a tarefa do pensamento. 

 

Na retomada do topos da memória, isso deve indicar o modo filosófico de pensar 

diferente das demais ciências que se detêm apenas no puro objetivável. Quando se pergunta ao 

físico acerca do que vem a ser a realidade, por exemplo, sua resposta sempre se deterá no como 

metódico das ciências. O fundamento plausível é o plano do calculável e dos instrumentos 

fabricados para a observação. Com isso, a realidade passa a ser vista desde o âmbito das coisas 



127 

 

sensíveis e ganha abrangência com os recursos tecnológicos da robótica, isto é, com o uso do 

microscópio, do telescópio e sondas espaciais; tudo, porém, restrito ao mensurável em que a 

medida é abstraída dos seus projetos e cálculos e aplicada à matéria observada como objeto 

dado e, mesmo que se deparem com algo ainda inobservável, a mesma fissura converge para 

ter que detectar o ponto finito das coisas; a delimitação material, assim como ocorre com algo 

que, atualmente, chamam de “matéria e energia escura” e que se supõe presente no universo,  

ainda não percebida. No que diz respeito ao pensar filosófico, a memória indica o campo do 

saber acerca do ente enquanto ente em sua totalidade de desvelamento-velamento, 

principalmente este último em seu caráter de ocultação e que quase sempre o deixamos cair no 

esquecimento, detendo-nos apenas aos entes concebidos como meros objetos. Esse decair é o 

que Heidegger denominou de metafísica da subjetividade moderna detida nos entes apenas 

calculáveis. 

 

Ora, se no homem a memória consiste no âmbito sapiencial de onde provém a 

experiência, na concepção de Aristóteles, então, ela vai se constituir mediante o aprendizado na 

realidade do ente enquanto ente; por conseguinte, o filósofo grego se manteve firme no 

elemento inicial do ser na sua inteira confiança no desvelado, segundo o dizer de Parmênides, 

como vimos no primeiro capítulo; além do mais, Heráclito esteve sempre se firmando no logos 

e exigindo o nosso manter-se firme nele, pois tanto se desvela como se oculta. O dizer da 

linguagem deve primar pelo pensamento do ser em sua unidade cuja medida deve corresponder 

a ele mesmo em seu aparecer-desaparecer. Na tentativa de pensar a realidade, foi que Aristóteles 

a denominou substância (ousia), segue-se disso o seu pensar à luz da physis. Heidegger explicita 

a ousia como sendo um sítio, uma quinta que nos sitia e dá guarida, proteção, vida e projeção 

destinamental. Mais adiante vamos ver Hölderlin nomear a natureza como a grandiosa geratriz 

de tudo, como instância divina que tudo cria. 

 

O ente privilegiado que compreende memória somos nós mesmos, precisamente, por 

meio do nosso corpo em ação. De início, Bergson faz uma distinção plausível ao tratar dos dois 

tipos de memória: a imagética e a de ação, isto é, entre o hábito de aprender por repetição e 

aprender como imagem-lembrança que serve para a representação70. O exemplo dado é sobre 

 
70 Esses dois tipos de aprendizagens apontam para um problema de saber em que medida alguém está a dizer algo 

a partir de si mesmo ou se é de outrem. O desvelamento disso pode se dar mediante amplo diálogo e perseguir as 

ideias em suas múltiplas nuances, embora devamos considerar que algo pode permanecer escondido por motivos 

diversos. 



128 

 

aprender uma lição de cor mediante o exercício da leitura. Aqui aparece o viés da linguagem 

escrita. 

 

Estudo uma lição, e para aprendê-la de cor leio-a primeiramente escandindo cada 

verso; repito-a em seguida um certo número de vezes. A cada nova leitura efetua-se 

um progresso; as palavras ligam-se cada vez melhor; acabam por se organizar juntas. 

Nesse momento preciso sei minha lição de cor; dizemos que ela tornou-se lembrança, 

que ela se imprimiu em minha memória. [...] A lembrança de determinada leitura é 

uma representação, e não mais que uma representação; diz respeito a uma intuição do 

espírito que posso, a meu bel-prazer, alongar ou abreviar; [...] Ao contrário, a 

lembrança da lição aprendida, mesmo quando me limito a repetir essa lição 

interiormente, exige um tempo bem determinado, [...] portanto não se trata mais de 

uma representação, trata-se de uma ação. [...] ela faz parte de meu presente da mesma 

forma que meu hábito de caminhar ou de escrever; ela é vivida, ela é ‘agida’, mais 

que representada;  (BERGSON, 2010, p. 85-88). 

 

No cerne desta citação, percebe-se como ocorre o processo de exercício da memória 

pela via da escrita. A visão ganha importância para a leitura, o que antes pertencia à audição 

para a oralidade. Em todo caso, ressaltamos que a escuta é condição sine qua non para a ausculta 

do que está sendo dito no texto escrito com o qual deve acontecer o diálogo. Enfim, o que é dito 

no texto configura a essência da linguagem, embora esteja subentendido, enquanto convocação, 

à reflexão acerca do seu sentido, ou seja, exige a ação de farejar ideias71. Talvez na tentativa de 

experimentá-las e fazer experiências com o pensamento. 

 

Além dos dois tipos de memória acima, Bergson trata da memória pura que ele a chama 

de espírito. Este é compreendido a partir da ação do nosso corpo e não mediante a razão absoluta 

que trabalha com a conceituação apenas no nível representacional. Bergson transcende o limite 

da representação quando distingue entre imagem-lembrança guardada na memória, e que posso 

evocar num dado instante, das imagens perceptivas concretas que dependem da nossa ação no 

tempo e, que, mesmo sendo uma lembrança, podemos utilizar o tempo para reproduzi-la na 

medida em que se encontra no interior da memória. É interessante o fato de Bergson chamar a 

atenção para uma diferença de natureza e, na reflexão filosófica, dizer que existe a memória 

pura, bem como a lembrança pura, que independem de imagens perceptivas das coisas dadas e 

de localizações no cérebro. 

 

 
71 Riobaldo nos diz: “O senhor concedendo, eu digo: para pensar longe, sou cão mestre – o senhor solte em minha 

frente uma idéia [sic] ligeira, e eu rastreio essa por fundo de todos os matos, amém!” (ROSA, 1986, p. 8). Tal 

perseguir uma ideia ganha ênfase filosófica, segundo Scarlett Marton (2014, p. 139), em referência aos textos de 

Nietzsche, quando diz: “querer fazer experimentos com o pensar encontra tradução em perseguir uma ideia em 

seus múltiplos aspectos”. 



129 

 

O homem é um ser de fala e o nosso corpo se move no âmbito da linguagem, na medida 

em que a linguagem compreende palavra, fala, gestos, acenos, simbolizações, imagens. Para 

Bergson, o todo do nosso próprio corpo é apreendido como sendo imagem. Para o nosso intento, 

dizemos que o nosso ser existencial no mundo mora na linguagem. Logo, não apreendemos 

apenas imagens e linguagens como expressões exteriores das coisas circundantes, mas nos 

compreendemos enquanto seres pensantes, dialógicos e atuantes; onde quer que estejamos no 

espaço-tempo que abrange o estado de vigília ou onírico, deparamo-nos com a linguagem e 

suas formas de uso. Segue-se disso o poder que temos de distinguir entre ser e não-ser das coisas 

na “circumundanidade”. Esse distinguir entre o que algo é em seu aparecer e não-é caracteriza 

a nossa relação com o ser, o qual não é uma simples palavra vazia de sentido, pois, “Como 

então poderíamos constatar que um pretenso ente, em dado lugar e tempo, não é, se não 

soubéssemos, de antemão, distinguir claramente entre Ser e não-Ser?” (HEIDEGGER, 1999b, 

p. 105) assim, a linguagem tem o poder de agir em nós e, sobre isso, o pensador arremata:  

 

Ainda que tivéssemos mil olhos e mil ouvidos, mil mãos e mil outros sentidos e 

órgãos, se, porém, a nossa Essencialização não con-sistisse no poder da linguagem, 

permanecer-nos-ia fechado e vedado todo ente: o ente, que nós mesmos somos, não 

menos do que o ente, que nós mesmos não somos, (HEIDEGGER, 1999b, p. 109). 

 

Pensar a linguagem em seu vigor de ser diz respeito a nós mesmos na medida em que 

somos perpassados por ela. Em tudo o que pensamos e dizemos, a questão do ser se faz presente, 

mesmo que o verbo “ser” não apareça conjugado numa oração, ou melhor, mesmo que um “é” 

não apareça, ainda assim ele se faz presente-ausente, conforme nos diz Heidegger em 

Introdução à metafísica. Nós só conseguimos diferenciar uma coisa de outra porque temos 

presente a diferença entre o ser e o não-ser de algo; sem essa capacidade de distinguir, não 

teríamos linguagem e muito menos pensaríamos de forma racional, ou seja, confundiríamos 

tudo. Quando digo que uma coisa é e, simultaneamente, a diferencio de outra coisa, isso ocorre 

porque aquilo que digo que é, é diferente da outra, que também é em si mesma diferente 

daquela. Segue-se disso o fato de dizer o ser de algo e o não-ser de um outro na sua diferença. 

Trata-se, aqui, de caracterizar o ser que se move no entre e podemos dizê-lo a partir da 

linguagem originária, pois ele não se limita à simples separação; na verdade, ele é a quietude. 

A palavra diferença72 encontra fundamento plausível em alemão, a saber: Unter-schied é o 

 
72 O termo diferença foi muito importante para Darwin em suas pesquisas nas ilhas de Galápagos. É interessante 

que o diferenciar não designava o totalmente distinto. O inseto que se adaptava ao meio ambiente conseguia 

sobreviver, então, trata-se de se inserir no meio, no entre, mantendo sua própria diferença sem se misturar. A título 

de indicação de leitura, essa abordagem esclarecedora aparece no livro de Jostein Gaarder: O Mundo de Sofia em 

seu subcapítulo: “... um barco carregado de genes navegando pela vida”. 



130 

 

construto da palavra di-ferença que foge do uso comum habitual; significa o entrecorte 

enquanto a dimensão de intimidade que unifica mundo e coisa sem se misturarem, mas “onde 

o íntimo, mundo e coisa, puramente se distingue e permanece distinto” (HEIDEGGER, 2004a, 

p. 19). 

 

A noção de quietude nos provoca, pois o que entendemos por quieto, por estar em 

repouso? Nós geralmente entendemos que o quieto é aquilo que está definitivamente parado, 

não se movimenta, logo não entoa e nem soa, ou seja, não emite sons de fala. Essa é uma visão 

comum. O problema é que ficamos presos aos polos; de um lado, a falta de movimentação e de 

outro, o movimento, isto é, um sendo o diverso do outro. Acontece que essa dita “falta de 

movimentação” aparece como algo de superfície no “está pousada”, sendo que o repouso indica 

o quieto (o mundo e a coisa) escondido para vir à fala. Portanto, “o repouso movimenta-se 

muito mais do que um movimento e tem muito mais movimentação do que qualquer moção” 

(HEIDEGGER, 2004a, p. 23). 

 

A linguagem nos dá poder de distinguir, senão como o homem nômade e/ou sedentário, 

na origem do seu estar sendo no mundo, conseguia distinguir um animal, que hoje chamamos 

de leão, de uma serpente sem os confundir? Previamente a linguagem já lhe concedia o poder 

de configurar o ser de cada um, do não-ser do outro, diferente. A imagem fala de algo 

constitutivo, ou seja, remete à proveniência de algo imagético; de algo gestado do imo do 

pensamento.  A imagem de algo nos afeta. Ela configura algo em seu perfil, seu brilhar para a 

nossa capacidade de apreensão. Diante dessa premissa, dizermos que percebemos algo. É mister 

compreender que a imagem possui o seu referencial desde onde provém. Mesmo se 

pensássemos acerca do Nada, há forte tendência perspicaz de buscar certa imagem 

configuradora como se fosse o vazio, contudo esse vazio configura apenas a ausência de alguma 

coisa dada e não é suficiente para trazer-nos o perfil do Nada. Este possuiria sua própria imagem 

impensada. Assim acontece com o amor, a liberdade, a memória, o espírito, a vida, o espaço, o 

tempo e tantas outras realidades intangíveis. 

 

Na leitura bergsoniana, o filósofo explicita a concepção de imagem em dois campos: o 

passivo e o da ação. No primeiro, apenas recebemos as configurações imagéticas enquanto que, 

no segundo, agimos: selecionamos ou escolhemos certas imagens e não outras. Ora, se 

chamamos anteriormente a imagem de linguagem e também esta configura o âmbito onde reside 

a memória pura que é o espírito, então a imagem ganha uma caracterização ampla e não se 



131 

 

limita às imagens de coisas e realidades particulares, e sim tais imagens seriam integradas no 

campo dimensional da linguagem. Quando digo que vou à casa de alguém para encontrá-lo, não 

se trata apenas de um lugar receptáculo, mas sim da própria pessoa em si mesma, na morada 

dela que é seu próprio corpo, sua imagem acolhedora ou não acolhedora. Essa noção de 

memória pura constitui o enigma bergsoniano. 

 

No Fedro de Platão, aparece o problema gerado por Teute, na medida em que ele 

supervalorizou seu achado da escrita em detrimento do exercício da memória; tal descoberta o 

encantou parecendo um remédio para curar algo que parecia um mal e, provavelmente, grassava 

há muito tempo, qual seja, a ignorância e o esquecimento. Platão enfrentou ambos do ponto de 

vista da saída do estado de completo torpor, passando pela opinião (dóxa), a ciência (episteme) 

até atingir o verdadeiro conhecimento da filosofia. Disso resultou a construção da ciência 

dialética para a formação do homem. Aquela sobre-elevação teutiana da escrita precisava ter 

ido além dos meros caracteres e ser fundada na linguagem como possibilidade de vigorar o 

exercício da recordação (memória), ou seja, como forma de favorecer a retomada da memória 

da tradição para as gerações futuras; no sentido de mostrar a essência da linguagem em sua 

soberania e que traz consigo tanto a memória histórica de um povo como a escrita. É sobre isso 

que já havíamos enunciado anteriormente. Gadamer resgata a linguagem da escrita em seu valor 

essencial quando parece ser algo de secundário; diz ele: “Mas o fato de que a linguagem possa 

ser escrita não é de modo algum secundário para a essência da linguagem. Ao contrário, essa 

possibilidade de ser escrita repousa sobre o fato de que o próprio discurso participa da 

idealidade pura do sentido que se comunica nele.’’ (GADAMER, 2011a, p. 507-508). Então, a 

escrita liberta a língua da simples condição de fala com seus resíduos sentimentais, trazendo o 

dito no texto a ser interpretado desde a sua exegese contextual até sua culminação na 

hermenêutica interpretativa. No processo evolutivo da história dos povos e suas línguas, a 

escrita sedimenta-se pelas pinturas rupestres e vários outros recursos simbólicos até culminar 

nas multiplicidades de escritas.  

 

Há uma crescente dificuldade em lidarmos com o uso da linguagem quando se trata de 

pensarmos algo. A linguagem que dispomos já é marcada pelo viés das apropriações conceituais 

e inversões de conceitos a serviço das tematizações, ou seja, impera o aspecto lógico-gramatical 

da linguagem. Destarte, Heidegger se deparou com a dificuldade de prosseguir na discussão de 

Ser e Tempo acerca do sentido do ser, na medida em que a questão envolve o homem e este 

passou por uma analítica existencial, mas tendo que sempre contornar a acepção de 



132 

 

subjetividade da linguagem metafísica. Segue-se disso a dificuldade de pensar e dizer algo da 

“clareira do ser”. Então, acompanhemos o seguinte dizer:  

 

A tarefa de repetir e acompanhar, de maneira adequada e suficiente, este outro pensar 

[a clareira do ser] que abandona a subjetividade foi sem dúvida dificultada pelo fato 

de, na publicação de Ser e Tempo, eu haver retido a Terceira Seção da Primeira Parte, 

Tempo e Ser [...]. Aqui o todo se inverte. A seção problemática foi retida, porque o 

dizer suficiente desta viravolta fracassou e não teve sucesso com o auxílio da 

linguagem da Metafísica (HEIDEGGER, 1979b, p. 156). 

 

O problema cresce com o ter de superar a linguagem metafísica, mas ela sempre volta à 

tona até mesmo pelo viés do ter que usarmos a linguagem lógico-gramatical. Não temos como 

saltar dela como se pudéssemos sair do nosso próprio corpo. Em todo caso, o prosseguimento 

nela exige sempre um contornar na maneira de dizer algo a fim de tecer a diferença ôntico-

ontológica do ser que nós mesmos somos em face da subjetividade, tendo em vista a 

possibilidade de pensarmos o “ser sem o ente” sem considerar a metafísica, ou seja, sem 

projetarmos o ser como algo transcendente, absoluto, divino, pois Heidegger adverte: “Mas 

uma tal consideração impera ainda mesmo na intenção de superar a metafísica. Por esta razão 

trata-se de deixar de lado a idéia [sic] da superação da metafísica e de abandonar a metafísica a 

si mesma” (1979b, p. 270-271). 

 

Dessa última parte do enunciado, a saber, “abandonar a metafísica a si mesma. ”, surgiu 

um fundamento para todo o movimento pragmático com a crescente crítica à metafísica, bem 

como por parte de várias outras correntes de pensamento. Aconteceu o fenômeno da chamada 

crise de infinitismos do pensamento metafísico baseado em postulados infinitistas, isto é, 

projeções futuristas configurando utopias a exemplo de modelos de sociedades irrealizáveis, de 

distribuição de renda com uma população enquanto mera promessa enganosa; a esse tipo de 

ilusão se aplica o dizer nietzschiano de que tudo não passa de “Um batalhão móvel de metáforas, 

metonímias, antropomorfismos”, na medida em que tudo isso condiz com a crença no 

conhecimento racional predominante. 

 

A perspectiva que surge, agora, é a de abandonarmos a metafísica à sua própria sorte, 

ou seja, não nos ocuparmos da mesma e ter de “pensar o ser sem o ente”. Como isso é possível, 

mesmo usando a linguagem que dispomos de forma contornável? A resposta plausível que 

Heidegger nos dá se encontra em sua conferência intitulada Sobre a Essência da Verdade, 

quando o pensador explicita a relação de velamento-desvelamento a ser pensado em sua 



133 

 

totalidade. A noção de “totalidade” aparece de forma elucidativa nessa conferência quando 

surge a interrogação sobre “o que é o ente enquanto tal em sua totalidade?” (Cf. HEIDEGGER, 

1979c, p. 143). Por totalidade, devemos pensar o ente no sentido de seu todo que compreende 

o seu aparecer como desvelado e velado simultaneamente. Por isso, a noção de totalidade não 

é um mero conceito e muito menos uma soma aritmética de entes objetivados. A explicitação 

disso está na relação entre a essência da verdade e verdade da essência, em que se dá a errância 

mediante a qual o homem se detém no ente desvelado e dissimula o velamento do mesmo, 

perfazendo o esquecimento da totalidade do ser como um todo.  

 

Em verdade, implementar essa tentativa de pensar o todo perfaz uma reviravolta 

linguística no sentido da compreensão em sua diferença ontológica para com o “entendimento” 

(posse, domínio de conhecimentos). A indicação de “pensar o ser sem o ente” nos coloca em 

situação complexa. De um lado, podemos até conceber que é possível pensar o ser sem partir 

do ente como se fosse uma coisa ou nós mesmos. Tal incursão é legitimamente plausível, pois, 

se partirmos do ente, jamais chegaremos à compreensão do ser, já que o próprio Heidegger, 

com toda a analítica existencial, jamais conseguiu atingir o ser como tal; ele mesmo reconhece 

isso e nos adverte. Doutro lado, o mais difícil, será nos deter em pensar o próprio ser como tal. 

Ao retomarmos a discussão de quando Heidegger enunciou que “A linguagem é a casa do ser”, 

ele deixa claro que nessa casa, onde o ser habita, também se encontra o homem; este, por sua 

vez, apenas recebe a doação do ser e a recepção deste passa a ser dita como uma oferta do 

homem de volta ao ser, tudo isso por meio da linguagem, perfazendo a relação entre ambos. 

Isso está sendo dito pelo pensador enquanto ele está pondo os dois na casa da linguagem e o 

homem oferece sua capacidade de pensar e falar. No entanto, a exigência enigmática é sobre 

pensar, tão somente, o ser. É aqui que a coisa se complica e Heidegger depois vai se deter no 

que ele chamou de Ereignis73, o qual Ernildo Stein o traduz por “acontecimento-apropriação” 

na tradução da conferência Tempo e Ser de 1962. Este termo Ereignis é bastante sugestivo, pois 

ele já aparecera, fundamentalmente, na outra obra máxima intitulada: Contribuições à 

Filosofia: Do acontecimento apropriador. Isto é: Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis), de 

1936-38. Nesta obra, o pensador se detém em pensar justamente o ser. Veremos isso mais 

adiante no sentido da dobra do ser e ente. Por fim, a essência da linguagem encontra seu solo 

 
73 Na explicitação de Marco Antônio Casanova, trata-se de um termo que se diferenciou do sentido comum de 

‘acontecimento’, de forma que ele veio ser usado por Heidegger “na linguagem posterior à virada (kehre), o 

acontecimento da apropriação do homem de si mesmo enquanto ser-aí” (Cf. HEIDEGGER, 2003, [n. 1], p. 201). 



134 

 

discursivo na ausculta do silêncio, ou seja, “A possibilidade do silêncio é, pois, a origem e o 

solo da linguagem” (HEIDEGGER, 2007b, p. 119). 

 

 

3.2  O   DESVELAMENTO   DA   ESSÊNCIA   DA   LINGUAGEM    EM   

       HEIDEGGER  E  HÖLDERLIN 

 

Ao longo do percurso da nossa investigação, vimos que a noção de verdade ganhou o 

caráter de desvelamento, o que é próprio da acepção grega de aletheia74, embora esta tenha 

permanecido impensada desde os primeiros pensadores e os filósofos gregos, bem como o 

pensamento medieval que a retomou apenas no conceito de verdade (veritas) e o transladou 

para a forma do pensamento ocidental, atingindo todo o modo de pensar moderno e 

contemporâneo. Enfim, apenas na contemporaneidade, tivemos um vislumbre de retomada da 

acepção grega da verdade (aletheia) no sentido de pensá-la como desvelamento, a partir da 

repetição originária pela busca do impensado por Heidegger. 

 

No intento de busca por esse impensado que condiz com o mundo experiencial grego, 

concebido a partir do ente primordial da physis, logos, einai e tantos outros conceitos 

fundamentais, os quais não podem ser vivenciados em nossa atualidade, é que, na retomada 

deles, hoje, corremos o risco de tratá-los como meros conceitos vazios à espera de uma 

avalanche de explicações e contornos linguísticos. No entanto, vigora a força de pensamento 

desde aquele impensado na exigência de desvelamento prospectivo. De antemão, observamos 

que a linguagem aparece não só como expressão gramatical, mas também como abertura de 

mundo no qual habitamos. Daí dizer do trazer o nosso mundo à fala.  

 

No corroborar a questão do ser, que se diz de diversas formas e nenhuma o diz de modo 

delimitado, esse próprio ser não se limita a uma mônada. É tanto que cada pensador, cada 

filósofo, na medida em que enceta sua discussão temática, o faz na perspectiva da abertura, 

mesmo utilizando-se de conceitos da linguagem lógico-gramatical. Por mais que alguém 

pretenda superar a metafísica, vê-se enredado nela. Assim, vimos anteriormente Derrida com 

seu conceito de différance e, mesmo que enverede pelos caminhos da pura linguagem, a 

perspectiva é a de deixar em aberto, pois não há como apreender isso que perfaz o impensado 

 
74 Cf. Capítulo 1, p. 38. 



135 

 

sobre o qual não temos poder de dominação; trazemos aqui, a título de exemplo, a experiência 

de Antonin Artaud acerca do ‘impoder’ do pensar, quando Derrida diz:  

 

Trata-se aí de uma leitura – aliás admirável – do ‘impoder’ [...] ‘essencial ao 

pensamento’ [...] ‘Como que tocou, contra vontade e por um erro patético de onde 

resultam os seus gritos, [de Artaud] o ponto em que pensar é sempre já não poder 

pensar ainda: ‘impoder’, segundo a sua expressão, que é como essencial ao 

pensamento...’ (2014, p. 251). 

 

Esse “impoder” do pensar se relaciona com a vida que, por um instante, nos vemos nessa 

condição, mas que não é absoluta. Trata-se da relação entre sofrer e pensar. Essa relação é 

conturbada pela dificuldade que temos de pensar durante a nossa estadia no acontecer da 

situação de sofrimento, resultando no “impoder” segundo Derrida, mas temos de considerar que 

tal relação, caracterizada pelo “entre”, consiste em nossa existência e, no desvelamento do 

sofrer que aparece, também se encontra velado algo a ser pensado, isto é, o impensado que se 

retrai. A outra forma de pensar é o desvio para o âmbito do espírito como quis Hegel sem partir 

da vida, ou seja, pensamento pensando pensamento; dar-se aqui o percurso da especulação 

representacional. Quando Artaud se põe a pensar, ele encontra fundamento no pensar 

nietzschiano que desconfiava de todo e qualquer pensamento que não exercita o corpo. Então, 

aquele tipo de pensar espiritual significava um escândalo para Artaud. Diante disso, Blanchot 

apud Derrida (2014, p. 253) diz de modo esclarecedor: “aprendemos o que não conseguimos 

saber: que o fato de pensar só pode ser perturbador; que o que está para pensar é no pensamento 

o que se desvia dele e se esgota inesgotavelmente nele; que sofrer e pensar estão ligados de uma 

maneira secreta”. 

 

Tomamos como ponto de partida essa reflexão para caracterizar o impensado a partir de 

nossa própria existência no mundo. Dizíamos acima que o impensado se mantém em vigor. 

Segue-se disso que poderemos ser conduzidos por ele sem que o percebamos de imediato e, em 

geral, ficamos sem ter uma tal visão, pois, mesmo que a visualizemos, hesitamos, porque nos 

movemos na petição de princípios, de provas, de certezas próprias da maneira de pensar 

calculadora da nossa formação cultural. Todavia, faz-se necessária a meditação a partir da 

condição de travessia em que nos encontramos. Heidegger a chama de o entre, ou seja: “O re-

pensar do ser75 emerge desse ser como o entre, em cuja essenciação autoclareadora os deuses e 

 
75 Essa é uma forma arcaica do nosso português, utilizada pelo tradutor para verter os termos alemães ‘Sein’ e 

‘Seyn’, criados por Heidegger para marcar a diferença com as acepções metafísicas (Cf. HEIDEGGER, 2015b, [n. 

3], p. 6). 



136 

 

o homem se re-conhecem, isto é, se decidem quanto à sua pertinência. [...] aquele elemento 

único e abissal, no qual se decide algo singular da história” (2015b, p. 413). Esse “entre” não 

tem nada a ver com a priori, nem com entes presentes no mundo e muito menos com o ente 

supremo da metafísica como absoluto universal e vazio. Trata-se do mundo existencial em que 

estamos sendo e aponta para a transcendência do nosso próprio acontecer no mundo, sem que 

este seja deixado para trás, isto é, sempre somos convocados a nos pôr a caminho de superação 

de nós mesmos enquanto um ser de transcendência de mundo, e, com efeito, compreendemos 

ser. 

 

Pensar no âmbito desse elemento abissal, isto é, do entre, traz à tona a relação do ser e 

o nada cuja tonalidade afetiva que nos posta diante deles, precisamente do nada, é o fenômeno 

da angústia libertadora. A angústia, segundo Heidegger, é “O modo de abertura em que a pre-

sença é colocada diante de si mesma” (1995a, [§ 39], p. 245). Se há tantas outras disposições 

afetivas, por que Heidegger elegeu “A disposição fundamental da angústia como abertura 

privilegiada da pre-sença”? (1995a, [§ 40]). De certo, ele se ocupou com a questão do ser e o 

sentido deste. Para expor essa questão, o pensador elegeu a pre-sença (Da-sein) como ente 

privilegiado de sua interrogação; decorreu disso o fazer uma analítica existencial para mostrar 

o nosso próprio modo de ser. 

 

O fenômeno da angústia foi escolhido porque caracteriza a diferença ontológica, na 

medida em que nos diferenciamos dos demais entes. Por um lado, os entes simplesmente dados 

(Vorhandenheit) e, por outro, os entes à mão ou ferramentas fabricadas pelo homem 

(Zurhandenheit). Cada um destes é marcado pelo caráter de serventia e confiabilidade, ou seja, 

possui seu próprio ser. O nosso modo de ser deve, porém, ser concebido na condição do tempo 

como ‘cura’ (HEIDEGGER, 1995a, [§ 39], p. 243), isto é, “A cura como ser da pre-sença”. Em 

Ser e Tempo Heidegger ([§ 42], p. 263-264) retoma a fábula de Higino para caracterizar o modo 

de ser do homem como um ser histórico no mundo e temporal, isto é, a essência pré-ontológica 

do homem se dá como cura, proveniente da terra e tem seu ser enquanto durar. 

 

A disposição da angústia deve ganhar uma caracterização ontológica com relação ao 

nosso modo de ser existencial. Há muitas outras abordagens sobre tal fenômeno. Na nota de 

rodapé de número 66 do § 40 de Ser e Tempo, que trata diretamente da angústia, Heidegger 

mostra o tratamento dado pela visão teológica, a qual associou a angústia com o temor, daí a 

visão de Santo Agostinho e depois a de Lutero, mais ainda, a de Kierkegaard, embora este tenha 



137 

 

permanecido preso ao “contexto teológico de uma exposição ‘psicológica’ do problema do 

pecado original”. Isso aparece na obra fenomenal deste filósofo dinamarquês, a saber, O 

Conceito de Angústia (1844), mas também aludimos à visão científica de Sigmund Freud que 

interpretou a angústia como um estado doentio da “Neurose de Angústia”76. 

 

O topos da angústia em Heidegger é o de que ela é constitutiva de nossa pre-sença no 

mundo. Aquela disposição afetiva abre a possibilidade de visualizarmos o nosso próprio ser no 

âmbito do “ser-livre para a liberdade de assumir e escolher a si mesmo” (HEIDEGGER, 1995a, 

[§ 40], p. 252). A questão é sabermos o “com quê” a angústia se angustia. O próprio Heidegger 

responde: “o ser-no-mundo”. 

 

A angústia não se confunde com o temor, pois este provém dos entes presentes no 

mundo e podem nos ameaçar. Com isso, fugimos ou nos desviamos como meio de nos proteger. 

Entretanto, há um outro tipo de ameaça mais difícil de ser apreendido e faz com que nos 

desviemos de nós mesmos, de certo, a “de-cadência” (HEIDEGGER, 1995a, [§ 40], p. 249). 

Esse segundo tipo de desvio, Heidegger o chama “fuga’ de si mesmo o fato de a pre-sença de-

cair no impessoal e no ‘mundo’ das ocupações” (HEIDEGGER, [§40], p. 249). Convém-nos 

frisar que “de-cadência” não tem nada a ver com ruína, assim como dizemos de uma sociedade 

que está decadente, arruinada, ou de alguém que caiu em situação de miséria, penúria, 

decadência. O “de-cair” deve ser compreendido como “fuga de si mesmo”, o que caracteriza 

um desvio que nos impede de assumir o nosso próprio modo de ser e de pensar o sentido do 

“ser-livre para a liberdade”. O nosso modo de estar sendo no mundo é marcado no cotidiano 

pelo constante decair nas ocupações, nos afazeres. Tudo isso condiz, também, com a labuta 

diária na preocupação com a sobrevivência. Nesse decair, o nosso ser se envolve com outros 

aspectos existenciários, a exemplo do falatório e da ambiguidade. 

 

A manifestação da angústia é libertadora, uma vez que nos singulariza perante o 

“mundo’ das ocupações”. Com isso, ela nos abre a possibilidade de sentirmos algo de estranho 

na relação com as coisas do mundo e com as pessoas. Ao abrir-se a circunscrição de mundo, 

aproxima-se de nós o estranhamento e nos singulariza em nosso ser, afastando toda e qualquer 

familiaridade, formas de seguranças, de apoios, de sentidos. Tudo o que nos rodeia perde valor 

 
76 Freud percebeu o estado psicológico de asfixia como tendo sido causado por impulsos sexuais reprimidos, daí a 

ocorrência de um mal-estar patológico que ele o classificou como “ansiedade mórbida”, segue-se disso o fato de 

o psicanalista ter interpretado o fenômeno da angústia como “Neurose de Angústia” (FREUD, 1976, p. 107-179). 



138 

 

e se torna insignificante. Por um instante, o nosso ser é retirado das ocupações cotidianas, então, 

é desvelado o referente da angústia que nos ameaça de modo mais originário, a saber, o nada 

de ‘lugar algum’ que tende a se manter velado no ente desvelado que somos nós mesmos. 

 

Justamente aí, situa-se, a região, a abertura do mundo em geral para o ser-em 

essencialmente espacial. Em conseqüência, [sic] o ameaçador dispõe da possibilidade 

de não se aproximar a partir de uma direção determinada, situada na proximidade, e 

isso porque ele já está sempre ‘presente’, embora em lugar algum. Está tão próximo 

que sufoca a respiração, e, no entanto, em lugar algum. 

Aquilo com que a angústia se angustia é o ‘nada’ que não se revela ‘em parte 

alguma’. [...] significa que, a angústia se angustia com o mundo como tal 

(HEIDEGGER, 1995a, [§ 40], p; 250). 
 

A citação acima nos mostra que Heidegger, verdadeiramente, experimentou a 

manifestação da disposição da angústia, de forma que, quem for tomado por ela vai presenciar 

o mesmo em sua própria abertura, posto que ela é inerente a cada um de nós. O que ela nos 

desvelará é tão somente o nada, desencoberto por ela no transcender mundo. O nada já está 

sempre presente, por isso, ele não vem de lugar nenhum, embora não o vejamos e apenas 

pressintamos a sua presença como se estivéssemos no limite de uma fronteira, entre um mundo 

de coisas adiante e o nada em que nos encontramos por um instante. 

 

A pergunta que podemos levantar já fora desse estranhamento e, posteriormente, é sobre 

o que nos faz sair desse âmbito da angústia. Não existe o como sair. No exato instante da 

singularização, que nos sufoca a respiração, ocorre de querermos sair, e não encontramos meios; 

a vontade ou consciência subjetiva não funciona. Simplesmente não conseguimos com as 

nossas próprias forças. A angústia predomina. Só nos resta esperar a única possibilidade 

proveniente do nada em sua relação ontológica com o mundo, a saber: “O mundo entrega o ser-

aí ao ente, expondo-o à necessidade da confrontação77 com o ente que ele não é e consigo 

mesmo. [...], a entrega é uma determinação intrínseca ao ser-no-mundo como tal” 

(HEIDEGGER, 2009, p. 349-350).  

 

O instante de sermos tomados pela angústia é de difícil saída. Ali a estranheza é 

pressentida com todo seu vigor. Configura um momento de travessia em que estamos parados 

em nosso próprio lugar e o acontecer é de tirar o fôlego, de tal modo que a nossa relutância para 

 
77 O conceito fundamental é Auseinandersetzung e deve ser lido sem conotação negativa de “discussão”, mas, 

guardando “melhor o sentido original”, conforme a seguinte elucidação do tradutor Marco Antônio Casanova, a 

saber: “Confrontar-se quer aqui dizer colocar-se diante de e encontrar, por meio disso, o lugar de si mesmo e do 

outro” (HEIDEGGER, 2009, [n. 12], p. 347-348). 



139 

 

sair mostra o quanto estamos entregues às ocupações cotidianas. De certo, vamos saindo 

vagarosamente do aperto constringente e, quando somos entregues para o confronto no mundo, 

dizemos que não foi nada, pois nada vemos em lugar algum, a não ser o dar-se conta do tempo-

espaço experimentado no instante da estranheza. 

 

A estranheza é inerente em nós e nos persegue sempre na perspectiva do transcender 

mundo que mundifica, daí a tendência de estarmos o tempo todo fugindo dela. Fugimos da 

nossa própria estranheza para “o sentir-se em casa da public-idade”, contudo, corremos o risco 

de cairmos no mundo dos entes enquanto vivência na impessoalidade. Até aí achamos bom 

porque transparece que nos encontramos em casa, em meio às coisas e aos afazeres, 

compartilhando alegrias e tristezas com as outras pessoas. Justamente aí é que a estranheza nos 

ameaça “com a perda cotidiana no impessoal” (HEIDEGGER, 1995a, [§ 40], p. 253). 

 

Trata-se de uma ameaça escondida na estranheza. O que se esconde é a “fuga do si 

mesmo”, de a gente não se dar conta de si mesmo, às mais das vezes perdidos no impessoal do 

“todos nós... ninguém...”, conforme nos diz Heidegger; tal perda é o que há de mais terrível 

para nós, mas não paramos para pensar nisso. Há pessoas que dizem que não conseguem parar 

e ficar sozinhas pensando em si mesmas e logo fogem para alguma coisa, um devaneio 

qualquer, porque se deparam com o sentir-se fora do mundo dos entes. Então, fazem de tudo 

para fugir da estranheza ameaçadora. 

 

A estranheza deve ganhar uma caracterização ontológica, ou seja, ela nos retira da fuga 

do si mesmo ao nos singularizar, assim, abre a possibilidade mais originária de sermos no 

mundo “como ser-possível” (HEIDEGGER, 1995a, [§ 40], p. 252). Daí a angústia ser 

libertadora do nosso si mesmo para que ele não decaia meramente nas ocupações cotidianas; de 

não ficar o tempo todo apenas se dirigindo às coisas numa forma de entrega a elas sem 

confrontação, deixando para trás o próprio ser que se é, enquanto dura no mundo. Essa duração 

no tempo é o que constitui o nosso ser como cura que habita no entre. 

 

É na retomada do entre que o nosso ser singular no mundo se torna um ser existencial 

histórico e, muitas vezes, tende a ser arrancado de possíveis determinações, perfazendo um ser 

jogado, ou melhor, projetado pelo “ser-no-mundo”. Trata-se, aqui, de um projeto de 

arrancamento e este perfaz uma experiência de sofrimento e convocação para repensar o nosso 

próprio modo de estar sendo no mundo. Isso nos chama a atenção porque nos insere no âmbito 



140 

 

da essência da linguagem. Aqui, a arte poética é de fundamental importância para o exercício 

da meditação pensante. O arrancamento se dá em meio ao abissal onde aparece a ausência de 

fundamento, ou seja, nada de explicação e justificação, simplesmente o ser arrancado e 

conduzido para outro lugar; em verdade, é o inesperado que interage no entre de nossa 

historicidade. Quanto a esse inesperado, Hölderlin (2008, p. 126) o denomina de Natureza 

sagrada! (heilige Natur!). Em vários outros momentos da peça de teatro sobre A Morte de 

Empédocles, o poeta fala das forças dessa Natureza, da vida concedida por ela, isto é, do seu 

caráter de ser divina. Nessa perspectiva de pensamento acerca daquilo que é capaz de nos 

arrancar, é que nos advém essa nuança de in-esperado, ou seja, daquilo que não se espera e 

arranca o nosso estar sendo em um mundo aberto como que nos projeta para ir além do habitat 

confortável e, muitas vezes, atirado no perigo da liberdade. Nisso, experimentamos o 

transcender de mundo. Esse perigo Heidegger o tratou em Ser e Tempo quando falou do nosso 

modo de estar sendo próprio e impróprio, ou da propriedade e impropriedade. 

 

O in-esperado se apresenta como aquilo que de repente e num instante age por si mesmo 

e nos arranca sem que o esperemos. Trazemos, aqui, o exemplo do drama hölderliniano de A 

Morte de Empédocles. Em princípio, este pensador grego foi arrancado do sítio confortável 

onde habitava, no fundo de uma grota; teve de seguir um itinerário em direção ao vulcão Etna. 

Por um lado, ele teve de reparar o erro insolente de se autoproclamar um deus todo-poderoso e, 

por outro, ir ao encontro dos deuses, integrando-se à natureza divina.  O caminho é marcado 

pelo sofrimento, pelo enfrentamento dialógico até culminar na expiação purificadora que 

aponta para a liberdade. Ele caminha em direção à luz fulgurante e à temperatura entre vida e 

morte. Trata-se do “movimento incessante e ascendente de todo o cosmo rumo à purificação” 

(HÖLDERLIN, 2008, p. 21). Neste caso, o poeta Hölderlin (2008, p. 119) caracteriza o erro na 

própria fala de Empédocles: 

 

A vida da Natureza, eu a conhecia, 

Nela me iniciara, como devia tê-la 

Mantido sagrada, como outrora! Os deuses 

Estavam prontos a servir-me. Sentia-me o 

Único deus, e o manifestei com orgulho insolente. 

Oh, acredita-me, melhor seria nunca ter 

Nascido!  
 

A manifestação de tal erro se deu mediante o pronunciamento de uma única palavra que 

o amigo Pausânias retomara e o pensador mesmo a confirma. Não foi uma palavra qualquer, 

mas sim a temerária, terrível, ou seja, passível de aniquilá-lo, porque ela emergiu do ânimo 



141 

 

altivo em detrimento das forças da natureza, pois era esta que interagia nele e não ele por si 

mesmo. Isso nos chama a atenção para o âmbito da linguagem que se coaduna com o poder das 

forças divinas; na medida em que Empédocles se esquece disso, ao pensar apenas em si mesmo, 

ele rompe a aliança com os deuses. Diante disso, Hölderlin caracteriza com clareza a fuga dos 

deuses ao abandonarem Empédocles como um homem indigente, daí sua indagação: “Onde 

estás, ó deuses? Ai, como um mendigo / Me abandonais e a este peito / Que amando vos 

pressentia” (2008, p. 107). Em outra passagem, o sacerdote Hermócrates menciona como se 

deu a ocorrência do erro: “Os / Deuses o despojaram da força, / Desde o dia em que, inebriado, 

diante de / Todo o povo, se disse um deus” (2008, p. 97-99). Eis aí a palavra mortal ao se dizer 

que era “um deus”. Neste caso, houve o esquecimento da diferença ao sentir-se inebriado por 

vivenciar o instante da extrema felicidade. Em decorrência desse descuido, ele foi expulso da 

convivialidade com os deuses e jogado “Ao fundo da noite insensata; / Em sua desmedida 

felicidade esqueceu-se / Demais da diferença, pensando apenas / Em si mesmo” (2008, p. 99).  

 

O fato de pensar em si mesmo nos lembra a exigência do preceito délfico do cuidado de 

si mesmo (epiméleia heautoû), acrescida de recomendações rituais com os exercícios práticos 

do ‘ocupar-se consigo mesmo’, isto é, o voltar-se sempre para si mesmo a fim de se encontrar 

e poder falar, dizer, solicitar algo em sua exclusiva necessidade útil de ser. Daí as regras do 

‘Medèn ágan (Nada em demasia)’ e ‘engýe (cauções) engýe, párà d’áta (comprometer-se traz 

infelicidade)’, de acordo com Michel Foucault (2010, p. 4-24). Contudo, esse não é o caso de 

Empédocles, pois tratava-se de recomendações aplicadas a quem fosse consultar a pitonisa no 

templo sagrado. No caso de Empédocles, o pensar em si incorreu num desvio em que ele 

astuciosamente se voltou “apenas” para si mesmo, apropriando-se do poder concedido pelos 

deuses, desconsiderando-os; trata-se de certa arrogância prepotente. Essa atitude diverge 

também da busca heraclítica quando disse no fragm. 101: “Eu me busco a mim mesmo” (LEÃO, 

1999, p. 85). Tal busca indica o compreender-se como parte integrante da natureza, no sentido 

do dar-se conta de si mesmo em face dos demais entes que não se movem na abertura de busca 

indagadora, isto é, o saber que possui um logos discursivo dado pela própria natureza embora 

seja marcado pela tendência de desmedida (hybris), a qual precisa ser controlada sob pena de 

arruinar a nossa existência no mundo. É tanto que este pensador enfatiza isso noutro fragm. 43: 

“É a presunção que deve ser apagada mais do que incêndio” (LEÃO, p. 69). Diante disso, urge 

buscar encontrar-se consigo mesmo. Conforme Foucault (2010, p. 9): “O cuidado de si é uma 

espécie de aguilhão que deve ser implantado na carne dos homens, cravado na existência, e 

constitui um princípio de agitação, um princípio de movimento, um princípio de permanente 



142 

 

inquietude no curso da existência”. Então, isso antecede o legado socrático do ‘conhece-te a ti 

mesmo’ (gnôthi seautón), pois, aqui, já se dá o âmbito da razão especulativa, de modo que 

Foucault (2010, p. 9) matiza: “Creio, pois, que esta questão da epiméleia heautoû deve ser um 

tanto distinguida do gnôthi seautón, cujo prestígio [deste] fez recuar um pouco sua [referente 

àquela] importância”. 

 

Convém pontuar que há uma diferença sutil entre manifestar um sentimento consigo 

mesmo no silêncio pensante e manifestá-lo numa fala pública. No primeiro caso, você pode até 

voltar atrás com modéstia e reparar um possível dano, mas, no último caso, o enunciado de 

Empédocles ao povo aconteceu de tal maneira que se tornou irreversível. Ele prosseguiu sua 

caminhada retratando-se persistentemente perante seus conterrâneos, admiradores e os deuses, 

sem jamais poder lograr êxito. Não lhe restava alternativa alguma a não ser a condição de morte, 

do encontro com o abismo a fim de reparar o dano e se purificar no movimento ascendente do 

fogo. 

 

A essência da linguagem se dá na abertura do silêncio no qual a própria linguagem fala. 

Quando Heráclito disse que buscava a si mesmo, ele próprio se movia nessa abertura de busca 

em seu silêncio, pensando o todo da natureza fluindo, pensando os entes dados, pensando os 

demais seres humanos e o logos em vigor. Nisso, o cuidado de si aponta para o que deve ser 

dito na fala, daí o cuidado com as palavras no sentido do nomear o sagrado, pois o poder como 

força do nomear e do dizer é proveniente da linguagem originária. Esta se encontra no âmbito 

de transcendência de abertura do desencobrimento-encobrimento. 

 

O topos discursivo da linguagem passa por uma clivagem diferenciadora em duas 

concepções, a saber: Por um lado, a visão derivada de uma teoria metafísica da linguagem que 

fora concebida como expressão e significado, ou seja, em seu aspecto representacional marcado 

pelo viés da racionalidade. Com efeito, a linguagem vem sendo entendida há muito tempo como 

simples instrumento de expressão das coisas no mundo; disso decorre a relação entre sujeito e 

objeto. Por outro lado, temos a linguagem compreendida em seu viés hermenêutico de algo 

ainda por ser pensado; segue-se disso o impensado da própria linguagem, e, para tanto, ela deve 

ser concebida em sua originariedade, como sendo ela mesma que vem à presença ao mesmo 

tempo em que se mantém resguardada no silêncio. Disso decorre a necessidade de nos voltar 

para o logos grego a fim de visualizar como os gregos fizeram a experiência com a linguagem, 

sendo que eles não criaram nenhum conceito capaz de denominá-la.  



143 

 

 

Neste sentido originário,  devemos pensar na possibilidade de experienciar a linguagem 

enquanto a saga78 do dizer. Nisso, a base primordial é a poesia, desde sua concepção grega 

assentada no produzir (poíesis). A saga precisa ser pensada a partir da linguagem que dista das 

definições metafísicas, a saber: “Sprache, γλῶσσα [língua], língua, langage, lange”, segundo 

Heidegger (2004a, p. 112-113) e que enfatiza: “De há muito que a palavra língua pena para 

pensar a linguagem”. Então, diferentemente das conceituações, Heidegger nos diz em De uma 

conversa sobre a linguagem entre um japonês e um pensador: “– Penso ter encontrado [a 

palavra saga], mas queria preservá-la para não ser usada como termo corrente e ser falsificada 

como conceito [...] Indica e significa o dizer, o dito e o que deve ser dito”, e, mais adiante, ele 

explicita o significado de saga, isto é: “o mesmo que mostrar, no sentido de deixar aparecer e 

brilhar, mas nos movimentos de acenar” (2004a, p. 113). Ademais, a possibilidade do não dito 

configura o silêncio originário presente no âmbito do “deixar aparecer”; isso aponta para o 

“deixar-ser” como sendo a condição mais difícil para o nosso agir, pois geralmente intervimos 

nas coisas, usamos palavras e conceitos para nomear, bem como tendemos a destruir algo, sem 

observar o direito que lhe assiste de advir na modalidade de ser. 

 

Dessa noção de saga provém a necessidade de superar a metafísica para pensarmos a 

produção poética no que lhe é de essencial. Esse essencial na poesia consiste na busca por algo 

de fundamental que suporta a história, ou seja, a saga (contenda) do dizer vem ao nosso encontro 

e provoca o dizer do homem pela verbalização. O verbalizar acontece como a provocação da 

linguagem em seu vigor. Trata-se, segundo Heidegger, do impensado da linguagem em sua 

vigência, já que ela fala através do caráter de ser do homem. 

 

O nosso intento é trazer a linguagem não mais presa à subjetividade, como quisera 

Humboldt, mas sim encaminhar a concepção originária da linguagem (o vigor da linguagem) 

como linguagem (a saga do dizer) para a linguagem enquanto palavra verbalizada pelo homem. 

Essa nova concepção de linguagem encontra seu fundamento primordial na noção de mundo a 

ser compreendido em quatro campos distintos, a saber: terra e céu, divinos e mortais e que se 

 
78 Cf. Houaiss (2001, p. 2495) onde há um leque de significações etimológicas com destaque para os sentidos mais 

refinados, desde o olfato e a audição; o conhecimento perspicaz e pressagiador e as narrativas de incidentes 

lendários. Destacamos as indicações provenientes do grego: hēgēomai-oûmai que significa “‘conduzir, guiar; 

comandar como chefe militar; governar; exercer hegemonia, ter a proeminência; julgar, pensar.’”, bem como outra 

do alemão: suchen (procurar, buscar). Entretanto, a palavra “saga” possui o caráter de complexidade por se 

distanciar das definições conceituais e de meras narrativas de feitos heroicos. 



144 

 

inter-relacionam. Trata-se do que Heidegger (2004a, p. 18) chama de quadratura unificadora, 

que é o mundo. Neste horizonte, o pensador nos diz que a palavra mundo “Não denomina mais 

a representação secularizada do universo da natureza e da história, nem a representação 

teológica da criação (mundus) e nem a mera totalidade de todo existente (κόσμος) [cosmos]”79. 

 

A questão da linguagem é de fundamental importância no universo das ciências na 

contemporaneidade, posto que aquela é trabalhada como mero instrumento de expressão e de 

informação técnica. No entanto, ela sofreu um desvio de sua originariedade e vem sendo tratada 

de forma acentuada pelo crivo da racionalidade detida no objetivável, mediante o que é 

mensurável, provável. Esse tipo de tratamento caracteriza o modo metafísico moderno detido 

tão somente nos entes objetivos. Aqui urge ter cuidado com a questão do método que 

caracterizou o autodesenvolvimento das ciências modernas de forma violenta, isto é: 

 

Nas ciências, o método não apenas propõe o tema como o impõe e subordina. 

A corrida vertiginosa que impulsiona atualmente as ciências sem que nem elas 

mesmas saibam para onde estão indo, provém do incitamento do método e de suas 

possibilidades, cada vez mais entregues à técnica. É no método que reside todo poder 

e violência do saber. O tema pertence ao método (HEIDEGGER, 2004a, p. 138). 

 

Diante disso, a linguagem precisa ser pensada sob pena de incorrermos em nossa própria 

destruição, sem nos darmos conta, feito a ciência que nem sabe para onde está sendo conduzida 

pelo método80. De certo, urge fazer uma desconstrução do uso lógico-gramatical da linguagem 

– como vimos anteriormente – a fim de pensarmos a linguagem a partir dela mesma e poder 

encontrar o caminho da força poética capaz de nos convocar e provocar tomadas de decisão 

pensantes; de nos colocar a caminho da solidão criativa, conforme nos diz Nietzsche no discurso 

Do caminho do criador em Assim falou Zaratustra, sobre o qual iremos aprofundar a 

possibilidade desse caminho da solidão, tendo em vista que o poeta Hölderlin vai se deparar 

com a solidão e repensá-la no sentido dos enigmas que nos são enviados pelos deuses. Em 

 
79 Sobre essas noções de mundo há todo um aprofundamento que Heidegger (2009, [§ 32-34], p. 245-323) fez na 

Introdução à Filosofia acerca da “Visão de mundo e conceito de mundo”, com destaque para a diferença entre 

filosofia e ciência, adentrando nas concepções teológico-cristãs e culminando nas concepções kantianas, 

precisamente, na Crítica da Razão Pura. 
80 O não pensar o teor da técnica, em seu cerne filosófico, resultou na produção das bombas atômicas e a utilização 

delas em Hiroshima e Nagasaki. Atualmente nem precisamos mais de bombas atômicas, basta o uso da técnica 

como vem sendo manipulada para significar a destruição da Terra, segundo o dizer de Heidegger em sua entrevista 

ao Der Spiegel em 1976. Portanto, o que é dito na verbalização da linguagem nos convoca a pensar, senão ocorre 

outros tantos desvios como os praticados por Galileu Galilei e Isaac Newton, ao retomarem o dito de Aristóteles, 

sobre o movimento, apenas no que lhes interessava para desenvolver a matemática e a física clássica modernas. 



145 

 

princípio, traremos a discussão de Heidegger acerca da viragem para o aberto como 

possibilidade da criação. 

 

O caminho, aqui, designa a nossa travessia existencial no mundo, tendo que afirmar a 

vida na terra como o todo da pluralidade das forças pulsionais. Faz-se mister observar que a 

discussão de Zaratustra se concentra na perspectiva do caminho com várias indicações, ou seja, 

“de si mesmo”; “da tua angústia”; “de quem cria”; “de quem ama”. Trata-se de um caminho de 

superação que perpassa o si mesmo para a atividade criadora que ganha força no âmbito da 

solidão. Isso aconteceu com Heráclito de Éfeso que se retirava para viver como solitário nas 

montanhas, enquanto pensava e criava. A solidão deve ser compreendida num encontrar-se 

consigo mesmo e nesse sentido nós não estamos sozinhos, pois as demais pessoas se fazem 

presentes em nosso diálogo de pensamento. Eis aí a dimensão da linguagem que se move e vem 

a se fazer presente no silêncio do pensamento. Logo, não se trata de uma solidão de sentir-se 

abandonado, de tédio, de aniquilamento, e sim do ser conduzido ao lugar solitário do entre céu 

e terra e, no contemplar a natureza, receber e doar os acenos dos deuses para o povo, no dizer 

de Hölderlin, no poema Como em dia de festa, sobre o agir dos poetas: “Pois, solitários que 

pareçam, vaticinam sem descanso” (RODRIGUES, 1994, p. 177). 

 

 

3.3  A   FORÇA   DO   PROJETAR   DA   COMPOSIÇÃO   POÉTICA   COMO    

       ESSÊNCIA  DA  LINGUAGEM 

 

O objeto de tese do nosso trabalho chega ao clímax com a discussão intermediada por 

Heidegger e Hölderlin; como se trata de uma investigação de cunho filosófico, o pensador 

apareceu mais enfaticamente do que o poeta. Em princípio, o poético veio sendo dimensionado 

ao longo do itinerário temático da linguagem. Isso mostra o quanto somos provocados e 

conduzidos pelo próprio vigor da linguagem, no intento de buscar caminhar pelo crivo da arte 

poética. Aqui, destaca-se o meio de uma travessia entre a recordação (Andenken) e a prospecção 

(Vordenken), em que navegamos na revisita ao impensado originário da linguagem poética para 

nos projetar na abertura de campo do mundo, segundo Heidegger. 

 

Há duas dimensões que marcam o caminhar do homem na abertura de mundo, a saber, 

a linguagem e a historicidade. Heidegger destaca a orientação filosófica em torno da questão 



146 

 

do ser que prevalece em sua relação com o nada. Ambos residem na linguagem originária, e, 

também, o homem habita na região do aberto, sendo convocado a pensar e dizer o ser mediante 

a verbalização. O dizer caracteriza a saga, isto é, uma experiência de luta como sendo a contenda 

entre viver e morrer81. Essa contenta já acontece entre terra e mundo82; a terra é recolhedora, 

enquanto o mundo aponta para a abertura, o expandir-se do clareado. Tudo isso é constitutivo 

da nossa própria historicidade, ou seja, o interagir no diálogo com os demais seres presentes no 

mundo, desde que sejamos convocados e provocados na saga e, muitas vezes, arrancados de 

um lugar para outro, para o destinamento. Falar assim indica que algo de inesperado se move 

em sua quietude sempre provocante. Segue-se disso a evocação heideggeriana para pensarmos 

o dito pela linguagem poética, bem como a verdade posta em obra de arte. 

 

A retomada das evocações hölderlinianas apontam, também, para essa condição de 

travessia, de modo que aparece fundamentalmente a linguagem e a historicidade como abertura 

de mundo. A relação entre linguagem e história transparece no drama da morte de Empédocles. 

O poeta inicia situando o pensador grego em sua terra natal, envolvido pela mãe natureza que 

lhe concede vida, força, vigor e sabedoria, mas ele vacila ao se arrogar um deus, rompendo 

certa aliança de integração à natureza divina. Com essa discórdia, advém toda uma exigência 

de reparação. Aqui, o drama toma uma segunda vertente marcada pela linguagem dialógica, 

isto é, a força da palavra vem à tona na conversação entre os personagens que foram ao encontro 

do mestre. Uns na tentativa de convencê-lo a retornar; outros, de condená-lo à morte e acabam 

por fortalecerem sua purificação. Aqui entra o terceiro viés que é a historicidade do ter de 

cumprir seu destino e não voltar atrás. 

 

No poema intitulado Os poetas hipócritas, que é da época de Hölderlin em Frankfurt, 

por volta de 1796-1798, chama-nos a atenção o fato de o poeta tecer uma crítica ao soterramento 

da terra pela fria racionalidade e caracterizar o pensamento dirigido à “Mãe Natureza” como 

saída plausível. De antemão, convém destacar o uso de certos conceitos utilizados por Hölderlin 

e que se adequam ao contexto religioso judaico, a saber, hipócritas  (scheinheiligen); trata-se 

da composição do substantivo Schein que significa o aparecer daquilo que emite luz, brilho e 

esplendor, com o verbo heiligen (reverenciar), cujo adjetivo heilig designa santo, sagrado, 

 
81 Rosa (2011, p. 89) caracteriza bem essa contenda que se dá, também, no dizer da linguagem durante a travessia 

do rio: ‘Carece de ter coragem...’. 
82 A explicitação dessa contenda aparece clara nas duas descrições sobre o par de sapados da camponesa e, mais 

precisamente, na obra arquitetônica de um templo grego em A Origem da Obra de Arte. 



147 

 

santificado, sendo que, da junção dos dois, resulta a adjetivação: scheinheiligen, para designar 

a qualidade de ser hipócrita, isto é, aquele que é dissimulado, fingido; falseador interesseiro que 

se disfarça com aparência de verdadeiro; aquele que aparece como se fosse santo sem o ser. 

Outrossim, é citado outro conceito peculiar: Heuchler, podendo ser traduzido, também, por 

Hipócrita. Como se trata de um substantivo masculino e para diferenciar daquele anterior, 

Rodrigues (1994) o traduziu por “fariseus”, pois, com esse conceito, Hölderlin retomou de 

empréstimo a nomeação do típico membro de grupo religioso judaico, do século II a. C., por se 

tratar de um observador formalista das escrituras religiosas e da tradição oral oracular, o qual 

era acusado de hipócrita pelos Evangelhos83. Hölderlin aplica tais conceitos a todos os poetas 

racionalistas. Assim, temos o dizer poético, conforme Rodrigues (1994, p. 96-97): 

 

DIE SCHEINHEILIGEN DICHTER 

 

Ihr kalten Heuchler, sprecht von den Göttern nicht! 

Ihr habt Verstand! ihr glaubt nicht an Helios, 

Noch an den Donnerer und Meergott; 

Tot ist die Erde, wer mag ihr danken? – 

 

Getrost, ihr Götter! zieret ihr doch das Lied, 

Wenn schon aus euren Namen die Seele Schwand, 

Und ist ein groβes Wort vonnöten, 

Mutter Natur! so gedenkt man deiner. 

 

OS POETAS HIPÓCRITAS 

 

Dos deuses, ó frios fariseus, não me faleis: 

Pois de razão viveis, e em Hélios não acreditais, 

E nem mesmo no Tonante, e nem no deus do mar! 

Jaz a terra morta, e quem lhe deve agradecer? 

 

Paciência, deuses, que o cantar ainda laureais, 

Mesmo em fuga esteja a alma aos nomes vossos! 

E quando falte um verbo de grandeza, 

Que em ti se pense então, Mãe Natureza.  

 

A crítica aos poetas, chamados de hipócritas, visa à razão (Verstand) tida por aqueles 

como forma absoluta para a vida. Tal razão torna todos eles frios no sentido de se tornarem 

calculistas, fissurados no mensurável, provável; disso decorre a incapacidade de visão e audição 

para com os acenos dos deuses ausentes. Tais acenos são manifestados pela luz e o brilho do 

sol, bem como pelo toar do que faz trovejar e também pelo poder divino das águas do mar, tudo 

isso compondo a força imperante dos deuses que não se fazem presentes enquanto tais, e sim 

 
83 Convém destacar que, apesar de os fariseus falarem sobre Deus, todas as falas deles não passavam de mero 

falatório sem comprometimento dos mesmos, daí a frieza da indiferença de seus raciocínios. 



148 

 

através dos acenos do céu. No entanto, a descrença veiculada pela frieza da razão, entranhada 

na mente daqueles poetas simuladores, causa a morte da terra, segue-se disso a indagação 

hölderliniana em relação à terra: “quem lhe deve agradecer?”. Esse ato trágico praticado contra 

a terra está longe de ser reparado. Aqui, o poeta invoca com clangor a mãe natureza (Mutter 

Natur!) e nos convoca a pensá-la em seu imo: “so gedenkt man deiner”, na tradução de 

Rodrigues: “Que em ti se pense então”. Trata-se, portanto, de pensar o campo aberto da natureza 

que envolve céu e terra, os divinos e os mortais. Há um recurso poético indispensável enunciado 

no primeiro verso da segunda estrofe, o qual foi marcante para Nietzsche ao escrever seu 

Zaratustra, a saber, o canto (Lied). Para Hölderlin, os deuses ainda coroam o cantar, apesar de 

toda a descrença dos poetas simuladores, os quais vivem tão somente da fria razão sepulcral da 

terra.  

 

A natureza é sempre recorrente nos poemas de Hölderlin; tudo indica que ele foi 

marcado pela physis ao enveredar pelos poetas gregos e, principalmente, pelos primeiros 

pensadores-poetas; como vimos acima, no primeiro capítulo, muitos destes escreveram obras 

inteiras sobre a natureza. Na retomada desta, há uma profusão de atributos concebidos pelo 

poeta ao chamá-la de divina; grande; consagrada; criadora; íntima. Na primeira e na segunda 

versões de A Morte de Empédocles, Hölderlin (2008, p. 104; 265) a invoca: “Ó íntima 

Natureza!” (“O innige Natur!”), a partir da qual se destaca o termo íntima (innige). Segundo 

Heidegger (2004b, p. 114), trata-se da palavra fundamental: intimidade (Innigkeit) que dista das 

acepções comuns de sentimentos íntimos como desejos, pulsões da alma, sentimentalismos; o 

que se pretende dizer é o seguinte: “Primeiramente, designa uma elevadíssima força do ser-aí. 

Em segundo lugar, tal força afirma-se por resistir aos antagonismos mais extremos do Ser”, ou 

seja, o dizer poético consegue harmonizar os opostos e mantém uma unidade primordial. 

Podemos ver isso na invocação de Empédocles (HÖLDERLIN, 2008, p. 264-265): 

 

O innige Natur! ich habe dich 

Vor Augen, kennest du den Freund noch, 

Den Hochgeliebten, kennest du mich nimmer? 

Den Priester, der lebendigen Gesang, 

Wie frohvergoβnes Opferblut, dir brachte? 

 

Ó íntima Natureza, tenho-te ante 

Meus olhos, conheces ainda o amigo, 

O muito amado, ou não me conheces mais? 

O sacerdote que te ofertava cânticos vivos 

Como sangue do sacrifício vertido com prazer? 

 



149 

 

O poeta se encontra no entre céu e terra e tem de poetizar o mistério que se revela como 

tal, pois este não tem nada de metafísico, posto que ele é a “forma suprema da realidade” 

(HEIDEGGER, 2004b, p. 116). Tanto é assim que o poeta tem de renegar dizer o mistério na 

medida em que ele não pode ser dito e, mesmo assim, ocorre toda uma conversação acerca dele 

e, por mais que a força do pensamento, mediada pelo mais elevado grau de saber, se aproxime 

do dizer revelador do mistério, este se mantém oculto e jamais tocado. Em todo caso, o poeta 

enuncia que precisamos pensar na mãe Natureza que, em outras passagens, ela é chamada de 

mãe terra. Enfim, o pensamento é provocado a se manter na intimidade dos contrários e compor 

a unidade dos mesmos. 

 

Essa intimidade harmoniosa dos opostos fez Hölderlin chamar “El lenguaje, el campo 

del ‘más inocente de los bienes’, ‘el más peligroso de los bienes’”84 (HEIDEGGER, 2006b, 97). 

Esse dito se aplica à poesia como a ocupação mais inofensiva de todas e, ao mesmo tempo, o 

bem mais perigoso concedido ao homem. Para o poeta, a conciliação entre os campos 

inofensivo e perigoso se dá mediante a intimidade (Innigkeit) explicitada acima. Em princípio, 

o poeta trouxe à tona a imperiosa ocupação que se deve ter com a linguagem, visto que é com 

ela que o homem pode ordenar, construir e destruir mundo. As plantas e os animais não 

precisam da linguagem no mesmo tom do ser humano; ela possui a não-essência de forma 

constitutiva, ou seja, sempre carrega consigo a tendência da perda do ser no âmbito do não-ser, 

esse é o perigo terrível. Disso decorre a pergunta sobre como se daria isso, cuja resposta 

plausível é o falatório que tanto se detém nos entes, mas também decai no jogar conversa fora 

enquanto mero devaneio. Como vimos acima, a perda da essência da linguagem se dá pela 

frieza da razão, tanto é assim que Hölderlin questionou os poetas hipócritas, os quais utilizam 

a linguagem apenas como ferramenta de expressão racional que sepulta a Terra. O problema é 

que a linguagem não só traz consigo a possibilidade do não-ser, mas ainda a deixa em aberto, 

segundo Heidegger (2004b, p. 67). O que traz certa dificuldade é o entendimento do homem 

detido no falatório, nos entes e na abertura dos jogos de linguagens. No entanto, o poeta 

enunciou essa dubiedade da linguagem como o mais inocente e o mais perigoso dos bens, a fim 

 
84 “A linguagem, com o campo do ‘mais inocente dos bens’, ‘o mais perigoso dos bens’”. Esse dizer aparece em 

dois momentos significativos. De um lado, na carta de Hölderlin à mãe, em janeiro de 1799, a fim de poupá-la e 

fazê-la entender afetuosamente o itinerário dele: “calmamente e com doce ócio, me dedico ao mais inocente de 

todos os afazeres” e, ao mesmo tempo, se recusa em asfixiar o dom que carrega consigo: “E, no entanto, qualquer 

arte exige que se lhe dedique uma vida humana, se quiser desenvolver o dom que tem para o seu exercício e não 

acabar, no pior dos casos, por asfixiá-lo” (Cf. HEIDEGGER, 2004b, p. 41). De outro lado, no ano seguinte de 

1800, num esboço, ele profere sobre a linguagem: “foi outorgada ao Homem o mais perigoso de todos os bens, a 

língua” (Cf. HEIDEGGER, 2004b, p. 64). 



150 

 

de nos fazer pensar a intimidade de ambas junto ao que ele denomina de mãe terra; no dizer de 

Heidegger: “A não-essência da língua pode, assim, ser aproveitada como perigo e resistência, 

como algo que obriga a uma afirmação constantemente nova da essência contra a não-essência” 

(2004b, p. 67).  

 

Heidegger explicita a junção de ambos os ditos poéticos na questão do ser em seu 

mistério de velamento-desvelamento; aquele que se doa e se mantém oculto. Tal acontecimento 

se dá em nosso modo de ser autêntico e inautêntico no mundo. Esse jogo de autenticidade e 

inautenticidade deve ser pensado conjuntamente e sem acepções de valores morais. Trata-se do 

modo de ser do homem no mundo em sua existencialidade histórica, podendo se encontrar numa 

ou noutra dimensão. É a condição da liberdade que marca o nosso ser histórico. Disso decorre 

o encontrar-se consigo mesmo ou perder seu sentido de ser. Então, a busca do ser é a perspectiva 

primordial, a fim de não nos perdermos na fragmentação dos entes simplesmente dados e/ou 

fabricados. 

 

Apesar de Hölderlin ser um poeta citadino, ele manteve um contato marcante com o 

mundo campestre, contemplando as montanhas, rios, mares, bem como nas viagens que fez pela 

sua terra pátria e, também, por outros lugares visitados. A visão que se tem é de que, assim 

como a physis significou para o mundo oriental dos pensadores gregos, a amplidão do aberto, 

desde onde acontece o surgimento dos entes e que tendem ao encobrimento, ambos interagindo 

de modo contínuo, a natureza é para nós ocidentais o mesmo em sua proveniência de abertura. 

Aqui não cabe estratificação ambiental que separa o campo da cidade, zona urbana e zona rural, 

de forma que esta última ganhasse a conotação de imagem da “natureza”, pois temos o costume 

de conceber por natureza o composto de matas, florestas, lagos, montanhas, animais, vegetais 

e até os habitantes nativos com suas denominações estereotipadas. Ora, o céu que se dá nesse 

ambiente bipartido é o mesmo que interage no mundo citadino, ou seja, a luz e o brilho do sol, 

os relâmpagos e trovões, as chuvas e demais fenômenos climáticos ocorrem no campo e na 

cidade, apenas com ligeiras diferenças. Enfim, o céu e a terra interagem e, no seu entremeio, 

nós mortais nos encontramos. 

 

Na retomada do poema, tudo parece perdido, pois o poeta chegara a conclusão de que a 

terra está morta e não há quem possa agradecê-la; tal fato mostra o perigo da fria razão que 

gerou toda sorte de descrença e atua fazendo com que ocorram duas coisas terríveis: por um 

lado, a mente humana que foge dos nomes divinos e, por outro, a falta de uma palavra 



151 

 

indispensável capaz de recolher céu e terra. É diante dessa derrocada de mundo que o poeta 

invoca os deuses apelando pela paciência (Getrost) deles, porque restam dois campos de 

atuação capazes de assegurar a terra viva com a mobilidade do céu, a saber, o cantar e o pensar; 

disso decorre a retomada da fala poética no cantar e do pensamento por vir. O cantar ainda é 

laureado pelos deuses, sendo assim existe a possibilidade de, no cantar, o exercício do pensar 

na mãe natureza (Mutter Natur) ser dito como uma indicação formal: “Que em ti se pense 

então”. Podemos dizer com isso que há uma indicação recolhedora do poetizar e do pensar, ou 

seja, da poesia e da filosofia, corroborando o que dissemos no primeiro capítulo acerca da 

aproximação e distância. Aqui, destacamos a possibilidade criativa tanto da poesia quanto da 

filosofia, bem como serve de indicação e provocação ao campo das ciências, para ser preciso, 

na perspectiva de criar condições favoráveis ao meio ambiente em prol da vida como um todo. 

 

Na mesma estrutura do dizer poético anterior, referente aos poetas hipócritas, Hölderlin 

agora se dirige Aos nossos grandes poetas, caracterizando a tarefa fundamental destes como 

doadores dos acenos dos deuses ao povo, integrando toda a natureza despertadora do sono. Para 

tanto, recorre ao elemento das águas e do vinho do deus Baco. Os poetas são convidados a 

despertarem e, com isso, também soerguer seu povo com as ordenações divinas, bem como a 

vida, cujos heróis devem vencer. Assim, acompanhemos na tradução de Rodrigues (1994, p. 

102-103): 

 

AN UNSRE GROSSEN DICHTER 

 

Des Ganges Ufer hörten des Freudengotts 

Triumph, als allerobernd vom Indus her 

Der junge Bacchus kam, mit heilgem 

Weine vom Schlafe die Volker weckend. 

 

O weckt, ihr Dichter! weckt sie vom Schlummer auch, 

Die jetzt noch schlafen, gebt die Gesetze, gebt 

Uns Leben, siegt, Heroen! ihr nur 

Habt der Eroberung Recht, wie Bacchus. 
 

AOS NOSSOS GRANDES POETAS 

 

Gangéticas ribeiras o triunfo retumbaram 

Do Baco rouba-tudo e juvenil que do Indo 

Aqui chegou com santo vinho, 

Vindo os povos do seu sono despertar. 

 

Poetas, acordai! Do sono sacudi também 

Quem dorme ainda, e as leis doai, 

Doai-nos vida, e vós heróis, vencei! 

Somente vós, tal como Baco, haveis direito de pilhar. 



152 

 

 

O dizer desse poema supera a confiança dos poetas hipócritas detidos na fria razão. 

Hölderlin recobra a confiança no aspecto divino e introduz Baco, que é o deus grego do vinho, 

também conhecido por Dionísio, alegre e jovial; é um deus típico porque engloba a cultura 

grega, indiana e romana; de sua saída da Índia, ele caminha pelas margens do rio Ganges cujas 

águas são consideradas sagradas pelos seus habitantes ribeirinhos. O deus traz o vinho sagrado 

cujo poder é despertar os povos do seu sono. Então, aqui nos deparamos com algo 

paradigmático que é o despertar do sono85.  

 

Diferente do percurso da razão científica, Hölderlin se aproxima do elemento divino e 

segue o caminho do dizer poético. Dessa forma, ele nos remete à natureza de cuja terra é 

possível recolher o vinho para a doação do vigor de vida, do que é saudável, ou seja, do que é 

são na acepção de saúde; disso resulta o santo, sagrado como sendo o confirmado, sancionado 

da própria colheita. O vinho traz à tona a substancialidade, não só da euforia alegre própria da 

jovialidade, mas também a indicação do acordar. Aqui aparece algo que transcende o simples 

saborear de uma bebida, pois os grandes poetas são convocados a também acordarem e se 

tornarem os grandes heróis do seu povo, na medida em que eles trazem duas coisas a serem 

doadas, a saber, as leis que indicam a physis como medida de abertura apropriada aos mortais, 

desde que estes se tornem receptivos e correspondam às medidas da natureza em suas labutas 

cotidianas, nas pelejas manifestadoras da morte, bem como a vida indicativa do vigor da 

natureza. Então, o vinho sagrado indica o que rege a vida no cuidar e observar as forças vivas 

da mãe terra em sua interação com os céus. Aqui, ocorre uma convocação imperativa dirigida, 

exclusivamente, aos poetas chamados de heróis, quando Hölderlin diz “vencei!” (siegt). Tal 

invocação aparece na estrofe inicial da segunda versão do poema de 1800, intitulado: “Coragem 

de poeta”, a saber: “Segue, pois, inerme / A vida afora, e nada temas nunca!” (RODRIGUES, 

1994, p. 157). Salta ao nosso pensar que o poeta é instruído a caminhar indefeso e corajoso, 

pois ele tem de suportar os relâmpagos divinos como sendo dádivas celestes e, mesmo temendo 

não conseguir digerir tudo o que possa lhe ser dado, ele tem de encarar a própria morte, 

conforme nos diz Hölderlin: “‘[...] é sacrílego e demente procurarmos um caminho que 

 
85 A título de alusão, Kant agradeceu a David Hume por tê-lo despertado do “sono dogmático”. Trata-se da 

diferença entre Ciência e Metafísica, no dizer de Kant: “Portanto, tive que suprimir o saber para obter lugar para 

a fé, e o dogmatismo da Metafísica, isto é, o preconceito de progredir nela sem Crítica da razão pura, é a verdadeira 

fonte de toda a sempre muito dogmática incredulidade antagonizando a moralidade. [...] veja-se apenas a cultura 

alcançável pela razão através do caminho seguro de uma ciência em geral em comparação com o tatear sem 

fundamento e o vaguear leviano / da razão sem crítica” (1983, [B XXX-XXXI], p. 17). 



153 

 

estivesse seguro de todo o ataque, e que não há remédio para a morte’” (HEIDEGGER, 2004b, 

p. 38). Portanto, o poeta que caminha inerme e destemido se torna o homem mais forte do 

mundo cuja arma potente é a linguagem como saga do dizer. 

 

Os grandes poetas são equiparados ao deus Baco e, sobretudo, lhes é concedido o direito 

de colher tudo. O deus trouxe o vinho santo capaz de despertar o povo do sono para o alegre 

viver; os poetas devem trazer o vinho da linguagem como o bem mais inofensivo e o mais 

perigoso. O caráter de perigo já o indicamos que se refere à não-essência; disso se segue o sono 

no qual um povo e, até mesmo os grandes poetas, podem estar adormecidos. Decerto, o poeta 

Hölderlin enuncia o ter de ser sacudido da sonolência que significa o voltar-se para o essencial 

da saga do dizer poético, superando a fria razão aniquiladora da terra mãe, pois esta, por sua 

vez, guarda em si o que há de mais divino, a saber: “o amor que tudo conserva” (HEIDEGGER, 

2004b, p. 64). 

 

 

3.3.1   Incursão   na   Força   do   Poetizar   Criador   do   Pensamento  

           Nietzschiano 

 

A força da poesia está na saga do dizer. A noção de força diz respeito à essência do 

poetizar criador da obra de arte. A palavra saga é bastante significativa porque também pode 

indicar o campo de travessia, de luta, da contenda em que o homem se debate nos 

enfrentamentos existenciais no mundo. A vida se dando como uma peleja duradoura. Isso 

caracteriza bem a condição da temporalidade do nosso habitar nesta terra sob o céu. Antes de 

todo e qualquer estudo, o caráter de humano86 veio a existir no mundo e foi se construindo, 

destruindo e reconstruindo ao longo do tempo. O que lhe deu a capacidade de compreensão foi 

a linguagem originária. Através desta, tudo o mais foi sendo acrescentado ao homem, desde 

trabalho, religião, cultura e historicidade, tudo assinalando transformações históricas até 

culminar com a criação de caracteres linguísticos capazes de servir para a comunicação e 

construção do próprio homem87. 

 
86 O fundamento disso se encontra na fábula de Higino sobre “Cura” e que Heidegger (1995a, [§42], p. 262-266) 

a tomou por base para interpretar a origem do homem do ponto de vista “ontológico-existencial da pre-sença”, 

como vimos acima na página 136. 
87 De certo, as pinturas rupestres, os artefatos criados, os habitats construídos, os monumentos e tantas coisas 

criadas e sinalizadas são formas de linguagens criadas, que serviram como obras tecnológicas de cada instante 

histórico vivido, tanto no âmbito do nomadismo como do sedentarismo. 



154 

 

 

Dentre as obras de arte criadas pelo crivo da linguagem, surge a poesia como um 

produzir criativo do dizer essencial da linguagem. Não apenas os sons são suficientes, mas a 

capacidade de ausculta afinada com a sonorização proveniente de determinados entes e de 

outros fabricados, como um todo. De certo, faz-se necessário o silêncio para aguçar a audição 

por isso, às mais das vezes, alguém nos diz que aprendeu de ouvidos. Outrossim, a visão se 

torna importante em sua relação com a luz. Enfim, tanto a audição quanto a visão devem ser 

compreendidas no processo de interação dos demais sentidos do corpo integral, bem como na 

interação com os outros seres da nossa própria espécie e com os entes que nos circundam. Para 

além dos sentidos corporais, atentemos para a capacidade de imaginar e pensar, sem esquecer 

das manifestações de sentimentos e percepções fenomenais. 

 

Acima, falamos de arrancamento e o poeta Hölderlin nos fala “Do sono sacudi também/ 

Quem dorme ainda”, o que nos remete à saída do não-ser para o projetado no mundo. O cantar 

poético é capaz de conceder essa projeção através do dizer que reúne o que é fragmentário com 

o enigma do que aparece como horrendo acaso e/ou trágico, segundo Nietzsche. O arrancar e o 

sacudir são verbos de ação e expressam, de certa forma, uma realidade violenta. A violência no 

sentido de conduzir de um lugar para o outro, sem que haja astúcia de violação de direitos, pois 

o único direito de conquistar, de tomar indica uma recolha doadora de vida e tal atitude cabe 

aos heróis vencedores que são os poetas instauradores ou criadores. 

 

É-nos bastante sugestiva essa condição de ser um poeta criador; tal perspectiva se 

alicerça no cerne da poíesis como produzir da obra de arte e, especificamente, a poesia como o 

dizer da essência da linguagem. A nossa indagação focaliza no como o poeta há de criar. Será 

necessário percorrer o caminho do criador mediado pela solidão? O caminho da solidão indica 

o âmbito do silêncio e escuta no sentido da abertura da originariedade da linguagem. Para tanto, 

faremos uma incursão no Zaratustra de Nietzsche, em seu discurso Do caminho do criador, que 

procede de modo pedagógico libertário, a saber: indaga o solitário; acolhe-o; situa o problema 

a ser enfrentado; exige posicionamento no ser livre para; dá as coordenadas de enfrentamentos 

e o envia para a atividade criadora com base no perecer. 

 



155 

 

Zaratustra inicia com uma indagação contundente: “Queres, meu irmão, refugiar-te na 

solidão?”88, embora de modo acolhedor chamando-o de – meu irmão, e repete mais duas vezes 

nos dois momentos finais do envio para a solidão e, no último gesto afetivo, o mestre derrama 

lágrimas e diz amar “aquele que quer criar para além de si e, destarte, perece”. Aqui fica claro 

que tal caminho envolve o vigor de vida e morte, sendo que esta última não quer dizer 

extermínio biológico imediato. 

 

Ao usar essa conjugação verbal “Queres”89, isso já aponta previamente para o caráter de 

vontade e, mais adiante, vai ficar mais claro que ela remete à palavra-chave Vontade de Poder90, 

quando Zaratustra pergunta: “Queres...”, de saída percebemos que ela expressa uma ação, uma 

força ao buscar saber do discípulo ou interlocutor se ele está disposto a se mover nela; se ele 

está inclinado para a decisão de comando cujo querer se torna plausível. A resposta por vir 

desse querer tem de indicar o dirigir-se para algo que está além de si mesmo e, para isso, a 

condição fundamental é refugiar-se na solidão. 

 

Este lugar ou abrigo na solidão consiste no que há de mais difícil para o homem, 

inclusive, contemporâneo91. A dificuldade cresce assustadoramente quando o homem se 

encontra perdido no mundo dos entes, no falatório, nas ambiguidades, enfim, preocupado quase 

o tempo todo com os afazeres cotidianos no mundo do trabalho para comer, beber, vestir, entre 

outros. Diante disso, é que a pergunta zaratustriana aparece de forma contundente: “Queres, 

meu irmão, refugiar-te92 na solidão?”. É uma pergunta que nos torna temerosos. A resposta 

seria quase que de imediato: Não! Isso é inaceitável! Uma loucura! Mas, isso é para homens de 

silêncio e de solidão, capazes de criação; homens que querem criar, segundo Nietzsche. 

 

 
88 Cf. Nietzsche (1995, p. 77). 
89 “Querer” em alemão é willen: querer; desejar; pretender. Wille significa vontade. Daí está em relação com Wille 

de Wille zur Macht.  
90 É-nos preferível usar a tradução de Wille zur Macht por Vontade de Poder (e não a tradução vontade de potência), 

a fim de evitar maiores dificuldades com o conceito de potência (dynamis) de Aristóteles, que tem mais a ver com 

possível e difere da concepção nietzschiana, ou seja, determinadas perspectivas de forças exercem poder 

impulsionador sobre outras configurações orgânicas e inorgânicas. Para dirimir dúvidas, remeto o leitor à 

explicitação de Marco Antônio Casanova (Cf. HEIDEGGER, 2010c [n. 1], p. 5-6). 
91 Sobre esse ser difícil, o poeta Carlos Drummond indagou em seu poema O homem: as viagens, se o homem 

estaria equipado para “a difícil dangerosíssima viagem de si a si mesmo”; após tantas outras viagens por diversos 

planetas e lugares ermos (CAMPESTRINI, [1984?], p. 131-132). 
92 Refúgio provém do latim refugium e significa asilo, acolhida, guarida, ou seja, lugar de fuga para escapar do 

perigo, bem como o que serve de amparo e proteção. 



156 

 

A solidão configura o lugar de retiro próprio para o exercício do encontro consigo 

mesmo. Nada melhor do que refugiar-se nela. Trata-se do lugar propício para a atividade de 

pensar e criar novos valores. Constitui o âmbito primordial para onde Zaratustra repete 

enfaticamente o “vai para a tua solidão”. Podemos pensar, aqui, a noção de retiro em face do 

perigo que, por sua vez, configura o perder-se a si mesmo no mundo das ocupações cotidianas. 

Neste caso, Zaratustra apresenta o caminho enquanto a travessia que conduz aquele que quer 

se pôr à procura de algo mais para ser criador, daí a indicação do “caminho de ti mesmo”. 

 

Ora, pela segunda indagação, sente-se que não sabemos ainda localizar tal caminho. 

Diante disso, Zaratustra usa outra forma verbal que nos chama a atenção para o caráter de 

procura na expressão: “Queres procurar...?”, pois, quem procura encontra, mas nem sempre 

aquilo que encontra seria plausível. Podemos encontrar as coisas mais diversas, seguirmos 

caminhos ou atalhos plurais. No entanto, a indicação é precisa: “... o caminho de ti mesmo?”. 

Decerto, não é qualquer caminho e, de antemão, já temos uma nuança indicativa. Portanto, o 

caminho deve indicar o lugar para onde ir fazer a experiência, a saber: o refúgio na solidão. A 

procura pelo caminho de si mesmo nos remete ao preceito délfico, conforme exposto acima nas 

páginas 141-142. 

 

Zaratustra toma o cuidado de pedir que o ouvinte se detenha em escutá-lo. Esse pedido 

aponta para o tempo quando diz: “Detém-te mais um pouco...”, ou seja, no instante, para algo 

de fundamental importância, a saber: a escuta. Essa condição que nos é própria anda 

demasiadamente conturbada pelo excesso de barulho externo e acaba atrapalhando a escuta do 

silêncio mais profundo, pois vai chegar o momento de ter de ser todo escuta para a voz da 

“temível senhora”, a qual Zaratustra já nomeara de “a minha ‘hora mais silenciosa’” (Cf. 

NIETZSCHE, 1995, p. 156), que pode nos reenviar para o amadurecer de si mesmo na solidão 

diante de nossas hesitações e temores, mesmo que os nossos frutos já estejam maduros. 

 

Assim, as duas dimensões saltam à nossa vista: a Escuta e o Silêncio que são 

constitutivas do âmbito da solidão. Aquelas perfazem a condição de fala e criação e, por isso, 

o ato de Zaratustra ter advertido o ouvinte para não responder de imediato tagarelando; não 

falar do ponto de vista do falatório externo eivado de tabus, preconceitos, medos, arrogâncias, 

entre outros. Com efeito, Zaratustra inicia sua fala mediante a crítica aos valores da moral de 

rebanho constitutiva da má consciência de culpa. Isso já aparece bem desenvolvido em A 



157 

 

Genealogia da Moral, no que diz respeito aos valores de “bem e mal”, “bom e mau”, que 

apresentaremos mais adiante. 

 

Voltando ao discurso Do caminho do criador, a fala do rebanho tende a dizer: “Todo 

isolar-se é culpa”; isso tem por objetivo se posicionar contra algum membro que ouse procurar 

a si mesmo. Esse acusar de “culpa” caracteriza a formação de uma consciência geradora de 

ressentimentos como que uma doença difícil de ser curada, inclusive, capaz de produzir 

malefícios psicossomáticos93. De certo, o rebanho se rege pela moral erguida por valores do 

costume grupal, pois, à medida que alguém rompe com tais valores, sofrerá as consequências 

com a atribuição de culpa. Isso ocorre mediante as avaliações provenientes dos interesses do 

bando ou grupo de vivências94. 

 

Por outro lado, no discurso Das moscas da feira, podemos observar a crítica 

zaratustriana sobre como pensa o rebanho: ‘Schuld ist alles grosse Dasein’ (AZ, 2016, [I, 27], 

p. 67)95, que Mário da Silva traduziu por: ‘Toda a grande existência é culpa’ (AZ, [I], p. 69). 

Essa maneira de dizer universaliza a culpa e obscurece a existência, segundo a moral de 

rebanho. Eis aí um grandioso inimigo dentro de si mesmo e, por isso, a indicação de procurar a 

si mesmo como sendo o caminho a ser perquirido diuturnamente. Ou se procura adentrar esse 

caminho, ou estará fadado a viver se retorcendo nas cinzas dessa culpa e perecer em vão. 

 

De certa forma, a nossa “angústia”, enquanto ansiedade doentia, ainda estará envolvida 

em mágoas provenientes daquela consciência de culpa. Não adianta se revoltar meramente 

contra esta, pois a voz dela ressoará vez por outra em tom de mágoa, de perda, de tristeza e tudo 

isso não respalda o ser livre para a superação da culpa, mas estaria apenas querendo se livrar de 

algo por meio de artifícios, subterfúgios, teimosias. Não resolve. Nisso Zaratustra indaga: 

“Queres, porém, seguir o caminho da tua angústia, que é caminho no rumo de ti mesmo? 

Mostra-me, pois, que tens direito e força para tanto!” (AZ, [I], p. 78). 

 
93 Podemos ilustrar com um caso de cobrança opressiva em que uma mãe fez desencadear na filha um processo de 

asfixia. Esta procurou vários médicos até que um neurologista receitou a substância Valeriana, mas não surtiu 

efeito. Então, ela tomou a iniciativa espontânea de cortar relações com a própria mãe, tornando-a ciente de que, a 

mesma, estava prejudicando o seu relacionamento e, após dois anos, todos os sintomas desapareceram; embora o 

trauma permaneceu escondido e sem resolução. 
94 Isso nos faz lembrar o itinerário de Fernão Capelo Gaivota em vista da liberdade, conforme Richard Bach 

(2020). 
95 Abreviatura da edição alemã de 2016 de Also sprach Zarathustra. AZ, parte I, número de linha 27 e p. 67. Este 

uso de “AZ” designará, também, o título Assim Falou Zaratustra em português da edição de Mário da Silva, 

doravante usaremos estas abreviações cuja diferença de uso se dará pelo idioma citado. 



158 

 

 

Neste horizonte da angústia, Heidegger diz que ela nos conduz para a libertação. 

Primeiramente ela configura a nossa singularidade, ou melhor, nos mostra a situação de aperto 

do si mesmo pelo qual estamos passando em dado instante. Em seguida, ela se faz caminho no 

desfazer todo e qualquer apoio exterior; quebra a familiaridade e suas formas de seguranças, 

deixando-as vazias de sentido; desvela-nos o âmbito da solidão no limite do si mesmo perante 

o nada. Aqui, deparamo-nos com as próprias forças da vida, do pensamento que converge para 

algo além de si mesmo, para mais ser na finitude do existir, afirmando a vida em sua totalidade 

e contínuo acontecer-desaparecer-aparecer. Há uma passagem no Hipérion sobre o nada e a 

angústia bastante ilustrativa: 

 

Ó, pobres de vós, que sentis tudo isso, que também não pretendeis falar da 

determinação humana, que sois tocado sempre ainda pelo nada que nos domina, que 

vedes tão profundamente que nascemos para o nada, que amamos um nada, que 

cremos em um nada, que trabalhamos para nada a fim de, algum dia, nos transferirmos 

para o nada.  

(...) Indigência, angústia e noite são os vossos senhores. Essas vos 

distinguem, conduzindo-vos a golpes secos. Chamais de amor a fome, e onde não sois 

mais capazes de vê-lo, aí moram os vossos deuses (HÖLDERLIN, 2012, p. 74-75). 

 

Ademais, Zaratustra pede que se demonstre a vontade mais vigorosa enquanto indaga 

com mais clareza: “És uma nova força, um novo direito? Um movimento inicial? Uma roda que 

gira por si mesma? Podes, também, obrigar estrelas a girarem a teu redor? ” (AZ, [I], p. 78). Na 

observância de A hora mais silenciosa, o próprio Zaratustra é confrontado com aquela “hora”, 

a ter de falar o que sabe e, com isso, ele é advertido acerca dos frutos já amadurecidos em si, a 

saber: ele já dispunha de força imperiosa capaz de comandar e até obrigar estrelas a girarem ao 

seu redor, ou seja, os homens e todas as forças pulsantes. Porém, faz-se necessário tornar-se 

criança e não sentir vergonha. O que ele tem a falar se refere ao Eterno Retorno do mesmo, isto 

é, da pluralidade de forças pulsionais presentes no cosmo, nos viventes e nos novos valores a 

serem criados. No entanto, ele se nega a falar e alega uma série de inconvenientes como: medos, 

vergonhas e artifício para se autopreservar. Recorreu à metamorfose do leão como símbolo de 

força, poder, altivez própria da juventude, alegando não ter a voz de leão para convencer e 

persuadir pelo temor feroz. No entanto, esqueceu, ou melhor, omitiu o símbolo da metamorfose 

da criança como sendo essa roda viva que gira por si mesma e não tem vergonha e fala baixo 

enquanto sussurro. Com efeito, a “hora mais silenciosa” lhe adverte que: “São as palavras mais 

silenciosas as que trazem a tempestade. Pensamentos que chegam com pés de pomba dirigem 



159 

 

o mundo” (AZ, [II], p. 158). Então, conviria a Zaratustra perseguir tais pensamentos já 

chegados, no entanto, ele se mostra vacilante. 

 

O problema é que a consciência de culpa vai se manifestar de diversas formas. No cerne 

dessa culpa, há ódio e vingança desmedida contra todo aquele que ousar ser diferente, mais 

ainda, que ouse adentrar o caminho do solitário, pois o voar que sobre-excede o rebanho será 

vitimado pela inveja que faz de tudo para reduzi-lo a cinzas. Essa moral culposa expende 

sentimentos que querem matar o solitário a qualquer custo. O pior é que tais sentimentos estão 

entranhados no si mesmo do solitário e, por conseguinte, ele deve ser convocado a se tornar um 

assassino de tais sentimentos, sob pena de ser morto por eles. De certo, resulta que o pior 

inimigo que podemos encontrar será sempre nós mesmos. O querer do solitário, agora, é arder 

nas próprias chamas, tornar-se cinza para poder se renovar. Heráclito nos diz no fragm. 43: “É 

a presunção que deve ser apagada mais do que incêndio” (Cf. LEÃO, 1999, p. 69). Trata-se da 

sanha desmedida (hybris) que será desenvolvida no próximo tópico. 

 

Além da luta a ser travada consigo mesmo, o solitário será espreitado por sete demônios 

que lhe foram atribuídos ao longo de toda a sua existência e passou a ser assimilado para si 

mesmo. Zaratustra os apresenta: “Herege, serás para ti mesmo, e feiticeiro e vidente e doido e 

céptico e ímpio e celerado” (AZ, [I], p. 79). Aqui, foi parodiada a passagem do Evangelho de 

Mateus. Trata-se de uma brevidade textual cujo tema é bastante ilustrativo, pois fala do 

“Retorno ofensivo do espírito impuro” (BÍBLIA, N. T. Mateus, 12:43-45). Este havia saído a 

vagar por lugares áridos em busca de algum abrigo, mas resolve voltar e convida outros sete 

espíritos piores do que ele próprio e farão com que o homem pereça. Não apenas o homem, mas 

toda uma geração estará ameaçada. 

 

Nietzsche retoma esse texto bíblico e o parodia em seu discurso à luz da Vontade de 

Poder e do Eterno Retorno do mesmo. Se compararmos ambos, veremos a similitude e 

diferença. O homem designa o solitário cuja casa passa a ser o si mesmo a ser cuidado. Ora, na 

casa, estava abrigado o “espírito impuro” enquanto em nosso si mesmo está abrigada a 

consciência de culpa. Esta, por vez, traz em si “sentimentos que querem matar o solitário” (AZ, 

[I], p. 78), de modo que teremos de nos tornar assassinos de tais pensamentos mortais no 

agarrar-se à vida como um todo. Na discussão entre os valores “bem” e “mal” o critério 

plausível é a vida. Ela será o parâmetro ou a medida para se visualizar a perspectiva de criar 

novos valores. 



160 

 

 

Por que Zaratustra insiste e persiste na busca do caminho de si mesmo? Por que termos 

de ir para a experiência de solidão, sabendo que nos depararemos com o silêncio mais 

angustioso que nos singulariza e, mais agudamente, com “A hora mais silenciosa”? No discurso 

Das moscas da feira, ao menos sete vezes, é exigido vigorosamente fugir para a própria solidão. 

Este discurso é paradigmático em demonstrar a vingança invisível do rebanho presente em 

nosso si mesmo. Tal vingança quer sugar todo o sangue. Aqui nos deparamos com a hybris que, 

vez por outra, pode se assanhar com ímpeto de violência, bem como com o tédio, tristeza ou 

desgosto profundo e/ou melancolia, podendo levar o solitário à morte. Assim aconteceu com 

Diotima na relação com Hipérion. Ademais, Hölderlin (2012, p. 185) integra tudo no campo de 

forças da natureza com as relações humanas e culmina dizendo algo de inovador: “Mas 

nenhuma alma é culpada”.  

 

É diante desse fenômeno da hybris que Heráclito disse: “Eu me busco a mim mesmo”. 

Na solidão, ocorrerá o vir à tona diversas vozes provenientes daquela consciência de culpa, 

marcada pelas experiências de dor, sofrimentos, fomes, violências, erros, covardias presentes 

em nossas entranhas, no sistema de nervos, nas imagens e lembranças inconscientes e que estão 

sempre pulsando e fazendo-nos tomar certas decisões contra a nossa própria vontade96.  

 

Tal consciência de culpa que age em sua desmedida é o que precisa ser cuidada, mais 

do que apagar incêndios exteriores, pois esses já são consequências. A desmedida em nosso si 

mesmo é o mais difícil de ser combatido e termina nos desviando do caminho do artista criador. 

Além de termos de encarar a luta contra a culpa negadora da nossa existência e da vida, teremos 

de enfrentar o que Nietzsche-Zaratustra nomeou de os sete demônios. 

 

A título de indicação, tais demônios fazem parte de toda a nossa historicidade 

existencial. O filósofo nos remete à criticidade dos valores morais gregários, especialmente, da 

 
96 Isso nos lembra o dito do apóstolo Paulo na carta aos Romanos: “Com efeito, não faço o bem que eu quero, mas 

pratico o mal que não quero. Ora, se eu faço o que não quero, já não sou eu que estou agindo, e sim o pecado que 

habita em mim” (BÍBLIA, N. T. Romanos, 7:19-20). Em todo caso, essa é uma alusão teológica. No entanto, há 

uma nuança filosófica cartesiana, na quarta meditação, que esclarece a causa do erro a partir da nossa vontade, 

uma vez que esta é “mais ampla e extensa que o entendimento”, sem que possamos delimitá-la no mesmo alcance 

do entender das coisas, nisso, ela passa a ser estendida para o que não entendemos e decaímos em erros. Assim 

sendo, o filósofo arremata: “ela [a vontade] se perde muito facilmente e escolhe o mal pelo bem ou o falso pelo 

verdadeiro. O que faz com que eu me engane e peque”.  (DESCARTES, 1983, [10], p. 119). Para além de tudo 

isso, temos o construto nietzschiano Vontade de Poder por meio do qual Nietzsche discute acerca da vida como 

valor supremo. Aqui aparece a noção de forças pulsionais enquanto vigor da vontade perspectivista. 



161 

 

moral judaico-cristã; desde a criação dos valores superiores de “Bom” e “Ruim”, passando pela 

inversão sacerdotal de “bom/bem” e “mau/mal” dos fracos, até culminar nos “demônios” 

nomeados no discurso de Zaratustra, a saber: “Herege, feiticeiro, vidente, doido, céptico, ímpio 

e celerado”. Neste caso, Nietzsche fez uma crítica também à metafísica nas concepções de 

verdade e ciência. Cada um desses valores atribuidores de culpa possui seus referenciais 

históricos e aparecem em vários outros discursos de Zaratustra. Aqui, não convém 

desenvolvermos cada um deles, embora possamos dar algumas indicações. 

 

Por herege, carregamos o peso difamatório de ser um blasfemo das divindades a 

exemplo da acusação feita a Sócrates e, em especial, do cristianismo; de feiticeiro ainda 

vinculado às crenças religiosas, apresentando-se como um penitente do espírito, disfarçado e 

mentiroso, mas também um artificioso que forja conceitos e seguidor de uma consciência 

superficial; o vidente é o típico adivinho que se arvora a ser profeta do futuro, daí o ser 

metafísico por crer no mundo inteligível negador do mundo sensível, criando uma bipartição 

de mundos e se torna um metafísico dogmático; o doido é o tolo que confunde os conceitos e 

se move na causa-efeito, sujeito-objeto, crendo em utopias e entende a vida como castigo, 

maldição e expressa o desejo de correção e reforma da vida; o céptico é o tipo incrédulo de 

tudo, é um suicida que nega tudo ao seu redor, inclusive, a própria existência; o ímpio configura 

a impiedade brutal, aquele que é terrível e age como um leão devorador, a condição de domínio 

pela força coercitiva; enfim, o celerado que diz respeito ao ser malvado. Embora vingativo, não 

é mortífero, mas é sádico. 

 

Imagine-se tudo isso interagindo dentro de nós mesmos, em nosso si mesmo com suas 

vozes turbulentas. Por tudo isso, Zaratustra urge enviar o solitário para o caminho de si mesmo, 

a fim de amadurecer; do tornar-se como criança no jogo da liberdade e do pensar capaz de criar 

algo novo e, do discurso A hora mais silenciosa’, escutarmos e aprendermos as palavras mais 

silenciosas. Isso configura adentrar no âmbito do silêncio e abertura para a escuta mais apurada; 

segue-se disso, o originário configurador da linguagem em Heidegger. 

 

A finalidade de ir para a solidão é criar. Para tanto, é preciso atentar para a avaliação. 

No discurso De mil e um fitos, o critério avaliativo aparece de forma enfática, ou seja: “Avaliar 

é criar: escutai-o, ó criadores! O próprio avaliar constitui o grande valor e a preciosidade das 

coisas avaliadas” (AZ, [I], p. 75). O que está em questão, aqui, é a perspectiva com a qual se 

deve avaliar. Na historicidade de muitos povos, os critérios de avalição foram o poder do “bem” 



162 

 

e do “mal”. Estes valores, Nietzsche já havia trabalhado na Genealogia da Moral, depois em 

Para além de Bem e Mal e aparece em vários aforismos e, aqui, em Assim falou Zaratustra. 

 

A avaliação inicial partia, por um lado, dos mais fortes como sendo o “bom”, aquele 

que era capaz de lutar, que era vigoroso e, em contrapartida, criaram o termo “ruim” que era 

atribuído aos fracos, sem coragem e sem habilidades de luta. Então, tínhamos uma moral dos 

senhores que avaliavam de acordo com seus valores nobres de força dominante. Por outro lado, 

ocorreu uma inversão daqueles valores pela casta sacerdotal, à luz do cristianismo, em que o 

“bom” fora atribuído aos fracos, humildes, humilhados, pequenos, pobres. Para tanto, temos a 

atribuição de preferência religiosa de Deus pelos pobres, pois o “verdadeiramente Bom é Deus”. 

Logo, os criadores iniciais do valor de “bom”, atribuído a si mesmos, passaram a ser mal vistos, 

a serem tachados de tiranos, malvados, e o valor de “ruim” fora jogado de volta para eles 

mediante a acepção de “mau”. Daqui, nasceu a outra perspectiva de avaliação da moral dos 

fracos, que Nietzsche chama de “moral dos escravos”. 

 

 Na perspectiva avaliadora nietzschiana, jamais se deve partir de tais valores, e sim da 

vida enquanto vontade criadora. Esta aparece num outro discurso: Nas ilhas bem-aventuradas 

em contraposição a Deus. Este é tido como uma suposição, embora seja precioso calar sobre 

todos os deuses e se concentrar na vontade criadora, assim: “Criar – essa é a grande redenção 

do sofrimento, é o que torna a vida mais leve. Mas, para que o criador exista, são deveras 

necessários o sofrimento e muitas transformações” (AZ, [II], p. 101). Destarte, o voltarmos para 

a exigência de seguirmos o caminho de si mesmo, do silêncio, adentrando o âmbito da solidão, 

a fim de enfrentarmos a má consciência de culpa e aqueles sete demônios em nós mesmos. 

 

Convém ter claro que em Nietzsche não há uma conclusão final. Tudo está em aberto 

no sentido perspectivístico da pluralidade de forças pulsionais; esta, por sua vez, sendo 

compreendida como Vontade de Poder que acontece em sua totalidade. A pluralidade de forças 

acontece no plano cósmico da natureza e no poder criativo para além de cada ente envolvido 

no jogo da vida.  

 

A Vontade de Poder, enquanto força para criar, está sempre presente no todo que não 

cessa de aparecer e, também, quer sempre ir para algo mais no sentido do Eterno Retorno do 

mesmo. A indicação de um resultado plausível que podemos retirar dessa nossa incursão no 

pensar do Zaratustra nietzschiano é que, na medida em que nos colocarmos a caminho do 



163 

 

silêncio de nós mesmos, estaremos experimentando a nossa capacidade de escuta, ou melhor, 

estaremos treinando a possibilidade da escuta e aprendendo a escutar. De certo, poremos à prova 

os nossos próprios pensamentos. Seremos convocados para avaliar todos os nossos valores à 

luz da vida e poder afirmá-la com tudo o que ela é e se apresenta; transcender o dizer do “Foi 

assim”, fragmentário e terrível, para que “a vontade criadora diga a seu propósito: ‘Mas assim 

eu o quis! Assim hei de querê-lo!’” (AZ, [II], p. 152), pois, assim, retornará as forças pulsantes 

da vida tanto do campo orgânico como do inorgânico. 

 

Indagamos acima sobre a necessidade de percorrer o caminho do criador e fizemos uma 

incursão no pensamento discursivo de Nietzsche, precisamente, em sua obra cantante que é 

Assim falou Zaratustra. Antes, já havíamos enunciado que o modo de pensar deste filósofo se 

respalda no canto, ou seja, no poetizar; segue-se disso sua leitura primordial de Hölderlin. A 

tecedura do discurso ora trabalhado é de cunho filosófico, pois, mesmo que ele retome 

elementos genealógicos da moral, da religião, da psicologia, ele está se movendo no âmbito da 

filosofia que pensa a unidade da fragmentação e do horrendo acaso enquanto o enigma. Isso 

aparece na exigência do conhecimento de si e do perecer para que a obra apareça como criação 

do artista. Tal perecer se coaduna com o dito poético de Hölderlin sobre o fato de que não há 

remédio para a morte, mesmo assim, o poeta não deve temer porque ela já é constitutiva da 

própria existência, ou seja, faz parte da nossa finitude ou amplidão da possibilidade da 

impossibilidade de permanecer existindo no instante do “ser-para-a-morte”, como nos diz 

Heidegger. 

 

A poesia sendo introduzida na infância pode nos marcar indelevelmente, isto é, na 

medida em que somos postos na clareira do poetizar, do canto, da musicalidade, tudo isso 

poderá nos destinar na abertura de mundo. O que se quer dizer com isso é que o dizer poético 

é capaz de nos incitar pensamentos. O ritmo e métrica contribuem, sobremaneira, para o 

exercício da memória, e a saga essencial do dizer é o que caracteriza a arte poética por 

excelência, de tal modo que devemos nos voltar para o poema no sentido de pensar no seu dito 

presente, seja numa palavra, numa frase, nas entrelinhas pelas quais o dito pode aparecer. 

Portanto, é este dito que constitui a essência do dizer poético ou a essência da verdade posta em 

obra de arte. 

 

 

 



164 

 

3.3.2  Acerca do Lugar de Meditação do Poetizar em Hölderlin 

 

 

Em princípio, o poeta tende a se retirar para o lugar de sua meditação poética; envolto 

em pensamentos e aberto ao porvir, ele se expõe aos acenos divinos, podendo, através da 

linguagem, tornar presente o ausente que se mantém imperceptível em sua intimidade, 

conforme nos diz Hölderlin. O contrário desse dizer poético é marcado pela razão que tanto se 

sobrelevou acima de qualquer outra possibilidade, gerando a desenvoltura da tecnologia que 

desfrutamos, mas que, no entanto, perde de vista a terra, o céu, os divinos e os mortais. A 

negação da terra constitui o não-ser dela como negada, mortalizada e subjazendo no 

esquecimento de uma racionalidade fria. O jazer da terra também indica a nossa própria 

extinção ou não-ser no mundo. Portanto, é contra essa tendência gritante que o poeta Hölderlin 

se ergue contra os poetas hipócritas para convocar os grandes poetas a se acordarem e se 

tornarem heróis do povo, fazendo com que este também seja acordado.  

 

O lugar da meditação poética corresponde à serenidade do habitar poeticamente nesta 

terra, segundo o próprio Hölderlin. De certo, tanto o poeta quanto o pensador precisam se retirar 

para o âmbito da solidão criativa e pensante. A noção de lugar se inscreve com o topos da 

intimidade (Innigkeit)97 a partir do qual o poetizar e o pensar podem fluir; esse poder como 

possibilidade independe do poeta e do pensador em si mesmos, de tal maneira que Heidegger 

nos diz que ainda não pensamos, posto que o pensamento nos vem do ser e jamais da 

subjetividade de um sujeito que lida com objetos e conceitos. Assim também acontece com a 

linguagem que não a temos, e sim ela é que nos tem, uma vez que habitamos nela98. Desse 

habitar na linguagem é que o poeta aguarda os acenos divinos. Falamos acima, brevemente, do 

que vem a ser isso de “aceno” no sentido de caracterizar a presença do que se ausenta.  Então, 

faz-se necessária a indagação hölderliniana na sétima estrofe da elegia Pão e Vinho, a saber, ‘... 

e para quê poetas em tempo indigente?’ (HEIDEGGER, 2014, [248], p. 309).  Como podemos 

ver pela leitura de Heidegger, esse tempo indigente “caracteriza-se pela ausência de Deus, pela 

‘falta de Deus’”. Mais adiante essa falta transparece em duas vertentes: uma primeira diz 

respeito à fuga dos deuses que se foram e não existem mais atuando concretamente; a segunda 

 
97 Cf. explicitação terminológica nas páginas 148-149 deste capítulo. 
98 A título de ilustração, o poeta trovador nordestino Patativa do Assaré (1992, p. 28) nos diz em seu poema Cante 

lá que eu canto cá: “Se as vêz andando no vale / Atrás de curá meus male / Quero repará pra serra, / Assim que eu 

óio pra cima, / Vejo um diluve de rima / Caindo inriba da terra”. 



165 

 

é considerada a pior de todas e fez com que a indigência crescesse cada vez mais, gerando uma 

escuridão imperiosa, de tal modo que foi chamada de “o tempo da noite do mundo”, a saber, 

desapareceu do mundo “o brilho do fulgor dos deuses” e isso gerou um abismo que, em alemão 

se diz sem fundo (Abgrund), ou seja, “a ausência completa de fundo” (2014, p. 310). 

 

Interessa-nos observar que o poeta é quem consegue se aproximar do abismo para o qual 

foram os deuses; ele tem de ter coragem e suportar o tempo de espera que se torna longo, além 

de outras dificuldades. O porquê de sua ida como mortal tem a finalidade de perceber os 

vestígios deixados pelos deuses quando se foram, bem como trazer à tona a necessidade de 

preparação de uma estância99 para que algum novo deus100 possa surgir. A tarefa dos poetas é 

captar o brilho do fulgor dos deuses em tudo o que existe. Daí, o “Ser poeta em tempo indigente 

significa: cantar, tendo em atenção o vestígio dos deuses foragidos” (HEIDEGGER, 2014, 

[251], p. 312), segue-se disso que a tarefa precípua dos poetas é “poetar a própria essência da 

poesia. Onde isso acontecer, deve supor-se um poetar que se conforma com o destino da era do 

mundo. Nós temos de aprender a escutar a fala destes poetas” (p. 312-313). O poeta busca o 

vestígio do elemento que é o sagrado e este é o que conduz até à divindade. O poetizar de 

Hölderlin é marcado, sobremaneira, pelo pensar filosófico, tanto é que Heidegger destaca numa 

passagem o fato de ele se firmar no ser: 

 

Na sua carta a Boehlendorf, de 2 de Dezembro de 1802, escreve Hölderlin: 

‘e a luz filosófica na minha janela é agora a minha alegria. Quem me dera guardar o 

modo como até aqui cheguei!’ 

Pensando, o poeta entra na localidade, que se define a partir daquela clareira 

do ser, que se tem vindo a estabelecer como o domínio da metafísica ocidental em 

vias de se consumar. A poesia pensante de Hölderlin ajudou a cunhar este domínio do 

pensamento poético. O seu poetar vive nesta localidade tão familiarmente como 

nenhum outro poetar do seu tempo. A localidade a que chegou Hölderlin é um estar-

revelado do ser que pertence ele mesmo ao destino do ser e que, a partir deste, está 

votado ao poeta (HEIDEGGER, 2014, [251-252], p. 313-314). 

 

A consumação da metafísica já se deu com essa fuga dos deuses. No entanto, não ocorre 

uma negação dos deuses, nem se dá o desprezo pelos rituais de cultos, sejam individuais ou 

coletivos. O poeta Hölderlin enuncia algo de mais grave do que um mero ateísmo negativo e 

desprezível da divindade, a saber, o apagamento do fulgor dos deuses no mundo. Com isso, a 

escuridão cresce assustadoramente, embora em nossa sociedade atual ainda não nos damos 

 
99 A palavra “estância” significa um lugar de moradia, de habitação, de passar uma temporada, entre outras 

acepções. Heidegger a toma, em seu filosofar, no sentido de habitação à medida dos deuses. 
100 Na página 184s deste capítulo, essa noção de um “novo deus” vai convergir para o que Heidegger chama de “o 

último deus”, na prospectiva da viragem para o acontecer de uma nova história. 



166 

 

conta disso ou, quase nem sentimos a ausência de divindades, às mais das vezes que a 

racionalidade técnica nos concedeu a tecnologia exponencial que nos entretém. Nietzsche 

depois retomou aquela fuga na concepção da morte de Deus101, no sentido de sua crítica à moral 

e prognóstico da transvaloração de todos os valores. Para o poeta, não interessa o mero retorno 

de um deus dos que já se foram e nem de um novo deus para o mundo sem ter uma estância 

para isso. Para tanto, seria necessário acontecer uma viragem histórica do abismo mediante os 

próprios mortais, convocados pela linguagem da “poesia pensante” acerca do desvelamento do 

ser. O que um deus dos antigos viria a fazer nesse tempo indigente atual? Dionísio já trouxe a 

alegria com o vinho sagrado da vida, o Cristo já pregou sua mensagem de amor e libertação; o 

que mais poderia ser feito ou redimensionado diante dessa racionalidade moderna e 

contemporânea? No pensar poético de Hölderlin, não é salutar a vinda de um ou outro deus dos 

que já se foram; melhor será que eles permaneçam por lá mesmo, pois os mortais que nós 

mesmos somos é que devemos tomar a história em nossas próprias mãos e preparar uma 

estância para o surgimento de um novo deus. Segundo Heidegger, trata-se da experiência de 

renúncia própria do luto sagrado. Tal renúncia não condiz com ateísmo objetivável de uma 

coisa totalmente desaparecida, mas o manter a condição de divindade que jamais desapareceu, 

ou seja: 

 

O luto sagrado está resolvido a renunciar aos deuses antigos, mas que quer o coração 

enlutado senão, ao abandonar os deuses, deixar intacta a sua divindade e, assim, 

manter-se, justamente na renúncia conservadora dos deuses longínquos, na 

proximidade da divindade destes. O já-não-poder-chamar os antigos deuses, este 

querer acatar a renúncia, que outra coisa será – e não é outra coisa – senão a 

disponibilidade unicamente possível e decidida para esperar a chegada do divino; é 

que os deuses só podem ser abandonados, como tais, na renúncia se, e quanto mais 

intimamente, estiverem fixados na sua condição divina. Onde o ente mais querido se 

foi embora, o amor permanece, visto que, de outro modo, o mais querido não poderia 

sequer ter-se ido embora. 

O facto dos deuses terem fugido não quer dizer que também a divindade 

tenha desaparecido do ser-aí do Homem, mas antes quer aqui dizer que ela, 

justamente, vigora, mas sob uma forma já não cumprida, crepuscular e obscura, mas, 

apesar de tudo, poderosa (HEIDEGGER, 2004b, p. 94-95). 

 
101 A temática sobre Deus é recorrente, na medida em que está em questão a diferença ontológica e a teológica. Na 

leitura de Otto Pöggeler (2001, p. 248s), “o Deus que a metafísica busca entender e apreender e que busca subjazer 

ao pensamento não é o Deus vivo da fé, não o Deus da liberdade e da história”. Ademais, Heidegger retomou a 

meditação acerca de Deus, que ficara em aberto em Ser e Tempo, para dizer em seus “Apontamentos da Oficina, 

‘a afirmação de Nietzsche (WW, XIII, p. 75), do ano de 1886: ‘A refutação de Deus – autenticamente, é somente 

refutado o Deus moral.’ Isso exprime para o pensamento meditativo: o Deus pensado como valor, mesmo que ele 

seja o supremo, não é um Deus. Portanto, Deus não está morto, Pois a sua divindade vive”. Podemos ver que 

Heidegger situou essa morte de Deus no âmbito da tradição metafísica enquanto mero valor especulativo, pois, a 

transformação já havia sido feita por Descartes quanto à passagem da ideia para a percepção, a saber: “O campo 

de visão do supra-sensível é extinto. A idea transmuta-se do ειδοῃ platônico para a perceptio do ego cogito da 

res cogitans, de acordo com a qual Descartes pensa a substantia finita do homem terreno” (HEIDEGGER, 2000, 

p. 196). 



167 

 

 

Pelo que vemos da citação, é plausível deixar que os deuses permaneçam onde estão e 

de lá possam com mais vigor da natureza fazer brotar o abismo capaz de fazer acontecer a 

viragem. O fato de os deuses terem fugido não significa que estão mortos definitivamente, no 

entanto, não convém tentar acordar alguém dos mortos apenas por uma saudade nostálgica. Há 

um receio do poeta em ver o rosto dos deuses, pois isso pode ser mortal para ele, mas, ainda 

assim, ele persiste em ficar corajosamente atento ao céu cheio de promessas, embora 

ameaçador. Todo esse enunciado hölderliniano aparece na estrofe I da poesia Germânia, 

conforme Heidegger (2004b, p. 18): 

 

Não a eles, os bem-aventurados que apareceram em tempos idos, 

As imagens divinas no País antigo, 

A eles já não posso invocar de forma alguma; se no entanto, 

Ó águas da pátria! agora convosco 

Carpe o amor do coração, que mais quer ele, 

Em luto sagrado? É que pleno de esperança jaz 

O País, e como em dias quentes 

Rebaixado, nos ensombra hoje 

Ó saudosos! um céu premonitório. 

Cheio está ele de promessas e, me parece, 

Ameaçador também, mas quero ater-me a ele, 

E não deixar que a alma me fuja para trás 

Para junto a vós, passados! que me sois caros em demasia. 

É que ver o vosso rosto belo, 

Como outrora, receio que seja mortal, 

E dificilmente é permitido acordar os mortos. 

 

 

3.3.3  A Viragem   para   o   Aberto   da   Criação   Poético-filosófica e Aceno  

          Científico 

 

Em princípio, urge pensar tanto do ponto de vista filosófico quanto poético o processo 

da criação, acenando para o âmbito científico. Isso já vem ocorrendo no desenrolar da nossa 

temática em curso à luz de Heidegger e Hölderlin. O primeiro culmina no pensar o ser e o 

segundo em pensar o elemento divino da natureza. No texto sobre ‘... e para quê poetas em 

tempo indigente?’, Heidegger dá prosseguimento ao chamar outro grande poeta à discussão que 

é Rainer Maria Rilke, através do qual vem à tona a figura do poeta como sendo aquele que 

arrisca mais em direção ao abismo, ao perigo, cujo fito é produzir uma viragem para o aberto 

que assegura a verdadeira proteção. Em todo caso, não são todos os poetas que arriscam mais, 

vale frisar o dito de Heidegger (2014, p. 365): “Os que arriscam mais são os poetas, mas poetas 



168 

 

cujo canto vira o nosso desamparo para o aberto. Estes poetas cantam o são [Heile] no insão 

[Unheile], pois invertem a despedida contra o aberto e re-cordam na totalidade sã e salva o que 

há de in-cúria”. Tal viragem dista da técnica quando esta é marcada por uma imposição do 

elemento quantificador, isto é, quando o homem moderno e contemporâneo impõe um modo 

de pensar e agir reduzido aos limites da objetivação, do calculável, do mercado com suas 

mercadorias e se posiciona, totalmente, contra o aberto. Aqui, vale lembrar a crítica de 

Hölderlin aos ditos poetas hipócritas fissurados na razão fria contra a terra. 

 

Devemos nos libertar do desamparo cuja proteção no objetivável jamais nos dá 

segurança. Sendo assim, nem os valores morais, nem as objetivações calculadas são suficientes 

para constituir a essência do homem no mundo. A perspectiva enunciada pelo poeta Rilke é a 

de termos que arriscar até mais do que a nossa própria vida, em prol de algo mais, em seu dizer: 

‘... e por vezes também / arriscamos mais (e não por interesse próprio), / do que a própria vida, 

arriscamos / por um sopro mais...” (HEIDEGGER, 2014, p. 341). Esse arriscar “por um sopro 

mais...”, transcende o querer particular de cada um de nós, pois não é um mero interesse 

subjetivo; trata-se da vontade imperante para além dos animais e das plantas, cuja força volitiva 

também não tem por objetivo criar nada, enquanto produção de artefatos, e sim do deixar vir à 

tona o que tende a surgir: 

 

O arriscar que mais arrisca, aquele que tem um querer maior do que qualquer 

imposição, porque é volitivo, ‘cria’-nos um estar seguro no aberto. Criar significa: 

haurir. Haurir da fonte significa: absorver o que brota, e trazer o recebido. O arriscar 

que mais arrisca do querer volitivo nada produz. Recebe e dá o recebido. Traz, na 

medida em que faz desabrochar o recebido na sua plenitude. O arriscar que mais 

arrisca consuma, mas não elabora. Apenas um arriscar capaz de arriscar mais, na 

medida em que é volitivo, é capaz de consumar, ao receber (HEIDEGGER, 2014, p. 

343). 

 

O poeta criador é aquele que arrisca por um sopro mais. A palavra criação se inscreve 

no verbo latino producěre que dá origem ao verbo produzir em português102. A preposição 

inicial pro, de origem grega, designa o que está diante de, no sentido de algo que, mesmo 

estando à frente de, se reporta a sua condição de proveniência, enquanto o termo ducěre, de 

origem latina, significa conduzir, levar algo ou alguém adiante do lugar onde se encontrava 

antes, com isso, obtemos o termo pro-ducěre, isto é, um conduzir adiante o que tem origem no 

 
102 Todas as palavras etimológicas consultadas encontram-se no grande dicionário da língua portuguesa de Antônio 

Houaiss (2001). 



169 

 

por vir. Dizer dessa forma se diferencia de um simples produzir algo de algo, de fazer coisas, 

objetos, artefatos. Uma outra acepção ocorre com a palavra criação do latim creatῐo e deriva do 

verbo latino creāre, ou seja, criar, dar existência aos seres, ato esse atribuído à creação divina 

de Deus; existem outras noções derivadas em português, como é o caso de cria, para o ato de 

alimentação física dos animais e criaturas humanas. Nessa mesma condição, há uma diferença 

entre criar e gerar. A primeira diz respeito ao efeito de produzir algo a partir do que já existe, 

assim como dizemos que a mesa foi fabricada da madeira retirada da árvore; a segunda, gerar, 

se refere à gênese no processo de germinação cuja proveniência é própria do campo 

habitacional, a exemplo da fecundação humana103 e/ou da autorreprodução celular. 

 

Poetizar a criação como um sopro mais foi o que marcou o modo de pro-duzir de 

Hölderlin, de Rilke e tantos outros poetas voltados para o aberto do abismo. O poetizar pensante 

deles aguarda a manifestação ou aceno do divino em meio ao que nos amedronta e até faz sofrer, 

no entanto, o poeta canta o que brota como gracioso diante da desgraça, como nos disse 

Nietzsche, juntando em “fragmento e enigma e horrendo acaso”, para trazer o vigor da natureza 

ou vida para doar aos viventes. Convém observar que eles não criam nada, posto que não 

utilizam as palavras como meros conceitos em forma de trocadilhos, mas sim na perspectiva da 

saga do dizer da linguagem. 

 

Trata-se de viajar no poetizar que pensa e canta. Um poetizar cantante no destinar-se 

corajoso do poeta no mundo, sendo conduzido pelo inesperado que, unicamente, é capaz de nos 

arrancar cada vez e nos conduzir adiante tão somente por um sopro mais. Este sopro pode se 

inscrever através do vento quando dizemos para alguém que bons ventos o leve e traga de volta. 

Outrossim, o sopro pode se dimensionar no desabrochar inesperado de uma flor quaternária. 

Quando o poetizar poetiza céus e terra, diz algo que tende a surgir do por vir do aberto com sua 

força de gravidade, ou seja, a poesia diz a verdade em seu acontecer do que está latente e acena 

com o brotar de algo porvindouro do abismo. Aqui, também, podemos dizer “um sopro mais...”, 

isto é, o homem se move no entre céu e terra no curso da liberdade, para tanto, tem de abrir seu 

olhar ao mundo para o vigor do seu brilhar, estando sempre atento à possibilidade dos acenos 

 
103 Convém destacar os avanços das ciências genéticas e robóticas que podem trazer grandiosas transformações à 

Terra, envolvendo o Céu, Divinos e Mortais. A técnica genética já possui avanços significativos com relação à 

vida. Podemos citar, a título de exemplo, a fertilização in vitro feita pelo National Embryo Donation Center 

(NEDC), por longo período de tempo, como ocorreu recentemente no Estado do Tennessee, EUA, o caso de um 

embrião que havia sido mantido por 27 anos congelado e foi implantado num ventre materno e nasceu saudável, 

conforme Holly Honderich (2020). 

https://g1.globo.com/tudo-sobre/estados-unidos/


170 

 

do sagrado no desvelamento que se vela. Assim, pode acontecer manifestações apropriadoras 

da natureza, envolvendo terra e céu, os divinos e os mortais nas travessias da contenda.  

 

Diante desse inesperado abismal, capaz de nos projetar no mundo, é que o poeta se torna 

a voz da saga da linguagem criativa, o poeta cria no exercício da liberdade, pois não está 

obrigado a nada produzir, e sim apenas receber o por vir dos acenos e doá-los aos demais 

mortais. Sendo assim, o poeta “Segue, pois, inerme / A vida afora”, conforme nos disse 

Hölderlin, sem temer a nada neste mundo; segue-se disso, o se portar desarmado porque ele é 

conduzido pelo inesperado que lhe reserva “um sopro mais...”, segundo Rilke. 

 

Partir, ainda, da indagação “... e para quê poetas em tempo indigente?”, parece ser 

contrassenso, pois, se entendermos a noção de “indigente” com situações de carências que nos 

afetam, dá-nos a entender algo de inconveniente perguntar pela necessidade de poetas. Nesse 

caso, os poetas seriam quase inúteis, pois não produzem bens materiais de consumo, no mais, 

serviriam apenas para produzir poemas degustáveis, satisfazendo o entretenimento e os 

devaneios cotidianos. Ao contrário disso, a indigência caracteriza o tempo escasso de 

horizontes, tempo obscuro em plena modernidade iluminada pela luz da razão tão cheia de 

conhecimentos objetiváveis, mas que já não ilumina nada e nem configura segurança, e sim um 

desamparo crescente. É diante desse desamparo que se faz necessário o poetizar dos poetas, 

desde que sejam aqueles “cujo canto vira o nosso desamparo para o aberto” (HEIDEGGER, 

2014, p. 365). Essa viragem exige ser pensada. 

 

O desamparo apresenta dubiedade que lhe é peculiar. Por um lado, diz respeito à falta 

de proteção em que nos encontramos no mundo, disso decorre a busca desesperada por 

múltiplas formas de segurança. Para dar conta disso, a modernidade se firmou na racionalidade 

e desenvolveu as ciências por meio do recurso metodológico com ênfase na técnica. Com isso, 

surgiu a formação da consciência definida por Descartes como sendo a coisa pensante (res 

cogitans) e, por conseguinte, o eu pensante (ego cogito), de tal maneira que se criou o sujeito 

autoconsciente capaz de explorar a natureza como mero objeto passível de objetivação. A 

consciência foi constituída numa região em cujo interior atua uma esfera invisível onde os 

conceitos representativos dos objetos são ordenados de forma espacial e temporal. Essa 

interiorização conceitual fez com que o homem moderno criasse certa segurança em face do 

desamparo, ou seja, o homem cercado de objetos e recursos tecnológicos como segurança. Por 



171 

 

outro lado, o desamparo persiste e mostra o limite da segurança pelo qual tanto o homem quanto 

os objetos permanecem desamparados e inseguros no substituível incessante; segue-se disso o 

outro lado dúbio do desamparo ao indicar que existe o campo mais vasto das coisas e mais 

interior e invisível do que a consciência calculadora. A dubiedade do desamparo se apresenta 

na busca por segurança na região objetivável e, ao mesmo tempo, só pode encontrar segurança 

na abertura mais ampla do mundo, segue-se disso a necessidade que temos dos poetas. 

 

A necessidade dos poetas está em que eles são os mortais que mais arriscam no sentido 

de arriscarem o dizer da linguagem, pois trata-se de virar a situação de desamparo para o aberto 

da existência mundana. Heidegger vai chamar a atenção para uma virgem da consciência. A 

possibilidade de acontecer essa virada da consciência se dá mediante o processo de recordação 

dos objetos interiorizados para se tornarem presentes dentro duma circunscrição de 

cordialidade; no dizer de Heidegger: “A inversão da consciência é, por conseguinte, uma re-

interiorização ou recordação da imanência dos objectos do representar, trazendo essa imanência 

à presença dentro do espaço cordial” (2014, p. 353). Diante desse dito pensante heideggeriano, 

podemos arriscar dizer que as ciências têm muito a contribuir com uma possível transformação 

de mundo criando novos paradigmas, mas, urge observar o perigo de sua autodestruição sem 

saber para onde estão indo. É tanto que Heidegger jamais condenou a técnica e, muito menos, 

a ciência, apenas chama a nossa atenção para o ter de pensar ambas uma vez que já somos 

perpassados por elas, no dizer da linguagem, pois a ciência também é criativa. 

 

Nenhum poeta diz, diretamente, essa viragem do interior da consciência para o aberto; 

isso é fruto do pensar heideggeriano na interpretação dos poemas de Hölderlin e Rilke. Na 

medida em que houve o anúncio da fuga dos deuses por Hölderlin, ficou clara a situação de 

desamparo pelo tempo indigente e, nessa mesma incursão, o pensar poético de Rilke aponta 

para o arriscar e para o que ele chamou de “um sopro mais...”. Por conseguinte, Heidegger 

retomou o dizer poético de ambos para pensar em que consiste os vestígios e acenos poéticos a 

partir da linguagem, que marcou todo o processo lógico da razão conceitual configuradora da 

objetividade representacional como fenômeno manifesto da modernidade, marcada pelo viés 

da técnica. A possibilidade de pensar essa viragem da consciência encontra respaldo no pensar 

de Pascal que, simultâneo ao feito de Descartes, também pensou acerca da lógica do coração. 

Dado tal embate, o que prevaleceu foi a lógica da razão firmada na ciência matemática, 

enquanto a outra foi obscurecida e desacreditada pelas imposições propositadas do homem da 

técnica moderna. Em todo caso, Heidegger salienta: 



172 

 

 

Pascal descobre a lógica do coração que se opõe à lógica da razão calculadora. O 

interior e o invisível do espaço interior do coração não só é mais interior do que o 

interior da representação calculadora e, por conseguinte, mais invisível, como também 

se estende para além dos objectos apenas elaboráveis. Somente no íntimo invisível do 

coração, o homem se inclina para aquilo que deve ser amado: os antepassados, os 

mortos, a infância, os vindouros. Isto pertence ao círculo mais vasto que agora se 

revela como sendo a esfera da presença da conexão completa, sã e salva (2014, p. 

351). 

 

Aqui nos deparamos com a mais difícil de todas as transformações históricas, a saber, a 

inversão da consciência para o aberto da nossa existência no mundo. Há muito que a 

modernidade se firmou na lógica da razão calculadora e cresce cada vez mais, de forma que 

isso caracteriza bem a vontade de vontade do conhecimento que Hölderlin em seu poema No 

azul sereno..., já havia detectado o fato de Édipo ter uma visão aguçada; podemos acompanhar 

tal dito conforme Heidegger (2002e, p. 259):  

 

[...] Édipo-rei tem 

um olho a mais, talvez. Os sofrimentos desse  

homem aparecem indescritíveis,  

indizíveis, inexprimíveis [...]  

Os sofrimentos que Édipo suportou aparecem como  

o lamento de um pobre a que falta algo. 

Filho de Laio, estranha pobreza da Grécia! 

Vida é morte, e morte é também uma vida. 

 

O ter “um olho a mais” converge para o âmbito do conhecimento e o homem moderno 

se caracterizou pela avidez de saber historiográfico com vistas à certeza objetiva, própria do 

método científico que prima pela mensurabilidade. Édipo se arrogava o sábio que salvara os 

tebanos da fúria da Esfinge104; a propósito disso, ele quis saber a qualquer preço da evidência 

do ocorrido, a fim de dirimir o problema reivindicado pela população local, na voz do coro. No 

entanto, a compreensão e explicação do fato dado tem de ser buscado à luz do conteúdo da 

verdade, que se dá no acontecimento da nossa própria existência, no que somos partícipes no 

sendo existencial. Convém observar a indagação condicionante de Nascimento (2015, p. 307): 

“se é o pensamento que tem de determinar o que aí é verdadeiro ou falso, acaba permitindo que 

a decisão recaia sobre o acontecimento – no sentido do acontecido. Nesse sentido, permanece 

a dificuldade como dificuldade”. Essa ponderação mostra que o pensamento tende a cair nas 

aporias dos acontecimentos por eles mesmos, enquanto o conteúdo da verdade foge das 

 
104 Na versão acerca do embate entre Édipo e a Esfinge, ele teria decifrado o enigma ao responder à pergunta feita 

por ela sobre o que caminharia de quatro pés pela manhã, com dois ao meio-dia e com três ao entardecer; cuja 

resposta dada foi o homem desde o nascer, amadurecer e envelhecer que, ainda criança engatinha, ao se tornar 

adulto, caminha com os dois pés e, na velhice, com três pés ao precisar de uma muleta.  



173 

 

interlocuções. Diante dessa envergadura do pensamento, isto é, o pensamento que se flexiona 

para o lado da ciência dissecadora dos fatos e perde de vista a verdade em seu conteúdo, é que 

Nascimento (2015, p. 307) se firma na persistente indagação do saber no que se refere à 

pergunta pela verdade na arte, em seu indagar: “Para a indagação sobre o conteúdo da arte, 

então talvez a pergunta implique sempre a formulação: o que é a verdade na arte”.  

 

A essa altura, percebe-se que o saber se relaciona com a verdade e, na medida em que 

ele se torna inútil, a verdade escapa sobrando apenas os dados dos fatos. Transparece que o 

saber é ambíguo, tanto está para a verdade como se dá ao nível do pensamento reflexivo 

momentâneo, tanto é que Tirésias diz que havia pensado nas implicações de suas informações 

sobre todo o ocorrido, mas isso fora relevado e ele partiu para o embate. É nessa hora que ele 

se depara com o desenrolar da sapiência ou da ciência investigativa e responde para si mesmo 

em meio ao desamparo do saber: “Oh! Terrível coisa é a ciência105, quando o saber se torna 

inútil! Eu bem assim pensava; mas creio que o esqueci, pois do contrário não teria consentido 

em vir até aqui” (SÓFOCLES, 2001, p. 28). A verdadeira sabedoria lhe escapara há muito 

tempo. 

 

O sábio é aquele que tem o gosto mais apurado, segundo Nietzsche em seu texto sobre 

Tales de Mileto, então o saber tende a si firmar do ponto de vista do pensamento e da filosofia. 

A perspectiva é pela busca da verdade, do contrário fica-se preso apenas aos dados de fatos que 

se esgotam nas averiguações, podendo trazer consequências terríveis. Conforme Nascimento, 

em seu artigo, faltou empenho da parte de Tirésias em se deter naquilo que era próprio dele. 

Sobre esse empenho, relembremos a exigência de Hölderlin em sua carta para a própria mãe, 

em janeiro de 1799: “qualquer arte exige que se lhe dedique toda uma vida humana”106. Enfim, 

observemos que, no final do poema aos Poetas Hipócritas, Hölderlin firma o pensamento no 

sentido da proveniência divina pela qual se dá o acontecimento e, embora falte uma palavra 

grandiosa capaz de dizer a verdade do acontecido, por conseguinte, resta tão somente pensar no 

aberto configurador do nosso modo de estar sendo no mundo, no dizer hölderliniano: “Que em 

ti se pense então, Mãe Natureza”. 

 

 
105 Na tradução de Mário da Gama Kury, utilizada por Nascimento, o tradutor usa a palavra “sapiência”; essa dá-

nos a entender o tipo de saber apreendido pela ciência quando da investigação, hoje chamamos de pesquisa 

científica com base nos métodos. 
106 Cf. acima [n. 84], p. 149. 



174 

 

O poetizar é capaz de dizer os dois polos – vida é morte – numa unidade a partir do que 

somos. No homem, ocorrem os movimentos do nascer, crescer e morrer, perfazendo o espaço-

tempo integrado na duração de vida-morte, pois, como a morte estaria presente em nós, se ela 

também não fosse uma vida? No entanto, a presença total da morte significa a ausência do nosso 

corpo agindo no mundo; segue-se disso a persistente insistência em continuar a nossa jornada 

na terra enquanto durar no tempo, ou seja, “cura”, mesmo que sejamos todos um “ser-para-a-

morte”, no dizer de Heidegger em Ser e Tempo, ou seja, um ser na abertura da morte como um 

existir na possibilidade da finitude. 

 

Nós já passamos pela linguagem antes mesmo de pronunciarmos quaisquer palavras ou 

pensarmos em algo cujos nomes tenham sido dados às coisas concretas. O problema ocorre por 

duas situações adversas: a primeira é que a nossa mente foge do empenho em pensar a relação 

céu e terra, e a segunda mostra que pode nos faltar a palavra capaz de nomear verdadeiramente 

as coisas que aparecem, às mais das vezes que estas se manifestam de forma “indescritíveis, / 

indizíveis, inexprimíveis”. Diante disso, é que só nos resta pensar a amplidão do aberto do 

mundo onde “Vida é morte, e morte é também uma vida”, no dizer de Hölderlin. 

 

Devemos observar nos poemas em que consiste a saga da linguagem. O dizer do poetizar 

do poeta deve ser buscado desde o seu mergulho no campo do aberto, no qual as coisas sejam 

pensadas com vistas aos acenos do abismo do ser inesperado. Trata-se, aqui, de confiar no vigor 

do poder desvelante da verdade, sem perder de vista as aparências dos mortais, segundo o dizer 

poético de Parmênides107. É nessas aparências dos mortais que podem se manifestar os vestígios 

da verdade, no entanto, estes podem passar ligeiramente pelos nossos sentidos e também pelo 

pensamento. Como hoje temos recursos tecnológicos, isso até pode ajudar um pouco, contudo, 

é mister exercer a nossa capacidade de ausculta, de visualização e, sobretudo, de pensar. Sobre 

tal exercício, muitas vezes se faz necessário certo retirar-se do barulho externo e, mais ainda, 

do barulho interior que nos ensurdece. É preciso encontrar o lugar da serenidade do pensar na 

busca por si mesmo como já nos disse Heráclito, falando do lugar do solitário pensar-poetizante, 

isto é, de um pensar e dizer que chega a transbordar em fragmentos do poetizar. 

 

Hölderlin tem algo a dizer a partir do ser solitário. No poema intitulado: “NOCH EINS 

IST ABER ZU SAGEN...”, traduzido por Rodrigues (1994, p. 201), a saber, “E TODAVIA 

 
107 Cf. Capítulo. 1, p. 19. 



175 

 

AINDA ALGO HÁ POR DIZER”. Haja vista que na parte em alemão aparece o uso da 

reticência e isso indica o espaço aberto do a ser dito. Tal título é repetido no início do poema: 

“Noch eins ist aber / Zu sagen” (“E todavia, ainda / Algo há por dizer”), ambos não apresentam 

uso de reticências, mas ponto final. De início, vamos apresentar o poema dividido em quatros 

partes para facilitar a nossa modesta interpretação. A primeira parte vai do verso 1-6; a segunda, 

de 7-9; a terceira, de 10-15 e a quarta, de 16-24. Assim, iniciemos: 

 

E todavia, ainda 

Algo há por dizer. Se não, quase me fora 

Por demais subitamente 

O bem chegado, 

A solitude e, sem saber, 

A essência desse às sombras. 

 

É-nos bastante sugestivo o topos indicado pelo poeta como fundamento primordial para 

a nossa pesquisa, isto é, corrobora ao que já dissemos antes acerca do lugar do poetizar e firma 

o ponto de partida plausível. No iniciar do poema, ocorre a indicação de que ainda há algo para 

ser dito108. O “ainda” caracteriza o tempo longevo de algo por vir e, no dizer hölderliniano, 

remete aos enigmas enquanto vestígios do sagrado, cujas essências constituem algo a ser dito. 

Como podemos acompanhar, logo após a indicação inicial, o tradutor apresenta a expressão “Se 

não” poderia indicar o contrário de algo ainda a ser dito, em todo caso, o poeta mostra em 

seguida o que lhe acontecera e os desvios resultantes das explicações por parte dos poetas 

vaticinadores. A princípio, ocorreu um lapso do poeta quando foi surpreendido pelo 

aparecimento da solidão (“solitude”)109, uma vez que o poeta, estando no limite do abismo para 

receber os acenos do divino, corre o risco de ser desviado da verdadeira interpretação e se virar 

para as sombras. O acontecer da presença do divino ao poeta se deu de maneira bastante 

contundente, é tanto que ele enfatiza ao dizer que tudo ocorreu “Por demais subitamente”, ou 

seja, o ocorrido se deu em demasia repentina. Tal advento caracteriza bem o temor de Hölderlin 

em lhe ser dado muito mais do que ele pudesse digerir, a saber: “temo que ainda acabe como o 

velho Tântalo110, que recebeu mais dos deuses do que pôde digerir” (Cf. HEIDEGGER, 2004b, 

 
108 Essa fala sobre o ainda a ser dito nos faz pensar na epígrafe que Nietzsche (2016) cita na abertura do livro 

Aurora, retirada do RIGVEDA, a saber: “Há tantas auroras que não brilharam ainda”. 
109 Na Teogonia, Jaa Torrano comenta que essa expressão “a solitária” se funda na concepção de “Noite negra”; 

preferimos chamar de Noite escura que se coaduna com a acepção hölderliniana de escuridão, proveniente da fuga 

dos deuses. Assim diz Torrano: “a Noite negra (expressão do Não-ser, filha de Kháos, a noite circunstante e a 

solitária geradora de todas as forças que marcam pela privação e não-ser a vida do homem). [...] Força originária 

da Negação” (HESÍODO, 2015, p. 23). 
110 Tratava-se de um rei pertencente à região da Frígia ou da Lídia; faz parte da mitologia grega. Homero (2014, 

[582-592], p. 351; 353) relata ter cruzado caminho com “Tântalo sofrente”. Este vivia sedento e insaciável, pois 

toda vez que ele se curvava para se saciar, a água se ocultava e tudo ficava ressequido; o mesmo acontecia com 



176 

 

p. 38). Na verdade, significa estar diante da abundância concedida em demasia e, no entanto, 

inalcançável. A dificuldade consiste em não conseguir agarrar de imediato algo de essencial 

concedido, segue-se disso o dizer “sem saber” (unverständig), ou seja, o poeta se virou para o 

lado das sombras111 sem conseguir receber o que lhe fora concedido como essencial. 

 

Em princípio, o poeta se deparou com o seu ser solitário e, uma vez surpreendido pela 

solidão constringente, ele atribuiu a essência desse aceno à condição de sombras. Na medida 

em que nos encontramos na solidão de nós mesmos, decerto, muitas coisas emergem da 

experiência de vida no mundo. Isso nos remete àquilo que Nietzsche se refere quando fala do 

enfrentamento com o nosso pior inimigo que somos nós mesmos e, posteriormente, contra os 

sete demônios que povoam os valores morais, os preconceitos, os tabus introjetados desde o 

nosso sendo no mundo. Tudo isso pode perfazer as sombras designadas por Hölderlin, que já 

percebia a necessidade de superação. Para além disso, Heidegger nos traz a dimensão da 

angústia própria do sendo existencial. A angústia parece com essa experiência vivenciada por 

Hölderlin quando foi tomado de súbito pela solidão. Isso também nos ocorre quando do 

encontro com o nada e o reenvio de volta às coisas do mundo, geralmente dizemos que não 

houve nada e, assim, como as sombras, o nada passa despercebido. Em todo caso, essa 

experiência da angústia é desveladora do ser e precisaria ser retomada. Diante disso, Hölderlin 

fala da essência como sendo a propriedade originária do solitário, que se manifestou por um 

instante como algo de venturoso, muito embora tenha sido obnubilado nas sombras. Entretanto, 

o poeta vai trazer à tona um dado importante que caracteriza essa dificuldade de entendimento, 

apontando para algo de mais terrível, pois marcou o decorrer da história desde a antiguidade, 

ao tempo em que desvirtua toda e qualquer interpretação da essência ainda por ser dito. Eis a 

segunda parte:  

 
Pois desde que tu cedeste 

Aos homens indagativos 

A figura dos divinos, 

 

Aqui, Hölderlin apresenta o fundamento causador das dificuldades impeditivas de se 

poder dizer algo de apropriado aos divinos. O poeta percebe que o solitário concedeu “A figura 

dos divinos” aos mortais enquanto “homens indagativos”. Este tipo de “homens” nos remete 

 
relação à fome, pois jamais conseguia colher as frutas do pomar, ao estender a mão para colhê-las, “o vento as 

arrojava em meio a umbrosa nuvem”. 
111 Isso nos reporta à Alegoria da Caverna apresentada por Platão, quando os prisioneiros só dispunham das 

sombras como fonte de verdade, pois eles não tinham como distingui-las das verdadeiras realidades existentes, 

uma vez que não tinham experiência com a luz. 



177 

 

aos “poetas hipócritas”, os quais foram chamados, também, de fariseus por se basearem tão 

somente na razão fria e por viverem falando sobre os deuses à luz dos conceitos racionais 

representativos, mas que apenas objetivam e separam as coisas de forma calculista. Em todo 

caso, ocorreu um despedir-se da terra, do céu, do mar, enfim, da mãe natureza, nos quais a alma 

criativa encontra sua habitação acolhedora no aberto da finitude. Assim, eles se arvoravam a 

falar dos deuses evasivamente. Ao que consta, eles receberam apenas a “figura” ou imagem dos 

divinos. Sobre isso, temos o conceito de figura (Gestalt) semelhante à “forma”, mas na acepção 

de configuração delimitadora de uma coisa ou na compleição física de alguém. Na passagem 

do verso “A figura dos divinos” (Göttergestalt), Hölderlin usa tal termo para indicar a 

insistência fustigadora dos homens metódicos e indagativos, na medida em que se encontram 

presos à razão especulativa. Destarte, as produções desses mortais resultam em representações 

figurativas dos divinos, sem corresponderem à essência desveladora. 

 

A historicidade dessa Gestalt já fora caracterizada pela tríade em fuga, a saber: Héracles, 

Dionísio e Cristo; vimos isso na conferência heideggeriana que inicia com o dito poético “... e 

para quê poetas em tempo indigente?”. Neste caso, a figura desses deuses fora concedida há 

muito pela própria presença deles existindo no mundo, de modo que ficou marcante tanto para 

os homens da era desses deuses, como também, após terem ido embora, para os homens atuais 

que são herdeiros das figuras dos mesmos. Então, tais figuras foram concedidas aos mortais por 

força da natureza, a qual Hölderlin nomeia em seu poema Como em dia de festa, dizendo “que 

é a mais antiga do que as eras, / E que acima está dos deuses do Oriente e do Ocidente, / [...] 

Ela, a que do todo uma vez mais é criadora” (RODRIGUES, 1994, p. 177). Portanto, a partir 

desse conceder aos mortais “A figura dos divinos”, seguiu-se a dificuldade imperante em se 

poder ainda dizer algo que corresponda ao divino, pois ficamos presos às sombras e às figuras 

dos divinos como meras representações conceituais e/ou figuras ilusionistas; disso provém a 

grande tristeza que rouba o canto do poeta. 

 

De que mais um verbo valeria – se a tristeza 

Aos lábios meus 

O canto sequestrava? E, com efeito, 

Desde antanho 

Os vates alardeiam por si mesmos 

Que a força eles tiravam dos divinos. 

 

O poeta se recente agora porque a palavra grandiosa perdeu seu valor, daí o canto está 

sendo retirado de seus lábios pela tristeza. Essa falta do “verbo” remete ao “verbo de grandeza” 



178 

 

que aparece no poema “Os poetas hipócritas”. Agora, o verbo perde seu valor na medida em 

que a tristeza se abate sobre o poetizar que canta. Por um lado, tal perda de validade pode ter 

similitude com a fuga dos deuses, na medida em que desapareceram da terra e adentraram o 

abismo. Com esse acontecimento, a figuração deles fica restrita a meras representações e as 

palavras decaem na expressão conceitual. Por outro lado, ocorreu uma transformação drástica 

que suplantou a força da palavra desde a época mitológica112, quando o canto encontrava apoio 

nos poetas líricos chamados de aedos.  Entretanto, o surgimento das cidades-estados, da escrita 

com o alfabeto e do sistema de comércio com a moeda fez decair o valor da palavra cantada, 

veiculada pelo poeta épico em nome dos deuses. Disso decorreu que o uso do alfabeto trouxe 

consequências sérias para a memória, precisamente, no exercitar a mesma, como vimos 

anteriormente Sócrates acusando isso no Fedro. Enfim, tanto num caso quanto no outro, 

apagou-se o brilho dos deuses e do canto, cujas palavras (musas) perderam o poder outorgado 

pelo divino aos poetas; a força da palavra não consegue apresentar os deuses em seu fulgor, no 

dizer de Hölderlin: “se a tristeza / Aos meus lábios / O canto sequestrava?”. 

 

A consequência da perda do canto já se deu há muito tempo. No entanto, quando os 

poetas modernos são indagados sobre a origem da força propulsora das suas alardeadas poesias, 

eles alegam que retiram a força do poder divino. De certo, observamos a ação de um sujeito 

que diz tirar algo de algo. No entanto, se voltarmos ao poetizar de Hesíodo, precisamente na 

Teogonia, veremos que são as Musas que outorgavam o poder divino e a força das palavras 

(musas) na forma de o poeta cantar o canto a partir delas mesmas. Assim, o aedo diz: “... 

impeliram-me a hinear o ser dos venturosos sempre vivos / e a elas primeiro e por último sempre 

cantar” (HESÍODO, 2015, [33-34], p. 105); tanto é que o verso inicial do canto começa 

invocando à divindade delas: “Pelas Musas heliconíades comecemos a cantar”113. 

 

Distante do ponto de partida dos poetas vaticinadores, Hölderlin promove uma viragem 

na compreensão do poetizar; mostra o topos desde onde é mister partirmos com vistas à 

verdadeira interpretação, então ele indica desde o início: “E todavia, ainda / Algo há por dizer”. 

 
112 Jaa Torrano historiciza: “Na Grécia, os séculos VIII-VII a. C. testemunharam a germinação ou transplante de 

instituições sociais e culturais cujo florescimento ulterior transmutaria revolucionariamente as condições, 

fundamentos e pontos de referência da existência humana: a pólis, o alfabeto e a moeda” (HESÍODO, 2015, p. 

15). 
113 Há vários exemplos de cantos poéticos na Literatura de Cordel que se iniciam com uma invocação à providência 

divina, à divina sapiência, entre outras variações derivadas. Torrano destaca a ideia de começo a partir do princípio 

filosófico retomado do “subjuntivo médio-passivo arkhómetha (‘comecemos’ / ‘sejamos dirigidos’ [...] a noção de 

arkhé contida no verbo arkhómetha reúne numa unidade indiscernível o sentido de princípio-começo e o do 

princípio-poder-império” (HESÍODO, 2015, p. 21).  



179 

 

O ponto de partida primordial aparece no dizer: “Nós apenas, entretanto, só forçamos / A 

desdita”114. De antemão, aludimos ao poetizar de Nietzsche quando diz em seu Zaratustra: 

“juntar e compor em unidade o que é fragmento e enigma e horrendo acaso” (AZ, [II], p. 150). 

Então, na última parte do poema, Hölderlin apud Rodrigues (1994, p. 201) enuncia: 

 
Nós apenas, entretanto, só forçamos 

A desdita, e os pendões alçamos 

À divindade da vitória, ao redentor. Eis por que, enfim, 

Nos enviaste enigmas. Pois sagrados eles são, 

Os rebrilhantes, e mesmo triviais  

As divindades se afigurem, e banal 

Sua maravilha, e seja mesmo como 

Roubo a prenda que os Titãs tiraram 

Da mãe-deusa, alguém mais alto que eles interfere. 

 

Hölderlin propõe que a força propulsora do poetizar deve partir tão somente da desdita, 

jamais como simples explicação historiográfica da mesma e muito menos como justificação das 

adversidades possíveis. Em seguida, ele pontua sobre o que é preciso buscar para corresponder 

ao dizer (sagen), isto é, o que a divindade nos envia de fato, a saber: “Eis por que, enfim, / Nos 

enviaste enigmas”. Segue-se desse dizer que não são “sombras” e muito menos “figura dos 

divinos”. Convém ter claro que é no campo da desdita onde são dados os enigmas. É a partir 

daquele campo que devemos atentar para os vestígios e acenos do sagrado, ou seja, conceber 

as forças plausíveis que constituirão os estandartes115 a serem elevados “À divindade da vitória, 

ao redentor”. Tal proceder mostra que o poeta não deve jamais se vangloriar como se tudo fosse 

proveniente de méritos próprios, pois o digno de méritos e vitórias é o divino. Trata-se de 

observar nos enigmas o que vem a brilhar, o que pode aparecer de maravilhas ou infortúnios 

acenados desde o por vir. O olhar fito nos enigmas deve se manter atento aos acenos enviados 

pelo sagrado, mesmo se manifestando em algo trivial, isto é, ordinário ou comum, a exemplo 

do fogo singelo diante do qual Heráclito se aquecia; algo de maravilhoso pode aparecer com ar 

de banalidade e, no entanto, ser da origem divina como aparecer-desaparecer próprio da verdade 

dando-se ao desvelamento. 

 

O aspecto mais trágico aparece no final do poema quando Hölderlin situa a questão do 

roubo da prenda que “os Titãs tiraram da mãe-deusa”. É diante desse ato de poder gigantesco e 

infernal desses seres titânicos que o poeta chega a enunciar que resta algo ainda por dizer, a 

 
114 Desdita é sinônimo de desgraça, infortúnio, infelicidade, calamidade. 
115 Consiste nos pendões ou bandeiras. Isso nos remete ao poetizar de Charles Baudelaire, precisamente, de suas 

Flores do Mal, de como do âmbito do que é tachado de maldito, terrível, desprezível e tantas outras situações 

desgraçadas, de vidas despedaçadas, se pode conceber tais flores divinas da existência em aberto. 



180 

 

saber: “alguém mais alto que eles interfere” (“hilft ein Höherer ihr”). Por fim, aqui se dá a 

culminância do dizer (sagen) desvelado no tempo marcado pelo “ainda” e também por haver 

esse alguém ou “Um” que tem poder supremo de interferir nos desmandos, mas também na 

impossibilidade do canto tragado pela tristeza. Esse que interfere se inscreve nos versos 3-4 do 

poema Patmos: “Onde, porém, anda o perigo, / Também anda um salvador” (RODRIGUES, 

1994, p. 163). O que salva encontra sua proveniência na existência do homem na abertura do 

viver. Segundo Heidegger (2014, p. 340), “A salvação terá de vir do lugar onde se dá a viragem 

no interior da essência dos mortais”. Vimos acima que essa viragem designa a transformação 

radical da consciência para o aberto.  

 

A compreensão que devemos ter dessas nomeações sobre “o redentor”, o que 

“interfere”, o “salvador” devem ser vistas nas acepções do assumir a nossa finitude na abertura 

de mundo, do nosso modo de estar sendo. No aberto de nosso sendo, é onde podemos nos 

deparar com a solidão, a qual exige que estejamos abertos para tudo o que venha ao nosso 

encontro, ou seja, o estar aberto para o exercício da ausculta, do diálogo, da manifestação da 

angústia. No discurso nietzschiano Da redenção, Zaratustra apresenta o homem a ser redimido 

apenas do espírito de vingança, jamais significa retirar o “Espírito” (Geist) do mesmo, tendo 

em vista não interferir na condição existencial que caracteriza a finitude que lhe é peculiar. A 

finitude como o modo de ser, do vigor da vida enquanto durar (cura). Neste sentido, não se 

pode redimir ninguém se ele já não estiver dentro do aberto da redenção e/ou, ao menos, na 

possibilidade desta; o mesmo se aplica à salvação, pois é preciso que a força desta esteja 

imperando em nossa pre-sença. O imperar da força de redenção ou salvação designa o estar 

sendo na busca constante pelo espírito existencial de vida. É justamente este espírito que deve 

ser confrontado com o espírito de vingança, com vistas à busca por uma superação, sabendo 

que tal superar nem sempre acontece por causa da própria finitude do homem. Entretanto, 

somos um ser jogado no mundo do aberto e temos de buscar algo mais; nisso se faz necessário 

o poetizar pensante. Este algo mais aparece como resposta àquele enunciado inicial de Hölderlin 

que dizia: “E todavia, ainda / Algo há por dizer”, a saber, “alguém mais alto que eles interfere”. 

Aqui é dito algo cuja designação é o “mais alto”, sendo justamente esse quem “interfere”, isto 

é, a solidão do aberto que, de repente, pode nos surpreender e arrancar para outra possibilidade 

de viragem. Portanto, faz-se necessário que estejamos abertos ao diálogo, aos acenos 

provenientes da desdita dos enigmas e à busca por mais vida, por mais ser, tendo em vista a 

nossa finitude como amplidão do aberto. 

 



181 

 

A saga do poetizar sendo voltada para a abertura de mundo pode dizer, a partir da 

linguagem, a verdade das coisas desde o aparecer das mesmas no entre céus e terra. Há uma 

força de gravidade que faz brotar na terra vestígios do sagrado, de modo inesperado. Este, por 

sua vez, habita no abismo de onde pode acenar; sua proveniência tende a se manifestar nos 

campos de nossas travessias e dos embates acontecidos no espaço-tempo, cujo aceno pode se 

dar numa flor da pocema ao desabrochar no cair da tarde, perfumando a noite para o dia que 

vem raiando; num rosto divino no cimo de uma colina; no destinar do homem no mundo pela 

força do poetizar que repete o pensamento projetivo; no poder dizer da saga da linguagem da 

arte poética capaz de acenar para o acontecer algo novo e no poder da poesia capaz de nos 

arrancar para outra realidade, ou melhor, para a clareira do poetizar pensante e pensar poetizante 

e também no poder da ciência cuja técnica se volte para o aberto e interaja no crivo do pensar 

filosófico, considerando o dizer poético que, às mais das vezes, é capaz de indicar a salvação 

em meio ao perigo crescente e, assim, as ciências se porem a caminho do nosso destinamento 

na quadrindade. Tudo isso mostra como a poesia, a filosofia e a ciência podem nos conduzir a 

pensar o colocar-se a caminho de nós mesmos. Eis aqui o indicativo formal da coragem de poeta 

ventilada por Hölderlin, no ter de seguir a vida afora sem temor, pois a segurança deve ser 

encontrada na verdade do ser mediante a abertura do existir do homem no mundo jamais 

assegurados nos objetos, nem nas representações conceituais. 

 

O dizer poético da linguagem projeta, no mundo, o ser do humano para a liberdade 

criativa. Indagamos, aqui, sobre esse projetar, em que medida isso pode ocorrer na perspectiva 

da criação de algo novo. A medida é a linguagem em sua imanência recíproca com o ser. Na 

Teogonia, o poeta Hesíodo concebeu a linguagem como força múltipla e numinosa e a nomeou 

de Musas116, pois, segundo Jaa Torrano, trata-se do nomear o que aparece em seu próprio ser e 

também desaparece. Assim diz ele: 

 

É preciso que primeiro o nome das Musas se pronuncie e as Musas se apresentem 

como a numinosa força que são das palavras cantadas, para que o canto se dê em seu 

encanto. [...] O nome das Musas é o próprio ser das Musas, porque as Musas se 

pronunciam quando o nome delas se apresenta em seu ser, porque quando as Musas 

se apresentam em seu ser, o ser-nome delas se pronuncia (HESÍODO, 2015, p. 21).  

 

 
116 A linguagem como “força múltipla e numinosa”, que resultou na nomeação de Musas, chama a nossa atenção 

para um processo de criação, a saber: da palavra “múltipla” podemos retirar a sílaba principial “mu” e da palavra 

“numinosa” tiramos a final “sa” e juntando as duas construímos a palavra nomeadora “Musa”, que na transliteração 

do grego se diz Musas para se referir ao canto do nascimento dos deuses e do mundo, daí a palavra Μουσάων 

(Mousáon = Pelas Musas), dita no início do canto. Na criação da palavra grega, as Musas são as filhas de 

Mnemosyne (Memória). 



182 

 

É neste sentido que a linguagem se apresenta com o poder de dizer algo do ser em seu 

aparecer pela nomeação. Ora, quem se arrisca mais é o poeta que visa à nomeação dos acenos 

da linguagem para poder nomear a manifestação do sagrado; assim, também, o pensador há de 

se flexionar para a saga do dizer o ser em sua proveniência. A força da palavra diz do aparecer-

desaparecer de algo em seu por vir espaço-temporal, ou seja, a noite escura perfaz o âmbito da 

ocultação, do esquecimento, da escuridão que traz as sombras e possibilita simulacros, enquanto 

o amanhecer do dia que vem raiando pode iluminar o aparecer de algo, mas é possível também 

que, mesmo no luminoso, se dê a possível escuridão, a exemplo da fuga dos deuses, no dizer 

de Hölderlin. Em todo caso, a linguagem se configura até então e, talvez mais, pelo poder de 

nomear o ser-aparecer. Como vimos, a poesia lírica de Hesíodo traz à tona o esforço de pensar 

e nomear as musas através do canto, apesar das incompreensões peculiares em sua época. 

Atualmente, também nos deparamos com a enorme dificuldade de compreender essa força de 

nomeação no sentido do surgimento de algo novo, posto que a linguagem vem sendo tratada 

como simples instrumento para expressar sentimentos, bem como língua-ferramenta de 

comunicação.  

 

A força criativa da linguagem aparece hoje com a saga do dizer poético, desde que tal 

saga seja voltada para o aberto do dizer capaz de nos projetar no mundo. Uma outra 

possibilidade em diálogo com o poder da linguagem poética é a filosofia pelo crivo do exercício 

do pensar, na medida em que se firma, também, sempre pelo âmbito do aberto, ou seja, não tem 

a pretensão de um saber fechado em conceitos, mas na abertura do ser pela linguagem criadora 

de algo novo; segue-se disso o dizer com Hegel (2015, p. 70): “Com efeito, a arte foi o primeiro 

mestre dos povos”. Ora, se a arte fora esse imperioso mestre que ensinou os povos a construírem 

novas sociedades e mundos, por que não seria ainda hoje instauradora de mundo pelo poetizar, 

bem como pelo filosofar e pelo agir plausível das ciências? Hölderlin caracteriza bem o crivo 

poético em seu poema Andenken117, ao dizer “O que fica, porém, instituem-no os poetas” 

(HEIDEGGER, 2004b, p. 202). O que fica é justamente o dizer a essência da arte no sentido da 

verdade da linguagem que faz provir o ser. Este é dito de vários modos e institui o habitar do 

homem histórico na terra, desde que voltado para o céu e o mar. Isso compõe o campo de 

abertura do aparecer do inesperado que Hölderlin o chama de “um deus” no poema Conciliador: 

“... mas se / Aparece um deus, no céu e na terra e no mar / Vem a clareza que tudo renova” 

 
117 Heidegger traduz por Recordação, outros tradutores como Rodrigues o traduz por “Lembrança”. Preferimos a 

tradução mais direta e clara de Lumir Nahodil dos Hinos de Hölderlin apud Heidegger, do original “Was bleibet 

aber, stiften die Dichter”, citado por Rodrigues (1994, p. 142). 



183 

 

(HEIDEGGER, 2004b, p. 140). Desse aparecer já falamos acima, inclusive, a partir da reflexão 

acerca da desdita, bem como da nossa incursão sobre o projetar do homem no mundo para a 

liberdade criativa. Neste horizonte, o nosso poetizar pensante deve se voltar para o campo de 

abertura do nosso existir, focado na interpretação dos enigmas da nossa historicidade, 

reservando-nos sempre a possibilidade da manifestação do inesperado ou ser que independe de 

nossa vontade, mas sempre nos colocando na dimensão de perene busca por algo mais. 

 

Quando as ciências se colocam na experiência de busca, não se trata apenas da 

inquirição da pesquisa metódico-científica, porque é preciso que haja a virada para o aberto e a 

consciência seja trazida para a interação mais ampla no interior da existencialidade; a busca 

caracteriza a presencialidade das coisas, dos demais seres e de nós mesmos em diálogo uns com 

os outros, pois a busca exige que já estejamos na possibilidade118 de abertura da consciência e 

não presos aos limites da razão conceitual. Tanto é que também urge considerar a dimensão dos 

sonhos119 de onde pode provir acenos do ser mediante a linguagem, indicando o acontecer de 

algo para a liberdade criativa que renova a totalidade do ente como algo mais a ser dito. 

 

A liberdade condiz com o nosso estar sendo no mundo. A existência é a região do aberto 

na qual nos movemos cotidianamente. O nosso mover-se acontece como errância que se 

apresenta no campo aberto do nosso existir e insistir nos entes desvelados, de modo que 

esquecemos de pensar a dimensão que já se dá quando tal ente aparece e logo se retira em seu 

desaparecer. É justamente esse encobrimento que sempre decai na dissimulação. De certo, a 

errância diz respeito ao nos empenharmos tão somente nos entes desvelados e nos esquecermos 

do velado. Com isso, persistimos no vaivém das coisas sempre buscando inovações 

corriqueiras. 

 

Esta errância passa a configurar o contrário da essência da verdade, sendo chamada de 

antiessência da verdade. Esta, por sua vez, configura a totalidade do ser de forma que exige a 

validação da experiência cotidiana e também o aspecto do velamento a ser pensado. A liberdade 

do estar sendo configura o nosso compreender-se na “ek-sistência insistente do ser-aí” (Cf. 

 
118 Vimos anteriormente que há uma diferença entre o conceito de “possível” da tradição metafísica, o qual 

demanda o caráter de potência de algo em vias do vir a se tornar outra coisa derivada e, à noção de possibilidade, 

na medida em que ela se coaduna com a noção de origem no sentido ontológico do ser. Trata-se do vigor imperante 

que sempre está adiante de nós e pode provocar acontecimentos apropriadores em nosso modo de existir no mundo, 

demandando fenômenos da aletheia enquanto possibilidade do Ereignis, segundo Heidegger. 
119 Neste caso, tanto a Psicanálise quanto a Daseinsanalyse, trabalharam com a interpretação dos sonhos em suas 

diferenças peculiares, perfazendo o âmbito das ciências humanas com suas criações plausíveis. 



184 

 

HEIDEGGER, 1979c, p. 143), ou seja, como sendo a “essência da verdade”. Segue-se disso 

que a errância aparece como aspecto contraposto à liberdade que consiste na essência ou o 

“deixar-ser” da verdade. Este “deixar-ser”, já vimos anteriormente que é a coisa mais difícil120 

de pormos em prática; configura a perspectiva de deixar o velamento vir a ser pensado em 

simultâneo ao acontecer da manifestação dos entes e do próprio ser em sua proveniência. De 

certo, o “deixar-ser” corresponde ao mistério da verdade que não é apenas o desvelar, mas 

também o velar. Ora, se a liberdade é a essência da verdade, significa dizer que ela é o nosso 

modo de ser desde que aberto à compreensão do todo do ser. A liberdade condiz com o nosso 

transcender mundo em nosso próprio estar sendo consigo mesmo, com os entes e com os outros. 

Então, movemo-nos na modalidade da errância e tendo que existir e persistir na busca pela 

verdade da essência. Vemos, aqui, a indicação de uma viragem de compreensão, qual seja, 

buscarmos pensar a verdade da liberdade essencial do nosso sendo; dito de outro modo, 

buscarmos a verdade do “deixar-ser” mais essencial, conforme Heidegger. 

 

Essa verdade mais essencial consiste no aparecer-desaparecer. Nisso, faz-se presente o 

ser e o nada, dando-se ao mesmo tempo em seu acontecer. Em todo caso, trazemos a errância 

para o horizonte da desdita nomeada por Hölderlin como ponto de partida para toda e qualquer 

averiguação e interrogação acerca dos enigmas com os quais nos deparamos; enigmas estes que 

devem trazer, de per si, uma motivação de “inquietude fundamental”, conforme nos diz 

Heidegger, senão os enigmas, os pontos obscuros da vida cotidiana, bem como certas coisas 

ainda em aberto e muitas outras duvidosas, não passariam de simples problemas transitórios e 

casos situados como intermediários do vaivém da vida. Aqui se inscreve uma indicação 

metódica do ter em vista sempre uma inquietude essencial, isto é, a verdade do ser. 

 

Para além dos temores cotidianos, o homem é convocado a sentir afetivamente algo de 

mais temeroso que é “o abandono do ser”. Este caracteriza o que Heidegger denomina de “a 

tonalidade afetiva fundamental do pavor” (Cf. HEIDEGGER, 2017, p. 253), ao tempo em que 

ela indica o “outro início” da história, e este novo início fora concebido por Heidegger como 

sendo “o último deus”121, qual seja, o acontecimento do próprio ser em sua relação com o divino 

 
120 Sobre isso de “ser o mais difícil”, caracteriza a tendência de querermos, às mais das vezes, apreender as coisas 

e demais seres mediante palavras e conceitos, quando não, abstrai-los no todo ou em parte, a exemplo da flor que 

podemos extraí-la da planta sem uma finalidade precípua. Mesmo tendo um objetivo em foco, faz-se necessário 

pensar no “deixar-ser” de algo para além do conhecimento. 
121 Otto Pöggeler elucida essa acepção de “último” no viés do acontecimento unificante entre o homem e o divino, 

precisamente na passagem temporária de Deus em que o homem o experimenta em sua ultimidade. Assim, “O 

Deus que aqui é mencionado como o último não é um fim como um interromper. Que ele seja experimentado na 



185 

 

que se encontra na abssalidade, mas também o ser que se retira e se resguarda em sua verdade 

como reserva para uma viragem por vir. Essa viragem como tal traria à tona o pavor do ter 

esquecido o ser em seu velamento e, uma vez que fosse abandonado, perceberíamos o aparecer 

do desamparo e da insegurança crescente, perfazendo o tempo da indigência como um 

crescente-pavoroso, daí a necessidade imperiosa de nos voltarmos para a verdade do ser. No 

entanto, deparamo-nos com a dificuldade de acontecer a viragem da consciência para o 

pensamento meditativo, pois o homem permanece decaído no crivo do pensar calculador e se 

detém nos passatempos do processo de desenvolvimentos técnicos e, outrossim, “Quase não 

acontece nem mesmo de a prontidão para uma necessidade vingar entre nós ou mesmo apenas 

o aceno para essa prontidão como o começo de uma outra via da história” (Cf. HEIDEGGER, 

2015b, p. 16). Para que tal viragem venha a acontecer, é necessária uma experiência de 

“tresloucamento”122. Tratar-se-ia da transformação do homem por meio de sua retirada do 

empenho nos entes para a viragem de pensamento e de experiência com o que lhe dá verdadeira 

segurança, mas que se encontra ausente de seu campo de visualização, ou seja: 

 

[...] o homem em sua relação com o ser, isto é, na viragem: o seer123 e sua verdade em 

relação com o homem. A determinação da essência da verdade é acompanhada pela 

transformação necessária do homem. Essa transformação significa: o tresloucamento 

do homem, que o retira de seu posto até aqui – ou melhor, de sua ausência de posto – 

e o conduz para o interior do fundamento de sua essência: tornar-se o fundador e o 

guardião da verdade do seer, ser o aí como o fundamento usado pela essência do 

próprio seer.  

O tresloucamento do ser do homem, um tresloucamento que o leva a ser esse 

fundamento, volta o homem da maneira mais ampla possível para além de si e para o 

interior da relação com o próprio seer. Mas é só a partir dessa mais distante amplitude 

que o homem pode verdadeiramente se reencontrar, a fim de ser ele mesmo 

(HEIDEGGER, 2017, p. 270-271). 

 

 
sua ultimidade, isso é pelo contrário o início da história futura. O ‘último Deus’ também não é simplesmente um 

outro Deus perante os deuses que já se foram; ele reúne estes, pelo contrário, numa última e suprema essência do 

divino. De que modo ele é o ‘último’, é experimentado pelo homem antes de mais quando ele próprio está exposto 

ao último e extremo da morte: o último é a unificação no acontecimento, cuja inicalidade ultrapassou tudo o que 

é posterior, porque ele não permite qualquer contar e enumerar. O Deus experimentado como o último a partir do 

acontecimento só está ‘de passagem’: ele é somente para ser trazido à permanência e ser assegurado como o 

fundamento que tudo funda. ‘Ele tem a sua substancialização como aviso, o acontecimento e a exclusão, tal como 

também a fuga dos deuses que já foram e da sua transformação oculta... numa tal substancialização do aviso, o 

próprio ser (Seyn) alcança uma maturidade”. [...] “Ele se retira para a abissalidade; ele só se mostra sempre no 

destino e permanece, nesse caso, o outro para o humano” (PÖGGELER, 2001, p. 250-251). 
122 Nas acepções gramaticais tal advérbio designaria uma experiência de desprovimento de razão ou juízo, ou seja, 

alguém que enlouquece e age com imprudência e desatino. Assim, os dicionaristas concebem tal palavra a partir 

da preposição latina trans que indica “além de, para lá de, depois de”; nas composições em português temos: trans, 

tra, tres, contendo várias acepções (HOUAISS, 2001, p. 2749; 2763). Entretanto, Heidegger parte da preposição 

tres no sentido de indicar uma ultrapassagem da razão, mas, sem enlouquecer e, sim, de acontecer uma 

transformação no ser do homem para se reencontrar consigo mesmo na medida em que venha a se relacionar com 

o ser. 
123 Cf. acima [n. 75], p. 135 sobre a explicitação do uso do termo ser com a duplicação dos dois “ee”. 



186 

 

A dificuldade ainda se apresenta ao homem moderno e contemporâneo como o que há 

de mais difícil de acontecer. A propositura dessa possibilidade de tresloucamento ao homem, 

por si mesma, já desencadearia uma reação pavorosa instantânea. Com isso, volta àquela 

menção anterior da falta de um aceno para a prontidão. O tresloucamento caracteriza o homem 

histórico que transcende o passado das representações historiográficas, na medida em que ele 

salta para a criação de uma nova história; nesta, “o último deus” por vir é o acontecimento 

apropriador do ser como a necessidade de se pôr em questão a verdade que “só advém de uma 

indigência originária” (HEIDEGGER, 2017, p. 174). É a partir desse compreender-se na 

indigência ou no entre da errância/desdita que o homem é convocado a “tornar-se o fundador 

e o guardião da verdade do seer”. Esta noção de fundar condiz com o poetizar dos poetas e o 

guardar com o pensar meditativo dos pensadores por virem. É nesta prospecção de um outro 

início ou de uma nova história a ser criada pelo homem tresloucado da razão, que o mesmo 

caminhará no aberto da existência que Hölderlin disse: “O que fica, porém, instituem-no os 

poetas”, conforme já refletimos anteriormente.  

 

Quanto à criação de uma nova história, isso é algo que fica em aberto, na medida em 

que cresce o deserto da racionalidade calculista e estamos longe de fazer vigorar o pensamento 

meditativo – como prontidão – para o homem sentir o pavor da ausência do ser, às mais das 

vezes que este vem sendo abandonado de forma crescente. Aqui, indagamos se uma possível 

viragem acerca da visão da técnica não poderia contribuir para a “grande inversão”, ou seja, da 

viragem da consciência para o aberto de uma nova história do ser do homem no mundo. A 

possibilidade de acontecer a viragem da técnica deve passar por uma transformação do modelo 

de ciência que o homem ocidental desenvolveu. Trata-se de alterar a constituição da ciência 

hodierna, cujo processo metodológico seja integrado na circunscrição da verdade-abertura. 

Assim, acompanhemos a seguinte advertência:  

 

Se, por isso, colocamos hoje a tarefa de conseguir uma transformação ‘da 

ciência’ no seu todo, temos de saber uma coisa primeiro: a ciência como um todo 

nunca pode ser transformada pela ciência, e menos ainda por medidas que apenas 

dizem respeito à alteração do seu ensino, mas sim, apenas, por intermédio de uma 

metafísica nova, isto é, de uma nova experiência fundamental do Ser. Esta inclui, em 

primeiro lugar, a transformação da essência da verdade, em segundo lugar, a 

transformação da essência do trabalho (HEIDEGGER, 2004b, p. 186). 

 

A condição necessária para fazermos a experiência da transformação da técnica e da 

ciência, na prospectiva de uma nova história, fica-nos claro que só poderá acontecer mediante 

“a transformação da essência da verdade”. Como já vimos anteriormente, a noção de verdade 



187 

 

pela qual se regeu a técnica e a ciência ocidental foi centrada na adequação/correspondência124. 

Todavia, é-nos proposto transformar a nossa visão para a verdade concebida em seu caráter de 

abertura, qual seja, desvelamento-velamento. Portanto, não só a técnica-ciência, mas também 

as demais instâncias de conhecimentos são interpeladas a interagirem de forma interdialogável; 

com efeito, deve ocorrer “a transformação da essência do trabalho”, não apenas como mero agir 

exploratório125 mas também integrando aqueles quatro tipos de movimentos elencados por 

Aristóteles126, considerando, também, a corporeidade da nossa existência no mundo em relação 

ao mundo do trabalho127. 

 

Na vertente de pensar a configuração de mundo atual, Heidegger se volta para o poetizar 

de Hölderlin; aquele diz algo que marca o modo de ser do homem ocidental como sendo “da 

ordem do saber” (HEIDEGGER, 2004b, p. 176). A partir dessa constatação, surge algo de 

paradigmático que vem a nos caracterizar enquanto poetas, pensadores e cientistas, conforme a 

seguinte ponderação: 

 

Como o nosso ser-aí é da ordem do saber, o que não deve ser tomado por equivalente 

a um cálculo racional, nunca mais haverá para nós um devir puramente poético do 

ser-aí, assim como não haverá, nem um devir puramente pensante, nem um que seja 

meramente actuante. A nós ser-nos-á exigido não apenas que tratemos de estabelecer 

compensações adequadas e constantes entre os poderes que poetizam, pensam e agem, 

mas também levar a sério o seu isolamento oculto que se assemelha ao dos cumes das 

montanhas e experimentarmos nele a sua unidade primitiva e unirmo-los de forma 

original numa estrutura do Ser nova e até aqui inaudita (HEIDEGGER, 2004b, p 176). 

 

Essa questão do saber nos remete ao dito inicial de Aristóteles presente na Metafísica, a 

saber, Πάντες ἄνθρωποι τοῦ εἰδέναι ὀρεγονται φύσει. “Todos os homens, por natureza, tendem 

ao saber” (ARISTÓTELES, 2015, [A1, 980a], p. 2-3), como vimos anteriormente, bem como 

nos reenvia ao pensar do conteúdo filosófico grego do qual somos herdeiros.  

 
124 Cf. capítulo 2, p. 90, onde aparece a verdade interpretada pelo pensamento medieval como adequação da coisa 

ao intelecto [‘adaequatio rei ad intellectum’] e como adequação do intelecto à coisa [‘veritas est adaequatio 

intellectus et rei’]. 
125 O uso do dispositivo da técnica precisa ser repensado, pois estamos percebendo a possível destruição do nosso 

habitat natural. Sobre isso, fazemos jus às contribuições de Fritjof Capra em suas obras paradigmáticas: O Ponto 

de Mutação e O Tao da Física, bem como a Paul Feyerabend em Contra o Método e A Ciência em uma Sociedade 

Livre. Desde tempos remotos que vem se desenvolvendo a corrida armamentista, bem como a corrida espacial e, 

esta, em busca de possíveis lugares habitáveis, principalmente, para a espécie humana, porém, como envidar 

esforços em vista de outros reinos a serem explorados, sem atentar para os devidos cuidados com o nosso planeta 

Terra habitável? O descontrole de elementos radioativos vem pondo em risco todo o nosso planeta com acentuada 

poluição de rios, mares, oceanos, fauna e flora. É diante disso que o chamado de atenção heideggeriano para se 

repensar a questão do ser, também, se faz necessário; significa a retomada do questionamento pensante, poetizante 

e científico. 
126 Cf. capítulo 2, p. 69. 
127 Sobre a questão do trabalho damos a indicação de leitura de A Condição Humana de Hannah Arendt. 



188 

 

 

Heidegger destaca duas exigências na citação acima: a primeira diz respeito a algo trivial 

no progresso das ciências ocidentais que se movem no horizonte de “compensações adequadas 

e constantes”, de tal forma que prevalece a relação de causa-efeito no exigir correspondências 

entre sujeito-objeto, palavra-coisa, no âmbito procedimental, como se isso fosse suficiente para 

unir aqueles três poderes do poetizar, pensar e atuar. Ao contrário, a segunda alternativa propõe 

“levar a sério o seu [dos três poderes] isolamento oculto” a fim de que possamos experimentar 

“nele”, ou seja, no “seu isolamento oculto” a “sua unidade primitiva”. A título de explicitação, 

vamos mostrar o “devir” de algo que não virá mais à tona para constituir um todo “puramente 

poético”, nem “pensante” e tampouco “meramente actuante” no mundo.  

 

Por um lado, podemos compreender esse “devir” em sua proveniência como tendo sido 

os três poderes, a saber: a) do poetizar, desde os primeiros poetas micênicos, épicos e trágicos, 

entre outros que cantaram poeticamente os feitos divinos e heroicos, a exemplo de Píndaro, 

Homero, Hesíodo, Sófocles e demais. Com isso, aconteceram constituições de cidades-estados 

(polis). Entretanto, isso não será mais possível acontecer, de modo único e isolado, em nosso 

tempo-espaço hodierno, pois é necessária outra instância de poder reflexivo; b) do poder 

pensante, cabe-nos destacar um leque imenso e, só para citar em linhas gerais, temos os 

primeiros pensadores gregos que pensaram a physis e inauguraram a passagem do mithos para 

o logos, antecedendo os filósofos Sócrates-Platão e Aristóteles com a República, As Leis e a 

Síntese filosófica grega aristotélica, contendo várias obras de peso, e, passando pelos 

pensadores medievais, a exemplo dos expoentes como Santo Agostinho com sua Confissões e 

A Cidade de Deus, bem como São Tomás de Aquino com a segunda síntese intitulada Summa 

Theologica e, enfim, adentrando a ultrapassagem para a modernidade e a contemporaneidade; 

destacamos Descartes, Kant, Hegel, Nietzsche, Husserl-Heidegger e demais. No cerne desse 

último panorama filosófico, tivemos a constituição de tratados filosóficos, bem como o terceiro 

e último sistema filosófico moderno construído por Hegel com A Ciência da Lógica e demais 

obras que compõem o corpo Enciclopédico. No entanto, diante de tudo isso, ainda não podemos 

defender a proveniência de um puro poder pensante como um devir absoluto em termos de 

futuro, pois resta-nos considerar outro poder plausível e que se origina e perpassa todos os 

anteriores, sem que possa ser erigido isoladamente; c) do poder “actuante”, embora Heidegger 

se refira ao atuar político, no crivo de nosso diálogo com a ciência, vamo-nos reportar à techné 

(τέχνη) grega (que já abordamos no primeiro e segundo capítulos) que, depois, resultou na 

concepção moderna e contemporânea da técnica, cujo processo tecnológico é totalmente 



189 

 

diferente dos processos de produções e atuações que lhe antecedera. Mesmo que este último 

poder pragmático de atuação tenha se destacado evolutivamente e configurado várias 

transformações históricas, desde a teoria da gravitação universal com Isaac Newton, da teoria 

da relatividade com Albert Einstein e da Física Quântica e Atômica da teoria das partículas, tal 

poder não pode ser elevado ao devir único e modelo absoluto da história em detrimento dos 

outros dois poderes, senão decairíamos na metafísica do mero objetivismo do ente enquanto 

ente. 

 

Por outro lado, conforme o pensamento heideggeriano, o “devir” a ser levado a sério 

para unificar os três poderes que poetiza pensa e age e que permanece oculto, é a “unidade 

primitiva”; diríamos, consoante ao pensador, que se trata do próprio ser em seu caráter de 

velamento, que sempre se retira na medida em que um ente é desvelado. Então, trata-se de 

experimentar a constituição de “sua unidade primitiva” a partir desse ser oculto. Ora, isso de 

experimentar nos mostra que devemos ir ao encontro dos seres presentes no mundo ou que se 

desvelam na abertura da nossa existência, isto é, quando o poeta Hölderlin poetizou o rio Reno, 

ele o experimentou através do próprio ouvir atento e resistente sem fugir, sem recorrer a 

imagens e nem a conceitos, mas se detendo no auscultá-lo originariamente em sua travessia (Cf. 

HEIDEGGER, 2004b, p. 186s); ausculta essa, em direção ao ser do rio sofrente que, por vez, 

ressoa solicitando ser libertado do sofrimento; isso desde o nascer gestativo do mesmo pelos 

deuses, no seguir seu percurso histórico como destino, a ser ouvido e dito no poema. No que 

respeita à possibilidade de experimentarmos o poder pensante, em princípio, significa levar em 

consideração os mortais que somos nós mesmos e podemos criar nossos próprios pensamentos, 

pondo-nos a caminho do pensar dos pensadores e filósofos, mas também das inquietudes que 

se apresentam como questão inesgotável; é o fato de ter de descortinar um caminho primordial 

para as discussões temáticas. Vale ressaltar que, nesse horizonte discursivo, cabe envidar 

esforços por uma interconexão cuja verdade aponte sempre para um campo de abertura. Seria 

o caso de uma interdiscursividade desafiadora em que a questão do ser se apresente em sua 

originariedade temática abrangente e construtivo-inovadora, de tal maneira que possamos 

desvelar a concepção do ser que não é mais algo de metafísico tradicional, mas que aponta para 

sua presencialidade no aberto de nossa existência corporal pensante e criativa no mundo128. 

 
128 Convém destacar a explicitação plausível de Merleau-Ponty sobre a noção de mundo quando nos diz: “O mundo 

não é um objeto do qual possuo comigo a lei de constituição; ele é meio natural e o campo de todos os meus 

pensamentos e de todas as minhas percepções explícitas. [...], não existe homem interior, o homem está no mundo, 

é no mundo que ele se conhece. [...] O mundo é não aquilo que eu penso, mas aquilo que eu vivo; eu estou aberto 

ao mundo, comunico-me indubitavelmente com ele, mas não o possuo, ele é inesgotável” (2011, p. 6;14). 



190 

 

Enfim, convém trazer para a discussão o âmbito científico conforme o que foi dito acima acerca 

da transformação da ciência mediante uma nova concepção de verdade-abertura, ensejando 

unificar os três poderes numa “nova experiência fundamental do Ser”, segundo Heidegger. 

 

É na circunscrição aberta de mundo que habitamos de modo singular e coletivamente. 

No espaço-tempo de mundo, é onde acontece a proveniência do ser e do nosso existir. Esse 

lugar de abertura configura o entre no desvelamento-velamento peculiar da noção de aletheia. 

É neste âmbito que a linguagem pode se apresentar como sendo “a casa do ser”, segundo o dizer 

de Heidegger. Com isso, salta a nossa compreensão a possibilidade da nomeação poética 

mediante a linguagem originária, bem como do exercício pensante inesgotável e da pesquisa 

científica criativa no horizonte da verdade-abertura. Para tanto, possuímos os sentidos corporais 

e também a capacidade de locomoção, fala, pensamento e ação; segue-se disso o silêncio 

meditativo e o ouvir atento que são originários, isto é, a dimensão da ausculta sintetiza silenciar 

e ouvir para o dizer, pondo-nos a caminho de nos compreendermos sendo no mundo como um 

existir resiliente. É neste âmbito de encontro com as coisas, com os outros seres que se nos 

assemelha, que podemos tecer certa intercompreensão no poder nomear poético e dizer 

pensante e atuante no “mundo inesgotável”, como bem assinala Merleau-Ponty. Aqui não se 

trata de conceber apenas o mundo como aberto, mas também de estarmos abertos ao nos 

compreendermos no mundo. Com efeito, na medida em que somos nós estes seres abertos no 

mundificar de mundo; de sermos estes seres capazes de silêncio e ausculta; de sermos capazes 

de fala, pensamentos e ações, então, podemos nos abrir ao diálogo, ou melhor, a 

interdialogacidade do poetizar, pensar e agir, ou seja, intercompreendendo poesia, filosofia e 

ciência. Em todo caso, fica em aberto a possibilidade de unir aqueles três poderes percebidos 

por Heidegger. 

 

 Tudo isso vem contribuir para evitar de cairmos em situações estanques, seja do puro 

poetizar ou do pensar, mas também decairmos na mera atuação pragmática da ciência e, mesmo 

que ocorra um compartilhamento dos poderes que “poetizam, pensam e agem”, a exigência 

maior é a de que devemos levar em consideração um poder inaudito, isto é, a unidade originária 

do ser habitando no entre da existência abissal. É a partir desta que Heidegger propõe a 

realização do “salto para o interior da verdade do seer, de tal forma que esse seer mesmo funda 

o ser do homem e, em verdade, nem mesmo imediatamente, mas o ser do homem só como uma 

consequência do e como o estar-referido ao ser-aí” (HEIDEGGER, 2015b, p. 180). Destarte, 

esse salto transcende a perspectiva nietzschiana da “transvaloração de todos os valores” e se 



191 

 

propõe indicar a prospecção do que se chama a “grande inversão”, ou seja, a viragem da 

consciência para o aberto; tal inversão, por sua vez, diz respeito ao criar e questionar do homem, 

na medida em que não é ele quem funda o ente, e sim o modo de ser do homem é fundado pelo 

próprio ser; segue-se disso que a criação só encontra fundamento plausível a partir da verdade 

do ser que acontece no entre da nossa existência. Isso nos faz retomar aquela exposição anterior 

acerca da natureza (physis) que interage por si mesma fazendo fluir terra e céu, perfazendo a 

ação de constituir uma nova história por vir e, com efeito, conta com a participação dos mortais, 

em especial, são os poetas, pensadores que fundam e resguardam o nomear e dizer criador na 

obra de arte. Aqui, convém destacar o pensar poético capaz de nos devolver a possibilidade de 

acesso ao ser que fora esquecido pela tradição metafísica. Será que a ciência também não 

poderia se inscrever nesse âmbito de fundação ou, ao menos, resguardar algo na criatividade 

constitutiva de uma obra de arte da vida?129.  

 

Podemos assegurar, em parte, que sim, pois, uma vez que o nosso modelo de pensar 

ocidental se firmou na técnica e, consequentemente, na tecnologia, isso é fato, e a técnica e a 

ciência jamais devem ser obscurecidas ou negadas. No entanto, a perspectiva plausível é o 

caminho da verdade como abertura. Neste caminho, convém observar o “deixar-ser” dos entes 

virem à tona em sua própria manifestação. De certo, os conceitos já adquiridos passariam por 

um confronto com a verdade manifesta dos entes, desde o que já tenha sido desvelado pelas 

ciências, bem como do que, nos entes, se mantém velado. Neste caso, nenhuma ciência pode se 

arvorar ser dona da verdade e reduzir o conhecimento total dos entes apenas mediante o crivo 

de aspectos abstraídos, de forma que cada ciência possui seus procedimentos metódicos e deve 

se pautar pelo diálogo aberto, tendo em vista que alguma coisa sempre lhe escapa e demanda 

outros estudos e possibilidades mais amplas. É neste horizonte de abertura que ressaltamos a 

inflexão heideggeriana acerca do problema do tédio em Os Conceitos Fundamentais da 

Metafísica, o qual passa por diversos crivos de investigações e, no entanto, tende a ganhar o 

caráter filosófico, cuja inquirição acerca de sua essência de ser converge para o tempo e a 

 
129 A título de exemplo, em 1993 o químico americano Kary B. Mullis recebeu o prêmio Nobel pela concepção 

do conceito de PCR (Reação em Cadeia da Polimerase), que depois ganhou a implementação de técnica. Segundo 

Paul Rabinow (1999, p. 185) “é uma técnica que possibilita a identificação de segmentos precisos de DNA e sua 

acurada multiplicidade num curto período de tempo”. Portanto, a Biotecnologia americana contribuiu para o 

desvelamento do mapeamento do DNA humano; isso ensejou a perspectiva de clonagem de órgãos para 

transplantes. Por conseguinte, tal descoberta consiste numa obra científica da arte da medicina. Ademais, deve-se 

resguardar o aspecto do velamento do ser do DNA a ser pensado, pois no ato de seu ocultamento, corre-se o risco 

de a ciência decair na mera utilização para fins adversos. 

 



192 

 

história, na medida em que o nosso modo de existir no mundo é temporal e somos marcados 

pela finitude. 

 

Como vimos acima, não há prontidão e sequer aceno para o acontecer da nova história, 

por isso, indicamos o ter de deixá-la em aberto. Não depende do interesse particular do homem, 

nem de uma comunidade qualquer, pois a viragem, no sentido da “grande inversão”, exige uma 

ação ampla; segue-se disso que não adentramos ainda nesse tempo indigente, apesar dos 

vestígios da fuga dos deuses nomeada por Hölderlin. Se não entramos nesse tempo indigente é 

porque algo ainda nos impede de visualizar o abismo da falta de fundamento do mundo. É 

diante disso que Heidegger (2014, p. 310) supõe o seguinte: “[...] se encontra ainda reservada 

uma viragem para este tempo indigente, ela apenas poderá surgir se o mundo virar radicalmente, 

ou seja, dito de uma forma mais precisa, se ele virar a partir do abismo”. Aqui nos vem a 

indagação sobre a origem de algo que sustém tal reserva para a viragem acontecer. Essa reserva 

só pode consistir no abrigo do ser em sua verdade, ou seja, o ser por vir como viragem do 

mundo a partir do abismo; por conseguinte, a viragem não acontece a partir de um evento da 

natureza, por mais horrendo e caótico que seja, a exemplo de uma pandemia, nem da técnica 

com todo o progresso tecnológico e, menos ainda, por meio da vontade subjetiva do homem 

empenhado apenas na objetivação, mas sim, do abismo que nos lançará no tempo indigente. É 

diante disso que se enuncia que somente o poeta é capaz de se aproximar desse abismo, podendo 

experimentá-lo e suportá-lo, a fim de receber os acenos divinos para a doação ao homem 

histórico, desde que ele se mova no pensamento meditativo. Portanto, “o outro início” ou “o 

último deus” indica essa viragem do mundo como o acontecer apropriador da verdade do ser 

no aberto da existência histórica do homem, perfazendo a relação com o ser e este pensado 

como aparecimento-desaparecimento, isto é, des-velamento, conforme o pensar heideggeriano. 

 

Fica-nos a indicação de que a desdita hölderliniana, bem como a indigência retomada 

por Heidegger – no sentido do pavor – em relação ao abandono do ser, deve ganhar a exigência 

de uma inquietude fundamental que não se limita aos enigmas, obscuridades, situações ainda 

não decididas em sua abrangência e muitas outras dúvidas, pois estas não possuem a amplidão 

do acontecimento apropriador que transformaria o homem e a história. O topos da inquietude 

acontece no entre da própria existência do homem no mundo. Nesta circunscrição de abertura 

nos deparamos com o nosso existir na errância, de maneira que o abismo pode surgir com a 

proveniência da verdade do ser. É na existência que nos movemos e podemos arriscar, 

sobretudo, “por um sopro mais...”, conforme o dizer do poeta Rilke, de forma que esse “sopro 



193 

 

mais...” configura algo de único capaz de assegurar o outro início como nova história, bem 

como o ser do homem transformado, isto é, o tresloucamento do pensamento calculista para o 

pensar meditativo centrado na manifestação do ser, tendo em vista a verdade-abertura (e não 

verdade-objeto). 

 

A indagação que fica premente é se a natureza, na acepção da physis, ainda estaria 

agindo e fazendo acontecer algo de inesperado a partir do aberto entre terra e céu. Dispomos, 

entrementes, de uma característica fundamental que é a angústia constitutiva no ser do homem, 

esta tonalidade afetiva independe de situações adversas do cotidiano para se manifestar, mas 

também, não descarta essa possibilidade em definitivo. Ora, a angústia faz parte do ser do 

humano e pode ser provocada por uma situação singular na existência, embora tal fenômeno 

não seja corriqueiro no cotidiano, ou talvez não nos damos conta em virtude das nossas 

dissimulações nos entes. A inquietude fundamental é a de saber se no entre da existência que 

constitui a essência do homem, isto é, dessa existência compreendida como amplidão do aberto, 

onde o nosso sendo se move e passa ao largo do ser desvelado nos entes e velado 

simultaneamente neles, seria possível visualizarmos a verdade do ser. Por um lado, sim, no 

sentido de que o ser aparece na doação dos entes e, no instante tempo-espacial, se recolhe em 

si mesmo, deixando em aberto a possibilidade de o homem pensar no ser como reserva para 

uma viragem da história. Por outro lado, há uma distância no podermos visualizar tal verdade; 

não apenas porque o homem se detém nos entes, mais ainda pelo fato de que o aceno para a 

prontidão provém originariamente do ser como acontecimento amplo e, talvez, não tenha se 

manifestado ainda. Destarte, ter de esperar no tempo pela proveniência do verdadeiro como nos 

diz Hölderlin apud Heidegger (2014, p. 310): 

 

... de nem tudo 

são capazes os celestes. Pois são antes 

os mortais que chegam ao abismo. Por isso é com estes 

que se dá a viragem. Longo é 

o tempo, porém, acontece 

o verdadeiro. 

 

Na retomada da linguagem poética, convém pontuar que a mesma prospecta o aceno do 

outro início. A linguagem enquanto poética é criativa por oferecer a possibilidade de nomeação 

no poetizar a partir dos poetas voltados para o aberto da existência. É no âmbito da linguagem 

que habita o ser e o homem numa intimidade (Innigkeit) que se aproxima e se distancia. Tanto 

é assim que o próprio homem pode divergir e se afastar da perspectiva de visualização do ser, 



194 

 

decaindo no esquecimento e o abandonando de modo crescente; é o que caracteriza uma 

errância abismal da liberdade de se perder no mundo dos entes e/ou se encontrar consigo 

mesmo. Contudo, para que haja tal encontro, é necessário que aconteça uma parada para a 

ausculta. É aqui que nos reportamos ao questionamento gadameriano sobre se temos ouvidos 

afinados para o dizer poético, a saber: “A questão não é a constatação de que os poetas estejam 

emudecendo, mas antes saber se os nossos ouvidos ainda são sutis o suficiente para ouvir” 

(GADAMER, 2010, p. 394). Tal questionamento segue no tom de uma crítica ao homem 

moderno afeito ao progresso científico idolatrado na literatura, nas reportagens, no barulho 

antissilêncio. 

 

A ausculta precisa transitar pelo silêncio do dizer poético, no qual o poeta enuncia a 

palavra mais silenciosa e corre o risco de não ser ouvido, mas, é justamente a partir de tal dizer 

que ele convoca o homem ao diálogo sobre algo da inquietude fundamental. Isso fica claro no 

dizer de Gadamer interpretando o poema ‘A palavra homem’130, quando destaca na conclusão 

o sentido da unidade principal que diz respeito ao ser do homem, assim, o enunciado acontece 

no dizer poético: “Onde o amor não se apresenta, / Não enuncia a palavra” (GADAMER, 2010, 

p. 395), pois quem “enuncia a palavra” é o amor em seu desvelamento. Este dito poético nos 

remete para um outro de Stefan George apud Heidegger (2004a, p. 174), intitulado “A Palavra”, 

cuja conclusão enuncia: “Nenhuma coisa que seja onde a palavra faltar”; ambas as 

interpretações seguem o mesmo parâmetro do enigma da linguagem que prima pelo silêncio e, 

por fim, apontam para a relação entre o homem e o ser, segue-se disso a possibilidade de a 

palavra ser posta, poeticamente, em obra no poema, isto é, a verdade que configura tanto o dizer 

acerca do modo de ser do homem no mundo, seja na modalidade afetiva do amor131, seja do 

 
130 Trata-se de um poema do poeta lírico alemão Johannes Konrad Bernhard Bobrowski. Na edição brasileira 

ocorreu um erro ortográfico na digitação do nome científico desse poeta, de tal maneira que o confunde com o 

compositor, também, alemão, “BOBOWSKI”, isto é, Johannes Bobowski, quando aquele outro é o poeta que 

corresponde, precisamente, à citação de Gadamer (2010, p. 393-398) em seu artigo Verstummen die Dichter? (Os 

poetas estão emudecendo? [1970]). Na tradução de Barrento que aparece na web site com data de “janeiro 04, 

2012”, a conclusão foi traduzida assim: “Onde não há amor/ Não pronuncies essa palavra” (Cf. BARRENTO, 

2020), dessa forma a noção de “amor” decai no sentido de uma palavra comum, enquanto na tradução de Marco 

A. Casanova, ela ganha a nuança filosófica, pois, quem enuncia a palavra é o próprio amor quando se apresenta; 

por isso, a palavra não configura uma simples advertência a alguém para não pronunciar o amor, e sim, deixa que 

este se apresente para que a palavra seja enunciada.  
131 A noção de amor deve ser compreendida em seu próprio vigor de ser para além de simples sentimentalismos e 

comodidades. Embora esse não seja um tema trabalhado por Heidegger, encontramos passagens esporádicas e 

fundamentais acerca do mesmo; uma delas aparece na Introdução à Filosofia: “os pequenos sentimentos que são 

designados com esse nome [amor] estão muito afastados dele. Seria de perguntar se todo grande amor, que por si 

só já anuncia desde sempre algo essencial, não seria no fundo uma luta; não única e predominantemente uma luta 

pelo outro, mas uma luta em favor dele; e se todo grande amor não cresce na mesma medida em que a 

sentimentalidade e a comodidade dos sentimentos decrescem” (HEIDEGGER, 2009, p. 349). 



195 

 

espanto inicial ou do pavor prospectivo, desde que o dizer da palavra deixe acontecer algo a 

mais do que as simples manifestações comuns e particulares dos entes. Trata-se de pôr a verdade 

na obra de arte, segundo Heidegger. 

 



 

 

4. CONCLUSÃO 
 

 

Em princípio, vamos apresentar algumas considerações finais sobre a nossa temática na 

perspectiva da verdade como abertura. Trata-se de considerar o âmbito da aletheia que 

constituiu o impensado heideggeriano, concebido por desvelamento-velamento. Vale salientar 

que essa nomeação mostrou o entremeio desde onde impera a questão do ser. O fato de nomear 

o aletheico trouxe à tona o âmbito da linguagem como o topos precípuo, denominado por 

Heidegger de “a casa do ser”, a qual nós também habitamos. Como podemos observar, aparece 

aqui algo de cunho filosófico, mas também podemos dizer do poético e do científico que foram, 

de certa forma, articulados. 

 

A nossa incursão esteve focada no problema da criatividade, na medida em que nos 

propomos defender o dizer poético como sendo capaz de projetar, no mundo, o ser do humano 

para a liberdade criativa. Para dar conta disso, partimos da noção heideggeriana da linguagem 

originária em sua diferença ontológica para com a linguagem instrumental da racionalidade 

moderna, pois esta vem se desviando daquela de maneira crescente. O nosso propósito ganhou 

certa abrangência plausível com a articulação entre poesia, filosofia e ciência, no sentido de 

uma interdialogacidade para o aberto. 

 

Diante disso, podemos dizer que as ciências têm muito a contribuir com uma possível 

transformação de mundo ao criar novos paradigmas, entretanto, faz-se necessário que elas 

interajam com a perspectiva da verdade como abertura e não apenas verdade-objeto. É tanto 

que Heidegger jamais condenou a técnica e, muito menos, a ciência, apenas chama a nossa 

atenção para o ter de pensar ambas uma vez que já somos perpassados por elas, no dizer da 

linguagem, pois a ciência também é criativa e deve se abrir ao diálogo para além do próprio 

corpo metódico racional, tendo em vista que existem outras dimensões autênticas que 

transcendem o mero ente descoberto e objetivado em suas particularidades; assim também, a 

filosofia apresenta suas construções de caráter discursivo-pensante e a poesia ao nomear os 

enigmas do sagrado. 

  

Após a investigação encetada acerca da origem da linguagem, podemos dizer que 

chegamos a uma síntese em aberto, a saber, a linguagem tem de ser compreendida a partir do 

“originário estar-no-mundo do homem”, segundo Gadamer. Essa compreensão se diferencia do 



197 

 

uso da linguagem apenas pelo viés objetivo lógico, detida na causalidade instrumental da 

relação sujeito-objeto e que veio a dificultar o itinerário realizado por Heidegger, culminando 

num impasse em Ser e Tempo em 1927, o que resultou numa viragem de pensamento no sentido 

de problematizar o ser à luz da temporalidade, bem como da historicidade sob o viés da 

linguagem originária. 

 

Destacamos que a palavra ‘saga’ (mostrar no sentido de deixar aparecer) se tornou 

plausível para nomear a linguagem, sendo que aquela tem por finalidade indicar a vigência que 

acena para “o dizer, o dito e o que deve ser dito”, conforme nos disse Heidegger, de forma que 

o pensador jamais pretendeu torná-la um conceito usual. Vale frisar que tal descoberta encontra 

aporte no exercício do pensamento, e a linguagem poética foi salutar, na medida em que o 

pensador viu em Hölderlin o ser vir à tona no poetizar a essência da poesia, ou seja, o poeta se 

detém na concepção filosófica do ser. Enfatizamos que a poesia é propícia para pensarmos o 

ser esquecido. 

 

Quando Heidegger se voltou para o poetizar de Hölderlin, aquele percebeu algo que 

marcou o modo de ser do homem ocidental como sendo “da ordem do saber”. A sugestão de 

Heidegger seria promover a “grande inversão”, ou seja, de uma viragem da consciência para o 

aberto no sentido do pensar meditativo e de um agir que lhe corresponda. No entanto, 

deparamo-nos com a dificuldade de acontecer tal viragem, pois o homem permanece decaído 

no crivo do pensar calculador e, consequentemente, “Quase não acontece nem mesmo de a 

prontidão para uma necessidade vingar entre nós ou mesmo apenas o aceno para essa prontidão 

como o começo de uma outra via da história”. Em todo caso, isso ainda permanece em aberto 

e à espera do Ereignis que age a partir do abismo, bem como dos poetas voltados para o aberto 

em vista de dizer algo como um “sopro mais...”, segundo Rilke. Este “mais...” foi pensado por 

Heidegger em direção ao ser e nós o percebemos na prospecção do inesperado que nos arranca 

sempre na destinação histórica de mundo. 

 

De certa forma, chegamos à compreensão de uma possível articulação entre as instâncias 

do poetizar, pensar e agir. Tal deve ocorrer na circunscrição aberta de mundo que habitamos de 

modo singular e coletivamente. No espaço-tempo de mundo, é onde acontece a proveniência 

do ser e do nosso existir. Esse lugar de abertura configura o entre no desvelamento-velamento 

peculiar da noção de aletheia. É a linguagem em sua originariedade centrada no silêncio e na 

ausculta que pode promover a articulação entre aqueles três poderes percebidos por Heidegger. 



198 

 

Trata-se de uma interlocução ampla e podemos indicar formalmente que devemos nos abrir ao 

diálogo, ou melhor, à interdialogacidade do poetizar, pensar e agir, intercompreendendo poesia, 

filosofia e ciência. Enfim, faz-se necessário que haja uma intercompreensão no âmbito do poder 

nomear poético e dizer pensante e atuante no “mundo inesgotável”, perfazendo o exercício da 

meditação, questionamento e pesquisa. 

 

A título de consideração final, ressaltamos um caminho prospectivo para a saga do 

poetizar criativo, qual seja, o ter de partir da “desdita” indicada por Hölderlin como o campo 

salutar dos acenos da linguagem para algo a ser dito no poetizar, a fim de correspondermos ao 

âmbito do sagrado (a natureza), bem como pensar acerca da verdade do ser em seu caráter de 

aparecimento-ocultação, conforme disse Heidegger. No pensar a “desdita” é que temos de sair 

do pensamento calculista e observar o pensamento meditativo que supere a ausência de 

questionamento, isto é, observar que o ser do homem se encontra nas experiências da “errância” 

e, portanto, é convocado a repensar seu estar sendo no mundo, senão tende a sucumbir no risco 

do desgarramento, sem proteção e nem segurança. 

 

Portanto, a verdade na arte a ser criada deve ganhar o caráter de conteúdo filosófico no 

sentido de indicar, no ente desvelado, a presencialidade do velamento de algo mais a ser 

pensado. No campo do desvelamento, pode acontecer a atuação das ciências com seus 

procedimentos necessários observando a verdade-abertura. A criatividade deve se inscrever no 

horizonte da recordação (Andenken) e da prospecção (Vordenken), indicativos de uma busca 

por algo mais que vigora e aguarda a saga do dizer poético da linguagem e, quiçá, das outras 

linguagens filosóficas e científicas, centradas na verdade do ser para a criatividade. 

 

 



 

 

 

 

 

RÉSUMÉ 
 

 
Cette thèse a pour thème la saga de la poésie au crible de la pensée de Martin Heidegger. La notion de saga doit 

être comprise comme le fait de montrer, c'est-à-dire de laisser apparaître et nommer à partir de la parole poétique 

de la langue originale, ce qui nécessite la différence ontologique avec le langage instrumental de la tradition 

métaphysique, surtout, de la rationalité moderne. La poésie est basée sur la conception grecque de la poésie 

(ποίησις), qui sert de leitmotiv dans le tissage de cette œuvre. De plus, l'approfondissement thématique est basé 

sur la pensée de Martin Heidegger, mais aussi une incursion dans la poésie de Friedrich Hölderlin qui nous aide à 

nous concentrer sur le thème. En effet, nous soulignons que la poésie est propice à la réflexion sur l'oubli de la 

tradition. En principe, nous défendons que le dicton poétique du langage projette, dans le monde, l'être de l'homme 

vers la liberté créatrice. La créativité prend de l'ampleur avec l'articulation entre poésie, philosophie et science. Il 

s'agit d'établir un dialogue dialogique entre les deux dans la perspective de la vérité comme ouverture. La vérité 

doit être comprise dans le sens d'aletheia comme dévoilés et voilés, selon la traduction hideggérienne. Cette 

traduction montre l'interaction entre l'endroit où règne la question de l'être. Certes, il constitue la circonscription 

de l'ouverture dans laquelle nous habitons singulièrement et collectivement. Au cœur de notre recherche, nous 

devons penser à l'inattendu, dont le point de départ doit être le «malheur» indiqué par Hölderlin. Il s'agit du point 

supérieur par lequel nous pouvons dévoiler les vestiges du sacré au sens de la nature (physis), suivi de la possibilité 

que ce sommet devienne plausible pour tout un chacun de nommer, de penser et de rechercher. Dans notre 

incursion, le besoin de tisser une approximation et une distance entre poétiser, penser et agir est apparu. Pour en 

rendre compte, nous utilisons la méthode phénoménologico-herméneutique, qui nous aide à penser à de telles 

traces provenant de l'inattendu qui nous tire et nous projette vers la liberté créative. Enfin, Heidegger nous donne 

une indication formelle sur la nécessité d'un passage de la conscience à l'ouverture, dans lequel le langage peut 

faire appel à quelque chose à créer comme étant vraiment nouveau dans le sens d'une nouvelle histoire, c'est-à-

dire la force toujours présente dans tout ce qui vient et disparaît. C'est pourquoi toute création doit s'inscrire dans 

le mouvement de la mémoire (Andenken) et de la prospection (Vordenken), signe d'une recherche de plus qui est 

en vigueur et qui attend la saga de la parole poétique de la langue originale. 

 

Mots-clés: Langue. Origine. Vérité. Inattendu. Création. Poésie. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

REFERÊNCIAS 
 

 

 

ABBAGNANO, Nicola. 2. ed. rev. Tradução: Alfredo Bosi et al. São Paulo: Mestre Jou, 

1982. 

 

AGAMBEN, Giorgio, O que é o ato de criação? In: O Fogo e o Relato: Ensaios sobre 

criação, escrita, arte e livros. Tradução: Andreia Santurbano e Patricia Peterle, São Paulo: 

Boitempo, 2018. 

 

ARENDT, Hannah. A Condição Humana. 10. ed. Tradução: Roberto Raposo, Rio de 

Janeiro: Forenese Universitária, 2009. 

 

ARISTÓTELES. Política. Tradução: Maria Aparecida Oliveira Silva, São Paulo: Edipro, 

2019.  

 

ARISTÓTELES. Poética. 2. ed. Tradução: Paulo Pinheiro, São Paulo: Editora 34, 2017. 

(Edição bilíngue). 

 

ARISTÓTELES. Metafísica. 5. ed. Vol. II. Tradução: Giovanni Reale e Marcelo Perini, São 

Paulo: Loyola, 2015. 

 

ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. Tradução: Edson Bini, São Paulo: Edipro, 2014. 

 

ARISTÓTELES.  Metafísica. 2. ed. Tradução: Edson Bini, São Paulo: Edipro, 2012. 

 

ARISTÓTELES. Da Alma. Tradução: Edson Bini, São Paulo: Edipro, 2011a. 

 

ARISTÓTELES. Retórica. Tradução: Edson Bini, São Paulo: Edipro, 2011b. 

 

ARISTÓTELES. Órganon: Categorias, da interpretação, analíticos anteriores, analíticos 

posteriores, tópicos, refutações sofísticas. 2. ed. rev. Tradução: Edson Bini, Bauru, SP: 

Edipro, 2010. 

 

ARISTÓTELES. Poética. Tradução: Ana Maria Valente, Lisboa: Fundação Calouste 

Gulbenkian, 2004. 

 

ARISTÓTELES. Metafísica. Vol. 2. Tradução: Marcelo Perine, São Paulo: Loyola, 2002. 

 

ARISTÓTELES. Metafísica. Tradução: Leonel Vallandro, Porto Alegre: Globo, 1969. 

 

BACH, Richard D. Fernão Capelo Gaivota. 6. ed. Tradução: Ruy Jungmann e Márcia Alves. 

Rio de Janeiro: Record, 2020. 

 

BACON, Francis. Aforismos sobre a Interpretação da Natureza e o Reino do Homem. 

Liv. II. Tradução: José Aluysio Reis de Andrade, São Paulo: Nova Cultural, 1997. (Col. Os 

Pensadores). 

 



201 

 

BARRENTO, João. A palavra homem. Disponível em: http://kidablogue.blogspot.com/2012 

/01/palavra-homem.html Acesso em 02/04/2020. 

 

BAUMAN, Zygmunt. Modernidade e Holocausto. Tradução: Marcus Penchel, Rio de 

Janeiro: Jorge Zahar, 1998. 

 

BEAUFRET, Jean.  Introdução às Filosofias da Existência: De Kierkegaard a Heidegger. 

Tradução: Salma Tannus Muchail, São Paulo: Duas Cidades, 1976. 

 

BECHARA, Evanildo. Moderna Gramática Portuguesa. 37. ed. rev. ampl. atual. Rio de 

Janeiro: Nova Fronteira, 2009. 

 

BENJAMIN, Walter.  A Obra de Arte na Época de sua Reprodutibilidade Técnica. 

Tradução: Francisco de Ambrosis Pinheiro Machado, Porto Alegre: Zouk, 2014. 

 
BERGSON, Henri. Matéria e Memória: Ensaio sobre a relação do corpo com o espírito. 4. 

ed. Tradução: Paulo Neves, São Paulo: Martins Fontes, 2010. 

 

BÍBLIA, N. T. Mateus. Português. Bíblia de Jerusalém. rev. Tradução: École Biblique de 

Jérusalem. São Paulo: Paulus, 1995. 

 

BRANDÃO, Roberto de Oliveira (org.). A Poética Clássica: Aristóteles, Horácio, Longino. 

12. ed. Tradução: Jaime Bruna, São Paulo: Cultrix, 2005. 

 

BOSS, Medard. Na Noite Passada eu Sonhei... Tradução: George Schlesinger, São Paulo: 

Summus, 1979. 

 

BOUTOT, Alain.  Introdução à Filosofia de Heidegger. Tradução: Francisco Gonçalves, 

Portugal: Publicações Europa-América, 1991. 

 

CAMPESTRINI, Hildebrando. Literatura para o 2º Grau. São Paulo: FTD, [1984?]. 

 

CANDIDO, Marcos. Líder indígena é escolhido para academia de ciência que já nomeou 

Einstein. Disponível em: https://www.uol.com.br/ecoa/ultimas-noticias/2020/12/18/lider-

indigena-e-escolhido-para-academia-de-ciencia-que-ja-nomeou-einstein.htm. Acesso  em   27/ 

12/2020. 

 

CAPRA, Fritjof. O Ponto de Mutação: A ciência, a sociedade e a cultura emergente. 14. ed. 

rev. Tradução: Álvaro Cabral, São Paulo: Cultrix, 1995. 

 

CASANOVA, Antônio Marco. Compreender Heidegger. Petrópolis: Vozes, 2009. 

 

CRITELLI, Dulce Mára. Analítica do Sentido: Uma aproximação e interpretação do real de 

orientação fenomenológica. São Paulo: EDUC; Brasiliense, 1996. 

 

DASTUR, Françoise. Heidegger e a Questão do Tempo. Tradução: João Paz, Lisboa: 

Piaget, 1990. 

 

DELEUZE, Gilles. Bergsonismo. 2. ed. Tradução: Luiz B. L. Orlandi, São Paulo: Editora 34, 

2012. 

http://kidablogue.blogspot.com/2012%20/01/palavra-homem.html
http://kidablogue.blogspot.com/2012%20/01/palavra-homem.html
https://www.uol.com.br/ecoa/ultimas-noticias/2020/12/18/lider-indigena-e-escolhido-para-academia-de-ciencia-que-ja-nomeou-einstein.htm
https://www.uol.com.br/ecoa/ultimas-noticias/2020/12/18/lider-indigena-e-escolhido-para-academia-de-ciencia-que-ja-nomeou-einstein.htm


202 

 

 

DERRIDA, Jacques. A Escritura e a Diferença. 4. ed. Tradução: Maria Beatriz Marques 

Nizza da Silva et. al., São Paulo: Perspectiva, 2014. 

 

DESCARTES, René. Meditação Quarta: do Verdadeiro e do Falso. In: Meditações. 3. ed. 

Tradução: J. Guinsburg e Bento Prado Júnior, São Paulo: Abril Cultural, 1983. (Col. Os 

Pensadores). 

 

DUBOIS, Christian. Heidegger: Introdução a uma leitura, Tradução: Bernardo Barros Coelho 

de Oliveira, Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2004. 

 

ECO, Umberto. O Nome da Rosa. Tradução: Aurora Fornoni Bernardini e Homero Freitas de 

Andrade, Rio de Janeiro: Record, 1986. 

 

FEYERABEND, Paul. A Ciência em uma Sociedade Livre. Tradução: Vera Joscelyne, São 

Paulo: Unesp, 2011. 

 

FEYERABEND, Paul. Contra o Método. Tradução: Cezar Augusto Mortari, São Paulo: 

UNESP, 2007. 

 

FOGEL, Gilvan. Da Solidão Perfeita: Escritos de filosofia. Petrópolis: Vozes, 1998. 

 

FOUCAULT, Michel. A Hermenêutica do Sujeito: Curso dado no Collège de France (1981-

1982). 3. ed. Tradução: Márcio Alves da Fonseca e Salma Tannus Muchail, São Paulo: 

Martins Fontes, 2010. 

 

FOUCAULT, Michel. As palavras e as Coisas: Uma arqueologia das ciências humanas. 

Tradução: Salma Tannus Muchail. 8. ed. São Paulo: Martins Fontes, 1999. 

 

FREUD, Sigmund. Primeiras Publicações Psicanalíticas. Vol. 3. Tradução: Margarida 

Salomão, Rio de Janeiro: Imago, 1976. 

 

GADAMER, Hans-Georg. Hermenêutica em Retrospectiva. 2. ed. Tradução: Marco 

Antônio Casanova, Petrópolis: Vozes, 2012. 

 

GADAMER, Hans-Georg. Verdade e Método: Traços fundamentais de uma hermenêutica 

filosófica. 11. ed. Vol. I. Tradução: Flávio Paulo Meurer, Petrópolis: Vozes, 2011a. 

 

GADAMER, Hans-Georg. Verdade e Método: Complementos e índice. 6. ed. Vol. II. 

Tradução: Ênio Paulo Giachini, Petrópolis: Vozes, 2011b. 

 

GADAMER, Hans-Georg. Hermenêutica da Obra de Arte. Tradução: Marco Antônio 

Casanova, São Paulo: Martins Fontes, 2010. 

 

GILSON, Etienne. A Filosofia na Idade Média. Tradução: Eduardo Brandão, São Paulo: 

Martins Fontes, 1995. 

 

GMEINER, Conceição Neves. A Morada do Ser: Uma abordagem filosófica da linguagem 

na leitura de Martin Heidegger. Santos, SP: Leopoldianum, 1998. 

 



203 

 

HAAR, Michel. A Obra de Arte: Ensaio sobre a ontologia das obras. Tradução: Maria 

Helena Kühner, Rio de Janeiro: DIFEL, 2000. 

 

HAAR, Michel. Heidegger e a Essência do Homem. Tradução: Ana Cristina Alves, Lisboa: 

Piaget, 1990. 

 

HABERMAS, Jürgen.  O Futuro da Natureza Humana: A caminho de uma eugenia liberal? 

Tradução: Karina Jannini, São Paulo: Martins Fontes, 2004. 

 

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Cursos de Estética.  Vol. I. 2. ed. Tradução: Marco 

Aurélio Werle, São Paulo: EDUSP, 2015. 

 

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Cursos de Estética.  Vol. IV. Tradução: Marco Aurélio 

Werle, São Paulo: EDUSP, 2014. 

 

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. A Razão na História: Uma introdução geral a filosofia 

da história. 4. ed. Tradução: Beatriz Sidou, São Paulo: Centauro, 2012. 

 

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Estética: A idéia e o ideal. Tradução: Henrique Cláudio 

de Lima Vaz et al. São Paulo: Abril Cultural, 1980. (Col. Os Pensadores). 

 

HEIDEGGER, Martin. As Questões Fundamentais da Filosofia: (‘problemas’ seletos da 

‘lógica’). Tradução: Marco Antônio Casanova, São Paulo: Martins Fontes, 2017. 

 

HEIDEGGER, Martin. Sobre a Essência da Linguagem: A metafísica da linguagem e a 

vigência da palavra; a respeito do tratado de Herder “Sobre a origem da linguagem”. 

Tradução: Enio Paulo Giachini, Petrópolis: Vozes, 2015a. 

 

HEIDEGGER, Martin. Contribuições à Filosofia: Do Acontecimento Apropriador. 

Tradução: Marco Antônio Casanova, Rio de Janeiro: Via Verita, 2015b. 

 

HEIDEGGER, Martin. Caminhos de Floresta. 3. ed. Tradução: Irene Borges Duarte et al. 

Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2014. 

 

HEIDEGGER, Martin. Explicações da Poesia de Hölderlin. Tradução: Claudia Pellegrini 

Drucker, Brasília: UNB, 2013. 

 

HEIDEGGER, Martin. Os Problemas Fundamentais da Fenomenologia. Tradução: Marco 

Antônio Casanova, Petrópolis: Vozes, 2012a. 

 

HEIDEGGER, Martin. Ontologia: Hermenêutica da facticidade. Tradução: Renato Kirchner, 

Petrópolis: Vozes, 2012b. 

 

HEIDEGGER, Martin. Interpretações Fenomenológicas sobre Aristóteles: Introdução à 

pesquisa fenomenológica. Tradução: Ênio Paulo Giachini, Petrópolis: Vozes, 2011. 

 

HEIDEGGER, Martin. Nietzsche. Vol. I. Tradução: Marco Antônio Casanova, Rio de 

Janeiro: Forense Universitária, 2010a. 

 



204 

 

HEIDEGGER, Martin. Meditação. Tradução: Marco Antônio Casanova, Petrópolis: Vozes, 

2010b. 

 

HEIDEGGER, Martin. Introdução à Filosofia. 2. ed. Tradução: Marco Antônio Casanova, 

São Paulo: Martins Fontes, 2009. 

 

HEIDEGGER, Martin. A essência e o conceito de φύσις em Aristóteles – Física B, 1 (1939). 

In: Marcas do Caminho. rev. Tradução: Enio Paulo Giachini e Ernildo Stein, Petrópolis: 

Vozes, 2008. 

 

HEIDEGGER, Martin.  Parmênides. Tradução: Sérgio Mário Wrublevski, Petrópolis: Vozes 

[et al.], 2008.  

 

HEIDEGGER, Martin. Metafísica de Aristóteles θ 1-3: Sobre a essência e a realidade da 

força. Tradução: Ênio Paulo Giachini, Petrópolis: Vozes, 2007a. 

 

HEIDEGGER, Martin. Ser e Verdade: A questão fundamental da filosofia; da essência da 

verdade. Tradução: Emmanuel Carneiro Leão, Petrópolis: Vozes, 2007b. 

 

HEIDEGGER, Martin. Nietzsche. Vol. II. Tradução: Marco Antônio Casanova, Rio de 

Janeiro: Forense Universitária, 2007c. 

 

HEIDEGGER, Martin. Sein und Zeit. Tübigen, Alemanha: Max Niemeyer, 2006a. 

 

HEIDEGGER, Martin. Arte y Poesia. 2. ed. Tradução: Samuel Ramos, México: FCE, 2006b. 

 

HEIDEGGER, Martin. Achèvement de la Métaphysique et Poésie. Tradução: Adéline 

Froidecourt, Paris: Galimard, 2005. 

 

HEIDEGGER, Martin. A Caminho da Linguagem. 2. ed. Tradução: Márcia de Sá 

Cavalcante Schuback, Petrópolis: Vozes, 2004a. 

 

HEIDEGGER, Martin. Hinos de Hölderlin. Tradução: Lumir Nahodil, Lisboa: Instituto 

Piaget, 2004b. 

 

HEIDEGGER, Martin. Os Conceitos Fundamentais da Metafísica: Mundo, finitude, 

solidão. Tradução: Marco Antônio Casanova, Rio de Janeiro: Forense, 2003. 

 

HEIDEGGER, Martin. A Questão da Técnica. In: Ensaios e Conferências. 2. ed. Tradução: 

Emmanuel Carneiro Leão, Petrópolis: Vozes, 2002a. 

 

HEIDEGGER, Martin. A Coisa. In: Ensaios e Conferências. 2. ed. Tradução: Márcia de Sá 

Cavalcante Schuback, Petrópolis: Vozes, 2002b. 

 

HEIDEGGER, Martin. Moira: Parmênides VIII, 34-41. In: Ensaios e Conferências. 2. ed. 

Tradução: Márcia de Sá Cavalcante Schuback, Petrópolis: Vozes, 2002c. 

 

HEIDEGGER, Martin. A Superação da Metafísica. In: Ensaios e Conferências. 2. ed. 

Tradução: Márcia de Sá Cavalcante Schuback, Petrópolis: Vozes, 2002d. 

 



205 

 

HEIDEGGER, Martin. Anexo. In: Ensaios e Conferências. 2. ed. Tradução: Márcia de Sá 

Cavalcante Schuback, Petrópolis: Vozes, 2002e. 

 

HEIDEGGER, Martin. Aletheia (Heráclito, Fragmento 16). In: Ensaios e Conferências. 2. 

ed. Tradução: Márcia de Sá Cavalcante Schuback, Petrópolis: Vozes, 2002f. 

 

HEIDEGGER, Martin. Seminários de Zollikon. Tradução: Gabriella Arnhold e Maria de 

Fátima de Almeida Prado, São Paulo: EDUC; Petrópolis: Vozes, 2001a. 

 

HEIDEGGER, Martin. Poetry, Language, Thought. Transl. by Albert Hofstadter, New 

York: Harper & Row, 2001b. 

 

HEIDEGGER, Martin. Nietzsche: Metafísica e niilismo. Tradução: Marco Antônio Casanova, 

Rio de Janeiro: Relume Dumará, 2000. 

 

HEIDEGGER, Martin. Conceptos Fundamentales: Curso del semestre de verano, Friburgo, 

1941. Tradução: Manuel E. Vázquez García, Madrid: Alianza Editorial, 1999a. 

 

HEIDEGGER, Martin. Introdução à Metafísica. 4. ed. Tradução: Emmanuel Carneiro Leão, 

Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1999b. 

 

HEIDEGGER, Martin. A Origem da Obra de Arte. Tradução: Maria da Conceição Costa, 

Lisboa: Edições 70, 1999c. 

 

HEIDEGGER, Martin. Heráclito: a origem do pensamento ocidental: lógica: a doutrina 

heraclítica do lógos, Tradução: Márcia de Sá Cavalcante Schuback, Rio de Janeiro: Relume 

Dumará, 1998a. 

 

HEIDEGGER, Martin. Para quê poetas? (1946). In: Caminhos de Floresta. Tradução: Irene 

Borges Duarte et al. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1998b. 

 

HEIDEGGER, Martin.  Kant y el Problema de la Metafísica.  rev. México: Fundo de 

Cultura Econômica, 1996. 

 

HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo.  5. ed. Vol. I.  Tradução: Márcia de Sá Cavalcante 

Schuback, Petrópolis: Vozes, 1995a. 

 

HEIDEGGER, Martin. Língua de Tradição e Língua Técnica. Tradução: Mário Botas, 

Lisboa: Veja Passagens, 1995b. 

 

HEIDEGGER, Martin.  Que é uma Coisa: Doutrina de Kant dos princípios transcendentais. 

Tradução: Carlos Morujão, Lisboa: Edições 70, 1987. 

 

HEIDEGGER, Martin. Meu Caminho para a Fenomenologia. In: Conferências e Escritos 

Filosóficos.  Tradução: Ernildo Stein, São Paulo: Abril Cultural, 1979a. (Col. Os Pensadores). 

 

HEIDEGGER, Martin. Sobre o Humanismo. In: Conferências e Escritos Filosóficos. 

Tradução: Ernildo Stein, São Paulo: Abril Cultural, 1979b. (Col. Os Pensadores). 

 



206 

 

HEIDEGGER, Martin. Sobre a Essência da Verdade. In: Conferências e Escritos 

Filosóficos. Tradução: Ernildo Stein, São Paulo: Abril Cultural, 1979c. (Col. Os Pensadores). 

 

HEIDEGGER, Martin. Que é Metafísica? In: Conferências e Escritos Filosóficos. Tradução: 

Ernildo Stein, São Paulo: Abril Cultural, 1979d. (Col. Os Pensadores). 

 

HEIDEGGER, Martin. Sobre o Problema do Ser. rev. Tradução: Ernildo Stein, São Paulo: 

Livraria duas Cidades, 1969a. 

 

HEIDEGGER, Martin. Da Experiência do Pensar. Tradução: Maria do Carmo Tavares de 

Miranda, Porto Alegre: Globo, 1969b. 

 

HEIDEGGER, Martin. Serenidade. Tradução: Maria Madalena Andrade e Olga Santos, 

Lisboa: Piaget, 1959. 

 

HEIDEGGER, Martin. Todos nós... Ninguém: Um enfoque fenomenológico do social. 

Tradução: Dulce Mara Critelli, São Paulo: Moraes, [entre 1994-2001]. 

 

HÖLDERLIN, Friedrich. Hipérion ou o Eremita na Grécia. Tradução: Márcia de Sá 

Cavalcante Schuback, Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2012. 

 

HÖLDERLIN, Friedrich.  A Morte de Empédocles. Tradução: Marise Moassab Curioni, São 

Paulo: Iluminuras, 2008. 

 

HONDERICH, Holly. Embrião congelado por 27 anos: como casal escolheu o bebê que quebrou 

recorde. Disponível em: https://g1.globo.com/bemestar/noticia/2020/12/04/embriao-congelado-por-

27-anos-como-casal-escolheu-o-bebe-que-quebrou-recorde.ghtml. Acesso em 08/12/2020. 

 

HESIODO. Teogonia: A origem dos deuses. 2. ed. Tradução: Jaa Torrano, São Paulo: 

Iluminuras, 2015. 

 

HESIODO. Os Trabalhos e os Dias. Tradução: Mary de Camargo Neves Lafer, São Paulo: 

Iluminuras, 2008. 

 

HOMERO. Odisseia. 3. ed. Ed. bilíngue. Tradução: Trajano Vieira, São Paulo: 34, 2014.  

 

HOMERO. Ilíada. Tradução: Frederico Lourenço, São Paulo: Penguin; Companhia das 

Letras, 2013. 

  

HOMERO. Odisséia. Tradução: Antônio Pinto de Carvalho, São Paulo: Abril Cultural, 1979. 

 

HOUAISS, Antônio. Dicionário Houaiss da Língua Portuguesa. Rio de Janeiro: Objetiva, 

2001. 

 

HÜHNE, Leda Miranda (Org.). Fernando Pessoa e Martin Heidegger: O poetar pensante. 

Rio de Janeiro: Uapê, 1994. 

 

HÜHNE, Leda Miranda (Org.). O Sentido Hermenêutico da Poesia. Rio de Janeiro: UFRJ, 

1986. 

 

https://g1.globo.com/bemestar/noticia/2020/12/04/embriao-congelado-por-27-anos-como-casal-escolheu-o-bebe-que-quebrou-recorde.ghtml
https://g1.globo.com/bemestar/noticia/2020/12/04/embriao-congelado-por-27-anos-como-casal-escolheu-o-bebe-que-quebrou-recorde.ghtml


207 

 

INWOOD, Michael. Dicionário Heidegger. Tradução: Luísa Buarque de Holanda, Rio de 

Janeiro: Jorge Zahar, 2002. 

 

JAEGER, Werner Wilhelm. Paidéia: A formação do homem grego. 4. ed. Tradução: Artur M. 

Parreira, São Paulo: Martins Fontes, 2001. 

 

KANT, Immanuel. Crítica da Faculdade de Julgar. Tradução: Fernando Costa Mattos, 

Petrópolis: Vozes; Bragança Paulista: São Francisco, 2016. 

 

KANT, Immanuel. Fundamentação da Metafísica dos Costumes. Tradução: Paulo 

Quintela, Lisboa: Edições 70, 1997. 

 

KANT, Immanuel. Crítica da Razão Pura. 2. ed. Tradução: Valério Rohden e Udo Baldur 

Moosburger, São Paulo: Abril Cultural, 1983. (Col. Os Pensadores). 

 

KIERKEGAARD, Sören Aabye. O Conceito de Angústia. 3. ed. Tradução: Álvaro Luiz 

Montenegro, Petrópolis: Vozes, 2015. 

 

KUNDERA, Milan. A Insustentável Leveza do Ser. Tradução: Teresa Bulhões Carvalho da 

Fonseca, São Paulo: Companhia das Letras, 1999. 

 

LEÃO, Emmanuel Carneiro. Filosofia Grega: Uma introdução. Petrópolis: Daimon, 2010. 

 

LEÃO, Emmanuel Carneiro. Os Pensadores Originários: Anaximandro, Parmênides, 

Heráclito. Tradução: Emmanuel Carneiro Leão e Sérgio Wrublewski, Petrópolis: Vozes, 

1999.  

 

LEÃO, Emmanuel Carneiro. Heidegger e a Política. O caso de 1933. In: Revista Trimestral 

de Cultura: Tempo Brasileiro. [S.l.: s.n.], n. 50, p. 67-89, jul-set. 1977. 

 

LOPARIC, Zeljko.  Heidegger. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2004. 

 

LOPARIC, Zeljko. Ética e Finitude.  São Paulo: EDUC, 1995. 

 

LOPARIC, Zeljko. Heidegger Réu: Um ensaio sobre a periculosidade da filosofia. 

Campinas, SP: Papirus, 1990. 

 

LUZIE, Marta. A dobra do Destino. Rio de Janeiro: Sette Letras, 1999. 

 

MAC DOWELL, João Augusto A. Amazonas. A Gênese da Ontologia Fundamental de 

Martin Heidegger: ensaio de caracterização do modo de pensar de Sein und Zeit. São Paulo: 

Loyola, 1993. 

 

MACHADO, Roberto Cabral de Melo (Org.). Nietzsche e a Polêmica sobre O Nascimento 

da Tragédia. Tradução: Pedro Süssekind, Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2005. 

 

MACHADO, Roberto Cabral de Melo (Org.). Nietzsche e a Verdade. São Paulo: Paz e 

Terra, 1999. 

 



208 

 

MANIATOGLOU, Maria da Piedade Faria. Dicionário de Grego-Português Português-

Grego, Porto, Portugal: Porto, 2008. 

 

MARTON, Scarlett.  Dicionário Nietzsche. São Paulo: Loyola, 2016. 

 

MARTON, Scarlett. Nietzsche e a Arte de Decifrar Enigmas. São Paulo: Loyola, 2014, 

(Col. Sendas e Veredas). 

 

MARTON, Scarlett. Nietzsche: Das forças cósmicas aos valores humanos. 3. ed. Belo 

Horizonte: EDUFMG, 2010a. 

 

MARTON, Scarlett. Nietzsche: Filósofo da suspeita. Rio de Janeiro: Casa da Palavra; São 

Paulo: Casa do Saber, 2010b. 

 

MELO NETO, João Cabral de. Museu de Tudo e Depois. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 

1988. 

 

MERLEAU-PONTY, Maurice. O Olho e o Espírito. Tradução: Paulo Neves e Maria 

Ermantina Galvão Gomes Pereira, São Paulo: Cosac Naify, 2013. 

 

MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da Percepção. 4. ed. Tradução: Carlos 

Alberto Ribeiro de Moura, São Paulo: Martins Fontes, 2011. 

 

MICHELAZZO, José Carlos. Do um como princípio ao dois como unidade: Heidegger e a 

reconstrução ontológica do real. São Paulo: FAPESP; Annablume, 1999. 

 

MORA, José Ferrater. Dicionário de Filosofia. 2. ed. Vol. II. Tradução: Maria Stela 

Gonçalves et al. São Paulo: Loyola, 2005. 

 

MORA, José Ferrater. 2. ed. Vol. I, III e IV. Tradução: Maria Stela Gonçalves et al. São 

Paulo: Loyola, 2004. 

 

MORIN, Edgar. A origem está diante de nós. In: Rumo ao Abismo?: Ensaio sobre o destino 

da humanidade. Tradução: Edgard de Assis Carvalho e Mariza Perassi Bosco, Rio de Janeiro: 

Bertrand Brasil, 2001. 

 

MOSÉ, Viviane. Nietzsche e a Grande Política da Linguagem. 6 ed. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 2017. 

 

NASCIMENTO, Miguel Antônio do. Sobre a motivação moderna de crítica à metafísica. In: 

Aufklärung: revista de filosofia da Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, Vol. 3, n. 

1, p. 33-58, jan-jun. 2016.  

 

NASCIMENTO, Miguel Antônio do. Arte e existência: reflexão sobre o conteúdo da arte. In: 

Aufklärung: revista de filosofia da Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, Vol. 2, n. 

2, p. 289-310, out. 2015. 

 

NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm. A Filosofia na Idade Trágica dos Gregos. Tradução: 

Mara Inês Madeira de Andrade, Lisboa: Edições 70, 2018.  

 



209 

 

NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm. Aurora: Reflexões sobre os preconceitos morais. 

Tradução: Paulo César de Souza, São Paulo: Companhia de Bolso, 2016. 

 

NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm. A Gaia Ciência. Tradução: Paulo César de Souza, São 

Paulo: Companhia das Letras, 2012. 

 

NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm. Genealogia da Moral: Uma polémica. Tradução: Paulo 

César de Souza, São Paulo: Companhia das letras, 2009. 

 

NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm. A Vontade de Poder. Tradução: Marcos Sinésio Pereira 

Fernandes e Francisco José Dias de Moraes, Rio de Janeiro; Contraponto, 2008a. 

 

NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm. Sobre Verdade e Mentira no Sentido Extramoral. 

Tradução: Fernando de Moraes Barros, São Paulo: Hedra, 2008b. 

 

NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm. O Nascimento da Tragédia ou o Helenismo e 

Pessimismo. Tradução: J. Guinsburg, São Paulo: Companhia das Letras, 2007.  

 

NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm. Humano, Demasiado Humano: Um livro para espíritos 

livres. Tradução: Paulo César de Souza, São Paulo: Companhia das Letras, 2005. 

 

NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm. Segunda Consideração Intempestiva: Da utilidade e 

desvantagem da história para a vida. Tradução: Marco Antônio Casanova, Rio de Janeiro: 

Relume Dumará, 2003. 

 

NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm. Assim Falou Zaratustra: Um livro para todos e para 

ninguém. 8. ed. Tradução: Mario da Silva, Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 1995. 

 

NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm. Obras Incompletas. 3. ed. Tradução: Rubens Rodrigues 

Torres Filho, São Paulo: Abril Cultural, 1983. (Col. Os Pensadores). 

 

NUNES, Bendito. Passagem para o Poético. 2. ed. São Paulo: Ática, 1992. 

 

OS PRÉ-SOCRÁTICOS: Fragmentos, doxografia e comentários. 5. ed. Tradução: José 

Cavalcante de Souza et al. São Paulo: Nova Cultural, 1991. (Col. os Pensadores). 

 

PASQUA, Hervé. Introdução à Leitura de Ser e Tempo de Martin Heidegger. Tradução: 

Joana Chaves, Lisboa: Piaget, 1993. 

 

PATATIVA DO ASSARÉ. Cante lá que eu canto cá: Filosofia de um trovador nordestino. 8 

ed. Petrópolis: Vozes, 1992. 

 

PERELMAN, Chaïm e OLBRECHTS-TYTECA, Lucie. Tratado da Argumentação: A nova 

retórica. 3. ed. Tradução: Maria de Ermantina de Almeida Prado Galvão, São Paulo: Martins 

Fontes, 2014. 

 

PÍNDARO. Epinícios e Fragmentos. Tradução: Roosevelt Rocha, Curitiba: Kotter, 2018. 

 

PINHEIRO, Victor Sales. Ensaios Filosóficos de Benedito Nunes. São Paulo: Martins 

Fontes, 2010. 



210 

 

 

PLATÃO. Protágoras. Tradução: Daniel R. N. Lopes, São Paulo: Perspectiva, 2017. 

 

PLATÃO. Górgias. Tradução: Daniel R. N. Lopes, São Paulo: Perspectiva, 2016. 

 

PLATÃO. Crátilo: Ou sobre a correção dos nomes. Tradução: Celso de Oliveira Vieira, São 

Paulo: Paulus, 2014. 

 

PLATÃO. Filebo. 2. ed. Tradução: Fernando Muniz, Rio de Janeiro: PUC; São Paulo: 

Loyola, 2012. 

 

PLATÃO. As Leis, ou da Legislação. 2. ed. rev. Tradução: Edson Bini, Bauru, SP: Edipro, 

2010. 

 

PLATÃO. Carta VII. 2. ed. Tradução: José Trindade Santos e Juvino Maia Jr., Rio de 

Janeiro: PUC; São Paulo: Loyola, 2008. 

 

PLATÃO. Parmênides. 4. ed. Tradução: Maura Iglésias e Fernando Rodrigues, Rio de 

Janeiro: PUC; São Paulo: Loyola, 2003. 

 

PLATÃO. Mênon. Tradução: Maura Iglésias, Rio de Janeiro: PUC, Loyola, 2001. 

 

PLATÃO. A República. 3. ed. Tradução: Carlos Alberto Nunes, Belém: EDUFPA, 2000. 

 

PLATÃO.  Diálogos: O Banquete, Fédon, Sofista, Político. 2. ed. Tradução: José Cavalcante 

de Souza et al. São Paulo: Abril Cultural, 1983. (Col. Os Pensadores). 

 

PLATÃO. Diálogos: Fedro, Cartas, O Primeiro Alcibíades. v. V. Tradução: Carlos Alberto 

Nunes, Belém: UFPA, 1975. 

 

PÖGGELER, Otto. A Via do Pensamento de Martin Heidegger. Tradução: Jorge Telles de 

Menezes, Lisboa: Instituto Piaget, 2001. 

 

PRIGOGINE, Ilya. O Fim das Certezas: Tempo, caos e as leis da natureza. 2. ed. Trad. de 

Roberto Leal Ferreira, São Paulo: UNESP, 2011. 

 

RABINOW, Paul. Antropologia da Razão: Ensaios de Paul Rabinow. Tradução: João 

Guilherme Biehl, Rio de Janeiro: Relume Dumará, 1999. 

 

REALE, Giovanni. Metafísica: Ensaio introdutório. Vol. I, 3. ed. Tradução: Marcelo Perine, 

São Paulo: Loyola, 2014. 

 

REALE, Giovanni. Para uma nova interpretação de Platão: Releitura da metafísica dos 

grandes diálogos à luz das ‘Doutrinas não-escritas’. 2. ed. Tradução: Marcelo Perine, São 

Paulo: 2004.  

 

RÉE, Jonathan. Heidegger: História e verdade em Ser e Tempo. Tradução: José Oscar de 

Almeida Marques e Karen Volobuef, São Paulo: UNESP, 2000. 

 



211 

 

RODRIGUES, Antonio Medina (Org.). Hölderlin: Canto do destino e outros cantos, São 

Paulo: Iluminuras, 1994. 

 

RORTY, Richard. Contingência, Ironia e Solidariedade. Tradução: Vera Ribeiro, São 

Paulo: Martins Fontes, 2007. 

 

ROSA, João Guimarães. Grande Sertões: Veredas. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1986. 

 

SAFRANSKI, Rüdiger. Schopenhauer e os anos mais Selvagens da Filosofia: Uma 

biografia. Tradução: William Lagos, São Paulo: Geração Editorial, 2011. 

 

SAFRANSKI, Rüdiger. Nietzsche: Biografia de uma tragédia. Tradução: Lya Lett Luft, São 

Paulo: Geração Editorial, 2005. 

 

SAFRANSKY, Rüdiger. Heidegger: Um mestre da Alemanha entre o bem e o mal. Tradução: 

Lya Lett Luft, São Paulo: Geração Editorial, 2000. 

 

SANTO, Agostinho. Confissões. 3. ed. rev. Tradução: Maria Luiza Jardim Amarante, São 

Paulo: Paulinas, 1984. 

 

SANTOS, Eder Soares. Winnicott e Heidegger: Aproximações e distanciamentos, São 

Paulo: DWW, 2010. 

 

SARTRE, Jean-Paul. A Imaginação. Tradução: Vergílio Ferreira et. al. São Paulo: Abril 

Cultural, 1978. (Col. Os Pensadores). 

 

SCHUBACK, Márcia de Sá Cavalcante. Para ler os Medievais: Ensaio de hermenêutica 

imaginativa. Petrópolis: Vozes, 2000. 

 

SCHUBACK, Márcia de Sá Cavalcante (Org.). Ensaios de Filosofia: Homenagem a 

Emmanuel Carneiro Leão. Petrópolis: Vozes, 1999. 

 

SCHUBACK, Márcia de Sá Cavalcante (Org.). O Espaço entre Poesia e Pensamento. Rio 

de Janeiro: UFRJ, 1986 

 

SILVA, Marco Antônio Lima da. John 1. In: Novo Testamento em Grego. Disponível em: 

https://biblehub.com/whdc/john/1.htm. Acessado em: 19/01/2021. 

SÓFOCLES. Rei Édipo. Tradução: J. B. Mello e Souza, Rio de Janeiro: Ediouro, 2001. 

 

STEIN, Ernildo. Às Voltas com a Metafísica e a Fenomenologia. Ijuí, RS: UNIJUÍ, 2014.  

 

STEIN, Ernildo. Compreensão e Finitude: Estrutura e movimento da interrogação 

heideggeriana. Ijuí, RS: UNIJUÍ, 2001. 

 

STEIN, Ernildo. Aproximações Sobre Hermenêutica. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1996. 

(Col. Filosofia). 

 

STEIN, Ernildo. Seminário sobre a Verdade: Lições preliminares sobre o artigo 44 de Sein 

und Zeit. Petrópolis: Vozes, 1993. 

 

https://biblehub.com/whdc/john/1.htm


212 

 

STEIN, Ernildo. Seis Estudos sobre Ser e Tempo: Martin Heidegger. Petrópolis: Vozes, 

1988. 

 

STEIN, Ernildo. A Questão do Método na Filosofia: Um estudo do modelo heideggeriano. 

Porto Alegre: Movimento, 1983. 

 

VATTIMO, Gianni. Adeus à Verdade. Tradução: João Batista Kreuch, Petrópolis: Vozes, 

2016. (Col. Textos filosóficos). 

 

VATTIMO, Gianni. Diálogo com Nietzsche. Tradução: Silvana Cobucci Leite, São Paulo: 

Martins Fontes, 2010. 

 

VATTIMO, Gianni. Para além da Interpretação: O significado da hermenêutica para a 

filosofia. Tradução: Raquel Paiva, Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1999. 

 

VATTIMO, Gianni. O Fim da Modernidade: Niilismo e hermenêutica na cultura pós-

moderna. Tradução: Eduardo Brandão, São Paulo: Martins Fontes, 1996. 

 

VAZ, Henrique C. de Lima. Antropologia Filosófica. 7. reimp. São Paulo: Loyola, 2016. 

 

VOLPI, Franco. Heidegger e Aristóteles. Tradução: José Trindade dos Santos, São Paulo: 

Loyola, 2013. 

 

WERLE, Marco Aurélio. Poesia e Pensamento em Hölderlin e Heidegger. São Paulo: 

UNESP, 2005. 

 

WIKIPÉDIA, A ENCICLOPÉDIA LIVRE. No Princípio era o Verbo. Disponível em: 

https://pt.wikipedia.org/wiki/No_princ%C3%ADpio_era_o_Verbo. Acesso em 15/07/2020. 

 

WIKIPÉDIA, A ENCICLOPÉDIA LIVRE.  Ayahuasca. Disponível  em: https://pt.wikipedia.   

org/wiki/Ayahuasca#targetText=Ayahuasca%20(do%20qu%C3%ADchua%20aya%2C%20q

ue,viridis%20e%20a%20Diplopterys%20cabrerana. Acesso em: 23/10/2019. 

 

WITTGENSTEIN, Ludwig. Investigações Filosóficas. 7. ed. Tradução: Marcos G. 

Montagnoli, Petrópolis: Vozes, 2012. 

 

ZARADER, Marlène. Heidegger e as Palavras da Origem. 2. ed. Tradução: João Duarte, 

Lisboa: Instituto Piaget, 1990. 

 

 

 

 

 

https://pt.wikipedia.org/wiki/No_princ%C3%ADpio_era_o_Verbo

