UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA
CENTRO DE CIENCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES
PROGRAMA INTEGRADO DE DOUTORADO EM FILOSOFIA
(UFPB-UFPE-UFRN)

JOSE CARLOS VALERIO

A SAGA DO POETIZAR NO CRIVO DO PENSAMENTO
DE MARTIN HEIDEGGER

JOAO PESSOA-PB
2021



JOSE CARLOS VALERIO

A SAGA DO POETIZAR NO CRIVO DO PENSAMENTO
DE MARTIN HEIDEGGER

Tese apresentada ao Programa Integrado de Doutorado em
Filosofia (UFPB/UFPE/UFRN), na Area de concentrag&o:
Filosofia e Linha de pesquisa: Metafisica, para fins de
obtencéo do titulo de doutor.

Orientador: Prof. Dr. Iraquitan de Oliveira Caminha.

JOAQ PESSOA-PB
2021



Cat al ogacdo na publicacéo
Secdo de Catal ogacdo e C assificacéo

V164s Val éri o, José Carl os.
A saga do poetizar no crivo do pensanento de Martin
Hei degger / José Carlos Val ério. - Jodo Pessoa, 2021.

211 f.
Orientagdo: Iraquitan de diveira Cam nha.
Tese (Doutorado) - UFPB/ CCHLA.
1. Poesia - Linguagem 2. Origem 3. Verdade. 4.
| nesperado. 5. Criacgdo. |. Caminha, Iraquitan de
Aiveira. Il. Titulo.
UFPB/ BC CDU 82-1(043)

El aborado por WALQUELI NE DA SILVA ARAUJO - CRB-15/514




JOSE CARLOS VALERIO

A SAGA DO POETIZAR NO CRIVO DO PENSAMENTO
DE MARTIN HEIDEGGER

Tese apresentada a Banca Examinadora, no Programa Integrado de Doutorado em Filosofia
(UFPB/UFPE/UFRN) da Universidade Federal da Paraiba, como requisito para a obtencéo do
titulo de Doutor na &rea de concentracdo em Filosofia.

BANCA EXAMINADORA

Prof. Dr. Iraquitan de Oliveira Caminha — Orientador
UFPB — Universidade Federal da Paraiba

Prof. Dr. José Roberto da Silva — Examinador
UFAL - Universidade Federal de Alagoas

Prof. Dr. PhD. Thiago André Moura de Aquino — Examinador
UFPE - Universidade Federal de Pernambuco

Prof. Dr. PhD. Robson Costa Cordeiro — Examinador
UFPB — Universidade Federal da Paraiba

/i P! =, A
I Ay e = T '!Iv'i-, "w-_-"t-b-w_,r_'-k
P /

Prof. Dr. Gilfranco Lucena dos Santos — Examinador
UFPB — Universidade Federal da Paraiba

JOAO PESSOA/PB
08/06/2021



Dedico este trabalho & minha esposa Danielle Gongalves
Valério, companheira de longa caminhada nos estudos e
trabalhos por este Nordeste afora, bem como ao nosso
dileto filho Yan Goncalves Valério como incentivo nos
estudos.



Agradeco ao Inesperado que vigora no mundo, bem como
aos meus progenitores que contribuiram para o advento da
minha vida; a Universidade Estadual de Alagoas-UNEAL,
por conceder licenca aos meus estudos qualificativos; a
Universidade Federal da Paraiba-UFPB, que me acolheu
desde o periodo da Graduacao e Mestrado, culminando no
Doutorado; ao professor Dr. Miguel Anténio do
Nascimento, pelas orientac6es indeléveis deste trabalho de
tese no tempo propicio e, por motivo de aposentadoria, 0
repassou aos cuidados da Coordenacdo do Programa
Integrado de Doutorado em Filosofia-PIDFIL da UFPB;
ao Orientador, Professor Dr. lraquitan de Oliveira
Caminha, por ter aceito acompanhar este trabalho de tese
e o0 conduzido para fins de defesa final; aos professores que
se fizeram presentes durante toda a minha caminhada
académica na UFPB, muitos deles se afastaram
administrativamente e outros ja partiram desta vida e
continuam presentes in memoriam, especialmente: Dr.
Juan Adolfo Bonaccini e Dr. Giovanni da Silva de Queiroz
por suas contribuicfes em tempos idos; aos professores:
Dr. Iraquitan de Oliveira Caminha e Dr. PhD. Robson
Costa Cordeiro, com os quais tive a felicidade de cursar
disciplinas frutiferas no referido Programa e participar de
seus grupos de estudos tematicos, mas também ao professor
Dr. PhD. Narbal de Marsillac Fontes por suas
contribuigdes em disciplina lecionada; aos funcionarios/as
que contribuiram, de certa maneira, no tempo plausivel.
Enfim, & banca examinadora deste trabalho de tese, pela
disponibilidade e esmero na leitura com a finalidade de
contribuir para o aprimoramento.



Dificilmente abandona,
O que habita na proximidade da origem, o sitio.
(Holderlin)



RESUMO

Esta tese tem como tema a saga do poetizar no crivo do pensamento de Martin Heidegger. A nocdo de saga deve
ser compreendida como mostrar, isto é, deixar aparecer e nomear a partir do dizer poético da linguagem originaria,
a qual requer a diferenca ontoldgica para com a linguagem instrumental da tradicdo metafisica, especialmente, da
racionalidade moderna. O poetizar se fundamenta na concepgdo grega da poesia (woinoig), que serve como o
leitmotiv na tecedura deste trabalho. Ademais, o aprofundamento temético tem por base o pensamento de Martin
Heidegger, mas também uma incursdo no poetizar de Friedrich Hélderlin que nos ajuda a focar no tema. Com
efeito, enfatizamos que a poesia é propicia para pensarmos o ser esquecido pela tradicdo. Em principio,
defendemos que o dizer poético da linguagem projeta, no mundo, o ser do homem para a liberdade criativa. A
criatividade ganha abrangéncia com a articulagdo entre poesia, filosofia e ciéncia. Trata-se de estabelecer uma
interlocucéo dialogal entre ambas na perspectiva da verdade como abertura. A verdade deve ser entendida na
acepcdo da aletheia enquanto desvelamento e velamento, conforme a traducdo heideggeriana. Essa traducéo
mostra o entremeio desde onde impera a questdo do ser. De certo, perfaz a circunscricdo da abertura na qual
habitamos de modo singular e coletivamente. No cerne da nossa busca, deparamo-nos com o ter de pensar o
inesperado, cujo ponto de partida deve ser a “desdita” indicada por Holderlin. Esta consiste no topos precipuo por
meio do qual podemos desvelar os vestigios do sagrado na acep¢do da natureza (physis). Segue-se disso a
possibilidade de aquele topos se tornar plausivel para todo e qualquer nomear, pensar e pesquisar. Em nossa
incursdo veio a tona a necessidade de tecer uma aproximacéo e distancia entre o poetizar, o pensar e o atuar. Para
dar conta disso, utilizamos o método fenomenoldgico-hermenéutico, o qual nos ajuda a pensar tais vestigios
provenientes do inesperado que nos arranca e projeta para a liberdade criativa. Enfim, Heidegger nos da uma
indicacdo formal acerca da necessidade de acontecer uma viragem da consciéncia para o aberto, em que a
linguagem pode acenar para algo a ser criado como sendo verdadeiramente novo no sentido de uma nova histdria,
ou seja, 0 vigor sempre presente em todo por vir e desaparecer. Por conseguinte, toda e qualquer criacdo deve se
inscrever pelo movimento da recordacdo (Andenken) e da prospecg¢do (Vordenken), indicativos de uma busca por
algo mais que vigora e aguarda a saga do dizer poético da linguagem originéaria.

Palavras-chave: Linguagem. Origem. Verdade. Inesperado. Criacdo. Poesia.



ZUSAMMENFASSUNG

Diese Diplomarbeit hat die Sage des Dichtungens im Sieb des Denkens von Martin Heidegger zum Thema. Der
Begriff der Sage muss als Zeigen, d.h. Erscheinenlassen und Benennen der dichterischen Spriichen der Ursprache
verstanden werden, was die erfordert ontologische Differenz zur instrumentellen Sprache der metaphysischen
Tradition, insbesondere der modernen Rationalitit. Die Dichtung basiert auf der griechischen Konzeption der
Poesie (moinoic), der als Leitmotiv beim Weben dieses Werkes dient. Dariiber hinaus basiert die thematische
Vertiefung auf dem Denken Martin Heideggers, aber auch auf einem Einfall in die Dichtung Friedrich Hélderlins,
der uns hilft, das Thema zu fokussieren. In der Tat betonen wir, dass die Poesie dazu geeignet ist, Uber das
Vergessenwerden durch die Tradition nachzudenken. Grundsatzlich behaupten wir, dass der dichterisch Ausdruck
der Sprache das Wesen des Menschen in die kreative Freiheit projiziert. Die Kreativitit gewinnt an Breite durch
die Artikulation zwischen Poesie, Philosophie und Wissenschaft. Es geht darum, einen Dialog zwischen beiden in
der Perspektive der Wahrheit als Offenheit herzustellen. Wahrheit ist nach der Heideggerschen Ubersetzung im
Sinne von Aletheia als Unverborgenheit und Verborgenheit zu verstehen. Diese Ubersetzung zeigt das
Wechselspiel, von dem aus die Frage nach dem Sein regiert. Es ist, natiirlich, die Umschreibung der Offnung, in
der wir singulér und kollektiv leben. Im Zentrum unserer Suche steht das Unerwartete, dessen Ausgangspunkt das
von Holderlin angedeutete "Unglickliche” sein muss. Diese besteht in der steilen Spitze, durch die wir die Spuren
des Heiligen im Sinne der Natur (Physis) freilegen kénnen, gefolgt von der Mdglichkeit, dass diese Spitze fur
jedes Benennen, Denken und Forschen plausibel wird. In unserem Einfall kam die Notwendigkeit zum Vorschein,
eine Anndherung und Distanz zwischen dem Dichterischen, dem Denken und dem Handeln zu weben. Um dem
Rechnung zu tragen, verwenden wir die phdnomenologisch-hermeneutische Methode, die uns hilft, solche Spuren
zu denken, die aus dem Unerwarteten kommen, das uns anzieht und uns in die kreative Freiheit projiziert.
SchlieRlich gibt uns Heidegger einen formalen Hinweis auf die Notwendigkeit einer Wendung vom Bewusstsein
zum Offenen, in dem die Sprache als etwas wahrhaft Neues im Sinne einer neuen Geschichte, d.h. als die
allgegenwartige Kraft in allem Kommenden und Verschwindenden, zu schaffen winken kann. Daher muss jede
Schopfung von der Bewegung des Erinnerns (Andenken) und der Prospektion (Vordenken) eingeschrieben sein,
die auf die Suche nach etwas mehr hinweist, das in Kraft ist und auf die Saga des dichterischen Spruchs der
urspringlichen Sprache wartet.

Stichwarter: Sprache. Ursprung. Wahrheit. Unerwartet. Erstellung. Dichtung.



ABSTRACT

This thesis has as theme the saga of poetizing in the sieve of the thought of Martin Heidegger. The notion of saga
must be understood as to show, that is, letting appear and naming from the poetic saying of the originary language,
which requires an ontological difference for the instrumental language of the metaphysical tradition, especially of
modern rationality. Poetizing is based on the Greek conception of poetry (noinoic) that serves as it is the leitmotiv
in the writing of this work. Furthemore, the thematic deepening is based on the thinking of Martin Heidegger, but
also an incursion into the poetry of Friedrich Holderlin who helps us to focus on the theme. Indeed, we emphasize
that poetry is conducive for us to think of the forgotten being by tradition. In principle, we defend that the poetic
saying of language projetcts, in the world, the being of man towards creative freedom. Creativity gains scope with
the articulation among poetry, philosophy and Science. It is a matter of establishing a dialogical conversation
between both of them from the perspective of truth as an opening. The truth must be understood in the sense of
aletheia as unveiling and veiled, according to the Heideggerian translation. This translation shows the interplay
since where the question of the being reigns. Certainly, it builds the circumscription of the opening in which we
dwell in a singular and collectively. At the heart of our search, we are faced with having to think of the unexpected,
whose starting point must be the “misfortune” indicated by Holderlin. This consists of the main topos through
which we can unveil the vestiges of the sacred in the sense of nature (physis), followed by the possibility that that
topos becomes plausible for any and all to name, think and research. In our research, the need to weave an
approximation and distance among poetizing, thinking and acting emerged. To account for this, the
phenomenological-hermeneutic method is used, which helps us to think about such traces from the unexpected,
which pulls us out and projects us towards creative freedom. Finally, Heidegger gives us a formal indication about
the need for a shift in consciousness to the open, where language can signal something to be created as being truly
new in the sense of a new story, that is, the vigor always present in everything that is to come and disappear.
Therefore, any and all creation must be inscribed by the movement of remembering (Andenken) and of prospecting
(Vordenken), indicative of a search for something more, which is worth and awaits for the saga of the poetic saying
of the originary language.

Keywords: Language. Origin. Truth. Unexpected. Creation. Poetry.



SUMARIO

INTRODUGAO......cooiiieieeeteeeetee et sas st 11
1 ARELACAO ORIGINARIA ENTRE POESIA E FILOSOFIA..........ccccvuuane. 17
1.1 INCURSAO NA PROXIMIDADE E DISTANCIA ENTRE POESIA E FILO-

510 =1 NSRS 18

1.2 RETORNO AO PENSAMENTO DA LINGUAGEM POETICA ORIGI-
N AR A oo et e oot e e et et e e et et et e et e e e e e et e e e e et e e e e et er e e enr s 36

1.3 CONEXAO ENTRE POESIA E FILOSOFIA RELATIVA A NOCAO DE
21= [ N[04 =] [0 TSRS 47
2 O PROBLEMA DO USO RACIONAL DA LINGUAGEM........ccccooeeeeerernnn, 55

2.1 PASSAGEM DA RACIONALIDADE CONCEITUAL PARA O CONHECI-
MENTO CIENTIFICO: ESQUECIMENTO DO SER E INDIGENCIA DA
LINGUAGEM. ..o 67

3. A ORIGINARIEDADE DA LINGUAGEM EM SEU ELEMENTO PRIMOR-

DIAL COMO VERDADE DO SER......ccooi it 99
3.1A TAREFA DE DESCONSTRUCAO LOGICO-GRAMATICAL DA

LINGUAGEM ..ottt sttt 112
3.2 0 DESVELAMENTO DA ESSENCIA DA LINGUAGEM EM HEIDEGGER

E HOLDERLIN. ..ottt 134
3.3 AFORCA DO PROJETAR DA COMPOSICAO POETICA COMO ESSEN-

CIA DA LINGUAGEM. ...ttt 145
3.3.1 Incurséo na Forca do Poetizar Criador do Pensamento Nietzschiano....... 153
3.3.2 Acerca do Lugar de Meditacgédo do Poetizar em Holderlin............cc.ccovneee. 164
3.3.3 A Viragem para o Aberto da Criacdo Poetico-filoséfica e Aceno

CHENTITICO. ..ottt 167
4. CONCLUSAO.......oiieiiieieeieeie sttt 196
RESUME . .....oouitiiiieiee ettt 199

REFERENCIAS . ..o oo oo oo e et r e e et e et e e e e e e e ee e e e eerae e 200



INTRODUCAO

A nossa tematica em curso versa sobre A Saga do Poetizar no Crivo do Pensamento de
Martin Heidegger. A nocdo de saga vai ser compreendida no sentido originario do dizer poético
da linguagem que se configura como “a casa do ser” e, por conseguinte, a concepcao grega de
poesia (moinoic) servird de leitmotiv na tecedura deste trabalho de tese. Ademais, nortearemos
o aprofundamento do carater poético com base no pensamento de Martin Heidegger e faremos
uma incursdo no poetizar de Friedrich Holderlin, como sendo o poeta que nos ajuda a focar no

tema, entre outros.

Mostraremos que a linguagem sofreu um desvio de sua originariedade e vem sendo
tratada de forma acentuada pelo crivo da racionalidade detida no objetivavel mediante o que é
mensuravel, provavel. Esse tipo de tratamento caracteriza 0 modo metafisico moderno detido
tdo somente nos entes mensuraveis. Com efeito, perceberemos o problema de a linguagem
perder de vista a dimensdo da criatividade a luz da aletheia. Segue-se disso a dificuldade de
integrarmos o poético, o filosofico e o cientifico apenas pelo crivo de uma linguagem
instrumental. Diante disso, destacamos a primazia do dizer poético que devolve o acesso ao ser
esquecido pela tradicdo metafisica, na medida em que a linguagem resguarda a possibilidade
de tratamento fenomenoldgico-hermenéutico. Com esse intuito, seguiremos a abordagem
heideggeriana na repeticdo da origem da linguagem mediante a diferenca ontoldgica. Portanto,
defenderemos a tese de que o dizer poético da linguagem projeta, no mundo, o ser do humano
para a liberdade criativa e esta se pautando pela verdade como abertura que integre a poesia, a
filosofia e as ciéncias. Com isso, urge nos compreender habitando na linguagem da qual provém
a possibilidade de sermos projetados no mundo pela foga do dizer poético.

A criatividade, de inicio, se nos apresenta como sendo um problema que envolve a
dimensao poética, filosofica, cientifica e, inclusive, teoldgica. Trata-se de algo cuja envergadura
tematica é inesgotavel. Em todo caso, vamos abordar o aspecto criativo nessas varias instancias
e nos determos no ambito da linguagem poética e filoséfica, uma vez que ambas perfazem,
sobremaneira, o0 corpo do nosso estudo. Por um lado, traremos a tona a contribuicdo dos poetas
arcaicos como Homero e Hesiodo, em suas obras fundamentais, bem como os pensadores
originarios sobre os quais Heidegger se deteve, especialmente, Parménides, Anaximandro e

Heraclito. De certo, iremos retomar alguns fragmentos e tecer comentarios a partir do modo de



12

pensar de cada um; faremos isso mediante o crivo das interpretacdes heideggerianas. Por outro
lado, investigaremos as inflexdes plausiveis de Friedrich Nietzsche, para ser mais preciso, em
Do caminho do criador na sua obra discursiva Assim Falou Zaratustra, com o fito de visualizar
a consisténcia do caminho da solidao de si mesmo a fim de pensar na possibilidade de o artista
criar algo novo, pois o caminho da soliddo indica o &mbito do siléncio e escuta no sentido da
abertura da originariedade da linguagem para a condicdo de fala e criagdo. Assim sendo,
teceremos uma aproximacdo com o fendmeno da angustia em Heidegger, por ela singularizar o
nosso estar sendo no mundo e nos desvelar a condigdo de liberdade perante o nada. E nessa
perspectiva que o poetizar de Holderlin serd tratado no que diz respeito ao aparecer da
“solitude” (soliddao) que lhe aparece subitamente enviando enigmas. Além do mais, faremos
uma incursdo em alguns poemas de Holderlin destacando o empenho criativo do dizer da
linguagem, cuja exigéncia aparece em seu dito, a saber: “E, no entanto, qualquer arte exige que
se lhe dedique uma vida humana, se quiser desenvolver o dom que tem para 0 seu exercicio e
ndo acabar, no pior dos casos, por asfixiad-1o”. Segue-se disso um arremate para a criatividade:

“O que fica, porém, instituem-no os poetas”.

No que diz respeito a linguagem das ciéncias em prol da criatividade, interpelaremos as
mesmas para observarem o campo da verdade como abertura, e ndo apenas como pura
objetivacdo. Convém assinalar que ja existem muitos ensaios na perspectiva da criacdo de
paradigmas e nisso consistem possiveis criacdes cientificas com descobertas plausiveis, pois 0
originario se encontra adiante de nés, segundo o dizer de Heidegger em A Questdo da Técnica.
Aqui, apenas chamaremos a atencéo para o carater de aberto no qual se da tanto o que vem a
ser desvelado, quanto o que se mantém velado, desta feita, as ciéncias devem se abrir ao diadlogo
para além de seu corpo metddico racional, tendo em vista que existem outras dimensdes

auténticas que transcendem o mero ente descoberto e objetivado em suas particularidades.

O uso da linguagem € de fundamental importancia no universo das ciéncias
contemporaneas, posto que aquela é trabalhada como mero instrumento de expressdo e de
informacdo técnica. Trata-se dos procedimentos metodicos a serem observados, todavia os
mesmos devem corresponder a perspectiva da abertura em prol da superagéo da violéncia do
saber, isto €, a pesquisa cientifica deve considerar a possivel volta para o aberto e interagir no
crivo do pensar filoséfico, bem como no dizer poético que, muitas vezes, é capaz de indicar
possiveis saidas em meio ao perigo crescente e, com isso, as ciéncias se colocam a caminho do

nosso destinamento na quadrindade (céu, terra, divinos e mortais). Quando as ciéncias se



13

colocam na experiéncia de busca, ndo se trata apenas da inquiricdo da pesquisa metddico-
cientifica, porque é preciso que haja a virada para o aberto e a consciéncia seja trazida para a

interacdo mais ampla no interior da existencialidade.

O problema do desvio da linguagem deve aparecer quando tratarmos da racionalidade
moderna que a retomou apenas como mero instrumento ou ferramenta expressiva e, agindo
dessa forma, a linguagem foi “estilhacada em coisas-palavras simplesmente dadas. ”, conforme
o dizer critico de Heidegger, firmado em Ser e Tempo. Diante disso, mostraremos como se deu
a grande corrida pela construgdo de métodos para o desenvolvimento das ciéncias assentadas
na relacdo sujeito-objeto, de forma que foi operada uma espécie de transmutacdo dos conceitos
de subiectum e obiectum, resultando na subjetivacdo e objetivacdo do ser do homem e das

coisas; por conseguinte, tudo vira objeto passivel de mensurabilidade calculavel.

O desvio da linguagem para a instrumentalizagdo expressiva nos exige mostrar que
houve um esquecimento do ser e, consequentemente, a indigéncia da linguagem; com isso, a
linguagem sofre um desvio de sua condi¢cdo originaria e se torna incapaz de dizer algo de
essencial das proprias coisas, assim termina caindo na indigéncia linguistica de simples jogos
de palavras. Tudo isso vem ocorrendo no ambito da tradicdo metafisica e culmina na
racionalidade moderna. Neste sentido, veremos a estética desde sua proveniéncia grega que
atinge seu climax na Modernidade, ganhando o caréater cientifico e soterrando a linguagem e
relegando a arte para o campo da representacdo. Aqui, aparecerao as reflexdes de Hegel, Kant,
Benjamin, entre outros, ao tempo em que traremos as criticas de Heidegger, Sartre, Gadamer,
Nietzsche e Foucault como contraponto para podermos repensar a obra de arte em sua verdade
essencial de ser; aqui se inscreve a critica nietzschiana sobre o uso metaférico da linguagem e,
portanto, visaremos discutir a superacdo do objetivismo das coisas que é proprio do sujeito

autoconsciente.

Na retomada da linguagem, em seu viés originario, elucidaremos a conexao entre poesia
e filosofia; veremos que ambas se conectam plausivelmente em vista de um pensamento
porvindouro. O poetizar prima por um dizer sintético, a exemplo de muitos fragmentos dos
primeiros pensadores e até de poemas inteiros como o de Parménides, nos quais ha toda uma
forca pensante mostrada por Heidegger. Para tanto, visualizaremos a palavra physis no sentido
de surgimento vigorante de tudo e, embora a traducdo dela por ‘“natureza” demande

significacOes instrumentais, mesmo assim, ela pode ser dita poeticamente, 0 que se inscreve 0



14

poetizar de Holderlin acerca da “Natureza sagrada!” (heilige Natur!), pensada de modo
filosofico e apreendida pelas ciéncias de forma criativa. Ademais, explicitaremos tal conexdo

entre poesia e filosofia a partir do modo de pensar de Socrates, Platdo, bem como de Aristoteles.

Concentrar-nos-emos na originariedade da linguagem, tendo em vista discutir a verdade
do ser e do homem habitando nela. A questdo da origem sera tratada desde seu ponto de partida
grego, quando saberemos que 0s gregos ndo criaram uma palavra para nomear a linguagem em
sua amplitude; apos isso, retomaremos as reflexdes de Heidegger que discutiu tal origem em
trés dimensdes, a saber: a de cunho zool6gico (do reino animal); a de vertente teoldgica
(centrada em Deus) e a de natureza humana (firmada no ser do homem). Nesta Ultima, ela sera
apresentada a partir da palavra ‘saga’, pois esta palavra é capaz de indicar o vigor da linguagem
que acena para “o dizer, o dito € o que deve ser dito”, sequndo Heidegger, uma vez que 0
pensador evitou torna-la um conceito qualquer; quanto ao ndo dito, este designa o ambito do

siléncio originario.

Para pensarmos a esséncia da linguagem em sua relacdo com a verdade, isso exige que
facamos uma desconstrucdo da forma de pensa-la pelo crivo do aspecto l6gico-gramatical,
segundo Heidegger. Neste interim, discutiremos com Richard Rorty, que é representante do
Neopragmatismo e Derrida com a Filosofia da Linguagem, ao tempo em que nos debrugaremos
sobre a critica de Nietzsche, quando nos diz que a verdade é tao somente “Um batalhdo movel
de metaforas, metonimias, antropomorfismos”. Assim, a verdade aparece aqui sendo tomada
como adequacao das palavras as coisas simplesmente dadas no mundo. Contudo, veremos que
a verdade ndo se presta a essa correspondéncia e termina escapando, ou seja, a indagacao sobre
0 que ¢ a verdade sera sempre recorrente, posto que Parménides exigia-nos confiar no desvelado

sem perder de vista a opinido dos mortais.

Infletiremos acerca do inesperado capaz de nos projetar para a liberdade criativa. Esse
ato serd denominado de arrancamento. Este topos sera discutido a luz da “desdita” em
Holderlin, bem como na experiéncia da “errancia” em Heidegger, de maneira que visamos
discuti-las na perspectiva de mostrar a plausibilidade de ambas para todo e qualquer nomear,
pensar e pesquisar. Vale ressaltar que o nosso modelo de sociedade contemporaneo é
caracterizado pela “ordem do saber”. Isso tem sido téo crescente que s6 nos resta uma abertura
ao dialogo, na medida em que “nunca mais havera para nés um devir puramente poético do ser-

ai, assim como ndo havera nem um devir puramente pensante, nem um que seja meramente



15

actuante”, conforme citacdo de Heidegger no terceiro capitulo, precisamente, na pagina 187.
Além desse dito, vamos nos deparar com uma dificuldade crucial quanto a viragem da
consciéncia para o aberto do pensamento meditativo. Significa dizer que o homem
contemporaneo permanece decaido no crivo do pensar calculador e sequer existe uma
“prontidao” para que lhe seja possivel visualizar o inicio de uma nova historia. Entdo, esta
inovacédo deve ser deixada em aberta no sentido da temporalidade para a interacdo do modo de

ser do homem na relagcdo com o ser.

Na vertente do dizer, ressaltaremos o poetizar de Rilke a luz da reflexdo heideggeriana
acerca da viragem para o aberto, quando esse poeta nos falara da condicéo de risco por termos
de arriscar “por um sopro mais...”. Esse “mais...” foi pensado por Heidegger em direcédo ao ser
e nds o0 tomaremos na prospeccao do inesperado que nos arranca sempre na destinacgéo historica
de mundo. A viragem do aberto deve apontar para uma transformacéo da consciéncia, até entdo,
presa na racionalidade objetiva. Aqui, pontuaremos a prospectiva heideggeiana de um
tresloucamento do pensamento calculista para o pensar meditativo centrado na verdade do ser,
isto é, verdade-abertura (e ndo verdade-objeto). Por isso, é preciso virar-se para 0 campo do
aberto da recordacgé@o (Andenken) e prospeccdo (Vordenken), indicativos de uma busca por algo
mais que vigora e aguarda a saga do dizer poético da linguagem e, porventura, da linguagem
filosofica e cientifica no sentido da verdade do ser em vista da criatividade.

Em sintese, o desenvolvimento do conteldo vai se concentrar em trés momentos
fundamentais, a saber: 1) no primeiro capitulo, vamos historicizar a questdo poética num
retorno a tradicdo, a fim de mostrar certa aproximacdo e distanciamento entre poesia,
pensamento e filosofia, bem como suas conexdes a partir da linguagem originaria; 2) no
segundo, traremos a tona o problema da racionalidade moderna centrada na metafisica da
objetivacdo; mostraremos que, além de a linguagem vir sendo usada apenas como mero
instrumento, existe a possibilidade de ela ser invertida para o ambito da verdade como abertura
distinta da relacéo sujeito-objeto e sua base metddica de causa e efeito, quando podera ganhar
uma nuanca de abertura no dialogo com a poesia, 0 pensamento filosofico e o agir cientifico;
3) no terceiro, repetiremos a originariedade da linguagem em seu elemento primordial como
verdade do ser. Durante o percurso, iremos destacando o contetdo com subcapitulos peculiares
as tematizagdes dos capitulos, bem como em relacgdo ao titulo e a tese em foco. A questdo da
origem da linguagem sera tratada a partir do “originario estar-no-mundo do homem” e também

na concepcdo heideggeriana da saga (mostrar e deixar aparecer). Ademais, retomaremos o



16

pensamento poético de Holderlin e Rilke que aponta para a possibilidade de se pensar algo mais
no sentido de uma inversdo da consciéncia para o aberto. Neste caso, sera reforcada a
contribuicdo poética para se pensar o ser esquecido, bem como indicar uma possivel articulacdo

entre poesia, filosofia e ciéncia no cerne da linguagem originaria com vistas a criatividade.



1 ARELACAO ORIGINARIA ENTRE POESIA E FILOSOFIA

Inicialmente, visamos a conexdo entre poesia e filosofia com o intuito de mostrar o
pensamento presente na linguagem poética no sentido ontoldgico. Tal conexdo nos servira
como uma espécie de prolegdmenos para 0 nosso desenvolvimento tematico sobre a linguagem
originaria, de modo que se trata do dizer poético e do pensamento, pois, buscaremos nos manter
na proximidade da origem, tomando por apoio o pensamento de Martin Heidegger e o poetizar
de Friedrich Holderlin, entre outros. Nesta perspectiva, pretendemos conduzir a discussao para
0 ambito da filosofia. Em todo caso, a relagdo entre poesia e filosofia nem sempre apresentou
assentimento favoravel, pois ocorreram muitas criticas no que toca a pretensdo de querer

aproxima-las.

Por um lado, a poesia fora relegada ao ambito mitoldgico, como veremos mais adiante,
precisamente no que diz respeito ao seu liame com as divindades, dai ela ser entendida na
acepcdo de fantasia imaginaria. No entanto, esse tipo de leitura esta eivado de racionalizacao
moderna e ndo condiz com o modo de pensar grego que era centrado na experiéncia
comunitaria, em que cada pessoa se sentia reconhecida pela producdo poética da qual era parte
integrante. O grego ndo tinha a poesia como um texto a ser meramente recitado e decifrado, e

sim sentia-se um ser poético em seu existir no seio da comunidade pensante.

Por outro lado, as ciéncias foram desenvolvidas através do poder do método cientifico,
segundo o dizer de Nietzsche (2008a, p. 255), no paragrafo 466 de A Vontade de Poder e, mais
adiante, no 468, ele elencou os expoentes fundadores do alto grau de desenvolvimento
cientifico, a saber, “Os grandes metoddlogos: Aristoteles, Bacon, Descartes, Auguste Comte”.
Por conseguinte, a l6gica produziu muitos avancos apos as orientacfes de Aristoteles e para
além dele. Diante disso, deparamo-nos com o acirramento critico a alguém que ouse voltar-se
para a poesia e pretender aproxima-la do saber filoséfico de cunho racional, pois significaria

enveredar por caminhos cobertos pelas sombras obscuras dos devaneios poéticos.

Entretanto, a relagdo de proximidade e distancia configura uma tensdo permanente.
Trata-se de uma tensdo frutifera, cujo fundamento primordial é a linguagem a partir de suas
peculiaridades, ou seja, precisamos ter presente a distin¢do do uso da linguagem em seu Vviés

cotidiano, de onde fluem as palavras com seus géneros literarios, bem como o tratamento de



18

uso especifico relativo a poesia e a filosofia. Tal especificidade caracteriza a constituicéo
ontoldgica da linguagem poética originaria e também da filosofica. Isso serd elucidado quando
tratarmos do modo proprio de a poesia nomear, bem como do dizer filoso6fico em sua

peculiaridade.

A resolucdo do liame entre as duas vertentes de pensamentos aparece a partir das
nuancas do contetdo da filosofia, muitas vezes que ja se manifestavam através dos poetas
épicos e tragicos, vindo a ganhar félego com os primeiros pensadores originarios. Nao obstante,
quando ocorreu a passagem do saber da linguagem poética e do pensamento para o saber
racional, entdo, perdemos de vista aquele tipo de saber primevo e passamos a lidar com a
linguagem mediante o tratamento conceitual da racionalidade. Abordaremos isso no segundo
capitulo. Ademais, a linguagem sofreu um desvio de sua originariedade ao ser concebida como
mero instrumento, entdo, percebemos o problema de a linguagem perder de vista a dimenséo
da criatividade a luz da aletheia. Segue-se disso a dificuldade de integrarmos o poético, 0
filoséfico e o cientifico apenas pelo crivo de uma linguagem instrumental. Diante disso,
destacamos a primazia do dizer poético que devolve o acesso ao ser esquecido, na medida em
que a linguagem resguarda a possibilidade de tratamento fenomenoldgico-hermenéutico. Isso
ganhou forca com a abordagem heideggeriana voltada para a origem da linguagem mediante a
diferenca ontoldgica. Portanto, defenderemos a tese de que o dizer poético da linguagem
projeta, no mundo, o ser do humano para a liberdade criativa e esta se pautando pela verdade

como abertura gque integra a poesia, a filosofia e as ciéncias.

1.1 INCURSAO NA PROXIMIDADE E DISTANCIA ENTRE POESIA E
FILOSOFIA

Na Historia da Filosofia, destacamos dois acontecimentos plausiveis para 0 nosso
trabalho de tese, a saber: a poesia e a filosofia, pois entre ambos ocorreram relacfes de
proximidade e distdncia. No que diz respeito a primeira relagdo, os primeiros pensadores

gregos, chamados de pré-socraticos?, estiveram na proximidade do mythos. Tais pensadores se

L Convém frisar que este termo sofreu uma critica plausivel de Heidegger, que preferiu denominar os mesmos de
0s primeiros pensadores gregos originarios e, depois, os denomina de poetas-pensadores. Esta Ultima denominacao
se coaduna com o uso do dizer poético para veicular o pensamento. Trata-se de observar o potencial deles e superar
a desvalorizacdo dos mesmos por terem antecedido a postura racional de Socrates.



19

acercaram do poetizar de Homero, Hesiodo e muitos outros, de modo que inauguraram a
superacdo do mythos para o logos, o que néo significou aniquilamento do elemento divino, ou

seja, este fora redimensionado na concepc¢édo da natureza (physis).

Um marco inicial importante foi o0 modo de pensar de Parménides de Eléia. Ele se
apropriou da via poética para dizer algo acerca da verdade do ser. Trata-se de uma convocacao
para pensar tanto o ambito do verdadeiro como da opinido dos mortais. Disso podemos observar
o dizer dialético entre essas duas instancias na convergéncia para a unidade da tenséo, em seu
dito: “E necessario que tu experimentes tudo, tanto o 4nimo intrépido da verdade bem redonda,
como as aparéncias dos mortais, nas quais ndo ha uma confianca desvelante” (LEAO, 1999, p.
45). Desse feito, restaram poemas inteiros, cujo pensamento contribuiu para o filosofar de
Platdo, Aristoteles, entre outros. A indicacdo da passagem parmenidiana € a questdo do ser ao
qual o pensamento se dirige, de modo que aparece claro no fragm. III “... pois 0 mesmo é pensar
e ser” (1999, p. 45). Aqui, o “¢” do grego estin (¢otiv) ndo designa cdpula de ligacdo
propositiva, e sim estabelece a relacdo fundamental entre pensar e ser. Ha uma exigéncia para
pensarmos o ser na medida em que ja somos seres capazes de aprender a pensar, ou seja, de nos
manter firmes no centro do coracdo da “verdade bem redonda”, embora nos desviemos
demasiadamente de tal exercicio para o campo do conhecimento racional objetivo, dai a
tendéncia para a submisséo as opiniGes dos mortais. O desafio imperioso é o de mantermos a
tensdo entre a verdade e as opinides. A provocacao surge na perspectiva poética do dizer que,

pensando 0 mesmo, nos instaura como sendo este ser de pensamento em vigor.

Por conseguinte, Heréclito de Efeso teceu muitos fragmentos de cunho poético com um
pensar filosofante acerca do logos. Ao trazermos esse pensar para 0 ambito poético, o pensador
nos diz no fragm. 105: “([...] Homero é um astrénomo e dos versos...)” (LEAO, 1999, p. 45).
Esse dizer heraclitico se coaduna com o fato de Holderlin chamar Homero de ‘poeta de todos
os poetas’ (HEIDEGGER, 2004b, p. 175). Dificilmente a traducdo consegue encontrar as
palavras apropriadas para transpor 0s termos gregos e fazer jus ao ritmo e sequer a riqueza das
rimas e, muito menos, ao pensamento que fica esquecido; é o que acontece na relacdo dos sons
nos finais das palavras astrologon (dotpoAdyov) € Homeron (‘Ounpov). Em todo caso, isso
mostra certa aproximacdo do poetizar com o pensar e, posteriormente, com o filosofar.

Retomaremos este assunto no préximo subcapitulo que trata da linguagem poética originaria.



20

Como vimos, aconteceu esse processo de tecedura da proximidade entre ambas as
vertentes de linguagem e pensamento, mas devemos visualizar certa diferenca ontoldgica entre
poesia e pensamento. Veremos mais adiante pelo crivo do legein do logos, os quais marcaram
o dizer poético e o dizer pensante, pois, assim como a poesia busca reunir, compor em unidade
e, a0 mesmo tempo, por e dispor algo em seu dizer; 0 modo de pensar faz 0 mesmo mantendo
certa distancia. Tudo se passa como se fossem duas montanhas em cujos topos culminantes o
poeta avistasse 0 pensador e vice-versa, e na planicie, entre ambas, eles se encontrassem para o
dialogo. Em todo caso, persiste a indagacdo sobre o que caracteriza aquela manutencéo de
distancia. Eis um mistério que ja se antecipou em sua antiguidade originaria e vai culminar no
surgimento da filosofia. Parece que nesta Gltima fica mais claro quando se trata da criacdo
conceitual da racionalidade. No entanto, essa criacao constitui um desvio da experiéncia grega
do poetizar pensante originario. Platdo tentou dar uma resposta ao buscar situar uma certa
divisdo. Passemos a tratar do distanciamento entre poesia e filosofia. Tudo parece fundar-se na
antiga distancia que marcou a sobre-elevacdo da filosofia. Trata-se da passagem para a busca
de conhecimento racional e tudo vai depender de interpretacfes. Diante disso, Gadamer

apresenta a caracterizacdo do que ele entendeu por discordia ao dizer:

Platiio fala sobre a antiga discordia (modoné Swopop &) entre poesia e filosofia, remete
a poesia para além do reino das ideias e do bem — e a acolhe a0 mesmo tempo em si
como um narrador de mitos que sabe misturar de maneira inimitavel festividade e
ironia, a distancia prépria a saga e a clareza do pensamento (GADAMER, 2010, p.
81-82).

Quando o filésofo ateniense fala dessa “antiga discordia”, ele tomou por pardmetro a
filosofia socrética voltada para a busca da verdade. Com efeito, o termo “discordia” deve ser
concebido pelo crivo de certo distanciamento ocorrido entre poesia e filosofia. Para que
houvesse uma discordia de fato entre ambas, seria necessario que elas se mantivessem numa

relacdo de intimidade, no manter-se na instancia de comum acordo para, entdo, acontecer uma

2 Nesse artigo, que compde a obra de Gadamer, provavelmente ocorreu um erro de digitacéo editorial da palavra
grega dopop @, pois a mesma aparece de forma diferente na citagdo apresentada por Heidegger (2010a, p. 170)
no que se refere a Republica (607b), quando Platéo fala “da molaid pév Tig dopopd PIAocOPiQ Te Kol TOUTIKT
‘de uma certa divisdo antiga entre filosofia e poesia’”. Além desses esclarecimentos indicamos as elucidagdes
heideggerianas sobre a tentativa nietzschiana de inversdo do platonismo a partir do niilismo; disso resultou o
problema da concepgio de uma “discordia” (HEIDEGGER, 2010a, p. 137s). A titulo de aprofundamento, também
recomendamos o aprofundamento sobre a discérdia que aparece no interior da sentenca de Anaximandro feita por
Heidegger nos Conceptos Fundamentales de 1941 (1999a, p. 147s; 165s). Por fim, ha uma histéria que marcou o
episddio daquela possivel divisdo entre poesia e filosofia citada por Paul Feyerabend (2011, [n. 6], p. 99), a qual,
segundo ele, provém da obra de Plutarco intitulada “Life of Solon”. Nela, Solon teria inquirido Thespis sobre se
este ndo sentiria vergonha em mentir demais para a multiddo, ao que ele respondeu ndo ver nada de terrivel em
dramatizar tais obras e a¢fes apenas como diversao, mas, Solon se revoltou dizendo: ‘Se aplaudirmos essas coisas
por diversdo’ [...], ‘logo nos veremos dignificando-as a sério’.



21

disputa discordante. E viavel ressaltar que a discordia é um termo ambiguo, tanto pode nos
remeter a uma divisdo como a um dilaceramento. Em todo caso, entre arte e verdade, Heidegger
assinala que “no platonismo nao ha nenhuma discordia, mas apenas um distanciamento”
(20104, p. 168). Como podemos observar pela passagem em grego que aparece na nota de
rodapé, trata-se do livro X da Republica em que Platdo chega a culminancia dessa obra e retoma
a discusséo de livros anteriores sobre certa querela entre poesia e filosofia. No prosseguimento
do dialogo, fica clara a possivel aceitacdo dos poetas e da poesia no ambito da perspectiva de
seu modelo ideal de sociedade, desde que estes contribuam para a edificacdo das cidades (polis),
ou seja, Platdo arremata: “gracas ao amor a essa poesia que nos implantou na alma a educagéo
dada por nossas belas cidades, nds também queremos ser benévolos com ela, para considera-la
muito boa e amiga da verdade” (2000, [607e-608a], p. 452). Destarte, a poesia mantém certa
distancia da filosofia na medida em que cada uma tende a preservar seu modo de dizer. De
certo, a poesia traz latente o viés do pensamento enquanto seiva para a filosofia, embora
mesclado no poetizar que se voltava mais enfaticamente para o ambito das divindades
mitoldgicas, de tal maneira que os poetas, chamados de aedos, se mantinham na proximidade

da escuta e do dizer dos preceitos divinos em vista da verdade.

A linguagem poética era marcada pela a¢do divina desde os poetas (aedos) principais,
transmissores das verdades divinas, bem como os rapsodos recitadores daqueles. Ocorre que
muitos poetas-rapsodos se tornavam habeis no sentido de reproduzir ipsis litteris; ipsis verbis
0s antigos poetas, a exemplo de fon para com Homero. No entanto, Socrates concede ao rapsodo
apenas uma condi¢do: ser divino, ou seja: “Isto, entdo a coisa mais bela, te € concedida por nos,
fon: ser divino, e ndo um louvador técnico de Homero” (PLATAO, 2011, [542b], p. 59).
Havemos de convir que tal adverténcia caracteriza os embates de Platdo com uma época
marcada pela Sofistica e sua corrente derivada, a saber, a Eristica. Entdo, a poesia era
apreendida e utilizada através da techné para fins de convencimento e persuasdo. Isso era
caracteristico da Arte Retorica. Nesse sentido, Platdo (2016, [517a], p. 421) recusa a retérica
conjectural usada como meio de deleitar o publico nas assembleias e o persuadir, pois tratava-
se de simples artificio de experiéncia e rotina, ao tempo em que defendia a verdadeira arte
retorica, desde que voltada para o bem e praticada por um homem bom; segue-se disso a
exigéncia necessaria de o verdadeiro retorico ter de conhecer o que € o0 bem e 0 mal para a
alma?, conforme Platdo (2016 [504d-€], p. 375).

3 A palavra grega originéria é psyché (yvy®). Inexiste uma palavra apropriada em portugués para traduzi-la. As
vezes se busca apoio no vocabulo mente, mas este possui varias acepgdes e se torna improprio para a traducéo.



22

Essa questdo da alma é de fundamental importancia no sentido da psyché (yvyn), porque
ela traz a tona a insuficiéncia da linguagem racional que fracassa ao tentar persuadir, mesmo
com todo o aparato do rigor logico e até de outros recursos provenientes da poesia, da tragedia,
da comédia e tantos outros. Isso aparece claro no fendbmeno da recalcitrancia de Célicles; de um
lado, o discurso deste acentua a verve politica; por outro lado, o discurso de SoOcrates €
filoséfico, em sendo dispares as vertentes discursivas entre ambos; aquele sofista jamais sera
persuadido pelo filésofo no dialogo Gorgias. De qualquer modo, o problema nédo estd apenas
no embate entre politica e filosofia, pois tanto numa instancia quanto na outra os argumentos
racionais aparecem, ou seja, a razdo se apresenta. Ocorre que Socrates utiliza de varios outros
recursos nos discursos argumentativos (elenchos); segue-se disso o uso do discurso breve
(brakhulogia) e do discurso longo (makrologia), nenhuma demonstracdo consegue persuadir o

recalcitrante, de acordo com Lopes:

Calicles, no final do didlogo, mostra-se absolutamente convicto das opinides que
havia defendido antes, e as diversas tentativas de Socrates para demové-lo delas, seja
pelas demonstragcdes logicas (brakhulogia), seja pelos discursos retdricos
(makrologia), seja pelos mitos (mithos), ndo surtiram qualquer efeito persuasivo no
interlocutor” (PLATAO, 2016, p. 83).

A dificuldade se encontra no conflito entre o logos e o dominio dos epithumiai
(émBopion), isto &, apetites do ser humano. Por um lado, Socrates agia pelo &mbito da
capacidade cognitiva da alma, enquanto o outro se movia pelo lado apetitivo dela. Nesse
sentido, Platdo inseriu a discussdo sobre os apetites da alma a fim de mostrar que o elemento
cognitivo é insuficiente para tornar o homem virtuoso, ou seja, as motivagdes humanas estao
latentes na psyché e o ser humano tende a persistir nas proprias opinides. Com isso, ele abriu a

possibilidade de discussdo prévia e contribuiu para a reflexdo psicologica acerca da psique

Surge uma dificuldade em precisar a diferenga entre mente/cérebro, mente/memoria. Ademais, temos a expressao
latina anima (alma), mas conceitualmente é enganosa, pois, faz parte da teologia cristd e da experiéncia religiosa
e mistica, com isso, ela tem gerado certos dualismos de alma/corpo, bem como tantas outras paridades com o termo
espirito, a exemplo de espirito/corpo, espirito/matéria, espirito/carne. Quanto a psyché, Platdo desenvolve sua
teoria em toda sua extensdo no livro IV da Republica, onde apresenta a triparticdo da alma na temperanca, coragem
e sabedoria, buscando encontrar um principio de unidade, ou seja, ele vai culminar no principio racional em face
do concupiscente (irracional ou dos apetites). Enfim, a discussdo acerca da psyché se configura no topos do
filosofar socratico-platdnico no conjunto dos dialogos. Em seguida, Edson Bini (cf. ARISTOTELES, 2011a) nos
diz que Aristételes situa a discussdo a partir da relagdo do “principio vital” com o corpo e de como tal principio
age, dando vivacidade aos seres vivos, tal discussdo aparece em varias obras, tanto do ponto de vista fisico quanto
metafisico, em especial, na obra TTEPI WYXHY. (PERI PSYCHES) que foi traduzida por Da Alma, cuja paridade
latina é De Anima. Segundo Gilson (1995, p. 130), o platonismo latino do século IV interpretou a Alma (anima)
como substincia dependente e criada pela “Inteligéncia (nous, mens, animus)”, de modo que ambas ndo Sse
confundem.



23

humana. Essa questdo dos apetites foi retomada por Nietzsche no conceito de instinto, disso
decorre o questionamento sobre a diferenca entre o conhecimento e as pulsdes instintivas; por
que o ser humano, que adquire um alto grau de conhecimento, termina agindo de maneira
imprudente e voluntariosa? Ou, por que conhecemos as leis e nossos direitos e deveres e, no
entanto, transgredimos as leis e violamos os direitos alheios? E o problema da Vontade de Poder
que deve ser compreendida na perspectiva nietzschiana enquanto principio de forca de vida;
isso aparece no dito de Nietzsche na segunda parte de Assim Falou Zaratustra: “Onde encontrei
vida, encontrei vontade de poder; e ainda na vontade do servo encontrei a vontade de ser senhor”
(1995, p. 127).

Essa coisa da vontade pode aparecer em relacdo aos apetites, e Platdo mostra isso na
fala de Sdcrates, a saber: “Pois ¢ o amor pelo povo existente na tua alma, Calicles, que me
obsta. Mas se tornarmos a examinar melhor esse mesmo assunto repetidamente, seras
persuadido” (2016, [513c7-d1], p. 407). No original grego, aparece “o0 amor pelo povo” (O
dnuov yap Epwg), de forma que o sofista Célicles traz latente o amor pelo poder; é diante disso
gue Socrates o adverte sobre sua possivel ruina politica. O problema é que esse amor pelo povo
marcava a inconstancia das opinides nos discursos retdricos dos sofistas e servia como pretexto
para deleitar o povo nas assembleias com as adulagdes retoricas (Cf. [481d-482c], p. 291-295).
Na verdade, Platdo mostra o fracasso do discurso socrético a fim de caracterizar a diferenga
entre o simulacro da retdrica sofistica persuasiva e a verdadeira arte retorica de Socrates que
jamais recorrera a adulacgéo, seja do publico nas assembleias, seja diante dos juizes acostumados

com os expedientes de bajulacao.

A distancia entre poesia e filosofia foi acirrada mediante a criacdo de conceitos, que séo
préprios da filosofia, a partir de Platdo e de Aristoteles, de modo que este Ultimo se deteve no
ambito da linguagem e criou a Logica Formal como fundamento plausivel para a tecedura dos
argumentos. A conceituacao surge no momento de estruturacdo da filosofia e depois serviu para
todo e qualquer questionamento, inclusive, dirigido a arte poeética. Da criacdo conceitual
proveio a Estética como ciéncia para tratar das caracterizagdes do belo. De certo, a poesia foi

submetida ao processo de racionalizagéo da linguagem.

O conceito de eidos platonico nos trouxe a luz a concepgao do “belo” como o
manifestativo (ékpavéstatov), isto €, 0 que se mostra como o mais aparente e belo de todos os

entes, constituindo o artistico. Aqui, ganha destaque a estética enquanto ciéncia do belo: ciéncia



24

estética (uoOnTikn émotnun). Esta nasceu em correspondéncia a ldgica e a ética, cuja marca
preponderante é o conhecimento sensivel, o qual diz respeito ao conhecimento sentimental do
homem em relacdo ao belo produzido e representado na arte, segundo Heidegger (2010a, p. 71-
74).

O manifestativo, na acep¢do grega, traz a tona a questao do ser mediante o seu aparecer.
Estamos muito distantes de entender a pujanca de tal manifestacdo. Ao interpretarmos esse
aparecer vigorante, podemos denomina-lo de belo. Para tanto, temos 0s conceitos da estética,
uma vez que foi elevada a condicdo de ciéncia para explicar o cardter manifestante das coisas.
Disso resulta o decair nas meras caracteristicas abstraidas pelo viés da percep¢do imagética. No
entanto, essa € uma forma de ver, mas ha algo de mais vigoroso a ser considerado do ponto de

vista hermenéutico.

De certa forma, a linguagem poética trabalha com imagens. Entdo existe um teor
imagético que é essencial a poesia. Tanto € assim que o Zaratustra de Nietzsche é a sua obra
principal e configura o seu poetizar cantante; nela aparecem muitas imagens criadas nos
discursos que carregam o teor fundamental de um novo modo de pensar filoséfico. O cuidado
maximo que devemos ter € o de ndo utilizar as imagens na poesia apenas para produzir efeitos
no ouvinte e/ou leitor como se quiséssemos embelezar o discurso. Mesmo que tais usos sejam
plausiveis, faz-se necessario conduzir o leitor para 0 que o poeta estd a nomear e fundar
poeticamente. Neste caso, Heidegger nos fala de uma disposicdo fundamental que precisa ser
resguardada, pois corre-se o risco de perdemos de vista algo de mais importante em meio a
trivialidade. Isso de fundamental ja fora dito por Heréclito quanto a natureza que ama esconder-
se e, portanto, 0 uso de imagens, na poesia, deve recolher algo nesse sentido, segundo o dizer

de Heidegger:

A imagem ndo deve ilustrar, mas sim encobrir, ndo deve divulgar, mas sim tornar raro,
ndo deve aproximar, mas sim colocar a distancia, tanto mais assim quanto mais
primordial é a disposi¢do fundamental, quanto mais ela alastra e obriga o destino de
um povo e a sua relacdo com os deuses a unificar-se (2004b, p.113-114).

Ainda retomando a discussdo acerca do imagético, podemos dizer que a nocdo de
“imagem” constitui a base fundamental para a teoria da memadria em Henri Bergson. Ele discute
com os psicélogos associacionistas, bem como com os metafisicos dualistas do realismo e

idealismo. A concepcgdo de “imagem” é apresentada mediante dois sistemas: o0 primeiro



25

centrado em nosso corpo que age e determina as variagdes de imagens, e 0 segundo, que é

proveniente do mundo exterior em sua universalidade.

Ha uma relacdo fundamental entre imagem e linguagem. N&o pelo fato de rimarem, e
sim pelo que as aproxima e as distancia. Também ndo se trata de meros conceitos com
referenciais etimoldgicos. Trata-se de observar seus significados filoséficos. Se o0 que Bergson
chama de imagem podemos chamar de linguagem enquanto uma configuracdo de linguagem,

isso pode ganhar uma caracterizacao de abertura libertadora de criacéo.

A configuracdo da linguagem vai aparecer durante toda a teorizacdo bergsoniana. No
conjunto da discussdo, surgem as palavras-chave, a saber: corpo, acdo, percep¢do, imagem,
lembranca, memoria, escolha, vida, entre outras. O configurar da linguagem traz a tona a
possibilidade de compreendermos as associacOes internas e externas de tais palavras
fundamentais, principalmente, quando Bergson diz, a luz do seu método intuitivo, que had uma

diferenca de natureza e ndo apenas de grau ou intensidade em certas relagdes de mais e menos.*

A diferenca significativa é que Bergson caracteriza o espirito a partir da acdo do nosso
corpo, ou seja, do individuo e ndo mediante a razdo absoluta que trabalha com a conceituacao
apenas no nivel representacional. Este filosofo transcende o limite da representagcdo quando
distingue entre imagem-lembranca guardada na memdria — e que podemos evocar num dado
instante — das imagens perceptivas concretas que dependem da nossa a¢cdo no tempo e, mesmo
sendo uma lembranca, podemos utilizar o tempo para reproduzi-la no interior da memoria. E
interessante o fato de Bergson chamar a atencéo para uma diferenca de natureza e, na reflexao
filoséfica, dizer que existe a memdria pura, bem como a lembranca pura, as quais independem

de imagens perceptivas das coisas dadas e de localiza¢cdes no cérebro.

A nocdo de imagem exige ser pensada, pois ela possui toda uma relacdo fundamental
com a palavra e, consequentemente, com a linguagem. Por enquanto, situemos a discussdo na
leitura de Gadamer acerca do Cratilo de Platdo. Naquele instante, aparece a tensao entre signo
e imagem. O resultado afetou o pensamento desde la e desvirtuou a perspectiva de o

conhecimento poder ter acesso ao inteligivel, diferentemente do que ocorreu no Ocidente nos

4 Embora n&o seja o caso de aprofundarmos, indicamos a propria discussdo na obra Matéria e Memaria de Bergson
(2010), bem como o aprofundamento em Bergsonismo de Gilles Deleuze (2012).



26

séculos XVIII e XX com os ideais do esclarecimento (Aufklarung). Tudo se iniciou com o
seguinte fato:

O Cratilo desacredita totalmente a legitima pergunta que quer saber se a
palavra se reduz a um ‘signo puro’ ou se contém algo de ‘imagem’. Enquanto ali se
leva ao absurdo a tese de que a palavra seja uma cdpia, a Unica possibilidade que
parece restar é a de que ela seria um signo. Embora sem uma distingdo muito
acentuada, é isso que temos como resultado da discussdo negativa do Cratilo e que
sela o banimento do conhecimento a esfera do inteligivel, de modo que a partir desse
momento, em toda a reflexdo sobre a linguagem, o conceito de imagem (eikon) é

substituido pelo conceito de signo (semeion ou semainon) (GADAMER, 2011a, [I, n.
418], p. 535).

Destarte, isso ndo significou apenas uma modificacdo de termos, mas resultou no
esquecimento da linguagem e do pensamento, por conseguinte, da poesia e filosofia, ou seja, 0
conhecimento se deteve a tratar as palavras como meros signos das coisas. A linguagem decaiu
na simples objetividade conceitual e virou instrumento de comunicacao, acirrando a distancia.
Perdeu-se de vista a imagem a ser pensada a luz da palavra grega no sentido de eikon. Esta, por
sua vez, caracterizava o perfil das palavras nomeadoras das coisas. 1sso diz respeito ao nome
que ndo é um mero signo representativo® ou imagem ilustrativa, mas sim o trazer a tona a pessoa
portadora daquele nome como icone verdadeiro. Embora ndo esteja presente em dado recinto,
o nomear diz do seu vigor de ser, de sua vigéncia. E tanto que mais adiante Gadamer fala da

“forca das palavras (dunamis ton onomaton)”, ou seja, a forca do nomear das palavras.

A critica da corre¢do dos nomes que aparece no Cratilo tem como parametro duas
vertentes tedricas: a do convencionalismo e a do naturalismo. Diante disso, Platdo tem por
objetivo a sua concepcao de verdade como correcdo em vista da ideia do bem. Disso decorreu
sua critica a poesia e a tragédia, ndo apenas referente as alteracbes dos nomes, mas, sobretudo,
em relacdo a sua nova interpretacdo, tanto na etimologia dos deuses quanto da educacdo da
polis ideal. Aqui aparece a critica ao tipo de poesia baseada em proposi¢cdes que, segundo 0
filésofo, “nem sdo piedosas nem verdadeiras”, no que tange atribuir males aos deuses, de
maneira que se torna prejudicial na perspectiva de qualquer ouvinte justificar suas proprias
maldades. Assim, arremata: “Ja demonstramos que nenhum mal pode originar-se dos deuses”.

Segue-se disso a ilustracdo de um dizer poético tragico no livro Il da Republica:

Parentes préximos de Zeus, que no alto

5 Faremos um breve aprofundamento destes conceitos no capitulo 2 desta tese, tomando por base As Palavras e as
Coisas de Michel Foucault.



27

do Ida, envolto pelo éter, o paterno
altar ainda conservam,

e que neles, até hoje,

ndo se esgotou o sangue das deidades.®

Essa atitude canibalesca ¢ recusada, também, por Pindaro’ que ndo aceita a acusac&o de
o0s deuses praticarem atrocidades e se banquetearem com os humanos, de maneira que corrobora
a critica platonica. Nesse sentido, Platdo interdita os poetas na medida em que eles retratam os
deuses como fonte de males. O didlogo Cratilo mostra toda uma desenvoltura da linguagem
cuja interpretacdo dos nomes passa para a concepcao filoséfica que remonta a originariedade
dos mesmos. Temos como exemplo a concepcao do deus Hades que os humanos associaram a
morte e 0 nomearam negativamente com o tom de despedida da vida sobre a terra, como se
descaisse numa regido tenebrosa subterranea. Ao contrario disso, Platdo argumenta que: “o
nome Hades deve estar muito longe de ter sido nomeado a partir do adeus”, segue-se disso que
“quem se une ao deus”® perfaz uma unido positiva e, somente assim, se torna capaz de
compreender “que ele fora chamado de Hades pelo normatizador” (PLATAO, 2014 [404b1-5],
p. 52). O problema ndo ¢é apenas saber quem legisla tal normatizacao, se seriam 0s deuses, 0S
poetas, em especial Homero que foi 0 mais requisitado, ou o proprio filésofo, mas, sobretudo,
especificar a partir de qual paradigma seria feito o processo de nomeacdo verdadeira das coisas,
dos homens e dos deuses, seja através do convencionalismo que se caracteriza pela fluidez dos
nomes ou do naturalismo que acentua a fixacdo normativa. Elucidar essa questdo é o que se
torna dificil, corroborando o dito inicial de Sécrates: ‘o charmoso é custoso’ ([384b]). Diante
disso, Gadamer pontua que essa corre¢do dos nomes apresentada no Cratilo norteou 0s passos
iniciais de toda a teoria moderna da instrumentalizacdo da linguagem, convergindo para uma
sistematizagdo racional dos signos representativos, isto €, “Comprimido entre a imagem € o
signo, o ser da linguagem sé poderia acabar sendo nivelado a um puro ser-signo” (2011a, [422],
p. 540). Em verdade, percebemos uma distin¢do plausivel entre signo e imagem e, com isso, a

linguagem néo se reduz a ser signo, a saber:

6 Cf. PLATAO (2000, [391d-€], p. 145).

" A recusa pindarica aparece na Olimpica I, versos 49-54, a saber: “com uma adaga cortaram-te, membro a
membro,/ e em torno as mesas, por fim, tuas/ carnes dividiram e comeram./ Mas para mim é impossivel glutdo/
chamar um dos venturosos. Recuso-me./ Auséncia de ganho é a sorte amitide dos caluniadores” (PINDARO, 2018,
p. 77). Essa versificacdo coalesce a critica platonica a certos tipos de poesias.

8 Platdo joga com o préprio recurso da lingua grega em que o ‘Awdnc, transliterado Hades (nome do deus) difere de
dovc, traduzido por adeus (saudacdo de despedida) com tonalidade negativa; todavia, a indicacdo é a de se unir
“ao deus” (oto 0g0) no sentido de se colocar sob o que fora chamado de deus (Hades — A1d1c) pelo normatizador
(vopobBétov).



28

A palavra da linguagem nédo é um signo de que se lanca méao, mas tampouco é um
signo que alguém faca ou dé a outro; ndo é uma coisa existente que se recebe e se
carrega como a idealidade do significado, para com isso tornar visivel outro ente. 1sso
¢ falso em ambos os sentidos. Antes, a idealidade do significado esta na prépria
palavra. Ela ja é sempre significado. Mas, por outro lado, isso significa que a palavra
preceda toda experiéncia dos entes e se acrescente, exteriormente, a experiéncia ja
feita, submetendo-a a si. A experiéncia nédo ¢ inicialmente desprovida de palavras e
tornando-se posteriormente objeto de reflexdo em virtude da designacdo, por
exemplo, no modo da subsuncdo sob a generalidade da palavra. Antes, pertence a
prépria experiéncia o fato de ela buscar encontrar as palavras que a expressem.
Buscamos a palavra certa, isto &, a palavra que realmente pertenca a coisa, de modo
que ela prépria venha a fala. Embora afirmemos que isso ndo implica uma simples
relacdo de cdpia, a palavra pertence de tal modo a prépria coisa que ndo ¢ atribuida
posteriormente a coisa como signo. [...] Pode-se dizer isso ja de Parménides, que
pensava a verdade da coisa a partir do logos (GADAMER, 20114, [421,;422], p. 539-
540).

No percurso do distanciamento entre poesia e filosofia, proveio a contribuicdo de
Aristételes. Uma vez discipulo da Academia platonica, ele deu prosseguimento criativo ao
exercicio do filosofar. Tanto é que deu félego ao desenvolvimento das ciéncias como um todo.
O seu principio de partir do demonstravel l6gico, de certo modo, foi interpretado como
indicativo para se partir da experiéncia; o exemplo disso € a obra de Francis Bacon Novum
Organum, bem como a obra de René Descartes Discurso do Método, entre outras. Essa
supervalorizacdo do conhecimento metddico ja se inscreve naquela discussdo do Cratilo

apresentada acima a luz de Gadamer.

A pergunta que vem a tona é sobre como fica a questao poética em meio a esse alto grau
de desenvolvimento cientifico. Em todo caso, temos de retornar a Aristoteles a partir de sua
contribuicdo salutar no que diz respeito a linguagem e, em especial, a arte poética, a qual
constitui 0 nosso foco tematico. A linguagem ganhou o sentido de enfrentamento aos
argumentos sofisticos. Assim, 0s escritos de Aristdteles constituem um conjunto de obras, que
foi chamado de corpus aristotelicum, elaborado de forma sistematica, contendo a organizagéo
dos tratados da l6gica, mas também outras obras dedicadas ao estudo da Natureza, da Filosofia,
da Etica, da Politica, da Retdrica, da Poética. Desta Gltima s nos restaram fragmentos, além do
mais, a parte dedicada a comédia desapareceu. De certo, o tradutor Paulo Pinheiro nos diz:
“repetindo a frase de H. Laizé, podemos dizer, com alguma seguranca, ‘que a Poética constitui
0 pré-texto de toda poética futura’” (ARISTOTELES, 2017, p. 26). No terceiro capitulo,

retomaremos o aprofundamento disso.



29

No intuito de pensarmos o poetizar, destacamos o estudo de Aristoteles a partir do par
de conceitos hyle-morphé (bAn-popen), o qual foi traduzido pelos romanos por matéria e forma.
O conceito de matéria ganhou a acepgéo de coisas (rerum) para designar aquilo de que as coisas
sdo feitas. Por um lado, o termo latino rerum € o substantivo feminino plural do caso genitivo
e tem como nominativo a res (coisa); por outro, o latim possui a acepcdo de matéria (materia,
ae) e designa “madeira; matéria; assunto; pretexto”. Essas maneiras de traduzir se distinguem
da concepgdo grega e marcou toda a cultura ocidental no sentido do conhecimento cientifico.
Nesse mesmo horizonte, aparece a palavra forma (forma, ae) em latim e significa “forma;
molde; aparéncia; figura” (MANIATOGLOU, 2008, p. 194, 292), para indicar configuracdes e
tipologias provenientes de ideias pressupostas. A questdo é compreender o0 que se entende por
hyle (matéria), bem como por forma (morphé) em sua origem grega, precisamente, aristotélica.
Neste sentido, Heidegger nos apresenta a seguinte elucidacéo grega na conferéncia intitulada A

Esséncia e 0 Conceito de pvoic em Aristoteles — Fisica B, 1 de 1939:

Na significa¢ao usual, VA7 significa ‘floresta’, ‘bosque’, a ‘mata’ onde caca
o cagador; mas também a ‘mata’ que fornece a madeira como material para
construcao; ¢ daqui que a VAN se torna o material para toda espécie de construgdo e
‘produgdo’. Com isto pelo retorno que se gosta de fazer ao significado ‘original’ da
palavra, j& estaria demonstrado que VAN significa o mesmo que ‘matéria’.
Seguramente — mas, visto de mais perto, o que se fez foi apenas e somente impor a
questao decisiva. Se VAN significa a ‘matéria’ para a ‘produgdo’, entdo a determinagdo
da esséncia da assim chamada matéria depende da interpretacdo da esséncia da
‘produgdo’. Todavia, popen ndo significa ‘producdo’, mas no maximo
‘configuracdo’; e configuragdo ¢é precisamente a ‘forma’ para a qual a ‘matéria’ é
trazida por meio da cunhagem e da modelagem, isto €, pelo ‘formar’ (HEIDEGGER,
2008a, p. 287).

Na citacdo acima, percebemos que a palavra grega hyle (bAn) adquire a concepgédo de
madeira em sua proveniéncia da mata. Dai, advém certa aproximacdo com mateéria, na medida
em que a madeira seria a coisa material para a producéo de algo visado. Essa é a maneira comum
de entender, ou seja, 0 homem vai a mata procurar uma madeira apropriada para construir sua
casa. O salto latino foi reduzir tudo ao conceito de matéria. Em seguida, a palavra popen foi
traduzida por forma e até se aproximou de configuragdo, mas apenas como caracteristica de
modelagem pela qual a matéria seria modelada ganhando uma forma imaginada. Esse caréater
de moldar € o que vai ser entendido por produzir, entdo a forma seria uma especie de producgéo
e 0 par de conceitos matéria-forma aparece como a matéria servindo para formar alguma coisa,
matéria para produzir algo. Ao contréario, Heidegger vai dizer que a forma ndo é producéo,
embora possa ser compreendida, em parte, por configuragcdo. Esta compreenséo se aproxima da

noc¢éo de eidos (eidog) e “significa o aspecto de uma coisa e de um ente em geral, mas o aspecto



30

no sentido de mirada, visdo, vista, i6¢a” (HEIDEGGER, 2008, p. 287). Aristoteles fala
enquanto filésofo, ou seja, no sentido do que é fundamento primordial, isto é, principio. Nesse
sentido, a no¢do de forma aponta para a questao de principio ou esséncia de ser de algo, pois a
forma ndo € uma mera delimitacdo que contorna as coisas, mas sim o ser essencial delas. Tal
explicitacdo aparece em Da Alma quando Aristoteles (2011, [412b10-15], p. 73) salienta a
no¢do principial de ser de um instrumento, ou seja, “Supondo que um instrumento qualquer
fosse um corpo natural, digamos o machado, o ser um machado seria sua substancia formal,
[...] Se ela viesse a ser dele separada, ele ndo seria mais um machado, exceto por homonimia”,
Portanto, o fio condutor para a compreensdo aristotélica dos conceitos fundamentais hyle-
morphé (VAn-uopen)) é o logos. Por conseguinte, a interpretagdo de forma (morphé) deve seguir
a sua esséncia que se funda na ideia (eidos), decorrendo disso certo entendimento heideggeriano

da popon a partir da elaboragdo de um construto tradutdrio plausivel, a saber:

Com esta tradugdo de popen}, compor-Se no aspecto, devem ser expressas de
imediato duas coisas — e, em sentido grego, duas coisas igualmente essenciais —, 0 que
ndo se encontra em absoluto no nome ‘forma’: por um lado, compor-se no aspecto
como modo do ganhar a presenga, da ovciac — poper ndo como uma propriedade
essente simplesmente subsistente no material, mas como um modo do ser; por outro
lado, ‘compor-se no aspecto’ como mobilidade, ®ivnoic, um momento que esta ainda
mais ausente do conceito de forma (HEIDEGGER, 200843, p. 288-289).

Esta traducdo heideggeriana concebeu a morphé a partir do modo de pensar grego,
especialmente, desde o lugar da reflexdo de Aristoteles. O destaque aparece na expressao
“compor-se no aspecto” pela qual se distingue duas dimensdes; por um lado, quando uma coisa
tende ao aparecer, isto é, ousia, em se tratando da proveniéncia de algo cujo principio é a
esséncia; por outro, através da no¢do de movimento, isto ¢, da xivnoic, a qual deve ganhar o
carater de forga vigente, por isso, a questdo da auséncia, de modo que a explicitaremos mais
adiante. A indicacdo da manifestacdo de algo nos remete ao livro sétimo da Metafisica no qual
Aristoteles nos diz fundamentalmente: “Por forma entendo a esséncia de cada coisa e sua
substancia primeira”®. Segue-se que a forma deve ser concebida em sua constituicio de esséncia
enquanto principio estruturante da coisa existente, ou seja, “o principio de todos os processos
de geracdo é a substancia”!. Em varias passagens, Aristoteles vai caracterizar a forma como

sendo a esséncia que constitui as coisas que aparecem. Neste sentido, apresentamos trés

9 £180¢ 8¢ Aéym 1O Ti elvon £kdoTov Kod TV TpdmV ovsiav (Cf. ARISTOTELES, 2015 [Z 1032b, 1-2], p. 312).
Destacamos que o conceito forma (morphé) aparece em grego formulado no eidos (ei80¢), de modo que isso ocorre

quase sempre em varias outras passagens.
10 (Cf. ARISTOTELES, 2015 [Z 1034a, 31], p. 322-323), conforme o dizer: névtwv dpym 1 ovoia.



31

circunstancias a serem consideradas: 1) a forma ndo é um elemento imanente nas coisas
materiais; 2) ela também ndo é um elemento ao lado das coisas como se fosse uma justaposi¢cdo
e, por fim, 3) ela jamais é algo em cuja composi¢do pudéssemos destacar seus elementos.
Portanto, a forma deve ser concebida como principio imaterial, pois ganha a nogdo de compor
naquilo que age por si mesma sem ser gerada. Com efeito, Aristoteles se refere a constitui¢éo
propria da forma como sendo aquilo de onde provém algo enquanto a semente (omépua). De
fato, essa concepcdo nos enseja a possibilidade de pensar o sémen germinal como a for¢a do
movimento gerador das coisas. Aqui, aparecem dois conceitos fundamentais gregos que sao

poténcia enquanto forca (dynamis) e movimento (xivyorg).

A resposta positiva aquelas trés negacoes elementares da forma (esséncia) corresponde
ao fato de ela fazer com que certos elementos constituam as coisas concretas, a exemplo do
homem de carne e 0ss0. 1SS0 acontece porque o principio estrutural esta imbuido por levar certos
elementos ao vir a ser das coisas, no sentido de gerar, de dar forma as mesmas e ao homem.
Neste sentido, convém destacar que a substancia (ousia) possui duas caracterizagdes: por um
lado, o sinolo (matéria e forma), de modo que este corresponde as coisas concretas, ou seja,
geradas e corruptiveis; por outro lado, a forma mesma consiste na esséncia ndo gerada e néo
corrompivel. Ora, Aristoteles assinala que o sinolo ja deve preexistir para que as coisas sejam
constituidas, considerando que a matéria deve ser concebida enquanto sensivel (referente as
coisas) e inteligivel (em referéncia a alma), mas a forma, no sentido do €idoc, é de natureza
essencial. E aqui que nos deparamos com algo de inteligivel, o qual condiz com o pensamento
enquanto fonte de um saber em poténcia no homem capaz de produzir algo, a exemplo do
artifice que produz obras de artes, entre outras coisas e, sobretudo, consiste na acdo da propria

physis, ou seja, do logos na concepgéo do ser.

O construto “compor-se no aspecto” foi uma tentativa heideggeriana de compreender a
nocdo de forma (popeny), na medida em que a mesma ja traz a concepcéo de eidos (gidoc) de
Platdo. A palavra aspecto!! designa a aparéncia de algo em seu aparecer cujo vigor ja se interpde
no sentido inicial. Segue-se disso a cunhagem de eidos por ideia (idea). Este termo consiste na

desenvoltura tematica da filosofia platbnica por exceléncia, ganhando o carater de

1 Na etimologia latina, aspectus (aspectos) designa “aparéncia” e indica a figura de algo exterior vinculado a
maneira de ser visto em seu perfil na medida do seu proprio aparecimento.



32

inteligibilidade do prdprio ser*2. Quando Heidegger retoma a inflexdo aristotélica do sinolo
(matéria e forma), portanto, traduziu-o por “compor-se no aspecto”. O compor-se deve ser
compreendido no sentido do ser que se pde em sua propria condi¢do de aparecer num certo
modo de se tornar presente e, a0 mesmo tempo, ausente. Com isso, podemos dizer de um
compor-se no eidos ou forma, ou modo de ser de uma coisa, do homem no mundo. Durante
muito tempo, a forma foi interpretada como sendo o simples perfil acoplado & matéria de uma
coisa produzida, assim se dizia que bastava destruir a coisa ou objeto que a forma desaparecia,
ou seja, esta era confundida com um elemento configurado. Ao contrario, ndo se trata de algo
puramente contornavel, e sim tdo somente um modo de a esséncia aparecer. A partir dessa
compreensdo, € que o exemplo do “ser machado” ndo se confunde com o perfil instrumental
dele, nem com o nome “machado”, porque se for retirado o ser do machado ele decairia na
metonimia, segundo Aristoteles. Com efeito, 0 mestre de obras constrdi a casa concreta e nao
a esséncia da casa; segue-se disso que a forma ndo € uma mera representacdo abstraida das
coisas no sentido da ciéncia moderna que apreende as caracteristicas dos objetos e, a0 mesmo
tempo, ndo é uma propriedade ou esséncia imanente nas coisas materiais que pudéssemos
dissecar e encontra-la como algo dado de forma inata'3. Por fim, a forma (morphé) possui o
carater de mobilidade prépria do ser da physis no sentido de se fazer presente-ausente. Trata-se
do modo de o ser se manifestar.

Este movel diz respeito ao xivnoic em sua relagdo com a forga (dynamis), conforme a
expressdo grega que aparece nos livros quinto e nono da Metafisica, a saber: dvvaug koo
kivnow®. A ideia de mobilidade, enquanto o que se move para que aconte¢a uma mudanca,
encontra sua forca propulsora de fazer acontecer algo no sentido da dvvouig e também da
privacao de algo enquanto advvapio; ambas perfazem certa unidade, mas também uma tenséo
de forcas contrérias. Trazer essa reflexdo para o ambito da forma exige toda uma retomada da
obra de Aristételes, o que demanda todo um outro percurso de estudo teméatico. Em todo caso,

Heidegger nos disse, na citacdo em destaque, que esse momento da mobilidade (»xivnoic) “esta

12 para melhor aprofundamento do assunto convém observar a teoria das Ideias desde a sua concepcéo originaria
na obra de Platdo, bem como suas diversas nuangas e acepg¢Oes ao longo da histdria da filosofia. Para tanto
Giovanni Reale apresenta todo um desenvolvimento em Para uma nova interpretacdo de Platdo (2004, p. 117s).
13 Algo desse tipo nos faz lembrar o relato do escritor Milan Kundera em A Insustentavel leveza do ser, quando o
jovem cirurgido Tomas, movido por uma ideia de busca de felicidade na vida tentou encontrar algo de objetivo
que diferenciasse uma mulher da outra. 1sso é impossivel e tende a decair em separatismo e/ou igualitarismo. Em
verdade, ndo ha tal esséncia, e sim, o estar sendo no mundo que perfaz o nosso sendo no mundo.

14 Sobre o aprofundamento desses conceitos fundamentais, Heidegger (2007a, p. 57-124) trata dos mesmos na
primeira secdo que trata da esséncia e da realidade da forca, cuja indicacdo é o livro nono da Metafisica de
Aristoteles.



33

ainda mais ausente do conceito de forma”, isto ¢, tal auséncia indica a condi¢do da for¢a que
faz aparecer o0 modo da forma enquanto esséncia imaterial e que preexiste a todo produzir e,
mesmo que algo venha a ser produzido e sofra destruicdo, a forma essencial transcende;
podemos dizer metaforicamente que, mesmo que se destrua todas as casas, 0 modo de ser casa
ndo sera eliminado absolutamente, ou ainda, quebrem-se todas as garrafas que a forma de ser

garrafa ndo desaparecera por completo da arte de saber fazer garrafas.

O “compor-se no aspecto” pode se oferecer quando adentramos a floresta em busca de
encontrar a madeira apropriada. Esta se nos apresenta numa visada, numa mirada pela qual nos
vem ao encontro em seu aspecto de mostracao de ser. Por um instante, ela estava ausente da
Vvisdo e, por outro, apresenta-se em seu sitiar-se (ousia). A possibilidade de tomarmos como
matéria para produzir algo, no que se faz presente e tende a se ausentar, poderia ser pensado
pelo conhecimento a partir das acepgdes gregas, inclusive, muito ricas em parametros, de modo
que a ciéncia moderna apenas manipula a matéria capturada de modo isolado, sem se importar
com a geracao de residuos destrutivos da vida e poluidores do meio ambiente, cuja finalidade

é meramente utilitaria e tende a se tornar objeto de jogos de interesses.

Caso a matéria seja tomada no viés cientifico e reduzida apenas a objetividade das
coisas, entdo, acirra-se 0 desvio da reflexdo ontoldgica. Atualmente cresce a tendéncia
cientificista de suplantar esses conceitos fundamentais por uma mudanca de pensamento para
outra ideia pdés-moderna, a saber, “for¢a na matéria”. Como vemos, 0 conceito de matéria
permanece mesmo numa visdo comum ou cientifica; apenas a nogéo de forma foi invertida para
“forga”, a qual é dubia, seja em referéncia ao universo da fisica para indicar movimento, seja
de valor ético para designar poder. Entretanto, ambas fogem da dimenséo filoséfica. Quando
Nietzsche pensa a Vontade de Poder (Wille zur Macht), o que deve ser entendido por Poder
significa o querer, o estar afeicoado a alguma coisa cuja vontade para querer converge para 0
afeicoar-se a algo perspectivistico. Neste sentido, indica uma forca de vida sempre em
perspectiva. Entdo, o construto Vontade de Poder caracteriza um conjunto de forgas de combate
que impulsiona o ente e se retira quando este aparece, isto €, apresenta aproximagdo com a
physis no dizer de Heraclito acerca do aparecer desta que ja se move para o desaparecer. Com

isso, Nietzsche pensa a questao do ser por meio daquele construto fundamental.



34

Ao retomar a nogdo de forma (morphé) como “composi¢do no aspecto” que configura a
matéria, podemos pensar o aparecer da obra de arte, também, na producéo cientifical®, ou seja,
a forma poderia ser concebida como o por em obra o presentar-se no aspecto. Com efeito, temos
0 aspecto forjado®® na matéria capaz de produzir a obra de arte. Ent&o, esse sinolo — HAn-popon
— indica formalmente a idealidade produtiva e apresentadora da arte. Essa maneira de entender
tais palavras fundamentais configuraria outro modo de conhecimento na perspectiva ontologica
de uma abertura mais vasta, isto €, visualizando o ser da physis mediante uma atitude de reunir,

colher, acolher e destinar que é propria do logos criativo.

A composicao (Gestell) traz a tona a discussdo cientifica acerca da técnica moderna.
Heidegger nos fala de uma anterioridade que aponta para a esséncia da técnica como destino
do seu modo de agir. Tal modo diz respeito ao desencobrimento dos entes, do deter-se da
pesquisa com seus procedimentos racionais e seu firmar-se nos préprios entes descobertos. Com
IS0, ocorre uma retracdo da questdo do ser que fica obnubilado no esquecimento e tende a ser
abandonado. Contudo, a ciéncia moderna se apropriou da técnica, enquanto império metodico,
e lancou o homem num desafio de ter que descobrir algo e se assegurar nele enquanto ente,
mas, a0 mesmo tempo em que ela provoca esse tipo de agdo, é possivel perceber, no processo
de desencobrimento, que algo ficou encoberto, ou seja, o que ficou retraido foi o ser do
desencoberto. Entdo, a composi¢do deve se mostrar como o lugar de imerséo produtiva do
homem no sentido de provocar uma viragem dele para o que ficou encoberto. Trata-se de uma

forca de anterioridade propulsora, a saber:

Com-posicdo, ‘Gestell’, significa a forga de reunido daquele por [p6r] que
pde, ou seja, que desafia 0 homem a des-encobrir o real no modo da dis-posi¢éo, como
dis-ponibilidade. Com-posicdo (Gestell) denomina, portanto, o tipo de
desencobrimento que rege a técnica moderna mas que, em si mesmo, ndo € nada
técnico. [...]

O verbo ‘por’ (stellen), inscrito no termo com-posigao, ‘Gestell’, ndo indica
apenas a exploragdo. Deve também fazer ressoar o eco de um outro ‘por’ de onde ele
provém, a saber, daquele pro-por e ex-por que, no sentido da moincic, faz o real
vigente emergir para o desencobrimento. [...]

No desafio da dis-posicdo, a com-posicdo remete a um modo de
desencobrimento. Como modo de desencobrimento, a com-posi¢do € um envio do
destino. Destino, neste sentido, é também a pro-dugdo da moinoig (HEIDEGGER,
2002a, p. 24; 27).

15 A convergéncia dessa reflexdo aponta para a composigao (Gestell) como esséncia da técnica, segundo Heidegger
em A Questdo da Técnica (2002a).

16 A ideia de forja na matéria é de fundamental importancia. Ela aparece no poema O Ferrageiro de Carmona de
Jodo Cabral de Melo Neto, quando o poeta diferencia entre o ferro forjado e o fundido, de modo que o forjar é
acdo de produzir algo de originario para algo em perspectiva. O outro tipo “fundido” ndo apresenta novidade
nenhuma, pois decai na condi¢do de férma e o objeto produzido sempre se adequa ao receptaculo igualitario
(MELO NETO, 1988, p. 22-23).



35

A partir desta citagdo, fica claro por que Heidegger traduziu o termo morphé (nopon)
por “composicao no aspecto”. De antemao, destacamos todo o estudo de Aristoteles que
contribuiu sobremaneira para o desenvolvimento das ciéncias, resguardando certa anterioridade
essencial do ser em seus multiplos significados. Por um lado, chama-nos a atenc¢do o fato de o
termo composicao ser concebido com a nogéo de forga reunidora, e isso é proprio do logos. Por
outro, Heidegger destaca 0 verbo “pdr” no sentido de disponibilidade. Surge, aqui, a conexdo
de ambos e temos a composicao na disposi¢do ou “composi¢do no aspecto”, isto €, a forca de
um reunir que p&e algo a disposicdo como modo de aparecer, isto &, por algo a descoberto como
ente provindo de uma anterioridade essencial; segue-se disso o fato de o pensador dizer que a
composicdo ndo é nada de técnico, de tal modo que ela se coaduna com a nocdo de forma
aristotélica em sua imaterialidade. O “pér” pode indicar formalmente o &mbito de trabalho das
ciéncias modernas que dispdem o0s entes em seu aparecer, mas resta algo a ser dito acerca do
posicionamento dos entes que, no ato de se fazerem presentes, apontam para o carater de
proveniéncia, e esta, por sua vez, assinala aquele “pro-por e ex-por que, no sentido da moinoic,
faz o real vigente emergir para o desencobrimento”. Entdo, o destaque recai na forca que vige
e vigora e se retrai e, no entanto, provoca o homem como ser langado no mundo para a liberdade

criativa no &mbito do possivel como manifestacao do ser.

No que diz respeito a poesia, a linguagem passa pelo crivo do logos. Disso resultaria o
processo de medida, proprio da linguagem poética origindria enquanto reunidora da
composicao do ser, o qual tende a se ausentar no ambito do tempo. O poder dizer da linguagem
poetizante é capaz de acenar para a presenga do ser ausente, embora tal dizer possa permanecer
ensurdecido intemporalmente. 1sso traz consigo um problema de o dizer poético ndo poder se
fazer presente em tempo habil e contribuir para algo novo ou desvelamento auténtico. As vezes,
um grito é capaz de produzir uma transformacéo a exemplo do grito da deusa Atena, que deteve
o combate da guerra horrenda entre Ulisses e os cidaddos de itaca. Algo parecido nos vem a
tona com o poetizar de Holderlin, cujos poemas ficaram obscurecidos durante um século sem
publicacdo e sequer uma interpretacdo plausivel, quando hodiernamente vemos o quanto teria
contribuido para a superacdo de guerras insanas, na medida em que aponta para uma tomada de
consciéncia historica de um povo capaz de pensar seu proprio destino no mundo diante da fuga

dos deuses e a espera de um novo aceno poético criativo e libertador.



36

Essa tendéncia do presentar-se e ausentar-se que é prépria da physis é retomada por
Aristételes no pensar aqueles conceitos fundamentais em que a forma (morphé) ganha o caréter
de forca. Esta, por sua vez, apresenta certa dubiedade da possibilidade de ser e de nao ser. Em
ambos 0s casos, a forca se mantém firme em sua condicao de ser 0 que ela €, seja no presentar-
se, seja no ausentar-se. Entdo, auséncia nao significa desaparecimento total'’ como se resultasse
numa impoténcia. Esse poder da impoténcia (adynamia) j& aparece em Heraclito no que se
refere a physis. O mesmo acontece com o ser, pois, em seu ato de aparecer, ha uma reserva de

abrigo, de retiro dele para o &mbito do nada em vigor.

1.2 RETORNO AO PENSAMENTO DA LINGUAGEM POETICA ORIGI-
NARIA

Em Heidegger, encontramos a indicacdo plausivel de que a linguagem possui uma
relagdo primordial com a arte poética. O nomear e o dizer se originam no &mbito da linguagem.
Esta consiste na circunscri¢do de lugar em que habita o ser, podendo ser nomeado e dito. Esses
dois modos de mostracdo se ancoram na poesia (poiesis) concebida enquanto um poetizar
pensante, como diz Benedito Nunes (1992, p. 261): “A poesia é o limiar da experiéncia artistica
em geral por ser, antes de tudo, o limiar da experiéncia pensante”; disso resulta a possibilidade
criativa que desenvolveremos mais adiante quando tratarmos do projetar da arte poética. 1sso
vai ganhar destaque com a nossa abordagem acerca do caminho a ser percorrido por quem
almeja ser criador, precisamente, no terceiro capitulo. O nomear poético e o dizer pensante
perfazem o @mbito da linguagem e pode vir a fala, pois, na medida em que aqueles dois modos
mantém seu vinculo com o ouvir, este deve ser exercitado na perspectiva da ausculta onde
impera o siléncio, isto é, no sentido de uma abertura da escuta ao saber falar e ao saber ouvir

uns aos outros, acerca de algo essencial.

Na retomada do pensamento latente na linguagem poética originaria, convem
destacarmos Homero enquanto poeta (aedo) vinculado ao elemento divino, cujo uso da

linguagem constitui um cosmos linguistico pensante. 1sso nos faz lembrar de Heraclito quando

17 Agamben (2018, p. 64-65) corrobora em seu dizer: “Toda poténcia é impoténcia do mesmo e em relagdo ao
mesmo (do qual é poténcia) [tou autou kai kata to auto passa dynamis adynamia]. Adynamia, ‘impoténcia’, ndo
significa aqui auséncia de poténcia, mas poténcia-de-ndo (passar ao ato) [...] em relacdo a mesma coisa — poténcia
de ser e de ndo ser, de fazer e de ndo fazer”.



37

o chamou de “um astrdbnomo e dos versos...”, como vimos anteriormente. Outrossim, para
muitos estudiosos, Homero ¢é autor unico das duas obras de poesia épica, a saber, a lliada e a
Odisseia. O argumento que corrobora isso € a unidade de pensamento mediante a coeréncia
na apresentacdo dos personagens criados por ele, conforme E. V. Rieu nos diz em seu

comentério na lliada:

Eu argumento que esse alto grau de coeréncia seria impossivel a mais de um autor,
particularmente sem o auxilio, fosse onde fosse, de um retrato de corpo inteiro saido
da pena do criador original. O mesmo vale para os demais personagens importantes —
Atena, Ulisses, Nestor ou a propria Helena — da Iliada a Odisseia (HOMERO, 2013,
p. 58-59).

O que nos chama a atenc¢éo é esse carater de unidade original da criacdo homérica, pois
tal unidade foi plausivel para os primeiros pensadores e para a filosofia, mesmo que o poeta
tenha herdado elaboragdes poéticas de muitos outros poetas micénicos e até incorporado em
suas obras primordiais. A contribuicdo de Homero é o seu espirito de focalizacdo na vida, falas
e acOes dos personagens, ou seja, ele os deixava se desvelarem e, assim, tomava o cuidado de
ndo dar explicacdes e nem interferir. Ainda sobre a questdo de unidade, Peter Jones pontua:
“Hoje, porém, a teoria oral prevalece. A maioria dos estudiosos acredita que um s6 poeta foi
responsavel pela nossa lliada; que seu tamanho e foco concentrado indicam um esforco poético
unico, gerado por determinadas circunstancias culturais e poéticas” (HOMERO, 2013, p. 43).
A questdo da unidade delimita o trabalho de Homero na relacdo dialogal entre os deuses e 0s
humanos. Com isso, 0 poeta visualiza uma conjuntura conectiva entre ambas as instancias.
Segundo Luis Krausz (2007, p. 59): “O aedo espera da Musa um relato verdadeiro das coisas”.
De certo, a verdade ja aparecia como decisiva para 0s gregos e lhes proporcionava existéncia
através da arte, enquanto viver a luz da verdade no sentido do auténtico®. Nesse sentido,
Hesiodo se refere ao ensinamento das musas na Teogonia: “Pastores agrestes, vis infamias e
ventres s6, sabemos muitas mentiras dizer simeis aos fatos e sabemos, se queremos, dar a ouvir
revelagdes” (HESIODO, 2017, [vv. 26-28], p. 103). A partir desse dito, Carneiro Le&o tece uma
critica pertinaz: “Somente um espirito rude, prepotente e voraz, como o espirito moderno, poder
[sic] ver nas musas apenas confusdo e fantasia”. Em seguida, acrescenta a elucidacdo de que:

“Na experiéncia originaria dos gregos, as musas sdo também a fonte da verdade do real e

18 Convém pontuar que mesmo essa nogao de verdade ja tendo aparecido para os gregos, Heidegger nos chama a
atencdo para o fato de eles ndo terem se detido em pensé-la quanto a sua proveniéncia e necessidade de ser,
evitando as concepgdes de correcdo, adequacdo, correspondéncia e as derivacdes dessas acepcdes logicas.
Indicamos uma plausivel explicitacdo dessa problemaética na leitura de Ernildo Stein (2001, p. 53-76) sobre “A
Aletheia nos Gregos”.



38

revelagdo da realidade” (LEAO, 2010, p. 25). Este elemento da “verdade” surge como nuanca

que matiza todo o pensamento porvindouro até culminar no surgimento da filosofia.

Uma contribuicdo fundante adveio da criagdo homeérica no que diz respeito ao dizer ou
saga da lethe (A116m), ao tempo em que o poeta Homero acrescentou a primeira letra do alfabeto
grego, isto é, o alfa (&) ao termo lethe; assim, obtivemos a-letheia (&-An0eix). Esta designa o

retirar do encobrimento, da condigdo letargica, da morte, de forma que o “a” compreende uma
condicdo de retirada positiva que priva algo do ocultamento, proprio da lethe, provocando a
mudanca de lugar. Heidegger mostra a lethe como “nediov, campo, prado, a esséncia do lugar
e da estada, donde se d&, de repente, uma passagem para o lugar e estada, que [...] envolve e
rege a viagem mortal do homem” (HEIDEGGER, 2008a, p. 182).

A concepcao de aletheia surgiu do ambito poético e contribuiu, sobremaneira, para a
filosofia. Ela foi traduzida por Veritas em latim e depois por Verdade, sofrendo um desvio para
a adequacdo e/ou correspondéncia entre palavras e coisas. Isso configura um atomismo l6gico
que Wittgenstein buscou superar em suas InvestigacGes Filosoficas. Diante disso, Heidegger
retomou a significacdo daquilo que se encontra encoberto, préprio da experiéncia grega, no
sentido de retirar do encobrimento e o traduziu por “Desvelamento”*®. Convém ressaltar que tal
desvelamento carrega consigo o velamento, isto é, o desencobrimento ndo acontece em sua
totalidade, pois guarda em si a tendéncia para o encobrimento, como nos diz Heréclito no fragm.
123: @voig kpdmresbor @irel, de modo que Carneiro Ledo (1999, p. 90-91) o traduz por
“Surgimento j& tende ao encobrimento”. Aqui, observamos na traducéo a beleza do movimento
ritmico e até da rima, embora o foco primordial seja o pensar a physis enquanto palavra

fundamental.

A verdade enquanto desvelamento ndo se reduz ao discurso. Dai a inovacéo
heideggeriana que nos ensina a pensar o desvelamento na circunscrigdo do auténtico, no

horizonte do ndo-falsificado, segundo Gadamer (2010, p. 27); posto que € possivel que alguem

19 Ernildo Stein (2001, p. 77-102) caracteriza a retomada da aletheia como sendo de fundamental importancia para
compreendermos o pensamento heideggeriano, naquilo que o filésofo a concebeu como o impensado, pois daquela
nog¢ao de verdade resultou algo que marca a diferenga ontoldgica, a saber, “O eixo sobre o qual se movimenta todo
o pensamento do filésofo é a possibilidade™ (p. 82), mas, esta ndo deve ser confundida com o “possivel” assumido
pela tradicdo metafisica, e sim, a partir do dito de Heidegger em Sein und Zeit (2006a [§ 7C,c] p. 38) “Hoher als
die Wirklichkeit steht die Mdglichkeit”. Na edigdo brasileira de Ser e Tempo (1995a [§ 7C,21] p. 69), coordenada
por Carneiro Ledo, aparece a seguinte traducdo: “Mais elevada do que a realidade esta a possibilidade”. Tal dito
se alicerca na aletheia e ndo nega a realidade, de maneira que indica a questdo do ser.



39

venha a desvelar algo ou se expor, mas que é falsificado, isto é, traz apenas a aparéncia de ser
auténtico. Assim, temos o ouro e outros metais banhados de ouro, bem como o de alguém se
apresentar como amigo apenas aparentemente. Enfim, trata-se de observar o carater ontologico
do ser de algo e de alguém em sua manifestacdo, a fim de que ndo se oculte em seu todo

dissimulado, ndo ludibrie com meros discursos.

O ente a ser tomado para efeito de analise somos nds mesmaos, isto é, o ser do ser humano
e ndo das coisas simplesmente presentes no mundo e, muito menos, dos objetos formados e/ou
fundidos para o manuseio. O porqué disso é que somos o ente privilegiado, ndo por sermos
melhores nem piores que os demais, mas pelo fato de sermos capazes de pensamentos, de
racionalidade, de ciéncia, de filosofia e de linguagem poética. O poético deve ser compreendido
na acepcao de poiesis no sentido da liberdade criativa, de nos tornarmos seres criadores na

possibilidade do ser.

Para observar o carater ontoldgico do ser de alguém, no &mbito da linguagem originaria,
convém nos reportar & expressao grega inicial zoon logon echon ({dov Adyov €yov). Esta
designa o ser do homem, compreendido como “o ser vivo cujo modo de ser &, essencialmente,
determinado pela possibilidade da linguagem”?® (HEIDEGGER, 19954, [I, § 6], p. 54). A
expressdo grega traz a tona o logon (Adyov) na acepcao de legein (Aéyewv). Este possui uma
significacdo mais originaria e condiz com a experiéncia grega no sentido de “por [sic] e depor,
de dispor e propor” e, em seguida, ganha a concepcdo de “reunir, recolher e concentrar”,
segundo Carneiro Ledo (2010, p. 32), por conseguinte, no intento de nosso trabalho em curso,
convém retomar o significado originario desta concepcao de logos na perspectiva ontolégica da

linguagem, tendo em vista que:

Em toda experiéncia criadora das comunidades gregas, Adyog é um radical originario.
Deriva-se do indo-euro-peu — Xy. Encontramo-lo, com grau E, nos verbos Aéy-o em
grego, leg-o em latim e les-en em germanico, no sentido primordial de reunir, ajuntar,
recolher. De per si, a raiz significa dispor uma coisa ao lado de outra, num conjunto.
Pois o ajuntar de Agy- ndo amontoa simplesmente coisas de qualquer jeito. Colhe e
escolhe para acolher e recolher, separando por pardmetros, distinguindo por critérios,
selecionando por principios de ordem. Trata-se de um ajuntar diferenciado que

20 No texto em alemio de Heidegger (2006a, [§ 6], p. 25) aparece: “das Lebende, dessen Sein wesenhaft durch das
Redenkdnnen bestimmt ist”, a palavra “Redenkénnen” foi traduzida por linguagem na edi¢do brasileira. Ao
observarmos o termo alemé&o, reden enquanto verbo transitivo e intransitivo designa “falar, discursar”; ja kdnnen
é um verbo modal irregular e significa “ser capaz de, poder, ter condi¢gdes”. Numa tradugdo literal teriamos: o ser
Vvivo cujo estar sendo é, essencialmente, determinado pelo poder discursar. Em alemé&o temos linguagem (Sprach)
na acep¢do comum de lingua, idioma, fala.



40

concentra, isto é, acolhe as diferencas numa forca e num centro de reunido (LEAO,
2010, p. 62).

Para Heraclito, legein significa falar e agir; isso aparece claro no fragm. 73 “Nao é para
se falar e agir dormindo” (koi &tt) ov 3¢t HGonep KabevdovTac, motelv kai Aéyew.) (LEAO, 1999,
p. 78, 79, 89). Aqui destacamos a palavra grega poiein (woteiv) que corrobora a nog¢ao de poesia
(poiesis), sendo que aqui aparece como uma acdo de por algo, de fazer e designa um agir vivaz
a medida em que se fala. Entdo, motelv xai Aéyewv envolve o agir e dizer de uma linguagem
poética que age e fala reunindo tudo, precisamente no pensar. Esta constelagdo de reunir,
recolher, concentrar aparece em varios fragmentos de Heraclito, dentre eles o 113: “Pensar

retne tudo”.

O legein passou por diversas alteracdes desde sua raiz fundada no falar e ganhou,
também, a nocdo de poder, como acontece na passagem da Odisseia, quando todos os
pretendentes de Penélope desceram mortos a morada subterranea e foram reconhecidos sob as
sombras do Hades por Agamenon, que lhes fez uma pergunta: ‘Anfimedonte, por que baixastes
as trevas subterraneas, vés, homens de escol e da mesma idade? Se alguém tivesse querido
reunir os homens mais distintos de uma cidade, ndo poderia ter escolhido melhor [...]’
(HOMERO, 1979, [XXIV], p. 215). Este reunir aparece na lliada XXIII, verso 239, quando
Aquiles solicita recolher os 0ssos do companheiro de guerra desfalecido, mas ndo é uma recolha
de qualquer jeito. Em seguida, no passo 240, ele enfatiza que os 0ssos devem ser bem separados
dos demais e, por fim, no 243, ha todo um cuidado no recolher e dispor o colhido. Assim, o
poeta Homero apresenta as recomendacGes das palavras de Aquiles: “recolhamos os ossos de
Pétroclo, filho de Menécio, separando-os bem dos outros: [...] Coloquemos 0s 0ssos numa urna
dourada com dupla camada de gordura, até que eu proprio me veja escondido no Hades”
(HOMERO, 2013, [XXIII], p. 627).

O verbo “reunir” aparece em grego como Aé&orto, 0 qual uma vez antecedido pela
“particula enclitica kev forma o potencial: poderia reunir!”, segundo Carneiro Ledo (2010, p.
33-34). Diferentemente desse caso, prevalece a acepcdo de reunir de legein enquanto falar e
dizer, pois aponta para a circunscricdo da linguagem que constitui 0 nosso foco. Assim,
conforme Heidegger (1998, p. 313-314), temos um logos profundo (amplo) que Heraclito o
chama de Batis (Bafbg), com o qual nos comunicamos com o logos maior. Posteriormente o
conceito de logos ganhou diversas caracterizagBes tradutorias, como “palavra”, “verbo”,

29 ¢

“razdo”, “conhecimento”, “ser”, “linguagem”, discurso, entre outras.



41

Apesar de todas essas denominacfes a linguagem permanece sendo um mistério, pois
n&o possui nenhuma palavra grega que nos sirva de fundamento etimoldgico plausivel®! e, no
entanto, somos perpassados por ela enquanto fala e discurso em nosso existir no mundo como
pre-senca??. Essa condigdo de atravessados pela linguagem fez com que Gadamer (2011b, [II,
n. 242], p. 283) enunciasse o seguinte principio: ‘0 ser que pode ser compreendido é a
linguagem’23. 1sso nos reenvia ao dito de Aristoteles: “Assim, posto que o termo Ser apresenta
varios sentidos”?4. Diante disso, temos de resguardar a condi¢io da pergunta pela condicéo de
transcendéncia do ser, na medida em que ele pode ser dito de varias maneiras € henhuma o

apreende.

Adiante, iremos aprofundar essa questdo da origem da linguagem. De antemao,
ressaltamos a perspectiva de retomada do legein em sua proveniéncia do logos, na acepc¢ao do
ser. Em verdade, a origem mesma permanecera na condi¢do de mistério, tendo em vista que
ndo podemos atribui-la a nenhum ente presente no mundo, sejam 0s animais com suas emissoes
de sons, nem mesmo ao ente que nOGS MesSMOS SOMOS e, muito menos, as divindades
transcendentes. Até onde podemos visualizar algo dessa monta, temos uma passagem de
Hesiodo (2008, [61], p. 24-25) em Os Trabalhos e os Dias que trata do mito de Pandora, mas
a linguagem aparece como instrumento de comunica¢do na atribuicdo de voz humana (audén -
avodnv). Outra atribuicdo acerca de tal origem aparece em Herder, e Heidegger a problematiza na
conferéncia Sobre a Esséncia da Linguagem (1939), que envolve os animais, 0 homem e Deus. Em
outra conferéncia heideggeriana Sobre o Humanismo de 1949, a linguagem € caracterizada
como sendo “a casa do ser”. Portanto, a linguagem se faz presente e ausente, ou seja, nos

envolve e aparece marcada pela voz, escrita, acenos e depende da escuta do siléncio.

A linguagem encontra seu modo de fala primordial na poiesis grega, cuja origem é
dubia, a saber: producdo e arte. Por um lado, ela se coaduna com a techné para nos referir aos

artesdos produtores de objetos de uso. Por outro lado, ela aparece em sua determinacéo artistica

21 Heidegger (19954, [1, § 34, n. 93], p. 224) diz: “porque entendiam esse fendmeno [linguagem| ‘sobretudo’ como
discurso”. Em seguida, Gadamer (2012, p. 34) confirma isso e acrescenta que a palavra grega ‘glotta’ servia apenas
para designar sons linguisticos.

22 Usaremos o termo pre-senca, como versdo do Da-sein em Alemao. O “pre” designa o nosso mover-se no ai no
mundo, e “sen¢a” vem do latim “esse” e significa ser. Dai o nosso modo de ser dntico-ontoldgico presente no
mundo, diferente de outros seres.

23 Esse dito foi retomado pelo autor do v. I. de Verdade e Método.

24 Tal passagem se coaduna com o dizer de que o ser se diz de vérias formas e nenhuma delas diz o ser (Cf.
ARISTOTELES, 2012, [VI, 1026b3], p. 174).



42

originéria da linguagem, de forma que Platdo a retomou em seu carater de arte no sentido de
produzir belos discursos. Interessa-nos retomar a poesia como arte da linguagem voltada para
a esséncia do dizer poético em relacdo a verdade, ou seja, como abertura de horizontes a luz de

Heidegger.

Heidegger nos propde pensar a poesia no sentido da aletheia grega, inclusive para além
do conceito alemdo de poesia (Dichtung). Significa pensar o produzir (noieiv) da poesia no
modo de ser do pensamento grego, que antecede a conceituacdo filosofica, isto €, pensar a
poesia origindria como impulso para a interrogacdo acerca da verdade. Otto Pdggeler (2001, p.
207) indaga: “Mas se a poesia grega permite que a verdade aconteca na sua primordialidade,
ndo devera ela entdo ser um estimulo para a indagacdo de Heidegger pela verdade?” Dai a
necessidade de superar a metafisica para podermos pensar a producdo poética no que lhe é de
essencial. Assim, acompanhemos o que Heidegger disse nos cursos proferidos nos semestres
de inverno de 1941-1944, que se encontra nas obras completas (Gesamtausgabe), vol. 50:

S6 se pensarmos poiein e poiesis de maneira grega, quer dizer, em referéncia a
Aletheia, é que nos podemos pressentir como nomeamos o ‘poetizar’ (‘Dichten’), que
foi pensado pelos gregos como poiesis. Mas tudo isso assinala, ao mesmo tempo, o
que nos resta um dia pensar o ‘Dichten’ dos gregos, ndo mais a partir de nosso
conceito de ‘Dichtung’, mas a partir do que é essencial a poesia,?>.

Aqui ocorre a relacdo da abertura (Erschlossenheit) da pre-senca do homem no mundo
com o aberto (das Offene) do préprio ser. Em Heidegger, o ser é falado e depende de nossa
ausculta, ndo entendido como dominio conceitual de uma coisa imaginada. O fundamento para
o falado aparece na proposi¢do de Aristoteles: “To on legetai, o ente é... [...] se levava a sério 0
legesthai, o legein, ta legomena, [...]. Tudo isso designa a linguagem e aquilo que a linguagem
diz” (GADAMER, 2012, p. 30). Disso resulta o ser-jogado do homem no mundo e projeta-se
favorecido pelo aberto e, por conseguinte, 0 poeta nomeia o sagrado (physis) e a filosofia
questiona o ser. Neste sentido, retomamos a linguagem em seu dizer poético como saga

vicejadora do falado. Isso mostra a relagdo do arco de tenséo entre pensamento e poesia.

%5 Esta € uma tradugdo nossa e provém do texto de Heidegger apud Adéline Froidecourt: “C’est seulement si nous
pensons Totelv et moinoig de maniére grecque, ¢’est-a-dire en les référant a I’aAn0g10, que nous pouvons pressentir
comment ce que nous nommons ‘poétiser’ (‘Dichten’) a pu étre pense par les Grecs comme noincig. Mais tout
cela signale du méme coup qu’il nous faudra un jour penser le ‘Dichten’ des Grecs non plus a partir de notre
concept de ‘Dichtung’, mais a partir de ce qui est essentiel a la Toinoig,” (HEIDEGGER. 2005. p. 128).



43

Conforme diz Nietzsche (1995, p. 150): “E isso ¢ tudo o que aspira o meu poetar: juntar e

compor em unidade o que é fragmento ¢ enigma e horrendo acaso”.

Este dito nietzschiano caracteriza bem o contetdo filosofico contido no pensamento
poético, embora de forma implicita, isto €, 0 como deve ser a ocupagdo com 0 poetizar e
filosofar na medida em que tal exercicio pensante ja se dava com 0s poetas épico-tragicos e
pensadores originarios, na perspectiva do compor em unidade. Nao se trata de apenas juntar
sendo viraria um amontoado de palavras e coisas, dai 0 compor no sentido de ir pondo em
ordem, organizando em vista de unir “fragmento e enigma ¢ horrendo acaso”. Em A Odisseia,
podemos acompanhar o desfecho final da guerra entre os habitantes de itaca, quando a deusa
Atena deteve a todos com um grito e os uniu: ‘Ponde fim, habitantes de itaca, a esta cruel guerra.
Basta de derramar sangue. Separai-vos imediatamente’. Por fim, “um contrato sagrado uniu
para sempre os dois partidos, sob a inspiracdo de Atena, filha de Zeus, deus da égide, Atena
semelhante a Mentor na voz e no aspecto” (HOMERO, 1979, [XXXIV], p. 221). Os homens
aparecem aqui como fragmentos; o aspecto das manifestacGes divinas perfaz o enigma e a
guerra aparece como o que ha de horrendo e, nisso, consiste o poetizar de Homero que buscou
compor tudo em unidade. Tudo isso nos remete para a questdo de origem da linguagem em
relacdo a esséncia da verdade, como vimos na citacdo da Gesamtausgabe acima.

Neste horizonte de composicdo em unidade, 0 ente que nés mesmos somos € o0 que
perfaz a condicdo de ser poético, no embrenhar-se nesta terra e soerguer 0 mundo como luta
permanente. Somos seres de linguagem e por isso diferentes dos demais entes simplesmente
dados dentro do mundo, bem como das ferramentas criadas por n6s mesmos. Se a linguagem
nos € dada como um bem téo acessivel e podendo ser manipulavel, ao mesmo tempo, ela pode
se tornar um perigo terrivel para o desencaminhamento do homem no mundo. Tanto é assim
que atualmente a nocdo de verdade tem sofrido uma critica ferrenha em nome de uma poés-
verdade, ou seja, a verdade seria apenas interpretacdes, meros jogos de linguagens, de palavras.
Tudo isso condiz com a verdade enguanto correspondéncia, isto €, presa a objetividade
metafisica da racionalidade moderna. 1sso provém de certo estilhagcamento da linguagem em
“coisas-palavras simplesmente dadas”, como nos diz Heidegger (19954, [I, 8 34], p. 220) em
sua obra Ser e Tempo de 1927. Ao contrario desse estilhnacamento, Heidegger nos faz ver o uso



44

da linguagem no dizer poético retratado em ‘A fonte romana’?®, que pGe a verdade em obra de
acordo com a conferéncia sobre a A Origem da Obra de Arte de (1935/36).

Assim, acompanhemos a elucidacdo da verdade no dizer de Gianni Vattimo (2016, p.
25): “deveriamos reconhecer a validade do discurso sobre a verdade como abertura contra a
verdade como correspondéncia”. Entdo, significa nos voltar para a abertura de horizontes de

mundo, a fim de ndo decair na mera verdade objetivada, assim pondera Vattimo:

Ora, se parece claro por que a verdade-objeto ndo nos convém, resta-nos ver em que
sentido, exatamente do ponto de vista da existéncia concreta de nés mesmos como
seres livres e projetuais, essa ideia da verdade como abertura representa algo de
melhor (2016, p. 23).

Em termos de origem da poesia, Nietzsche (2012, p. 106) vai dizer no aforismo 84 de A
Gaia Ciéncia que “as encantacdes e formulas magicas parecem constituir a forma primeva da
poesia”. Isso condiz com o que dissemos acima acerca da relacdo dos poetas com o elemento
divino, se bem que existe uma diferenca quanto ao pensamento que ja estava em génese no
ambito do poetizar. Tal pensamento se gestando caracteriza o que fora resgatado no entremeio
de todo o universo mitoldgico. Nietzsche € bastante feliz em dizer “parecem”, logo nédo se segue
disso reduzir a criagcdo poética as encantag¢des mitoldgicas. O “parecem” condiz com o aparecer
inicial, mas que traz em si a tonalidade ontoldgica das palavras nomeadoras, dai o fato de
Gadamer (2010, p. 36) enunciar sua tese: “a palavra diz mais na obra poética do que em
qualquer outro lugar”. A poesia faz o uso de metaforas em muitas construcdes poéticas, assim
como as demais obras literarias e os discursos da retérica quanto ao uso das figuras de

linguagem e, no entanto, hd uma diferenca fundamental com relacéo ao tom:

O que se tem em vista nesse caso € muito mais o fato de a esséncia do discurso poético
ndo residir na metéfora e no uso de metéaforas. O discurso poético nédo é de fato
alcancado por meio da poetizacdo do discurso ndo poético por meio do uso de
metéforas. [...] Em verdade, a comparacéo e a metafora em Homero s&o sustentadas a
tal ponto pelo tom épico do narrador que esse tom forma um Gnico mundo com elas.
A ironia poética que reside na forga contrastante das alegorias homéricas descreve
exatamente a perfei¢do de sua construcdo (GADAMER, 2010, p. 44).

Existe uma forca imperiosa da poesia no que toca a relagdo favoravel entre o verso e a

memaria (Mnemosyne)?’. E plausivel observarmos que a memoria carece de exercicio e, nessa

% Cf. 0 poema citado na péagina 51.
27 Com base em Hannah Arendt (2009, p.183): “Na poesia, a recordacdo, Mnemosyne, mée de todas as musas, é
diretamente transformada em meméria; o poeta consegue essa transformagdao através do ritmo, com o qual o poema



45

perspectiva, a poesia também contribui para o avivamento daquela, para o seu fortalecimento.
Tal exercicio ¢ de extrema necessidade para estimular o intimo dela em busca das
reminiscéncias ou aprendizagens mais consistentes. Platdo (1975, [274c-275b], p. 92) deixa
isso claro no Fedro ao relatar a invengéo da escrita pelo engenhoso deménio egipcio de nome
Teute, o qual dizia ter descoberto um remédio para a memoria e tornar os egipcios mais sabios,
tanto para o combate ao esquecimento quanto a ignorancia. Na verdade, a escrita estimula
apenas a lembranca e os caracteres conduzem a mente humana ao esquecimento pelo fato de
confiar tdo somente nos meios externos. Podemos perceber isso com um tipo de ensino-
aprendizagem baseado apenas na escrita e, ao longo do tempo, ocorre certo esquecimento do
que foi aprendido, a exemplo de célculos matematicos e outros escritos. Entdo, falta exercitar a
memoria, posto que “uma coisa ¢é inventar as artes, ¢ outra, muito diferente, discorrer sobre a
utilidade ou desvantagem para quem delas tiver de fazer uso”. Entretanto, como veremos,

Gadamer resgata o valor da escrita sem negar a questdo da memoria.

Nietzsche (2012, p. 104-105) também destaca o vigor da memoria ao dizer: “as pessoas
notaram que a memoria grava mais facilmente um verso que uma fala normal”; em seguida,
prossegue com o destaque de que essa facilidade ganhou fundamento com a doutrina pitagorica,
uma vez que ela contribuiu, sobremaneira, para a metrificagdo matematica do ritmo?®. Em todo
caso, pelo que podemos perceber na explicitacdo de Nietzsche, houve certo desvio na medida
em que a poesia prosseguiu no carater supersticioso de desafogo de afetos amorosos, de
purificacdo da alma e de abrandamento da ira humana. Para tanto, houve o acréscimo da “Melos
[melodia]” cuja raiz etimologica diz daquilo que serve para produzir efeitos de calmante,
segundo Nietzsche. Segue-se disso a imbricagcdo do ritmo metrificado com a melodia, cuja
repeticdo vai facilitando a apreensdo rapida de palavras, conceitos vinculados a afetividade.
Embora a énfase seja dada ao ritmo, existem poemas cadenciados pela rima e outros que sao
chamados de versos brancos (sem rimas), bem como os sem o rigor da métrica que primam pelo

sentido do dito e ndo dito. Neste sentido, houve a medida de estilo hexametro inventado em

fixa-se na memdria quase que por si mesmo”. De outra maneira, o exercicio da recitagdo de versos pode fazer com
gue estes se alicercem na meméria e, também, nos conduza ao relaxamento desopilante, isto &, como forma de
adentrar no embalo do ritmo em que o canto pode nos conduzir para certa libertacdo do cansago da racionalidade
objetiva.

28 Esse aspecto da linguagem matematica aparece de forma clara na Literatura de Cordel, no que diz respeito a
exigéncia de contagem da silaba métrica. Para tanto, os poetas cordelistas podem utilizar o recurso da batida ritmica
associada ao exercicio da memoria, isso ocorre de tal maneira que as duas coisas fluem unidas no canto em suas
varias modalidades. Destacamos, sobremaneira, a contribui¢do da linguagem matematica que se faz presente na
composicdo poético-musical; isso se torna perceptivo na cadéncia do tique-taque, ndo apenas nas variagdes do
ritmo lento ou acelerado e das repeti¢des, mas também no encaixe simétrico da palavra dentro do tom.



46

Delfos. Em verdade, convém observarmos a reflexdo gadameriana no que diz respeito ao “tom
épico” e que o proprio Holderlin vai nos chamar a atencdo, em seu poetizar a Terra, no sentido
da tomada de consciéncia de um povo historico?. Essa questdo do tom circunstancia o topos

principial que norteia todo o desenvolvimento poético e discursivo.

Ainda segundo Nietzsche (2012, p. 106), o problema é que a poesia exerce uma forca
operacional sobre os discursos, desvirtuando os pensamentos na medida em que os torna “mais
escuros, mais alheios, mais distantes”. O elemento filosofico referente a “justa tensdo e
harmonia da alma” tende a ser ofuscado pelo fato de ficarmos encantados e sermos ludibriados
pelos meandros da utilidade supersticiosa. Diante disso, o filésofo deve tomar cuidado ao
recorrer a citacdes dos poetas, pois ndo se trata de querer justificar seus pensamentos, como se
quisesse dar forca e credibilidade ao pensar. A tensdo exige ser mantida no utilizar a poesia, ou
seja, na possibilidade de citar um dito poético, convém ter sempre presente a adverténcia citada
por Nietzsche no aforismo 84 de A Gaia Ciéncia, quando Homero diz: ‘Mentem demais os
cantores!’. Contudo, vale frisar que tal coisa depende do uso da poesia de maneira aleatoria a

sua propria condicdo de ser, ou seja, de seu tom.

O fato de mentir pode ser aplicado, de algum modo, aos rapsodos enguanto cantores que
imitavam os aedos. Logo, o mentir deve ser tomado na acep¢éo de ndo corresponder a verdade,
ou seja, de atribuir feitos aos deuses quando isso vem a ser mera invencao com o propoésito de
fazer alguém acreditar em algo magico. Noutros casos, desviavam o foco da aplicacédo dos ditos
poéticos. Diante disso, Platdo refuta na Republica muitas simulacGes poéticas nocivas a
formagdo da psyché humana. Portanto, ao levar em consideracdo o pensar filosofico, um dito
poético pode ser bastante instrutivo e nortear toda uma argumentacdo dialégica como ocorreu
no dialogo Cratilo de Platdo (2014, [384a5-384], p. 24) quando Sbcrates advertiu:
“Hermdgenes, filho de Hipdnico, vocé tem que aprender com o antigo provérbio: ‘o charmoso
¢ custoso’”. Ainda sobre a mentira nos diz Pindaro (2018, [28-29], p. 76): “Sim, maravilhas
muitas ha e de algum modo também dos mortais/ o falatério vai acima da veraz palavra:/

adornados com mentiras intrincadas/ enganam 0s mitos”.

2 De certa forma podemos aludir ao poetizar de Pindaro cujo efeito era capaz de produzir uma mudancga de visdo
e comportamento acerca das interpretagdoes dos mitos. Assim, o “poeta algumas vezes faz o narrador intervir numa
narrativa mitica para frisar seu distanciamento de outras versoes (e, ao fazer isso, ele corrige o conhecimento do
seu publico) e explicitamente permite que a versao rejeitada ressoe dentro do relato revisado” (PINDARO, 2018,
p. 35; 76-78). Tal feito aparece na Olimpica I, versos 25-66, onde o poeta revisou o relato do mito sobre Téantalo
e da pena atribuida a ele.



47

O viés do pensamento inicial e o carater racional da filosofia j& se moviam no &mbito
do poetizar. Destacamos, aqui, uma conexao marcante entre poesia e filosofia através do dito
poético de Siménides no dialogo Protagoras de Platdo (2017, [339b-340d], p. 467). De certo,
o0 poeta ja diferenciava o vir a ser do ser, mediante a distingdo entre o “tornar-se bom” e o “ser
nobre”, ou seja, ao homem so lhe € possivel tornar-se bom, embora seja dificil, enquanto o “ser
nobre” ¢ uma dignidade que pertence necessaria e unicamente a esfera divina e jamais seria

possivel ao humano.

Por fim, Aristételes destaca na Poética duas causas naturais que parecem ter dado
origem & arte poética. A primeira se funda na mimesis (uiunoic)®. Teremos a oportunidade de
aprofundar isso mais adiante, tendo em vista a contribuicdo desse filésofo grego a partir de suas
explicitagcBes terminoldgicas. A segunda causa € o prazer em conhecer. Aqui, chama-nos a
atencdo o elevar o ser do humano para o ambito do conhecimento mediante tudo o que lhe
apraz. A énfase recai sobre o conhecer e ganha uma dimenséo filoséfica. Essa indicacdo do
conhecimento aparece no inicio do livro 1 da Metafisica, n. 980a dos escritos chamados de
metafisicos, segundo Leonel Vallandro (1969, p. 36): “Todos os homens, por natureza, desejam
conhecer”. Trata-se de um postulado que precisa ser discutido diante da racionalidade com seus
desdobramentos futuros, bem como da critica de Nietzsche a tendéncia de se reduzir todo o
desejo humano ao conhecimento, posto que ha outras dimensdes do ser do humano que também

ficam obscurecidas.

1.3 CONEXAO ENTRE POESIA E FILOSOFIA RELATIVA A NOCAO DE
PRINCIPIO

A possivel conexdo entre poesia e filosofia aparece no ambito do pensamento

porvindouro. O poetizar traz a condicéo do dizer sintético®® e isso contribui significativamente

30 Este € um conceito de dificil traducéo apesar de existir em portugués a palavra mimese (imitacéo, ilustragdo);
apenas o aspecto fonético do som se aproxima do termo grego transliterado mimesis. Este carrega a experiéncia de
uma produc¢do enquanto com-posicao criativa e possui nuanca filoséfica, ou seja, ndo é uma mera imitacéo, copia,
signo de algo. Por isso se torna intraduzivel. Dai optaremos pelo termo transliterado quando estivermos falando
ontologicamente.

31 Essa condicdo linguistica se aplica bem ao grego e ao latim, segundo Roosevelt Rocha: “o Grego Antigo e o
Latim séo linguas flexionadas, sintéticas. Isso permitia aos poetas que compunham nessas linguas colocar as



48

com o filosofar. Aqui convém destacar a importancia do dizer do fragm. 50 de Heré&clito:
“Auscultando nd0 a mim mas o Logos, ¢ sabio concordar que tudo é um” (LEAO, 1999, p. 71),
para pensarmos a relacdo de génese entre poesia e filosofia no sentido do logos originario.
Trata-se de observar no dizer poético o que ha de plausivel como indicacdo formal para o
pensamento, ou seja, na medida em que o dizer poético acena para o0 que esta encoberto e nos
faz pressentir a esséncia do que o governa através do que aparece. Como vimos acima, o Cratilo
é bastante ilustrativo disso. Outra indicacdo importante € o dito do poeta Holderlin retomado
por Heidegger (2002, p. 31) em A Questdo da Técnica: “Ora, onde mora o perigo ¢ la que
também cresce o que salva”. O que “salva” deve apontar para a esséncia da coisa, fazendo ver
0 brilhar do vigor mesmo escondido. A salvacdo significa 0 homem se questionar em seu

préprio estar sendo no mundo e com os outros, mas também em relagéo as coisas que o circunda.

Outro dado plausivel € que, no processo de homeacdo, ndo se trata de mero jogo de
palavras. A indicacdo formal aparece no Cratilo, quando Socrates diz: “convém nomear, ndo
como quisermos, mas sim seguindo a natureza de como nomear e com 0 que devem ser
nomeadas as coisas” (PLATAO, 2014, [387d 4-9], p. 29). O que esta em quest&o é a linguagem
posta em obra da verdade, ou seja, 0 como do dizer em direcdo a verdade; assim, fazemos aqui
alusdo ao dizer heideggeriano (1999c, p. 28) de que ‘a arte é o por-se-em-obra-da-verdade’. No
caso do nomear poético, a linguagem estd operando como fonte originaria e 0 que vem a ser
dito é a verdade enquanto modo de ser do ente que aparece. Por um lado, o exercicio de poetizar
ndo é um simples brincar com palavras, como se forjar trocadilhos linguisticos resultasse num
poetizar capaz de instaurar algo em sua propria consisténcia de vigor. Por outro lado, ndo se
trata de um mero devaneio sentimental de alguém sentado sob uma arvore a escrever livros de
poesias; isso pode ocorrer e até vir a se tornar uma obra poética, mas a importancia é o tom do

que esta sendo dito e que perdure no tempo.

No que concerne ao fazer artistico, Platdo apreendeu o conceito mimese de Pitagoras
para caracterizar o saber fazer arte (Cf. GADAMER, 2010, p. 20-21), e esta, por sua vez, foi
concebida no sentido de um distanciamento da natureza, isto €, no que diz respeito ao dizer algo
acerca da manifestagé@o e/ou aspecto das coisas em seu aparecer, na medida em que se priorizou
0 vies racional. O problema da imitagdo se torna recorrente porque Platdo ndo se deteve em

aprofunda-la e nos deixou desprovidos de uma compreensdo da obra de arte e da poesia, quando

palavras em posicGes que parecem esdrixulas para nos. Na Olimpica 12, 5-6, por exemplo, ha treze palavras entre
0 artigo e o0 nome que ele determina” (PINDARO, 2018, p. 34; 141).



49

o filosofo nos diz: “de modo geral, as artes imitativas, no desempenho de suas atividades se
encontram muito longe da verdade” (PLATAO, 2000, [603a-b], p. 445) e acrescenta: “todos os
poetas, a comecar por Homero, ndo passam de imitadores de simulacros da virtude e de tudo o
mais que constitui objeto de suas composi¢des, sem nunca atingirem a verdade” (PLATAO,
[600e-601a], p. 441). Da-nos a entender que para um grego e, em especial Platdo, o eidos
enquanto ideia em seu proprio brilhar dispensava todo e qualquer aprofundamento especifico
acerca da mimese. O problema é que a traducdo dela por imitacdo foi elevada ao conceito de
representacdo na perspectiva da cultura ocidental moderna; a consequéncia disso € a linguagem
decair na mera expressividade das coisas e, ademais, na linguagem abstrata de sinais
imagéticos®. Para além das trés conceituacdes, Gadamer (2010, p. 22-23) nos traz a concepgao
de mimesis numa dimensao lata, isto é, no que ele chama de “for¢a de ordenag@o espiritual que
constitui a realidade de nossa vida”. Com isso, 0 conceito de representacdo ganha a nuanca de
reconhecimento na perspectiva ontolégica cujo sentido aponta para o que permanece e €
essencial, a saber, “aquilo que € visivel na imitagdo ¢ precisamente a esséncia propriamente dita
da coisa” (2010, p. 18). Tal reconhecer dista do sentido comum do ja ter visto ou da valéncia
de caracteres abstratos hauridos das coisas ou de alguém. O reconhecimento, do ponto de vista
ontoldgico, diz respeito ao “como” maravilhar-se com a presenca de algo que traz a tona o
mimetizar o que € essencial na representagdo teatral, bem como nas “imagens divinas ou
simbolos pelas ruas”. O representar difere de cOpia, porque esta indica algo que lhe antecede e
do qual € dependente. Com efeito, o imitar indica o que nos é familiar, enquanto carrega o ser
da coisa na apresentacao da imagem simbdlica e mostra a familiaridade reconhecida, superando
a conotacdo formal de apresentagdes da arte moderna desprovida de objetos. Entdo, Gadamer
chega a seguinte conclusdo:

Na obra de arte acontece paradigmaticamente aquilo que todos nds fazemos na medida
em que estamos aqui: estruturacdo constante do mundo. Ela encontra-se em meio a
um mundo em decomposicdo do habitual e familiar como um penhor de ordem, e
talvez todas as forcas de conservacdo e manutencao que sustentam a cultura humana
repousem sobre aquilo que vem ao nosso encontro de maneira exemplar no fazer dos
artistas e na experiéncia da arte: o fato de sempre ordenarmos uma vez mais aquilo
que nos decompde (2010, p. 23).

Ponderamos, aqui, que reproducdo de copia ou de simulacro ndo condiz com o fazer

artistico, pois o artista ndo tem por obrigacdo fazer o ente vir a tona em sua inteireza. Na

32 Gadamer (2010, p. 11-23) apresenta uma discussdo plausivel acerta da arte e da imitacdo, cuja caracterizacdo
dos trés conceitos marcaram o desenvolvimento da concepcdo de imitagdo (mimesis), proprio da visdo grega;
depois o advento do conceito de “expressdo” desde seu surgimento no século XVIII e que dominou por dois
séculos, 0 XIX e XX, até passar ao de “sinal” em referéncia aos caracteres da escrita.



50

verdade, tal artista faz o ente aparecer a partir de um aspecto determinado. O pintor, por
exemplo, aponta para certo aspecto da coisa em tela sem a pretenséo de revelar a verdade do
ser na totalidade. O dizer de Platdo aponta para o ambito filoséfico. Convém frisar que a nocéo
de arte ndo se restringe apenas a Republica, e se dimensiona em varios dialogos, dentre eles —
0 Fedro — na discusséo entre a beleza do discurso e a busca da verdade. A beleza possui a
dimensdo de amor ao saber; nisso, hd uma exigéncia de busca da verdade que consiste em
procurar conhecer a esséncia das coisas e, sobre isso, Socrates enfatiza: “De regra, escapa aos
homens que eles ndo conhecem a esséncia das coisas; porém, convencidos de que a conhecem,
ndo se pdem de acordo nesse ponto ao entabularem dialogo” (PLATAO, 1975, [XIII, 237¢], p.
45). Neste caso, o por-se de acordo converge para a questdo da verdade no sentido da natureza
do tema sobre o que se vai dialogar. Sendo assim, a beleza do tema a ser apresentado, no &mbito
do discurso, transcende a mera organizacdo de argumentos e/ou invengfes, bem como as
expressdes simplesmente claras e precisas, laboradas com habilidades. Enfim, a recomendagao,
inclusive ao préprio Homero e a quantos escrevem discursos, é a de se ocuparem “com tudo
isso cientes do que seja a verdade”, a fim de receberem o nome de “amigo da sabedoria, ou
outra designacdo equivalente, sobre ser mais modesto conviria melhor” (PLATAO, [LXIV,
278c-d], p-. 97).

Em relacdo a Platdo, pelo menos aos que ja se depararam com textos filoséficos dele, é
por demais conhecido que seu género preferido é o dialdgico, pelo qual ele compds varios
dialogos cujo personagem predileto foi seu mestre Sécrates. Tudo indica que Platdo transitou
bem pelo @mbito poético, mais precisamente pelos géneros da tragédia e da comédia, sem
olvidarmos de sua pretensdo politica inicial antes de aderir ao ser filosofo mediante os contatos
com o seu admiravel mestre. De certa forma ele tentou aproximar o didlogo daqueles dois
géneros diferentes mediante 0 uso do elemento mimético, mas ocorre que “ha diferengas
cruciais entre esses géneros, [dialogo, tragédia e comédia] além do fato de um ser discurso em
prosa [dialogo], e os outros dois, discursos em verso”. Em todo caso, o filésofo ateniense se
apropriou de Vvarios recursos poéticos, no que toca as tipologias técnicas da época, sejam do
verso, da parddia, do drama, entre outros elementos peculiares; apesar da censura ao riso € ao
comico, ele veio a utilizar todos esses e outros recursos com o fito de caracterizar a verdadeira
arte retorica, no sentido do elemento filosofico, a saber, a ideia da verdade e do bem. Contudo,

ele deixou em aberto um aprofundamento acerca da comédia, conforme nos cita Lopes

% Aqui, Daniel R. N, Lopes apresenta, em seu “Ensaio Introdutorio” do Gorgias de Platéo, uma sintese do artigo
‘Introduction to the Study of Plato’ de R. Kraut (Cf. PLATAO, 2016, p. 30).



o1

(PLATAO, 2016, p. 42): “Como afirma A. Nightingale, ‘ainda que Platio mostre uma séria
aversao ao riso (cf. por exemplo, Rep. 388e), ele tem possivelmente um débito maior com a
comédia do que com qualquer outro género literario’”. 1sso se torna algo problematico, pois,
mesmo Aristoteles tendo trabalhado sobre a comédia na Poética, aquela parte discursiva
desapareceu como vimos anteriormente; a consequéncia disso é ficarmos sempre refém de certa
desvalorizacdo da comicidade e de como interagir com o manifestar da mesma. Enfim, volta a

tona o débito com aprofundar a mimesis, que destacamos anteriormente.

O paradigma para Platdo é o ser em vista da ideia do bem em sua unidade e ndo a
linguagem meramente expressiva, dai ele dar énfase ao eidos racional. Em todo caso, podemos
observar a possibilidade de pensar o dizer poético que se volta para a esséncia do ser das coisas
mesmas, ou seja, que prima pela esséncia originaria, pela mobilidade sempre vigorante das
coisas. Sendo assim, Heidegger (2014, p. 33) apresenta ‘A fonte romana’ sobre o uso da

linguagem:

O jorro eleva-se e, caindo, enche

até a orla a taca de marmore,

que, cobrindo-se, transbhorda

para o fundo de uma segunda taca;

a segunda, ao acolher demais, da,
ondulante, a terceira o seu fluxo,

e cada uma, ao mesmo tempo, da e recebe
e flui e repousa.

Trata-se de um poema de Conrad Ferdinand Meyer que, em alemé&o, traz a tona o estilo
perfeito com ritmo e rima nos versos, porém a traducao faz isso se perder. Contudo, o foco de
Heidegger ndo esta na beleza estética do poema, e sim na verdade essencial da linguagem posta
em obra pelo poeta, que o cadencia com o ritmo e rima. Entdo, importa atentar para a verdade
posta em obra. No poema, aparece 0 movimento e repouso do fluir permanente. A agua da fonte
mostra a mobilidade da doagéo, do acolher e sempre doar que repousa em si mesma. Portanto,
0 poetizar nomeia esse eterno devir e 0 resguarda em seu dizer para além da obra de arte
enquanto a simples construcdo de uma fonte romana, a qual podera ser destruida e/ou se
deteriorar com o tempo, mas fica fundada em seu desvelamento através do dizer poético a partir

de seu ser fonte. Tudo isso encontra um fundamento genuino no dizer de Holderlin, no dltimo



52

verso do poema ‘Recordagdo’ (Andenken): “o que fica, porém, instituem-no os poetas”
(HEIDEGGER, 2004b, p. 39)4.

A titulo de indicacdo formal, a poesia converge primordialmente para 0 ambito da
verdade. 1sso se mostra desde o poetizar de Homero com a cria¢do do termo “a-létheia”, bem
como de Hesiodo, passando pelos primeiros pensadores gregos, em especial, Parménides,
guando nos exorta a ter confianca no desvelado e assim também Platdo com sua permanente
exigéncia para com a verdade, até culminar em Heidegger com a exigéncia de pensar a poesia
grega em direcdo a aletheia, enquanto abertura de horizonte de mundo. Portanto, a poesia fez a
verdade acontecer mediante o dizer sintético ao nomear o irromper da physis. O pensamento
nasceu no homem com a poesia e trouxe consigo o conteudo da filosofia implicito. Este passou
por mudancas diversas até atingir o tratamento racional objetivo, de modo que urge pensar a

verdade em sua abertura.

Na medida em que somos marcados atualmente pelo viés da racionalidade técnica, ndo
podemos saltar dessa condicdo. Temos que repensar o carater de perigo da linguagem que vem
sendo ameacada pela objetivacéo positivada e, mais ainda, por um mero jogo de palavras e/ou
de linguagens que desvalorizam os dados cientificos, os fatos e possiveis verdades. Dai 0
desvelamento-velamento constitui a perspectiva do questionamento filoséfico em vista da

autenticidade, que pode ser respaldada pelo dito poético voltado para a esséncia da linguagem.

A dificuldade cresce porque a poesia foi relegada ao &mbito do lGdico como mero meio
de entretenimento; de expressdo subjetiva da alma; de lenitivo para a vivéncia. Parece que
perdemos de vista a contribuicdo da poesia dada por Homero e os artistas, bem como pelos
primeiros pensadores. Destarte, o conceber a relacdo entre poetizar e pensar se torna algo
penoso para nds hoje, por conta da nocéo de causalidade racional. Segundo Nietzsche (2016, p.
239), no aforismo 544 de Aurora de 1881-1887, isso teve seu inicio com Sdcrates, posto que
foi ele “quem descobriu o encanto oposto, o da causa e efeito, do fundamento e da
consequéncia”. Nietzsche chama a nossa atengéo para a originalidade do pensamento na Grecia
antiga, onde reinou o0 gosto todo-poderoso presente em “todo o prazer da fala e da conversa”,

mas ocorreu o0 contrario, pois tudo passou a se reger pela l6gica, com a invencdo do modo de

34 Este verso foi retomado por Heidegger na conferéncia Holderlin e a Esséncia da Poesia, em memoria de Norbert
von Hellingrath, o qual morreu em 14 de dezembro de 1916, em combate, 0 mesmo foi o editor das obra do poeta.
O verso em destaque € a quarta palavra-guia e nos da uma luz sobre a origem da poesia no ambito da linguagem.



53

pensar racional, cujo fundamento de autoridade foi a dialética formal, ou seja, tudo deveria
passar pela forma racional para ganhar valor, destaque e deleitamento. O fundamento realmente
filoséfico € o que constituiria excecdo no ser do homem no mundo, no dizer indicativo
nietzschiano: ‘seres intuitivos’, por exemplo, dotados de ‘senso interior’ ou de ‘intui¢ao

intelectual’.

Destacamos, aqui, o termo latino intellectus que designa “acdo de compreender;

conhecimento™®. Esta acep¢ao se coaduna com o proceder da consciéncia individual intuitiva,
bem como contribui, sobremaneira, com o desenvolvimento da ciéncia moderna. Em todo caso,
o termo inteligéncia em grego possui outra nuanca de cunho filosofico a partir do pensar de
Anaxagoras com o voug no sentido de principio ou de uma visao abrangente acerca do intelecto
originario de tudo quanto vem a existir, ou seja, de uma mente pensante; segue-se deste
principio a inteligéncia (vonpoovvn) que também perfaz entendimento, compreensdo €, mais
ainda, indica uma sinfonia (cvuewvia) enquanto concordancia, um estar de acordo e consoante,
a exemplo do que ocorre no campo da musica com a consonancia dos instrumentos de uma
orquestra sinfonica. Tudo isso aponta para aquele aspecto que Nietzsche pontua como “intuigdo
intelectual”. Portanto, o fato de sermos “seres intuitivos” dimensiona o dar-se conta da forca
pulsante da vida, a saber, “aquilo que para nds, homens, se chama vida e experiéncia —
gradualmente veio a ser, estd em pleno vir a ser, e por isso ndo deve ser considerada uma
grandeza fixa, da qual se pudesse tirar ou rejeitar uma conclusdo” (NIETZSCHE, 2005, [8 16],
p. 25).

Tudo isso caracterizou a concepgédo de ser proveniente de “Asus” e “ES”, enquanto
expressdes originarias do Sanscrito (dialeto falado no Norte da india por volta do século IV a.
C.) e designava o vivente em sua peculiar mobilidade de vida. Depois, esta nocdo foi traduzida
na lingua grega pelas raizes pha e phy, gerando a palavra surgimento (physis), enquanto criadora
de tudo, ou seja, principio (arche) e, segundo Heidegger (1999b, p. 98): “A physis seria assim
0 que surge para a luz, phyein, luzir, brilhar e por conseguinte aparecer”. Portanto, Inteligéncia
significa investigar, indagar de forma dialdgica o sendo das coisas visiveis em busca da verdade

inteligivel, cujo lugar Platdo o designou por hiperuranio topos (vmepovpdviog TOpog), OU Seja,

%5 Cf. Dicionario da lingua portuguesa HOUAISS (2001, p. 1630) que menciona a nossa “faculdade de
compreender, entendimento, mente”. No ambito da filosofia aristotélica ha duas acepcdes, a do intelecto ativo e 0
passivo que demanda todo um estudo tanto da a¢do formuladora de conceitos para 0 conhecimento objetivo, quanto
a recepcdo no sentido de apreender passivamente as informac6es provenientes dos objetos do conhecimento.



54

prefigura o “lugar” das ideias na acepcdo do eidos que elucidamos anteriormente e, conforme
Giovanni Reale (2004, p. 145), “nada tém a ver com o ‘lugar’ fisico: sdo sem figura, sem cor,
invisiveis etc., e s6 podem ser captadas por nés com a parte que detém o governo da alma, a

saber, a inteligéncia”.

Como vimos anteriormente, o fato de ndo termos tido um aprofundamento consistente
da mimesis (imitacdo) fez vir a tona o conceito de representacéo, sobre o qual iremos tratar no
préximo capitulo com mais detalhes. Em termos da abordagem acerca da poesia, Hegel veio a
reservar um lugar de destaque universal para ela no que chamou de “o reino da representacao
humana” (2014, p. 24). Em todo caso, o &mbito de fundamentacdo é a consciéncia espiritual,

isto é, a poesia sendo concebida como produto da razéo. Decorre disso o dizer hegeliano:

O seu objeto [Objekt] correspondente, [...] € o reino infinito do espirito. Pois a palavra
— este material o mais plastico [bildsamste] que pertence imediatamente ao espirito e
€ 0 mais capaz de apreender os interesses e 0s movimentos do mesmo em sua
vitalidade interior — deve [...] ser empregado preferencialmente para aquela expressdo
que se mostre a mais adequada. Segundo este lado, a tarefa principal da poesia é trazer
a consciéncia as poténcias da vida espiritual [...] Assim, ela foi desde sempre aquela
que mais universal e amplamente ensinou o género humano e ainda o é (HEGEL,
2014, p. 23-24).

Este fundamento na representacao ja aparece na primeira parte da Estética quando ele
tratou do belo e do ideal, de forma que ele trata das obras de artes e nos traz ao conhecimento,
sobremaneira, 0 momento atual para a superacao da similitude pela qual as artes foram criadas
e interpretadas, ou seja, pelo viés da contemplagdo. Diante disso, o processo de
desenvolvimento da histdria e as artes se tornaram coisas do passado®, serviram ao seu tempo,
mas 0s tempos modernos da cultura ocidental retomaram as poténcias da razdo, isto é, da “vida
espiritual”’; em consequéncia disso, a Unica possibilidade que nos resta é apreender a arte
mediante o crivo da representacéo intelectual, segundo Hegel. E justamente isso que nos faz
adentrar o segundo capitulo a fim de tratar dos desvios histéricos da verdade da linguagem e
visualizarmos o problema que contribui para incorrermos no esquecimento do ser e decair na
indigéncia da propria linguagem, uma vez transformada em coisas-palavras da racionalidade

moderna.

3% Cf. na pagina 78, do segundo capitulo, a citacdo paradigmatica de Hegel e os acréscimos e comentarios de
Heidegger.



2 O PROBLEMA DO USO RACIONAL DA LINGUAGEM

O termo “problema” deve ganhar, aqui, 0 carater de questdo ao apontar para algo que se
mostra insoluvel ou em aberto. Tal abertura conceitual é propria da tecedura filosofica quando
trata de certas questdes, pois difere do viés cientifico que prima pela busca de solucgdes
plausiveis e por comprovacfes mensuraveis. Entdo, o problema aponta para o que esta em
questdo, a saber, 0 uso racional da linguagem. N&o obstante, perguntamos em que consiste 0

problema de usar a linguagem de forma racional.

O problema consiste no desvio histérico da verdade da linguagem para a
instrumentalizacdo e resultou em dois aspectos: 1) no esquecimento do ser que fora reduzido
aos preconceitos metafisicos da universalidade, da indefini¢do e da evidéncia; 2) na indigéncia
da propria linguagem que ndo conduz ao pensar. Para tratarmos desse desvio, é mister tecer a
diferenga ontoldgica entre pensamento e conhecimento e, por conseguinte, da passagem da
racionalidade conceitual para o conhecimento cientifico, entre os quais ocorre 0 uso da

linguagem reduzida ao ambito racional especulativo e calculador.

Inicialmente, precisamos ter prévia compreensdo quanto a natureza do objeto de
trabalho da filosofia e da ciéncia. Municiados da diferenca entre pensar e conhecer é que
podemos prosseguir na investigacdo da linguagem, tendo em vista com o qué e 0 como ambas
trabalham. Para tanto, vamos partir da compreensdo de filosofia, precisamente no que diz
respeito a nossa tematizacao da linguagem, pois sabemos que a filosofia possui uma tradicdo
histérica e complexa no sentido da multiplicidade de correntes filosoficas, posto que muitas
delas, inclusive, trabalham em parceria com as ciéncias praticas. Vamos caracterizar, aqui, 0
viés do pensamento que deve primar sempre pelo questionamento tematico. Disso decorre que
a filosofia ndo busca respostas puras com certezas apoditicas em vista de solucao de problemas,
e sim se mantém firme no perguntar continuo. Assim, Aristoteles (2002, [A, 983a10], p. 13)
nos diz: “Todas as outras ciéncias serdo mais necessarias do que esta [a filosofia], mas nenhuma
lhe sera superior”. Em seguida, adentraremos com a problematizacdo acerca das ciéncias,
trazendo a tona o modo de pensar grego e mostrando a ultrapassagem para 0 ambito do
conhecimento da ciéncia moderna. Isso deve ir mostrando o desvio do pensamento originario
para 0 uso racional da linguagem transformada em instrumento expressivo das coisas como

mero meio de comunicacdo informativa.



56

Na perspectiva do pensamento, 0 objeto primevo da filosofia diz respeito a questdo do
ser. A explicitacdo disso demanda um retorno ao pensamento originario, bem como um olhar
para a histdria da filosofia. Vale ressaltar que o nosso foco ¢ a linguagem através da qual o ser
é interpretado. Nesta perspectiva, observamos que o ser tem sua proveniéncia em relagéo a
physis?’, a qual fora traduzida pela tradigéo latina por natureza e, com isso, se desviou para a
mera conceituacdo estratificada em suas biparticdes. De certo, precisamos recobrar o sentido
daquela concepcdo inicial grega, pois indica o surgimento de tudo quanto veio a existir e se
compreende em seu ambito, ou seja, daquilo que tudo retne e faz surgir os entes para a
multiplicidade. E nesta acepgéo originaria que tudo provém da physis e esta contido nela, de
modo que o préprio homem grego nédo se via fora dela e nem manifestava um olhar sobre a
mesma, e sim o falar se dava a partir dela mesma em seu fluir. Entdo, os primeiros pensadores
gregos se depararam com algo de espantoso, a saber, 0 ente presente no ser. Sobre tal espanto,
Nietzsche apresenta a seguinte indagacgéo atribuida a Anaximandro de Mileto, que se encontra
em A Filosofia na Epoca Tragica dos Gregos, § 4: ‘Por que, ento, tudo o que veio a ser ja nio
foi ao fundo ha muito tempo, uma vez que ja transcorreu toda uma eternidade de tempo? De
onde vem o fluxo sempre renovado do vir-a-ser?” (OS PRE-SOCRATICOS..., 1991, p. 19).
Desse fluxo incessante, pode nos ecoar a imperiosa questdo metafisica encetada por Leibniz e
que Heidegger (1999b, p. 33) a retomou: “Por que ha simplesmente o ente e ndo antes o Nada?”
Esta foi uma indagacdo fundamental, que aparece no fim da prelecdo Que é Metafisica? (1929),
e foi retomada na carta dirigida a Ernst Junger, intitulada Sobre o Problema do Ser (1955);

assim diz o pensador:

A prelecdo encerra-se com esta pergunta: "Por que é afinal o ente e ndo antes
nada?" Aqui escrevo intencionalmente e contra o costume NADA com letra
maidscula. Literalmente, é claro, retoma aqui a pergunta que Leibniz féz [sic] e que
Schelling assumiu. Ambos os pensadores a compreendem como a pergunta pela razdo
Gltima e pela primeira causa entitativa de todo ente. As tentativas atuais de restaurar
a metafisica retomam, com predilecéo, a pergunta assim caracterizada (HEIDEGGER,
1969a, p. 56).

De antemdo, a filosofia trabalha com desenvolvimentos tematicos, a luz de principios,

e essa questdo do ente (ser) pode surgir de diversas formas, dai a importancia da linguagem

20 A relacgdo do ser com a physis foi estudada por Heidegger e se trata de uma lingua indo-europeia de registro
escrito mais antigo, entdo, as trés raizes fundamentais sdo: viver, surgir e permanecer (Cf. HEIDEGGER, 1999b,
p. 97-101), conforme explicitamos no capitulo 1, p. 54. No terceiro capitulo iremos retomar essa relagdo do ponto
de vista da linguagem como verdade do ser.



57

para dizé-lo. A titulo de ilustracdo, tivemos o momento inicial do pensamento com Tales de
Mileto ao enunciar o ser & luz do principio de unidade da physis, isto é, “Tudo é agua” no
sentido de “Tudo ¢ um” (OS PRE-SOCRATICOS..., 1991, p. 10-12). Em seguida, o seu
discipulo e sucessor Anaximandro de Mileto, levando em consideracdo o pensamento acerca
da multiplicidade, o chamou de o apeiron (10 dreipov) e significa o que ndo permite limites,
traduzido por ilimitado. Podemos visualizar esse principio a partir da interpretacdo de
Heidegger (1999a. p. 158) no curso do semestre de verdo de 1941 em Friburgo, intitulado
Conceptos Fundamentales (Grundbegriffe), a saber: “O &peiron [o ilimitado que ndo permite
que haja limites] é a arché [o principio] do ser. O &peiron € a acdo de impedir a limitagéo;
refere-se e s se refere ao ser e este, pensado de uma maneira grega, se refere a irrupcao da
presenca”?. Enfim, pensar o ilimitado com Anaximandro significa pensar o todo do ser. Ora,
se falarmos apenas do ponto de vista fisico, esse todo diz respeito ao universo finito. Disso
decorreu o equivoco de achar que o cosmos seria finito e, no entanto, para além dele, algo fica
em aberto. O trabalho da ciéncia se detém apenas na objetivacéo finita das coisas verificaveis,

cujo critério de evidéncia nos fornece somente algumas certezas dos objetos.

Podemos visualizar a nogao de apeiron (dmepov ) na seguinte expressao trazida por
Heidegger (1999a, p. 153) a partir de uma frase retirada do modo de pensar anaximandriano:
(M) dpxn Td®V dvtwv 10 drepov ‘Para lo en cada caso presente, la disposicion es la accion de
impedir que haya limites’?2. Tal principio nos traz & tona um termo cuja construgdo, por parte
do pensador originario, € um composto; para fins de elucidacdo, apresentamo-lo de forma
tripartite, a saber: o alfa privativo — & — que indica a disposicdo como agdo de impedir algo; o
limite — mep — indica a circunscricdo de perimetro e, por fim, o designativo de ente — ov.
Heidegger interpreta esse principio priorizando a diferenca ontoldgica entre ser e ente. Para
tanto, o que estd em jogo é a aletheia enquanto desvelamento-velamento do ente (ov) elevado
a concepcao do ser. Neste sentido, 0 apeiron ganha o estatuto do ser em sua possibilidade de
ilimitacdo no aparecer e resguardo de sua propria condi¢cdo de retiro. Entdo, o apeiron diz
respeito a uma forca que retira toda e qualquer limitacdo do ser quando de seu apresentar-se
desvelado no mundo. Chama-nos a atencdo o fato de que até mesmo com relagdo ao nosso

modo de estar sendo no mundo, também, passamos por essa condi¢do de ndo nos limitarmos de

21 Tradugdo nossa da edicdo em espanhol: “10 dreipov es el apyy del ser. to éreipov es la accion de impedir la
limitacion; se refiere y solo se refiere al ser y éste, pensado de una manera griega, se refiere a la irrupcion de la
presencia”.

22 Vertemos de forma literal: “Para o em cada caso presente, a disposigdo ¢ agdo de impedir que haja limites”.



58

forma determinada num continuo fixo, ou seja, 0 nosso ser € livre das determinacgdes objetivadas
no mundo e, com isso, as transcende, precisamente, pelo ato de podermos pensar 0 nosso modo
de interagir no mundo. Aqui, podemos tecer uma aproximacdo do apeiron com a aletheia
(verdade) e triparti-la da seguinte forma: a-lethe-ia, cujo alfa privativo inicial possui a mesma
disposicéo do &peiron, ao tempo em que indica o retirar o ente da lethe, isto €, do limite do
encobrimento, da letargia, da condi¢do de morte e, por fim, temos o “ia” enquanto sufixo que
indica sentido, horizonte e pode apontar para a condicao de abertura. Temos que destacar uma
diferenca entre ambas as palavras gregas. A primeira se configura como principio originario
dito pelo pensador inicial enquanto a segunda ndo é posta como principio, e sim a condi¢do de
aparecimento-desaparecimento do ser. Desta nuanca, Heidegger concebe a aletheia como sendo
0 impensado que constitui o proprio manifestar do ser e, decerto, é uma palavra fundamental
que condiz com o ente a ser pensado. O mesmo se diz da palavra logos da physis. Enfim, a
linguagem ganha o estatuto de ser “a casa do ser”; disso decorre a primazia do dizer poético
que devolve o acesso ao ser, uma vez esquecido pela forte énfase concedida a linguagem

instrumental moderna detida na pura objetividade.

No prosseguimento dessa ilustragio tematica do ser, tivemos Heraclito de Efeso com
o0 logos e Parménides de Eleia com o préprio ser. Depois, aparece Platdo com a Ideia (Idea),
bem como Aristoteles com o Ente ou Ser (Einai) concebido ja nos termos da entelécheia

(évreAéyewn); esta designa o ente que ganha a presenca em si mesmo e € constante. Significa

um principio de anterioridade do ser (ousia) e isso em relacdo a physis que faz eclodir tudo.
Acontece que 0 modo de pensar grego ndo diz apenas que a possibilidade é anterior a realidade,
pois ndo se trata de coisas estanques, e sim de mobilidade, ou seja, a entelécheia é pensada em

sua anterioridade tanto & ousia como a dynamis (dHvaypuc), como podemos acompanhar:

A évépyewn preenche mais originariamente a esséncia do puro ganhar a presenga, na
medida em que significa: o ter-se-em-obra-e-no-fim, aquilo que qualquer ‘ainda nio’
da aptiddo para... deixou para tras, ou melhor, ja trouxe junto e diante de no
preenchimento do aspecto ‘consumado’ (HEIDEGGER, 2008a, p. 299).

O processo de racionalizagdo ocidental fez o0 mundo grego ruir por terra a partir da
traducdo dos conceitos fundamentais pela tradicdo greco-latina dos romanos. Nesse caso, a
energeia (évépyewa) foi traduzida por actus na acepcao de agere, ou seja, de agir, operar e assim
passou para atualidade (actualitas) no sentido de “realidade”; da mesma forma, a Dynamis

(Advapuc) que significava aptidao e ser apto para... foi traduzida pela tradigdo por poténcia



59

(potentia) como algo possivel. Mesmo que a nogao de capacidade e forca de vir a ser algo seja
possivel, ainda assim resta pensar o “ser apto para...”, pois, segundo Heidegger, tratar-se-ia de
um modo de algo vir a luz em seu proprio aparecer, considerando que essa proveniéncia ao se
postar desvelada também se retrai ao se manter em si mesma onde se realiza a aptidao; vale
ressaltar que, para algo vir ao aparecer, tem de haver as condi¢des apropriadas, ou seja, ndo é
de qualquer madeira que podemos fabricar uma mesa, mas da madeira apropriada. Portanto,
ndo foi de qualquer pedra que Michelangelo esculpiu a estatua de Moisés em Roma. O desvio
da linguagem incorreu num erro de interpretagdo ao expressar que “a realidade ¢ anterior a
possibilidade [...], pois o contrario ¢ mais elucidativo: para que alguma coisa seja ‘real’ e deva
poder ser ‘real’, deve ser primeiramente possivel [ontologicamente]. A possibilidade, portanto,
é anterior a realidade” (HEIDEGGER, 2008a, p. 298-299). Dessa forma, parece um trocadilho
de posicOes de palavras, mas é ledo engano pensar uma tal inversdo, de maneira que nao tem

nada a ver com Aristoteles e nem com o modo de pensar grego.

Em verdade, quando Aristételes pensou a dynamis, ele trouxe a tona o pensamento
acerca do surgimento (physis) desde a concepcao dos primeiros pensadores. A palavra dynamis
serve apenas como nomeacdo de um conceito fundamental para pensar a ousia em sua
proveniéncia, ou seja, esta possui algo de essencial que diz respeito a transformacdo de algo
apropriado e que irrompe da aptiddo para se desvelar e se chama kinesis (kivnoig), por
conseguinte, a esséncia desta € a entelécheia, porque significa “o ter-se-em-obra-e-no-fim”, ao

preencher mais a esséncia da ousia do que a dynamis que fora traduzida por poténcia.

Quando a filosofia adentra a nossa cultura ocidental, assistimos a multiplicidade
tematica dos fildsofos modernos e contemporaneos. Assim, tivemos a busca pelo critério de
Evidéncia com Descartes; a Subjetividade Transcendental com Kant; o Espirito Absoluto com
Hegel; o Reino da Liberdade com Marx; a Vontade de Poder (Vida) com Nietzsche; a Questdo
do Sentido do Ser com Heidegger; a Linguagem com Gadamer; a Liberdade com Sartre; a
Teoria do Agir Comunicativo com Habermas, entre outras tematiza¢bes. Enfim, todas essas
alusdes e muitas outras, inclusive, por vir, mostram a tecedura acerca de temas que marcaram,
marcam e marcardo a vida discursiva dos filosofos e seus modos de tratar do antigo tema do

ser, 0 qual se diz de diversas formas pelo crivo da linguagem filoséfica e se mantém em aberto.

Ao contrario da perspectiva filosofica, as ciéncias modernas iniciaram uma forma de

afericdo de resultados a partir do enunciado das ciéncias ldgicas, cujo corpo metddico traz



60

consigo a gramética construida a partir da relagcdo proposicional sujeito-objeto. Disso decorre
0 logicamente correto, a correspondéncia entre enunciado e coisa, ou seja, a verdade
encontrando seu lugar na proposicéo verdadeira ou falsa, a verdade como adequacéo. Sobre tal
situacdo, conveém pontuar a critica de Wittgenstein nas Investigacdes Filosoficas ao atomismo
I6gico, na medida em que para cada objeto existiria uma palavra adequada. De inicio, ele parte
de uma passagem, em latim, de Santo Agostinho para tecer sua critica a linguagem que ficara
engessada na correspondéncia designativa de objetos. Em verdade, para Wittgenstein, o que vai
nortear a discussdo € o jogo de linguagem num contexto de familiaridade com as coisas, pois
elas podem ganhar vérias denominagdes, ou seja, tudo vai depender do carater de uso
contextual. Entretanto, esse “jogo de linguagem” encontra seu ponto de apoio plausivel na
filosofia da linguagem. Decorre disso que a linguagem permanece refém do pragmatismo usual,
cujo jogo de palavras, sons, gestos servem apenas no contexto circunscrito momentaneo.
Enfim, a corrida na busca pelo conhecimento, pelo saber informativo ganhou destaque
preponderante, de forma que a linguagem ganhou o carater instrumental para o dizer cientifico

plausivel.

A énfase dada ao conhecimento cientifico, pelo pensamento moderno, desviou-se do
pensar grego originério. O refletir romano latino se apropriou das palavras e conceitos
fundamentais, ao tempo em que obnubilou a experiéncia do modo do pensar grego. Entéo, o
desenvolvimento da cultura ocidental assimilou a construcdo de um corpus linguistico distinto.
A linguagem sofreu uma transmutacdo dispar do pensamento filoséfico, na medida em que
passou pelo crivo da adequagdo aos nossos interesses objetivos. Tanto é que, quando fitamos
atentamente tal feito, assustamo-nos com a divergéncia de compreensdo. Muitas vezes,

acontece a inversdo de palavras e se deturpa o significado.

E salutar tomar por base a tripartico inicial da filosofia em Fisica, Etica e Logica. Essa
triparticdo em trés grandes areas de conhecimento proveio da divisdo operada por Xenocrates,
o qual foi o contemporaneo de Aristoteles e segundo sucessor de Platdo na Academia. Segundo

Carneiro Ledo, trata-se do testemunho de Sexto Empirico, cujo texto diz o seguinte:

mais perfeitamente, porém, (dividem a filosofia) os que dizem que uma parte da
filosofia é fisica, outra ética e outra Idgica; delas, porém, o principiador potencial é
Platdo que discutiu muitas coisas fisicas, muitas outras éticas e ndo poucas logicas.
De modo mais explicito, porém, os em torno de Xendcrates e 0s do Peripato. Depois
também os da Estoa se atém a esta divisio (LEAO, 2010, p. 235).



61

E tanto que Kant assegura isso no prefacio da Fundamentacdo da Metafisica dos

Costumes ao enunciar:

A velha filosofia grega dividia-se em trés ciéncias: a Fisica, a Etica e a
Ldgica. Esta divisdo esta perfeitamente conforme com a natureza das coisas, e hada
ha a corrigir nela a ndo ser apenas acrescentar o principio em que se baseia, para
deste modo, por um lado, nos assegurarmos da sua perfeicéo e, por outro, podermos
determinar exatamente as necessarias subdivisdes (KANT, 1997, p. 13).

O principio racional é que vai ser acrescentado e se tornou o fundamento norteador de
toda a desenvoltura dessas trés areas de conhecimento. Com efeito, Kant deixa claro ao chamar
cada uma delas de ciéncia. Vale ressaltar que a essa altura ja ocorrera uma alteracao do que 0s
gregos compreendiam por ciéncia, a saber, epistéme (émotiun). Ao observar a etimologia da

palavra grega émotiun, Carneiro Ledo explicita:

E uma palavra composta da preposigio émt e do verbo {otapor. “Totapat diz estar em
pé solidamente estabelecido e fundado; e a preposicdo acrescenta-lhe a conotacdo de
por sobre, em cima, a cavaleiro de, por cima. [...] Ciéncia é para ser entendida aqui
como ambiéncia: o conjunto de uma multiplicidade variada de saberes, de fazeres e
conheceres, hauridos das proprias realizagbes de maneira visivel e determinada
(LEAO, 2010, p. 235).

Entdo, epistéme nao se limita apenas a conhecimento, e sim nos remete ao contexto mais
amplo em que pode acontecer o conhecimento. Decorre disso que ciéncia deve ser
compreendida a partir da no¢do de um contexto de ambiéncia, dai se dizer ciéncia de ambiéncia
da fisica; da ética e da logica, corroborando a ambiéncia das palavras gregas: phisike epistéme
(pvowm émotun); ethike epistéme (MOwm émotun) e logike epistéme (Aoywr| €émothun).
Destarte, epistéme (émotiun — ciéncia). Esta se diferencia de dispositivo de controle técnico
como acontece com a ciéncia moderna fundada no conhecimento de autocontrole continuo da

disposicao de objetos.

A mesma nogdo de contexto de ambiéncia se aplica a ciéncia ética no sentido de
moradia, comportamento, do modo de o homem se conduzir no mundo, de estar sendo em sua
ambiéncia; dessa maneira, envolve o conhecimento cientifico em prol da realizacdo do proprio
homem na relagdo com os demais seres humanos que compdem o ethos do habitar com

liberdade e responsabilidade; de se conduzir tomando a histéria de seu existir nas propria mios?3

23 Merleau-Ponty caracteriza bem esse assumir a nossa propria historia ao dizer: “Nos tomamos em nossas mios
0 nosso destino, tornamo-nos responsaveis, pela reflexdo, por nossa histéria” (2011, p. 19). Veremos no terceiro



62

e sempre atento ao empenho consigo mesmo. Trata-se de uma ética da autenticidade que cuida
do si mesmo, envolvido com os outros seres humanos no mundo dos entes e ndo se perder com

meros jogos de palavras.

A discussdo acerca da ética ganha forca em relacdo a liberdade que exige ser pensada
diante da ciéncia tecnicista atual, a exemplo da genética, como fez Jirgen Habermas em O
Futuro da Natureza Humana, quando discute acerca da intervencédo da técnica genética na vida
humana para efeitos de selecdo, isto €, no pré-natal o cientista programar, no genes do embrido,
0 que ele vai ser, atendendo a interesses escusos de terceiros, em prol do mercado de capitais e
em detrimento da liberdade de escolha espontanea do homem e, mesmo que este se torne ciente,

tais intervenc@es sdo irreversiveis de acordo com o seu dizer:

As intervencdes eugénicas de aperfeicoamento prejudicam a liberdade ética
na medida em que submetem a pessoa em questéo a intencdes fixadas por terceiros,
que ela rejeita, mas que sdo irreversiveis, impedindo-a de se compreender livremente
como o autor Unico de sua propria vida. [...] Obviamente, nossas sociedades estéo
marcadas por uma violéncia manifesta e estrutural. Elas estdo impregnadas com o
micropoder de repressdes silenciosas e sdo deturpadas pela opressdo despotica, pela
privacdo dos direitos politicos, pela destituicdo dos poderes sociais e pela exploragdo
econdmica. Nao poderiamos nos indignar a esse respeito se ndo soubéssemos que
essas situacdes humilhantes também poderiam ser diferentes (HABERMAS, 2004, p.
87-88).

Por fim, a ciéncia de ambiéncia da logica deu mais folego ao conhecimento e ao
desenvolvimento das ciéncias. Contudo, Carneiro Ledo (2010, p. 236) enuncia, de saida, que
tal ciéncia logica deve ser entendida em dire¢do ao logos (Adyoc). Como foi mostrado no
capitulo 1, o logos significa reunir, recolher, pdr, compor e dispor. Assim, temos trés horizontes
de compreensé@o do logos que norteiam a ciéncia 16gica enquanto ciéncia de ambiéncia: “1°)
relacdo + proporcdo; 2°) discurso + percurso; 3°) razdo + fundamento. Ciéncia e ambiéncia do
AOyog diz em primeiro lugar e, sobretudo, a ciéncia do discurso, a ambiéncia do percurso”. A
rigor, o destaque aqui cabe ao discurso, o qual vai diferenciar o homem de todos os demais
seres presentes no mundo. E o discurso que vai fazer com que nos encontremos em nds mesmos

e com 0s outros, dai 0 ser-com e 0 ser-para o outro no dizer de Heidegger em Ser e Tempo.

Entretanto, esse sentido da ciéncia logica grega voltada para o discurso que percorre o

caminho de encontro com o outro, de enfrentamento de desafios, de saberes e fazeres, de

capitulo deste trabalho que, esse compromisso com a nossa historia, é algo implicito na meditacéo hélderliniana
sobre a fuga dos deuses e que Heidegger a interpretou na Conferéncia “Para qué poetas?” de1946.



63

realizacOes, de se compreender entre vida e morte, de compor, recolher a experiéncia da
finitude, sofreu um desvio de recorte para o entendimento apenas decaido na pura materialidade
e/ou na condicdo formal ao se ocupar tdo somente do aspecto racional, assegurado em Kant
(1997, p. 13) acerca do principio racional: “Todo conhecimento racional é: ou material e
considera qualquer objeto, ou formal e ocupa-se apenas da forma do entendimento e da razéo

em si mesmas e das regras universais do pensar em geral, sem distin¢cdo dos objetos”.

Kant pensa de forma racional e Idgica. Ele prossegue em sua maneira didatica de
explicitacdo na medida em que buscou fundamentar a possibilidade do conhecimento na relagéo
entre o sujeito e o objeto. O topos l6gico ja aparece no inicio da citacdo para explicitar como
age o principio racional. Ele inicia com o quantificador linguistico universal da légica, o
“Todo”. Em seguida, acrescenta o sujeito silogistico afirmativo "conhecimento racional”,
acompanhado do verbo ser em forma de copula “é” para mediar a explicitacdo didatica. A
atribuigdo predicativa diz ser “ou material”, “ou formal”. Caso sintetizdssemos, teriamos o
seguinte: “Todo conhecimento racional € ou material ou formal”. O que se seguem sdo apenas
desdobramentos explicativos e consideracdes. Aqui podemos ver a arrumacdo logica do
argumento, a0 mesmo tempo em que ele abarca toda a discussdo acerca da materialidade por

um lado e, por outro, todo o aspecto formal da razdo em sua universalidade.

O que nos admira é a relacdo entre “conhecimento” e “racional” no aparecer da
proposicdo kantiana. Isso nos faz retomar a citacdo de Aristoteles quando diz no livro 1 da
Metafisica: “Todos os homens, por natureza, desejam conhecer”?*. Entdo, 0 conhecimento é
préprio do ser humano que, entre outras coisas, também possui a capacidade de abertura para
ele, pois existe uma palavra grega para conhecimento, que é gnose (yvéon) no sentido comum
de apreender, assimilar algo. Em todo caso, o estagirita usa outra palavra grega: eidenai

(i6évon)?. Esta palavra se aproxima da nogdo de eidos (eidoc), pois como ja vimos no capitulo

1, significa o aspecto de uma coisa em geral no sentido de “mirada, vis&o, vista”, ou seja, tudo
iSSO possui uma proveniéncia no conceito de ideia (idéa) em Platdo e aponta para o carater de

irrupcdo de algo para o aberto e se mantém em si mesmo na condic¢do de resguardo.

24 Cf. Acima no capitulo 1, p. 47.

%5 Os tradutores em geral vertem por “conhecer”, “conhecimento”. Todavia, Giovanni Reale ¢ Marcelo Perine
verteram por “saber”, nesse caso, tudo indica que ha certa fidelidade ao pensamento de Aristoteles em termos
filosoficos. Dai o seu aparecer em grego: IT¢vteg dvOpwmot oD idévon dpéyovtar pvoet (Cf. ARISTOTELES,
2002, [A, 1, 980a], p. 2).



64

A surpresa é que o homem fora definido pelo pensamento romano latino na acepgéao de
“homo: animal rationale, 0 homem: o animal racional, ” (HEIDEGGER, 2008a, p. 290). Neste
caso, 0 homem possuiria a razdo como uma propriedade entre outras, a exemplo do
conhecimento, da linguagem, do pensamento. Ao contrario dessa coisa de propriedade, o
homem possui o logos e deve se manter nele enquanto deixar o mesmo vir-a-ser desperto.
Entdo, 0 homem ndo era concebido pelos gregos como animal racional; para tanto, e, de inicio,
eles tinham a palavra anthropos (&v8pwmog). Na Teogonia, o poeta Hesiodo (2017, p. 104-105)
nomeia os homens a partir dessa palavra no verso 47 quando diz: “depois Zeus pai dos Deuses
¢ dos homens. ”” Esta Ultima palavra aparece de modo abreviado andhron (vép@®v) e tem como
substantivo masculino singular andhras (avdpog), designa 0 homem que é corajoso, bravo.
Mais adiante, no verso 94, aparece anthropoisin (&vBpomoiowv) no dizer: “Tal das Musas o
sagrado dom aos homens” (p. 107). Por fim, no verso 231, anthropous (&vOpdmovc) quando
diz: “e Juramento, que aos sobreterrancos homens” (p. 115). Esta forma de nomeacédo vai
aparecer em varios fragmentos de Heréclito, desde que seja compreendida no voltar-se para a

perspectiva do logos.

A palavra primordial para a compreensdo do homem é o zoon logon echon ({@ov Aoyov
&yov). Segundo Gadamer (2011b, [11], p. 173): “E de Aristoteles a defini¢do classica do homem
como o ser vivo que possui logos. Na tradicdo do Ocidente, essa defini¢do foi canonizada com
a forma: o homem é o animal racional”’; mais adiante vamos elucidar isso. De certo, advém a
exigéncia de ter de pensarmos a esséncia da linguagem em sua origem desde o logos em sua
autenticidade. O desvio teve seu inicio a partir da retomada da palavra grega zoon ({®ov), uma
vez concebida como “vida” e, por conseguinte, “animal” que traz consigo certa dubiedade, pois
serve tanto para nomear o vivente que n6s mesmos Somos, quanto para 0s outros animais que,
também, sdo viventes, embora diferentes. Diante dessa dubiedade, é que vem a tona a fala, a
linguagem e o pensamento como diferenca ontolégica relativa ao homem. No entanto, a
tradicdo metafisica deixou a experiéncia grega para trés e decidiu enveredar pelo caminho da
razdo. Consequentemente, o echon (§yov) sofreu alteragdes de seu significado originério de ter,
possuir, ser capaz, ser dotado para o sentido diretivo de dominio de conhecimento, do
entendimento de entes em geral, de maneira que ele, por exceléncia, foi nomeado de razédo
(ratio) em detrimento de se pensar e mover-se no logos. Enfim, o percurso metddico da

especulacdo metafisica foi aberto.



65

A ideia de possuir algo como o conhecimento se coaduna com poder de dominagao; isso
produziu uma reviravolta imperiosa no Ocidente, cujo objeto é a racionalizacdo de tudo e, dessa
forma, o0 homem fora concebido como “animal racional”, de maneira que essa € apenas uma
condicdo manifesta do exercicio de raciocinar, de imaginar, mas existem outras dimensdes
constitutivas no homem que foram obscurecidas. Quando o grego nomeou 0 homem como zoon
logon echon, o que deve nos chamar a atengdo é o ambito da linguagem presente no logos. Ora,
uma vez que o homem é o ente que se move na linguagem, ele precisa auscultar o que é falado
na fala, ou seja, o estar aberto para a proveniéncia do ser desde que o préprio homem se coloque
na condicao de travessia e se compreenda existindo no mundo. Destarte, o primado da questao

é saber quem é 0 homem.

H& muito tempo, deparamo-nos com a dificuldade recorrente e quase intransponivel
dessa traducdo de logos por razdo. Este conceito caracterizou toda a tradicdo metafisica
ocidental; sua desenvoltura condiz com a expansdo do império helénico®® conduzido por
Alexandre Magno, o qual fez eclodir o processo de desenvolvimento cultural que envolve o
Oriente e culminou no Ocidente. O problema crucial é o fato de a racionalizacdo ganhar um
fundamento Greco-helénico, ou seja, a presenca grega em Roma foi marcada por teoricos
helenistas e ndo propriamente gregos no sentido de pertenca historica.

Diante desse fendmeno helenista, € preciso ter cuidado quanto ao uso das expressdes
‘ser dotado de razdo’ e ‘ser vivo dotado de razdo’, pois se trata de traducdes logicas provenientes
do estoicismo (HEIDEGGER, 2012, p. 28-29). Para dirimir a divida quanto a esse desvio de
logos por razdo, convém observar que Aristoteles (2012, [V, 1, 1139a3-4], p. 220) nos remete
a0 logos quando distingue: “na alma existem duas partes: a que possui raz&o e a irracional”. Em
verdade, essa citacdo ja € uma traducdo atual, inclusive, traz 0 grego na nota de rodapé de
namero 745 sem a devida acentuacdo grafica das palavras gregas. Em todo caso, |& aparece
claramente o possuir o logos, a saber, to te logon echon kai to alogon (to te Aoyov gxov kot to

aAloyov), OU Seja, na primeira parte que nos interessa, 0 homem é o ente cuja alma possui o

% Trata-se de um adjetivo que apresenta variagdes a exemplo do substantivo hellenikos (eAAnvicég, 1), 6) similar
da palavra “grego”. No Dicionario de Portugués de Antonio Houaiss (2001, p. 1510-11) o adj. helénico se refere
ao habitante da Antiga Grécia, a qual era chamada de Hélade e derivou heladico, pois esse adjetivo “designa o
conjunto das provincias centrais da Grécia antiga, e, mais tarde, a Grécia inteira”.



66

logos e, por conseguinte, a linguagem. Assim, Gadamer (2011b, [I1], p. 174) conclui ao dizer:

“Isso tudo estd contido no simples enunciado: 0 homem é um ser vivo dotado de linguagem™?’.

A traducdo da expressdo acerca do homem como “animal racional” encontra sua base
de fundamento na Politica de Aristoteles (2019, [I, 1253a4; VI, 1332b4-6], p. 33 e 307). De
inicio, ele nos diz de modo diferente e em correspondéncia a essa obra que “o homem ¢é por
natureza um animal politico”?®. Mais adiante, 0 estagirita explica o fundamento racional
daquela expressao, ou seja, “os demais animais vivem principalmente por meio de uma vida
natural, e alguns poucos também pelos costumes, e 0 homem também pela razdo; pois somente
0 homem tem a razd0”. Portanto, é a partir desse dito: ‘o homem tem a razdo’ que em grego se
diz que o homem possui 0 logos (to te Aoyov gxov) como Vvimos anteriormente pela Etica a

Nicomaco.

Com base no dito da Etica a Nicémaco, bem como nos fragmentos de Heraclito
podemos recriar um enunciado: 0 homem € o Unico animal que possui logos, o qual designa
fala, conversa e, assim, podermos dizer linguagem, conforme Heidegger (2012, p. 29): “o
homem é o ente que tem seu mundo ao modo do que ¢ falado”. Quanto a acepgao tradicional
de “razdo”, pode-se dizer que vai marcar também todo o quadro teoldgico especulativo, na
medida em que a propria Biblia passou pelo crivo dos ajustes 16gicos em sua traducdo do
Hebraico para o idioma Grego e depois para o Latim. Em alguns casos, houve alteracbes a
exemplo do nomear o Logos por Verbum (Verbo) ao invés de Razdo quando se refere a Jesus;
assim ocorreu no Prélogo do Evangelho de Jodo quando inicia: En arché en o logos (Ev apyi
fv 6 Adyoc)?®, cuja traducéo grega rege: “No principio era o Logos”, enquanto em sua origem
hebraica é a seguinte: “No principio era o Verbo”, de modo que soaria estranho dizer que no
principio era a Razdo; segue-se disso o dizer que era o Verbo na acepcdo da Palavra divina,
cujo aprofundamento cabe a Teologia. Em todo caso, Etienne Gilson (1995, p. 139) ressalta que
“O Verbo ¢ a primeira e principal obra de Deus: primum opus et principale Dei”. A palavra

Deus foi retomada do grego como apropriacdo agostiniana da filosofia neoplaténica, a saber,

27 |sso se encontra na Politica de Aristételes (2019, [A, 2, 1253a9], p. 173) e conforme Nicola Abbagnano (1982,
p. 488). Sobre tal enunciado a maioria dos tradutores adequam o logos ao conceito de razdo. Ap6s uma busca em
varios tradutores ndo conseguimos localizar a passagem em grego, entretanto, Heidegger e Gadamer nos dao a
significacdo apropriada em grego no sentido do logos.

28 No vernaculo grego temos politikon zoon (mohtcov {@ov), o problema é que esse zoon fora concebido
comumente por “ser vivo” e traduzido por “animal” sem a devida distingdo daquele termo grego, portanto, a
expressao fora traduzida por “animal politico” e, mais adiante, por “animal racional”.

29 Cf. Silva (2021) conforme referéncia online da Internet.



67

Deum (“6 8¢0¢”) quando Agostinho esta especulando acerca do Deus uno na Trindade e diz:
creio em um Unico Deus Pai (“credo in unum Deum Patrem”). Assim, houve inimeras

apropriacoes.

Podemos perceber que aconteceu um processo evolutivo da razdo no Ocidente em
correspondéncia ao uso da técnica e, com efeito, a racionalidade moderna se configurou a partir
da relacdo sujeito-objeto. Talvez isso seja uma caracteristica da argumentacao discursiva da
I6gica mediante seus desenvolvimentos filoséficos, vindo a contribuir para outras areas do
conhecimento que se pautam pelo uso da linguagem do ponto de vista instrumental. Decorre
disso a utilidade da linguagem matematica, bem como das demais ciéncias para o desempenho
da calculabilidade e do progresso tecnologico®. Heidegger destaca isso no que ele chamou de
“fendmeno epocal da técnica” em referéncia a esse alto grau de desenvolvimento da pragmatica
ocidental. No entanto, assim como o pensador, podemos assinalar o fato de a técnica se tornar
promissora no Ocidente, mas exige ser repensada em seu carater procedimental, pois hd uma
forte tendéncia de obscurecimento da questdo do ser, na medida em que se busca encontrar

respostas para tudo descaracterizando o viés do questionamento.

2.1 PASSATEM DA RACIONALIDADE CONCEITUAL PARA O CONHECIMENTO
CIENTIFICO: ESQUECIMENTO DO SER E INDIGENCIA DA LINGUAGEM

Na verve da razdo que € portadora de certa dubiedade, seja especulativa e/ou
instrumental, teve inicio o desdobramento conceitual da gramatica racional moderna e atingiu
seu climax na contemporaneidade com a fragmentacdo. Tanto a filosofia como as ciéncias
passaram por uma transformacgé@o com o advento da modernidade. Disso decorre, por um lado,
0 surgimento de varias correntes filoséficas no sentido pragmatico, ou seja, filosofia pratica,

filosofia politica, filosofia da linguagem e demais especialidades e, por outro lado, as ciéncias

30 Indicamos, aqui, a discusséo de Fritjof Capra (1995) em sua obra O Ponto de Mutac&o, quando o autor ressalta
uma possivel mudanca de paradigma ou viséo sistémica de mundo. Neste interim, ele destaca a necessidade de as
ciéncias exatas levarem em consideragao as ciéncias humanas, inclusive, os conhecimentos ecoldgicos das demais
culturas, a exemplo do xamanismo, na medida em que ele interpela por uma visao holistica do todo. A titulo de
exemplo, ele cita o caso do trato com a energia nuclear em que “Cientistas e engenheiros nfo se apercebem
totalmente, com muita frequiéncia, [sic] dos perigos da energia nuclear, em parte porque nossa ciéncia e tecnologia
sempre tiveram grande dificuldade em lidar com conceitos ecol6gicos” (p.235). Outro destaque, cabe a Paul
Feyerabend, tanto em Contra o Método, quanto em A Ciéncia em uma Sociedade Livre; neste Gltimo livro, ele
relata um caso de doenca pessoal e que, apds vérias consultas médicas e uma bateria de exames, sé conseguiu
obter a cura através de tratamentos de massagens e estimulos em “pontos de acupuntura do figado e do estbmago”,
feitos por “um curandeiro e um acupunturista” que ele tinha em Berkeley. Trata-se de sua descoberta da técnica
da Acupuntura proveniente da China e conhecida por Nei Ching (Cf. FEYERABEND, 2011, p. 169-171).



68

também se especializaram e vém crescendo cada vez mais com a técnica. Outrossim, ocorre 0
esquecimento da questdo do ser e a linguagem decai na indigéncia de meras palavras

informativas.

Esse alto grau de especializagdo racional descerra um ataque devastador contra a
natureza, a qual passou a ser concebida como estratificacdo objetivada na acep¢do de massa
extensa, passivel de ser explorada através da estruturacdo de corpos metodicos. Isso se tornou
marcante através da retomada desviante do principio aristotélico de partir do demonstravel.
Segue-se disso os métodos de Francis Bacon, René Descartes, Auguste Comte, Isaac Newton,
Galileu Galilei e demais. O conhecimento vem sendo supervalorizado ao longo do tempo e a
luz do helenismo até culminar na maxima baconiana de que “saber é poder”; a consequéncia
disso € a investigacdo indutiva da natureza como um todo através do novo corpo metodico
(Novum Organum)®! e, portanto, abriu fronteiras para as meditacGes de Descartes e a elaboracio
do Discurso do Método, marcando o pensamento racional moderno e contemporaneo.
Realmente isso se coaduna com o dito nietzschiano em Vontade de Poder de 1880-87, n. 466:
“O que distingue o nosso século XIX nao € a vitoria da ciéncia, mas sim a vitoria do método

cientifico sobre a ciéncia” (NIETZSCHE, 2008, p. 255).

O que vai imperar com a vitéria do método € a linguagem da matematica como
arcabouco para a medicdo, a mensurabilidade propria do céalculo matematico. Esse Viés
metodoldgico impulsionou o desenvolvimento das ciéncias e ganhou forca com o uso da
técnica, enquanto dispositivo (Gestell) estrutural de armacdo configuradora da técnica de
pesquisa. O problema € que desse dispositivo se envereda para a disponibilizacdo de todos os
entes passiveis de exploracdo, isso ja ocorre mediante a manipulacdo de conceitos operatérios,
de célculo, de dissecacdo, perfazendo a circunscricdo de medidas verificaveis para as tomadas
de decisbes na resolucdo de problemas e/ou avancos meramente exploratérios. Esse dominio
de conceitos operatorios ja proveio do desvio que deixou a condi¢cdo do ser das coisas e do
préprio homem obnubilada. Com efeito, temos o0s quatro tipos de movimentos conhecidos por
Aristoteles, os quais resguardavam o jogo proprio da mobilidade da natureza em seu surgir e

tender para o desaparecimento, de modo que todos eles exigem uma tomada de cuidado no

31 Assim Bacon firmou seu propdsito investigativo no aforismo XVI: “é necessario analisar e decompor, de forma
completa a natureza, ndo certamente pelo fogo, mas com a mente, que é um espécie de centelha divina” (BACON,
1997, p. 127).



69

cerne do saber lidar com a physis. Heidegger (2001a, p. 179) os apresenta nos Seminarios de
Zollikon da seguinte forma:

1 — yéveoil, pBopd: originar, brotar ¢ expirar, desaparecer.

2 — avénoil, pOici: multiplicagdo, crescimento e decadéncia.

3 — dAloiwol: mudanga: por exemplo, o amarelar de uma folha verde.
4 — popd: carregar, transportar de um lugar a outro.

O problema ocorrido se insere na astucia da subjetividade seletiva que predominou na
ciéncia moderna. O resultado disso foi a escolha da ultima ideia de movimento como base de
apoio para a matematica, precisamente atraves de Galileu Galilei. Enquanto isso, 0s outros tipos
foram descartados e, ndo obstante, trazem a tona o que Heraclito ja havia dito anteriormente
sobre a natureza que ama esconder-se. Pode-se perceber o quanto Aristoteles resgatou o
pensamento antigo e mostrou que 0 movimento possui uma abrangéncia a ser observada. No
entanto, isso foi suprimido na medida em que se julgou n&o servir para calculos matematicos,
mas isso na vertente racionalista que concebe 0 movimento apenas como mudanca de lugar e
tempo. Em todo caso, havemos de convir que tanto Galileu como Newton usaram o recurso da
linguagem da Matematica e da Fisica de forma criativa e resultou em grandes descobertas que
sdo proprias das ciéncias, mas a Filosofia também possui seu proprio objeto tematico cuja
linguagem € criativa em termos das discussdes e questionamentos, resultando nas elaboragdes
de tratados, sistemas, métodos e didlogos. Segue-se disso o tipo de conteudo filosofico que
pressupde o carater de abertura naquilo que perfaz a questdo do ser como desvelamento-
velamento. Como vimos na citagdo acima, Aristoteles distinguiu metodicamente os quatro tipos
de movimentos, cuja linguagem deixa implicito o dito aletheico filosofante, ou seja, aquilo que
vem a surgir tende para o desaparecimento. E neste horizonte que os trés primeiros tipos de
movimentos exigem ser pensados no sentido da fluidez do ser das coisas. Portanto, exigem ser
observados com mais aten¢do, do contrario, crescem tragédias provocadas pela ciéncia e a
interferéncia do homem no explorar a natureza até as Gltimas consequéncias, 0 que pode
significar o proprio fim do homem (sujeito) como “um rosto de areia”, aludindo ao que disse

Michel Foucault em As Palavras e as Coisas:

Durante todo o século XIX, o fim da filosofia e a promessa de uma cultura proxima
constituiam, sem ddvida, uma Gnica e mesma coisa, juntamente com o pensamento da
finitude e o aparecimento do homem no saber; hoje, [...] 0 homem esta em via de
desaparecer.

Uma coisa em todo o caso é certa: é que 0 homem ndo é o mais velho
problema nem o mais constante que se tenha colocado ao saber humano. Tomando
uma cronologia relativamente curta e um recorte geogréafico restrito — a cultura



70

europeia desde o século XVI — pode-se estar seguro de que o homem é ai uma
invencgdo recente. [...] entdo se pode apostar que 0 homem se desvaneceria, como, na
orla do mar, um rosto de areia (1999, p. 534 e 536).

A palavra método passou por um desvio que Heidegger (2001a, p. 128) explicitou nos
Seminarios de Zollikon de 1959/1969 ao pontuar que ela “é formada do grego petd [meta] e
000 [0d0s]. 1 060C [sic] significa o caminho. petd significa: além, para 14. Método é o caminho
que leva a algo, uma area, o caminho pelo qual estudamos um assunto”®?. O desvio da
linguagem é que a nuanga de caminho para algo passou a ser entendido de forma comum “como
uma simples técnica de pesquisa” (p. 137). Entdo, o caminho primordial diz respeito ao nosso
existir no mundo com o0s outros e na relacdo com as coisas, ou seja, 0 caminho para noés e para
0 ser com 0s outros. Por um lado, trata-se de ir ao encontro e ser todo ouvidos no sentido de
auscultar o que esta sendo dito por alguém. Nisso, inscreve-se a fala que tanto pode ser
verbalizada vocalmente como também a fala do siléncio compreensivo. Assim, temos algo a
falar ou a ser dito, de modo que ambos se diferenciam, pois uma pessoa com mudez pode ter
muito a dizer embora ndo possa falar. Por outro lado, precisamos atentar para a configuracdo
de forgas maltiplas que estdo latentes nos discursos e se movem naquilo que esta sendo dito*3,
No que tange a linguagem como meio de comunicacao, o que estd sendo dito por alguém tem
por base o uso de palavras, e estas carregam uma intensidade de forcas que jogam com diversos
sentidos, sejam com base em crencas, em ficcbes, sejam em conceitos fixos de identidade,
verdade e ser, perfazendo o carater negativo ou afirmativo. Diante disso, urge tecer uma critica
ao uso conceitual da linguagem, na medida em que esta deve ser concebida ontologicamente

em sua relacdo com a verdade. Portanto, isso sera trabalhado no proximo capitulo.

A questdo de meétodo passou pela operacionalizacdo conceitual moderna, propria
daquela subjetividade predominante e gerou uma mudanca de paradigma, isto €, ela transmutou
0s conceitos de sujeito e objeto. O ponto de partida é a discussao posta por Aristoteles acerca
do ente enquanto ente, muito embora tal principio visasse a questdo do ser do ente na direcdo
do logos. No entanto, essa indicagdo formal fora tomada no horizonte de entificacdo objetiva.
Por essa via, constituiu-se a metafisica moderna detida na objetificacdo do ente como sendo o

mais evidente e calculavel.

32 Provavelmente houve um erro de digitagio da palavra 666 grafada com a letra { (zeta), quando deveria ser com
¢ (sigma) no final.

3 Viviane Mosé (2017, p. 105-106) apresenta as indagagdes nietzschianas: “Nietzsche, em sua genealogia,
pergunta: ‘Quem, realmente, nos coloca questdes? O ‘que’ em nds aspira realmente a verdade?’”.



71

Para o grego, o ente era concebido através do hipokeimenon (bmokeipevov)®* e
significava aquilo que estava sempre presente na base das mudancas e ndo se alterava em todas
as transformacdes das coisas, ou seja, aquilo que esta ai e possui vigor. Este conceito s6 se
compreende verdadeiramente se for posto em relacéo a natureza na acepc¢édo da physis. Segue-
se disso o dizer de Gadamer (2012, p. 100-103): “Aristoteles introduz esse conceito em relagéo
anatureza”. Nesse caso, 0 estagirita buscou aproximar o hipokeimenon da “hyle, como conceito
para a matéria, e da formacao conceitual da metafisica da substancia”, isto €, aquilo que subjaz,
que esta a base. Com isso, percebemos 0 uso originario da linguagem grega que carrega algo
de fundamental, tanto é que mais adiante Gadamer se reporta a Nietzsche quando este olha
retrospectivamente para Descartes e diz que ‘E preciso duvidar de maneira mais fundamental’,

no que se referia a critica ao “principio idealista da autoconsciéncia’.

Os latinos traduziram o hipokeimenon por substantia e subiectum. Mesmo assim, este
ultimo conceito se referia a tudo o que esta ai e ndo tinha nada a ver com um “eu” essencialista.
Depois disso, criaram a palavra obiectum que designava o que é jogado para minha
representacdo, ou seja, ndo designava os entes jogados fora, ai presentes no mundo, e sim
tratava apenas de representacdes abstraidas das coisas. Com isso, 0 subiectum designava as
coisas presentes, enquanto o obiectum se referia as representacGes como caracteres abstraidos
delas.

Na denominacédo grega e na traducdo latina, houve certa preservacdo acerca do nosso
modo de ser presente no mundo, ficando em aberto e a ser pensado o0 ente que n6s Mesmos
somos, diferentemente das coisas dadas no mundo e também produzidas pelo préprio homem.
Aristoteles ja havia dado certa orientacdo tanto na Fisica como na Metafisica. Dessa forma,
Gadamer (2012, p. 101) levanta a pergunta sobre “como o conceito moderno de sujeito e de
subjetividade pode retirar dessa orientacdo fundamental a sua propria aplicacdo particular”. A
resposta é que, no advento da modernidade, houve aquela virada cartesiana no ambito da
linguagem, e o0 subiectum passou a designar o sujeito pensante, “eu autoconsciente”, € 0O

obiectum virou objeto (objekt) das ciéncias naturais com referéncia as coisas objetivadas, ou

34 Segundo Heidegger (2014. p. 15-16), o problema “comeca com a recepcio das palavras gregas no pensamento
romano-latino”, assim, hipokeimenon virou “subiectum”, hypéstasis (bndctacic) virou “substantia”, simbebekos
(cvupepnrog) vira “accidens”. Conclui o pensador aleméo: “O pensamento romano toma posse das palavras
gregos sem uma experiéncia igualmente originaria que corresponda aquilo que elas dizem, sem a palavra grega”.
35 Esse conceito virou o primeiro principio supremo na modernidade, foi tanto que Kant o denominou de a ‘virada
copernicana’.



72

seja, ocorreu uma inversdo de papéis pondo as ideias de cabeca para baixo, conforme o dizer
de Heidegger (20014, p. 132-143). Dessa forma, 0 sujeito virou, necessariamente, objeto, tanto
¢ assim que Descartes falava de coisa pensante (res cogitans). Convém frisar que na filosofia
de Descartes o termo res ndo significa as coisas simplesmente presentes, mas entendida por
objeto na sua acepcao latina de objecta. Tudo isso se tornou bastante decisivo para o alto grau
de desenvolvimento da nova ciéncia na modernidade. Decorre disso que a acepgao de natureza

ganhou uma caracterizacéo universal de objeto a ser explorado.

O método para a pesquisa cientifica se torna necessario na énfase peremptoria de
Descartes: “Necessaria est methodus ad [rerum] veritatem investigandam. ‘E necessério o
método para investigar a verdade das coisas’” (HEIDEGGER, 2001a, p. 131), ou seja, em vista
do caminho da autocertificacdo, a qual proveio da concep¢édo de verdade traduzida por “veritas
rerum, a verdade das coisas é veritas objectorum, verdade no sentido da objetividade dos
objetos, ndo a verdade como coisidade das coisas presentes por si” (HEIDEGGER, 2001a, p.
132). Entdo, a verdade tdo cara ao pensamento grego no sentido da aletheia fora reduzida a

caracteres objetais.

E curioso que em alemdo temos o Gegenstand® e Gegestand como conceito para
designar duas concepcdes diferentes da palavra objeto e, para além destas, o objeto ganha outra

conotacdo fundamental relativa ao homem, a saber:

[...] no primeiro caso objeto [Gegenstand] significa 0 mesmo que objeto [Objekt] da
experiéncia das ciéncias naturais. No segundo caso objeto [Gegestand] indica as
coisas simplesmente presentes independentemente para 0 uso e observacdo. No
terceiro caso objeto é o algo como o sujeito de uma possivel afirmagéo a respeito
(HEIDEGGER, 2001a, p. 153).

Nos dois casos iniciais da citacdo, isto é, o primeiro e o segundo, fica bastante claro a
que se referem pelo teor do que vimos discutindo, se bem, que no segundo caso, ha uma
diferenca significativa que toca a questdo de o objeto estar presente e se mostrar de forma
independente para o “uso e observagdo”, ou seja, a condigdo de objeto, aqui, traz & tona o seu
mostrar-se e exige 0 “deixar-ser” dele para a observagdo inesgotavel. Isto quer dizer que,

guando observamos um objeto simplesmente presente como coisa dada no mundo, observamos

3 Esse termo é composto e traz a tona o posicionamento de algo que aparece de forma constante, isto é, -Stand
significa o estado ou posi¢do de como algo aparece e, Gegen- indica o que é contrério, entdo Gegenstand designa
aquilo que se posiciona de modo contrario em seu aparecer, quando vem ao nosso encontro. Portanto, o acento
recai no posicionamento do ser em que algo se mostra contrariando (Cf. HEIDEGGER, 2010a, [n. 7], p. 456).



73

apenas um dos lados de sua manifestacdo e ndo o seu todo, a exemplo da lua com seus dois
lados (o visivel e 0 oculto) e, mesmo que seja vista em sua inteireza, ainda assim ficam em

aberto a sua proveniéncia e prospectiva futura.

O terceiro caso retoma toda a nossa discussao até 0 momento, pois se dirige ao ser do
homem. Na referida citacdo, ele foi chamado também pelo termo objeto como sendo “o algo”,
“o sujeito” de modo que ¢ dito acerca dele ser “possivel” uma “afirmagao a respeito”. Fizemos
a repeticao dos termos para visualizar a exigéncia do ter de pensar quem é o homem na pergunta
de Heidegger (2015b, p. 50s): “quem somos n6s?” Quando abordamos o zoon logon echon
acima, precisamente nas paginas 65-66, lancamos essa indagacdo e demos uma indicagdo
formal no sentido de travessia®’. Esta, por sua vez, traz a possibilidade de o0 homem se encontrar
consigo mesmo e com 0S outros numa busca incessante e corajosa, a medida que tende a se
encontrar com algo inaudito. A discussédo acerca da pergunta sobre o homem deve apontar para

0 nosso modo existencial no mundo e ser tratada no terceiro capitulo.

Pelo que vimos discutindo até o momento, houve uma guinada da ciéncia desde 0s
primérdios da modernidade, segundo o dizer de Dilthey (2010, p. 32): “Quando os povos
europeus mais recentes, alcangando a maturidade no Humanismo e na Reforma, sairam desde
a segunda metade do século XVI do estdgio da metafisica e da teologia para entrarem nas
ciéncias autbnomas da experiéncia”. Esse dizer diltheyniano assinala o desprender-se das
ciéncias ditas naturais (exatas) em detrimento das ciéncias do espirito (humanas). De fato, isso
ocorreu no comeco do século XVII, marcado pelo que se denominou de periodo barroco. Até
entdo predominava a orientacdo de pensamento analdgico, isto €, da similitude pela qual se
buscava as semelhancas e afinidades das coisas no mundo pelo viés da ordena¢do em conjunto,
de modo que a linguagem era usada para justificar a correspondéncia das palavras com as
coisas. Conforme Michel Foucault (1999, p. 75), “o jogo das similitudes era outrora infinito;
era sempre possivel descobrir novas similitudes, e a Unica limitacdo vinha da ordenacéo das
coisas, da finitude de um mundo comprimido entre 0 macrocosmo € o microcosmo”. A0
contrario dessa ordem do saber analdgico da similitude, surge no mundo ocidental a percepcao
das identidades e diferencas, fazendo o conhecimento se reger pela comparacdo metddica e a

analise. Cresceu a busca desenfreada do conhecimento pelo conhecimento e a ciéncia se tornou,

37 De acordo com Guimardes Rosa (1986, p. 52), essa palavra aparece de modo significativo no dito de Riobaldo:
“o real ndo estd na saida nem na chegada: ele se dispde para a gente é no meio da travessia”. Outrossim, Gadamer
traz outra palavra fundamental, a saber, “aventura”, conforme citagdo em destaque na pagina 87 deste capitulo.



74

doravante, o objetivo final do Ocidente. Isso quer nos dizer que ndo temos e nem podemos nos
desvencilhar dela e, no entanto, urge ser pensada. E aqui que Gadamer (2011b, [II], p. 63)
coloca a questdo norteadora da filosofia: “Serd possivel retroceder para além do saber

tematizado pelas ciéncias, e, sendo possivel, em que sentido e medida?”.

O retroceder s seré possivel no sentido do pensamento do que foi pensado pelos antigos
e ndo no retornar a experiéncia dos mesmos. As ciéncias tematizam a objetividade das coisas
com as regras da clareza e distincdo, disso decorrem as escolhas objetivas no seguimento do
preceito logico-formal da ndo-contradicdo, na medida em que nos impede de dizer algo
contrario ocorrendo simultaneamente, a saber, chove e ndo chove, ser e ndo ser, pois ou chove

com certeza ou ndo chove; ou se é ou ndo se é.

Nietzsche questiona o objetivo das ciéncias na medida em que elas separam 0s aspectos
das coisas como quem deseja separar, de imediato, o joio do trigo. Entdo, como separar alegria
e dor, prazer e desprazer no ser do humano? No aforismo 12 de A Gaia Ciéncia de 1882-87,
aparece 0 “Como?” de inicio. Trata-se de uma indagacdo que ja caracteriza um caminho
metodolégico, ou seja, de que maneira se pretende tecer algo e o percurso do vir a ser apenas

unilateral? Em seguida, ele questiona em que consiste tal objetivo nas seguintes palavras:

O objetivo ultimo da ciéncia é proporcionar a0 homem o mé&ximo de prazer e 0
minimo de desprazer possiveis? E se prazer e desprazer forem entrelagados, que quem
desejar o maximo de um tenha de ter igualmente 0 maximo do outro — que quem quiser

aprender a ‘jubilar-se até o céu’ tenha de preparar-se também para ‘estar entristecido
de morte’? (NIETZSCHE, 2012, p. 61).

Diante disso, a resposta aponta para o dito filosofico acerca da ciéncia: “Mas ela poderia
se revelar ainda como a grande causadora de dor!” (NIETZSCHE, 2012, p. 62). Ao que
podemos observar, a humanidade ja experimentou e vem experimentando diversas situac@es de
intensa dor com as guerras produzidas pelo poder da ciéncia®. Surge, portanto, uma hipGtese
com o0 “talvez” nietzschiano que caracteriza o grande poder da ciéncia com outra revelacdo
contraria, a saber, “sua tremenda capacidade para fazer brilhar novas galaxias de alegria!” (p.
62). Esse dizer revela certo entusiasmo poético da linguagem na perspectiva de favorecer um

novo folego a ciéncia. Ressalte-se, aqui, 0 fato de os gregos terem se encantado com o

38 Sobre isso convém indicar a reflexdo de Zygmunt Bauman (1998) sobre o fenémeno do holocausto, quando ele
sugere ter sido fruto da racionalidade instrumental com base na burocracia moderna e culminou com 0 processo
tecnolégico altamente destrutivo.



75

surgimento da ciéncia, precisamente com Demacrito de Abdera que, segundo 0s comentarios
de Nietzsche: “os primérdios do conhecimento cientifico foram contemplados pelos gregos com
olhares cheios de embriaguez” (OS PRE-SOCRATICOS..., 1991, p. 239-240). Isso aconteceu
porque Demdcrito considerou a linguagem em sua forca de pensamento poético, voltada para o
logos; segue-se disso sua consideragdo sobre os poetas “como profetas da verdade (isso lhe
parece um fato natural)”. Enfim, um pensador cientista do quilate de Demdcrito e um fildsofo
metodologo da envergadura de Aristoteles jamais se descuidaram da forca potencial da poética

do logos.

Outro desvio crucial ocorreu com a forma objetiva de tratar a realidade e os entes no
mundo. Tal feito marcou uma mudanca sem precedentes em relagdo ao conceito de techné®
(téxvn), o qual era um modo de saber acerca do ente enquanto ente e significava trazer o ente
para o ambito do desvelamento. Saber, aqui, ganha a nuanca de pensamento mais originario no

seguinte dito:

A palavra grega, que designa o ‘sabio’, estd etimologicamente ligada a sapio, eu
saboreio, sapiens, aquele que saboreia, sisyphos, 0 homem de gosto extremamente
apurado; uma faculdade penetrante de saborear e de conhecer as coisas, uma aptidao
notavel de discernimento, [...] a arte genuina do filésofo (NIETZSCHE, 2018, p. 28).

Nietzsche teceu a diferenca entre o agir do cientista e o pensador Tales de Mileto. O
desvio do conhecimento racional foi traduzir techné como mero fazer pratico e manual da
comensurabilidade moderna, ou seja, o saber fazer de tipo calculador que fabrica objetos e
artefatos descartaveis; segue-se disso o fato de a obra de arte passar a ser valorada como mera
expressao/representacao subjetivista. Entdo, indagamos acerca do que vem a ser o valor da obra

de arte e do artista criador.

O problema desviante consiste na mera instrumentalizagdo da linguagem, pois esta vem
sendo usada, de forma crescente, como expressao objetivista das coisas e, com isso, a linguagem
sofre um desvio de sua condicdo originaria e se torna incapaz de dizer algo de essencial das
proprias coisas. Dessa forma, termina caindo na indigéncia linguistica de simples jogos de
palavras mediante seu uso deterministico com produces perifrasticas; jamais cria obra de arte.

Tudo isso vem ocorrendo no &mbito da tradicdo metafisica e culmina na racionalidade moderna.

39 Esta transliteracdo de techné provém do termo grego téyvr, de forma que temos em vista o contetido filoséfico
dela. Isso faz toda diferenga com relagdo ao uso da palavra técnica, proveniente daquela.



76

Outro desvio marcante é a nogédo de valor pelo qual a arte vem passando ao ser concebida
pela ciéncia estética. Esta, por sua vez, destacou-se como ciéncia da arte no sentido
configurador do belo nas obras objetivas. No entanto, a arte tende a se tornar, tdo somente,
objeto de sentimento vivencial do homem moderno e, nessa mesma dire¢do, a arte poética
padece com a reducdo da linguagem ao uso objetivado. Sabemos que ha um confronto entre
arte e estética, o que traz implicacGes para a concepg¢do de obra de arte e, consequentemente,

para a obra linguistica.

A palavra estética provém do grego aesthesis (aicOnoic) e foi designada por sensacéao.
O grande estudioso dela foi Alexander Gottlieb Baumgarten, o qual criou 0 nome da disciplina
Estética (Aesthetica), a saber, a ciéncia do conhecimento sensitivo (cientia cognitionis
sensitivae), a fim de tratar do belo na arte e em geral, ou seja, no sentido de fundar tal ciéncia
para enfrentar o problema da apreensdo da esséncia do belo. Por um lado, esse ponto de partida
do sensitivo foi apropriado por Kant para seus estudos gnosioldgicos da sensacao, a qual fora
desenvolvida no @mbito da Estética Transcendental. Disso resultou o fundar a ‘ciéncia de todos

0s principios a priori da sensibilidade’, conforme diz Ferrater Mora (2005, [I1], p. 909).

Por outro lado, a perspectiva da reflexdo acerca do belo artistico aparece na obra de
Hegel Estética: A ideia e o ideal de 1832-1887. Trata-se de uma reflexdo filosofica que norteou
os estudos da estética no Ocidente. Segundo Heidegger (20104, [I], p. 78), “A consumacao da
estética adquire sua grandeza do fato de conhecer e expressar esse fim da grande arte como tal.
A estética derradeira e maximamente grandiosa do Ocidente € a estética de Hegel”. Neste caso,
no Epilogo de A Origem da Obra de Arte (1935/36), Heidegger visa a verdade posta em obra
ao situar o viés de superacdo da objetivacdo da estética e da razdo, a fim de pensar a esséncia

da arte para além de um espirito racional e da mera vivéncia contemplativa.

O topos reflexivo de Hegel é o Espirito Absoluto, ou seja, a razdo em sua universalidade.
Ao se deter no estudo da arte, o diagndstico feito por Hegel aponta para o fim da grande arte
grega e medieval, pois tal arte j& ndo satisfaz objetivamente os apelos da totalidade da vida, seja
da lembranca e muito menos da alma (espirito) nos tempos modernos. Em verdade, a arte é
relegada ao ambito da representacdo enquanto reflexo do espirito racional. Segue-se disso que
0 belo proveniente da natureza serviu para a contemplacédo do homem grego e do medievo, mas,

na modernidade, 0 homem do conhecimento racional apenas reflete friamente acerca do belo



7

posto pelo espirito na paisagem da natureza em determinada época historica, conforme nos diz
Gadamer:

Pois é inegavel que o julgamento sobre a beleza de uma paisagem fica na dependéncia
do gosto artistico de uma época. Basta pensar, por exemplo, na descri¢cdo da fealdade
da paisagem dos Alpes, que ainda encontramos no século XVIII — claramente um
reflexo do espirito da simetria artistica que dominava o século do absolutismo. E assim
que a estética hegeliana assenta-se sobre o ponto de vista da arte. Na arte 0 homem se
encontra a si mesmo, o espirito como espirito (2011a, [I], p. 103).

A tltima frase “o espirito como espirito” caracteriza bem o processo de racionalizacao
posto na arte, ou seja, a representacdo do belo na arte € percebida como o reflexo de
espelhamento daquilo que foi configurado pelo proprio homem na arte. Tal representacdo
caracteriza a objetivacdo de determinados sentimentos intensos em nosso amago. Percebe-se,
com isso, a consequéncia correta de alivio e consolo ap0s a objetivacao que torna os sentimentos

de paixdes e de dores alheios a nds proprios, isto €, quando 0s exteriorizamos:

Acontece com as paixfes 0 que acontece com a dor: o0 primeiro modo que a natureza
nos ofereceu para obter o alivio de uma dor que nos fere sdo as lagrimas; chorar é ja
ficar consolado. O alivio acentua-se depois com o decorrer de conversas amigaveis, e
0 anseio de alivio e consolo pode até levar-nos a compor poesias (HEGEL, 1980, p.
102).

Entretanto, ndo se trata de compor poesias meramente sentimentais. Embora isso possa
ser feito, na reflexdo hegeliana, a poesia ndo se limita a nenhum tipo de material sensivel a
exemplo das artes sensério-intuitivas, a saber, a arte simbolica, a arte classica e a arte romantica,
justificadas por Hegel como sendo a Arquitetura, a Escultura, a Pintura e a MUsica. Ele reserva
uma posicdo privilegiada a poesia como “‘arte universal’ em uma medida especifica”
(GADAMER, 2010, p. 70-71). Para Hegel, ela aparece a partir da “imaginagao interior”, mas
trata-se da reflexdo filosdfica acerca da totalidade que ele retomou de modo analogo ao de
Aristoteles e, segundo Gadamer, o privilégio que a poesia apresenta com relacdo as demais artes
se apoia nos sentidos da visdo e audicao, isto €, o0 estagirita concebeu que pela visdo nds
visualizamos a maior parte das diferencas, mas, sobretudo pela audicao (escuta), temos acesso
a todas as diferencas porque escutamos a linguagem proveniente do logos. As demais artes
ficam presas ao espago e ao tempo, enquanto a poesia as transcende, assim pontua Gadamer:
“Os dois [espago e tempo] mostram-se na poesia enquanto ‘ponto do espirito, enquanto o sujeito
pensante que concecta [sic] em si o espago infinito da representagdo com o tempo do som”.
Enfim, a estetica hegeliana permanece refém da representacao da ideia do belo artistico como

a expressdo do espirito racional posto e captado da natureza. Entdo, o fim da arte consistiria em



78

resgatar o espirito racional como algo de mais elevado no homem, de modo que o fil6sofo

assinala:

Isso é o que compete a arte representar, fa-lo ela mediante a aparéncia que, como tal,
nos € indiferente desde 0 momento que sirva para acordar em n6s o sentimento e a
consciéncia de algo demais elevado. Assim a arte cultiva o humano no homem,
desperta sentimentos adormecidos, pfe-nos em presenca dos verdadeiros interesses
do espirito (HEGEL, 1980, p. 99).

E diante dessa finalidade do espirito que Hegel nos apresentou o veredito que foi
chamado de “a morte da arte”, ndo obstante trouxe uma contribuicéo paradigmatica no sentido
de provocar 0 nosso pensar acerca da arte, na medida em que ele conheceu e nos disse algo
sobre o fim da arte. Por isso, trata-se de uma reflexdo filos6fica e ndo meramente de prognostico

futuro de finalismo da arte. A sentenca rege o seguinte:

Os bons tempos da arte grega e a idade de ouro da ultima Idade Média sédo
idos. As condicGes gerais do tempo presente ndo sdo favoraveis a arte. [...]

Em todos os aspectos referentes ao seu supremo destino, a arte é para nés
coisa do passado. Com sé-lo, perdeu tudo quanto tinha de autenticamente verdadeiro
e vivo, sua realidade e necessidade de outrora, e encontra-se agora relegada na nossa
representacdo (HEGEL, 1980, p. 94).

Ainda como complemento, convém incluir outras duas passagens de Hegel, que

Heidegger acrescenta nessa citacao, a saber:

‘A arte ndo vale para n6s como o modo supremo de a verdade proporcionar
a si [mesma] existéncia’ (WW. X, 1, pag. 134). ‘Podemos até esperar que a arte
continue sempre a elevar-se e se torne cada vez mais perfeita, mas a sua forma deixou
de ser a necessidade suprema do Espirito’ (HEIDEGGER, 2014, p. 86).

Como podemos ver, Hegel ndo fala diretamente sobre a morte da arte. Essa forma de
dizer é proveniente de alguns de seus intérpretes. Entdo, a sentenca hegeliana apenas assinala
gue a arte é algo do passado, ou seja, em nossa atualidade, ela passou a ser encarada do ponto

de vista da representacao, e nao mais da “necessidade suprema do Espirito”.

Mesmo ao dizer que a arte é algo do passado, isso ndo nega a possibilidade de
surgimento de muitas obras de arte, inclusive, com aperfeicoamento técnico e também o
aparecimento de novos artistas e intelectuais de obras artisticas, as mais diversas, perfazendo
outros horizontes de linguagens. No entanto, a sentenca hegeliana permanece firme e ainda néo

decidida. Segue-se disso, a seguinte indagacdo heideggeriana: “é a arte ainda um modo



79

essencial e necessario como acontece a verdade que é decisiva para 0 nosso ai-ser historico, ou
jando o ¢?” (HEIDEGGER, 2014, p. 87).

Na verdade, Hegel mostra certa dependéncia da similitude pela qual a arte serviu como
objeto de contemplacdo do divino. Neste sentido, Michel Haar (2000, p. 54-59) pontua a
divinizagdo do sentimento de amor, proveniente da religido cristd, como fundamento da arte.
Hegel assimilou tal absoluto pelo crivo da representacdo, de forma que caracteriza a morte da

grande arte ao tempo em que elevou a discussdo em torno da estética racional moderna.

Hegel concebe a obra de arte como sendo um produto do Espirito. Para ser esse produto
(objeto) visivel e audivel diante de nos, ¢é preciso que haja uma “atividade criadora”. Esta, por
vez, se encontra no artista. E ele quem cria, faz, produz arte. A indagacao, aqui, é sobre o qué,
ou seja, qual a condicdo provocadora de tal capacidade de producgdo artistica? O que faz com
que a obra de arte se torne o objeto focal do artista?

Este pensador aleméao responde a tais indagacdes a partir da subjetividade humana como
condicdo de interioridade subjetiva. Sua resposta € clara e precisa, a saber. é a
imaginacao (Vorstelungsvermogen), desde que seja criadora e que ele a sintetize no conceito
fantasia (Phantasie) para diferenciar de uma imaginacao passiva, a exemplo da contemplagéo
religiosa, bem como do imaginario psicanalitico. Esta transliteracdo de fantasia aparece em
italico para caracterizar a atividade criadora diferente da compreensdo comum. Convém
advertir que Hegel (1980, p. 301) ir4 tecer observacGes gerais ao mencionar 0s aspectos da
subjetividade criadora, do génio e do talento. No cerne da imaginacdo (fantasia), ele destacou
duas condicOes da atividade criadora, a saber: “um dom e um sentido”. Nao obstante,
precisamos indagar sobre a proveniéncia de ambos. Entretanto, devemos ir adiante com Hegel

e contra Hegel. Acompanhemos seu dizer:

H4 nesta atividade criadora um dom e um sentido que permitem apreender
as formas da realidade, e no espirito gravar, gracas a uma visao e uma audicao atentas,
as variadas imagens da realidade existente; a isso acrescenta-se uma memdria capaz
de conservar a lembranca do colorido mundo destas imagens multiformes (p. 302).

O pressuposto a ser admitido ¢ o “poder geral da criagdo artistica”; voltaremos a este
mais adiante. Hegel destaca-o para fundamentar a imaginacdo como a faculdade artistica mais

importante. Por “dom”, poderiamos entender uma esséncia dada em nossa subjetividade. O que



80

seria essa esséncia € outra questdo. Corremos o risco de cair na metafisica das entidades. Dizer
que nascemos com um “dom” cai-se no inatismo. Conceber o “dom” como algo dado exige

uma peticdo de principio causador; volta-se a metafisica que se detém nos entes.

Por outro lado, Hegel ndo diz diretamente que esse “dom” seja a nossa capacidade
racional, a razdo, visto que na citacdo ele menciona o “espirito”. Ademais, ele enuncia que
também hd “um sentido”. Este, por vez, pode ser compreendido a luz da faculdade da
sensibilidade na Critica da Razdo Pura de Kant, posto que ambos nos permitem “apreender as
formas da realidade”, isto €, o que nos ¢ dado como fendmenos ou caracteristicas dos objetos,

passando pelas sensagdes até atingir o plano do entendimento para a formulagédo de conceitos.

Enfim, esse “dom” e “sentido” configuram a nossa capacidade de intuir a obra de arte e
fazer “dela um objeto de intui¢do para os outros ¢ um apelo a sensibilidade alheia” (HEGEL,
1980, p. 301). Tal capacidade intuitiva, que apreende as “imagens multiformes” da realidade,
ganha apoio significativo em dois sentidos ja destacados por Aristoteles: a visdo e a audicao,
como vimos anteriormente. Veremos, no terceiro capitulo, que a linguagem apresenta outras
dimensdes peculiares ao nosso modo de existir no mundo, de forma que ela ndo se restringe
apenas a visdo e a audicdo, mas nos envolve como um todo para 0 aceno originario da
linguagem que nos da uma indicacdo formal de algo em sua proveniéncia. Neste caso, supera o

mero plano conceitual da estética europeia.

De antemdo, n6s temos esses dois Orgdos receptores importantes. Por meio deles,
situamo-nos no plano da existéncia. Eles nos ajudam a captar “as variadas imagens da realidade
existente”. Hegel vai adiante e diz que eles gravam tais imagens “no espirito”, ou seja, na mente
enquanto capacidade de raciocinar, de refletir a partir de algo gravado. Entdo, a condi¢do de
intuirmos algo provém da pura gratuidade desses dois 6rgdos perceptivos. Logo, o que nos é
dado, doado e se torna “um dom” advém da visdo e da audi¢do atentas. Ora, mas o que foi
gravado pode cair no esquecimento. Aqui, Hegel (1980, p. 302) recorre a “memoria capaz de

conservar a lembranca do colorido mundo destas imagens multiformes”.

Partindo da conservacdo de tais imagens gravadas na mente e que sdo evocadas no
ambito da memoria pela capacidade de nos lembrar delas, € que a imaginagao criadora as retoma
em sua atividade artistica criando a obra de arte, segundo Hegel. Uma questdo que salta a vista

é anocgdo de “imagem” e parece que esta fez derivar a palavra “imagina¢do”. Ora, essas imagens



81

sdo concretas, ou seja, sdo provenientes de algo que perfaz as “imagens multiformes” do
“colorido mundo”, no dizer de Hegel. Logo, parece que a imaginagao se torna criativa ao partir
da percepcéo sensivel e poder criar a obra de arte. No entanto, podemos criar algo sem nenhuma

imagem sensivel, e sim projetiva. Diriamos, em linguagem moderna, algo da ficcéo.

Todavia, Sartre (1978, p. 36) nos adverte para ndo cairmos numa “metafisica ingénua
da imagem” que consistiria percebermos a imagem de uma coisa dada e fazermos uma cépia
duplicada dela mediante a teoria da semelhanca, trazendo essa imagem coisificada para dentro
da nossa consciéncia. Tal metafisica ingénua ocorre quando conhecemos, de fato, as imagens e
passamos a dizer objetivamente que as vemos e ouvimos. Para evitar isso, Sartre propde 0 que
ele chama de “contencdo de espirito”, ou seja, exercitar uma experiéncia reflexiva para
fundamentar a imagem apreendida, assim, tdo logo intuimos uma imagem de algo, convém
evitar de tomar por fundamento sempre 0 modo de existéncia fisica, significa tecer pensamentos
argumentativos acerca da condi¢cdo em que se originou tais imagens. 1sso nos faz lembrar da
adverténcia no dialogo Politico de Platdo (1983, [286a], p. 234): “é necessario procurarmos

saber dar a razéo de cada coisa e compreendé-la”.

O que foi gravado na mente pode permanecer desde que seja conservado, mas isso nao
basta porque, mesmo estando |4 na memoria, com o passar do tempo, esquecemos o que fora
aprendido, a exemplo de certos célculos de matemética. A énfase recai na “lembranga”;
portanto, a memoria deve conservar a lembranca. Para tanto, a memoria deve ser capaz disso.
O que lhe da esse ser capaz? Estariamos, aqui, adentrando a reflexdo filoséfica e Hegel admite

que ha o “poder geral da criacdo artistica”.

Se dissermos que a capacidade de memorizacdo sera conservada mediante 0 uso
constante, entdo ficaremos reféns do mero pragmatismo repetitivo, ou melhor, seremos
autdmatos. Além do mais, ndo precisaremos ser educados nem ensinados, apenas treinar
técnicas de repeticdo behavioristas, ou ser amestrados feito o boi que puxa o arado ou o carro

mediante o aguilh&o.

O que ha com esse “poder geral de criagao artistica” enquanto condi¢do maior de
explicacdo da proveniéncia da obra de arte pela imaginagdo? Hegel iniciou a citacdo enunciando
“um dom e um sentido”. O desdobramento da citagdo apresenta o como do fazer com as

ferramentas e meios utilizados para a execucdo final da obra artistica. Assim, o artista €



82

perpassado por esse “dom” e “sentido”. Na abertura da imaginagdo do artista, vem a tona o
brilhar da obra sendo criada por ato de sua razdo consciente. Diriamos que acontece um brilhar
da mente ou memaria que se abre e reluz a obra de arte na atividade criativa; o reluzir aparece

como um refletir espelhado da razéo.

Vimos que Hegel retomou a visdo e a audi¢do atentas como o meio primordial para a
condicdo de apreender tudo o que se faz necessario a imaginagdo criativa. Por mais que
insistamos numa ficgdo, cuja atividade criativa partisse de um nada, isso ndo procede. Hegel
cita por duas vezes a realidade existente e culmina com o “mundo colorido” de onde provém as
imagens; segue-se disso que aquele “poder” ou potencial seria apreendido de tais imagens e
constitui o chamado “dom” presente na memoria capaz de lembrar. Ainda assim, ficamos
aquém de uma reflexao filosofica acerca da proveniéncia daquele “poder” da nossa capacidade

racional, do intelecto criador do artista, segundo Aristoteles (2014, [VI, 4, 1140a10-14], p. 225).

O “Espirito” designa o Racional em sua universalidade infinita, tanto & que Hegel (2012,
p. 60) discute a tese “de que a Razdo governa e governou o mundo”. Ele retomou essa nogéo
de Anaxagoras que foi “o primeiro a mostrar que a mente (vovg), a compreensio em geral ou a
Razédo, domina o mundo — mas ndo uma inteligéncia no sentido de uma consciéncia individual,
ndo um espirito como tal. Os dois devem ser cuidadosamente distinguidos” (2012, p. 57).
Quanto a isso e, a titulo de ilustragdo, havemos de observar a ocorréncia do processo
civilizatério com suas determinacdes historicas®®. Enfim, o que resta de todo esse processo
racional para a obra de arte e seus artistas? Voltamos a tona com a indagagdo heideggeriana
anterior: “¢ a arte ainda um modo essencial ¢ necessario como acontece a verdade que é decisiva

para 0 nosso ai-ser historico, ou ja ndo o €?”.

Tal indagar nos pde diante dos questionamentos presentes na obra de Walter Benjamin,
a saber, A Obra de Arte na Epoca de sua Reprodutibilidade Técnica (1935-36). Atualmente
vivemos no auge da técnica com todo o seu aparato das tecnociéncias, de forma que a técnica
ndo so reproduz as obras como copias, mas se torna capaz de também produzir algo a partir da
natureza dada e ir além do que ela ndo pode nos dar. O reproduzir traz a tona o acesso as obras

que ficaram restritas aos museus e as exposicdes, e marcadas pelo valor de culto. Ademais, tais

40 O Renascimento (1300-1600); a Reforma Protestante (1517-22); a Contrarreforma (1545); o lluminismo (1715-
1789); a Revolucgdo Industrial (1760-1819) e a Revolucéo Francesa (1789).



83

obras foram redimensionadas para um outro tipo de exposi¢cdo que transcendeu o @mbito

daqueles recintos com suas galerias®.

Para além da reproducdo de copias, a técnica fotografica trouxe a contribuicéo de fixar
em imagens fotogréficas a retratacdo de algo, seja da natureza ou de obras criadas, que se
perderiam no tempo. Diante disso, Benjamin cita o importante fotografo francés que “fixou as
ruas de Paris, por volta de 19007, e nos diz que “o valor de exposi¢ao se sobrepde ao valor de
culto” (2014, [n. 35], p. 47). O problema, aqui, € esse exaltar a “sobreposi¢do”, pois iSSO passa

a ideia de desvalorizacdo das obras de artes originarias em seu valor proprio.

A estética em sua acepc¢do grega de aesthesis se encontra em Platdo e Aristoteles.
Tratava-se da ideia do belo na reflexdo filosofica ao “seguirem a antiga tendéncia a
identificacdo do belo com 0 bom na unidade do real perfeito, e, portanto, subordinaram na maior
parte dos casos, ao tentar definir a esséncia do belo” (MORA, 2005, [I1], p. 909). A perspectiva
filoséfica, aqui, converge para se pensar 0 ser em seu vigor de realiza¢do e ndo tanto o fazer
como mera producdo de artefatos. A reconstrucdo da estética, no alvorecer da modernidade,
reduziu o ser ao fazer; disso decorreu a identificacdo da beleza com a arte, e esta fora concebida
como manifestacdo de coisas belas; dai, serem chamadas de belas artes, mas, no mundo grego,

dava-se o contrario, a saber:

Para um grego seria inconcebivel reduzir a vivéncia estética e arte a fazer. Ser belo e
bom, kaAd¢ e dyaBdc, ndo designam conotagdes emocionais da sensacdo e do
sentimento. Remetem para conotac¢des ontoldgicas de ser e realizar-se. Mesmo no uso
de todo dia, kalos e agathos, belo e bom, é o real, por e ao realizar-se. Pois, realizando-
se, 0 real manifesta e mostra, i.é, deixa aparecer e desaparecer, na sua realizacdo, a
plenitude propria da ¢pvogg [sic] de ser e ndo ser (LEAO, 2010, p. 80).

A ciéncia estética moderna ganhou forte apoio da filosofia kantiana, precisamente na
Critica da Faculdade de Julgar (Kritik der Urteilskraft), na qual Kant buscou elevar a nocao
de gosto a condicdo de universalidade do juizo estético; disso resultou a passagem do gosto
para a aproximacao com o belo no sentido do todo. Por conseguinte, Kant constata que devemos
sair das preferéncias particulares, dos interesses coletivos, da universalidade empirica e da

unanimidade para o concordar com a idealidade do bom gosto em face da tirania do fenémeno

41 Trata-se, por exemplo, do surgimento da fotografia em 1826 por Joseph Nicéphore Niépce. Seguiu-se disso a
reproducdo técnica de copias que, “usando um negativo foi desenvolvido em 1841, pelo inglés Henri Fox Talbot”
(BENJAMIN, 2014, [n. 13], p. 15).



84

da moda que se vincula ao gosto. Segundo Gadamer (2011a, [I], p. 78), ndo se trata de “sé
reconhecer como bela esta ou aquela coisa que € efetivamente bela, mas considerar o todo ao
qual deve concordar tudo que € belo”. O problema é que, mesmo tendo presente uma variedade
de coisas belas na natureza e nas artes, e, mesmo tendo em vista um todo ao qual aquelas
concordem, precisamos de um sentido, o qual é indemonstravel. Em todo caso, tal sentido do
gosto é condizente com a idealidade que “abrange todo o campo dos costumes e da decéncia”.
Enfim, o procedimento de Kant é racional com fundamento num principio subjetivo idealmente

valido para todos, a saber:

E o jogo livre da imaginagao e da compreensdo, uma relagéo subjetiva idonea para o
conhecimento, que apresenta o fundamento do prazer no objeto. Idealmente, essa
relagdo Util subjetiva é igual para todos, é pois passivel de ser transmitida
universalmente e fundamenta assim a pretensdo de validade universal do juizo de
gosto (GADAMER, 20114, [I], p. 84).

Com este principio subjetivo de validez universal do “jogo livre da imaginacdo e da
compreensdo”, torna-se Vvisivel a possibilidade encontrada por Kant de elevar o gosto ao juizo
estético capaz de julgar todas as coisas da natureza e das artes no sentido de validez de beleza
e do bom gosto abstraido do campo dos costumes e da decéncia. Com isso, 0 gosto se torna
reflexivo, ou seja, racional da ciéncia estética. Sera que com isso se conseguiu apreender a

esséncia do belo da natureza e da arte?

A superacdo da estética passa pela questdo de método, na medida em que as ciéncias da
natureza se tornam atualmente o viés norteador de todo o conhecimento e, a0 mesmo tempo, se
arvoram a dominar também o &mbito do saber das ciéncias humanas. Estas tendem a se
adequarem aos ditames daquelas em funcdo do calculavel. QuestBes da filosofia, da ética, da
psicologia, da historia e outras tornam-se reféns dos codificadores percentuais calculaveis das
pesquisas ditas cientificas, sendo perdem o status de reconhecimento de validacdo. Atualmente,
parece inconcebivel realizar uma pesquisa cientifica, na Retdrica de Aristételes, para analisar a
consisténcia de argumentos plausiveis, quando se torna impossivel obter a veracidade de algo,
mesmo que a retorica venha a emergir “como a ciéncia da fala, do tornar linguisticamente eficaz
o verossimil”. Neste caso, Gadamer tece uma critica a supervalorizacao das ciéncias naturais a

partir de um exemplo da fisica e resgata o valor da arte legitima e da retdrica, a saber:

Em relacdo a fisica, quase todos nés nos encontramos nessa situacdo lastimavel de
ndo entendermos nada do que estd em jogo nela e, contudo, vivermos de seus
conhecimentos. Além disso, dependemos da arte legitima, exercida em um sentido



85

amplo, do tornar convincente. No fato da situacdo propriamente dita do conhecimento
humano, a retdrica me parece tdo necessaria quanto a teoria da ciéncia e a sua doutrina
do método (GADAMER, 2012, p. 332).

A supervalorizacédo das ciéncias naturais (exatas) em detrimento das ciéncias do espirito
(humanas) marcou o proprio Kant. Por um lado, podemos ver na Critica da Razao Pura quando
ele reivindica o status de ciéncia para a metafisica. Ele fez isso a luz da revolucao copernicana
da fisica, ensejando o0 progresso das ciéncias exatas, embora deixe em aberto a possibilidade de
a metafisica prosseguir no que diz respeito ao trato com o “indeterminado” (KANT, 1983,
[BXV-XXII], p. 13-14). Por outro lado, Kant refundou a estética convergindo para a
subjetivacdo radical e marcou toda uma época histérica, entretanto, “Ao desacreditar qualquer
outro conhecimento tedrico que ndo fosse o da ciéncia da natureza, forcou a autorreflexdo das
ciéncias do espirito a apoiar-se na metodologia das ciéncias da natureza” (GADAMER, 2011a,
[1], p. 82). Enfim, tudo isso demonstra o espirito racional que se firmou no Ocidente e causou
0 obscurecimento de toda e qualquer reflexdo pensante acerca do ser, da linguagem e da
verdade. Ainda segundo Gadamer (p. 104), Kant ndo pos “a questao da verdade no ambito da
arte”, e sim buscou fundamentar o juizo estético no a priori subjetivo, que resultou em sua
teoria do sentimento vital enquanto principio mais abrangente, sob o qual o conceito de génio

seria subsumido.

O ndo por a verdade no ambito da arte resultou na exclusdo da retdrica e na limitacao
da poesia, as quais sdo os dois tipos de artes discursivas destacadas por Kant. De forma didatica,
ele distingue ambas e as vé como “um livre jogo da imaginacdo [...] uma atividade do
entendimento” (KANT, 2016, [8 51], p. 219). Ele chama a aten¢do para o produzir uma bela
arte, desde que se leve em consideracdo a conexdo e a harmonia das duas faculdades do
conhecimento: a sensibilidade e o entendimento. Porém, ocorre que tanto o retérico (orador)
quanto o poeta terminam se descuidando daquelas capacidades fundamentais de conhecimento,
por ndo terem deliberado sobre as mesmas em unidade, terminam se desvirtuando da bela arte.
O retdrico se desvirtua do entendimento e deve ser evitado. E diante disso que Gadamer (2011a,
[1], p. 119) destaca a separagdo da retdrica da poesia que habitavam lado a lado ainda no século
XVIII, de forma a mostrar o problema de a retorica ter sido “excluida inteiramente”. O poeta
recebe certa anuéncia de Kant por se deter apenas na sensibilidade da imaginacéo das ideias. A
nuanga disso aparece no “como se” que toca a ambos que ndo dao conta do conhecimento em

sua integridade, a saber:



86

[...] o orador anuncia uma operacédo a realizar e a leva a cabo como se fosse apenas
um jogo com ideias para entreter o espectador. [...] mas ele quebra parte da promessa
feita quanto a atividade anunciada, a saber, ocupar o entendimento em finalidade. O
poeta anuncia somente um jogo com ideias, voltado a entreter, mas acabam surgindo
tantas coisas para o entendimento que é como se ele s0 tivesse a intencédo de conduzir
as suas atividades. [...] mas realiza algo que é digno de uma operagdo, a saber, fornecer
ludicamente alimento ao entendimento e dar vida a seus conceitos através da
imaginagdo (KANT, 2016, [8§ 51], p. 219-220).

Como vimos, Kant almeja um a priori subjetivo para fundar um juizo estético, capaz de
julgar toda e qualquer arte discursiva. A linguagem aparece no ambito do discurso do retdrico
e do poeta, mas Kant ndo a leva em consideracdo justamente por estar observando o Viés
racional das ciéncias naturais. Segue-se disso, o fato de nédo ter posto a verdade na arte. Desta
forma, a linguagem fica obscurecida em sua verdade originaria e termina decaindo na
indigéncia de meras palavras, as quais passam a Servir apenas para entretenimento e/ou

operacdes conceituais do entendimento calculador. Diante disso, ocorreu o seguinte:

A teoria kantiana da ‘elevagdo do sentimento vital’, no prazer estético promoveu o
desenvolvimento do conceito de ‘génio’ para um conceito de vida abrangente, [...] Foi
assim que o neokantismo, buscando derivar da subjetividade transcendental toda
validez objetiva, acabou caracterizando o conceito de vivéncia como a genuina
realidade da consciéncia (GADAMER, 2011a, [I], p. 104).

O conceito de vivéncia condiz com o desenvolvimento da estética, pois encontra seu
fundamento abrangente na percepcéo sensivel. Heidegger (2014, p. 85) nos diz que “A estética
toma a obra de arte como objeto, nomeadamente como o objeto da aicOnoig, do perceber
sensivel em sentido lato. A este perceber chamamos hoje ‘vivenciar’ [Erleben]”. A critica se
dirige ao tratamento dado a nocdo de vivéncia reduzida ao mero vivenciar objetivo e elevado
ao plano subjetivo e que talvez signifique a morte da arte. Diante disso, Gadamer realizou, em
Verdade e Método |, uma pesquisa na literatura alemé acerca da histéria da palavra vivéncia e
depois sobre o tratamento dela enquanto conceito, de forma que vem a corroborar com a critica
de Heidegger e mostra a diferencga ontologica a ser implementada quando se trata de apreender

a obra de arte pelo crivo da linguagem.

Gadamer assinala que o padréo que norteava a obra de arte antiga era outro diferente de
vivéncia, tal conceito nem existia para fundamento da estética. Na tradicdo metafisica, desde a
antiguidade até o periodo barroco do medievo, o padrdo a ser seguido pelos artistas era o da
autenticidade da obra e cunhar nela toda uma intensidade de expressdo. Neste caso, a

vivencialidade ndo constituia o fundamento primordial para a viséo produtiva da obra. Entéo,



87

modernamente isso significou um olhar estranho a vivéncia do sujeito voltado para os objetos,
experiéncias de vida, episodios de aventuras momentéaneas e, na medida em que a vivéncia é
tomada nessas acepcgOes particulares da vida, passando a ser elevada ao nivel conceitual mais
abrangente temos, com isso, a vivéncia de uma metafisica estética, isto €, a subsuncao do
individual no conceito universal para julgar todo e qualquer ente objetivo em sua manifestacéo

singular.

Na contemporaneidade, ndo se trata de retomar o padrdo metafisico da autenticidade e
intensidade expressiva para o produzir a obra de arte; nem se trata de aderir ao viés puramente
metodico da percepcéo estética de objetos e derivados da racionalidade. E nesse instante que
Gadamer retomou a concepcao ontoldgica da “verdade posta em obra” mediante o pensamento
de Heidegger e nos traz a contribuicdo de um outro olhar mais estranho ainda com relacao a

linguagem. Assim, ele matiza:

N&o é a autenticidade da vivéncia ou a intensidade de sua expressdo, mas a disposicao
artistica de formas e maneiras fixas de dizer que faz com que a obra de arte seja uma
obra de arte. Essa contradi¢do quanto aos padrdes vale para todos os géneros de arte,
mas possui nas artes de linguagem sua especial legitimagdo (GADAMER, 2011a, [I],
p. 118).

Essa contribuicdo gadameriana nos enseja a possibilidade de um novo olhar e produzir
a obra de arte contemporanea, inclusive, Heidegger (2004b, p. 176) exige algo novo nesse
sentido quando diz que “o ser-ai historico ocidental caracteriza-se inevitavel e
impreterivelmente por ser da ordem do saber”. Por um lado, na “disposigéo artistica de formas”,
e isso se aplica a todas as obras, tal disposicao se apresenta de forma provocativa, ou seja, algo
de estranho é capaz de mover 0 mundo de nossa existéncia e até nos jogar na perspectiva de
outros mundos da finitude. Gadamer explicita bem isso ao apresentar a concepcao ontoldgica
de aventura em seu carater de excecdo, diferente de simples episédios em nosso cotidiano. Ele

esta trabalhando a relacgdo entre vivéncia e vida, quando diz:

A aventura, ao contrario, embora também interrompa o curso costumeiro das coisas,
relaciona-se positiva e significativamente com o nexo que interrompe. Por isso, a
aventura permite que se sinta a vida no todo, na extensao e na sua forca. Nisso reside
o fascinio da aventura. Suspende as condicionalidades e 0s compromissos sob os quais
se encontra a vida costumeira. Ousa partir rumo ao que é incerto (GADAMER, 2011a,

[1], p. 116).

Esse carater de excecdo da aventura nos remete aqueloutro que falamos anteriormente

com a palavra travessia. Depois vamos tecer as devidas aproximages. No momento, convém



88

retomar, da citacdo anterior, a questdo das artes da linguagem que legitimam a aparente
contradicdo do antigo com 0 novo em se tratando, por outro lado, das “maneiras fixas de dizer”
que, juntamente com “a disposi¢ao artistica de formas”, fazem a obra produzida pelo artista ser
uma obra de arte. A questdo do dizer aponta para as artes da linguagem. Vimos na discussao
com Kant que se trata das artes discursivas: retorica e poesia. Nesta perspectiva, Gadamer traz
a tona a relacdo entre ambas e que foi se perdendo ao longo do desenvolvimento da
Modernidade até ser extinta. Para dar conta disso, ele pega o conceito de simbolo e alegoria

como exemplo especifico na historia.

A linguagem trabalha muito com simbolos e também lida com alegorias. O simbolo
mantém uma relacdo de si mesmo com algo representado por ele como se estivesse unido com
seu préprio representado. Pode-se dizer que teve muito a ver com o vies religioso, enquanto a
alegoria nos remete para algo fora dela mesma. Esta, por sua vez, é bem caracteristica do
exercicio filosofico, pois os exemplos a serem dados em filosofia carregam esse recurso
linguistico paradigmatico. Neste caso, a alegoria se torna um recurso retérico plausivel, porque
serve apenas para ilustrar ou fazer alusdo a algo inaudito. Trata-se tdo somente de facilitar certa
compreensdo no sentido de pdr alguém no caminho do pensamento. Ao contrario disso, 0s
exemplos dados pelas ciéncias sdo sempre calculados, medidos e comprovados como meio de

conhecimento salutar.

O trabalho da linguagem com simbolos e alegorias converge para a representacao de
signos. Faz-se necessario, portanto, caracterizar o conceito de representacdo na medida em que
ele diz respeito a relacdo de sujeito e objeto, ou seja, usado para apreender objetos do
conhecimento proprio da racionalidade. De certo, tal conceito é bastante ambiguo e apresenta
uma multiplicidade de sentidos quanto ao seu uso generalizado. Destacamos, aqui, duas formas,
a saber, a psicoldgica e a epistemoldgica. A primeira restringe a representacdo a elementos
comportamentais como percep¢do, imaginacao, memoria e lembrancas, alucinagdes; a segunda
forma, epistemoldgica, tem por base contelidos mentais (subjetivos) e, também, como objeto

intencional para se referir a algo pressuposto no ato de representar.

Em sua etimologia latina repraesentatio, foi usada pelos escolasticos nas acepcoes de
subiectum e obiectum (Cf. HEIDEGGER, 200143, p. 143), no sentido da apreensdo sensivel ou
formal. Em alema@o, temos duas palavras para representacdo: Vorstellung e Darstellung. Kant

usou ambas e terminou priorizando a ultima por ser mais apropriada para o que ele tinha a dizer.



89

A primeira tem mais a ver com atos de experiéncias subjetivas e, portanto, adequa-se ao uso
comportamental psicolégico. J& a segunda, Darstellung, é representacdo objetiva de uso
epistemoldgico, segundo Toumin apud Ferrater Mora, “E a palavra usada por autores como
Hertz, Karl Blihler e Wittgenstein, e justa e precisamente num sentido analogo ao de ‘modelo’,
‘quadro’, ‘plano’, ‘esquema’” (MORA, 2004, [IV], p. 2518).

O conceito de representacdo tem por base os signos e, desde a antiguidade até o século
XVI, a nocdo de signo servia como configuracdo do mundo; o sentido que norteava todo o
corpo de saber era o da semelhanca, entéo, buscava-se nas coisas as afinidades anal6gicas para
fins de comentarios. Com o advento do classicismo europeu, precisamente, 0 Renascimento no
século XVII, ocorreu a transformacdo do horizonte de significacdo do signo. Este ganhou
destague em si mesmo, ou seja, passou a ser captado mediante a analise do conhecimento que
procura o certo e o provavel de modo empirico. Segundo Foucault (1999, p. 81), o signo se
encontra no interior do conhecimento constitutivo dele. A linguagem é concebida em seu carater
de uso expressivo; poderiamos dizer que ela serve como instrumento de liame entre o
significante e o significado*? em prol do conhecimento racional. Diante dessa relagdo, Foucault
nos diz da condicdo de captacdo dos signos que “¢ a linguagem mesma das coisas que 0s

instaura na sua funcgéo significante”.

Doravante, a linguagem ganhou o estatuto de representacdo conceitual; isso vai ser
expresso na construcao das proposicdes. Para tanto, Foucault traz a tona a contribuicao de varios
estudiosos acerca da origem das linguas. Com isso, demonstra-se a constituicdo da Gramatica
Geral configuradora da relacdo de sujeito e predicado, cuja mediacdo fundamental se da
mediante 0 uso do verbo. Destarte, 0s signos sO passam a existir como representacdo no
conceito, isto é, numa formulacéo proposicional. Quando se menciona a origem da linguagem,

esta é remetida para além de um simples grito inarticulado do homem primitivo, a saber:

E verdade que originariamente o homem s6 emitia simples gritos, mas estes somente
comegaram a ser linguagem no dia em que encerraram — ainda que no interior de seus
monossilabos — uma relagéo que era da ordem da proposicao. O urro do primitivo que

42 Esses conceitos sdo bem conhecidos, mas podem gerar dividas. A titulo de exemplo, podemos entender por
significante a sinalizagdo de transito; enquanto o significado indica o percurso a ser seguido, sendo que um esta
relacionado com o outro, pois, na medida em que seguimos a orientacdo do sinal j& passamos antes por esse
significante para irmos ao destino significado. Aqui cabe o exemplo de Heidegger de que ao irmos a fonte d’agua
ja passamos pela palavra fonte pertencente a linguagem, embora ndo nos demos conta desta que se mantém em
sua posicdo ontoldgica. Com efeito, aqui ha uma diferenca em relacdo ao exemplo anterior, porque temos de
antemao um sinalizador posto a beira do caminho, mas, se conhecemos o percurso o sinal se torna internalizado
na experiéncia e esta la apenas como pressuposto objetivo.



90

se debate s6 se torna palavra verdadeira se ndo for mais a expressdo lateral de seu
sofrimento e se valer por um juizo ou uma declaragio do tipo: ‘eu sufoco’
(FOUCAULT, 1999, p. 129).

O argumento segue no sentido da dependéncia do conhecer “a possibilidade de uma
relacdo de substituicdo entre dois elementos ja conhecidos” (FOUCAULT, 1999, p. 81). Isto é,
0 signo passa a ser constituido como conceito significante, na medida em que substitui os dois
elementos na relacdo uma vez que ja os conhecamos. Caso tomemos 0 exemplo da propria
citacdo acima, deparamo-nos com um problema: o conhecer o “eu”. Em todo caso, vamos supor
gue 0 nosso si mesmo se encontre numa dada situagédo sufocante, sobre a qual nos damos conta
de conhecer, segue-se disso a formulacéo da seguinte proposicéo conceitual: eu estou sufocado.
Vé-se, com isso, que a funcdo significante da linguagem proveniente das coisas mesmas €
obscurecida; por um lado, ndo é dito que as coisas mesmas possam expressar seus signos, sendo
cairia na similitude antiga, como se 0s signos tivessem sido postos nelas; por outro lado, hd um
desvio da questdo ontoldgica da linguagem em relacdo ao ser das coisas. De certo, trata-se da
condicdo de possibilidade do conhecimento moderno que se fez presente. Tanto € que Foucault
ressalta a superacdo do saber antigo que se mantinha preso ao elemento divino, assim, “o
conhecimento se alojava inteiramente na vaga de um signo descoberto, ou afirmado, ou
secretamente transmitido. [...] Doravante, é no interior do conhecimento que o signo comecara

a significar: € dele que tirara sua certeza ou sua probabilidade” (1999, p. 82).

A Modernidade ressurge da linguagem metafisica da tradicdo greco-latina, na qual a
verdade da linguagem prosseguiu no viés da adequacdo/correspondéncia. Heidegger apresenta
isso na conferéncia Sobre a Esséncia da Verdade (1943), isto é, a verdade foi interpretada pelo
pensamento medieval como adequacéo da coisa ao intelecto [‘adaequatio rei ad intellectum’].
Neste caso, o intellectum dizia respeito ao centro primordial como sendo o divino ao qual os
demais seres e coisas deveriam estar remetidos. Em seguida, ela fora concebida, na época
moderna, como adequacdo do intelecto a coisa [‘veritas est adaequatio intellectus et rei’]
(HEIDEGGER, 1979c, p. 134). Nesta outra acepcao, o intellectus passou a ser antropocéntrico,
cujo centro € o homem com sua capacidade de raciocinio; em ambas as interpretacdes
ocorreram desvios histdricos da verdade do ser. Observemos, aqui, que houve a tentativa de
dizer algo mediante o uso de palavras latinas, que marcaram a traducédo de realidades tangiveis
como intelecto e coisa. Os dois seriam abarcados pela relacdo de adequacdo, dai veio a
pretensdo de caracterizar a verdade atraves de um enunciado linguistico. 1sso constitui o claro

desvio historico de pensar a esséncia da verdade em sua acepcao grega de aletheia.



91

Como vimos, essa palavra grega foi traduzida ontologicamente pelo pensador por
desvelamento®?, isto é, significa pensar o ente na totalidade de verdade e ndo-verdade, de forma
que a ndo-verdade nédo é o contrario da verdade, e sim aponta para algo que ainda se mantém
oculto e, no entanto, faz parte da verdade do ente como tal. O itinerario do nosso interrogar
deve convergir para a caraterizacdo da esséncia da verdade, de tal forma que tal interrogar

adentre cada vez mais na interpretacdo até culminar na questéo filoséfica do ser.

A contribuigéo da definicdo de verdade, como desvelamento para as ciéncias em geral,
é pensada por Heidegger no ambito de sua elucidacdo do “deixar-ser” do ente em sua
particularidade em vista daquela totalidade. A resposta plausivel a pergunta pela esséncia da
verdade consiste na esséncia da liberdade. Este “deixar-ser” aponta para a concepcdo de
verdade como abertura e, com efeito, as ciéncias** podem ganhar uma nova perspectiva de
trabalho com os entes, tendo em vista uma nova histéria como veremos no terceiro capitulo. No
que diz respeito a liberdade, ddo-se os modos de comportamento tanto dos entes em geral
guanto do homem histérico. Indo mais adiante, o agir da liberdade se configura através do
“deixar-ser” do ente em sua totalidade. Podemos entender por esta condigdo o deixar o ente
livre para que possa manifestar suas proprias diretivas para o enunciado. Com isso, percebemos
que a caracterizacdo de medida da verdade ndo sera dada pela proposicdo, e sim, pelo
comportamento do ente em relacdo a nds. Tal “deixar-ser” é o mais dificil para 0 nosso
interagir, pois traz consigo a possibilidade de dissimulacdo. Este aspecto dissimulador pode ser
tomado no sentido comum de indiferenca, mas isso ndo vem ao caso e trata-se, portanto, de
visualiza-lo no liame com a ndo-verdade peculiar ao ente em sua possibilidade de se manifestar
ou ndo. O problema maior ndo é tanto a indiferenca, até porque ndo estariamos interferindo
diretamente no modo de ser dos entes, mas € justamente a avidez de dominacéo calculavel de
tudo como um todo pelo simples fato de o ente manifestar apenas um aspecto de sua face em
determinado instante. Tal ato de conhecimento mensurador favorece o esquecimento da

verdade do ser.

4 Cf. Capitulo 1 [n. 19], p. 38.

4 Ressaltamos, aqui, a contribuico de Paul Feyerabend (2011) na perspectiva de uma sociedade livre em que ndo
haja uma supervalorizagdo das ciéncias, ditas exatas, em detrimento das humanas e, principalmente de outras
instancias, cujos conhecimentos plausiveis ainda ndo foram reconhecidos pelo Método Cientifico das Academias,
segundo o dizer de Feyerabend no ano de sua edi¢do. Em todo caso, ultimamente tivemos um fato inédito de o
lider indigena Davi Kopenawa (xama Yanomami) ter sido “anunciado como membro da Academia Brasileira de
Ciéncias (ABC)”. Os membros da Academia o reconheceram porque ele “domina saberes tdo eficazes e empiricos
como qualquer cientista tradicional” (Cf. CANDIDO, 2020).



92

A esséncia da liberdade, para Heidegger (1979c, p. 140), ¢ a disposi¢do de humor: “ex-
posicao ek-sistente” do ente em sua totalidade a ser desvelado por nos. E aqui que se encontra
a base fundamental para o enunciado l6gico propositivo. O ente se ex-pde por si mesmo e, nesse
ex-por-se, ele apresenta suas diretivas particulares, contudo, em seu comportamento, ele pode
resguardar algo que ainda ndo foi desvelado. Logo, ele ndo deve ser reduzido a um enunciado
comparativo e projetado para todos os entes. Se o velamento ou 0 que se mantém escondido é
constitutivo no ente em sua abertura é porque ele carrega consigo uma relagdo com o ente em
sua totalidade. Heidegger apresenta duas definicbes desse ente em dois momentos da
conferéncia de 1943, a saber: um relativo a physis que foi traduzida por natureza e outro que

ele a chamou de o ser.

Quanto a physis, esta foi 0 tema por exceléncia dos primeiros pensadores, como ja vimos
anteriormente. Escreveram obras inteiras sobre a natureza, porém soO restaram fragmentos.
Pensar a physis nos remete ao carater de surgimento de tudo quanto veio a existir e que sdo
partes dela. Dai a indagacgdo surpreendente sobre o que vem a ser esse ente em sua totalidade.
A concepcao parte de duas vertentes: uma do pensar a Unidade e a outra da Pluralidade. Aqui
ja ocorreu o embate proficuo de duas possibilidades entre o primeiro pensador do Uno com

Tales de Mileto e a do Mdltiplo com seu préprio discipulo Anaximandro.

O surgimento ou physis se manifesta na condicdo de abertura e nesta se apresentam 0s
entes em sua multiplicidade. Ora, se 0s entes que vieram a existir tendem a desaparecer, entéo,
de onde provieram e para onde retornam? Disso resultou a imperiosa indagacao leibniziana
proveniente de Anaximandro e retomada por Heidegger (1999b, p. 33): ‘Por que ha
simplesmente o ente e ndo antes o Nada?’, no entanto, para Anaximandro, ndo temos como
estancar a persistente fluidez dos entes. E neste solo primordial que foi concebida a aletheia,
ou seja, o desvelado, 0 ente que se des-vela e se retira no velamento. Por isso o0 conceito
desvelamento ¢ mais apropriado para se pensar do que o de “verdade”. Este, infelizmente,
acabou decaindo na objetivagdo do real e resultou na “evidéncia”. A indicagdo heideggeriana ¢
a de que o desvelamento ajuda a pensar uma nocao de verdade-abertura mais coerente, no
sentido da conformidade da enunciagcdo em termos do ser desvelado no desvelamento do ente,

resguardando o velamento.



93

Pensar a esséncia da verdade significa retomar a interrogacdo acerca do que é
fundamental para o enunciado da proposicao cientifica. A pesquisa cientifica busca sempre
encontrar respostas para os problemas suscitados pelos entes na abertura de seu comportamento
real. Com isso, percebemos que o caminho metddico prima pelo dizer essencial das coisas ou
objetos pesquisados. Entdo, ndo temos como nos livrar da discussao acerca da esséncia e, neste
caso, da verdade a ser desvelada.

Portanto, ndo se trata de metafisica tradicional, mas de retomada da filosofia enquanto
exercicio do questionamento sempre pensante. Ao tratar da verdade como “erréncia”,
Heidegger elucida a condic¢do do ser do homem como historial, na medida em que se move
sempre no erro. A errancia é constitutiva da verdade. Aquela aponta para o ente em sua
totalidade que se mantém velado. O homem é um ser inquieto que persiste em sua ek-siténcia
livre ao se ex-pOr enquanto um ente particular na abertura de sua existéncia. Nesta existéncia
ele pode se desgarrar de si mesmo e se perder no mundo das ocupacdes, dos devaneios, de modo
gue a Unica possibilidade de se libertar do desgarramento é retornar ao pensamento acerca do

ser a fim de superar 0 esquecimento do mesmo.

O apontar da errancia para a totalidade do ente que se mantém velado nos faz pensar na
relagdo entre “ordem” e “desordem”; cada uma, por sua vez, naquilo que esta sendo ordenado
e/ou naquilo que estaria se projetando no campo da desordem. Trazemos, aqui, um exemplo
paradigmatico, quanto a desordem das estruturas dissipativas das moléculas em condicdes de

desequilibrios (desordem), mediante experimentos e conclusfes na cinética quimica, a saber:

[...] a matéria longe do equilibrio adquire realmente novas propriedades. BilhGes de
moléculas evoluem juntas, e essa coeréncia se manifesta pela mudanca de cor da
solucdo. Isto significa que correlagdes de longo alcance aparecem em condigdes de
ndo equilibrio, correlagdes que ndo existem no equilibrio. Num tom metaférico, pode-
se dizer que no equilibrio a matéria é ‘cega’, ao passo que longe do equilibrio ela
comega a ‘ver’. E esta nova propriedade, esta sensibilidade da matéria a si mesma e a
seu ambiente, esta ligada a dissipacdo associada aos processos irreversiveis
(PRIGOGINE, 2011, p. 72).

E-nos salutar essa observacéo de Prigogine porque pde em questdo o ideal de certeza
cientifica da racionalidade moderna. O uso de metafora serve, aqui, apenas de ilustracao. Isso
quer dizer que a matéria em equilibrio designa o que esta sendo controlado, calculado no sentido
de adequacdo formal para aquilo que esta sendo conduzido pelo sujeito pesquisador enquanto

a matéria mantida “longe do equilibrio” comega a apresentar mudangas de perspectivas,



94

desdobramentos diversos e inovadores. Tudo isso mostra 0 aspecto velado do ente em sua
totalidade.

Aqui se apresenta o problema filosofico da conferéncia Sobre a Esséncia da Verdade
quando Heidegger indaga sobre “O que ¢ o ente como tal em sua totalidade”, cuja resposta
converge para o ambito do ser. Nessa conferéncia, ele apenas deu as diretivas essenciais sem
aprofundar, porque isso aparece em outros trabalhos em que a questdo da verdade vai ganhar
outros desdobramentos explicativos, a exemplo da obra Contribuicdes a Filosofia: Do

acontecimento apropriador, quando a verdade do ser vem a tona.

Deparamo-nos, atualmente, com o perigo de a linguagem se consolidar apenas como
expressao racionalizada; o problema consiste em seu uso racional crescente para exprimir 0s
entes transpostos para a objetivacdo. O alvo da critica de Heidegger a tradicdo metafisica se
dirige contra a racionalidade moderna em seus processos de subjetivacfes detidos nos entes.
Convém envidar esforcos para superar 0 pensamento representacional, que caracteriza ser e
ente como meros conceitos contrapostos a partir da relacdo sujeito-objeto. Isto encobre e
falsifica a compreensdo originaria da criagdo artistica. A possibilidade de as obras artisticas nos
abrir perspectivas de mundo é obnubilada; a perspectiva de provocar pensamentos porvindouros
é encoberta na indistin¢do confusa daquilo que Heidegger chamou de ser simplesmente dado
(Vorhandenheit) e ser a mdo ou instrumento (Zuhandenheit), exigindo que se proceda a

diferenca ontoldgica, inclusive, com o ente que nGS MesmMos Somos.

Toda essa reflexdo sobre a verdade, do ponto de vista da objetivacdo, traz a tona a critica
nietzschiana a conformacéo da proposicao ao dado objetivo, esse pressuposto perpassou toda a
tradicdo metafisica até culminar no critério de evidéncia da modernidade e se tornou o ideal da
ciéncia. Neste caso, o dado objetivo era e é concebido como algo perfeito em sua finitude, ou
seja, puro, pronto e acabado em seu fechamento, segue-se disso a consequéncia imediata de
adequar a proposi¢do ao dado. Destarte, temos um sujeito do conhecimento que passa a
contemplar as coisas dadas no mundo e enuncia proposi¢cdes similares para apreender o
objetivavel num conceito representacional. Como vemos, essa maneira de conceber as coisas
depende de uma visdo de mundo que se torna decisiva. Nietzsche caracteriza essa nossa relagcdo
com as coisas do passado ou do presente, como sendo do espirito do classicismo e demanda
uma atitude epigobnica decadente. De certo, faz-se necessario superarmos a visdo classica da

historia, uma vez que ela configura um pré-conceito objetivista, no dizer de Vattimo:



95

[...] para uma civilizacdo, a maneira como ela pensa a propria relagdo com o passado
é decisiva. A prépria ideia de uma época classica esta ligada a uma maneira decadente
de pensar essa relacdo. Nietzsche substitui definitivamente a ideia de classicismo pela
de tragicidade: a civilizacdo grega ndo é uma civilizacdo classica, mas sim uma
civilizacéo tragica (VATTIMO, 2010, p. 82).

Nos estudos iniciais da obra filoldgica intitulada O Nascimento da Tragédia ou
Helenismo e Pessimismo (Die Geburt der Tragddie oder Griechentum und Pessimismus),
publicada em 1872, Nietzsche trouxe a lume sua contribui¢do paradigmatica distintiva entre a
visdo de mundo do classicismo decadente e 0 mundo histérico grego. A principio, a nocao de
epigonico, a qual designa o tipo de formagé&o erudita, objetivando formar o erudito pleno de
erudicdo, é propria do classicismo ocidental, ndo tem nada a ver com o mundo grego, pois la

ndo havia nenhum erudito especialissimo. Portanto, assinala-se o seguinte:

No periodo da grande filosofia grega (a filosofia pré-socratica), ou seja, naquela que
Nietzsche chama de época tragica dos gregos, ‘o erudito é uma figura desconhecida’.
Os gregos sdo antes poetas, precisamente, diante de cuja obra o erudito se revela
incapaz de qualquer compreensdo adequada (VATTIMO, 2010, p. 84).

A decadéncia consiste no advento da cultura helenista que adentrou o mundo ocidental
e corroborou o ideal da ciéncia, cuja verdade ficou presa a conformacéo da proposi¢do ao dado.
Com isso, perdeu-se de vista a experiéncia do conhecimento histérico. Tal experiéncia da
historicidade marca o viés da verdadeira infinitude em aberto dos fatos histéricos. E a partir
desse topos que Nietzsche vai discutir a abertura dos fatos que ndo se ddo como algo de um
passado perfeito, fechado em si, e, portanto, passivel de ser apreendido ou remetido a uma mera
lembranca nostalgica, mas também criticar a objetividade do fato e apontar para a perspectiva
de eventos sempre em aberto. Toda essa discussdo aparece de forma significativa na Segunda
Consideragdo Intempestiva de 1873-74; no pardgrafo 6 ele questiona o homem moderno “se
ele tem direito de se denominar, por sua conhecida ‘objetividade’ historica, forte, isto €, justo,
e em um grau mais elevado do que o homem de uma outra época” (NIETZSCHE, 2003, p. 47).
Toda a discussao vai girar em torno da acepcao de verdade. O fundamento primordial vai se d&
mais adiante com a Vontade de Poder, isto €, a vida na acepgéo de forca constituinte dos eventos
historicos vivos e do proprio homem. Nesse sentido, a vida aponta para a experiéncia historica
e se torna o pressuposto para julgar todo e qualgquer conceito ou representacao racional. E nesta
perspectiva que Vattimo (2010, p. 88) pontua: “para Nietzsche, a propria distingdo entre

ciéncias da natureza e ciéncias do espirito ndo tera nenhum sentido”. Essa critica pertinaz



96

reforca a de Paul Feyerabend, na perspectiva de uma sociedade livre em que as ciéncias possam
dialogar de forma interativa.

De certo, 0 que levou a essa distingdo no ambito das ciéncias foi justamente a acédo
perniciosa de uma ma infinitude, a qual se baseou na verdade como correspondéncia da
proposi¢éo ao dado objetivo, esse foi o trabalho do erudito classicista enquanto expertise de um
conhecimento que busca reconstruir e reproduzir o fato dado. Acontece que o fato possui uma
abertura constitutiva em seu ser vivo e ndo é possivel apreendé-lo objetivamente. Assim sendo,
ele ndo pode ser reconstruido em sua inteireza e muito menos ser reproduzido em toda sua
atualidade. Em todo caso, prevaleceu o pré-conceito distintivo entre as ciéncias e o problema
de as ciéncias da natureza (ditas exatas) terem sido supervalorizadas em detrimento das ciéncias
humanas. Tal superposicéo ja transcorre desde o século XVII com a liberalizacdo das ciéncias
da tradicdo metafisica, se bem que permanecendo presa ao positivismo da objetivacao, ou seja,
o critério de evidéncia é refém da ma infinitude da conformag&o proposicional ao dado.

A concepcdo de ciéncias naturais marcou indelevelmente a cultura ocidental mediante
a visdo de mundo do classicismo. A Matematica ganhou destaque em si mesma, bem como no
crivo metodolégico das areas afins, a exemplo da Fisica, da Quimica, da Biologia e demais
especialidades, adentrando até as humanidades com a exigéncia de poderem ser reconhecidas
com validez mediante a mensurabilidade do calculo. Com esse pressuposto cientifico classico
surgiram os eruditos diversos, desde os matematicos, fisicos, psicélogos, historiadores e alguns
filésofos, entre outros. Ademais, sentimos a falta de um grito em contraposicdo a separacao
entre ciéncias naturais e humanas por parte de Kant e Hegel, ou melhor, contra a supervaloragéo
das “exatas”; de maneira que muitos outros buscaram um fundamento seguro para as ciéncias
humanas naquelas. Em todo caso, na contemporaneidade, o primeiro a dar o grito de Atena em
prol da vida foi Nietzsche, embora tenha sido obscurecido em sua critica pela moral religiosa
que imperou fortemente, negando a propria vida; o segundo a soerguer a voz foi Heidegger no
que diz respeito a superacdo da metafisica e retomada da questdo do pensamento do ser, bem
como na virada para o &mbito da linguagem, tendo em vista a critica ao cientificismo da técnica
que impera e tende a nos destruir, pois, a técnica precisa ser pensada, mas tambeém tal pensador

foi obnubilado por certo encobrimento politico de época.

No que tange a nossa discussao acerca da verdade, voltada para a questdo da linguagem,

urge pontuar o escrito de Nietzsche, dedicado exclusivamente ao problema da verdade,



97

intitulado: Sobre Verdade e Mentira no Sentido Extramoral (1873), editado postumamente. Tal
escrito é-nos fundamental para tratar da critica ao conceito metafisico de verdade como
evidéncia. Vattimo destaca a importancia filolégica de tal escrito, juntamente com outros,

porque traz a tona a questdo da linguagem, em seu dizer:

Observado com mais profundidade, esse escrito revela-se mais facil de
vincular a tematica dos escritos filoldgicos: antes de tudo, porque no centro dele esta
a linguagem. A rigor, alias ele poderia ser assumido como uma preparacdo de Wir
Philologen [N6s, Fildlogos], precisamente na medida em que considera o problema
da presenca da verdade na linguagem em seu sentido mais radical (VATTIMO, 2010,
p. 101).

No que diz respeito a linguagem, Nietzsche toma por base o uso da metafora e mostra,
com isso, o lado obscuro do conhecimento, ou seja, a dimensdo do que chamamos de irracional
e ndo tem como ser subsumido num conceito objetivo. Segue-se disso que o critério cientifico
de adequacdo da proposicdo ao dado termina gerando certo obscurecimento. Outrossim,
Nietzsche (2008, p. 48) aponta certa dissimulacdo conceitual propria do intelecto, a saber:
“Aquele enorme entablamento e andaime de conceitos, sobre o qual o homem necessitado se
pendura e se salva ao longo da vida, é para o intelecto tornado livre apenas um cadafalso e um

brinquedo para seus mais audaciosos artificios”.

Em sintese, no decurso desse capitulo, focamos no problema dos desvios da verdade da
linguagem, mediante os conceitos fundamentais do pensamento e da filosofia grega, os quais
passaram por um processo de transliteracdo e traducdo para o0 mundo ocidental, de modo que
marcou todo 0 nosso pensamento racional moderno e contemporaneo. Assim, abordamos desde
o termo physis, logos, idea e muitos outros. Em seguida adentramos em abordagens tematicas
acerca da subjetividade nas acepcdes de sujeito e objeto; da técnica; da questdo de método; da
ciéncia; da estética, a fim de mostrar em que consiste o0 esquecimento da questdo do ser e a
indigéncia da linguagem; outrossim, tecemos abordagens sobre o conceito de representacéo e
signo, mostrando o desvio da linguagem de seu sentido ontologico para 0 uso de expressao
analitica peculiar a teoria do conhecimento. Tecemos reflexdes do ponto de vista da diferenca
ontoldgica com base no pensamento de Martin Heidegger. Enfim, trouxemos a discussao o
desvio da questdo da verdade, no sentido de adentrar na etimologia da palavra, bem como em
sua concepcao originaria para mostrar o desvio dela na acepcéo de certeza quanto ao critério
moderno de evidéncia, mas ainda, tecemos certa possibilidade de as ciéncias ganharem f6lego

no sentido da verdade como abertura a ser elucidado no préximo capitulo.



3 A ORIGINARIEDADE DA LINGUAGEM EM SEU ELEMENTO
PRIMORDIAL COMO VERDADE DO SER

O tema da linguagem surgiu para Heidegger desde os seus estudos teoldgicos na
Faculdade de Teologia de Friburgo. Aqui teve inicio a sua predilecdo pelo tema: “Linguagem
e ser”, bem como a sua concepgdo sobre hermenéutica®®. Nessa época, Heidegger revelou-se
um indagador exigente cujo modo de ser caracterizou seus primeiros escritos. Ele procurava
um fio condutor para a questdo do ser em face das inumeras formas de expressdes e significados
I6gicos. Convém referirmo-nos a influéncia recebida do seu professor de teologia sistematica
Carl Braig, o qual examinava os principais termos filosoficos de forma comparativa®’. Destarte,
houve também toda uma influéncia proveniente de longas citacdes em grego. Isso fez com que
Heidegger buscasse interpretar os primeiros pensadores que antecederam Sdocrates,

especialmente, Anaximandro, Parménides e Heraclito.

No itinerario das indagaces sobre a relacdo entre linguagem e ser, Heidegger foi
despertado em seu caminho para a filosofia através da obra de Franz Brentano, a saber, ‘Von
der mannigfachen Bedeutung des Seienden nach Aristoteles (1862)°38. Aqui surge o problema
de a linguagem expressar 0os multiplos significados do ser, embora sem poder determina-lo em
formas expressivas ou conceituais, se bem que a questdo do ser ndo cai num vazio impreciso,
pois ele deve ser caracterizado em direcdo a uma unidade necessaria, a saber: “O ser se diz em

maltiplos significados, mas sempre em referéncia a uma unidade e a uma realidade

36 Mac Dowell (1993, [n. 8], p. 24) apresenta uma citacio bastante elucidativa em que Heidegger disse: ““O titulo
‘Hermenéutica’ era-me familiar a partir de meu estudo de teologia. Nessa época fiquei particularmente intrigado
com a questdo da relacdo entre a palavra da Sagrada Escritura e 0 pensamento teolégico-especulativo. Era,
digamos, esta mesma relacdo, i. &, entre linguagem e ser, apenas encoberta e inacessivel para mim, de sorte que,
através de muitos rodeios e desvios, eu procurava em vdo um fio condutor’”.

37 Os termos filoséficos usados na comparagdo eram os seguintes: ‘Urteil’, ‘eidos’, ‘idea’, ‘einai’, ‘sein’, ‘Raum’,
‘Ort’, ‘Platz’, ‘Zeit’, ‘nomos’, ‘ratio’, ‘arche’, ‘aitia’, ‘gignosko’, ‘cogito’, ‘logos’, ‘theoria’, ‘krisis’ (Cf. MAC
DOWELL, 1993, [n. 18], p. 27).

38 Mac Dowell, (1993, p. 24) Trata do momento que marcou a iniciacéo filosdfica de Heidegger, cujo titulo foi
traduzido por Ernildo Stein: “Sobre o Significado Mdultiplo do Ente Segundo Aristételes” (Cf. HEIDEGGER,
19793, p. 297). Segundo Abbagnano (1982, p. 850), o ponto de vista de Aristoteles € o seguinte: “O Ser se diz
em muitos modos, mas um sé € o seu significado primario fundamental”. Podemos ver isso em grego: To 8¢ Ov
Aéyeton puév morhoydc, “O ser se diz em multiplos significados” (Cf. ARISTOTELES, 2015, [T, 2, 1003a33],
p. 130-131). Ferrater Mora (2004, [IV], p. 2655) fez uma distingio precisa, a saber: “Em grego, elvaui ¢ o infinitivo
do verbo ‘ser’ e se traduz por ‘ser’ em portugués, correspondendo em outras linguas a essere (latim), a étre
(francés), sein (alemao), to be (inglés). Os gregos também usaram a substantivagio verbal 10 6v (literalmente ‘o
sendo’, ‘o que €’)”. Com isso, Heidegger fez uma distin¢do entre o ser (Sein) e o ente (Seiendes), pontuando em
seu dizer: ‘Sein’ ist nicht so etwas wie Seiendes (Cf. HEIDEGGER, 20064, [§ 1, 2], p. 4), na tradugo brasileira
de Marcia de Sa Cavalcante: “ser” ndo ¢ um ente” (Cf. HEIDEGGER, 1995a, [§ 1, 2], p. 29).



99

determinada” (Cf. ARISTOTELES, 2015, [I', 2, 1003a33], p. 131); no decorrer da explicacio,
Aristételes denomina o topos de compreensédo do ser a partir da nogdo de substancia. Diante do
paradoxo dos varios sentidos do ser, Heidegger procurou um significado fundamental a fim de
ndo deixar o ser cair no esquecimento, ou seja, pensa-lo no sentido do tempo de seu acontecer

historico e poder dizé-lo a partir da linguagem originaria.

E-nos bastante desafiador tomar como ponto de partida a origem da linguagem. O
carater de desafio aponta para algo de enigmatico, ou seja, ndo dispomos de uma designacao
determinada acerca dessa origem. N&o obstante, existe um ente privilegiado que se encontra no
entre da condicdo de origem e do ser da linguagem. Tal ente é o préprio homem a ser
interrogado sobre a esséncia da linguagem, pois 0 mesmo ja aparece implicito no &mbito das
duas ora¢Ges com suas construcdes verbais, as quais nos envolvem em seus enunciados. Na
primeira oracdo acima, temos de inicio: “E-nos”, que provém do verbo ser seguido do pronome
enclitico “nos”. Na segunda, aparece o advérbio “ndo”, que precede a conjugacdo do verbo
dispor, isto é: “ndo dispomos”, de modo que a particula de negacdo nos mostra a
impossibilidade de determinagdes designativas, no entanto, ela quer afirmar o carater de

linguagem no sentido de algo a ser pensado.

A palavra origem deve ganhar, aqui, o carater ontolégico-hermenéutico a fim de ser
diferenciada das acepc¢des comuns e cientificas de “comeco” e “inicio”; apesar de estas se
mostrarem como sinénimas daquela, tendem a ser utilizadas de modo aleat6rio. Por um lado, a
palavra “comeco”, em alemao, é Beginn e possui um significado temporal quando enunciamos
0 primeiro momento de um processo, ou seja, 0 comeco de um curso ou de uma partida de jogo;
por outro lado, “inicio” (Anfang) que pode indicar o pontapé que inicializa a partida, segundo
Marléne Zarader (1990, p. 29-38), se bem que Anfang®® ganha o carater de inicial ou originario
como fonte de onde algo jorra. Em todo caso, se aquelas palavras comuns forem utilizadas com
nuanca filosofica, urge primar pela condicéo de principio originario que, em grego, se diz arché
e, em alemao, Ursprung para se referir a origem. Vale ressaltar que o originario possui o vigor
de sempre se fazer presente e pode nos espantar com seu aparecimento, na medida em que a

origem esta sempre adiante e ndo fica presa ao passado, conforme Heidegger (2002a, p. 25) nos

39 Cf. Heidegger (2017, [n. 3], p. 6), onde o tradutor Marco Antdnio Casanova apresenta uma explicitacdo e
justificativa, isto é, ele opta “por reservar ‘inicio’ para Anfang e ‘comeco’ para Beginn”; por dois motivos: “1) A
proximidade entre os termos ‘inicio’ e ‘origem’ em portugués, o que insere a palavra ‘inicio’ N0 campo semantico
de Anfang; 2) O fato de, tal como o termo alemdo Anfang, ‘inicio’ ter um correlato adjetivo no termo ‘inicial’
(anfanglich), enquanto a palavra ‘comeco’, tal como Beginn em alem&o, s6 possui um uso nominal”.



100

diz: “O originario s6 se mostra ao homem por dltimo. Por isso, um esforco de pensamento, que
visa a pensar mais originariamente o que se pensou na origem, [...] mas a prontiddo serena de
espantar-se com o porvir do principio”®. No que respeita ao porvir, podemos mencionar,
também, a epigrafe citada por Nietzsche em Aurora, a saber, “Ha tantas auroras que nao

brilharam ainda”.

A caracterizacdo ontologica de origem deve apontar para o impensado da aletheia, o
qual precisa ser pensado pela pre-senca do homem no entremeio de dois caminhos que se
diferenciam e se aproximam. Trata-se do caminho de volta ao impensado proveniente do pensar
grego originario, onde o impensado se fez presente e apenas fora experimentado. Em aleméo,
esse caminho se chama Andenken, o qual foi traduzido por “memoria ou comemoragdo”, bem
como “recordac¢do” no sentido de um movimento “retrospecCtivo”, mas também seguir o outro
caminho do Vordenken que indica a modalidade de “pensamento que caminha para diante num

movimento prospectivo”, segundo Marléne Zarader em sua consideragdo:

O primeiro é retrospectivo [...]. Quer isto dizer que tem como finalidade a apropriagéo
da nossa heranga grega. O segundo é prospectivo [...]. Quer isto dizer que tem como
finalidade a superacdo da heranga grega. Clarificada pelo duplo movimento do
Andenken e do Vordenken, a nogdo de Anfang revela assim que encerra uma dupla
possibilidade: uma foi experimentada, de modo impensado, na alvorada da nossa
histdria, a outra esta por experimentar, como o que ¢ ‘para pensar’, no limiar de uma
nova histdria (ZARADER, 1990, p. 34-35).

O caminho da prospeccéo (Vordenken) se inscreve na abertura para se pensar num outro
comeco historial. O comeco inicial foi o da busca por fundamento ontoldgico e teve sua
culminancia com Ser e Tempo em 1927. Por conseguinte, Heidegger meditou acerca do
impensado através das palavras fundamentais dos pensadores originarios, de modo que essa
incursdo foi chamada de Andenken e traduzida por rememoracgédo. Aqui, ndo se trata de repetir
0 que 0s gregos pensaram e nem experimentar como eles o fizeram, pois isso faz parte de um
modo de ser grego, no alvorecer do pensamento inicial. Nessa incurséo heideggeriana, o que
ficou impensado pelos pensadores foi justamente o vigor do ser em sua mobilidade de
aparecimento-escondimento. Tal vigor perpassa toda e qualquer temporalidade histérica. Dessa

forma, Heidegger repete este impensado no sentido de pensar o outro inicio (andere Anfang)

40 Podemos ilustrar isso com a descoberta das células-tronco que, segundo Edgar Morin (2011, p. 162), “No
embrido, essas células tém capacidades multiplas. S&o totipotentes, podem dar origem a todos o0s tipos celulares,
bem como sdo capazes de criar uma célula de figado, de baco, de cérebro ou de pele. De capacidades ilimitadas”.
Este educador francés retomou o enunciado heideggeriano, que aparece em A Questdo da Técnica, dedicando-lhe
um capitulo em seu ensaio para pensar novos rumos da humanidade atual.



101

da diferenca historial por meio da prospeccéao (Vordenken). Trata-se do segundo movimento do
pensamento heideggeriano inaugurado a partir de 1930 e que se chamou de viragem (Kehre),

marcada pelas conferéncias, seminarios, prelecoes.

No horizonte desse pensamento da viragem, abre-se a possibilidade de pensar o ser em
sua dobra no ente. Isso ja aparece no &mbito das palavras fundamentais e pensamentos dos
pensadores originarios. Dizer desse modo nos reenvia ao impensado grego, o qual ndo é
descartavel como se fosse algo de indtil e passivel de ser estilhagcado em meras palavras. Com
efeito, ndo se trata de uma simples reviravolta linguistica decaindo na pragmatica, sendo
incorreria no jogo de palavras e/ou jogar com a linguagem de modo apenas metaférico. Ao
contrario disso, a experiéncia de espanto, proveniente do primeiro pensar grego, enuncia o ente
presente no ser, ou seja, quando Parménides enunciou, poeticamente, no fragm. VI: “Xpr 10
Méyewv e voeilv T 0v Eppevar ot yap sivan, Faz-se necessario trazer a fala e perscrutar e o
ente ser: pois ser €7, conforme traducdo de Carneiro Ledo e Sérgio Wrublewski (1999, p. 46-
47); em decorréncia disso, tanto em suas diferencas especificas quanto na unidade, a palavra
“ente” aparece grafada com o termo grego £ov em varias ocorréncias, pois Parménides o
emprega na acepcao de ser com o termo &upevon*! (forma antiga de sivat, que também significa
ser). Assim, temos £0v (ente) e &upuevor (ser); quando ele diz os dois juntos, até fica

compreensivo, ou seja, £0v ppevat (0 ente ser), mas, como foi dito antes, ocorre o emprego de

€0v na acepc¢ao de ser, de tal forma que nos confunde. A saida desse enigma desconcertante se
da pela escuta atenta do €0v, pois, segundo Zarader (1990, p. 177), “A mesma palavra 10 dv
pode com efeito ser entendida em dois sentidos: o que é, de cada vez, ente (entia, ta dvto) € o
que, no ente, constitui o seu ser (esse, 1o eivar)”. Trata-se de uma dualidade de carater nominal
e verbal que se bifurcam numa Unica origem, cuja dualidade “Heidegger chama a Dobra

(Zwiefalt) do ser e do ente”. Nisso se constitui o participio £€0v a ser pensado.

Na construcgéo da linguagem parmenidiana, podemos observar a conjuntura participativa
do &upevar (ser) com o 6v (ente) de to &v. Diante disso, obtemos o seguinte: a letra £ do inicio
da primeira palavra manteve o espirito brando e o acento agudo foi suprimido, ficando assim:
€; enquanto a letra 6 da segunda palavra teve seu espirito brando suprimido e ganhou o acento

grave, a saber: 0, assim, resulta a jungéo verbal do € mais o constitutivo do £ov. De certo, temos

41 Em grego temos o0 verbo intransitivo eppéve que significa “persistir, perseverar, insistir, manter-se firme”
(MANIATOGLOU, 2008, p. 287).



102

a dobra do ser no ente e a possibilidade de dizer o ente na concepgéo de ser. Em todo caso,
percebemos uma explicacdo do ponto de vista gramatical, mas o foco é o impensado que se
move escondido no @mbito da diferenca relacional entre ser e ente e diz respeito a uma
perspectiva de futuro inesgotavel, ou melhor, da abertura ou clareira para se pensar o ser

enquanto vestigio impensado de tal dobra.

Toda essa demanda do ser tem por base a nocdo de physis (¢pvoig) e, conforme o0s
doxografos, especialmente Diels que colecionou os fragmentos dos primeiros pensadores
gregos, destacam que aqueles escreveram livros intitulados “Sobre a Natureza”, a saber: 0
primeiro foi Anaximandro de Mileto que brindou 0s gregos com a primeira obra de cunho
filoséfico e no préprio idioma, mas se perdeu e s6 nos restou um fragmento; outro pensador foi
Heréclito de Efeso, que também “escreveu um livro Sobre a Natureza, em prosa, no dialeto
jonico” (OS PRE-SOCRATICOS, 1991, 45), mas também se perdeu e temos apenas 0s
fragmentos; o Unico do qual ainda se conservou numerosos fragmentos foi Parménides de Eleia,
gue também escreveu, em versos, um poema filoséfico Sobre a Natureza. Toda essa constante
persisténcia tematica em torno da physis marca o cerne da questdo do ser, concebido em seu
surgimento-encobrimento. J& tratamos disso no primeiro capitulo e convém agora trazer a
discussdo para 0 &mbito do impensado. Para tanto, indicamos o fragm.16 de Heraclito que diz
0 seguinte: “10 ur ddvov mote TS Gv Tig Adbot; Como alguém poderia manter-se encoberto

face ao que nunca se deita?”, na traduc@o de Carneiro Ledo (1999, p. 62-63).

Dentre as varias interpretacfes possiveis desse fragmento, sentimos o peso comedido
da interpretacio heideggeriana*?, sempre deixando em aberto pelo crivo das perguntas pontuais.
Um critério plausivel deve ser levado em consideracdo, a saber, quando Heraclito pensou e
disse, de uma sé vez, o surgir e esconder-se da physis, no seu dizer, ndo ha contradi¢do e muito
menos um paradoxo que exija encontrar uma saida. Essa coisa de contradicdo é propria da
Logica, a qual tem como pressuposto o principio de “nao-contradi¢do”, mas isso sO veio a ser
firmado posteriormente desde Platdo com o pensar as esséncias enquanto ideias e Aristoteles
ao concebé-las nos entes. Ao contrario disso, Heraclito jamais pensou através de uma natureza
intrinseca nas coisas como se fossem esséncias, pois isso ndo existia em seu tempo. Na verdade,
ele pensou a eclosdo ela mesma, sem recorrer a nenhum ente particular, nem a totalidade de

entes justapostos. Aqui, deparamo-nos com algo desconcertante e o mais dificil, a saber, pensar

42 A explicitacdo aprofundada se encontra na tradugio brasileira do ensaio: “Aletheia (Heraclito, fragm. 16)” In:
Ensaios e Conferéncias de Heidegger (2002¢, p. 227-249).



103

a eclosdo ela mesma. Todo e qualquer exemplo serve apenas de ilustracdo metaforica e os entes
sdo tomados como participes da physis. Ora, ndo devemos negar 0s entes, sendo corremos 0
risco de negar a existéncia deles no mundo, o0 que transparece um contrassenso, pois o pensador
originario observa o fogo e diz que os deuses também estdo presentes-ausentes e que a physis

ao eclodir j& tende ao encobrimento. Como isso é possivel? Eis aqui o crivo do perguntar.

Na retomada do fragm. 16, ecle comeg¢a com uma pergunta: “Como alguém poderia
manter-se encoberto face ao que nunca se deita?”. Essa maneira de perguntar parece obscura, e
ndo é por acaso que Heraclito “¢é chamado o obscuro, h6 skoteinds (6 Xkotewvdg)”
(HEIDEGGER, 2002f, p. 227). Quando paramos para observar o enunciado grego, salta-nos a
vista que ele comega com uma nuanca negativa e que atribui resisténcia ao repelir algo e deve
ser concebido de modo positivo, na primeira parte: o que nunca se deita (t0 pn 60vov mote),
enquanto a segunda parte diz: Como alguém poderia manter-se encoberto face a (nd¢ v tig
Aabot). Na traducgéo, observamos que a ordem direta do discurso prima por nos dirigirmos a
alguém ou a um publico alvo a fim de Ihe perguntar sobre algo de suma importancia. No caso
da pergunta do fragmento acima, deve transcorrer o0 mesmo entendimento na construcdo do
periodo, pois se ele fosse invertido, geraria muitas dificuldades gramaticais. Portanto, a

explicitacdo de Heidegger € salutar:

O fragmento de Heraclito é uma pergunta. A palavra que, no sentido de telos,
té)og, finaliza o fragmento designa aquilo a partir de onde comegca a pergunta. E o
ambito em que se movimenta o pensamento. A palavra em que a pergunta se tece é
lathoi, AaOor. Nada é mais facil do que constatar que lanthano, AavOdavm, no aoristo,
élathon, £Aabov, significa — eu me mantenho encoberto. Para nos, €, no entanto, muito
dificil nos reconhecermos diretamente no modo em que a lingua pronuncia essa
palavra (HEIDEGGER, 2002f, p. 231).

Essa condicdo de “manter-se encoberto” caracteriza o nosso modo de estar sendo no
mundo, uma vez que somos seres livres e tendemos a fuga, ao ocultamento. E tanto que
Heréclito lanca a pergunta ao proprio homem como meio de o fazer pensar. No cerne da
pergunta, esta escondido o vigente, isto €, o logos; disso decorre que “a vigéncia do que ¢
vigente s6 vem a linguagem no brilho, no andncio, no pro-por-se, no surgir, no pro-duzir, no
aspecto” (HEIDEGGER, 2002f, p. 232). Entdo, o manter-se encoberto e desencoberto é que
impera e faz surgir a linguagem. Neste caso, é que nos convém trazer a reflexdo para o ambito
da origem da linguagem, a ser compreendida a luz da clareira como “a casa do ser” onde o

homem habita.



104

Chama-nos a atencdo o fato de estarmos lidando, sem cessar, com 0 acontecimento da
linguagem que, a partir de seu vigor, concede 0 nomear as coisas e passa despercebida, quando
muito nos detemos apenas em coisas-palavras como meras expressdes linguisticas. Heidegger
adverte que os mortais (0s homens), muitas vezes familiarizados com as coisas do cotidiano,
“nao entrevéem [sic] nada do vigorar que clareando deixa e faz aparecer a cada vez o vigente.
O Adyog, sob cuja luz eles vdo e vém, se lhes mantém encoberto, é por eles esquecido”
(HEIDEGGER, 2002f, p. 248). Em principio, hd duas possibilidades de os homens se
manterem atentos ao vigor daquilo que faz acontecer algo e, a0 mesmo tempo, se aproximarem
do abrigo do vigente, a saber: A primeira estara condicionada ao perguntar: como alguém, cujo
vigor de fala pertence a linguagem, pode se recusar a receber e abrigar a linguagem? No entanto,
dificilmente eles chegam a esse tipo de pergunta, pois demandaria a compreensdo. Volta a tona
a exigéncia do “élathon, &Labov, significa — eu me mantenho encoberto”. 1SS0 transparece para
0s homens como se eles assumissem certa reserva de pudor e tendem a fugir, podendo até
indicar uma simples vergonha de se reconhecerem em determinados modos de estarem sendo
no mundo perante outrem. Com efeito, a aletheia do ser se torna de dificil aceitacdo para alguém
se reconhecer nela e fazer tal pergunta; disso decorre a fuga recorrente para as novidades das
coisas corriqueiras e dispersivas*®. A segunda possibilidade de atencdo converge para a
experiéncia de que o atirar-se no corriqueiro cotidiano provém do esquecimento do que vigora

e ilumina a vigéncia da fala, ou seja, a linguagem.

Neste horizonte de pensamento metddico-hermenéutico, o questionado é a origem da
linguagem em sua essencialidade de ser; em seguida, o perguntado € sobre a sua esséncia, isto
é, em que consiste tal perspectiva; e, por fim, o interrogado, que somos nés mesmos enquanto

entes capazes de pensamento e fala, podendo dizer algo proveniente da linguagem.

Novamente estamos as voltas com o enigma dessa origem da linguagem. Vimos
anteriormente que os gregos ndo possuiam uma palavra para nomear a linguagem originaria®.

O porqué de eles ndo a terem criado é de fundamental importancia, pois s6 assim a linguagem

43 Nas Confissdes, Agostinho discute isso a partir do fato de que “TODOS DESEJAM A FELICIDADE”. Fica-
nos claro a ocorréncia de uma experiéncia de fuga dos que buscam pela felicidade com base no desejo por coisas
efémeras, sendo que h&a uma exigéncia precipua para o ser feliz, isto é, a verdade. No entanto, a verdade nos
questiona fortemente e todo o nosso estar sendo sera revelado, exigindo correspondermos a mesma, a fim de que
a felicidade seja a alegria fundada nela (AGOSTINHO, 1984, [23. 33-34], p. 274-275). Em todo caso, a reflexao
agostiniana é mais de cunho teoldgico, embora seja plausivel para discutirmos muitos aspectos metaféricos da
nossa existéncia.

4 Cf. Capitulo 1, [n. 21], p. 41.



105

permaneceu resguardada em sua originariedade essencial e ndo decaiu na reducdo de meros
signos, nem simples palavras expressivas e conceitos representacionais. Por essencial, devemos
compreender o ambito da experiéncia em que 0s gregos experimentaram a linguagem,
deixando-a ser em sua propria manifestacdo, de modo que eles ndo se ocuparam em criar uma
palavra designativa. Entretanto, 0s meios e recursos expressivos foram criados e utilizados
linguisticamente como meios de informacdo, comunicacao, dialogos, entre outros, enquanto

lingua.

Quando nos colocamos a caminho da linguagem, procurando saber algo acerca da sua
origem, o questionamento deve nos conduzir a pensar a sua circunscricao; segue-se disso 0
dizer de Heidegger (1979b, p. 149): “A linguagem ¢ a casa do ser”. Por isso, deixamos implicita
acima a relacdo do homem com o ser no ambito da linguagem, na medida em que aquele ente
pensa e fala e o ser pode vir a ser dito, uma vez abrigado na habitacdo da linguagem.
Retomaremos esse dito mais adiante. De antemdo, o dizer heideggeriano nos mostra uma
perspectiva de saida da tendéncia de confundir a linguagem com linguas e/ou coisas palavras

instrumentalizadas.

Questionar a origem da linguagem significa perguntar pela proveniéncia dela, ou seja,
em que consiste a sua esséncia. Parece que andamos em circulo, no entanto, trata-se do circulo
virtuoso cujo caminho € proprio do pensar filosofico que pretende se manter na proximidade da
origem. Isso nos faz lembrar de um dito de Hdlderlin do poema A migracdo IV, 167
“Dificilmente / O que habita perto da origem abandona o Lugar”*. Todavia, ja houve tentativas
histéricas em procurar uma causa material para fundamentar a origem da linguagem,

precisamente com Herder?®.

De inicio, Heidegger mostra que tal origem néo é divina, ou seja, para ele, a linguagem
deve ser pensada em seu elemento originario da verdade enquanto abertura do ser e do homem
no mundo; disso decorre a seguinte elucidacgao: “Isto ¢, produg@o por Deus — enquanto prima
causa. Causa tem de conter aquilo que ele produz como efeito!? Portanto, Deus tem de ter um

corpo. Mas visto que Deus é espirito puro, Ele ndo pode ter feito a linguagem” (HEIDEGGER,

4 Esse dito poético se encontra traduzido na Edicdes 70, de 1999, p. 63, por Maria da Conceicdo Costa.

4 No Capitulo 1, p. 42-43, indicamos formalmente a questdo da origem da linguagem no universo tanto mitol4gico
quanto da filosofia grega, bem como a exigéncia heideggeriana de pensarmos a linguagem a partir da poiesis grega,
em seu elemento mais essencial.



106

2015a, p. 82). Ademais, a origem dela também n&o é de proveniéncia animal, mas humana, ou
seja, o criador da linguagem é o proprio homem na interagdo com os demais. A rigor, Heidegger
ja observara que a divindade ndo possui corpo para emitir som de fala, uma vez que é puro
espirito; o animal tem corpo, emite sons e ruidos, mas ndo fala articulado com pensamento;

enquanto que o homem possui corpo, emite sons, fala e pensa.

A linguagem néo se originou do balir da ovelha como teorizou Herder ao emitir a marca
de som peculiar: “mé-mé” (HEIDEGGER, 2015a, p. 106), da qual pudéssemos ouvir e conceber
um som toante para auscultar um “€” linguistico na perspectiva da vocalizacdo humana. Isso
seria fruto de uma mera exterioridade de um som captado pelo ouvido cujo emissor é
identificado. N&o resta davida de que tal som emitido € uma forma de comunicacdo animal e
ele o faz para 0o mundo dele; o pastor de ovelhas consegue identificar se o animal esta com sede,
fome, sente dor ou manifesta certo contentamento, de acordo com o contexto cotidiano, mas
fica faltando pensar a condicdo de proveniéncia que traz o som até nos e, sobretudo, a
capacidade de pensar do préprio homem cuja linguagem se move no ambito do siléncio deste
ser pensante. Entdo, a originariedade da linguagem acontece na circunscri¢cdo da pre-senca e

reflexividade do ser homem na interagéo dialogal.

Na perspectiva de interpretacdo dialégica, Gadamer nos traz a tona a concepcao de
linguagem do criador da filosofia da linguagem na modernidade, a saber, Wilhelm Heirich
Alexander von Humboldt, mais conhecido pela forma abreviada: Alexander von Humboldt e,
metodologicamente, por HUMBOLDT. Toda essa explicitagdo do nome diz respeito ao maior
pesquisador da multiplicidade das linguas no mundo, em sua época. Gadamer nos chama a
atencdo para a enorme repercussdo que as investigacdes dele inauguraram sobre a linguagem.
Trata-se do problema da relacéo entre a individualidade e a universalidade das linguas, ou seja,
Humboldt é herdeiro do “principio metafisico da Aufklarung (Esclarecimento), a saber,
considerar o principio de individualizacdo na aproximacdo ao verdadeiro e ao perfeito”
(GADAMER, 2011a, p. 568). Neste sentido, ele trabalhou a linguagem com o método
comparativo, bem como a psicologia dos povos para dar conta do aspecto da individua¢do. Em
todo caso, o linguista ndo se aprofundou exclusivamente na individualidade das linguas, mas
adentrou as mesmas do ponto de vista da universalidade do conceito, ou seja, o que lhe
importava era a forma conceitual da linguagem como representacdo do mundo; com efeito, a

base de fundamento originario disso aparece nas seguintes palavras gadamerianas:



107

E no universo monadoldgico de Leibniz que se imprime agora a diversidade da
estrutura humana da linguagem. [...]

O caminho seguido pela investigagdo de Humboldt é determinado pela
abstracdo rumo a forma. Por mais que Humboldt ponha a descoberto, com isso, 0
significado das linguas humanas como reflexo da peculiaridade espiritual das nagdes,
a universalidade do nexo que ha entre linguagem e pensamento acaba ficando restrita
ao formalismo de um poder (GADAMER, 2011a, p. 568).

Tomar como ponto de partida o universo monadoldgico de Leibniz significa conceber
cada lingua circunscrita em suas respectivas comunidades de linguagens como ménadas. Nao
vamos nos deter em Leibniz, e sim pontuar o que Humboldt quer dizer com a concepcéo de
mundo que seria abstraida como forca espiritual da esséncia de cada povo. Destarte, a
concepcao de mundo caracteriza o significado das linguas humanas. O problema é que
Humboldt eleva tal significado ao nivel formal de conceito e, com isso, a linguagem se torna
apenas um meio de representacdo daquele significado para outras linguas. E justamente aqui
que Gadamer se contrap8e no sentido de resgatar a concepg¢ao de mundo enquanto constitutiva
da linguagem, ja que cada lingua é uma concepc¢édo de mundo. Em verdade, ninguém consegue
aprender uma lingua, do ponto de vista conceitual, e se arvorar o poder de representar o mundo
daquela lingua dentro de outra; seria como que introduzir um mundo dentro de outro, a 4gua
dentro de um copo. Portanto, o nexo entre linguagem e pensamento ndo se reduz ao mero
formalismo de dominio de aprendizagens. A esséncia da linguagem, enquanto energia vital da
fala, diz respeito a relacdo entre linguagem e mundo. Gadamer retomou, aqui, a complexa
descoberta humboldtiana da energia da linguagem como sendo a esséncia da linguagem, isto é,
como a realizacao viva do falar. Assim, Gadamer (2011a, p. 571) nos diz: “ele sublinha, com
razdo, que a linguagem ¢ humana desde o seu comego™’. Disso tudo resultou o conceito de
forca como ponto de partida da reflexdo humboldtiana sobre a linguagem ao passo que Gadamer
pontua que: “a originaria humanidade da linguagem significa, portanto, a0 mesmo tempo, o
originario caréter de linguagem do estar-no-mundo do homem” (2011a, p. 572). E-nos plausivel
essa relagéo entre a “humanidade da linguagem” e o “estar-no-mundo do homem”. Enfim, todo

0 nexo se da desde a caracterizagdo originéria da linguagem.

Esse “estar-no-mundo” configura 0 construto heideggeriano: ser-no-mundo (In-der-

Welt-sein) como sendo o ambito da pre-senca (des Daseins)*®, caracterizado em Ser e Tempo.

47 Gadamer cita constantemente a obra humboldtiana, a saber, “Uber die Verschiedenheit des menschlichen
Sprachbaus...” (Sobre a diversidade da linguagem humana).

% Na edicdo em alemdo aparece o seguinte enunciado: Das ‘Wesen’ des Daseins liegt in seiner Existenz. Aqui
Heidegger usa a expressao da pre-senca (des Daseins) no genitivo para dizer que a esséncia originaria do homem
situa-se, verdadeiramente, na existéncia. A lingua alema possui a riqueza das declinagdes e, neste caso, ja aparece



108

O porqué da escolha do termo Dasein é esclarecido pelo proprio Heidegger em Que é
Metafisica? (Was ist Metaphysik?), cujo intento serviu:

Para reunir, a0 mesmo tempo, numa palavra, tanto a relacdo do ser com a
esséncia do homem, como também a referéncia fundamental do homem & abertura
(‘al’) do ser enquanto tal, foi escolhido para o dmbito essencial, em que se situa o
homem enguanto homem, o nome ‘ser-ai’*® (HEIDEGGER, 1979d, p. 58).

No intuito de compreender o Da-sein, significa dizer que ele ganha o estatuto de ambito
essencial, ou seja, a circunscri¢do chamada de existéncia expressa no “Da” (ai); nesse caso,
quando se fala de esséncia, o referente primordial é a existéncia como abertura do ser. A essa
altura, percebemos que a palavra existéncia ganha o sentido ontoldgico, diferenciando-se das
acepcdes comuns. Entdo, somos convocados a pensar a existéncia como o ambito do ser no qual
habitamos. Ora, se 0 homem habita nesse &mbito de abertura que € a Existéncia (Existenz), ele
é um Existencial (Existenzial) em relacdo com o ser. Esse modo de ser um existencial é
elucidado no paragrafo 12 de Sein und Zeit no que se refere ao ser-em (In-Sein) como tal. Aqui
Heidegger mostra como estamos sendo no mundo diferente das demais coisas dadas e
produzidas pelo homem. N&o existimos como um ente dentro de um recipiente a exemplo da
agua dentro do copo, a pedra na construcao, pois, além de nos movermos, pensamos, falamos
e interagimos com os demais seres humanos, sem olvidar a possibilidade de abertura de
compreendermos 0s outros animais, como bem frisa Heidegger em Os Conceitos Fundamentais

da Metafisica: mundo, finitude, soliddo de 1975.

Convém-nos caracterizar a esséncia da linguagem na condigdo de abertura® do ser, cujo
“Da” (ai) configura 0 modo existencial de o homem ser, desde a sua condicdo originaria de pre-
senga (Da-sein). Ora, se Heidegger (1995a, [§ 9], p. 77) parte do pressuposto de que “A

‘esséncia’ da pre-senca estd em sua existéncia”, entdo, podemos pensar a esséncia da

na prépria expressao. O mesmo ndo ocorre em portugués, pois ndo temos declinagdes para a preposi¢do “de” nem
para o substantivo “Homem”. Ademais, Dasein é uma expressdo sintética que também serve para nomear o
“homem” na acepgdo de pre-senga. Quando ele usa o construto composto: In-der-Welt-sein, quer expressar o
homem que se constitui como um ser-no-mundo em sua unidade. Trata-se de um construto inicial que caracteriza
o modo de ser do homem como “ser-em como tal” (“In-Sein als solches”) em sua relagdo com o mundo. Tanto o
ser-em quanto o mundo séo explicitados no § 12 de Sein und Zeit (Ser e Tempo).

49 Esta ¢ uma traducdo de Ernildo Stein para o portugués brasileiro a fim de verter o termo Da-sein. Deve-se evitar
confundi-lo com entes ou seres simplesmente presentes. O proprio Heidegger deu a indicacdo primordial para o
idioma francés, a saber, “de que Dasein poderia ser traduzido para o francés como ‘étre-le-1a>” (Cf. SANTOS,
2010, [n. 72], p. 144); como para nds soa cacofonico dizer ser-o-ai, entdo opta-se pela forma sintética “ser-ai”,
considerando a diferenca ontoldgica. A outra foi a orientada por Emmanuel Carneiro Ledo e que Mércia de S4 C.
Schuback traduziu na edicao brasileira de Ser e Tempo por “pre-senga”, cujo uso ja indicamos supra no Capitulo
1, [n. 22], p. 41.

S0 Cf. Capitulo 1, p. 42 onde se encontra explicitada a nogéo de abertura.



109

linguagem em sua condigdo de abertura em que o homem esta sendo no mundo como um
existencial, aberto ao didlogo e a criatividade. A existéncia configura o &mbito em que 0 homem
pode exercer sua liberdade criativa como modo de ser histérico no mundo, bem como na sua
relacdo com o ser na morada da linguagem. A liberdade do homem distingue-se dos demais

entes, a saber:

O ente que é ao modo da existéncia € 0 homem. Somente 0 homem existe. O
rochedo €, mas ndo existe. A arvore é, mas nao existe. O anjo é, mas ndo existe. Deus
é, mas ndo existe. A frase: ‘Somente o homem existe’ de nenhum modo significa
apenas que o homem é um ente real, e que todos 0s entes restantes sdo irreais e apenas
uma aparéncia ou a representacdo do homem. A frase: ‘O homem existe’ significa: o
homem é aquele ente cujo ser é assinalado pela in-sisténcia ex-sistente no
desvelamento do ser a partir do ser e no ser” (HEIDEGGER, 19794, p. 59).

Aqui vemos a tentativa heideggeriana de pensar e dizer acerca do exercicio da liberdade
existencial do homem, no sentido do desvelamento-velamento do ser com o0s termos
hifenizados: “in-sisténcia ex-sistente”®. Em principio, o primeiro termo se coaduna com o ser-
em (In-Sein), e o prefixo “in” ndo quer dizer nada de negativo justaposto a “sisténcia”, muito
menos referendar a pura insisténcia de alguém enquanto uma pulsdo de interesse ou intencdo
subjetiva. Todavia, a “in-sisténcia” diz do ser do homem que se move € Se sustém em si mesmo
na abertura do ser que perfaz o mundo. O “in” encontra sua raiz em morar, habitar, deter-se
(innan-), conforme Heidegger (20063, [8 12], p. 54) e, com efeito, expressa 0 movimento livre
do homem que mora, habita e se detém nas diversas modalizacGes diligentes de amar, escolher,
considerar, gostar, entre outras. Com isso, a esséncia da linguagem se insinua no dizer “in-sistir
ek-sistir” (1979c, [5-7], p. 140-143) do homem, caracterizando a liberdade do agir do mesmo

no mundo, na diferenca dntico-ontoldgica para com os demais entes presentes.

Assim, indagamos: em que possibilidade se d& a esséncia da linguagem em nossa
existéncia? A essa altura, ndo devemos buscar encontrar algo de material e eleva-la como sendo
a mais sublime emissdo de som, fala, palavra dada, posto que a linguagem néo fala como uma
entidade a parte. Entdo, como podemos dizer que existe uma voz da consciéncia? Ha casos de
alucinacdo neurdtica em que o sistema de nervos pode provocar visoes e até fazer alguém ouvir
V0zes; noutros casos, o uso de alucinégeno ou droga psicodélica é capaz de alterar nossos

sentidos, bem como a percepgdo e 0Ss pensamentos, provocando alucinagoes

51 Cf. Capitulo 2, p. 92, onde diz que a liberdade aparece como disposigdo de humor: “ex-posigéo ek-sistente”.



110

neuropsicoldgicas®?. Com efeito, tais vozes podem ser provenientes de pessoas com as quais ja
convivemos, dialogamos e/ou sons emitidos no cotidiano. Antes de o0 avango da comunicagéo
tecnoldgica ter chegado ao nosso convivio com o uso de fones de ouvido e todo aparato para
conversacOes e, mesmo antes de 0 homem vir a se encontrar com 0 outro de sua espécie, tal
homem j& se move desde sempre na conversagcdo consigo mesmo; caso alguém o visse
conversando sozinho e em voz alta, diria que ele estava ficando louco. Todos n6s fazemos isso
de alguma forma, seja em voz alta, balbuciando ou em siléncio comedido. E justamente nesse
ambito do siléncio que 0 nosso pensamento se move e precisa da ausculta. De fato, nunca
estamos sozinhos, mesmo na experiéncia de soliddo, o0 nosso pensamento vem a fala por trazer
a tona todo 0 nosso convivio com 0s outros e o lidar com as coisas ao nosso redor, isto é, na

circumundanidade, segundo Heidegger.

A linguagem compreende o aberto da existéncia onde habitamos. Tudo se passa como
que estamos envoltos na clareira de um mundo, o qual traz consigo as dimens6es do escuro. O
ser-nada se faz presente-ausente e o siléncio impera na medida em que somos convocados a
pensar. Em meio ao siléncio, a voz do ser vem a linguagem e 0 pensamento custosamente busca
corresponder ao aceno da palavra do ser no emaranhado do didlogo. Portanto, urge-nos por na
ausculta do dizer que distingue o ser do ndo-ser no instante da travessia. Cabe, aqui, destacar a
importancia do dialogo ao qual devemos estar atentos, ndo para dizer tudo o que imaginamos e
gueremos, mas, sobretudo, para o dizer meditativo do pensar. A objecdo sobre uma possivel
escuta do siléncio ¢ uma forma de tratd-lo como mera auséncia de som; por um momento,
diriamos que tudo estad em siléncio quando ndo ouvimos nada de barulho, ruido, ou seja, um
estado de calmaria. Serd& mesmo que nessa estancia ndo ha voz alguma? Disso, decorre outra
indagacdo sobre a voz do proprio siléncio que fala, segundo Heidegger. No entanto, o siléncio
é capaz de dizer mais do que muitos discursos, porém existe a forte tendéncia de ser obnubilado
e tomado como mero consentimento quando, na verdade, se trata de um siléncio administrativo
pelo qual nos nos reservamos o direito de guardar a verdade, uma vez que ela pode se apresentar
impropria aos ouvidos despreparados para a ausculta®®, Tanto é assim que Heréclito caracteriza

em vérios fragmentos a dimensdo da ausculta, a exemplo do fragm. 50: “Auscultando ndo a

52 Existem estudos sobre a planta Ayahuasca, cultivada na Amazénia e que faz parte da medicina tradicional dos
povos indigenas, cuja bebida ja se encontra produzida e consumida por pessoas de diversos paises, principalmente,
em muitos paises ocidentais. Ha diversos tipos de efeitos e, dentre eles, o ouvir vozes (Cf. WIKIPEDIA, 2019).
53 O exemplo que nos vem a tona, embora com nuance cartesiana, encontra-se em O Nome da Rosa, quando
Umberto Eco (1986, p. 54) nos diz: “Porque nem todas as verdades sdo para todos os ouvidos”.



111

mim mas o Logos, é sdbio concordar que tudo é um” e, no fragm. 19, diz: “Nao sabendo
auscultar, ndo sabem falar” (Cf. LEAO, 1999, p. 63; 71).

O Dasein pensado por Heidegger aponta para a superacéo da metafisica da subjetividade
na medida em que mostra a ndo existéncia de um “eu” essencialista como quisera Descartes
com o “sum”; também supera as acepcdes de fora/dentro, precisamente de um interior reservado
ao lugar abscondito da “interioridade*; esse conceito medieval serviu de fundamento para a
meditacdo de Santo Agostinho, precisamente, nas Confissées. Entretanto, ndo ha uma esséncia
dada e/ou posta dentro de nos que seja passivel de ser descoberta. Na verdade houve a criagdo
medieval da categoria de persona® e resultou na estrutura metafisica do conceito de pessoa.
Tudo isso tem por base a hermenéutica crista da criacdo do homem a imagem e semelhanca de
Deus; mas essa reflexdo nos encaminha para o ambito teoldgico, o qual demanda outros estudos.
De qualquer modo, quando tal concepcéo foi cunhada na cultura ocidental, ela ja veio marcada
pela visdo essencialista como uma peticdo de principio (petitio principii) proveniente do
pensamento analdgico que coloca pressupostos a serem mostrados e provados mediante a
deducdo ldgica, ou seja, buscava-se descobrir um “eu” personalizado moralmente em termos
de valor como pessoa virtuosa e que boa parte da psicologia seguiu o essencialismo em sua

teorizagdo comportamental®®.

% Cf. Schubake (2000, p. 74) quando explicita o ponto de unifio mistica no interior da alma, ou seja, “o deus que

se busca ja esta no fundo da alma, como podemos ler no sermao 57”. Trata-se do sermdo de Mestre Eckhart.

%5 0 fundamento para isso provém do encontro de duas tradices, a saber: a hebraica da Palavra, e, a grega do
“L6gos”, ou seja, dos dogmas cristologico (Encarnacdo) e trinitario (Pai-Filho-Espirito Santo) com o conceito
formal de analogia (o totalmente semelhante e dessemelhante); este, retomado da filosofia aristotélica por Tomas
de Aquino na Summa Theologica, a fim de tornar inteligivel a relacdo entre 0 homem e o divino (Deus) na acepgao
de Trancendente Absoluto. De certo, o termo retirado da semantica grega foi o substantivo neutro: tpdcwmo, ov €
significa “cara, rosto, face; pessoa, ente, entidade; papel (teatro [mascara])”, segundo Maniatoglou (2008, p. 643-
4). Nao obstante, Lima Vaz (2016, p. 220) apresenta o “prdsopon = persona”, de um lado, ele direciona sua
significagdo para a concepgdo de ‘sujeito’, envolvendo a terminologia aristotélica de “ousia (esséncia) e de
hypdstasis (subsisténcia)”, de outro lado, caracteriza a reflexdo teoldgica cristd na apropria¢do do termo grego
eikon (imagem) e diz o seguinte: “Essa comunidade analdgica entre Deus e 0 homem encontrou no tema biblico
da ‘imagem’ (eikdn) [...] a representacdo fundamental, aplicada primeiramente ao Cristo por Sao Paulo” (Cf. VAZ.
20186, [n. 87], p. 244). Entretanto, o eikon diz respeito ao aparecer de alguém em seu vigor de ser (Cf. Capitulo I,
p. 27). A titulo de esclarecimento, Henrique C. de Lima Vaz fundamenta a “Categoria da pessoa” na dialética
hegeliana e traz a tona a concepgdo de sujeito de Descartes, passando pelo imperativo categérico kantiano da
pessoa como fim, precisamente na Metafisica dos Costumes, em vista da intersubjetividade dialética.

% O proprio Freud é caudatario disso com a caracterizacdo da sexualidade, desde a interpretacdo dos sonhos, por
meio da qual criou a Psicanalise. Vale ressaltar a contraposicdo posta pela Logoterapia. Esta significa a busca de
sentido para a vida por meio da qual o neuropsiquiatra austriaco Viktor Emil Frankl realizava analises de cunho
existencial, incluindo outros elementos para além da sexualidade, a saber, a espiritualidade, a esperanga, evocando
os valores presentes na histéria de vida de seus pacientes, bem como observando os valores como meios de resistir
as atrocidades da guerra e superar acontecimentos tragicos na vida.



112

O psiquiatra que se destaca para o universo do nosso trabalho é o suico Medard Boss.
Este teve uma aproximagdo marcante com Heidegger e construiram uma forte amizade bastante
produtiva. 1sso aparece nas correspondéncias entre ambos, precisamente nos escritos de Boss e
nas anotacdes dos seminarios realizados na casa deste em Zollikon, na Suica, quando das visitas
de Heidegger; disso resultou a edicdo dos Seminarios de Zollikon em 1987. De certa forma o
pensar filosofico heideggeriano pdde contribuir com a arte médica da psiquiatria e fez com que
Boss criasse a Daseinsanalyse, ou seja, uma analise de carater existencial do ser-homem no
mundo. O topos para a criacdo de Boss se deu com seus estudos sobre o Dasein. Com isso, ele
teceu uma compreensdo fenomenoldgica e existencial dos sonhos a partir de uma visdo
existencial e resultou na obra intitulada Na noite passada eu sonhei, entre outras. Com isso,

destacamos aqui o carater criativo da ciéncia no didlogo pensante com a filosofia.

No incurso da nossa investigacdo, vamos caracterizar o tratamento I6gico-gramatical a
luz da orientacdo heideggeriana; depois, tomaremos por efeito de convergéncia discursiva a
critica de Nietzsche, segundo a qual a criacdo da linguagem foi marcada pela producéo de
metaforas e, enfim, retomar a discussdo com Gadamer no sentido de ponderar a critica
nietzschiana quanto ao uso de metaforas, bem como a polémica gerada entre a oralidade da
linguagem e o nascimento da escrita, cuja base fundamental se encontra no Fedro de Platéo.
Linguistas como Ferdinand de Saussure tomaram o Vviés da significacdo com base nesse dialogo

para a defesa da linguagem natural em detrimento da escrita.

3.1 A TAREFA DE DESCONSTRUCAO LOGICO-GRAMATICAL DA
LINGUAGEM

Em principio, essa tarefa de desconstruir a representacdo légico-gramatical da
linguagem se insere na “destruicdo do acervo da antiga ontologia, legado pela tradicao” (Cf.
HEIDEGGER, 19954, [§ 6], p. 51), de modo que isso ja fora reivindicado em Ser e Tempo de
1927, no sentido de repensar a tradicdo metafisica em seus limites e possibilidades;
posteriormente a isso, adveio a critica a metafisica que marcou varias correntes de pensamento,
desde a filosofia da linguagem, o pragmatismo e 0 neopragmatismo, a filosofia politica ate
culminar nas tendéncias pos-modernistas. Todo esse impulso é proprio de uma nova concepgao

filosofica que se inscreve na fragmentacdo histérica das ciéncias mediante o processo de



113

desenvolvimento da cultura ocidental. O grande boom das constru¢cdes de métodos para a
pesquisa cientifica passou por uma supervalorizagdo sem precedentes e isso em detrimento de
toda e qualquer tentativa de pensamento voltado para a questdo do ser, do fundamento, do
principio, da esséncia e existéncia, da verdade e tantos outros conceitos fundamentais mesmo
que fosse no sentido de repensé-los em vista de uma superacdo da metafisica. Entretanto, a
filosofia moderna em seu alvorecer criou novos critérios e regras com énfase no primado da
evidéncia na busca pela certeza, ou seja, todo um discurso metodologico trouxe a forca diretriz
da razdo para o desenvolvimento da ciéncia moderna. Na contemporaneidade, assistimos ao
gigantesco desenvolvimento tecnoldgico, e, consequentemente, provieram mudancas,
transformacdes em diversos campos da ciéncia e, também, suas consequéncias, de modo que
demanda reflexdes socioculturais, bem como filoséficas no sentido de problematizar e pensar

as questdes da técnica e do sendo do homem no mundo.

Vale ressaltar que todo esse elevado desenvolvimento das ciéncias préticas e tedricas,
bem como das correntes filosoficas, foi marcado pelo pensar racional grego e continua vigendo
a antiga forma ldgico-gramatical da representacdo nos tempos atuais. Diante disso, Heidegger
nos adverte que a coisa tende a prosseguir adiante enquanto persistirem dois motivos, quais
sejam: “l. permanecer em vigor o modo de pensar e representar que a ldgica dos gregos
introduziu no pensamento ocidental; 2. ndo se desenvolver pela base a questdo da esséncia da
linguagem” (HEIDEGGER, 2007b, p. 117). Disso decorre a orientacdo diretriz para a nossa

tematica em tela:

Esta tarefa, porém, sé se podera cumprir descontruindo-se, [sic] ao mesmo
tempo, o modo logico-gramatical de representacéo, isto é, reconduzindo-o a seu
principio limitado e preciso, o que significa, abalando-se e derrubando-se a
representacdo gramatical da linguagem. Aqui ha de servir de guia e orientacdo
delimitar, positiva e fundamentalmente, a esséncia da linguagem (HEIDEGGER,
2007b, p. 117).

Eis aqui uma imperiosa tarefa. De um lado, abalar e derrubar a “representagéo
gramatical da linguagem”, inclusive, toda a expressdo aparece em italico para mostrar a
importancia da tarefa, a qual demanda todo uma desconstrugdo da maneira de pensar e
representar proveniente da logica grega e perpassa toda a nossa cultura ocidental. Trata-se,
portanto, de um trabalho de félego que demanda muitos estudos e varios pensadores confluindo
nesse horizonte, ou seja, demanda uma tarefa de didlogo com os demais pensadores, poetas e

cientistas. Por outro lado, a tarefa exige tecer uma delimitacdo acerca da esséncia da linguagem,



114

tanto “positiva” quanto de modo fundamental; significa dizer que tal delimitar deve servir de
fundamento primordial no sentido de ndo apenas superar a representacdo metafisica da
linguagem, mas também superar a tendéncia representacional da racionalidade moderna. Sobre
isso, veremos mais adiante a questdo da viragem da consciéncia para o aberto, quando

Heidegger retoma o pensar-poético de Rilke.

Inicialmente, tomaremos por base de nossa discussdo o opusculo Sobre verdade e
mentira no sentido extra-moral de 1873, no qual Nietzsche apresenta a formacéo da linguagem
do ponto de vista gramatical. Trata-se das indagacOes acerca das convencdes da linguagem,
sejam estas na forma de expressfes e também de designagdes, a saber: “as designagdes e as
coisas se recobrem? E a linguagem a expressio adequada de todas as realidades?”
(NIETZSCHE, 1983, p. 47). O que norteou tais indagacdes foi o que ele chamou de “senso de
verdade”, em contraposi¢do a verdade entendida como adequagdo. A critica nietzschiana vai
nos mostrar que a linguagem concebida como adequacao das palavras as coisas passa a ideia
de concha recobrindo as coisas e, também, os conceitos abarcando todas as realidades em nivel

de representacao, mas isso ndo passa de um desvio ficcional, segundo ele.

A propésito desse desvio, ele indaga sobre “O que ¢ uma palavra? A figuragdo de um
estimulo nervoso em som” (NIETZSCHE, 1983, p. 47). A resposta vem logo em seguida e
perfaz a formacdo da linguagem no sentido de trazer a discussdo para o lado fisioldgico, isto €,
para a singularidade do nosso corpo; segue-se disso sua critica ao falseamento de querer buscar
uma causa do estimulo fora de nds. Tal atitude incorreria no falsear a criagdo da linguagem
mediante um principio fixo de razdo. A consequéncia disso é que passa a imperar um outro

impulso formador de metaforas cada vez mais crescente, a saber:

[...] o formador da linguagem [...] designa apenas as relacfes das coisas aos homens
e toma em auxilio para exprimi-las as mais audaciosas metaforas. Um estimulo
nervoso, primeiramente transposto em uma imagem! Primeira metafora. A imagem,
por sua vez, modelada em um som! Segunda metéfora. E a cada vez completa
mudanca de esfera, passagem para uma esfera inteiramente outra e nova
(NIETZSCHE, 1983, p. 47).

Atualmente existe um amplo e inovado estudo por parte dos gramaticos, tanto em
relacdo a formacdo de palavras e conceitos quanto das figuras de linguagens e, nestas, as
alteracOes semanticas. Ainda nesta vertente, tivemos uma variedade de classificagdes, a saber:

linguagem natural (do animal e do homem); linguagem dos sinais; linguagem das formas;



115

linguagem formal, entre outras. Cada uma destas envolvendo suas respectivas caracterizagdes
de sons: gritos, gemidos, producédo de ruidos, codigos, até atingir o nivel de palavras. Trata-se
do significado das palavras cujas associa¢es e mudangas ddo origem as imagens; disso decorre
a concepcao de metafora®’, entre outras. A explicagdo que os gramaticos nos ddo para a criagio
das metéaforas depende de um estudo minucioso pelo qual elas sdo chamadas de estruturas
sintagmaticas, tendo por base as “solidariedades” ou relagdo entre dois lexemas®® semelhantes
e suas respectivas tipologias: “afinidade, sele¢do e implicagdo”°. Enfim, toda essa desenvoltura
do universo gramatical € propria das linguas e, como podemos perceber, funciona com todo o

rigor 16gico mediante a estruturacdo de sistemas com esquemas linguisticos e semanticos.

Neste caso, Nietzsche destaca, de acordo com a citagdo acima, que “as rela¢des das
coisas aos homens” sdo expressas, pelo formador da linguagem, mediante o auxilio de
metaforas por demais “audaciosas”. A critica visa mostrar a decadéncia do conhecimento que
ndo atinge a verdade das coisas mesmas, ou seja, em sua individualidade diferente, de modo
que “falamos de arvores, cores, neve e flores e, no entanto, ndo possuimos nada mais do que
metaforas das coisas, que de nenhum modo correspondem as entidades de origem”
(NIETZSCHE, 1983, p. 47). O impulso fundamental que prevalece no homem € o de formagéao
de metéaforas e, para tanto, o intelecto ndo s6 se apresenta como ferramenta de auxilio, mas
também vai se tornar um artificio potente da razdo e promover o conhecimento cientifico com
a formacdo dos conceitos, tendo como apoio légico a similitude, ou seja, o igualar o que é
desigual desconsiderando a diferenca; com isso, abandona-se o distintivo que marca 0s aspectos
diferentes da individualidade das coisas e, consequentemente, houve o0 despertar da
representacdo conceitual.

Diante disso, Nietzsche reivindica a consideracdo do individual em sua efetividade,
primando pelas diferencas, pois ndo hé algo inteiramente igual a outro, por mais que se paregcam,
feito uma folha que néo se iguala identicamente a outra folha. Destarte, convem persistirmos

na busca pelo impulso a verdade em face de uma avalanche de disfarces, ilusGes, mentiras,

5 Em sua etimologia grega: “metaphord, 4s” indica ‘mudanga, transposi¢io’, cujo prefixo meta significa ‘no meio
de, entre; atras, em seguida, depois; com, de acordo com, segundo; durante.” (Cf. HOUAISS, 2001, p. 1907). Por
conseguinte, o gramético Evanildo Bechara (2009, p. 398) nos propde distinguir entre a metafora linguistica e a
metafora motivada extralinguisticamente, ao mesmo tempo em que faz uma exposicao classificatéria dos seus
varios aspectos e nuances criativas, bem como indicativo do seu uso inovador no campo da literatura moderna.

% Designa uma “unidade de base do 1éxico, que pode ser morfema, palavra ou locugdo”, segundo Houaiss (op.
cit., p. 1750). Trata-se de um antepositivo proveniente do grego léksis, eos ‘palavra, a¢do de falar, elocugdo, 1éxico.
Entdo, o “léx” acrescido do sufixo “ico” ¢ um formador de adjetivos e relativo a palavras.

%9 Ha uma exposicdo bem detalhada em Bechara (2009, p. 390).



116

convencdes linguisticas. Faz-se necessario tomar cuidado com as qualificacGes ditas essenciais,
pois podem provir do intelecto artificioso e ludibriar. O intelecto € capaz de dissolver as
imagens metaforicas em conceitos e universalizar estes como se fossem algo de seguro e
suficiente para 0 nosso viver e agir. Aqui se destaca o tema da vida, muito caro a Nietzsche,
cujas forgas perspectivas permanecem desconhecidas, ao tempo em que carece de
interpretacdes plausiveis. Quando isso ndo ocorre, com vistas ao conteddo filosofico, entéo o
homem pode decair no artificio antropomorfico do intelecto, a saber, a imagem do homem dito
“honesto” e depois dos varios processos abstrativos se chegar ao conceito qualificador de
“honestidade”. O que ocorreu para se chegar a isso? Nietzsche responde que foi o igualar o néo-
igual abstraindo as diferencas. Se atentarmos para cada pratica dita honesta, vemos que séo
totalmente diferentes uma da outra na perspectiva de espacgo e tempo, mas o igualar constrdi o
gue Nietzsche chama de qualidade oculta (qualitas occulta) e o intelectual a denomina de ‘a
honestidade’. Diante disso, ele nos diz: “O certo é que ndo sabemos nada de uma qualidade
essencial que se chamasse ‘a honestidade’, mas sabemos, isso sim, de numerosas acgoes
individualizadas, portanto desiguais, que igualamos pelo abandono do desigual e designamos,
agora como acdes honestas” (NIETZSCHE, 1983, p. 48). Na verdade, a natureza propria das
coisas desconhece quaisquer formas, conceitos e espécies, o que nos resta ¢ tdo somente “‘um

X, para nos inacessivel e indefinivel”.

Nesta perspectiva, voltamos a indagar sobre o que vem a ser o “X” da questdo, agora,
aplicado a esséncia da linguagem. Como compreendermos o ser da linguagem em sua esséncia
de ser? A essa altura ndo basta seguir peremptoriamente as defini¢des da graméatica®®. Havemos
de considerar que as definicGes gramaticais cabem as ciéncias, seja da linguistica, da literatura
e demais. Entretanto, a nossa indagacdo inicial é de cunho filoséfico e, precisamente,
ontoldgica, a qual deve primar por interpretaces hermenéuticas acerca da verdade da

linguagem, ou melhor, a linguagem em seu elemento primordial como verdade do ser.

Em principio, langamos a seguinte indagacdo: Por que, entdo, se faz necessario seguir
esse outro caminho da verdade da linguagem ao invés do caminho légico-gramatical? Esta
indagacéo nos revela uma dubiedade entre dois caminhos; de certa forma, hesitamos na deciséo
sobre qual dos dois caminhos seguir. A tendéncia visivel é pelo l6gico-gramatical, tendo em

vista a longevidade de sua implementagéo, principalmente em nosso modelo ocidental de

60 Bechara (2009, p. 28) diz: “Entende-se por linguagem qualquer sistema de signos simbdlicos empregados na
intercomunicacdo social para expressar e comunicar ideais e sentimentos, isto é, contetidos da consciéncia”.



117

cultura marcada pela linguagem racionalizada. O préprio Nietzsche (2005, [§ 11], p. 20-21)
constata isso ao dizer que s6 agora 0 homem toma ciéncia do erro monstruoso, o qual fora
cometido pelo criador da linguagem a partir da crenca no conhecimento como dominio da
natureza das coisas e do mundo; ressalta-se que tanto a gramatica quanto a l6gica e a matematica
enveredaram por esse percurso desviante, muito embora construam suas proprias linguagens
com o fito de avancar nas pesquisas e promover resultados plausiveis. O filésofo diz de modo
afirmativo: “Felizmente ¢ tarde demais para que isso [a visdo da crenca na linguagem, que
propagou um erro monstruoso] faca recuar o desenvolvimento da razdo, que repousa nessa
crenca”. A nuanca afirmativa, aqui, ndo quer justificar o erro da crenga na linguagem, como se
dissesse: ja que ndo podemos mais corrigir tal erro monstruoso, entdo vamos nos virar com o
que temos. Nao ¢ isso. Na verdade, ao usar o termo “Felizmente”, de modo afirmativo, ele quer
nos dizer que ndo é mais possivel voltar atras a fim de corrigir tal erro, ainda mais mediante um
repouso na crenca querer fazer todo o desenvolvimento da razdo recuar. Isso seria um
contrassenso absurdo, precisamente diante da longevidade do caso, o qual se faz “tarde demais”.
O elevado desenvolvimento da razdo se propagou na historia ocidental atraves da crenca na
linguagem. Dessa forma, a gramatica formalizou os nomes e conceitos adequando-os as coisas
com base nas verdades eternas (‘aeternae veritates’); decorre disso o fato de a légica partir de
seus pressupostos de “igualdade e identidade” para construir 0S conceitos e depois 0s
universalizar como legitimos representantes das coisas sem considerar as diferengas e “em
diferentes pontos do tempo”. Por fim, a matematica passou a acreditar em medidas e grandezas,
aplicando-as a natureza das coisas, cujos fundamentos foram aqueles principios l6gicos, no
entanto, Nietzsche diz que “na natureza ndo existe linha exatamente reta, nem circulo
verdadeiro, nem medida absoluta de grandeza”. Segue-se disso que ndo se deve remontar toda

a historicidade com base em crengas, eis ai o tom de “Felizmente”.

E plausivel essa observagio nietzschiana em relagdo as medidas e grandezas
matematicas. De fato, se olharmos para o céu estrelado a noite, veremos estrelas como pontos
cintilantes separados. N&o ha, necessariamente, nenhuma ligacdo entre ambas que caracterize
uma linha reta, nem circulos exatos, logo, é o proprio homem, através do conhecimento
racional, quem traca as linhas e figuras circulares mediante os calculos geomeétricos. Portanto,
ndo existem linhas e circulos a serem encontrados intrinsecamente na natureza, mas a serem
construidos para efeito de estudos e organizacGes de dados contingenciais. Disso decorreu toda

uma mudanca de padrdo de medida, de grandeza, de espago e tempo. Tudo isso ndo deixa de



118

ser um dado criativo em vista do ponto de equilibrio, mas existe a possibilidade do desequilibrio

em que as coisas ganham visdo, conforme vimos anteriormente com Prigogine.

No crivo dessa mudanca, tivemos os paradigmas da Fisica, isto é, antes, pelo modelo da
fisica classica de Isaac Newton, no século XVII, primava-se pela busca da verdade como
exatiddo adequada da teoria as coisas, mas, diante das observagdes cientificas da teoria da
Relatividade de Albert Einstein, desde 1905, percebeu-se a unificacdo de espago-tempo com a
condicdo de curvatura; mais adiante surgiu a mecanica quantica e tivemos o enunciado de
Werner Heisenberg em 1927 com o “Principio da Incerteza”, o que alicercou o viés da
probabilidade e ndo mais de verdades no sentido de adequacdes. Enfim, Nietzsche nos diz da
verdade que é tdo somente “Um batalhdo mével de metaforas, metonimias, antropomorfismos”
(NIETZSCHE, 1983, p. 48). Esse dito é tomado como apoio pela concepc¢do de linguagem

pensada pelo movimento neopragmatico para servir de base para a contingéncia criadora.

Richard Rorty (2007, p. 35) € um dos representantes mais influentes do movimento
neopragmatico da linguagem. Ele retoma a discussdo acerca da linguagem, precisamente
quando trata da contingéncia da linguagem, com base em Nietzsche, Wittgenstein e Donald
Davidson, precisamente, este Gltimo na “disposi¢do de abandonar a idéia [sic] de ‘natureza
intrinseca’, da disposi¢io de enfrentar a contingéncia da linguagem que usamos”. E-nos
bastante plausivel a inflexao rortyana no assegurar que a linguagem néo deve ser pensada e nem
usada como meio para se atingir um fim. A tradicdo metafisica usava o sentido de fim enquanto
o telos almejado, entdo pensava e agia pela via demonstrativa de unidades essenciais
intrinsecas, como se houvesse algo de essencial a ser descoberto e dado no mundo e nas coisas
presentes. Ao contrario disso, a linguagem é uma criacdo dos seres humanos. Aqui, Rorty
(2007, p. 35-36) nos diz: “so as frases podem ser verdadeiras, e de que os seres humanos criam
verdades ao construirem linguagens com que enunciar frases”. Esse dito se complementa com
a sua tese: “a verdade ¢ uma propriedade das frases, ja que a existéncia das frases depende de
vocabularios e, ja que os vocabularios sdo feitos por seres humanos, 0 mesmo se da com as
verdades” (2007, p. 53-54). Nesta mesma diregéo, a “teoria passageira” de Davidson mina a
ideia de linguagem como meio para se atingir um fim. A condigdo de “passageira” € “porque
precisa ser constantemente corrigida, para levar em conta 0s resmungos, gaguejos, incorreces
verbais, metaforas, tiques, espasmos, sintomas psicoticos, flagrante estupidez, tiradas geniais e
coisas similares” (RORTY, 2007, p. 42). Vale ressaltar que toda essa discussdo condiz com a

visdo de linguagem do ponto de vista l6gico-gramatical.



119

A concepgdo rortyana da linguagem funciona de forma holistica e neopragmatica,
buscando superar o que ele chama de metafisica. Com isso, ele se apropriou da orientacao
heideggeriana de abandonar a metafisica a sua prépria sorte. Falaremos sobre isso mais adiante.
Entdo, o modo de dizer da nova linguagem, conforme Rorty, é: ‘tente pensar nisso desta
maneira’, ou, mais especificamente, ‘tente ignorar as questdes tradicionais visivelmente futeis,
substituindo-as pelas seguintes questdes novas e possivelmente interessantes’ (2007, p. 35). A
perspectiva rortyana € a valorizacdo da arte poética e, mais precisamente, do romance na medida
em que as descri¢des se detém nas contingéncias da linguagem, nas pessoas e seus afazeres, e
ndo nas teorizagOes conceituais. Dessa forma, ele retoma exemplos de poetas como Philip

Larkin, entre outros, na retomada do romancista Proust, e diz o seguinte:

Assim, a ligdo que extraio do exemplo de Proust é que 0s romances sdo um meio mais
seguro do que a teoria para expressar o reconhecimento que se tem da relatividade e
da contingéncia das figuras de autoridade. E que, em geral, 0s romances concernem a
pessoas — coisas que, ao contrario das idéias [sic] gerais e dos vocabularios finais, sdo
evidentemente limitados pelo tempo, inseridas numa rede de contingéncias (RORTY,
2007, p. 187).

Contudo, a quebra mesma da tradicdo metafisica, na visdo de Rorty (2007, p. 209), se

6

deu com Derrida a partir do conceito de ‘Différance’®, ou seja, “o de pensar no fato de que

299

‘ndo existe um nome unico’”. Este filosofo francés quer escapar de sua identificagdo com ““algo
grande — algo como a ‘Europa’, ou o ‘chamado do Ser’, ou o ‘Homem’ que marcou Heidegger.
Convém ressaltar que ndo had uma contraposicdo peremptdria ao pensar de Heidegger, pois este
tanto deixou em aberto a possibilidade de ir adiante com o pensar 0 modo de o homem existir
no mundo como um ser jogado®?, quanto em pensar a questdo do ser em relacéo ao nada em sua
abertura, ou seja, s6 conseguiriamos distinguir uma coisa da outra se ja dispuséssemos
previamente da distin¢do entre ser e ndo-ser. Em todo caso, Derrida “nao se interessa pelo

‘esplendor do simples’, mas pela inconstancia do complexo. Nao se interessa pela pureza e nem

pela inefabilidade” (RORTY, 2007, p. 215). Ele deixa o leitor se deparar com ambiguidades,

61 Este conceito aparece em francés para caracterizar o pensar filoséfico de Derrida, assim ele se distingue da
palavra diferenca, pois ndo existe em portugués uma palavra apropriada para traduzi-la. Diante disso, na edicéo
brasileira intitulada Gramatologia, na nota em asterisco da Adverténcia, os tradutores dizem o seguinte: “Autoriza-
nos a esta distin¢do, puramente grafica e sem expressao fonética, a justificacdo que da o Autor para a palavra
différance (port, diferéncia), inventada por ele mesmo para distinguir-se de différence (port, diferenca)”
(DERRIDA, 2017, p. IX).

62 Essa condicéo de jogado diz respeito ao ser-no-mundo no sentido de transcender mundo; sobre isso, Heidegger
faz um aprofundamento apropriado em Introducdo a Filosofia, precisamente, a partir dos paragrafos 36s, quando

EED)

trata de “Mundo como ‘jogo da vida’”.



120

fazendo proliferar varias interpretacdes possiveis, que permanecem em aberto. Assim, nunca se
sabe o que vira depois, na medida em que ele se interessa pelos aspectos acidentais das palavras
e desconstroi textos metafisicos. Derrida jamais usa o0 jogo de linguagem para distinguir entre
fantasia e argumento, seguindo critérios existentes, e, segundo Rorty, ele ainda faz isso “porque
esta tentando criar a si mesmo pela criacdo de seu préprio jogo de linguagem, tentando nao
gerar outro filho de Sécrates, ndo ser mais uma nota de rodapé em Platdo” (2007, p. 225).
Ocorre que ndo se trata de repeticdo em busca de um termo primeiro no qual algo foi enunciado,
pois isso seria epigonal, mas, conforme Gadamer (2011a, p. 508): “Compreender pela leitura

ndo € repeticdo de algo passado, mas participacdo num sentido presente”.

A atitude derridiana de querer criar seu proprio jogo de linguagem é a marca de sua
diferenca perseguida, pois € sobre isso que Rorty apresenta a descricdo de uma resposta dele a

exigéncia de saida da fantasia ao considerar os argumentos. Assim, Derrida respondeu a Searle:

‘Sim, certo, nada a dizer contra as leis que regem essa problematica [do uso e da
menc&o], a ndo ser para indagar sobre a questdo da lei, e da lei do nome prdprio no
que concerne a esses pares chamados aspas. Digo (a eles e a vocé, meu amor): este é
meu corpo em funcionamento; me ame, analise o corpus que lhe ofereco, que Ihe
estendo aqui neste leito de papel, diferencie as aspas dos cabelos, da cabeca aos pés,
e, se Vocé me amar o bastante, me mandara noticias. Depois me sepultard, para dormir
serenamente. E me esquecera, a mim e a meu nome’ (RORTY, 2007, [n. 35], p. 228,).

Disso resulta o carater de uso da linguagem e o artista como autocriador de arte, bem
como o poeta criador de novas linguagens, no dizer de Rorty, e acrescenta: “A concepgao da
histéria humana como uma histéria de metaforas sucessivas nos permitiria ver o poeta — no
sentido genérico de criador de palavras novas, de moldador de novas linguagens — como a
vanguarda da espécie” (2007, p. 52). Esse dito rortyano coalesce com a linguagem
neopragmatica em sua contingéncia criativa de palavras, metaforas, tanto no jogo de linguagem
guanto no uso desse jogo. Com isso, abre-se a possibilidade de criacdo de mais um novo
vocabulario sem a pretensdo de suplantar os demais, porém um projeto somatico do préprio

homem como mais um instrumento metaférico que:

Quer apenas dar-nos mais uma redescrigdo das coisas, a ser guardada com todas as
outras, mais um vocabulario, mais um conjunto de metaforas [...]. E que, de algum
modo, tornou-se possivel, no fim do século XIX, encarar a atividade da redescrigdo
com mais leveza do que ela fora encarada até entdo. Tornou-se possivel jogar com
diversas descricBes de um mesmo evento sem perguntar qual delas estava certa — ver
a redescricdo como um instrumento, e ndo uma afirmacéo de se haver descoberto a
esséncia. Com isso, tornou-se possivel ver um novo vocabulario ndo como algo que
se supunha substituir todos os outros vocabularios, algo que afirmasse representar a



121

realidade, mas apenas como um vocabulario a mais, um projeto humano a mais, a
metafora favorita de uma pessoa (RORTY, 2007, p. 82-83).

Essa discusséo rortyana se inscreve no ambito da critica & metafisica quanto ao conceito
I6gico de identidade, ou seja, a verdade era concebida na acepgdo de correspondéncia dos
conceitos as coisas, perfazendo a adequacédo. Todavia, essa identidade se revelou contingente e
Freud deu uma contribuicdo indelével quando destronou o eu consciente ao “exibir a
extraordinaria sofisticacdo, sutileza e inteligéncia de nossas estratégias inconscientes®. [...], nos
ajuda a levar a sério a possibilidade de que ndo haja uma faculdade central, um eu central
chamado ‘razdo’” (RORTY, 2007, p. 73).

Entretanto, Gadamer resgata tanto o valor da metafora quanto da escrita para a
linguagem. Inicialmente, a escrita faz parte da esséncia da linguagem. N&o se deve
supervalorizar a fala em detrimento da escrita, mesmo que esta tenha surgido posteriormente
aquele tipo de linguagem voltado para a oralidade, pois ambas podem ser passiveis de
simulacros ou de um pensar verdadeiro. Em todo caso, Platdo exagerou ao dizer que a escrita
se mostra débil com relacdo aos discursos. Tal equivoco implicaria no desvalor das préprias
obras dele ao terem sido escritas para a posteridade, inclusive com utilizacGes de alegorias,
metaforas poéticas e tantos outros recursos linguisticos. Gadamer (2011a, p. 508-509) salienta
que tudo isso de Platdo ¢ tdo somente um “exagero ironico pelo qual procura dissimular sua
prépria obra literaria e sua propria arte”. Ao que permanece velado, Platdo foi um eximio poeta,
ou melhor, trazia em sua arte de escrita um pensar eivado de poesia, embora ele dissimule nas
entrelinhas. A forca do poetizar pensante esteve sempre presente e constituiu o filésofo

ateniense como um eximio escritor grego.

Por um instante, podemos nos deixar levar pela ilusdo de que o discurso é potente e pode
marcar épocas historicas, como foi o caso da Sofistica. Nesse caso, havia um povo constituido
pelo exercicio da oralidade. Um exemplo disso € o outro caso do povo hebreu cuja oralidade
perdurou por seculos até que algo viesse a ser escrito. Antes, no mundo grego, havia o cultivo

da fala e argumentacédo. Esse modelo originario marcou os discursos da arte oratoria, bem como

83 Essa questdo do “Inconsciente” foi um construto criado por Freud na tentativa de explicar a natureza das pulsdes
emocionais que agem no interior do ser humano, disso resultou a triparticdo teérica no Id, Ego e Superego. De
certo hd uma teorizagdo egocéntrica. Medard Boss (1979, p. 178) pontua que Freud bipartiu a personalidade
humana em duas, uma consciente e outra inconsciente, quando na verdade o que existe é o ser humano integral,
ou seja, “nds experienciamos a ndés mesmos como personalidades integrais”.



122

os didlogos argumentativos; temos como exemplo disso os didlogos de Socrates que s6 foram
escritos pelos seus discipulos, dentre eles, Platdo.

Por um lado, este filésofo ateniense fundamentou a dimensdo da memoria
(Mnemosyne)®, a qual é de origem mitoldgica, dando-lhe outra conotagéo de fundo dialético-
racional na perspectiva de resgatar a recordagdo do conhecimento em vista do saber filosofico,
mediante a teoria da reminiscéncia que funda o processo de anamnese (avauvnon), isto €,
recordacdo. Isso demanda o fio condutor da maiéutica socratica enquanto ser parturiente da
alma (psiche) do homem. Na discussdo acerca do ensino da virtude no Ménon, ocorre a
demonstracdo da anamnese no interrogatorio que Sécrates fez a um escravo, apelando para a
recordacdo de tudo o que ja fora aprendido antes, em vidas passadas. Com isso, Platdo (2001,
[81c], p. 51) insere uma descricdo poética acerca da imortalidade da alma referente ao
procedimento da deusa da expiacdo Perséfone. Sobre essa recorréncia, ele cita os poetas e,
dentre eles, Pindaro. Do ponto de vista da linguagem, observamos a habilidade construtiva de
Platdo ao relacionar o radical “Mne” do nome Mnemosyne com 0 seu construto conceitual:
recordacdo (anamnese); por conseguinte, percebe-se que o “Mne”, de memdria (uvnpog), fora
introduzido no cerne do conceito tedrico ana-mne-se. Aqui destacamos ana (ava) e “mne”; a
primeira se refere a preposicdo grega “de” e a segunda designa a memoria®®; no momento em
que ambas foram unidas, obtém-se a expressdo: “anamne”, ou seja, a preposi¢cdo indica a
condicdo de proveniéncia de algo atraveés da memdria, como se disséssemos: do passado
historico de alguém, o psicanalista fez vir a tona experiéncias praticas positivas adormecidas na
memoria. No caso da demonstracdo acima, Socrates fez o escravo rememorar 0s conhecimentos
ja aprendidos como um todo, mas apenas alguns dados vieram a lembranca. Mesmo com isso,
ndo houve problematizacéo; € tanto que o escravo € induzido a cair em aporias, de modo que
Sécrates chama a atencdo do discipulo Ménon para o devido aprimoramento do conhecimento,
0 qual passa pela ciéncia e atinge seu cume na reflexdo filosofica de que a virtude nédo € algo
passivel de ser aprendida por via do conhecimento cientifico, mas € um bem de concessdo

divina no sentido da sabedoria:

[...] a virtude ndo seria nem por natureza nem coisa que se ensina, mas sim por
concessdo divina, que advém sem inteligéncia aqueles aos quais advenha. [...] como
disse Homero ser Tirésias entre os mortos, dizendo sobre ele que é como sabio entre
0s que estdo no Hades, os outros sdo como sombras que se agitam. Da mesma

84 Cf. Capitulo. 1, [n. 27], p. 44.
% Tem por fundamento o radical grego “mines” que designa algo relativo & memoria e provém do verbo grego
“mimnésko ‘lembrar-se, recordar-se’” (HOUAISS, 2001, p. 1938).



123

maneira, também aqui, um tal homem, por assim dizer, seria como uma coisa
verdadeira ao lado de sombras, no que se refere a virtude (PLATAO, 2001, [100¢], p.
109).

A evocacdo ao poeta Homero é feita no sentido do contetdo da verdade, pois o ser
virtuoso conflui com o dizer da verdade que constitui a condi¢do do sabio, ou seja, aquele que
transpde o conhecimento das ciéncias e adentra o caminho da solid4o pensante®, pondo-se no
aberto da recepcdo do tragico libertador. Homero disse algo de Tirésias que, embora dispusesse
do poder do conhecimento, 0 mesmo se imiscuiu de seguir as exigéncias da verdade quanto a
decifrar os enigmas da Esfinge®’, hesitando em reflexdes, conforme o relato do poeta Séfocles
em Edipo Rei; talvez por temer a morte enquanto esteve com vida junto ao povo em sofrimento.
Entretanto, uma vez se encontrando em outra dimensdo, a da morte, ele agora é o sabio que
vaticina verdades. Homero junta em seu poetizar varios elementos da vida e certos aspectos
tragicos, ao tempo em que tece o dialogo entre os personagens envolvidos. Quando Platdo fez
a referéncia a ele na citacdo acima, trata-se da passagem, entre outras, que se encontra no Canto
Xl da Odisseia, no que diz respeito ao encontro do heroi Ulisses (Odisseu) com o sabio Tirésias
que lhe desvela veracidade sobre tudo o que se passava em seu reinado e dos designios futuros.
Conforme Homero (2014, [146-151], p. 327), assim disse o sabio:

[...] “N&o é um enigma o que me pedes. Fica atento:
qualquer defunto que permitas se acercar

do sangue ha de pronunciar tio s6 verdades,

mas quem afastes, sumird imediatamente.’

Falou e entrou na moradia do Hades a anima-
-psiqué do gréo tebano, apds vaticinar.

Por outro lado, aconteceu a ultrapassagem do carater oral da fala e argumentacéo para a
escrita, ndo obstante haja uma séria adverténcia quanto a tendéncia de perda de vista do
exercicio da memdria. Trata-se, de certo, da descoberta da escrita. Platdo nos reporta ao Fedro
onde relata a historia de Teute, chamado de demdnio por ser muito inteligente e ter realizado

muitas descobertas no campo das artes, desde a ciéncia dos numeros e suas aplicacdes

% No discurso Do caminho do criador, na primeira parte de Assim falou Zaratustra, Nietzsche (1995, p. 77-80)
apresenta a condicdo para a atividade criadora o ter de seguir o caminho da solid&o, o encontrar-se consigo mesmo,
tendo que enfrentar o pior dos inimigos que é o si mesmo e, depois, mais sete demdnios, de forma que a criacdo
tende a passar pelo perecimento, dai dizer: “Amo aquele que quer criar para além de si e, destarte, perece”, ou seja,
o0 perecer do artista criativo para que a obra de arte apareca em seu vigor.

67 Convém destacar a reflexdo feita por Nascimento (2015, p. 305-307) em seu artigo na revista de filosofia
Aufklarung, quando caracteriza a dificuldade de todo e qualquer conhecimento em face da necessidade de pensar
o contetido da verdade, pois este “so é compreendido e sé se explica no subentendido e pensado em reflexdo sobre
o sentido e ndo no dito com o fim de convencer e fazer aceitar”.



124

matematicas; dentre todas, ele apresentou ao rei egipcio Tamuz a descoberta dos caracteres da

escrita da seguinte maneira:

Aqui esta, majestade, lhe disse Teute, uma disciplina capaz de deixar os egipcios mais
sabios e com melhor meméria. Esta descoberto o remédio para o esquecimento e a
ignorancia. Ele a falar, e o rei a responder: Engenhosissimo Teute, uma coisa é
inventar as artes, e outra, muito diferente, discorrer sobre a utilidade ou desvantagem
para quem delas tiver de fazer uso. Tal é o teu caso, como pai da escrita: dada a afeicdo
que lhe dedicas, atribuis-lhe acdo exatamente oposta a que lhe é propria, pois é
bastante idénea para levar o esquecimento a alma de quem aprende, pelo fato de néo
obriga-lo ao exercicio da memdria. Confiante na escrita, sera por meios externos, com
a ajuda de caracteres estranhos, ndo no seu proprio intimo e gracas a eles mesmo, que
passardo a despertar suas reminiscéncias. Nao descobriste o remédio para a memoria,
mas apenas para a lembranca. O que ofereces aos que estudam € simples aparéncia do
saber, ndo a prépria realidade. Depois de ouvirem um mundo de coisas, sem nada
terem aprendido, considerar-se-d0 ultra-sabios, quando, na grande maioria, ndo
passam de ignorantdes, pseudo-sdbios, simplesmente, ndo sabios de verdade
(PLATAO, 1975, [274a-275b], p. 92-93).

A mem@ria acontece em nosso modo de estar sendo no mundo. No homem, ela consiste
no fundamento primordial do saber e, segundo Aristételes, ela nos reenvia ao ente enquanto
ente; este, por sua vez, corresponde ao ser quando o estagirita diz: “O ser se diz em multiplos
significados, mas sempre em referéncia a uma unidade e a uma realidade determinada”

(ARISTOTELES, 2015, [T, 2, 103b 30-32], p. 131). No decorrer da reflexdo do livro Gama, a

unidade e a realidade vai ganhar a caracterizacdo de substancia (ousia). Portanto, esta seria o
ente propriamente determinado como aquele que subjaz e existe sempre, ou seja, compreende

o nlcleo da coisa enquanto hipokeimenon® e suas varias dimensdes.

Em termos do pensar filosofico, significa dizer que ndo se trata de partir da experiéncia,
mas sim da memaoria como sendo a prontiddo inicial do pensar; segue-se disso o enunciado
fundamental: yiyveton 8° €k ti|g uvAung éumeipio toig avOpmmois. “Nos homens, a experiéncia
deriva da memoéria” (Cf. ARISTOTELES, 2015 [A, 980b 28-29], p. 3). Essa é a traducéo feita
por Giovanni Reale em que a palavra experiéncia (éumepia) vem antes da memdria (uviunc),
uma vez que ele percebe que a ténica do discurso aristotélico vinha problematizando a
experiéncia na diferenga entre o intelecto humano e o agir dos outros animais; o destaque recaia
nas sensagdes, mediante o sentido da visdo, até culminar na audigdo quando comeca a aparecer
a diferenca peculiar nos homens; por conseguinte, no ser humano, a memoria se caracteriza
mais ainda pelo &mbito do saber, para além do uso comum das sensacdes apreendidas pelos

orgdos dos sentidos. Em todo caso, a memoria é compreendida enquanto a geratriz da

88 |sso foi apresentado no Capitulo 2, [n. 34], p. 71.



125

experiéncia. Assim, quando o tradutor diz “deriva”, devemos entender como sendo algo que é
gerado®, tem sua proveniéncia ou se origina de uma instancia mais ampla que ¢, de fato, a
memoria. O verbo gerar (yiyvetou) foi vertido por “gera” atribuido a memoria como sendo a
geratriz da experiéncia. Vale frisar, aqui, 0 modo de 0 grego experimentar a proveniéncia de
algo e o dizer filosofico traz essa forca do dizer na linguagem de tal maneira que podemos
visualizar o dizer, pensando o dito a partir do olhar grego, da seguinte maneira: surge em seu
por vir da memdria (mnemosyne) a empiria (experiéncia) nos homens; tudo se passa como 0
experimentar a proveniéncia enunciada, de inicio, com o ghignetai (yiyveror). Podemos
observar que a énfase é dada ao saber como ponto de partida para o pensamento. 1sso se da a
partir desse topos aristotélico da memoria, ou seja, 0 homem é convocado a ter de pensar o ente
enquanto ente a luz da memoria e ndo da experiéncia, pois ocorre uma diferenca plausivel de
gue os homens, além do uso dos sentido da visdo e audi¢do, podem, também, produzir artes e

argumentos acerca do porqué das coisas, diferentemente dos outros animais.

A énfase dada ao ponto de partida da memoria, como geradora da experiéncia, traz certa
dificuldade. Uma delas é a maneira de entendimento da cultura ocidental, cujo caminho mais
facil convergiu para a experiéncia. Assim, as ciéncias foram erguidas através de métodos cujo
fundamento fora retomado da méaxima atribuida a Aristoteles de que todo o conhecimento deve
partir do demonstravel légico, e isso foi entendido no sentido da experiéncia. Neste caso, 0s
cientistas modernos tém razdo, mas apenas em parte, pois eles produziram um desvio que limita
aquela maxima tdo somente ao “conhecimento” objetivavel, mas, se a experiéncia, como nos
disse Aristoteles, provém da memoria, como fica o caso do conhecimento apenas firmado na
pura experiéncia? A resposta fundamental do filésofo é que a experiéncia pressupde o saber
mais amplo, o qual aponta para o porqué e ndo apenas para 0 como funcionam as coisas, ou
seja, trata-se do tipo de saber que conhece o principio fundante e o telos de uma obra. Tal
conhecimento ndo fica restrito apenas ao calculavel, ao demonstravel, mas busca saber da
necessidade imperiosa de algo. Uma outra dificuldade é que o ponto de partida da memoria tem
que encarar a acusacao de ser um modo de pensar metafisico e, consequentemente, é tido como
ineficaz e desprezivel, podendo ser descartado engquanto inoperante, confundido com uma mera

especulacdo para além do plano fisico, como se fosse um pensar teosofico acerca de uma

% Este sentido aparece na traducdo inglesa de Leonel Vallandro, a saber: “Nos homens, a memoéria gera a
experiéncia” (ARISTOTELES, 1969, [1, 980b 27-28], p. 36). O ponto de partida da memdria mostra que ninguém
vai ao campo de pesquisa, sem 0 pressuposto do que vai pesquisar e/ou experimentar.



126

entidade transcendente de cunho meramente espiritual, ou seja, com isso, confunde-se filosofia

com teologia.

Diante disso, convém pontuar que hd uma diferenca entre conhecer e saber. O
conhecimento converge mais para 0 campo das ciéncias empiricas, enquanto o saber diz
respeito ao contetido da filosofia, a qual fora nomeada decerto por metafisica que urge ser
repensada. Neste caso, reportamo-nos ao artigo de Nascimento (2016, p. 36) em seu dizer: “o
termo “metafisica” serviu de recurso para alguém categorizar o conteido do proprio
conhecimento filosofico, mas ndo ja e necessariamente para assegurar a compreensdo de tudo
0 que este conteudo do saber filoséfico tem a comunicar em seu significado fundamental”. Esse
dito vem a calhar com o enunciado de Aristoteles acerca do filosofar em funcéo do contedido
do saber e ndo apenas para alguma finalidade pratica; segue-se disso a énfase dada ao trabalho
das ciéncias, embora ndo sejam superiores a filosofia. Entretanto, o contetdo desta tende a
passar pela critica moderna vinculada ao conhecimento cientifico, de forma que a questdo do
ser, da verdade, entre outras, seja recusada e jogada pejorativamente para o ambito da
metafisica. Heidegger retomou essa critica para posicionar a tarefa indicativa do ter de
enveredarmos pelo &mbito do pensamento. A rigor, ndo ha uma divergéncia absoluta entre
ciéncia e metafisica. Com isso, 0 mais conveniente é buscar tecer uma conexao entre ambas
como assinala Nascimento: “primordialmente ndo se consegue assegurar separagdo entre
metafisica filosofica e ciéncia. Por isso, em lugar de investida nesta cientificidade, importa mais
gue se investigue a existéncia de interdependéncia entre ciéncia e metafisica” (2016, p. 42) e,
com efeito, a critica a metafisica, que parte de certas correntes de pensamentos modernos, nao
consegue explicar a dubiedade prdpria do saber que se biparte em conhecimento filoséfico e
cientifico, para dizer com Nascimento em sua conclusdo: “¢ numa ambivaléncia que reside o
essencial de tal saber: coexisténcia de ‘razdo intuitiva’ (‘inteligéncia’) e demonstragéo teorética
(‘ciéncia’)” (2016, p. 54). Trata-se de buscar a superagdo dos positivismos e neo-positivismos
que tém grassado nas ciéncias, cujo desvio obscuro se detém na critica a metafisica e,

consequentemente, na falacia do “fim da metafisica” que perde de vista a tarefa do pensamento.

Na retomada do topos da memodria, isso deve indicar o modo filosofico de pensar
diferente das demais ciéncias que se detém apenas no puro objetivavel. Quando se pergunta ao
fisico acerca do que vem a ser a realidade, por exemplo, sua resposta sempre se detera no como
metddico das ciéncias. O fundamento plausivel é o plano do calculavel e dos instrumentos

fabricados para a observacdo. Com isso, a realidade passa a ser vista desde o ambito das coisas



127

sensiveis e ganha abrangéncia com os recursos tecnoldgicos da robdtica, isto é, com o uso do
microscopio, do telescopio e sondas espaciais; tudo, porém, restrito ao mensuravel em que a
medida ¢ abstraida dos seus projetos e calculos e aplicada a matéria observada como objeto
dado e, mesmo que se deparem com algo ainda inobservavel, a mesma fissura converge para
ter que detectar o ponto finito das coisas; a delimitacdo material, assim como ocorre com algo
que, atualmente, chamam de “matéria e energia escura” e que se supde presente no universo,
ainda ndo percebida. No que diz respeito ao pensar filoséfico, a memoria indica o campo do
saber acerca do ente enquanto ente em sua totalidade de desvelamento-velamento,
principalmente este Gltimo em seu carater de ocultacdo e que quase sempre o deixamos cair no
esquecimento, detendo-nos apenas aos entes concebidos como meros objetos. Esse decair € o
qgue Heidegger denominou de metafisica da subjetividade moderna detida nos entes apenas

calculaveis.

Ora, se no homem a memdria consiste no ambito sapiencial de onde provém a
experiéncia, na concepcao de Aristoteles, entdo, ela vai se constituir mediante o aprendizado na
realidade do ente enquanto ente; por conseguinte, o filosofo grego se manteve firme no
elemento inicial do ser na sua inteira confianga no desvelado, segundo o dizer de Parménides,
como vimos no primeiro capitulo; além do mais, Heraclito esteve sempre se firmando no logos
e exigindo o nosso manter-se firme nele, pois tanto se desvela como se oculta. O dizer da
linguagem deve primar pelo pensamento do ser em sua unidade cuja medida deve corresponder
a ele mesmo em seu aparecer-desaparecer. Na tentativa de pensar a realidade, foi que Aristételes
a denominou substancia (ousia), segue-se disso o0 seu pensar a luz da physis. Heidegger explicita
a ousia como sendo um sitio, uma quinta que nos sitia e da guarida, protecdo, vida e projecao
destinamental. Mais adiante vamos ver Holderlin nomear a natureza como a grandiosa geratriz

de tudo, como instancia divina que tudo cria.

O ente privilegiado que compreende memadria SOmos NGS Mesmos, precisamente, por
meio do nosso corpo em agdo. De inicio, Bergson faz uma disting&o plausivel ao tratar dos dois
tipos de memoria: a imagética e a de acdo, isto €, entre o habito de aprender por repeticéo e

aprender como imagem-lembranca que serve para a representacdo’®. O exemplo dado é sobre

70 Esses dois tipos de aprendizagens apontam para um problema de saber em que medida alguém esta a dizer algo
a partir de si mesmo ou se é de outrem. O desvelamento disso pode se dar mediante amplo dialogo e perseguir as
ideias em suas multiplas nuances, embora devamos considerar que algo pode permanecer escondido por motivos
diversos.



128

aprender uma licdo de cor mediante o exercicio da leitura. Aqui aparece o viés da linguagem

escrita.

Estudo uma licdo, e para aprendé-la de cor leio-a primeiramente escandindo cada
Verso; repito-a em seguida um certo nimero de vezes. A cada nova leitura efetua-se
um progresso; as palavras ligam-se cada vez melhor; acabam por se organizar juntas.
Nesse momento preciso sei minha ligdo de cor; dizemos que ela tornou-se lembranga,
que ela se imprimiu em minha memoria. [...] A lembranca de determinada leitura é
uma representacdo, e ndo mais que uma representacao; diz respeito a uma intui¢do do
espirito que posso, a meu bel-prazer, alongar ou abreviar; [...] Ao contrario, a
lembranca da licdo aprendida, mesmo quando me limito a repetir essa licdo
interiormente, exige um tempo bem determinado, [...] portanto ndo se trata mais de
uma representaco, trata-se de uma ago. [...] ela faz parte de meu presente da mesma
forma que meu hébito de caminhar ou de escrever; ela ¢é vivida, ela é ‘agida’, mais
que representada; (BERGSON, 2010, p. 85-88).

No cerne desta citagdo, percebe-se como ocorre 0 processo de exercicio da memoria
pela via da escrita. A visdo ganha importancia para a leitura, o que antes pertencia a audi¢éo
para a oralidade. Em todo caso, ressaltamos que a escuta é condi¢do sine qua non para a ausculta
do que esta sendo dito no texto escrito com o qual deve acontecer o dialogo. Enfim, o que é dito
no texto configura a esséncia da linguagem, embora esteja subentendido, enquanto convocacao,
a reflexdo acerca do seu sentido, ou seja, exige a acéo de farejar ideias’:. Talvez na tentativa de

experimenta-las e fazer experiéncias com o pensamento.

Além dos dois tipos de memdria acima, Bergson trata da memdria pura que ele a chama
de espirito. Este € compreendido a partir da acdo do nosso corpo e ndao mediante a razdo absoluta
que trabalha com a conceituacdo apenas no nivel representacional. Bergson transcende o limite
da representacdo quando distingue entre imagem-lembranca guardada na memoria, e que posso
evocar num dado instante, das imagens perceptivas concretas que dependem da nossa acdo no
tempo e, que, mesmo sendo uma lembranca, podemos utilizar o tempo para reproduzi-la na
medida em que se encontra no interior da memoria. E interessante o fato de Bergson chamar a
atencdo para uma diferenga de natureza e, na reflexdo filoséfica, dizer que existe a memoria
pura, bem como a lembranga pura, que independem de imagens perceptivas das coisas dadas e

de localizacdes no cérebro.

"L Riobaldo nos diz: “O senhor concedendo, eu digo: para pensar longe, sou cio mestre — 0 senhor solte em minha
frente uma idéia [sic] ligeira, e eu rastreio essa por fundo de todos os matos, amém!” (ROSA, 1986, p. 8). Tal
perseguir uma ideia ganha énfase filosofica, segundo Scarlett Marton (2014, p. 139), em referéncia aos textos de
Nietzsche, quando diz: “querer fazer experimentos com o pensar encontra tradugdo em perseguir uma ideia em
seus multiplos aspectos”.



129

O homem € um ser de fala e 0 nosso corpo se move no ambito da linguagem, na medida
em que a linguagem compreende palavra, fala, gestos, acenos, simboliza¢Ges, imagens. Para
Bergson, o todo do nosso proprio corpo é apreendido como sendo imagem. Para 0 nosso intento,
dizemos que o0 nosso ser existencial no mundo mora na linguagem. Logo, ndo apreendemos
apenas imagens e linguagens como expressoes exteriores das coisas circundantes, mas nos
compreendemos enquanto seres pensantes, dialdgicos e atuantes; onde quer que estejamos no
espaco-tempo que abrange o estado de vigilia ou onirico, deparamo-nos com a linguagem e
suas formas de uso. Segue-se disso o poder que temos de distinguir entre ser e ndo-ser das coisas
na “circumundanidade”. Esse distinguir entre o que algo é em seu aparecer e ndo-€ caracteriza
a nossa relagcdo com o ser, o qual ndo é uma simples palavra vazia de sentido, pois, “Como
entdo poderiamos constatar que um pretenso ente, em dado lugar e tempo, ndo €, se ndo
soubéssemos, de antemao, distinguir claramente entre Ser e ndo-Ser?” (HEIDEGGER, 1999b,

p. 105) assim, a linguagem tem o poder de agir em nés e, sobre isso, o pensador arremata:

Ainda que tivéssemos mil olhos e mil ouvidos, mil méos e mil outros sentidos e
orgdos, se, porém, a nossa Essencializagdo ndo con-sistisse no poder da linguagem,
permanecer-nos-ia fechado e vedado todo ente: o ente, que n6s mesmos Somos, nao
menos do que o ente, que nés mesmos ndo somos, (HEIDEGGER, 1999b, p. 109).

Pensar a linguagem em seu vigor de ser diz respeito a n6s mesmos na medida em que
somos perpassados por ela. Em tudo o que pensamos e dizemos, a questdo do ser se faz presente,
mesmo que o verbo “ser” ndo apareca conjugado numa ora¢do, ou melhor, mesmo que um “¢”
ndo apareca, ainda assim ele se faz presente-ausente, conforme nos diz Heidegger em
Introducdo a metafisica. Nds s6 conseguimos diferenciar uma coisa de outra porque temos
presente a diferenca entre o ser e 0 ndo-ser de algo; sem essa capacidade de distinguir, ndo
teriamos linguagem e muito menos pensariamos de forma racional, ou seja, confundiriamos
tudo. Quando digo que uma coisa é e, simultaneamente, a diferencio de outra coisa, isso ocorre
porque aquilo que digo que &, é diferente da outra, que também é em si mesma diferente
daquela. Segue-se disso o fato de dizer o ser de algo e o ndo-ser de um outro na sua diferenca.
Trata-se, aqui, de caracterizar o0 ser que se move no entre e podemos dizé-lo a partir da
linguagem originéria, pois ele ndo se limita a simples separacdo; na verdade, ele é a quietude.

A palavra diferenga’? encontra fundamento plausivel em aleméo, a saber: Unter-schied é o

2.0 termo diferenca foi muito importante para Darwin em suas pesquisas nas ilhas de Galapagos. E interessante
que o diferenciar ndo designava o totalmente distinto. O inseto que se adaptava ao meio ambiente conseguia
sobreviver, entdo, trata-se de se inserir no meio, no entre, mantendo sua propria diferenga sem se misturar. A titulo
de indicacdo de leitura, essa abordagem esclarecedora aparece no livro de Jostein Gaarder: O Mundo de Sofia em
seu subcapitulo: ““... um barco carregado de genes navegando pela vida”.



130

construto da palavra di-ferenga que foge do uso comum habitual; significa o entrecorte
enquanto a dimenséo de intimidade que unifica mundo e coisa sem se misturarem, mas “onde
0 intimo, mundo e coisa, puramente se distingue e permanece distinto” (HEIDEGGER, 2004a,
p. 19).

A noc¢édo de quietude nos provoca, pois 0 que entendemos por quieto, por estar em
repouso? NOs geralmente entendemos que o quieto é aquilo que estad definitivamente parado,
ndo se movimenta, logo ndo entoa e nem soa, ou seja, ndo emite sons de fala. Essa é uma viséo
comum. O problema é que ficamos presos aos polos; de um lado, a falta de movimentacéo e de
outro, o0 movimento, isto é, um sendo o diverso do outro. Acontece que essa dita “falta de
movimentagdo” aparece como algo de superficie no “estd pousada”, sendo que o repouso indica
0 quieto (0 mundo e a coisa) escondido para vir a fala. Portanto, “o repouso movimenta-se
muito mais do que um movimento e tem muito mais movimentacao do que qualquer mogao”
(HEIDEGGER, 2004a, p. 23).

A linguagem nos da poder de distinguir, sendo como 0 homem ndémade e/ou sedentario,
na origem do seu estar sendo no mundo, conseguia distinguir um animal, que hoje chamamos
de ledo, de uma serpente sem os confundir? Previamente a linguagem ja Ihe concedia o poder
de configurar o ser de cada um, do ndo-ser do outro, diferente. A imagem fala de algo
constitutivo, ou seja, remete a proveniéncia de algo imagético; de algo gestado do imo do
pensamento. A imagem de algo nos afeta. Ela configura algo em seu perfil, seu brilhar para a
nossa capacidade de apreens3o. Diante dessa premissa, dizermos que percebemos algo. E mister
compreender que a imagem possui 0 seu referencial desde onde provém. Mesmo se
pensassemos acerca do Nada, ha forte tendéncia perspicaz de buscar certa imagem
configuradora como se fosse o vazio, contudo esse vazio configura apenas a auséncia de alguma
coisa dada e ndo é suficiente para trazer-nos o perfil do Nada. Este possuiria sua propria imagem
impensada. Assim acontece com o amor, a liberdade, a memdria, o espirito, a vida, o espaco, 0

tempo e tantas outras realidades intangiveis.

Na leitura bergsoniana, o filosofo explicita a concepg¢édo de imagem em dois campos: 0
passivo e o da acdo. No primeiro, apenas recebemos as configuragdes imagéticas enquanto que,
no segundo, agimos: selecionamos ou escolhemos certas imagens e ndo outras. Ora, se
chamamos anteriormente a imagem de linguagem e também esta configura o0 &mbito onde reside

a memoria pura que € o espirito, entdo a imagem ganha uma caracterizacdo ampla e néo se



131

limita as imagens de coisas e realidades particulares, e sim tais imagens seriam integradas no
campo dimensional da linguagem. Quando digo que vou a casa de alguém para encontra-lo, ndo
se trata apenas de um lugar receptaculo, mas sim da prépria pessoa em si mesma, na morada
dela que € seu proprio corpo, sua imagem acolhedora ou ndo acolhedora. Essa nocao de

memoria pura constitui 0 enigma bergsoniano.

No Fedro de Platdo, aparece o problema gerado por Teute, na medida em que ele
supervalorizou seu achado da escrita em detrimento do exercicio da memoria; tal descoberta o
encantou parecendo um remédio para curar algo que parecia um mal e, provavelmente, grassava
ha muito tempo, qual seja, a ignorancia e o esquecimento. Platdo enfrentou ambos do ponto de
vista da saida do estado de completo torpor, passando pela opinido (doxa), a ciéncia (episteme)
até atingir o verdadeiro conhecimento da filosofia. Disso resultou a construcdo da ciéncia
dialética para a formacdo do homem. Aquela sobre-elevagdo teutiana da escrita precisava ter
ido além dos meros caracteres e ser fundada na linguagem como possibilidade de vigorar o
exercicio da recordacao (memoria), ou seja, como forma de favorecer a retomada da memoria
da tradicdo para as geracdes futuras; no sentido de mostrar a esséncia da linguagem em sua
soberania e que traz consigo tanto a memoria historica de um povo como a escrita. E sobre isso
que ja haviamos enunciado anteriormente. Gadamer resgata a linguagem da escrita em seu valor
essencial quando parece ser algo de secundario; diz ele: “Mas o fato de que a linguagem possa
ser escrita ndo é de modo algum secundario para a esséncia da linguagem. Ao contrario, essa
possibilidade de ser escrita repousa sobre o fato de que o préprio discurso participa da
idealidade pura do sentido que se comunica nele.”” (GADAMER, 20114, p. 507-508). Entdo, a
escrita liberta a lingua da simples condicdo de fala com seus residuos sentimentais, trazendo o
dito no texto a ser interpretado desde a sua exegese contextual até sua culminacdo na
hermenéutica interpretativa. No processo evolutivo da histéria dos povos e suas linguas, a
escrita sedimenta-se pelas pinturas rupestres e varios outros recursos simbdlicos até culminar

nas multiplicidades de escritas.

H& uma crescente dificuldade em lidarmos com o uso da linguagem quando se trata de
pensarmos algo. A linguagem que dispomos ja é marcada pelo viés das apropria¢fes conceituais
e inversdes de conceitos a servico das tematizagOes, ou seja, impera o0 aspecto l6gico-gramatical
da linguagem. Destarte, Heidegger se deparou com a dificuldade de prosseguir na discusséo de
Ser e Tempo acerca do sentido do ser, na medida em que a questdo envolve o homem e este

passou por uma analitica existencial, mas tendo que sempre contornar a acepcdo de



132

subjetividade da linguagem metafisica. Segue-se disso a dificuldade de pensar e dizer algo da

“clareira do ser”. Entdo, acompanhemos o seguinte dizer:

A tarefa de repetir e acompanhar, de maneira adequada e suficiente, este outro pensar
[a clareira do ser] que abandona a subjetividade foi sem davida dificultada pelo fato
de, na publicacdo de Ser e Tempo, eu haver retido a Terceira Se¢do da Primeira Parte,
Tempo e Ser [...]. Aqui o todo se inverte. A se¢do problematica foi retida, porque o
dizer suficiente desta viravolta fracassou e ndo teve sucesso com o auxilio da
linguagem da Metafisica (HEIDEGGER, 1979b, p. 156).

O problema cresce com o ter de superar a linguagem metafisica, mas ela sempre volta a
tona até mesmo pelo viés do ter que usarmos a linguagem logico-gramatical. Nao temos como
saltar dela como se pudéssemos sair do nosso préprio corpo. Em todo caso, 0 prosseguimento
nela exige sempre um contornar na maneira de dizer algo a fim de tecer a diferenga ontico-
ontoldgica do ser que nés mesmos somos em face da subjetividade, tendo em vista a
possibilidade de pensarmos o “ser sem o ente” sem considerar a metafisica, ou seja, sem
projetarmos o ser como algo transcendente, absoluto, divino, pois Heidegger adverte: “Mas
uma tal consideragdo impera ainda mesmo na intengdo de superar a metafisica. Por esta razao
trata-se de deixar de lado a idéia [sic] da superacdo da metafisica e de abandonar a metafisica a
si mesma” (1979b, p. 270-271).

Dessa Ultima parte do enunciado, a saber, “abandonar a metafisica a si mesma. ™, surgiu
um fundamento para todo 0 movimento pragmatico com a crescente critica a metafisica, bem
como por parte de varias outras correntes de pensamento. Aconteceu o fenébmeno da chamada
crise de infinitismos do pensamento metafisico baseado em postulados infinitistas, isto é,
projecdes futuristas configurando utopias a exemplo de modelos de sociedades irrealizaveis, de
distribuicdo de renda com uma populagdo enquanto mera promessa enganosa; a esse tipo de
ilusdo se aplica o dizer nietzschiano de que tudo ndo passa de “Um batalhdao movel de metaforas,
metonimias, antropomorfismos”, na medida em que tudo isso condiz com a crenga no

conhecimento racional predominante.

A perspectiva que surge, agora, é a de abandonarmos a metafisica a sua propria sorte,
ou seja, ndo nos ocuparmos da mesma e ter de “pensar o ser sem o ente”. Como isso € possivel,
mesmo usando a linguagem que dispomos de forma contorndvel? A resposta plausivel que
Heidegger nos da se encontra em sua conferéncia intitulada Sobre a Esséncia da Verdade,

quando o pensador explicita a relacdo de velamento-desvelamento a ser pensado em sua



133

totalidade. A nogao de “totalidade” aparece de forma elucidativa nessa conferéncia quando
surge a interrogacao sobre “o que € o ente enquanto tal em sua totalidade?” (Cf. HEIDEGGER,
1979c, p. 143). Por totalidade, devemos pensar o0 ente no sentido de seu todo que compreende
0 seu aparecer como desvelado e velado simultaneamente. Por isso, a no¢do de totalidade nédo
€ um mero conceito e muito menos uma soma aritmética de entes objetivados. A explicitacdo
disso esta na relacdo entre a esséncia da verdade e verdade da esséncia, em que se d& a errancia
mediante a qual o homem se detém no ente desvelado e dissimula o velamento do mesmo,

perfazendo o esquecimento da totalidade do ser como um todo.

Em verdade, implementar essa tentativa de pensar o todo perfaz uma reviravolta
linguistica no sentido da compreensao em sua diferenca ontoldgica para com o “entendimento”
(posse, dominio de conhecimentos). A indicagdo de “pensar o ser sem o ente” nos coloca em
situacdo complexa. De um lado, podemos até conceber que é possivel pensar o ser sem partir
do ente como se fosse uma coisa ou ndés mesmos. Tal incurséo é legitimamente plausivel, pois,
se partirmos do ente, jamais chegaremos a compreensao do ser, ja que o proprio Heidegger,
com toda a analitica existencial, jamais conseguiu atingir o ser como tal; ele mesmo reconhece
isso e nos adverte. Doutro lado, o mais dificil, serd nos deter em pensar o proprio ser como tal.
Ao retomarmos a discussao de quando Heidegger enunciou que “A linguagem ¢ a casa do ser”,
ele deixa claro que nessa casa, onde o ser habita, também se encontra 0 homem; este, por sua
vez, apenas recebe a doacdo do ser e a recepc¢do deste passa a ser dita como uma oferta do
homem de volta ao ser, tudo isso por meio da linguagem, perfazendo a relacdo entre ambos.
Isso esta sendo dito pelo pensador enquanto ele esta pondo os dois na casa da linguagem e o
homem oferece sua capacidade de pensar e falar. No entanto, a exigéncia enigmatica é sobre
pensar, t4o somente, o ser. E aqui que a coisa se complica e Heidegger depois vai se deter no
que ele chamou de Ereignis’®, o qual Ernildo Stein o traduz por “acontecimento-apropriagio”
na traducdo da conferéncia Tempo e Ser de 1962. Este termo Ereignis é bastante sugestivo, pois
ele ja aparecera, fundamentalmente, na outra obra méxima intitulada: Contribui¢bes a
Filosofia: Do acontecimento apropriador. Isto é: Beitrage zur Philosophie (Vom Ereignis), de
1936-38. Nesta obra, o pensador se detém em pensar justamente o ser. Veremos isso mais

adiante no sentido da dobra do ser e ente. Por fim, a esséncia da linguagem encontra seu solo

8 Na explicitagdo de Marco Antdnio Casanova, trata-se de um termo que se diferenciou do sentido comum de
‘acontecimento’, de forma que ele veio ser usado por Heidegger “na linguagem posterior a virada (kehre), o
acontecimento da apropriagdo do homem de si mesmo enquanto ser-ai” (Cf. HEIDEGGER, 2003, [n. 1], p. 201).



134

discursivo na ausculta do siléncio, ou seja, “A possibilidade do siléncio €, pois, a origem e 0
solo da linguagem” (HEIDEGGER, 2007b, p. 119).

3.2 O DESVELAMENTO DA ESSENCIA DA LINGUAGEM EM
HEIDEGGER E HOLDERLIN

Ao longo do percurso da nossa investigacdo, vimos que a no¢do de verdade ganhou o
carater de desvelamento, o que é proprio da acepcio grega de aletheia’, embora esta tenha
permanecido impensada desde os primeiros pensadores e os filésofos gregos, bem como o
pensamento medieval que a retomou apenas no conceito de verdade (veritas) e o transladou
para a forma do pensamento ocidental, atingindo todo o modo de pensar moderno e
contemporaneo. Enfim, apenas na contemporaneidade, tivemos um vislumbre de retomada da
acepcdo grega da verdade (aletheia) no sentido de pensa-la como desvelamento, a partir da
repeticdo originaria pela busca do impensado por Heidegger.

No intento de busca por esse impensado que condiz com o mundo experiencial grego,
concebido a partir do ente primordial da physis, logos, einai e tantos outros conceitos
fundamentais, os quais ndo podem ser vivenciados em nossa atualidade, é que, na retomada
deles, hoje, corremos o risco de tratd-los como meros conceitos vazios a espera de uma
avalanche de explicacdes e contornos linguisticos. No entanto, vigora a forca de pensamento
desde aquele impensado na exigéncia de desvelamento prospectivo. De antemédo, observamos
que a linguagem aparece ndo s6 como expressdo gramatical, mas também como abertura de

mundo no qual habitamos. Dai dizer do trazer o nosso mundo a fala.

No corroborar a questédo do ser, que se diz de diversas formas e nenhuma o diz de modo
delimitado, esse proprio ser ndo se limita a uma ménada. E tanto que cada pensador, cada
filésofo, na medida em que enceta sua discussdo tematica, o faz na perspectiva da abertura,
mesmo utilizando-se de conceitos da linguagem l6gico-gramatical. Por mais que alguém
pretenda superar a metafisica, vé-se enredado nela. Assim, vimos anteriormente Derrida com
seu conceito de différance e, mesmo que enverede pelos caminhos da pura linguagem, a

perspectiva ¢ a de deixar em aberto, pois ndo ha como apreender isso que perfaz o impensado

4 Cf. Capitulo 1, p. 38.



135

sobre o qual ndo temos poder de dominacao; trazemos aqui, a titulo de exemplo, a experiéncia

de Antonin Artaud acerca do ‘impoder’ do pensar, quando Derrida diz:

Trata-se ai de uma leitura — alids admiravel — do ‘impoder’ [...] ‘essencial ao
pensamento’ [...] ‘Como que tocou, contra vontade ¢ por um erro patético de onde
resultam os seus gritos, [de Artaud] o ponto em que pensar é sempre ja ndo poder
pensar ainda: ‘impoder’, segundo a sua expressdo, que € como essencial ao
pensamento...” (2014, p. 251).

Esse “impoder” do pensar se relaciona com a vida que, por um instante, nos vemos nessa
condicdo, mas que ndo é absoluta. Trata-se da relacdo entre sofrer e pensar. Essa relagédo é
conturbada pela dificuldade que temos de pensar durante a nossa estadia no acontecer da
situacdo de sofrimento, resultando no “impoder” segundo Derrida, mas temos de considerar que
tal relacdo, caracterizada pelo “entre”, consiste em nossa existéncia e, no desvelamento do
sofrer que aparece, também se encontra velado algo a ser pensado, isto é, o impensado que se
retrai. A outra forma de pensar € o desvio para 0 &mbito do espirito como quis Hegel sem partir
da vida, ou seja, pensamento pensando pensamento; dar-se aqui o0 percurso da especulagéo
representacional. Quando Artaud se pde a pensar, ele encontra fundamento no pensar
nietzschiano que desconfiava de todo e qualquer pensamento que ndo exercita o corpo. Entéo,
aquele tipo de pensar espiritual significava um escandalo para Artaud. Diante disso, Blanchot
apud Derrida (2014, p. 253) diz de modo esclarecedor: “aprendemos o que ndo conseguimos
saber: que o fato de pensar s6 pode ser perturbador; que o que esta para pensar é no pensamento
0 que se desvia dele e se esgota inesgotavelmente nele; que sofrer e pensar estdo ligados de uma

maneira secreta’.

Tomamos como ponto de partida essa reflexdo para caracterizar o impensado a partir de
nossa prépria existéncia no mundo. Diziamos acima que o impensado se mantém em vigor.
Segue-se disso que poderemos ser conduzidos por ele sem que o percebamos de imediato e, em
geral, ficamos sem ter uma tal visdo, pois, mesmo que a visualizemos, hesitamos, porque nos
movemos na peticdo de principios, de provas, de certezas proprias da maneira de pensar
calculadora da nossa formacéo cultural. Todavia, faz-se necessaria a meditagdo a partir da
condicg&o de travessia em que nos encontramos. Heidegger a chama de o entre, ou seja: “O re-

pensar do ser’® emerge desse ser como o entre, em cuja essenciacio autoclareadora os deuses e

> Essa é uma forma arcaica do nosso portugués, utilizada pelo tradutor para verter os termos alemies ‘Sein’ e
‘Seyn’, criados por Heidegger para marcar a diferenga com as acepg¢des metafisicas (Cf. HEIDEGGER, 2015b, [n.

3], p. 6).



136

0 homem se re-conhecem, isto é, se decidem quanto a sua pertinéncia. [...] aquele elemento
unico e abissal, no qual se decide algo singular da historia” (2015b, p. 413). Esse “entre” ndo
tem nada a ver com a priori, nem com entes presentes no mundo e muito menos com o ente
supremo da metafisica como absoluto universal e vazio. Trata-se do mundo existencial em que
estamos sendo e aponta para a transcendéncia do nosso préprio acontecer no mundo, sem que
este seja deixado para trés, isto €, sempre somos convocados a nos por a caminho de superacao
de n6s mesmos enquanto um ser de transcendéncia de mundo, e, com efeito, compreendemos

Ser.

Pensar no ambito desse elemento abissal, isto €, do entre, traz a tona a relacdo do ser e
0 nada cuja tonalidade afetiva que nos posta diante deles, precisamente do nada, é o fenémeno
da angustia libertadora. A angustia, segundo Heidegger, ¢ “O modo de abertura em que a pre-
senga € colocada diante de si mesma” (1995a, [§ 39], p. 245). Se hé tantas outras disposicoes
afetivas, por que Heidegger elegeu “A disposicdo fundamental da anglstia como abertura
privilegiada da pre-senga”? (1995a, [8§ 40]). De certo, ele se ocupou com a questdo do ser e 0
sentido deste. Para expor essa questdo, o pensador elegeu a pre-senca (Da-sein) como ente
privilegiado de sua interrogacao; decorreu disso o fazer uma analitica existencial para mostrar

0 N0sso proprio modo de ser.

O fendmeno da angustia foi escolhido porque caracteriza a diferenca ontologica, na
medida em que nos diferenciamos dos demais entes. Por um lado, os entes simplesmente dados
(Vorhandenheit) e, por outro, os entes a mao ou ferramentas fabricadas pelo homem
(Zurhandenheit). Cada um destes é marcado pelo carater de serventia e confiabilidade, ou seja,
possui seu proprio ser. O nosso modo de ser deve, porém, ser concebido na condi¢cdo do tempo
como ‘cura’ (HEIDEGGER, 19954, [§ 39], p. 243), isto é, “A cura como ser da pre-senga”. Em
Ser e Tempo Heidegger ([8 42], p. 263-264) retoma a fabula de Higino para caracterizar o modo
de ser do homem como um ser historico no mundo e temporal, isto &, a esséncia pré-ontoldgica

do homem se d& como cura, proveniente da terra e tem seu ser enquanto durar.

A disposicdo da angustia deve ganhar uma caracterizagdo ontolégica com relagdo ao
nosso modo de ser existencial. H4 muitas outras abordagens sobre tal fendmeno. Na nota de
rodapé de nimero 66 do § 40 de Ser e Tempo, que trata diretamente da angustia, Heidegger
mostra o tratamento dado pela visao teoldgica, a qual associou a angustia com o temor, dai a

visdo de Santo Agostinho e depois a de Lutero, mais ainda, a de Kierkegaard, embora este tenha



137

permanecido preso ao “contexto teoldogico de uma exposicdo ‘psicoldgica’ do problema do
pecado original”. Isso aparece na obra fenomenal deste filésofo dinamarqués, a saber, O
Conceito de Angustia (1844), mas também aludimos a visdo cientifica de Sigmund Freud que

interpretou a angustia como um estado doentio da “Neurose de Angustia”’®.

O topos da angustia em Heidegger € o de que ela é constitutiva de nossa pre-senga no
mundo. Aquela disposicéo afetiva abre a possibilidade de visualizarmos 0 nosso proprio ser no
ambito do “ser-livre para a liberdade de assumir e escolher a si mesmo” (HEIDEGGER, 1995a,
[8 40], p. 252). A questdo é sabermos o “com qué” a angustia se angustia. O préprio Heidegger

responde: “o ser-no-mundo”.

A angustia ndo se confunde com o temor, pois este provém dos entes presentes no
mundo e podem nos ameacar. Com isso, fugimos ou nos desviamos como meio de nos proteger.
Entretanto, ha um outro tipo de ameaca mais dificil de ser apreendido e faz com que nos
desviemos de ndés mesmos, de certo, a “de-cadéncia” (HEIDEGGER, 1995a, [§ 40], p. 249).
Esse segundo tipo de desvio, Heidegger o chama “fuga’ de si mesmo o fato de a pre-senca de-
cair no impessoal e no ‘mundo’ das ocupagdes” (HEIDEGGER, [840], p. 249). Convém-nos
frisar que “de-cadéncia” ndo tem nada a ver com ruina, assim como dizemos de uma sociedade
que esta decadente, arruinada, ou de alguém que caiu em situacdo de miséria, penuria,
decadéncia. O “de-cair” deve ser compreendido como “fuga de si mesmo”, o que caracteriza
um desvio que nos impede de assumir 0 nosso proprio modo de ser e de pensar o sentido do
“ser-livre para a liberdade”. O nosso modo de estar sendo no mundo é marcado no cotidiano
pelo constante decair nas ocupagdes, nos afazeres. Tudo isso condiz, também, com a labuta
diaria na preocupacdo com a sobrevivéncia. Nesse decair, 0 nosso ser se envolve com outros

aspectos existenciarios, a exemplo do falatério e da ambiguidade.

A manifestacdo da angustia é libertadora, uma vez que nos singulariza perante o
“mundo’ das ocupagdes”. Com isso, ela nos abre a possibilidade de sentirmos algo de estranho
na relagdo com as coisas do mundo e com as pessoas. Ao abrir-se a circunscricdo de mundo,
aproxima-se de nds o estranhamento e nos singulariza em nosso ser, afastando toda e qualquer

familiaridade, formas de segurangas, de apoios, de sentidos. Tudo o que nos rodeia perde valor

76 Freud percebeu o estado psicoldgico de asfixia como tendo sido causado por impulsos sexuais reprimidos, daf a
ocorréncia de um mal-estar patologico que ele o classificou como “ansiedade moérbida”, segue-se disso o fato de
o psicanalista ter interpretado o fendmeno da angistia como “Neurose de Angustia” (FREUD, 1976, p. 107-179).



138

e se torna insignificante. Por um instante, 0 nosso ser é retirado das ocupagdes cotidianas, entéo,
é desvelado o referente da angustia que nos ameaca de modo mais originario, a saber, o nada

de ‘lugar algum’ que tende a se manter velado no ente desvelado que somos n6s mesmos.

Justamente ai, situa-se, a regido, a abertura do mundo em geral para o ser-em
essencialmente espacial. Em conseqiiéncia, [sic] o ameagador dispde da possibilidade
de ndo se aproximar a partir de uma diregdo determinada, situada na proximidade, e
isso porque ele ja estd sempre ‘presente’, embora em lugar algum. Esta tdo préximo
que sufoca a respiracéo, e, no entanto, em lugar algum.

Aquilo com que a angustia se angustia ¢ o ‘nada’ que ndo se revela ‘em parte
alguma’. [...] significa que, a angUstia se angustia com o mundo como tal
(HEIDEGGER, 19954, [§ 40], p; 250).

A citacdo acima nos mostra que Heidegger, verdadeiramente, experimentou a
manifestacdo da disposicao da angustia, de forma que, quem for tomado por ela vai presenciar
0 mesmo em sua propria abertura, posto que ela € inerente a cada um de nés. O que ela nos
desvelara é tdo somente o nada, desencoberto por ela no transcender mundo. O nada ja esté
sempre presente, por isso, ele ndo vem de lugar nenhum, embora ndo o vejamos e apenas
pressintamos a sua presenca como se estivéssemos no limite de uma fronteira, entre um mundo

de coisas adiante e 0 nada em que nos encontramos por um instante.

A pergunta que podemos levantar ja fora desse estranhamento e, posteriormente, é sobre
0 que nos faz sair desse &mbito da angustia. Ndo existe o como sair. No exato instante da
singularizagéo, que nos sufoca a respiragéo, ocorre de querermos sair, € ndo encontramos meios;
a vontade ou consciéncia subjetiva ndo funciona. Simplesmente ndo conseguimos com as
nossas proprias forcas. A angustia predomina. SO nos resta esperar a unica possibilidade
proveniente do nada em sua relagdo ontologica com o mundo, a saber: “O mundo entrega o ser-
ai ao ente, expondo-0 a necessidade da confrontagdo’’ com o ente que ele ndo é e consigo
mesmo. [..], a entrega € uma determinacdo intrinseca ao ser-no-mundo como tal”
(HEIDEGGER, 2009, p. 349-350).

O instante de sermos tomados pela angustia € de dificil saida. Ali a estranheza é
pressentida com todo seu vigor. Configura um momento de travessia em que estamos parados

em nosso proprio lugar e o acontecer € de tirar o félego, de tal modo que a nossa relutancia para

7O conceito fundamental é Auseinandersetzung e deve ser lido sem conotacdo negativa de “discussio”, mas,
guardando “melhor o sentido original”, conforme a seguinte elucidacdo do tradutor Marco Anténio Casanova, a
saber: “Confrontar-se quer aqui dizer colocar-se diante de e encontrar, por meio disso, o lugar de si mesmo e do
outro” (HEIDEGGER, 2009, [n. 12], p. 347-348).



139

sair mostra 0 quanto estamos entregues as ocupac¢des cotidianas. De certo, vamos saindo
vagarosamente do aperto constringente e, quando somos entregues para o confronto no mundo,
dizemos que nao foi nada, pois nada vemos em lugar algum, a ndo ser o dar-se conta do tempo-

espaco experimentado no instante da estranheza.

A estranheza é inerente em nos e nos persegue sempre na perspectiva do transcender
mundo que mundifica, dai a tendéncia de estarmos o tempo todo fugindo dela. Fugimos da
nossa propria estranheza para “o sentir-se em casa da public-idade”, contudo, corremos o risco
de cairmos no mundo dos entes enquanto vivéncia na impessoalidade. Até ai achamos bom
porque transparece que Nnos encontramos em casa, em meio as coisas e aos afazeres,
compartilhando alegrias e tristezas com as outras pessoas. Justamente ai € que a estranheza nos
ameaca “com a perda cotidiana no impessoal” (HEIDEGGER, 1995a, [§ 40], p. 253).

Trata-se de uma ameaca escondida na estranheza. O que se esconde ¢ a “fuga do si
mesmo”, de a gente ndo se dar conta de si mesmo, as mais das vezes perdidos no impessoal do
“todos nos... ninguém...”, conforme nos diz Heidegger; tal perda é o que ha de mais terrivel
para n6s, mas ndo paramos para pensar nisso. Ha pessoas que dizem que ndo conseguem parar
e ficar sozinhas pensando em si mesmas e logo fogem para alguma coisa, um devaneio
qualquer, porque se deparam com o sentir-se fora do mundo dos entes. Entdo, fazem de tudo

para fugir da estranheza ameacadora.

A estranheza deve ganhar uma caracterizagdo ontoldgica, ou seja, ela nos retira da fuga
do si mesmo ao nos singularizar, assim, abre a possibilidade mais originaria de sermos no
mundo “como ser-possivel” (HEIDEGGER, 1995a, [§ 40], p. 252). Dai a angustia ser
libertadora do nosso si mesmo para que ele ndo decaia meramente nas ocupacdes cotidianas; de
ndo ficar o tempo todo apenas se dirigindo as coisas numa forma de entrega a elas sem
confrontacdo, deixando para tras o proprio ser que se é, enquanto dura no mundo. Essa duragédo

no tempo é o que constitui 0 N0sso ser como cura que habita no entre.

E na retomada do entre que o nosso ser singular no mundo se torna um ser existencial
historico e, muitas vezes, tende a ser arrancado de possiveis determinacdes, perfazendo um ser
jogado, ou melhor, projetado pelo “ser-no-mundo”. Trata-se, aqui, de um projeto de
arrancamento e este perfaz uma experiéncia de sofrimento e convocagao para repensar 0 N0sso

proprio modo de estar sendo no mundo. Isso nos chama a aten¢ao porque nos insere no ambito



140

da esséncia da linguagem. Aqui, a arte poética é de fundamental importancia para o exercicio
da meditacdo pensante. O arrancamento se da em meio ao abissal onde aparece a auséncia de
fundamento, ou seja, nada de explicacdo e justificacdo, simplesmente o ser arrancado e
conduzido para outro lugar; em verdade, é o inesperado que interage no entre de nossa
historicidade. Quanto a esse inesperado, Holderlin (2008, p. 126) o denomina de Natureza
sagrada! (heilige Natur!). Em varios outros momentos da peca de teatro sobre A Morte de
Empeédocles, o poeta fala das forcas dessa Natureza, da vida concedida por ela, isto €, do seu
carater de ser divina. Nessa perspectiva de pensamento acerca daquilo que é capaz de nos
arrancar, € que nos advém essa nuanca de in-esperado, ou seja, daquilo que ndo se espera e
arranca o nosso estar sendo em um mundo aberto como que nos projeta para ir além do habitat
confortavel e, muitas vezes, atirado no perigo da liberdade. Nisso, experimentamos o
transcender de mundo. Esse perigo Heidegger o tratou em Ser e Tempo quando falou do nosso

modo de estar sendo proprio e improprio, ou da propriedade e impropriedade.

O in-esperado se apresenta como aquilo que de repente e num instante age por si mesmo
€ Nos arranca sem que o0 esperemos. Trazemos, aqui, 0 exemplo do drama holderliniano de A
Morte de Empédocles. Em principio, este pensador grego foi arrancado do sitio confortavel
onde habitava, no fundo de uma grota; teve de seguir um itinerario em direcdo ao vulcao Etna.
Por um lado, ele teve de reparar o erro insolente de se autoproclamar um deus todo-poderoso e,
por outro, ir ao encontro dos deuses, integrando-se a natureza divina. O caminho é marcado
pelo sofrimento, pelo enfrentamento dialégico até culminar na expiacdo purificadora que
aponta para a liberdade. Ele caminha em direcdo a luz fulgurante e a temperatura entre vida e
morte. Trata-se do “movimento incessante e ascendente de todo o cosmo rumo a purificacao”
(HOLDERLIN, 2008, p. 21). Neste caso, o poeta Holderlin (2008, p. 119) caracteriza o erro na

prépria fala de Empédocles:

A vida da Natureza, eu a conhecia,

Nela me iniciara, como devia té-la

Mantido sagrada, como outrora! Os deuses
Estavam prontos a servir-me. Sentia-me o

Unico deus, e o manifestei com orgulho insolente.
Oh, acredita-me, melhor seria nunca ter

Nascido!

A manifestacédo de tal erro se deu mediante o pronunciamento de uma unica palavra que
0 amigo Pauséanias retomara e o pensador mesmo a confirma. N&o foi uma palavra qualquer,

mas sim a temerdria, terrivel, ou seja, passivel de aniquila-lo, porque ela emergiu do animo



141

altivo em detrimento das forcas da natureza, pois era esta que interagia nele e ndo ele por si
mesmo. Isso nos chama a atencdo para o ambito da linguagem que se coaduna com o poder das
forcas divinas; na medida em que Empédocles se esquece disso, ao pensar apenas em si mesmo,
ele rompe a alianga com os deuses. Diante disso, Holderlin caracteriza com clareza a fuga dos
deuses ao abandonarem Empédocles como um homem indigente, dai sua indagagdo: “Onde
estds, 6 deuses? Ai, como um mendigo / Me abandonais e a este peito / Que amando vos
pressentia” (2008, p. 107). Em outra passagem, 0 sacerdote Hermocrates menciona como se
deu a ocorréncia do erro: “Os / Deuses o despojaram da forca, / Desde o dia em que, inebriado,
diante de / Todo o povo, se disse um deus” (2008, p. 97-99). Eis ai a palavra mortal ao se dizer
que era “um deus”. Neste caso, houve o esquecimento da diferenca ao sentir-se inebriado por
vivenciar o instante da extrema felicidade. Em decorréncia desse descuido, ele foi expulso da
convivialidade com os deuses e jogado “Ao fundo da noite insensata; / Em sua desmedida

felicidade esqueceu-se / Demais da diferenca, pensando apenas / Em si mesmo” (2008, p. 99).

O fato de pensar em si mesmo nos lembra a exigéncia do preceito délfico do cuidado de
si mesmo (epiméleia heautod), acrescida de recomendacdes rituais com 0s exercicios praticos
do ‘ocupar-se consigo mesmo’, isto ¢, 0 voltar-se sempre para si mesmo a fim de se encontrar
e poder falar, dizer, solicitar algo em sua exclusiva necessidade til de ser. Dai as regras do
‘Medén &gan (Nada em demasia)’ e ‘engye (caugdes) engye, pdara d’data (comprometer-se traz
infelicidade)’, de acordo com Michel Foucault (2010, p. 4-24). Contudo, esse ndo € o caso de
Empédocles, pois tratava-se de recomendacdes aplicadas a quem fosse consultar a pitonisa no
templo sagrado. No caso de Empédocles, o pensar em si incorreu num desvio em que ele
astuciosamente se voltou “apenas” para si mesmo, apropriando-se do poder concedido pelos
deuses, desconsiderando-os; trata-se de certa arrogancia prepotente. Essa atitude diverge
também da busca heraclitica quando disse no fragm. 101: “Eu me busco a mim mesmo” (LEAO,
1999, p. 85). Tal busca indica 0 compreender-se como parte integrante da natureza, no sentido
do dar-se conta de si mesmo em face dos demais entes que ndo se movem na abertura de busca
indagadora, isto €, o saber que possui um logos discursivo dado pela prépria natureza embora
seja marcado pela tendéncia de desmedida (hybris), a qual precisa ser controlada sob pena de
arruinar a nossa existéncia no mundo. E tanto que este pensador enfatiza isso noutro fragm. 43:
“E a presuncio que deve ser apagada mais do que incéndio” (LEAO, p. 69). Diante disso, urge
buscar encontrar-se consigo mesmo. Conforme Foucault (2010, p. 9): “O cuidado de si é uma
espécie de aguilhdo que deve ser implantado na carne dos homens, cravado na existéncia, e

constitui um principio de agitagdo, um principio de movimento, um principio de permanente



142

inquictude no curso da existéncia”. Entdo, isso antecede o legado socratico do ‘conhece-te a ti
mesmo’ (gnéthi seautdn), pois, aqui, ja se da o &mbito da razdo especulativa, de modo que
Foucault (2010, p. 9) matiza: “Creio, pois, que esta questdo da epiméleia heautol deve ser um
tanto distinguida do gnothi seauton, cujo prestigio [deste] fez recuar um pouco sua [referente

aquela] importancia”.

Convem pontuar que ha uma diferenca sutil entre manifestar um sentimento consigo
mesmo no siléncio pensante e manifesta-lo numa fala pablica. No primeiro caso, vocé pode até
voltar atrds com modéstia e reparar um possivel dano, mas, no Ultimo caso, o enunciado de
Empédocles ao povo aconteceu de tal maneira que se tornou irreversivel. Ele prosseguiu sua
caminhada retratando-se persistentemente perante seus conterraneos, admiradores e 0s deuses,
sem jamais poder lograr éxito. N&o Ihe restava alternativa alguma a ndo ser a condi¢édo de morte,
do encontro com o abismo a fim de reparar o dano e se purificar no movimento ascendente do

fogo.

A esséncia da linguagem se da na abertura do siléncio no qual a prépria linguagem fala.
Quando Heréclito disse que buscava a si mesmo, ele préprio se movia nessa abertura de busca
em seu siléncio, pensando o todo da natureza fluindo, pensando os entes dados, pensando 0s
demais seres humanos e o logos em vigor. Nisso, o cuidado de si aponta para o que deve ser
dito na fala, dai o cuidado com as palavras no sentido do nomear o sagrado, pois o0 poder como
forca do nomear e do dizer é proveniente da linguagem originaria. Esta se encontra no ambito

de transcendéncia de abertura do desencobrimento-encobrimento.

O topos discursivo da linguagem passa por uma clivagem diferenciadora em duas
concepcdes, a saber: Por um lado, a visdo derivada de uma teoria metafisica da linguagem que
fora concebida como expressao e significado, ou seja, em seu aspecto representacional marcado
pelo viés da racionalidade. Com efeito, a linguagem vem sendo entendida ha muito tempo como
simples instrumento de expresséo das coisas no mundo; disso decorre a relagdo entre sujeito e
objeto. Por outro lado, temos a linguagem compreendida em seu viés hermenéutico de algo
ainda por ser pensado; segue-se disso 0 impensado da propria linguagem, e, para tanto, ela deve
ser concebida em sua originariedade, como sendo ela mesma que vem a presenga a0 mesmo
tempo em que se mantém resguardada no siléncio. Disso decorre a necessidade de nos voltar
para o logos grego a fim de visualizar como o0s gregos fizeram a experiéncia com a linguagem,

sendo que eles ndo criaram nenhum conceito capaz de denominé-la.



143

Neste sentido originario, devemos pensar na possibilidade de experienciar a linguagem
enquanto a saga’® do dizer. Nisso, a base primordial é a poesia, desde sua concep¢do grega
assentada no produzir (poiesis). A saga precisa ser pensada a partir da linguagem que dista das
defini¢des metafisicas, a saber: “Sprache, yAdooa [lingua], lingua, langage, lange”, segundo
Heidegger (2004a, p. 112-113) e que enfatiza: “De ha muito que a palavra lingua pena para
pensar a linguagem”. Entao, diferentemente das conceituag¢des, Heidegger nos diz em De uma
conversa sobre a linguagem entre um japonés e um pensador: “— Penso ter encontrado [a
palavra saga], mas queria preserva-la para ndo ser usada como termo corrente e ser falsificada
como conceito [...] Indica e significa o dizer, o dito e o que deve ser dito”, e, mais adiante, ele
explicita o significado de saga, isto é: “0 mesmo que mostrar, no sentido de deixar aparecer ¢
brilhar, mas nos movimentos de acenar” (2004a, p. 113). Ademais, a possibilidade do ndo dito
configura o siléncio originario presente no ambito do “deixar aparecer”; isso aponta para o
“deixar-ser” como sendo a condi¢do mais dificil para o nosso agir, pois geralmente intervimos
nas coisas, usamos palavras e conceitos para nomear, bem como tendemos a destruir algo, sem

observar o direito que lhe assiste de advir na modalidade de ser.

Dessa nocdo de saga provém a necessidade de superar a metafisica para pensarmos a
producdo poética no que lhe é de essencial. Esse essencial na poesia consiste na busca por algo
de fundamental que suporta a histdria, ou seja, a saga (contenda) do dizer vem ao nosso encontro
e provoca o dizer do homem pela verbalizacdo. O verbalizar acontece como a provocacdo da
linguagem em seu vigor. Trata-se, segundo Heidegger, do impensado da linguagem em sua
vigéncia, ja que ela fala através do carater de ser do homem.

O nosso intento é trazer a linguagem ndo mais presa a subjetividade, como quisera
Humboldt, mas sim encaminhar a concep¢ao originaria da linguagem (o vigor da linguagem)
como linguagem (a saga do dizer) para a linguagem enquanto palavra verbalizada pelo homem.
Essa nova concepcgéo de linguagem encontra seu fundamento primordial na nogdo de mundo a

ser compreendido em quatro campos distintos, a saber: terra e céu, divinos e mortais e que se

78 Cf. Houaiss (2001, p. 2495) onde ha um leque de significagGes etimoldgicas com destaque para os sentidos mais
refinados, desde o olfato e a audicdo; o conhecimento perspicaz e pressagiador e as narrativas de incidentes
lendéarios. Destacamos as indicacdes provenientes do grego: hégeomai-olmai que significa “‘conduzir, guiar;
comandar como chefe militar; governar; exercer hegemonia, ter a proeminéncia; julgar, pensar.’”, bem como outra
do alemdo: suchen (procurar, buscar). Entretanto, a palavra “saga” possui o carater de complexidade por se
distanciar das defini¢Ges conceituais e de meras narrativas de feitos heroicos.



144

inter-relacionam. Trata-se do que Heidegger (2004a, p. 18) chama de quadratura unificadora,
que é o mundo. Neste horizonte, o pensador nos diz que a palavra mundo ‘“Nao denomina mais
a representacdo secularizada do universo da natureza e da historia, nem a representacao

teoldgica da criagdo (mundus) e nem a mera totalidade de todo existente (k6cpoc) [cosmos]”™®.

A questdo da linguagem é de fundamental importancia no universo das ciéncias na
contemporaneidade, posto que aquela é trabalhada como mero instrumento de expressédo e de
informacao técnica. No entanto, ela sofreu um desvio de sua originariedade e vem sendo tratada
de forma acentuada pelo crivo da racionalidade detida no objetivavel, mediante o que é
mensuravel, provavel. Esse tipo de tratamento caracteriza 0 modo metafisico moderno detido
tdo somente nos entes objetivos. Aqui urge ter cuidado com a questdo do método que

caracterizou o autodesenvolvimento das ciéncias modernas de forma violenta, isto é:

Nas ciéncias, 0 método ndo apenas propde o tema como o impde e subordina.
A corrida vertiginosa que impulsiona atualmente as ciéncias sem que nem elas
mesmas saibam para onde estdo indo, provém do incitamento do método e de suas
possibilidades, cada vez mais entregues a técnica. E no método que reside todo poder
e violéncia do saber. O tema pertence ao método (HEIDEGGER, 20044, p. 138).

Diante disso, a linguagem precisa ser pensada sob pena de incorrermos em nossa prépria
destruicdo, sem nos darmos conta, feito a ciéncia que nem sabe para onde esta sendo conduzida
pelo método®. De certo, urge fazer uma desconstrucio do uso l6gico-gramatical da linguagem
— como vimos anteriormente — a fim de pensarmos a linguagem a partir dela mesma e poder
encontrar o caminho da forca poética capaz de nos convocar e provocar tomadas de decisao
pensantes; de nos colocar a caminho da soliddo criativa, conforme nos diz Nietzsche no discurso
Do caminho do criador em Assim falou Zaratustra, sobre o qual iremos aprofundar a
possibilidade desse caminho da solidao, tendo em vista que o poeta Holderlin vai se deparar

com a solidao e repensé-la no sentido dos enigmas que nos sdo enviados pelos deuses. Em

9 Sobre essas nogdes de mundo ha todo um aprofundamento que Heidegger (2009, [§ 32-34], p. 245-323) fez na
Introducdo a Filosofia acerca da “Visdo de mundo e conceito de mundo”, com destaque para a diferenga entre
filosofia e ciéncia, adentrando nas concepgdes teoldgico-cristds e culminando nas concepgdes kantianas,
precisamente, na Critica da Razdo Pura.

80 O ndo pensar o teor da técnica, em seu cerne filoséfico, resultou na producio das bombas atémicas e a utilizagdo
delas em Hiroshima e Nagasaki. Atualmente nem precisamos mais de bombas atdmicas, basta o uso da técnica
como vem sendo manipulada para significar a destrui¢do da Terra, segundo o dizer de Heidegger em sua entrevista
ao Der Spiegel em 1976. Portanto, o que é dito na verbalizacdo da linguagem nos convoca a pensar, sendo ocorre
outros tantos desvios como os praticados por Galileu Galilei e Isaac Newton, ao retomarem o dito de Aristételes,
sobre 0 movimento, apenas no que lhes interessava para desenvolver a matematica e a fisica classica modernas.



145

principio, traremos a discussdo de Heidegger acerca da viragem para o aberto como

possibilidade da criagéo.

O caminho, aqui, designa a nossa travessia existencial no mundo, tendo que afirmar a
vida na terra como o todo da pluralidade das forcas pulsionais. Faz-se mister observar que a
discussdo de Zaratustra se concentra na perspectiva do caminho com varias indicagdes, ou seja,
“de si mesmo”; “da tua angustia”; “de quem cria”’; “de quem ama”. Trata-se de um caminho de
superacdo que perpassa 0 Si mesmo para a atividade criadora que ganha forca no ambito da
soliddo. Isso aconteceu com Heréclito de Efeso que se retirava para viver como solitario nas
montanhas, enquanto pensava e criava. A soliddo deve ser compreendida num encontrar-se
consigo mesmo e nesse sentido nds ndo estamos sozinhos, pois as demais pessoas se fazem
presentes em nosso didlogo de pensamento. Eis ai a dimensdo da linguagem que se move e vem
a se fazer presente no siléncio do pensamento. Logo, ndo se trata de uma solid&o de sentir-se
abandonado, de tédio, de aniquilamento, e sim do ser conduzido ao lugar solitario do entre céu
e terra e, no contemplar a natureza, receber e doar os acenos dos deuses para 0 povo, no dizer
de Holderlin, no poema Como em dia de festa, sobre o agir dos poetas: “Pois, solitarios que
parecam, vaticinam sem descanso” (RODRIGUES, 1994, p. 177).

3.3 A FORCA DO PROJETAR DA COMPOSICAO POETICA COMO
ESSENCIA DA LINGUAGEM

O objeto de tese do nosso trabalho chega ao climax com a discussao intermediada por
Heidegger e Holderlin; como se trata de uma investigacdo de cunho filosofico, o pensador
apareceu mais enfaticamente do que o poeta. Em principio, o poético veio sendo dimensionado
ao longo do itinerario tematico da linguagem. Isso mostra 0 quanto somos provocados e
conduzidos pelo proprio vigor da linguagem, no intento de buscar caminhar pelo crivo da arte
poética. Aqui, destaca-se o meio de uma travessia entre a recordacdo (Andenken) e a prospeccao
(Vordenken), em que navegamos na revisita ao impensado originario da linguagem poética para

nos projetar na abertura de campo do mundo, segundo Heidegger.

Ha duas dimensbes que marcam o caminhar do homem na abertura de mundo, a saber,

a linguagem e a historicidade. Heidegger destaca a orientacdo filosofica em torno da questdo



146

do ser que prevalece em sua relagdo com o nada. Ambos residem na linguagem originaria, e,
também, o homem habita na regido do aberto, sendo convocado a pensar e dizer o ser mediante
averbalizacdo. O dizer caracteriza a saga, isto €, uma experiéncia de luta como sendo a contenda
entre viver e morrer®!, Essa contenta ja acontece entre terra e mundo®; a terra é recolhedora,
enquanto o mundo aponta para a abertura, o expandir-se do clareado. Tudo isso é constitutivo
da nossa prépria historicidade, ou seja, o interagir no didlogo com os demais seres presentes no
mundo, desde que sejamos convocados e provocados na saga e, muitas vezes, arrancados de
um lugar para outro, para o destinamento. Falar assim indica que algo de inesperado se move
em sua quietude sempre provocante. Segue-se disso a evocagdo heideggeriana para pensarmos
o dito pela linguagem poética, bem como a verdade posta em obra de arte.

A retomada das evocacgfes holderlinianas apontam, também, para essa condi¢do de
travessia, de modo que aparece fundamentalmente a linguagem e a historicidade como abertura
de mundo. A relacdo entre linguagem e histéria transparece no drama da morte de Empédocles.
O poeta inicia situando o pensador grego em sua terra natal, envolvido pela mae natureza que
Ihe concede vida, forca, vigor e sabedoria, mas ele vacila ao se arrogar um deus, rompendo
certa alianca de integracdo a natureza divina. Com essa discordia, advém toda uma exigéncia
de reparagdo. Aqui, o drama toma uma segunda vertente marcada pela linguagem dialdgica,
isto é, a forca da palavra vem a tona na conversacao entre os personagens que foram ao encontro
do mestre. Uns na tentativa de convencé-lo a retornar; outros, de condené-lo a morte e acabam
por fortalecerem sua purificacdo. Aqui entra o terceiro viés que é a historicidade do ter de

cumprir seu destino e ndo voltar atrés.

No poema intitulado Os poetas hipdcritas, que é da época de Hoélderlin em Frankfurt,
por volta de 1796-1798, chama-nos a atencdo o fato de o poeta tecer uma critica ao soterramento
da terra pela fria racionalidade e caracterizar o pensamento dirigido a “Mae Natureza” como
saida plausivel. De antemé&o, convém destacar o uso de certos conceitos utilizados por Holderlin
e que se adequam ao contexto religioso judaico, a saber, hipdcritas (scheinheiligen); trata-se
da composicdo do substantivo Schein que significa o aparecer daquilo que emite luz, brilho e

esplendor, com o verbo heiligen (reverenciar), cujo adjetivo heilig designa santo, sagrado,

81 Rosa (2011, p. 89) caracteriza bem essa contenda que se da, também, no dizer da linguagem durante a travessia
do rio: ‘Carece de ter coragem...’.

82 A explicitacdo dessa contenda aparece clara nas duas descrigdes sobre o par de sapados da camponesa e, mais
precisamente, na obra arquitetdnica de um templo grego em A Origem da Obra de Arte.



147

santificado, sendo que, da juncdo dos dois, resulta a adjetivacdo: scheinheiligen, para designar
a qualidade de ser hipdcrita, isto é, aquele que é dissimulado, fingido; falseador interesseiro que
se disfarca com aparéncia de verdadeiro; aquele que aparece como se fosse santo sem o ser.
Outrossim, é citado outro conceito peculiar: Heuchler, podendo ser traduzido, também, por
Hipdcrita. Como se trata de um substantivo masculino e para diferenciar daquele anterior,
Rodrigues (1994) o traduziu por “fariseus”, pois, com esse conceito, Holderlin retomou de
empréstimo a nomeacéo do tipico membro de grupo religioso judaico, do seculo Il a. C., por se
tratar de um observador formalista das escrituras religiosas e da tradicdo oral oracular, o qual
era acusado de hipdcrita pelos Evangelhos®®. Holderlin aplica tais conceitos a todos os poetas
racionalistas. Assim, temos o dizer poético, conforme Rodrigues (1994, p. 96-97):

DIE SCHEINHEILIGEN DICHTER

Ihr kalten Heuchler, sprecht von den Géttern nicht!
Ihr habt Verstand! ihr glaubt nicht an Helios,
Noch an den Donnerer und Meergott;

Tot ist die Erde, wer mag ihr danken? —

Getrost, ihr Gotter! zieret ihr doch das Lied,
Wenn schon aus euren Namen die Seele Schwand,
Und ist ein grofes Wort vonnéten,

Mutter Natur! so gedenkt man deiner.

OS POETAS HIPOCRITAS

Dos deuses, 0 frios fariseus, ndo me faleis:

Pois de razao viveis, e em Hélios ndo acreditais,
E nem mesmo no Tonante, e nem no deus do mar!
Jaz a terra morta, e quem Ihe deve agradecer?

Paciéncia, deuses, que o cantar ainda laureais,
Mesmo em fuga esteja a alma aos nomes vossos!
E quando falte um verbo de grandeza,

Que em ti se pense entdo, Mae Natureza.

A critica aos poetas, chamados de hipdcritas, visa a razdo (Verstand) tida por aqueles
como forma absoluta para a vida. Tal razéo torna todos eles frios no sentido de se tornarem
calculistas, fissurados no mensuravel, provavel; disso decorre a incapacidade de visao e audigéo
para com os acenos dos deuses ausentes. Tais acenos sao manifestados pela luz e o brilho do
sol, bem como pelo toar do que faz trovejar e também pelo poder divino das aguas do mar, tudo

iIsso compondo a forga imperante dos deuses que nédo se fazem presentes enquanto tais, e sim

8 Convém destacar que, apesar de os fariseus falarem sobre Deus, todas as falas deles ndo passavam de mero
falatério sem comprometimento dos mesmos, dai a frieza da indiferenca de seus raciocinios.



148

através dos acenos do céu. No entanto, a descrenca veiculada pela frieza da razdo, entranhada
na mente daqueles poetas simuladores, causa a morte da terra, segue-se disso a indagacéo
holderliniana em relagéo a terra: “quem lhe deve agradecer?”. Esse ato tragico praticado contra
a terra esta longe de ser reparado. Aqui, 0 poeta invoca com clangor a mée natureza (Mutter
Natur!) e nos convoca a pensé-la em seu imo: “so gedenkt man deiner”, na traducdo de
Rodrigues: “Que em ti se pense entdo”. Trata-se, portanto, de pensar o campo aberto da natureza
que envolve céu e terra, os divinos e 0os mortais. Ha um recurso poético indispensavel enunciado
no primeiro verso da segunda estrofe, o qual foi marcante para Nietzsche ao escrever seu
Zaratustra, a saber, o canto (Lied). Para Holderlin, os deuses ainda coroam o cantar, apesar de
toda a descrenga dos poetas simuladores, 0s quais vivem tdo somente da fria razdo sepulcral da

terra.

A natureza é sempre recorrente nos poemas de Hoélderlin; tudo indica que ele foi
marcado pela physis ao enveredar pelos poetas gregos e, principalmente, pelos primeiros
pensadores-poetas; como vimos acima, no primeiro capitulo, muitos destes escreveram obras
inteiras sobre a natureza. Na retomada desta, ha uma profuséo de atributos concebidos pelo
poeta ao chama-la de divina; grande; consagrada; criadora; intima. Na primeira e na segunda
versdes de A Morte de Empédocles, Hélderlin (2008, p. 104; 265) a invoca: “O intima
Natureza!” (“O innige Natur!”), a partir da qual se destaca o termo intima (innige). Segundo
Heidegger (2004b, p. 114), trata-se da palavra fundamental: intimidade (Innigkeit) que dista das
acepcdes comuns de sentimentos intimos como desejos, pulsdes da alma, sentimentalismos; o
que se pretende dizer é o0 seguinte: “Primeiramente, designa uma elevadissima for¢a do ser-ai.
Em segundo lugar, tal forga afirma-se por resistir aos antagonismos mais extremos do Ser”, ou
seja, 0 dizer poético consegue harmonizar os opostos e mantém uma unidade primordial.
Podemos ver isso na invocagdo de Empédocles (HOLDERLIN, 2008, p. 264-265):

O innige Natur! ich habe dich

Vor Augen, kennest du den Freund noch,

Den Hochgeliebten, kennest du mich nimmer?
Den Priester, der lebendigen Gesang,

Wie frohvergognes Opferblut, dir brachte?

O intima Natureza, tenho-te ante

Meus olhos, conheces ainda o0 amigo,

O muito amado, ou ndo me conheces mais?

O sacerdote que te ofertava canticos vivos
Como sangue do sacrificio vertido com prazer?



149

O poeta se encontra no entre céu e terra e tem de poetizar o mistério que se revela como
tal, pois este ndo tem nada de metafisico, posto que ele é a “forma suprema da realidade”
(HEIDEGGER, 2004b, p. 116). Tanto € assim que o poeta tem de renegar dizer o mistério na
medida em que ele ndo pode ser dito e, mesmo assim, ocorre toda uma conversagao acerca dele
e, por mais que a forca do pensamento, mediada pelo mais elevado grau de saber, se aproxime
do dizer revelador do mistério, este se mantém oculto e jamais tocado. Em todo caso, o poeta
enuncia que precisamos pensar na mde Natureza que, em outras passagens, ela é chamada de
mée terra. Enfim, o0 pensamento € provocado a se manter na intimidade dos contrarios e compor

a unidade dos mesmos.

Essa intimidade harmoniosa dos opostos fez Holderlin chamar “El lenguaje, el campo
del ‘mas inocente de los bienes’, ‘el mas peligroso de los bienes’”’8* (HEIDEGGER, 2006b, 97).
Esse dito se aplica a poesia como a ocupagdo mais inofensiva de todas e, ao mesmo tempo, 0
bem mais perigoso concedido ao homem. Para o poeta, a conciliagdo entre 0S campos
inofensivo e perigoso se da mediante a intimidade (Innigkeit) explicitada acima. Em principio,
0 poeta trouxe a tona a imperiosa ocupacao que se deve ter com a linguagem, visto que é com
ela que o homem pode ordenar, construir e destruir mundo. As plantas e os animais nédo
precisam da linguagem no mesmo tom do ser humano; ela possui a ndo-esséncia de forma
constitutiva, ou seja, sempre carrega consigo a tendéncia da perda do ser no &mbito do néo-ser,
esse € 0 perigo terrivel. Disso decorre a pergunta sobre como se daria isso, cuja resposta
plausivel é o falatorio que tanto se detém nos entes, mas também decai no jogar conversa fora
enquanto mero devaneio. Como vimos acima, a perda da esséncia da linguagem se da pela
frieza da razdo, tanto é assim que Holderlin questionou os poetas hipdcritas, os quais utilizam
a linguagem apenas como ferramenta de expressdo racional que sepulta a Terra. O problema é
que a linguagem ndo sé traz consigo a possibilidade do ndo-ser, mas ainda a deixa em aberto,
segundo Heidegger (2004b, p. 67). O que traz certa dificuldade é o entendimento do homem
detido no falatorio, nos entes e na abertura dos jogos de linguagens. No entanto, 0 poeta

enunciou essa dubiedade da linguagem como o0 mais inocente e 0 mais perigoso dos bens, a fim

EED)

8 “A linguagem, com o campo do ‘mais inocente dos bens’, ‘o mais perigoso dos bens’”. Esse dizer aparece em
dois momentos significativos. De um lado, na carta de Holderlin @ mae, em janeiro de 1799, a fim de poupé-la e
fazé-la entender afetuosamente o itinerario dele: “calmamente e com doce Gcio, me dedico ao mais inocente de
todos os afazeres” e, ao mesmo tempo, se recusa em asfixiar o dom que carrega consigo: “E, no entanto, qualquer
arte exige que se lhe dedique uma vida humana, se quiser desenvolver o dom que tem para o seu exercicio e ndo
acabar, no pior dos casos, por asfixia-lo” (Cf. HEIDEGGER, 2004b, p. 41). De outro lado, no ano seguinte de
1800, num esbogo, ele profere sobre a linguagem: “foi outorgada ao Homem o mais perigoso de todos os bens, a
lingua” (Cf. HEIDEGGER, 2004b, p. 64).



150

de nos fazer pensar a intimidade de ambas junto ao que ele denomina de mde terra; no dizer de
Heidegger: “A nao-esséncia da lingua pode, assim, ser aproveitada como perigo e resisténcia,
como algo que obriga a uma afirmacéo constantemente nova da esséncia contra a ndo-esséncia”
(2004b, p. 67).

Heidegger explicita a juncdo de ambos os ditos poéticos na questdo do ser em seu
mistério de velamento-desvelamento; aquele que se doa e se mantém oculto. Tal acontecimento
se da em nosso modo de ser auténtico e inauténtico no mundo. Esse jogo de autenticidade e
inautenticidade deve ser pensado conjuntamente e sem acepcoes de valores morais. Trata-se do
modo de ser do homem no mundo em sua existencialidade historica, podendo se encontrar numa
ou noutra dimens&o. E a condicéo da liberdade que marca 0 nosso ser histérico. Disso decorre
0 encontrar-se consigo mesmo ou perder seu sentido de ser. Entdo, a busca do ser € a perspectiva
primordial, a fim de ndo nos perdermos na fragmentacdo dos entes simplesmente dados e/ou
fabricados.

Apesar de Holderlin ser um poeta citadino, ele manteve um contato marcante com o
mundo campestre, contemplando as montanhas, rios, mares, bem como nas viagens que fez pela
sua terra péatria e, também, por outros lugares visitados. A visao que se tem é de que, assim
como a physis significou para o mundo oriental dos pensadores gregos, a ampliddo do aberto,
desde onde acontece o surgimento dos entes e que tendem ao encobrimento, ambos interagindo
de modo continuo, a natureza € para nos ocidentais 0 mesmo em sua proveniéncia de abertura.
Aqui ndo cabe estratificacdo ambiental que separa o campo da cidade, zona urbana e zona rural,
de forma que esta Gltima ganhasse a conotagdo de imagem da “natureza”, pois temos o costume
de conceber por natureza o composto de matas, florestas, lagos, montanhas, animais, vegetais
e até os habitantes nativos com suas denominacdes estereotipadas. Ora, 0 céu que se da nesse
ambiente bipartido ¢ 0 mesmo que interage no mundo citadino, ou seja, a luz e o brilho do sol,
o0s relampagos e trovdes, as chuvas e demais fendbmenos climaticos ocorrem no campo e na
cidade, apenas com ligeiras diferencas. Enfim, o céu e a terra interagem e, no seu entremeio,

nos mortais Nos encontramos.

Na retomada do poema, tudo parece perdido, pois 0 poeta chegara a conclusédo de que a
terra estd morta e ndo ha quem possa agradecé-la; tal fato mostra o perigo da fria razdo que
gerou toda sorte de descrenca e atua fazendo com que ocorram duas coisas terriveis: por um

lado, a mente humana que foge dos nomes divinos e, por outro, a falta de uma palavra



151

indispensavel capaz de recolher céu e terra. E diante dessa derrocada de mundo que o poeta
invoca os deuses apelando pela paciéncia (Getrost) deles, porque restam dois campos de
atuacdo capazes de assegurar a terra viva com a mobilidade do céu, a saber, 0 cantar e 0 pensar;
disso decorre a retomada da fala poética no cantar e do pensamento por vir. O cantar ainda é
laureado pelos deuses, sendo assim existe a possibilidade de, no cantar, o exercicio do pensar
na mae natureza (Mutter Natur) ser dito como uma indica¢ao formal: “Que em ti se pense
entdo”. Podemos dizer com isso que ha uma indicacédo recolhedora do poetizar e do pensar, ou
seja, da poesia e da filosofia, corroborando o que dissemos no primeiro capitulo acerca da
aproximacdo e distancia. Aqui, destacamos a possibilidade criativa tanto da poesia quanto da
filosofia, bem como serve de indicacdo e provocagdo ao campo das ciéncias, para ser preciso,

na perspectiva de criar condicdes favoraveis ao meio ambiente em prol da vida como um todo.

Na mesma estrutura do dizer poético anterior, referente aos poetas hipdcritas, Holderlin
agora se dirige Aos nossos grandes poetas, caracterizando a tarefa fundamental destes como
doadores dos acenos dos deuses ao povo, integrando toda a natureza despertadora do sono. Para
tanto, recorre ao elemento das aguas e do vinho do deus Baco. Os poetas sdo convidados a
despertarem e, com isso, também soerguer seu povo com as ordenagdes divinas, bem como a
vida, cujos herdis devem vencer. Assim, acompanhemos na tradugdo de Rodrigues (1994, p.
102-103):

AN UNSRE GROSSEN DICHTER

Des Ganges Ufer horten des Freudengotts
Triumph, als allerobernd vom Indus her
Der junge Bacchus kam, mit heilgem
Weine vom Schlafe die Volker weckend.

O weckt, ihr Dichter! weckt sie vom Schlummer auch,
Die jetzt noch schlafen, gebt die Gesetze, gebt

Uns Leben, siegt, Heroen! ihr nur

Habt der Eroberung Recht, wie Bacchus.

AOS NOSSOS GRANDES POETAS

Gangéticas ribeiras o triunfo retumbaram
Do Baco rouba-tudo e juvenil que do Indo
Aqui chegou com santo vinho,

Vindo os povos do seu sono despertar.

Poetas, acordai! Do sono sacudi também

Quem dorme ainda, e as leis doai,

Doai-nos vida, e vs herois, vencei!

Somente vo0s, tal como Baco, haveis direito de pilhar.



152

O dizer desse poema supera a confianca dos poetas hipdcritas detidos na fria razéo.
Haolderlin recobra a confianga no aspecto divino e introduz Baco, que é o deus grego do vinho,
também conhecido por Dionisio, alegre e jovial; € um deus tipico porque engloba a cultura
grega, indiana e romana; de sua saida da India, ele caminha pelas margens do rio Ganges cujas
aguas sdo consideradas sagradas pelos seus habitantes ribeirinhos. O deus traz o vinho sagrado
cujo poder é despertar os povos do seu sono. Entdo, aqui nos deparamos com algo

paradigmatico que é o despertar do sono®®.

Diferente do percurso da razéo cientifica, Holderlin se aproxima do elemento divino e
segue o caminho do dizer poético. Dessa forma, ele nos remete a natureza de cuja terra €
possivel recolher o vinho para a doagéo do vigor de vida, do que é saudavel, ou seja, do que é
sdo na acepc¢do de salde; disso resulta o santo, sagrado como sendo o confirmado, sancionado
da prépria colheita. O vinho traz a tona a substancialidade, ndo s6 da euforia alegre propria da
jovialidade, mas também a indicacdo do acordar. Aqui aparece algo que transcende o simples
saborear de uma bebida, pois os grandes poetas sdo convocados a também acordarem e se
tornarem os grandes her6is do seu povo, na medida em que eles trazem duas coisas a serem
doadas, a saber, as leis que indicam a physis como medida de abertura apropriada aos mortais,
desde que estes se tornem receptivos e correspondam as medidas da natureza em suas labutas
cotidianas, nas pelejas manifestadoras da morte, bem como a vida indicativa do vigor da
natureza. Entdo, o vinho sagrado indica o que rege a vida no cuidar e observar as forcas vivas
da mée terra em sua interacdo com os céus. Aqui, ocorre uma convocagdo imperativa dirigida,
exclusivamente, aos poetas chamados de herdis, quando Hoélderlin diz “vencei!” (siegt). Tal
invocacao aparece na estrofe inicial da segunda versao do poema de 1800, intitulado: “Coragem
de poeta”, a saber: “Segue, pois, inerme / A vida afora, e nada temas nunca!” (RODRIGUES,
1994, p. 157). Salta ao nosso pensar que 0 poeta é instruido a caminhar indefeso e corajoso,
pois ele tem de suportar os relampagos divinos como sendo dadivas celestes e, mesmo temendo
ndo conseguir digerir tudo o que possa lhe ser dado, ele tem de encarar a prépria morte,

conforme nos diz Holderlin: “‘[...] é sacrilego e demente procurarmos um caminho que

8 A titulo de alusdo, Kant agradeceu a David Hume por té-lo despertado do “sono dogmatico”. Trata-se da
diferenga entre Ciéncia e Metafisica, no dizer de Kant: “Portanto, tive que suprimir o saber para obter lugar para
a fé, e o dogmatismo da Metafisica, isto é, o preconceito de progredir nela sem Critica da razdo pura, é a verdadeira
fonte de toda a sempre muito dogmatica incredulidade antagonizando a moralidade. [...] veja-se apenas a cultura
alcancével pela razdo através do caminho seguro de uma ciéncia em geral em comparacdo com o tatear sem
fundamento e o vaguear leviano / da razdo sem critica” (1983, [B XXX-XXXI], p. 17).



153

estivesse seguro de todo o ataque, e que ndo ha remédio para a morte’” (HEIDEGGER, 2004b,
p. 38). Portanto, 0 poeta que caminha inerme e destemido se torna 0 homem mais forte do

mundo cuja arma potente é a linguagem como saga do dizer.

Os grandes poetas sdo equiparados ao deus Baco e, sobretudo, lhes é concedido o direito
de colher tudo. O deus trouxe o vinho santo capaz de despertar o povo do sono para o alegre
viver; os poetas devem trazer o vinho da linguagem como o bem mais inofensivo e 0 mais
perigoso. O carater de perigo ja o indicamos que se refere a ndo-esséncia; disso se segue 0 Sono
no qual um povo e, até mesmo os grandes poetas, podem estar adormecidos. Decerto, o poeta
Holderlin enuncia o ter de ser sacudido da sonoléncia que significa o voltar-se para o essencial
da saga do dizer poético, superando a fria razdo aniquiladora da terra mée, pois esta, por sua
vez, guarda em si 0 que ha de mais divino, a saber: “o amor que tudo conserva” (HEIDEGGER,
2004b, p. 64).

3.3.1 Incursdo na Forca do Poetizar Criador do Pensamento

Nietzschiano

A forca da poesia esta na saga do dizer. A nocdo de forca diz respeito a esséncia do
poetizar criador da obra de arte. A palavra saga é bastante significativa porque também pode
indicar o campo de travessia, de luta, da contenda em que o homem se debate nos
enfrentamentos existenciais no mundo. A vida se dando como uma peleja duradoura. 1sso
caracteriza bem a condicdo da temporalidade do nosso habitar nesta terra sob o céu. Antes de
todo e qualquer estudo, o carater de humano® veio a existir no mundo e foi se construindo,
destruindo e reconstruindo ao longo do tempo. O que lhe deu a capacidade de compreensédo foi
a linguagem originaria. Através desta, tudo o mais foi sendo acrescentado ao homem, desde
trabalho, religido, cultura e historicidade, tudo assinalando transformacdes historicas até
culminar com a criacdo de caracteres linguisticos capazes de servir para a comunicacao e

construgdo do proprio homem®’.

8 O fundamento disso se encontra na fibula de Higino sobre “Cura” e que Heidegger (1995a, [§42], p. 262-266)
a tomou por base para interpretar a origem do homem do ponto de vista “ontologico-existencial da pre-senga”,
como vimos acima na pagina 136.

8 De certo, as pinturas rupestres, os artefatos criados, os habitats construidos, os monumentos e tantas coisas
criadas e sinalizadas sdo formas de linguagens criadas, que serviram como obras tecnoldgicas de cada instante
histérico vivido, tanto no &mbito do nomadismo como do sedentarismo.



154

Dentre as obras de arte criadas pelo crivo da linguagem, surge a poesia como um
produzir criativo do dizer essencial da linguagem. N&o apenas os sons sdo suficientes, mas a
capacidade de ausculta afinada com a sonorizacdo proveniente de determinados entes e de
outros fabricados, como um todo. De certo, faz-se necessério o siléncio para agucar a audicdo
por isso, as mais das vezes, alguém nos diz que aprendeu de ouvidos. Outrossim, a visao se
torna importante em sua relagdo com a luz. Enfim, tanto a audi¢cdo quanto a visdo devem ser
compreendidas no processo de interacdo dos demais sentidos do corpo integral, bem como na
interacdo com 0s outros seres da nossa prépria espécie e com 0s entes que nos circundam. Para
além dos sentidos corporais, atentemos para a capacidade de imaginar e pensar, sem esquecer

das manifestacOes de sentimentos e percepc¢des fenomenais.

Acima, falamos de arrancamento e o poeta Holderlin nos fala “Do sono sacudi também/
Quem dorme ainda”, 0 que nos remete a saida do ndo-ser para o projetado no mundo. O cantar
poético é capaz de conceder essa projecao através do dizer que retne o que é fragmentario com
0 enigma do que aparece como horrendo acaso e/ou tragico, segundo Nietzsche. O arrancar e 0
sacudir séo verbos de agéo e expressam, de certa forma, uma realidade violenta. A violéncia no
sentido de conduzir de um lugar para o outro, sem que haja astucia de violacéo de direitos, pois
0 Unico direito de conquistar, de tomar indica uma recolha doadora de vida e tal atitude cabe

aos herois vencedores gque sdo 0s poetas instauradores ou criadores.

E-nos bastante sugestiva essa condicdo de ser um poeta criador; tal perspectiva se
alicerca no cerne da poiesis como produzir da obra de arte e, especificamente, a poesia como o
dizer da esséncia da linguagem. A nossa indagacdo focaliza no como o poeta ha de criar. Sera
necessario percorrer o caminho do criador mediado pela soliddo? O caminho da soliddo indica
0 ambito do siléncio e escuta no sentido da abertura da originariedade da linguagem. Para tanto,
faremos uma incurséo no Zaratustra de Nietzsche, em seu discurso Do caminho do criador, que
procede de modo pedagdgico libertario, a saber: indaga o solitario; acolhe-o; situa o problema
a ser enfrentado; exige posicionamento no ser livre para; da as coordenadas de enfrentamentos

e 0 envia para a atividade criadora com base no perecer.



155

Zaratustra inicia com uma indaga¢do contundente: “Queres, meu irmao, refugiar-te na
solidd0?”®, embora de modo acolhedor chamando-o de — meu irméo, e repete mais duas vezes
nos dois momentos finais do envio para a soliddo e, no ultimo gesto afetivo, 0 mestre derrama
lagrimas e diz amar “aquele que quer criar para além de si e, destarte, perece”. Aqui fica claro
que tal caminho envolve o vigor de vida e morte, sendo que esta Ultima ndo quer dizer

exterminio biolégico imediato.

A0 usar essa conjugacao verbal “Queres”®°, isso ja aponta previamente para o carater de
vontade e, mais adiante, vai ficar mais claro que ela remete a palavra-chave Vontade de Poder®,
quando Zaratustra pergunta: “Queres...”, de saida percebemos que ela expressa uma agdo, uma
forca ao buscar saber do discipulo ou interlocutor se ele esta disposto a se mover nela; se ele
esta inclinado para a decisdo de comando cujo querer se torna plausivel. A resposta por vir
desse querer tem de indicar o dirigir-se para algo que esta além de si mesmo e, para isso, a
condicdo fundamental é refugiar-se na solidao.

Este lugar ou abrigo na soliddo consiste no que hd de mais dificil para 0 homem,
inclusive, contemporaneo®. A dificuldade cresce assustadoramente quando o homem se
encontra perdido no mundo dos entes, no falatério, nas ambiguidades, enfim, preocupado quase
o0 tempo todo com os afazeres cotidianos no mundo do trabalho para comer, beber, vestir, entre
outros. Diante disso, € que a pergunta zaratustriana aparece de forma contundente: “Queres,
meu irméo, refugiar-te® na solidio?”. E uma pergunta que nos torna temerosos. A resposta
seria quase que de imediato: Nao! Isso € inaceitavel! Uma loucura! Mas, isso é para homens de
siléncio e de soliddo, capazes de criagdo; homens que querem criar, segundo Nietzsche.

8 Cf. Nietzsche (1995, p. 77).

8 “Querer” em alemio & willen: querer; desejar; pretender. Wille significa vontade. Dai esta em relagdo com Wille
de Wille zur Macht.

% E-nos preferivel usar a traducao de Wille zur Macht por Vontade de Poder (e néo a tradugao vontade de poténcia),
a fim de evitar maiores dificuldades com o conceito de poténcia (dynamis) de Aristoteles, que tem mais a ver com
possivel e difere da concepcdo nietzschiana, ou seja, determinadas perspectivas de forcas exercem poder
impulsionador sobre outras configuracBes organicas e inorgéanicas. Para dirimir duvidas, remeto o leitor a
explicitacdo de Marco Antonio Casanova (Cf. HEIDEGGER, 2010c [n. 1], p. 5-6).

%1 Sobre esse ser dificil, o poeta Carlos Drummond indagou em seu poema O homem: as viagens, se 0 homem
estaria equipado para “a dificil dangerosissima viagem de si a si mesmo”’; ap0s tantas outras viagens por diversos
planetas e lugares ermos (CAMPESTRINI, [19847], p. 131-132).

92 Refligio provém do latim refugium e significa asilo, acolhida, guarida, ou seja, lugar de fuga para escapar do
perigo, bem como o que serve de amparo e protecdo.



156

A soliddo configura o lugar de retiro proprio para o exercicio do encontro consigo
mesmo. Nada melhor do que refugiar-se nela. Trata-se do lugar propicio para a atividade de
pensar e criar novos valores. Constitui o a@mbito primordial para onde Zaratustra repete
enfaticamente o “vai para a tua solidao”. Podemos pensar, aqui, a nog¢do de retiro em face do
perigo que, por sua vez, configura o perder-se a si mesmo no mundo das ocupacdes cotidianas.
Neste caso, Zaratustra apresenta 0 caminho enquanto a travessia que conduz aquele que quer

se por a procura de algo mais para ser criador, dai a indicacdo do “caminho de ti mesmo”.

Ora, pela segunda indagacdo, sente-se que ndo sabemos ainda localizar tal caminho.
Diante disso, Zaratustra usa outra forma verbal que nos chama a atencdo para o carater de
procura na expressdo: “Queres procurar...?”, poiS, quem procura encontra, mas nem sempre
aquilo que encontra seria plausivel. Podemos encontrar as coisas mais diversas, seguirmos
caminhos ou atalhos plurais. No entanto, a indicagdo ¢é precisa: “... o caminho de ti mesmo?”.
Decerto, ndo é qualquer caminho e, de antemao, j& temos uma nuanga indicativa. Portanto, o
caminho deve indicar o lugar para onde ir fazer a experiéncia, a saber: o refigio na soliddo. A
procura pelo caminho de si mesmo nos remete ao preceito délfico, conforme exposto acima nas
paginas 141-142.

Zaratustra toma o cuidado de pedir que o ouvinte se detenha em escuté-lo. Esse pedido
aponta para o tempo quando diz: “Detém-te mais um pouco...”, ou seja, no instante, para algo
de fundamental importancia, a saber: a escuta. Essa condi¢cdo que nos é propria anda
demasiadamente conturbada pelo excesso de barulho externo e acaba atrapalhando a escuta do
siléncio mais profundo, pois vai chegar o0 momento de ter de ser todo escuta para a voz da
“temivel senhora”, a qual Zaratustra ja nomeara de “a minha ‘hora mais silenciosa’ (Cf.
NIETZSCHE, 1995, p. 156), que pode nos reenviar para o amadurecer de si mesmo na solidao

diante de nossas hesitagdes e temores, mesmo que 0s nossos frutos ja estejam maduros.

Assim, as duas dimensfes saltam a nossa vista: a Escuta e o Siléncio que sao
constitutivas do &mbito da soliddo. Aquelas perfazem a condicao de fala e criacdo e, por isso,
0 ato de Zaratustra ter advertido o ouvinte para ndo responder de imediato tagarelando; nao
falar do ponto de vista do falatério externo eivado de tabus, preconceitos, medos, arrogancias,
entre outros. Com efeito, Zaratustra inicia sua fala mediante a critica aos valores da moral de

rebanho constitutiva da méa consciéncia de culpa. Isso ja aparece bem desenvolvido em A



157

Genealogia da Moral, no que diz respeito aos valores de “bem e mal”, “bom e mau”, que

apresentaremos mais adiante.

Voltando ao discurso Do caminho do criador, a fala do rebanho tende a dizer: “Todo
isolar-se € culpa”; isso tem por objetivo se posicionar contra algum membro que ouse procurar
a si mesmo. Esse acusar de “culpa” caracteriza a formac¢do de uma consciéncia geradora de
ressentimentos como que uma doenca dificil de ser curada, inclusive, capaz de produzir
maleficios psicossomaticos®®. De certo, o rebanho se rege pela moral erguida por valores do
costume grupal, pois, a medida que alguém rompe com tais valores, sofrerd as consequéncias
com a atribui¢do de culpa. Isso ocorre mediante as avaliagdes provenientes dos interesses do

bando ou grupo de vivéncias®.

Por outro lado, no discurso Das moscas da feira, podemos observar a critica
zaratustriana sobre como pensa o rebanho: ‘Schuld ist alles grosse Dasein’ (AZ, 2016, [, 27],
p. 67)%, que Mario da Silva traduziu por: ‘Toda a grande existéncia ¢ culpa’ (AZ, [I], p. 69).
Essa maneira de dizer universaliza a culpa e obscurece a existéncia, segundo a moral de
rebanho. Eis ai um grandioso inimigo dentro de si mesmo e, por isso, a indica¢do de procurar a
si mesmo como sendo 0 caminho a ser perquirido diuturnamente. Ou se procura adentrar esse

caminho, ou estara fadado a viver se retorcendo nas cinzas dessa culpa e perecer em vao.

De certa forma, a nossa “angustia”, enquanto ansiedade doentia, ainda estara envolvida
em magoas provenientes daquela consciéncia de culpa. N&o adianta se revoltar meramente
contra esta, pois a voz dela ressoara vez por outra em tom de magoa, de perda, de tristeza e tudo
isso ndo respalda o ser livre para a superacdo da culpa, mas estaria apenas querendo se livrar de
algo por meio de artificios, subterfugios, teimosias. Ndo resolve. Nisso Zaratustra indaga:
“Queres, porém, seguir o caminho da tua angustia, que ¢ caminho no rumo de ti mesmo?

Mostra-me, pois, que tens direito e forga para tanto!” (AZ, [I], p. 78).

9 Podemos ilustrar com um caso de cobranca opressiva em que uma mée fez desencadear na filha um processo de
asfixia. Esta procurou varios médicos até que um neurologista receitou a substancia Valeriana, mas nao surtiu
efeito. Entéo, ela tomou a iniciativa espontanea de cortar relagdes com a prépria mae, tornando-a ciente de que, a
mesma, estava prejudicando o seu relacionamento e, ap6s dois anos, todos os sintomas desapareceram; embora o
trauma permaneceu escondido e sem resolucéo.

% Isso nos faz lembrar o itinerario de Ferndo Capelo Gaivota em vista da liberdade, conforme Richard Bach
(2020).

% Abreviatura da edicdo alema de 2016 de Also sprach Zarathustra. AZ, parte I, nimero de linha 27 e p. 67. Este
uso de “AZ” designara, também, o titulo Assim Falou Zaratustra em portugués da edicdo de Mario da Silva,
doravante usaremos estas abreviagdes cuja diferenca de uso se dara pelo idioma citado.



158

Neste horizonte da angustia, Heidegger diz que ela nos conduz para a libertacdo.
Primeiramente ela configura a nossa singularidade, ou melhor, nos mostra a situacéo de aperto
do si mesmo pelo qual estamos passando em dado instante. Em seguida, ela se faz caminho no
desfazer todo e qualquer apoio exterior; quebra a familiaridade e suas formas de segurangas,
deixando-as vazias de sentido; desvela-nos o &mbito da soliddo no limite do si mesmo perante
0 nada. Aqui, deparamo-nos com as proprias for¢as da vida, do pensamento que converge para
algo além de si mesmo, para mais ser na finitude do existir, afirmando a vida em sua totalidade
e continuo acontecer-desaparecer-aparecer. H4 uma passagem no Hipérion sobre 0 nada e a

angustia bastante ilustrativa:

O, pobres de vos, que sentis tudo isso, que também n&o pretendeis falar da
determinacdo humana, que sois tocado sempre ainda pelo nada que nos domina, que
vedes tdo profundamente que nascemos para o nada, que amamos um nada, que
cremos em um nada, que trabalhamos para nada a fim de, algum dia, nos transferirmos
para o nada.

(...) Indigéncia, angulstia e noite sdo 0s vossos senhores. Essas vos
distinguem, conduzindo-vos a golpes secos. Chamais de amor a fome, e onde nédo sois
mais capazes de vé-lo, ai moram os vossos deuses (HOLDERLIN, 2012, p. 74-75).

Ademais, Zaratustra pede que se demonstre a vontade mais vigorosa enquanto indaga
com mais clareza: “Es uma nova forga, um novo direito? Um movimento inicial? Uma roda que
gira por si mesma? Podes, também, obrigar estrelas a girarem a teu redor? ”” (AZ, [1], p. 78). Na
observancia de A hora mais silenciosa, o préprio Zaratustra é confrontado com aquela “hora”,
a ter de falar o que sabe e, com isso, ele é advertido acerca dos frutos ja amadurecidos em si, a
saber: ele ja dispunha de forca imperiosa capaz de comandar e até obrigar estrelas a girarem ao
seu redor, ou seja, 0s homens e todas as forcas pulsantes. Porém, faz-se necessario tornar-se
crianga e ndo sentir vergonha. O que ele tem a falar se refere ao Eterno Retorno do mesmo, isto
é, da pluralidade de forcas pulsionais presentes no cosmo, nos viventes e nos novos valores a
serem criados. No entanto, ele se nega a falar e alega uma série de inconvenientes como: medos,
vergonhas e artificio para se autopreservar. Recorreu a metamorfose do ledo como simbolo de
forca, poder, altivez prépria da juventude, alegando ndo ter a voz de ledo para convencer e
persuadir pelo temor feroz. No entanto, esqueceu, ou melhor, omitiu o simbolo da metamorfose
da criangca como sendo essa roda viva que gira por si mesma e ndo tem vergonha e fala baixo
enquanto sussurro. Com efeito, a “hora mais silenciosa” lhe adverte que: “S&o as palavras mais

silenciosas as gque trazem a tempestade. Pensamentos que chegam com pés de pomba dirigem



159

o mundo” (AZ, [ll], p. 158). Entdo, conviria a Zaratustra perseguir tais pensamentos ja
chegados, no entanto, ele se mostra vacilante.

O problema é que a consciéncia de culpa vai se manifestar de diversas formas. No cerne
dessa culpa, ha odio e vinganca desmedida contra todo aquele que ousar ser diferente, mais
ainda, que ouse adentrar o caminho do solitério, pois 0 voar que sobre-excede o rebanho seré
vitimado pela inveja que faz de tudo para reduzi-lo a cinzas. Essa moral culposa expende
sentimentos que querem matar o solitario a qualquer custo. O pior é que tais sentimentos estdo
entranhados no si mesmo do solitario e, por conseguinte, ele deve ser convocado a se tornar um
assassino de tais sentimentos, sob pena de ser morto por eles. De certo, resulta que o pior
inimigo que podemos encontrar sera sempre n6s mesmos. O querer do solitario, agora, é arder
nas proprias chamas, tornar-se cinza para poder se renovar. Heréclito nos diz no fragm. 43: “E
a presuncao que deve ser apagada mais do que incéndio” (Cf. LEAO, 1999, p. 69). Trata-se da
sanha desmedida (hybris) que sera desenvolvida no proximo tépico.

Além da luta a ser travada consigo mesmo, o solitario sera espreitado por sete demonios
que lhe foram atribuidos ao longo de toda a sua existéncia e passou a ser assimilado para si
mesmo. Zaratustra os apresenta: “Herege, seras para ti mesmo, ¢ feiticeiro e vidente ¢ doido e
céptico e impio e celerado” (AZ, [1], p. 79). Aqui, foi parodiada a passagem do Evangelho de
Mateus. Trata-se de uma brevidade textual cujo tema é bastante ilustrativo, pois fala do
“Retorno ofensivo do espirito impuro” (BiBLIA, N. T. Mateus, 12:43-45). Este havia saido a
vagar por lugares aridos em busca de algum abrigo, mas resolve voltar e convida outros sete
espiritos piores do que ele prdprio e fardo com que o homem pereca. Ndo apenas 0 homem, mas

toda uma geracao estara ameacada.

Nietzsche retoma esse texto biblico e o parodia em seu discurso a luz da Vontade de
Poder e do Eterno Retorno do mesmo. Se compararmos ambos, veremos a similitude e
diferenga. O homem designa o solitario cuja casa passa a ser 0 si mesmo a ser cuidado. Ora, na
casa, estava abrigado o “espirito impuro” enquanto em nosso si mesmo estd abrigada a
consciéncia de culpa. Esta, por vez, traz em si “sentiment0s que querem matar o solitario” (AZ,
[1], p. 78), de modo que teremos de nos tornar assassinos de tais pensamentos mortais no
agarrar-se a vida como um todo. Na discussdo entre os valores “bem” e “mal” o critério
plausivel é a vida. Ela serd o pardmetro ou a medida para se visualizar a perspectiva de criar

novos valores.



160

Por que Zaratustra insiste e persiste na busca do caminho de si mesmo? Por que termos
de ir para a experiéncia de soliddo, sabendo que nos depararemos com o siléncio mais
angustioso que nos singulariza e, mais agudamente, com “A hora mais silenciosa”? No discurso
Das moscas da feira, ao menos sete vezes, é exigido vigorosamente fugir para a propria solidéo.
Este discurso é paradigméatico em demonstrar a vinganca invisivel do rebanho presente em
nosso si mesmo. Tal vinganca quer sugar todo o sangue. Aqui nos deparamos com a hybris que,
vez por outra, pode se assanhar com impeto de violéncia, bem como com o tédio, tristeza ou
desgosto profundo e/ou melancolia, podendo levar o solitario a morte. Assim aconteceu com
Diotima na relacdo com Hipérion. Ademais, Holderlin (2012, p. 185) integra tudo no campo de
forcas da natureza com as relagdes humanas e culmina dizendo algo de inovador: “Mas

nenhuma alma é culpada”.

E diante desse fendmeno da hybris que Heraclito disse: “Eu me busco a mim mesmo”.
Na soliddo, ocorrera o vir a tona diversas vozes provenientes daquela consciéncia de culpa,
marcada pelas experiéncias de dor, sofrimentos, fomes, violéncias, erros, covardias presentes
em nossas entranhas, no sistema de nervos, nas imagens e lembrancas inconscientes e que estdo

sempre pulsando e fazendo-nos tomar certas decisdes contra a nossa propria vontade®.

Tal consciéncia de culpa que age em sua desmedida € o que precisa ser cuidada, mais
do que apagar incéndios exteriores, pois esses ja sdo consequéncias. A desmedida em nosso si
mesmo é o mais dificil de ser combatido e termina nos desviando do caminho do artista criador.
Além de termos de encarar a luta contra a culpa negadora da nossa existéncia e da vida, teremos

de enfrentar o que Nietzsche-Zaratustra nomeou de os sete demonios.

A titulo de indicagdo, tais dembnios fazem parte de toda a nossa historicidade

existencial. O filosofo nos remete a criticidade dos valores morais gregarios, especialmente, da

% 1sso nos lembra o dito do apéstolo Paulo na carta aos Romanos: “Com efeito, ndo fago o bem que eu quero, mas
pratico o mal que ndo quero. Ora, se eu fago 0 que ndo quero, ja ndo sou eu que estou agindo, e sim o pecado que
habita em mim” (BIBLIA, N. T. Romanos, 7:19-20). Em todo caso, essa ¢ uma alusio teoldgica. No entanto, ha
uma nuanga filoséfica cartesiana, na quarta meditagdo, que esclarece a causa do erro a partir da nossa vontade,
uma vez que esta € “mais ampla e extensa que o entendimento”, sem que possamos delimita-la no mesmo alcance
do entender das coisas, nisso, ela passa a ser estendida para o0 que ndo entendemos e decaimos em erros. Assim
sendo, o filosofo arremata: “ela [a vontade] se perde muito facilmente e escolhe o0 mal pelo bem ou o falso pelo
verdadeiro. O que faz com que eu me engane e peque”. (DESCARTES, 1983, [10], p. 119). Para além de tudo
isso, temos o construto nietzschiano Vontade de Poder por meio do qual Nietzsche discute acerca da vida como
valor supremo. Aqui aparece a nocdo de forgas pulsionais enquanto vigor da vontade perspectivista.



161

moral judaico-cristd; desde a criacdo dos valores superiores de “Bom” e “Ruim”, passando pela
inversdo sacerdotal de “bom/bem” e “mau/mal” dos fracos, até culminar nos “demonios”
nomeados no discurso de Zaratustra, a saber: “Herege, feiticeiro, vidente, doido, céptico, impio
e celerado”. Neste caso, Nietzsche fez uma critica também a metafisica nas concepcdes de
verdade e ciéncia. Cada um desses valores atribuidores de culpa possui seus referenciais
historicos e aparecem em varios outros discursos de Zaratustra. Aqui, ndo convém

desenvolvermos cada um deles, embora possamos dar algumas indicacdes.

Por herege, carregamos o peso difamatorio de ser um blasfemo das divindades a
exemplo da acusacdo feita a Sdcrates e, em especial, do cristianismo; de feiticeiro ainda
vinculado as crencas religiosas, apresentando-se como um penitente do espirito, disfarcado e
mentiroso, mas também um artificioso que forja conceitos e seguidor de uma consciéncia
superficial; o vidente é o tipico adivinho que se arvora a ser profeta do futuro, dai o ser
metafisico por crer no mundo inteligivel negador do mundo sensivel, criando uma biparticdo
de mundos e se torna um metafisico dogmatico; o doido é o tolo que confunde os conceitos e
se move na causa-efeito, sujeito-objeto, crendo em utopias e entende a vida como castigo,
maldicdo e expressa o desejo de correcdo e reforma da vida; o céptico é o tipo incrédulo de
tudo, é um suicida que nega tudo ao seu redor, inclusive, a propria existéncia; o impio configura
a impiedade brutal, aquele que é terrivel e age como um ledo devorador, a condi¢do de dominio
pela forca coercitiva; enfim, o celerado que diz respeito ao ser malvado. Embora vingativo, ndo

€ mortifero, mas é sadico.

Imagine-se tudo isso interagindo dentro de nGs mesmos, em nosso Si Mesmo com suas
vozes turbulentas. Por tudo isso, Zaratustra urge enviar o solitario para o caminho de si mesmo,
a fim de amadurecer; do tornar-se como crianga no jogo da liberdade e do pensar capaz de criar
algo novo e, do discurso A hora mais silenciosa’, escutarmos e aprendermos as palavras mais
silenciosas. Isso configura adentrar no &mbito do siléncio e abertura para a escuta mais apurada;

segue-se disso, o originario configurador da linguagem em Heidegger.

A finalidade de ir para a solidao é criar. Para tanto, € preciso atentar para a avaliagéo.
No discurso De mil e um fitos, o critério avaliativo aparece de forma enfatica, ou seja: “Avaliar
é criar: escutai-o, 6 criadores! O préprio avaliar constitui o grande valor e a preciosidade das
coisas avaliadas” (AZ, [I], p. 75). O que esta em questdo, aqui, é a perspectiva com a qual se

deve avaliar. Na historicidade de muitos povos, os critérios de avaligdo foram o poder do “bem”



162

e do “mal”. Estes valores, Nietzsche ja havia trabalhado na Genealogia da Moral, depois em

Para além de Bem e Mal e aparece em varios aforismos e, aqui, em Assim falou Zaratustra.

A avaliacdo inicial partia, por um lado, dos mais fortes como sendo o “bom”, aquele
que era capaz de lutar, que era vigoroso e, em contrapartida, criaram o termo “ruim” que era
atribuido aos fracos, sem coragem e sem habilidades de luta. Entdo, tinhamos uma moral dos
senhores que avaliavam de acordo com seus valores nobres de forga dominante. Por outro lado,
ocorreu uma inversao daqueles valores pela casta sacerdotal, a luz do cristianismo, em que 0
“bom” fora atribuido aos fracos, humildes, humilhados, pequenos, pobres. Para tanto, temos a
atribuicéo de preferéncia religiosa de Deus pelos pobres, pois o “verdadeiramente Bom é Deus”.
Logo, os criadores iniciais do valor de “bom”, atribuido a si mesmos, passaram a ser mal vistos,
a serem tachados de tiranos, malvados, e o valor de “ruim” fora jogado de volta para eles
mediante a acepcdao de “mau”. Daqui, nasceu a outra perspectiva de avaliagdo da moral dos

fracos, que Nietzsche chama de “moral dos escravos”.

Na perspectiva avaliadora nietzschiana, jamais se deve partir de tais valores, e sim da
vida enquanto vontade criadora. Esta aparece num outro discurso: Nas ilhas bem-aventuradas
em contraposicao a Deus. Este é tido como uma suposi¢do, embora seja precioso calar sobre
todos os deuses e se concentrar na vontade criadora, assim: “Criar — essa € a grande redencéo
do sofrimento, é o que torna a vida mais leve. Mas, para que o criador exista, sdo deveras
necessarios o sofrimento e muitas transformacdes” (AZ, [I1], p. 101). Destarte, o voltarmos para
a exigéncia de seguirmos o caminho de si mesmo, do siléncio, adentrando o &mbito da solid&o,

a fim de enfrentarmos a ma consciéncia de culpa e aqueles sete demo6nios em nds mesmos.

Convem ter claro que em Nietzsche ndo ha uma conclusédo final. Tudo estd em aberto
no sentido perspectivistico da pluralidade de forcas pulsionais; esta, por sua vez, sendo
compreendida como Vontade de Poder que acontece em sua totalidade. A pluralidade de forcas
acontece no plano césmico da natureza e no poder criativo para além de cada ente envolvido

no jogo da vida.

A Vontade de Poder, enquanto forca para criar, estd sempre presente no todo que nao
cessa de aparecer e, também, quer sempre ir para algo mais no sentido do Eterno Retorno do
mesmo. A indicacdo de um resultado plausivel que podemos retirar dessa nossa incursao no

pensar do Zaratustra nietzschiano é que, na medida em que nos colocarmos a caminho do



163

siléncio de n6s mesmos, estaremos experimentando a nossa capacidade de escuta, ou melhor,
estaremos treinando a possibilidade da escuta e aprendendo a escutar. De certo, poremos a prova
0S NOSS0s proprios pensamentos. Seremos convocados para avaliar todos 0s nossos valores a
luz da vida e poder afirméa-la com tudo o que ela é e se apresenta; transcender o dizer do “Foi
assim”, fragmentario e terrivel, para que “a vontade criadora diga a seu propoésito: ‘Mas assim
eu o quis! Assim hei de queré-lo!’” (AZ, [11I], p. 152), pois, assim, retornara as forcas pulsantes

da vida tanto do campo organico como do inorganico.

Indagamos acima sobre a necessidade de percorrer o caminho do criador e fizemos uma
incursdo no pensamento discursivo de Nietzsche, precisamente, em sua obra cantante que é
Assim falou Zaratustra. Antes, ja haviamos enunciado que o modo de pensar deste filosofo se
respalda no canto, ou seja, no poetizar; segue-se disso sua leitura primordial de Hélderlin. A
tecedura do discurso ora trabalhado é de cunho filosofico, pois, mesmo que ele retome
elementos genealdgicos da moral, da religido, da psicologia, ele esta se movendo no ambito da
filosofia que pensa a unidade da fragmentacdo e do horrendo acaso enquanto o enigma. Isso
aparece na exigéncia do conhecimento de si e do perecer para que a obra aparega como criacao
do artista. Tal perecer se coaduna com o dito poético de Holderlin sobre o fato de que ndo ha
remédio para a morte, mesmo assim, 0 poeta ndo deve temer porque ela ja é constitutiva da
propria existéncia, ou seja, faz parte da nossa finitude ou ampliddo da possibilidade da
impossibilidade de permanecer existindo no instante do “ser-para-a-morte”, como nos diz

Heidegger.

A poesia sendo introduzida na infancia pode nos marcar indelevelmente, isto é, na
medida em que somos postos na clareira do poetizar, do canto, da musicalidade, tudo isso
podera nos destinar na abertura de mundo. O que se quer dizer com isso é que o dizer poético
é capaz de nos incitar pensamentos. O ritmo e métrica contribuem, sobremaneira, para o
exercicio da memoria, e a saga essencial do dizer € o que caracteriza a arte poética por
exceléncia, de tal modo que devemos nos voltar para o0 poema no sentido de pensar no seu dito
presente, seja huma palavra, numa frase, nas entrelinhas pelas quais o dito pode aparecer.
Portanto, € este dito que constitui a esséncia do dizer poético ou a esséncia da verdade posta em

obra de arte.



164

3.3.2 Acerca do Lugar de Meditacao do Poetizar em Holderlin

Em principio, o poeta tende a se retirar para o lugar de sua meditagdo poética; envolto
em pensamentos e aberto ao porvir, ele se expde aos acenos divinos, podendo, através da
linguagem, tornar presente o ausente que se mantém imperceptivel em sua intimidade,
conforme nos diz Holderlin. O contrario desse dizer poético é marcado pela razdo que tanto se
sobrelevou acima de qualquer outra possibilidade, gerando a desenvoltura da tecnologia que
desfrutamos, mas que, no entanto, perde de vista a terra, o céu, os divinos e os mortais. A
negacdo da terra constitui o ndo-ser dela como negada, mortalizada e subjazendo no
esquecimento de uma racionalidade fria. O jazer da terra também indica a nossa prépria
extingdo ou ndo-ser no mundo. Portanto, é contra essa tendéncia gritante que o poeta Holderlin
se ergue contra 0s poetas hipdcritas para convocar os grandes poetas a se acordarem e se

tornarem herois do povo, fazendo com gue este também seja acordado.

O lugar da meditacdo poética corresponde a serenidade do habitar poeticamente nesta
terra, segundo o proprio Holderlin. De certo, tanto o poeta quanto o pensador precisam se retirar
para 0 ambito da soliddo criativa e pensante. A nocdo de lugar se inscreve com o topos da
intimidade (Innigkeit)®” a partir do qual o poetizar e o pensar podem fluir; esse poder como
possibilidade independe do poeta e do pensador em si mesmos, de tal maneira que Heidegger
nos diz que ainda ndo pensamos, posto que 0 pensamento nos vem do ser e jamais da
subjetividade de um sujeito que lida com objetos e conceitos. Assim também acontece com a
linguagem que ndo a temos, e sim ela é que nos tem, uma vez que habitamos nela®. Desse
habitar na linguagem é que o poeta aguarda os acenos divinos. Falamos acima, brevemente, do
que vem a ser isso de “aceno” no sentido de caracterizar a presenga do que se ausenta. Ent&o,
faz-se necesséria a indagagéo holderliniana na sétima estrofe da elegia P&o e Vinho, a saber, ‘...
e para qué poetas em tempo indigente?’ (HEIDEGGER, 2014, [248], p. 309). Como podemos
ver pela leitura de Heidegger, esse tempo indigente “caracteriza-se pela auséncia de Deus, pela
‘falta de Deus’”. Mais adiante essa falta transparece em duas vertentes: uma primeira diz

respeito a fuga dos deuses gque se foram e ndo existem mais atuando concretamente; a segunda

97 Cf. explicitagdo terminoldgica nas paginas 148-149 deste capitulo.

% A titulo de ilustracio, o poeta trovador nordestino Patativa do Assaré (1992, p. 28) nos diz em seu poema Cante
14 que eu canto cé: “Se as véz andando no vale / Atras de curd meus male / Quero repara pra serra, / Assim que eu
0io pra cima, / Vejo um diluve de rima / Caindo inriba da terra”.



165

é considerada a pior de todas e fez com que a indigéncia crescesse cada vez mais, gerando uma
escuriddo imperiosa, de tal modo que foi chamada de “o tempo da noite do mundo”, a saber,
desapareceu do mundo “o brilho do fulgor dos deuses” e isso gerou um abismo que, em aleméo

se diz sem fundo (Abgrund), ou seja, “a auséncia completa de fundo” (2014, p. 310).

Interessa-nos observar que o poeta é quem consegue se aproximar do abismo para o qual
foram os deuses; ele tem de ter coragem e suportar o tempo de espera que se torna longo, além
de outras dificuldades. O porqué de sua ida como mortal tem a finalidade de perceber os
vestigios deixados pelos deuses quando se foram, bem como trazer a tona a necessidade de
preparacéo de uma estancia® para que algum novo deus'® possa surgir. A tarefa dos poetas é
captar o brilho do fulgor dos deuses em tudo o que existe. Dai, 0 “Ser poeta em tempo indigente
significa: cantar, tendo em atencdo o vestigio dos deuses foragidos” (HEIDEGGER, 2014,
[251], p. 312), segue-se disso que a tarefa precipua dos poetas € “poetar a propria esséncia da
poesia. Onde isso acontecer, deve supor-se um poetar que se conforma com o destino da era do
mundo. N6s temos de aprender a escutar a fala destes poetas” (p. 312-313). O poeta busca o
vestigio do elemento que é o sagrado e este é 0 que conduz até a divindade. O poetizar de
Holderlin é marcado, sobremaneira, pelo pensar filosofico, tanto é que Heidegger destaca numa
passagem o fato de ele se firmar no ser:

Na sua carta a Boehlendorf, de 2 de Dezembro de 1802, escreve Holderlin:
‘e a luz filosofica na minha janela é agora a minha alegria. Quem me dera guardar o
modo como até aqui cheguei!”

Pensando, o poeta entra na localidade, que se define a partir daquela clareira
do ser, que se tem vindo a estabelecer como o dominio da metafisica ocidental em
vias de se consumar. A poesia pensante de Holderlin ajudou a cunhar este dominio do
pensamento poético. O seu poetar vive nesta localidade tdo familiarmente como
nenhum outro poetar do seu tempo. A localidade a que chegou Hélderlin é um estar-
revelado do ser que pertence ele mesmo ao destino do ser e que, a partir deste, estd
votado ao poeta (HEIDEGGER, 2014, [251-252], p. 313-314).

A consumacdo da metafisica ja se deu com essa fuga dos deuses. No entanto, ndo ocorre
uma negacdo dos deuses, nem se da o desprezo pelos rituais de cultos, sejam individuais ou
coletivos. O poeta Holderlin enuncia algo de mais grave do que um mero ateismo negativo e
desprezivel da divindade, a saber, 0 apagamento do fulgor dos deuses no mundo. Com isso, a

escuriddo cresce assustadoramente, embora em nossa sociedade atual ainda ndo nos damos

9 A palavra “estncia” significa um lugar de moradia, de habitagdio, de passar uma temporada, entre outras
acepcOes. Heidegger a toma, em seu filosofar, no sentido de habitacdo & medida dos deuses.

100 Na pagina 184s deste capitulo, essa no¢do de um “novo deus” vai convergir para o que Heidegger chama de “o
ultimo deus”, na prospectiva da viragem para o acontecer de uma nova historia.



166

conta disso ou, quase nem sentimos a auséncia de divindades, as mais das vezes que a
racionalidade técnica nos concedeu a tecnologia exponencial que nos entretém. Nietzsche

101 ‘o sentido de sua critica & moral

depois retomou aquela fuga na concepg¢éo da morte de Deus
e prognostico da transvaloracao de todos os valores. Para o poeta, ndo interessa 0 mero retorno
de um deus dos que j& se foram e nem de um novo deus para 0 mundo sem ter uma estancia
para isso. Para tanto, seria necessario acontecer uma viragem historica do abismo mediante o0s
préprios mortais, convocados pela linguagem da “poesia pensante” acerca do desvelamento do
ser. O que um deus dos antigos viria a fazer nesse tempo indigente atual? Dionisio ja trouxe a
alegria com o vinho sagrado da vida, o Cristo ja pregou sua mensagem de amor e libertacdo; o
que mais poderia ser feito ou redimensionado diante dessa racionalidade moderna e
contemporanea? No pensar poético de Holderlin, ndo é salutar a vinda de um ou outro deus dos
que ja se foram; melhor serd que eles permanecam por l& mesmo, pois 0s mortais que nos
mesmos somos é que devemos tomar a historia em nossas proprias maos e preparar uma
estancia para o surgimento de um novo deus. Segundo Heidegger, trata-se da experiéncia de
renuncia propria do luto sagrado. Tal rentncia ndo condiz com ateismo objetivavel de uma
coisa totalmente desaparecida, mas o manter a condicdo de divindade que jamais desapareceu,

ou seja:

O luto sagrado esta resolvido a renunciar aos deuses antigos, mas que quer o coragdo
enlutado sendo, ao abandonar os deuses, deixar intacta a sua divindade e, assim,
manter-se, justamente na renincia conservadora dos deuses longinquos, na
proximidade da divindade destes. O ja-ndo-poder-chamar os antigos deuses, este
querer acatar a rendncia, que outra coisa sera — e ndo é outra coisa — sendo a
disponibilidade unicamente possivel e decidida para esperar a chegada do divino; é
que os deuses s6 podem ser abandonados, como tais, na rendncia se, e quanto mais
intimamente, estiverem fixados na sua condicdo divina. Onde 0 ente mais querido se
foi embora, 0 amor permanece, visto que, de outro modo, o0 mais querido ndo poderia
sequer ter-se ido embora.

O facto dos deuses terem fugido ndo quer dizer que também a divindade
tenha desaparecido do ser-ai do Homem, mas antes quer aqui dizer que ela,
justamente, vigora, mas sob uma forma ja ndo cumprida, crepuscular e obscura, mas,
apesar de tudo, poderosa (HEIDEGGER, 2004b, p. 94-95).

101 A tematica sobre Deus é recorrente, na medida em que esta em questéo a diferenca ontoldgica e a teolégica. Na
leitura de Otto Poggeler (2001, p. 248s), “o Deus que a metafisica busca entender e apreender e que busca subjazer
ao pensamento ndo € o Deus vivo da fé, ndo o Deus da liberdade e da historia”. Ademais, Heidegger retomou a
meditacdo acerca de Deus, que ficara em aberto em Ser e Tempo, para dizer em seus “Apontamentos da Oficina,
‘a afirmag@o de Nietzsche (WW, XIII, p. 75), do ano de 1886: ‘A refutagdo de Deus — autenticamente, é somente
refutado o Deus moral.” Isso exprime para o pensamento meditativo: o Deus pensado como valor, mesmo que ele
seja o supremo, nao ¢ um Deus. Portanto, Deus ndo estd morto, Pois a sua divindade vive”. Podemos ver que
Heidegger situou essa morte de Deus no ambito da tradicdo metafisica enquanto mero valor especulativo, pois, a
transformacao ja havia sido feita por Descartes quanto a passagem da ideia para a percepgdo, a saber: “O campo
de visdo do supra-sensivel é extinto. A idea transmuta-se do €16or platénico para a perceptio do ego cogito da
res cogitans, de acordo com a qual Descartes pensa a substantia finita do homem terreno” (HEIDEGGER, 2000,
p. 196).



167

Pelo que vemos da citacdo, é plausivel deixar que os deuses permanecam onde estdo e
de |4 possam com mais vigor da natureza fazer brotar o abismo capaz de fazer acontecer a
viragem. O fato de os deuses terem fugido néo significa que estdo mortos definitivamente, no
entanto, ndo convém tentar acordar alguém dos mortos apenas por uma saudade nostalgica. Ha
um receio do poeta em ver o rosto dos deuses, pois isso pode ser mortal para ele, mas, ainda
assim, ele persiste em ficar corajosamente atento ao céu cheio de promessas, embora
ameacador. Todo esse enunciado hdélderliniano aparece na estrofe | da poesia Germania,
conforme Heidegger (2004b, p. 18):

N&o a eles, os bem-aventurados que apareceram em tempos idos,
As imagens divinas no Pais antigo,

A eles ja ndo posso invocar de forma alguma; se no entanto,
O 4guas da patria! agora convosco

Carpe 0 amor do coragéo, que mais quer ele,

Em luto sagrado? E que pleno de esperanca jaz

O Pais, e como em dias quentes

Rebaixado, nos ensombra hoje

O saudosos! um céu premonitorio.

Cheio esté ele de promessas e, me parece,

Ameacador também, mas quero ater-me a ele,

E ndo deixar que a alma me fuja para tras

Para junto a vos, passados! que me sois caros em demasia.
E que ver 0 vosso rosto belo,

Como outrora, receio que seja mortal,

E dificilmente é permitido acordar os mortos.

3.3.3 AViragem para o Aberto da Criacdo Poético-filosofica e Aceno

Cientifico

Em principio, urge pensar tanto do ponto de vista filos6fico quanto poético o processo
da criacdo, acenando para o ambito cientifico. I1sso ja vem ocorrendo no desenrolar da nossa
tematica em curso a luz de Heidegger e Hoélderlin. O primeiro culmina no pensar o ser e 0
segundo em pensar o elemento divino da natureza. No texto sobre ‘... ¢ para qué poetas em
tempo indigente?’, Heidegger da prosseguimento ao chamar outro grande poeta a discussédo que
é Rainer Maria Rilke, através do qual vem a tona a figura do poeta como sendo aquele que
arrisca mais em direcdo ao abismo, ao perigo, cujo fito é produzir uma viragem para o aberto
que assegura a verdadeira protecdo. Em todo caso, ndo sao todos os poetas que arriscam mais,

vale frisar o dito de Heidegger (2014, p. 365): “Os que arriscam mais sao 0s poetas, mas poetas



168

Ccujo canto vira 0 nosso desamparo para o aberto. Estes poetas cantam o s&o [Heile] no insdo
[Unheile], pois invertem a despedida contra o aberto e re-cordam na totalidade sé e salva o que
ha de in-caria”. Tal viragem dista da técnica quando esta € marcada por uma imposi¢do do
elemento quantificador, isto é, quando o0 homem moderno e contemporaneo imp&e um modo
de pensar e agir reduzido aos limites da objetivacdo, do calculavel, do mercado com suas
mercadorias e se posiciona, totalmente, contra o aberto. Aqui, vale lembrar a critica de

Haolderlin aos ditos poetas hipdcritas fissurados na razao fria contra a terra.

Devemos nos libertar do desamparo cuja protecdo no objetivavel jamais nos da
seguranca. Sendo assim, nem os valores morais, nem as objetivacdes calculadas sdo suficientes
para constituir a esséncia do homem no mundo. A perspectiva enunciada pelo poeta Rilke é a
de termos que arriscar até mais do que a nossa prépria vida, em prol de algo mais, em seu dizer:
‘... € por vezes também / arriscamos mais (e ndo por interesse proprio), / do que a propria vida,
arriscamos / por um sopro mais...” (HEIDEGGER, 2014, p. 341). Esse arriscar “por um sopro
mais...”, transcende o querer particular de cada um de nés, pois ndo é um mero interesse
subjetivo; trata-se da vontade imperante para além dos animais e das plantas, cuja forca volitiva
também ndo tem por objetivo criar nada, enquanto producdo de artefatos, e sim do deixar vir a

tona o que tende a surgir:

O arriscar que mais arrisca, aquele que tem um querer maior do que qualquer
imposigdo, porque ¢é volitivo, ‘cria’-nos um estar seguro no aberto. Criar significa:
haurir. Haurir da fonte significa: absorver o que brota, e trazer o recebido. O arriscar
que mais arrisca do querer volitivo nada produz. Recebe e d& o recebido. Traz, na
medida em que faz desabrochar o recebido na sua plenitude. O arriscar que mais
arrisca consuma, mas ndo elabora. Apenas um arriscar capaz de arriscar mais, na
medida em que é volitivo, é capaz de consumar, ao receber (HEIDEGGER, 2014, p.
343).

O poeta criador € aquele que arrisca por um sopro mais. A palavra criacdo se inscreve
no verbo latino producére que da origem ao verbo produzir em portugués?®?. A preposicio
inicial pro, de origem grega, designa o que esta diante de, no sentido de algo que, mesmo
estando a frente de, se reporta a sua condicdo de proveniéncia, enquanto o termo duceére, de
origem latina, significa conduzir, levar algo ou alguém adiante do lugar onde se encontrava

antes, com isso, obtemos o termo pro-ducere, isto &, um conduzir adiante o que tem origem no

102 Todas as palavras etimolégicas consultadas encontram-se no grande dicionario da lingua portuguesa de Antonio
Houaiss (2001).



169

por vir. Dizer dessa forma se diferencia de um simples produzir algo de algo, de fazer coisas,
objetos, artefatos. Uma outra acepgao ocorre com a palavra criagdo do latim creatio e deriva do

verbo latino credre, ou seja, criar, dar existéncia aos seres, ato esse atribuido a creacao divina

de Deus; existem outras no¢des derivadas em portugués, como € o caso de cria, para o ato de
alimentacdo fisica dos animais e criaturas humanas. Nessa mesma condicéo, ha uma diferenca
entre criar e gerar. A primeira diz respeito ao efeito de produzir algo a partir do que ja existe,
assim como dizemos que a mesa foi fabricada da madeira retirada da arvore; a segunda, gerar,
se refere a génese no processo de germinacdo cuja proveniéncia é propria do campo

habitacional, a exemplo da fecundagdo humana'® e/ou da autorreproducéo celular.

Poetizar a criagdo como um sopro mais foi 0 que marcou o modo de pro-duzir de
Holderlin, de Rilke e tantos outros poetas voltados para o aberto do abismo. O poetizar pensante
deles aguarda a manifestacéo ou aceno do divino em meio ao que nos amedronta e até faz sofrer,
no entanto, o0 poeta canta 0 que brota como gracioso diante da desgraca, como nos disse
Nietzsche, juntando em “fragmento e enigma e horrendo acaso”, para trazer o vigor da natureza
ou vida para doar aos viventes. Convém observar que eles ndo criam nada, posto que nédo
utilizam as palavras como meros conceitos em forma de trocadilhos, mas sim na perspectiva da

saga do dizer da linguagem.

Trata-se de viajar no poetizar que pensa e canta. Um poetizar cantante no destinar-se
corajoso do poeta no mundo, sendo conduzido pelo inesperado que, unicamente, é capaz de nos
arrancar cada vez e nos conduzir adiante tdo somente por um sopro mais. Este sopro pode se
inscrever através do vento quando dizemos para alguém que bons ventos o leve e traga de volta.
Outrossim, o sopro pode se dimensionar no desabrochar inesperado de uma flor quaternéria.
Quando o poetizar poetiza céus e terra, diz algo que tende a surgir do por vir do aberto com sua
forca de gravidade, ou seja, a poesia diz a verdade em seu acontecer do que esté latente e acena
com o brotar de algo porvindouro do abismo. Aqui, também, podemos dizer “‘um sopro mais...”,
isto €, 0 homem se move no entre céu e terra no curso da liberdade, para tanto, tem de abrir seu

olhar ao mundo para o vigor do seu brilhar, estando sempre atento a possibilidade dos acenos

103 Convém destacar os avancgos das ciéncias genéticas e robdticas que podem trazer grandiosas transformacges a
Terra, envolvendo o Céu, Divinos e Mortais. A técnica genética ja possui avancos significativos com relacdo a
vida. Podemos citar, a titulo de exemplo, a fertilizacdo in vitro feita pelo National Embryo Donation Center
(NEDC), por longo periodo de tempo, como ocorreu recentemente no Estado do Tennessee, EUA, o0 caso de um
embrido que havia sido mantido por 27 anos congelado e foi implantado num ventre materno e nasceu saudavel,
conforme Holly Honderich (2020).


https://g1.globo.com/tudo-sobre/estados-unidos/

170

do sagrado no desvelamento que se vela. Assim, pode acontecer manifestacGes apropriadoras

da natureza, envolvendo terra e céu, os divinos e 0s mortais nas travessias da contenda.

Diante desse inesperado abismal, capaz de nos projetar no mundo, é que o poeta se torna
a voz da saga da linguagem criativa, 0 poeta cria no exercicio da liberdade, pois ndo esta
obrigado a nada produzir, e sim apenas receber o por vir dos acenos e doa-los aos demais
mortais. Sendo assim, o poeta “Segue, pois, inerme / A vida afora”, conforme nos disse
Holderlin, sem temer a nada neste mundo; segue-se disso, 0 se portar desarmado porque ele é

conduzido pelo inesperado que lhe reserva “um sopro mais...”, segundo Rilke.

Partir, ainda, da indagacdo ... ¢ para qué poetas em tempo indigente?”, parece ser
contrassenso, pois, se entendermos a nogdo de “indigente” com situagdes de caréncias que nos
afetam, d&-nos a entender algo de inconveniente perguntar pela necessidade de poetas. Nesse
caso, 0s poetas seriam quase indteis, pois ndo produzem bens materiais de consumo, no mais,
serviriam apenas para produzir poemas degustaveis, satisfazendo o entretenimento e 0s
devaneios cotidianos. Ao contrario disso, a indigéncia caracteriza o tempo escasso de
horizontes, tempo obscuro em plena modernidade iluminada pela luz da razéo tdo cheia de
conhecimentos objetivaveis, mas que ja ndo ilumina nada e nem configura seguranga, e sim um
desamparo crescente. E diante desse desamparo que se faz necessario o poetizar dos poetas,
desde que sejam aqueles “cujo canto vira 0 n0sso desamparo para o aberto” (HEIDEGGER,

2014, p. 365). Essa viragem exige ser pensada.

O desamparo apresenta dubiedade que Ihe é peculiar. Por um lado, diz respeito a falta
de protecdo em que nos encontramos no mundo, disso decorre a busca desesperada por
maultiplas formas de seguranca. Para dar conta disso, a modernidade se firmou na racionalidade
e desenvolveu as ciéncias por meio do recurso metodoldgico com énfase na técnica. Com isso,
surgiu a formacgéo da consciéncia definida por Descartes como sendo a coisa pensante (res
cogitans) e, por conseguinte, o eu pensante (ego cogito), de tal maneira que se criou o sujeito
autoconsciente capaz de explorar a natureza como mero objeto passivel de objetivagdo. A
consciéncia foi constituida numa regido em cujo interior atua uma esfera invisivel onde os
conceitos representativos dos objetos sdo ordenados de forma espacial e temporal. Essa
interiorizagdo conceitual fez com que o homem moderno criasse certa seguranca em face do

desamparo, ou seja, 0 homem cercado de objetos e recursos tecnolégicos como seguranca. Por



171

outro lado, o desamparo persiste e mostra o limite da seguranca pelo qual tanto o homem quanto
0s objetos permanecem desamparados e inseguros no substituivel incessante; segue-se disso 0
outro lado dubio do desamparo ao indicar que existe 0 campo mais vasto das coisas e mais
interior e invisivel do que a consciéncia calculadora. A dubiedade do desamparo se apresenta
na busca por seguranca na regido objetivavel e, a0 mesmo tempo, s6 pode encontrar seguranca

na abertura mais ampla do mundo, segue-se disso a necessidade que temos dos poetas.

A necessidade dos poetas estd em que eles sdo 0s mortais que mais arriscam no sentido
de arriscarem o dizer da linguagem, pois trata-se de virar a situacdo de desamparo para o aberto
da existéncia mundana. Heidegger vai chamar a atengdo para uma virgem da consciéncia. A
possibilidade de acontecer essa virada da consciéncia se da mediante o processo de recordacao
dos objetos interiorizados para se tornarem presentes dentro duma circunscricdo de
cordialidade; no dizer de Heidegger: “A inversdo da consciéncia ¢é, por conseguinte, Uma re-
interiorizacdo ou recordagéo da imanéncia dos objectos do representar, trazendo essa imanéncia
a presenca dentro do espaco cordial” (2014, p. 353). Diante desse dito pensante heideggeriano,
podemos arriscar dizer que as ciéncias tém muito a contribuir com uma possivel transformacéo
de mundo criando novos paradigmas, mas, urge observar o perigo de sua autodestruicdo sem
saber para onde estdo indo. E tanto que Heidegger jamais condenou a técnica e, muito menos,
a ciéncia, apenas chama a nossa atencao para o ter de pensar ambas uma vez que ja Somos

perpassados por elas, no dizer da linguagem, pois a ciéncia também é criativa.

Nenhum poeta diz, diretamente, essa viragem do interior da consciéncia para o aberto;
isso é fruto do pensar heideggeriano na interpretacdo dos poemas de Hdélderlin e Rilke. Na
medida em que houve o anuncio da fuga dos deuses por Holderlin, ficou clara a situacdo de
desamparo pelo tempo indigente e, nessa mesma incursdo, o pensar poético de Rilke aponta
para o arriscar € para o que ele chamou de “um sopro mais...”. Por conseguinte, Heidegger
retomou o dizer poético de ambos para pensar em que consiste 0s vestigios e acenos poéticos a
partir da linguagem, que marcou todo o processo légico da razdo conceitual configuradora da
objetividade representacional como fenbmeno manifesto da modernidade, marcada pelo viés
da técnica. A possibilidade de pensar essa viragem da consciéncia encontra respaldo no pensar
de Pascal que, simultaneo ao feito de Descartes, também pensou acerca da logica do coragéo.
Dado tal embate, o que prevaleceu foi a l6gica da razdo firmada na ciéncia matematica,
enquanto a outra foi obscurecida e desacreditada pelas imposi¢des propositadas do homem da

técnica moderna. Em todo caso, Heidegger salienta:



172

Pascal descobre a l6gica do coracdo que se opde a ldgica da razéo calculadora. O
interior e o invisivel do espaco interior do coracdo ndo s6 é mais interior do que o
interior da representacéo calculadora e, por conseguinte, mais invisivel, como também
se estende para além dos objectos apenas elaboraveis. Somente no intimo invisivel do
coragdo, o homem se inclina para aquilo que deve ser amado: os antepassados, 0s
mortos, a infancia, os vindouros. Isto pertence ao circulo mais vasto que agora se
revela como sendo a esfera da presenga da conexdo completa, sa e salva (2014, p.
351).

Aqui nos deparamos com a mais dificil de todas as transformacdes historicas, a saber, a
inversdo da consciéncia para o aberto da nossa existéncia no mundo. H& muito que a
modernidade se firmou na I6gica da razdo calculadora e cresce cada vez mais, de forma que
isso caracteriza bem a vontade de vontade do conhecimento que Hélderlin em seu poema No
azul sereno..., ja havia detectado o fato de Edipo ter uma vis&o agucada; podemos acompanhar
tal dito conforme Heidegger (2002e, p. 259):

[...] Edipo-rei tem

um olho a mais, talvez. Os sofrimentos desse
homem aparecem indescritiveis,

indiziveis, inexprimiveis [...]

Os sofrimentos que Edipo suportou aparecem como
o lamento de um pobre a que falta algo.

Filho de Laio, estranha pobreza da Grécia!

Vida é morte, e morte é também uma vida.

O ter “um olho a mais” converge para o ambito do conhecimento € 0 homem moderno
se caracterizou pela avidez de saber historiografico com vistas a certeza objetiva, prépria do
método cientifico que prima pela mensurabilidade. Edipo se arrogava o sabio que salvara os
tebanos da firia da Esfinge'®; a propodsito disso, ele quis saber a qualquer preco da evidéncia
do ocorrido, a fim de dirimir o problema reivindicado pela populagéo local, na voz do coro. No
entanto, a compreensao e explicacdo do fato dado tem de ser buscado a luz do contedo da
verdade, que se da no acontecimento da nossa propria existéncia, no que somos participes no
sendo existencial. Convém observar a indagacéo condicionante de Nascimento (2015, p. 307):
“se € o pensamento que tem de determinar o que ai € verdadeiro ou falso, acaba permitindo que
a decisdo recaia sobre 0 acontecimento — no sentido do acontecido. Nesse sentido, permanece
a dificuldade como dificuldade”. Essa ponderagdo mostra que o pensamento tende a cair nas

aporias dos acontecimentos por eles mesmos, enquanto o contetdo da verdade foge das

104 Na versdo acerca do embate entre Edipo e a Esfinge, ele teria decifrado o enigma ao responder a pergunta feita
por ela sobre o que caminharia de quatro pés pela manha, com dois ao meio-dia e com trés ao entardecer; cuja
resposta dada foi o0 homem desde o nascer, amadurecer e envelhecer que, ainda crianga engatinha, ao se tornar
adulto, caminha com os dois pés e, na velhice, com trés pés ao precisar de uma muleta.



173

interlocugdes. Diante dessa envergadura do pensamento, isto €, 0 pensamento que se flexiona
para o lado da ciéncia dissecadora dos fatos e perde de vista a verdade em seu conteldo, € que
Nascimento (2015, p. 307) se firma na persistente indagacdo do saber no que se refere a
pergunta pela verdade na arte, em seu indagar: “Para a indagagdo sobre o conteudo da arte,

entdo talvez a pergunta implique sempre a formulag&o: o que é a verdade na arte”.

A essa altura, percebe-se que o saber se relaciona com a verdade e, na medida em que
ele se torna indtil, a verdade escapa sobrando apenas os dados dos fatos. Transparece que 0
saber é ambiguo, tanto esta para a verdade como se da ao nivel do pensamento reflexivo
momentaneo, tanto é que Tirésias diz que havia pensado nas implicacdes de suas informacdes
sobre todo o ocorrido, mas isso fora relevado e ele partiu para o embate. E nessa hora que ele
se depara com o desenrolar da sapiéncia ou da ciéncia investigativa e responde para si mesmo
em meio ao desamparo do saber: “Oh! Terrivel coisa ¢ a ciéncia'®, quando o saber se torna
inatil! Eu bem assim pensava; mas creio que o esqueci, pois do contrario ndo teria consentido
em vir até aqui” (SOFOCLES, 2001, p. 28). A verdadeira sabedoria lhe escapara ha muito

tempo.

O sabio é aquele que tem o gosto mais apurado, segundo Nietzsche em seu texto sobre
Tales de Mileto, entdo o saber tende a si firmar do ponto de vista do pensamento e da filosofia.
A perspectiva € pela busca da verdade, do contréario fica-se preso apenas aos dados de fatos que
se esgotam nas averiguacdes, podendo trazer consequéncias terriveis. Conforme Nascimento,
em seu artigo, faltou empenho da parte de Tirésias em se deter naquilo que era proprio dele.
Sobre esse empenho, relembremos a exigéncia de Holderlin em sua carta para a propria mae,
em janeiro de 1799: “qualquer arte exige que se lhe dedique toda uma vida humana”%, Enfim,
observemos que, no final do poema aos Poetas Hipdcritas, Holderlin firma o pensamento no
sentido da proveniéncia divina pela qual se da o acontecimento e, embora falte uma palavra
grandiosa capaz de dizer a verdade do acontecido, por conseguinte, resta tdo somente pensar no
aberto configurador do nosso modo de estar sendo no mundo, no dizer hélderliniano: “Que em

ti se pense entdo, Mae Natureza”.

105 Na tradugdo de Mario da Gama Kury, utilizada por Nascimento, o tradutor usa a palavra “sapiéncia”; essa da-
nos a entender o tipo de saber apreendido pela ciéncia quando da investigacdo, hoje chamamos de pesquisa
cientifica com base nos métodos.

106 Cf. acima [n. 84], p. 149.



174

O poetizar é capaz de dizer os dois polos — vida € morte — numa unidade a partir do que
somos. No homem, ocorrem os movimentos do nascer, crescer e morrer, perfazendo o espago-
tempo integrado na duracgé@o de vida-morte, pois, como a morte estaria presente em nos, se ela
também néo fosse uma vida? No entanto, a presenca total da morte significa a auséncia do nosso
corpo agindo no mundo; segue-se disso a persistente insisténcia em continuar a nossa jornada
na terra enquanto durar no tempo, ou seja, “cura”, mesmo que sejamos todos um “ser-para-a-
morte”, no dizer de Heidegger em Ser e Tempo, ou seja, um ser na abertura da morte como um

existir na possibilidade da finitude.

NOs j& passamos pela linguagem antes mesmo de pronunciarmos quaisquer palavras ou
pensarmos em algo cujos nomes tenham sido dados as coisas concretas. O problema ocorre por
duas situacOes adversas: a primeira € que a nossa mente foge do empenho em pensar a relacdo
Céu e terra, e a segunda mostra que pode nos faltar a palavra capaz de nomear verdadeiramente
as coisas que aparecem, as mais das vezes que estas se manifestam de forma “indescritiveis, /
indiziveis, inexprimiveis”. Diante disso, ¢ que sO6 nos resta pensar a amplidao do aberto do

mundo onde “Vida é morte, e morte é também uma vida”, no dizer de Holderlin.

Devemos observar nos poemas em que consiste a saga da linguagem. O dizer do poetizar
do poeta deve ser buscado desde o seu mergulho no campo do aberto, no qual as coisas sejam
pensadas com vistas aos acenos do abismo do ser inesperado. Trata-se, aqui, de confiar no vigor
do poder desvelante da verdade, sem perder de vista as aparéncias dos mortais, segundo o dizer
poético de Parménides®?’. E nessas aparéncias dos mortais que podem se manifestar os vestigios
da verdade, no entanto, estes podem passar ligeiramente pelos nossos sentidos e também pelo
pensamento. Como hoje temos recursos tecnoldgicos, isso até pode ajudar um pouco, contudo,
é mister exercer a nossa capacidade de ausculta, de visualizacéo e, sobretudo, de pensar. Sobre
tal exercicio, muitas vezes se faz necessario certo retirar-se do barulho externo e, mais ainda,
do barulho interior que nos ensurdece. E preciso encontrar o lugar da serenidade do pensar na
busca por si mesmo como ja nos disse Heraclito, falando do lugar do solitario pensar-poetizante,

isto é, de um pensar e dizer que chega a transbordar em fragmentos do poetizar.

Holderlin tem algo a dizer a partir do ser solitario. No poema intitulado: “NOCH EINS
IST ABER ZU SAGEN...”, traduzido por Rodrigues (1994, p. 201), a saber, “E TODAVIA

107 Cf. Capitulo. 1, p. 19.



175

AINDA ALGO HA POR DIZER”. Haja vista que na parte em alemio aparece o uso da
reticéncia e isso indica o espago aberto do a ser dito. Tal titulo é repetido no inicio do poema:
“Noch eins ist aber / Zu sagen” (“E todavia, ainda / Algo ha por dizer’), ambos ndo apresentam
uso de reticéncias, mas ponto final. De inicio, vamos apresentar o poema dividido em quatros
partes para facilitar a nossa modesta interpretacdo. A primeira parte vai do verso 1-6; a segunda,
de 7-9; a terceira, de 10-15 e a quarta, de 16-24. Assim, iniciemos:

E todavia, ainda

Algo ha por dizer. Se ndo, quase me fora
Por demais subitamente

O bem chegado,

A solitude e, sem saber,

A esséncia desse as sombras.

E-nos bastante sugestivo o topos indicado pelo poeta como fundamento primordial para
a nossa pesquisa, isto €, corrobora ao que ja dissemos antes acerca do lugar do poetizar e firma
0 ponto de partida plausivel. No iniciar do poema, ocorre a indicagdo de que ainda ha algo para
ser dito'®. O “ainda” caracteriza o tempo longevo de algo por vir e, no dizer hélderliniano,
remete aos enigmas enquanto vestigios do sagrado, cujas esséncias constituem algo a ser dito.
Como podemos acompanhar, logo apds a indicacéo inicial, o tradutor apresenta a expressao “Se
ndo” poderia indicar o contrario de algo ainda a ser dito, em todo caso, 0 poeta mostra em
seguida o que lhe acontecera e os desvios resultantes das explicaces por parte dos poetas
vaticinadores. A principio, ocorreu um lapso do poeta quando foi surpreendido pelo
aparecimento da soliddo (“solitude”)®®, uma vez que o poeta, estando no limite do abismo para
receber os acenos do divino, corre o risco de ser desviado da verdadeira interpretacdo e se virar
para as sombras. O acontecer da presenga do divino ao poeta se deu de maneira bastante
contundente, é tanto que ele enfatiza ao dizer que tudo ocorreu “Por demais subitamente”, ou
seja, 0 ocorrido se deu em demasia repentina. Tal advento caracteriza bem o temor de Holderlin
em lhe ser dado muito mais do que ele pudesse digerir, a saber: “temo que ainda acabe como o
velho Tantalo*?, que recebeu mais dos deuses do que pode digerir” (Cf. HEIDEGGER, 2004b,

108 Essa fala sobre o0 ainda a ser dito nos faz pensar na epigrafe que Nietzsche (2016) cita na abertura do livro
Aurora, retirada do RIGVEDA, a saber: “H4 tantas auroras que néo brilharam ainda”.

199 Na Teogonia, Jaa Torrano comenta que essa expressdo “a solitaria” se funda na concepgdo de “Noite negra”;
preferimos chamar de Noite escura que se coaduna com a acep¢do hélderliniana de escuriddo, proveniente da fuga
dos deuses. Assim diz Torrano: “a Noite negra (expressdo do Nado-ser, filha de Khéos, a noite circunstante e a
solitéria geradora de todas as forcas que marcam pela privacdo e ndo-ser a vida do homem). [...] Forca originaria
da Negagio” (HESIODO, 2015, p. 23).

110 Tratava-se de um rei pertencente a regido da Frigia ou da Lidia; faz parte da mitologia grega. Homero (2014,
[682-592], p. 351; 353) relata ter cruzado caminho com “Tantalo sofrente”. Este vivia sedento e insaciavel, pois
toda vez que ele se curvava para se saciar, a dgua se ocultava e tudo ficava ressequido; 0 mesmo acontecia com



176

p. 38). Na verdade, significa estar diante da abundancia concedida em demasia e, no entanto,
inalcancavel. A dificuldade consiste em ndo conseguir agarrar de imediato algo de essencial
concedido, segue-se disso o dizer “sem saber” (unverstandig), ou seja, 0 poeta se virou para o

lado das sombras!!?

sem conseguir receber o que lhe fora concedido como essencial.

Em principio, o poeta se deparou com o seu ser solitario e, uma vez surpreendido pela
soliddo constringente, ele atribuiu a esséncia desse aceno a condi¢do de sombras. Na medida
em que nos encontramos na soliddo de nds mesmos, decerto, muitas coisas emergem da
experiéncia de vida no mundo. Isso nos remete aquilo que Nietzsche se refere quando fala do
enfrentamento com 0 nosso pior inimigo que somos ndés mesmos e, posteriormente, contra 0s
sete demonios que povoam os valores morais, 0S preconceitos, os tabus introjetados desde o
nosso sendo no mundo. Tudo isso pode perfazer as sombras designadas por Holderlin, que ja
percebia a necessidade de superacdo. Para além disso, Heidegger nos traz a dimensdo da
angustia prépria do sendo existencial. A angUstia parece com essa experiéncia vivenciada por
Holderlin quando foi tomado de subito pela soliddo. Isso também nos ocorre quando do
encontro com o0 nada e o reenvio de volta as coisas do mundo, geralmente dizemos que nao
houve nada e, assim, como as sombras, 0 nada passa despercebido. Em todo caso, essa
experiéncia da angustia é desveladora do ser e precisaria ser retomada. Diante disso, Holderlin
fala da esséncia como sendo a propriedade originaria do solitario, que se manifestou por um
instante como algo de venturoso, muito embora tenha sido obnubilado nas sombras. Entretanto,
0 poeta vai trazer a tona um dado importante que caracteriza essa dificuldade de entendimento,
apontando para algo de mais terrivel, pois marcou o decorrer da histéria desde a antiguidade,
ao tempo em que desvirtua toda e qualquer interpretacdo da esséncia ainda por ser dito. Eis a

segunda parte:

Pois desde que tu cedeste
Aos homens indagativos
A figura dos divinos,

Aqui, Hoélderlin apresenta o fundamento causador das dificuldades impeditivas de se
poder dizer algo de apropriado aos divinos. O poeta percebe que o solitario concedeu “A figura

dos divinos” aos mortais enquanto “homens indagativos”. Este tipo de “homens” nos remete

relacdo & fome, pois jamais conseguia colher as frutas do pomar, ao estender a mao para colhé-las, “o vento as
arrojava em meio a umbrosa nuvem”.

111 1sso nos reporta a Alegoria da Caverna apresentada por Platdo, quando os prisioneiros s6 dispunham das
sombras como fonte de verdade, pois eles ndo tinham como distingui-las das verdadeiras realidades existentes,
uma vez que ndo tinham experiéncia com a luz.



177

aos “poetas hipdcritas”, os quais foram chamados, também, de fariseus por se basearem t&o
somente na razdo fria e por viverem falando sobre os deuses a luz dos conceitos racionais
representativos, mas que apenas objetivam e separam as coisas de forma calculista. Em todo
caso, ocorreu um despedir-se da terra, do céu, do mar, enfim, da mée natureza, nos quais a alma
criativa encontra sua habitacdo acolhedora no aberto da finitude. Assim, eles se arvoravam a
falar dos deuses evasivamente. Ao que consta, eles receberam apenas a “figura” ou imagem dos
divinos. Sobre isso, temos o conceito de figura (Gestalt) semelhante a “forma”, mas na acepgédo
de configuracdo delimitadora de uma coisa ou na compleicéo fisica de alguém. Na passagem
do verso “A figura dos divinos” (Gottergestalt), Holderlin usa tal termo para indicar a
insisténcia fustigadora dos homens metddicos e indagativos, na medida em que se encontram
presos a razdo especulativa. Destarte, as produc@es desses mortais resultam em representacoes

figurativas dos divinos, sem corresponderem a esséncia desveladora.

A historicidade dessa Gestalt ja fora caracterizada pela triade em fuga, a saber: Héracles,
Dionisio e Cristo; vimos isso na conferéncia heideggeriana que inicia com o dito poético “... e
para qué poetas em tempo indigente?”. Neste caso, a figura desses deuses fora concedida ha
muito pela prdpria presenca deles existindo no mundo, de modo que ficou marcante tanto para
0s homens da era desses deuses, como também, apds terem ido embora, para 0s homens atuais
que séo herdeiros das figuras dos mesmos. Entéo, tais figuras foram concedidas aos mortais por
forca da natureza, a qual Holderlin nomeia em seu poema Como em dia de festa, dizendo “que
¢ a mais antiga do que as eras, / E que acima esta dos deuses do Oriente e do Ocidente, / [...]
Ela, a que do todo uma vez mais € criadora” (RODRIGUES, 1994, p. 177). Portanto, a partir
desse conceder aos mortais “A figura dos divinos”, seguiu-se a dificuldade imperante em se
poder ainda dizer algo que corresponda ao divino, pois ficamos presos as sombras e as figuras
dos divinos como meras representaces conceituais e/ou figuras ilusionistas; disso provém a

grande tristeza que rouba o canto do poeta.

De que mais um verbo valeria — se a tristeza
Aos labios meus

O canto sequestrava? E, com efeito,

Desde antanho

Os vates alardeiam por si mesmos

Que a forga eles tiravam dos divinos.

O poeta se recente agora porque a palavra grandiosa perdeu seu valor, dai o canto esta

sendo retirado de seus labios pela tristeza. Essa falta do “verbo” remete ao “verbo de grandeza”



178

que aparece no poema “Os poetas hipocritas”. Agora, o verbo perde seu valor na medida em
que a tristeza se abate sobre o0 poetizar que canta. Por um lado, tal perda de validade pode ter
similitude com a fuga dos deuses, na medida em que desapareceram da terra e adentraram o
abismo. Com esse acontecimento, a figuracdo deles fica restrita a meras representacdes e as
palavras decaem na expressdo conceitual. Por outro lado, ocorreu uma transformacéo dréstica
que suplantou a forca da palavra desde a época mitoldgical!?, quando o canto encontrava apoio
nos poetas liricos chamados de aedos. Entretanto, o surgimento das cidades-estados, da escrita
com o alfabeto e do sistema de comércio com a moeda fez decair o valor da palavra cantada,
veiculada pelo poeta épico em nome dos deuses. Disso decorreu que o uso do alfabeto trouxe
consequéncias sérias para a memdria, precisamente, no exercitar a mesma, cOmo Vimos
anteriormente Sdcrates acusando isso no Fedro. Enfim, tanto num caso quanto no outro,
apagou-se o brilho dos deuses e do canto, cujas palavras (musas) perderam o poder outorgado
pelo divino aos poetas; a forca da palavra ndo consegue apresentar os deuses em seu fulgor, no
dizer de Holderlin: “se a tristeza / Aos meus labios / O canto sequestrava?”.

A consequéncia da perda do canto ja se deu ha muito tempo. No entanto, quando os
poetas modernos séo indagados sobre a origem da forga propulsora das suas alardeadas poesias,
eles alegam que retiram a for¢a do poder divino. De certo, observamos a a¢do de um sujeito
que diz tirar algo de algo. No entanto, se voltarmos ao poetizar de Hesiodo, precisamente na
Teogonia, veremos que sdo as Musas que outorgavam o poder divino e a forca das palavras
(musas) na forma de o poeta cantar o canto a partir delas mesmas. Assim, o aedo diz: “...
impeliram-me a hinear o ser dos venturosos sempre vivos / e a elas primeiro e por tltimo sempre
cantar” (HESIODO, 2015, [33-34], p. 105); tanto é que o verso inicial do canto comeca

invocando a divindade delas: “Pelas Musas heliconiades comecemos a cantar”113,

Distante do ponto de partida dos poetas vaticinadores, Hoélderlin promove uma viragem
na compreensdo do poetizar; mostra o topos desde onde é mister partirmos com vistas a

verdadeira interpretacao, entdo ele indica desde o inicio: “E todavia, ainda / Algo ha por dizer”.

112 Jaa Torrano historiciza: “Na Grécia, os séculos VIII-VII a. C. testemunharam a germinacéo ou transplante de
instituicBes sociais e culturais cujo florescimento ulterior transmutaria revolucionariamente as condigdes,
fundamentos e pontos de referéncia da existéncia humana: a polis, o alfabeto e a moeda” (HESIODO, 2015, p.
15).

113 Ha varios exemplos de cantos poéticos na Literatura de Cordel que se iniciam com uma invocagio a providéncia
divina, a divina sapiéncia, entre outras variac@es derivadas. Torrano destaca a ideia de comeco a partir do principio
filosofico retomado do “subjuntivo médio-passivo arkhdmetha (‘comecemos’ / ‘sejamos dirigidos’ [...] a nogdo de
arkhé contida no verbo arkhémetha retine numa unidade indiscernivel o sentido de principio-comego e o do
principio-poder-império” (HESIODO, 2015, p. 21).



179

O ponto de partida primordial aparece no dizer: “Nos apenas, entretanto, s6 forgamos / A
desdita”'4. De antemé&o, aludimos ao poetizar de Nietzsche quando diz em seu Zaratustra:
“juntar ¢ compor em unidade o que é fragmento e enigma e horrendo acaso” (AZ, [I1], p. 150).

Entdo, na ultima parte do poema, Hélderlin apud Rodrigues (1994, p. 201) enuncia:

Nos apenas, entretanto, so forcamos

A desdita, e 0s penddes alcamos

A divindade da vitoria, ao redentor. Eis por que, enfim,
Nos enviaste enigmas. Pois sagrados eles sao,

Os rebrilhantes, e mesmo triviais

As divindades se afigurem, e banal

Sua maravilha, e seja mesmo como

Roubo a prenda que os Titds tiraram

Da mae-deusa, alguém mais alto que eles interfere.

Holderlin propde que a forca propulsora do poetizar deve partir tdo somente da desdita,
jamais como simples explicacéo historiogréafica da mesma e muito menos como justificagdo das
adversidades possiveis. Em seguida, ele pontua sobre o que é preciso buscar para corresponder
ao dizer (sagen), isto é, o que a divindade nos envia de fato, a saber: “Eis por que, enfim, / Nos
enviaste enigmas”. Segue-se desse dizer que ndo sdo “sombras” ¢ muito menos “figura dos
divinos”. Convém ter claro que é no campo da desdita onde sdo dados os enigmas. E a partir
daquele campo que devemos atentar para 0s vestigios e acenos do sagrado, ou seja, conceber
as forcas plausiveis que constituirdo os estandartes'® a serem elevados “A divindade da vitoria,
ao redentor”. Tal proceder mostra que o poeta ndo deve jamais se vangloriar como se tudo fosse
proveniente de méritos préprios, pois o digno de méritos e vitdrias € o divino. Trata-se de
observar nos enigmas o que vem a brilhar, o que pode aparecer de maravilhas ou infortinios
acenados desde o por vir. O olhar fito nos enigmas deve se manter atento aos acenos enviados
pelo sagrado, mesmo se manifestando em algo trivial, isto €, ordinario ou comum, a exemplo
do fogo singelo diante do qual Heraclito se aquecia; algo de maravilhoso pode aparecer com ar
de banalidade e, no entanto, ser da origem divina como aparecer-desaparecer proprio da verdade

dando-se ao desvelamento.

O aspecto mais tragico aparece no final do poema quando Hélderlin situa a questdo do
roubo da prenda que “os Titds tiraram da mie-deusa”. E diante desse ato de poder gigantesco e

infernal desses seres titanicos que o poeta chega a enunciar que resta algo ainda por dizer, a

114 Desdita é sindnimo de desgraca, infortinio, infelicidade, calamidade.

115 Consiste nos penddes ou bandeiras. 1sso nos remete ao poetizar de Charles Baudelaire, precisamente, de suas
Flores do Mal, de como do ambito do que é tachado de maldito, terrivel, desprezivel e tantas outras situacdes
desgracadas, de vidas despedacadas, se pode conceber tais flores divinas da existéncia em aberto.



180

saber: “alguém mais alto que eles interfere” (“hilft ein Hoherer ihr”). Por fim, aqui se da a
culminancia do dizer (sagen) desvelado no tempo marcado pelo “ainda” e também por haver
esse alguém ou “Um” que tem poder supremo de interferir nos desmandos, mas também na
impossibilidade do canto tragado pela tristeza. Esse que interfere se inscreve nos versos 3-4 do
poema Patmos: “Onde, porém, anda o perigo, / Também anda um salvador” (RODRIGUES,
1994, p. 163). O que salva encontra sua proveniéncia na existéncia do homem na abertura do
viver. Segundo Heidegger (2014, p. 340), ““A salvagdo tera de vir do lugar onde se da a viragem
no interior da esséncia dos mortais”. Vimos acima que essa viragem designa a transformacéo

radical da consciéncia para o aberto.

A compreensdo que devemos ter dessas nomeagdes sobre “o redentor”, o que
“interfere”, o “salvador” devem ser vistas nas acepc¢des do assumir a nossa finitude na abertura
de mundo, do nosso modo de estar sendo. No aberto de nosso sendo, é onde podemos nos
deparar com a soliddo, a qual exige que estejamos abertos para tudo o que venha ao nosso
encontro, ou seja, 0 estar aberto para o exercicio da ausculta, do didlogo, da manifestacdo da
angustia. No discurso nietzschiano Da redencéo, Zaratustra apresenta 0 homem a ser redimido
apenas do espirito de vinganca, jamais significa retirar o “Espirito” (Geist) do mesmo, tendo
em vista ndo interferir na condigdo existencial que caracteriza a finitude que lhe é peculiar. A
finitude como o0 modo de ser, do vigor da vida enquanto durar (cura). Neste sentido, ndo se
pode redimir ninguém se ele ja ndo estiver dentro do aberto da redencdo e/ou, ao menos, na
possibilidade desta; 0 mesmo se aplica a salvagdo, pois € preciso que a forca desta esteja
imperando em nossa pre-senca. O imperar da forca de redencdo ou salvacdo designa o estar
sendo na busca constante pelo espirito existencial de vida. E justamente este espirito que deve
ser confrontado com o espirito de vingancga, com vistas a busca por uma superacdo, sabendo
que tal superar nem sempre acontece por causa da propria finitude do homem. Entretanto,
somos um ser jogado no mundo do aberto e temos de buscar algo mais; nisso se faz necessario
0 poetizar pensante. Este algo mais aparece como resposta aquele enunciado inicial de Holderlin
que dizia: “E todavia, ainda / Algo ha por dizer”, a saber, “alguém mais alto que eles interfere”.
Aqui ¢€ dito algo cuja designagdo ¢ o “mais alto”, sendo justamente esse quem “interfere”, isto
é, a solidao do aberto que, de repente, pode nos surpreender e arrancar para outra possibilidade
de viragem. Portanto, faz-se necessario que estejamos abertos ao didlogo, aos acenos
provenientes da desdita dos enigmas e a busca por mais vida, por mais ser, tendo em vista a

nossa finitude como ampliddo do aberto.



181

A saga do poetizar sendo voltada para a abertura de mundo pode dizer, a partir da
linguagem, a verdade das coisas desde o aparecer das mesmas no entre céus e terra. H4 uma
forca de gravidade que faz brotar na terra vestigios do sagrado, de modo inesperado. Este, por
sua vez, habita no abismo de onde pode acenar; sua proveniéncia tende a se manifestar nos
campos de nossas travessias e dos embates acontecidos no espacgo-tempo, cujo aceno pode se
dar numa flor da pocema ao desabrochar no cair da tarde, perfumando a noite para o dia que
vem raiando; num rosto divino no cimo de uma colina; no destinar do homem no mundo pela
forca do poetizar que repete o pensamento projetivo; no poder dizer da saga da linguagem da
arte poética capaz de acenar para o acontecer algo novo e no poder da poesia capaz de nos
arrancar para outra realidade, ou melhor, para a clareira do poetizar pensante e pensar poetizante
e também no poder da ciéncia cuja técnica se volte para o aberto e interaja no crivo do pensar
filoséfico, considerando o dizer poético que, as mais das vezes, é capaz de indicar a salvacdo
em meio ao perigo crescente e, assim, as ciéncias se porem a caminho do nosso destinamento
na quadrindade. Tudo isso mostra como a poesia, a filosofia e a ciéncia podem nos conduzir a
pensar o colocar-se a caminho de nds mesmos. Eis aqui o indicativo formal da coragem de poeta
ventilada por Holderlin, no ter de seguir a vida afora sem temor, pois a seguranca deve ser
encontrada na verdade do ser mediante a abertura do existir do homem no mundo jamais

assegurados nos objetos, nem nas representacdes conceituais.

O dizer poético da linguagem projeta, no mundo, o ser do humano para a liberdade
criativa. Indagamos, aqui, sobre esse projetar, em que medida isso pode ocorrer na perspectiva
da criacdo de algo novo. A medida é a linguagem em sua imanéncia reciproca com o ser. Na
Teogonia, o poeta Hesiodo concebeu a linguagem como forga mdultipla e numinosa e a nomeou
de Musas*'®, pois, segundo Jaa Torrano, trata-se do nomear o que aparece em seu proprio ser e

também desaparece. Assim diz ele:

E preciso que primeiro o nome das Musas se pronuncie e as Musas se apresentem
como a numinosa forga que sdo das palavras cantadas, para que o canto se dé em seu
encanto. [...] O nome das Musas é o proprio ser das Musas, porque as Musas se
pronunciam quando o nome delas se apresenta em seu ser, porque quando as Musas
se apresentam em seu ser, o ser-nome delas se pronuncia (HESIODO, 2015, p. 21).

116 A linguagem como “forga multipla € numinosa”, que resultou na nomeagdo de Musas, chama a nossa atengéo
para um processo de criacdo, a saber: da palavra “multipla” podemos retirar a silaba principial “mu” e da palavra
“numinosa” tiramos a final “sa” e juntando as duas construimos a palavra nomeadora “Musa”, que na transliteracéo
do grego se diz Musas para se referir ao canto do nascimento dos deuses e do mundo, dai a palavra Movcdamv
(Mouséon = Pelas Musas), dita no inicio do canto. Na criacdo da palavra grega, as Musas sdo as filhas de
Mnemosyne (Memodria).



182

E neste sentido que a linguagem se apresenta com o poder de dizer algo do ser em seu
aparecer pela nomeacdo. Ora, quem se arrisca mais € 0 poeta que visa & nomeagao dos acenos
da linguagem para poder nomear a manifestacdo do sagrado; assim, também, o pensador ha de
se flexionar para a saga do dizer o ser em sua proveniéncia. A forca da palavra diz do aparecer-
desaparecer de algo em seu por vir espaco-temporal, ou seja, a noite escura perfaz o &mbito da
ocultacéo, do esquecimento, da escuriddo que traz as sombras e possibilita simulacros, enquanto
0 amanhecer do dia que vem raiando pode iluminar o aparecer de algo, mas é possivel também
que, mesmo no luminoso, se dé a possivel escuridao, a exemplo da fuga dos deuses, no dizer
de Holderlin. Em todo caso, a linguagem se configura até entdo e, talvez mais, pelo poder de
nomear o ser-aparecer. Como vimos, a poesia lirica de Hesiodo traz a tona o esforco de pensar
e nomear as musas através do canto, apesar das incompreensdes peculiares em sua época.
Atualmente, também nos deparamos com a enorme dificuldade de compreender essa forca de
nomeacédo no sentido do surgimento de algo novo, posto que a linguagem vem sendo tratada
como simples instrumento para expressar sentimentos, bem como lingua-ferramenta de

comunicacéo.

A forca criativa da linguagem aparece hoje com a saga do dizer poético, desde que tal
saga seja voltada para o aberto do dizer capaz de nos projetar no mundo. Uma outra
possibilidade em diadlogo com o poder da linguagem poética € a filosofia pelo crivo do exercicio
do pensar, na medida em que se firma, também, sempre pelo &mbito do aberto, ou seja, ndo tem
a pretensdo de um saber fechado em conceitos, mas na abertura do ser pela linguagem criadora
de algo novo; segue-se disso o dizer com Hegel (2015, p. 70): “Com efeito, a arte foi o primeiro
mestre dos povos”. Ora, se a arte fora esse imperioso mestre que ensinou 0s povos a construirem
novas sociedades e mundos, por que ndo seria ainda hoje instauradora de mundo pelo poetizar,
bem como pelo filosofar e pelo agir plausivel das ciéncias? Holderlin caracteriza bem o crivo
poético em seu poema Andenken!'’, ao dizer “O que fica, porém, instituem-no os poetas”
(HEIDEGGER, 2004b, p. 202). O que fica é justamente o dizer a esséncia da arte no sentido da
verdade da linguagem que faz provir o ser. Este € dito de varios modos e institui o habitar do
homem historico na terra, desde que voltado para o céu e o mar. Isso compde o campo de
abertura do aparecer do inesperado que Holderlin o chama de “um deus” no poema Conciliador:

“... mas se / Aparece um deus, no céu e na terra e no mar / Vem a clareza que tudo renova”

117 Heidegger traduz por Recordagao, outros tradutores como Rodrigues o traduz por “Lembranca”. Preferimos a
tradugdo mais direta e clara de Lumir Nahodil dos Hinos de Hélderlin apud Heidegger, do original “Was bleibet
aber, stiften die Dichter”, citado por Rodrigues (1994, p. 142).



183

(HEIDEGGER, 2004b, p. 140). Desse aparecer ja falamos acima, inclusive, a partir da reflexdo
acerca da desdita, bem como da nossa incursdo sobre o projetar do homem no mundo para a
liberdade criativa. Neste horizonte, 0 nosso poetizar pensante deve se voltar para 0 campo de
abertura do nosso existir, focado na interpretacdo dos enigmas da nossa historicidade,
reservando-nos sempre a possibilidade da manifestagdo do inesperado ou ser que independe de

nossa vontade, mas sempre nos colocando na dimenséao de perene busca por algo mais.

Quando as ciéncias se colocam na experiéncia de busca, ndo se trata apenas da
inquiricdo da pesquisa metddico-cientifica, porque é preciso que haja a virada para o aberto e a
consciéncia seja trazida para a interagdo mais ampla no interior da existencialidade; a busca
caracteriza a presencialidade das coisas, dos demais seres e de n6Gs mesmos em dialogo uns com
0s outros, pois a busca exige que ja estejamos na possibilidade'*® de abertura da consciéncia e
ndo presos aos limites da razdo conceitual. Tanto é que também urge considerar a dimenséo dos
sonhos!® de onde pode provir acenos do ser mediante a linguagem, indicando o acontecer de

algo para a liberdade criativa que renova a totalidade do ente como algo mais a ser dito.

A liberdade condiz com o nosso estar sendo no mundo. A existéncia é a regido do aberto
na qual nos movemos cotidianamente. O nosso mover-se acontece Como errancia que se
apresenta no campo aberto do nosso existir e insistir nos entes desvelados, de modo que
esquecemos de pensar a dimensdo que ja se da quando tal ente aparece e logo se retira em seu
desaparecer. E justamente esse encobrimento que sempre decai na dissimulagdo. De certo, a
erréncia diz respeito ao nos empenharmos tdo somente nos entes desvelados e nos esquecermos
do velado. Com isso, persistimos no vaivém das coisas sempre buscando inovacGes

corriqueiras.

Esta erréncia passa a configurar o contrario da esséncia da verdade, sendo chamada de
antiesséncia da verdade. Esta, por sua vez, configura a totalidade do ser de forma que exige a
validacgdo da experiéncia cotidiana e também o aspecto do velamento a ser pensado. A liberdade

do estar sendo configura 0 nosso compreender-se na “ek-sisténcia insistente do ser-ai” (Cf.

118 Vimos anteriormente que ha uma diferenca entre o conceito de “possivel” da tradicdo metafisica, o qual
demanda o caréater de poténcia de algo em vias do vir a se tornar outra coisa derivada e, a nocao de possibilidade,
na medida em que ela se coaduna com a nogdo de origem no sentido ontoldgico do ser. Trata-se do vigor imperante
gue sempre esté adiante de nos e pode provocar acontecimentos apropriadores em nosso modo de existir no mundo,
demandando fendmenos da aletheia enquanto possibilidade do Ereignis, segundo Heidegger.

119 Neste caso, tanto a Psicanalise quanto a Daseinsanalyse, trabalharam com a interpretacéo dos sonhos em suas
diferencas peculiares, perfazendo o ambito das ciéncias humanas com suas criagfes plausiveis.



184

HEIDEGGER, 1979c¢, p. 143), ou seja, como sendo a “esséncia da verdade”. Segue-se disso
que a errancia aparece como aspecto contraposto a liberdade que consiste na esséncia ou 0
“deixar-ser” da verdade. Este “deixar-ser”, ja vimos anteriormente que € a coisa mais dificil?
de pormos em pratica; configura a perspectiva de deixar o velamento vir a ser pensado em
simultaneo ao acontecer da manifestacdo dos entes e do préprio ser em sua proveniéncia. De
certo, o “deixar-ser” corresponde ao mistério da verdade que ndo é apenas o desvelar, mas
também o velar. Ora, se a liberdade é a esséncia da verdade, significa dizer que ela é o nosso
modo de ser desde que aberto a compreensédo do todo do ser. A liberdade condiz com 0 nosso
transcender mundo em nosso proprio estar sendo consigo mesmo, com 0s entes e Com 0S Outros.
Entdo, movemo-nos na modalidade da erréncia e tendo que existir e persistir na busca pela
verdade da esséncia. Vemos, aqui, a indicacdo de uma viragem de compreensao, qual seja,
buscarmos pensar a verdade da liberdade essencial do nosso sendo; dito de outro modo,

buscarmos a verdade do “deixar-ser” mais essencial, conforme Heidegger.

Essa verdade mais essencial consiste no aparecer-desaparecer. Nisso, faz-se presente o
ser e 0 nada, dando-se ao mesmo tempo em seu acontecer. Em todo caso, trazemos a errancia
para o horizonte da desdita nomeada por Holderlin como ponto de partida para toda e qualquer
averiguacao e interrogacdo acerca dos enigmas com 0s quais nos deparamos; enigmas estes que
devem trazer, de per si, uma motivacdo de “inquietude fundamental”, conforme nos diz
Heidegger, sendo 0s enigmas, 0s pontos obscuros da vida cotidiana, bem como certas coisas
ainda em aberto e muitas outras duvidosas, ndo passariam de simples problemas transitérios e
casos situados como intermediarios do vaivém da vida. Aqui se inscreve uma indicacdo

metddica do ter em vista sempre uma inquietude essencial, isto €, a verdade do ser.

Para além dos temores cotidianos, 0 homem é convocado a sentir afetivamente algo de
mais temeroso que ¢ “o abandono do ser”. Este caracteriza o que Heidegger denomina de “a
tonalidade afetiva fundamental do pavor” (Cf. HEIDEGGER, 2017, p. 253), ao tempo em que
ela indica o “outro inicio” da historia, e este novo inicio fora concebido por Heidegger como

sendo “o tiltimo deus™*?, qual seja, 0 acontecimento do préprio ser em sua relagio com o divino

120 Sobre isso de “ser o mais dificil”, caracteriza a tendéncia de querermos, as mais das vezes, apreender as coisas
e demais seres mediante palavras e conceitos, quando nao, abstrai-los no todo ou em parte, a exemplo da flor que
podemos extrai-la da planta sem uma finalidade precipua. Mesmo tendo um objetivo em foco, faz-se necessario
pensar no “deixar-ser” de algo para além do conhecimento.

121 Otto Poggeler elucida essa acepgio de “Gltimo” no viés do acontecimento unificante entre o homem e o divino,
precisamente na passagem tempordaria de Deus em que 0 homem o experimenta em sua ultimidade. Assim, “O
Deus que aqui € mencionado como o dltimo ndo é um fim como um interromper. Que ele seja experimentado na



185

que se encontra na abssalidade, mas também o ser que se retira e se resguarda em sua verdade
COMO reserva para uma viragem por vir. Essa viragem como tal traria a tona o pavor do ter
esquecido o ser em seu velamento e, uma vez que fosse abandonado, perceberiamos o aparecer
do desamparo e da inseguranca crescente, perfazendo o tempo da indigéncia como um
crescente-pavoroso, dai a necessidade imperiosa de nos voltarmos para a verdade do ser. No
entanto, deparamo-nos com a dificuldade de acontecer a viragem da consciéncia para o
pensamento meditativo, pois 0 homem permanece decaido no crivo do pensar calculador e se
detém nos passatempos do processo de desenvolvimentos técnicos e, outrossim, “Quase nao
acontece nem mesmo de a prontiddo para uma necessidade vingar entre nés ou mesmo apenas
0 aceno para essa prontiddo como o comec¢o de uma outra via da histéria” (Cf. HEIDEGGER,
2015b, p. 16). Para que tal viragem venha a acontecer, é necessaria uma experiéncia de
“tresloucamento”'??, Tratar-se-ia da transformacio do homem por meio de sua retirada do
empenho nos entes para a viragem de pensamento e de experiéncia com o que lhe da verdadeira

seguranga, mas que se encontra ausente de seu campo de visualizagéo, ou seja:

[...] o homem em sua relagdo com o ser, isto €, na viragem: o seer'® e sua verdade em
relacdo com o homem. A determinacdo da esséncia da verdade é acompanhada pela
transformac&o necessaria do homem. Essa transformacéo significa: o tresloucamento
do homem, que o retira de seu posto até aqui — ou melhor, de sua auséncia de posto —
e 0 conduz para o interior do fundamento de sua esséncia: tornar-se o fundador e o
guardido da verdade do seer, ser 0 ai como o fundamento usado pela esséncia do
préprio seer.

O tresloucamento do ser do homem, um tresloucamento que o leva a ser esse
fundamento, volta 0 homem da maneira mais ampla possivel para além de si e para o
interior da relacdo com o proprio seer. Mas é s6 a partir dessa mais distante amplitude
que o homem pode verdadeiramente se reencontrar, a fim de ser ele mesmo
(HEIDEGGER, 2017, p. 270-271).

sua ultimidade, isso é pelo contrario o inicio da historia futura. O “ultimo Deus’ também ndo € simplesmente um
outro Deus perante os deuses que j& se foram; ele reline estes, pelo contrario, numa Gltima e suprema esséncia do
divino. De que modo ele é o ‘ultimo’, é experimentado pelo homem antes de mais quando ele proprio esta exposto
ao Ultimo e extremo da morte: o Gltimo é a unificacdo no acontecimento, cuja inicalidade ultrapassou tudo o que
é posterior, porque ele ndo permite qualquer contar e enumerar. O Deus experimentado como o Gltimo a partir do
acontecimento so esta ‘de passagem’: ele é somente para ser trazido a permanéncia e ser assegurado como o
fundamento que tudo funda. ‘Ele tem a sua substancializagdo como aviso, o acontecimento e a excluséo, tal como
também a fuga dos deuses que ja foram e da sua transformagdo oculta... numa tal substancializacéo do aviso, o
proprio ser (Seyn) alcanga uma maturidade”. [...] “Ele se retira para a abissalidade; ele s6 se mostra sempre no
destino e permanece, nesse caso, o outro para o humano” (POGGELER, 2001, p. 250-251).

122 Nas acepgOes gramaticais tal advérbio designaria uma experiéncia de desprovimento de razéo ou juizo, ou seja,
alguém que enlouquece e age com imprudéncia e desatino. Assim, os dicionaristas concebem tal palavra a partir
da preposicdo latina trans que indica “além de, para la de, depois de”’; nas composi¢des em portugués temos: trans,
tra, tres, contendo vérias acepges (HOUAISS, 2001, p. 2749; 2763). Entretanto, Heidegger parte da preposicéo
tres no sentido de indicar uma ultrapassagem da razdo, mas, sem enlouquecer e, sim, de acontecer uma
transformacg&o no ser do homem para se reencontrar consigo mesmo na medida em que venha a se relacionar com
0 ser.

123 Cf. acima [n. 75], p. 135 sobre a explicitagdo do uso do termo ser com a duplicagdo dos dois “ee”.



186

A dificuldade ainda se apresenta ao homem moderno e contemporaneo como o que ha
de mais dificil de acontecer. A propositura dessa possibilidade de tresloucamento ao homem,
por si mesma, ja desencadearia uma reacdo pavorosa instantanea. Com isso, volta aquela
mencéo anterior da falta de um aceno para a prontidao. O tresloucamento caracteriza 0 homem
historico que transcende o passado das representacfes historiogréficas, na medida em que ele
salta para a criacdo de uma nova historia; nesta, “o Ultimo deus” por vir é 0 acontecimento
apropriador do ser como a necessidade de se por em questao a verdade que “s6 advém de uma
indigéncia originaria” (HEIDEGGER, 2017, p. 174). E a partir desse compreender-se na
indigéncia ou no entre da errancia/desdita que o homem ¢é convocado a “tornar-se o fundador
e 0 guardido da verdade do seer”. Esta no¢ao de fundar condiz com o poetizar dos poetas € o
guardar com o pensar meditativo dos pensadores por virem. E nesta prospec¢do de um outro
inicio ou de uma nova historia a ser criada pelo homem tresloucado da razdo, que 0 mesmo
caminhara no aberto da existéncia que Holderlin disse: “O que fica, porém, instituem-no 0s

poetas”, conforme ja refletimos anteriormente.

Quanto a criacdo de uma nova histdria, isso é algo que fica em aberto, na medida em
que cresce o deserto da racionalidade calculista e estamos longe de fazer vigorar o pensamento
meditativo — como prontiddo — para 0 homem sentir o pavor da auséncia do ser, as mais das
vezes que este vem sendo abandonado de forma crescente. Aqui, indagamos se uma possivel
viragem acerca da visdo da técnica ndo poderia contribuir para a “grande inversao”, ou seja, da
viragem da consciéncia para o aberto de uma nova histéria do ser do homem no mundo. A
possibilidade de acontecer a viragem da técnica deve passar por uma transformacdo do modelo
de ciéncia que o homem ocidental desenvolveu. Trata-se de alterar a constitui¢cdo da ciéncia
hodierna, cujo processo metodoldgico seja integrado na circunscri¢cdo da verdade-abertura.

Assim, acompanhemos a seguinte adverténcia:

Se, por isso, colocamos hoje a tarefa de conseguir uma transformagdo ‘da
ciéncia’ no seu todo, temos de saber uma coisa primeiro: a ciéncia como um todo
nunca pode ser transformada pela ciéncia, e menos ainda por medidas que apenas
dizem respeito a alteragdo do seu ensino, mas sim, apenas, por intermédio de uma
metafisica nova, isto €, de uma nova experiéncia fundamental do Ser. Esta inclui, em
primeiro lugar, a transformacdo da esséncia da verdade, em segundo lugar, a
transformagdo da esséncia do trabalho (HEIDEGGER, 2004b, p. 186).

A condicdo necessaria para fazermos a experiéncia da transformacéo da técnica e da
ciéncia, na prospectiva de uma nova historia, fica-nos claro que s6 podera acontecer mediante

“a transformacdo da esséncia da verdade”. Como ja vimos anteriormente, a nocdo de verdade



187

pela qual se regeu a técnica e a ciéncia ocidental foi centrada na adequacéo/correspondéncial?4.
Todavia, é-nos proposto transformar a nossa visao para a verdade concebida em seu carater de
abertura, qual seja, desvelamento-velamento. Portanto, ndo s a técnica-ciéncia, mas também
as demais instancias de conhecimentos sdo interpeladas a interagirem de forma interdialogavel;
com efeito, deve ocorrer “a transformagao da esséncia do trabalho”, ndo apenas como mero agir
exploratorio?® mas também integrando aqueles quatro tipos de movimentos elencados por

126

Aristoteles <°, considerando, também, a corporeidade da nossa existéncia no mundo em relacao

ao mundo do trabalho®?’.

Na vertente de pensar a configuracdo de mundo atual, Heidegger se volta para o poetizar
de Holderlin; aquele diz algo que marca o modo de ser do homem ocidental como sendo “da
ordem do saber” (HEIDEGGER, 2004b, p. 176). A partir dessa constatacdo, surge algo de
paradigmaético que vem a nos caracterizar enquanto poetas, pensadores e cientistas, conforme a

seguinte ponderacao:

Como 0 nosso ser-ai € da ordem do saber, o que ndo deve ser tomado por equivalente
a um célculo racional, nunca mais havera para nds um devir puramente poético do
ser-ai, assim como nado havera, nem um devir puramente pensante, nem um que seja
meramente actuante. A nos ser-nos-a exigido ndo apenas que tratemos de estabelecer
compensacfes adequadas e constantes entre 0s poderes que poetizam, pensam e agem,
mas também levar a sério o seu isolamento oculto que se assemelha ao dos cumes das
montanhas e experimentarmos nele a sua unidade primitiva e unirmo-los de forma
original numa estrutura do Ser nova e até aqui inaudita (HEIDEGGER, 2004b, p 176).

Essa questdo do saber nos remete ao dito inicial de Aristoteles presente na Metafisica, a

saber, TTavteg GvBpwmotl Tod €idévar dpeyovrar pvoet. “Todos os homens, por natureza, tendem
ao saber” (ARISTOTELES, 2015, [A1, 980a], p. 2-3), como vimos anteriormente, bem como
nos reenvia ao pensar do conteudo filos6fico grego do qual somos herdeiros.

124 Cf. capitulo 2, p. 90, onde aparece a verdade interpretada pelo pensamento medieval como adequacdo da coisa
ao intelecto [‘adaequatio rei ad intellectum’] e como adequagdo do intelecto a coisa [‘veritas est adaequatio
intellectus et rei’].

125 0 uso do dispositivo da técnica precisa ser repensado, pois estamos percebendo a possivel destruicdo do nosso
habitat natural. Sobre isso, fazemos jus as contribuicdes de Fritjof Capra em suas obras paradigmaticas: O Ponto
de Mutagéo e O Tao da Fisica, bem como a Paul Feyerabend em Contra o Método e A Ciéncia em uma Sociedade
Livre. Desde tempos remotos que vem se desenvolvendo a corrida armamentista, bem como a corrida espacial e,
esta, em busca de possiveis lugares habitaveis, principalmente, para a espécie humana, porém, como envidar
esforcos em vista de outros reinos a serem explorados, sem atentar para 0s devidos cuidados com 0 nosso planeta
Terra habitavel? O descontrole de elementos radioativos vem pondo em risco todo 0 nosso planeta com acentuada
poluicdo de rios, mares, oceanos, fauna e flora. E diante disso que o chamado de atencdo heideggeriano para se
repensar a questao do ser, também, se faz necessario; significa a retomada do questionamento pensante, poetizante
e cientifico.

126 Cf. capitulo 2, p. 69.

127 Sobre a questdo do trabalho damos a indicacéo de leitura de A Condigdo Humana de Hannah Arendt.



188

Heidegger destaca duas exigéncias na citagdo acima: a primeira diz respeito a algo trivial
no progresso das ciéncias ocidentais que se movem no horizonte de “compensacgdes adequadas
e constantes”, de tal forma que prevalece a relagcdo de causa-efeito no exigir correspondéncias
entre sujeito-objeto, palavra-coisa, no &mbito procedimental, como se isso fosse suficiente para
unir aqueles trés poderes do poetizar, pensar e atuar. Ao contrério, a segunda alternativa propde
“levar a sério o seu [dos trés poderes] isolamento oculto” a fim de que possamos experimentar
“nele”, ou seja, no “seu isolamento oculto” a “sua unidade primitiva”. A titulo de explicitagéo,
vamos mostrar o0 “devir” de algo que ndo vird mais a tona para constituir um todo “puramente

poético”, nem “pensante” e tampouco “meramente actuante” no mundo.

Por um lado, podemos compreender esse “devir” em sua proveniéncia como tendo sido
os trés poderes, a saber: a) do poetizar, desde os primeiros poetas micénicos, épicos e tragicos,
entre outros que cantaram poeticamente os feitos divinos e heroicos, a exemplo de Pindaro,
Homero, Hesiodo, Sofocles e demais. Com isso, aconteceram constituicdes de cidades-estados
(polis). Entretanto, isso ndo serd mais possivel acontecer, de modo unico e isolado, em nosso
tempo-espaco hodierno, pois é necessaria outra instancia de poder reflexivo; b) do poder
pensante, cabe-nos destacar um leque imenso e, sO para citar em linhas gerais, temos 0s
primeiros pensadores gregos que pensaram a physis e inauguraram a passagem do mithos para
o0 logos, antecedendo os filésofos Sdcrates-Platdo e Aristoteles com a Republica, As Leis e a
Sintese filosofica grega aristotélica, contendo varias obras de peso, e, passando pelos
pensadores medievais, a exemplo dos expoentes como Santo Agostinho com sua Confissdes e
A Cidade de Deus, bem como S&o Tomas de Aquino com a segunda sintese intitulada Summa
Theologica e, enfim, adentrando a ultrapassagem para a modernidade e a contemporaneidade;
destacamos Descartes, Kant, Hegel, Nietzsche, Husserl-Heidegger e demais. No cerne desse
ultimo panorama filoséfico, tivemos a constituigdo de tratados filoséficos, bem como o terceiro
e tltimo sistema filoséfico moderno construido por Hegel com A Ciéncia da Logica e demais
obras que compdem o corpo Enciclopédico. No entanto, diante de tudo isso, ainda ndo podemos
defender a proveniéncia de um puro poder pensante como um devir absoluto em termos de
futuro, pois resta-nos considerar outro poder plausivel e que se origina e perpassa todos 0s
anteriores, sem que possa ser erigido isoladamente; ¢) do poder “actuante”, embora Heidegger
se refira ao atuar politico, no crivo de nosso dialogo com a ciéncia, vamo-nos reportar a techné
(téxvn) grega (que ja abordamos no primeiro e segundo capitulos) que, depois, resultou na

concepcdo moderna e contemporanea da técnica, cujo processo tecnologico é totalmente



189

diferente dos processos de produces e atuacdes que lhe antecedera. Mesmo que este Gltimo
poder pragmatico de atuacdo tenha se destacado evolutivamente e configurado vérias
transformacdes histdricas, desde a teoria da gravitacdo universal com Isaac Newton, da teoria
da relatividade com Albert Einstein e da Fisica Quantica e Atémica da teoria das particulas, tal
poder ndo pode ser elevado ao devir Gnico e modelo absoluto da historia em detrimento dos
outros dois poderes, sendo decairiamos na metafisica do mero objetivismo do ente enquanto

ente.

Por outro lado, conforme o pensamento heideggeriano, o “devir” a ser levado a sério
para unificar os trés poderes que poetiza pensa e age e que permanece oculto, é a “unidade
primitiva”; dirifamos, consoante ao pensador, que se trata do proprio ser em seu carater de
velamento, que sempre se retira na medida em que um ente é desvelado. Entdo, trata-se de
experimentar a constitui¢ao de “sua unidade primitiva” a partir desse ser oculto. Ora, isso de
experimentar nos mostra que devemos ir ao encontro dos seres presentes no mundo ou que se
desvelam na abertura da nossa existéncia, isto é, quando o poeta Hélderlin poetizou o rio Reno,
ele o experimentou através do préprio ouvir atento e resistente sem fugir, sem recorrer a
imagens e nem a conceitos, mas se detendo no ausculta-lo originariamente em sua travessia (Cf.
HEIDEGGER, 2004b, p. 186s); ausculta essa, em direcdo ao ser do rio sofrente que, por vez,
ressoa solicitando ser libertado do sofrimento; isso desde o nascer gestativo do mesmo pelos
deuses, no seguir seu percurso histérico como destino, a ser ouvido e dito no poema. No que
respeita a possibilidade de experimentarmos o poder pensante, em principio, significa levar em
consideracao 0s mortais que somos nGs mesmos e podemos criar N0ssos proprios pensamentos,
pondo-nos a caminho do pensar dos pensadores e filosofos, mas também das inquietudes que
se apresentam como questdo inesgotavel; € o fato de ter de descortinar um caminho primordial
para as discussGes tematicas. Vale ressaltar que, nesse horizonte discursivo, cabe envidar
esforcos por uma interconexao cuja verdade aponte sempre para um campo de abertura. Seria
0 caso de uma interdiscursividade desafiadora em que a questdo do ser se apresente em sua
originariedade tematica abrangente e construtivo-inovadora, de tal maneira que possamos
desvelar a concepcéo do ser que ndo é mais algo de metafisico tradicional, mas que aponta para

sua presencialidade no aberto de nossa existéncia corporal pensante e criativa no mundo*?®,

128 Convém destacar a explicitacdo plausivel de Merleau-Ponty sobre a no¢io de mundo quando nos diz: “O mundo
ndo é um objeto do qual possuo comigo a lei de constituicdo; ele € meio natural e 0 campo de todos os meus
pensamentos e de todas as minhas percepcdes explicitas. [...], ndo existe homem interior, 0 homem esta no mundo,
€ no mundo que ele se conhece. [...] O mundo é ndo aquilo que eu penso, mas aquilo que eu vivo; eu estou aberto
ao mundo, comunico-me indubitavelmente com ele, mas ndo o possuo, ele é inesgotavel” (2011, p. 6;14).



190

Enfim, convém trazer para a discussdo o ambito cientifico conforme o que foi dito acima acerca
da transformacédo da ciéncia mediante uma nova concepcdo de verdade-abertura, ensejando

unificar os trés poderes numa “nova experiéncia fundamental do Ser”, segundo Heidegger.

E na circunscrigo aberta de mundo que habitamos de modo singular e coletivamente.
No espago-tempo de mundo, € onde acontece a proveniéncia do ser e do nosso existir. Esse
lugar de abertura configura o entre no desvelamento-velamento peculiar da no¢édo de aletheia.
E neste ambito que a linguagem pode se apresentar como sendo “a casa do ser”, segundo o dizer
de Heidegger. Com isso, salta a nossa compreensdo a possibilidade da nomeacdo poética
mediante a linguagem originaria, bem como do exercicio pensante inesgotavel e da pesquisa
cientifica criativa no horizonte da verdade-abertura. Para tanto, possuimos os sentidos corporais
e também a capacidade de locomocdo, fala, pensamento e acdo; segue-se disso o siléncio
meditativo e o ouvir atento que sdo originarios, isto é, a dimensao da ausculta sintetiza silenciar
e ouvir para o dizer, pondo-nos a caminho de nos compreendermos sendo no mundo como um
existir resiliente. E neste ambito de encontro com as coisas, COm 0S Outros seres que Se Nos
assemelha, que podemos tecer certa intercompreensao no poder nomear poético e dizer
pensante e atuante no “mundo inesgotavel”, como bem assinala Merleau-Ponty. Aqui ndo se
trata de conceber apenas o mundo como aberto, mas também de estarmos abertos ao nos
compreendermos no mundo. Com efeito, na medida em que somos nds estes seres abertos no
mundificar de mundo; de sermos estes seres capazes de siléncio e ausculta; de sermos capazes
de fala, pensamentos e acOes, entdo, podemos nos abrir ao didlogo, ou melhor, a
interdialogacidade do poetizar, pensar e agir, ou seja, intercompreendendo poesia, filosofia e
ciéncia. Em todo caso, fica em aberto a possibilidade de unir aqueles trés poderes percebidos

por Heidegger.

Tudo isso vem contribuir para evitar de cairmos em situacfes estanques, seja do puro
poetizar ou do pensar, mas também decairmos na mera atuacéo pragmatica da ciéncia e, mesmo
que ocorra um compartilhamento dos poderes que “poetizam, pensam e agem”, a exigéncia
maior é a de que devemos levar em consideragdo um poder inaudito, isto é, a unidade originaria
do ser habitando no entre da existéncia abissal. E a partir desta que Heidegger propde a
realizagdo do “salto para o interior da verdade do seer, de tal forma que esse seer mesmo funda
o0 ser do homem e, em verdade, nem mesmo imediatamente, mas o ser do homem s6 como uma
consequéncia do e como o estar-referido ao ser-ai” (HEIDEGGER, 2015b, p. 180). Destarte,

esse salto transcende a perspectiva nietzschiana da “transvaloracdo de todos os valores” e se



191

propoe indicar a prospec¢do do que se chama a “grande inversdo”, ou seja, a viragem da
consciéncia para o aberto; tal inversao, por sua vez, diz respeito ao criar e questionar do homem,
na medida em que néo é ele quem funda o ente, e sim 0 modo de ser do homem ¢ fundado pelo
préprio ser; segue-se disso que a cria¢do s6 encontra fundamento plausivel a partir da verdade
do ser que acontece no entre da nossa existéncia. 1sso nos faz retomar aquela exposigéo anterior
acerca da natureza (physis) que interage por si mesma fazendo fluir terra e céu, perfazendo a
acao de constituir uma nova histéria por vir e, com efeito, conta com a participacao dos mortais,
em especial, sdo os poetas, pensadores que fundam e resguardam o nomear e dizer criador na
obra de arte. Aqui, convém destacar o0 pensar poético capaz de nos devolver a possibilidade de
acesso ao ser que fora esquecido pela tradicdo metafisica. Serd que a ciéncia também néo
poderia se inscrever nesse ambito de fundacdo ou, ao menos, resguardar algo na criatividade

constitutiva de uma obra de arte da vida?'?°.

Podemos assegurar, em parte, que sim, pois, uma vez que 0 nosso modelo de pensar
ocidental se firmou na técnica e, consequentemente, na tecnologia, isso é fato, e a técnica e a
ciéncia jamais devem ser obscurecidas ou negadas. No entanto, a perspectiva plausivel é o
caminho da verdade como abertura. Neste caminho, convém observar o “deixar-ser” dos entes
virem a tona em sua prépria manifestacdo. De certo, os conceitos ja adquiridos passariam por
um confronto com a verdade manifesta dos entes, desde o que ja tenha sido desvelado pelas
ciéncias, bem como do que, nos entes, se mantém velado. Neste caso, nenhuma ciéncia pode se
arvorar ser dona da verdade e reduzir o conhecimento total dos entes apenas mediante o crivo
de aspectos abstraidos, de forma que cada ciéncia possui seus procedimentos metodicos e deve
se pautar pelo dialogo aberto, tendo em vista que alguma coisa sempre Ihe escapa e demanda
outros estudos e possibilidades mais amplas. E neste horizonte de abertura que ressaltamos a
inflexdo heideggeriana acerca do problema do tédio em Os Conceitos Fundamentais da
Metafisica, o0 qual passa por diversos crivos de investigacdes e, no entanto, tende a ganhar o

carater filosofico, cuja inquiricdo acerca de sua esséncia de ser converge para 0 tempo e a

129 A titulo de exemplo, em 1993 o quimico americano Kary B. Mullis recebeu o prémio Nobel pela concepgao
do conceito de PCR (Reacdo em Cadeia da Polimerase), que depois ganhou a implementagao de técnica. Segundo
Paul Rabinow (1999, p. 185) “é uma técnica que possibilita a identificacdo de segmentos precisos de DNA e sua
acurada multiplicidade num curto periodo de tempo”. Portanto, a Biotecnologia americana contribuiu para o
desvelamento do mapeamento do DNA humano; isso ensejou a perspectiva de clonagem de 6rgdos para
transplantes. Por conseguinte, tal descoberta consiste numa obra cientifica da arte da medicina. Ademais, deve-se
resguardar o aspecto do velamento do ser do DNA a ser pensado, pois no ato de seu ocultamento, corre-se 0 risco
de a ciéncia decair na mera utiliza¢do para fins adversos.



192

historia, na medida em que 0 nosso modo de existir no mundo € temporal e somos marcados

pela finitude.

Como vimos acima, ndo ha prontiddo e sequer aceno para o acontecer da nova historia,
por isso, indicamos o ter de deixa-la em aberto. Ndo depende do interesse particular do homem,
nem de uma comunidade qualquer, pois a viragem, no sentido da “grande inversao”, exige uma
acao ampla; segue-se disso que ndo adentramos ainda nesse tempo indigente, apesar dos
vestigios da fuga dos deuses nomeada por Hélderlin. Se ndo entramos nesse tempo indigente é
porque algo ainda nos impede de visualizar o abismo da falta de fundamento do mundo. E
diante disso que Heidegger (2014, p. 310) supde o seguinte: “[...] se encontra ainda reservada
uma viragem para este tempo indigente, ela apenas podera surgir se 0 mundo virar radicalmente,
ou seja, dito de uma forma mais precisa, se ele virar a partir do abismo”. Aqui nos vem a
indagacdo sobre a origem de algo que sustém tal reserva para a viragem acontecer. Essa reserva
sO pode consistir no abrigo do ser em sua verdade, ou seja, 0 ser por vir como viragem do
mundo a partir do abismo; por conseguinte, a viragem ndo acontece a partir de um evento da
natureza, por mais horrendo e cadtico que seja, a exemplo de uma pandemia, nem da técnica
com todo o progresso tecnoldgico e, menos ainda, por meio da vontade subjetiva do homem
empenhado apenas na objetivacdo, mas sim, do abismo que nos lancara no tempo indigente. E
diante disso que se enuncia que somente 0 poeta é capaz de se aproximar desse abismo, podendo
experimenta-lo e suporta-lo, a fim de receber os acenos divinos para a doacdo ao homem
historico, desde que ele se mova no pensamento meditativo. Portanto, “o outro inicio” ou “o
ultimo deus” indica essa viragem do mundo como o acontecer apropriador da verdade do ser
no aberto da existéncia histérica do homem, perfazendo a relacdo com o ser e este pensado

como aparecimento-desaparecimento, isto é, des-velamento, conforme o pensar heideggeriano.

Fica-nos a indicacdo de que a desdita holderliniana, bem como a indigéncia retomada
por Heidegger — no sentido do pavor —em relacdo ao abandono do ser, deve ganhar a exigéncia
de uma inquietude fundamental que ndo se limita aos enigmas, obscuridades, situa¢des ainda
ndo decididas em sua abrangéncia e muitas outras dividas, pois estas ndo possuem a amplidao
do acontecimento apropriador que transformaria 0 homem e a histéria. O topos da inquietude
acontece no entre da propria existéncia do homem no mundo. Nesta circunscri¢cdo de abertura
nos deparamos com 0 nosso existir na errancia, de maneira que o abismo pode surgir com a
proveniéncia da verdade do ser. E na existéncia que nos movemos e podemos arriscar,

sobretudo, “por um sopro mais...”, conforme o dizer do poeta Rilke, de forma que esse “sopro



193

mais...” configura algo de unico capaz de assegurar 0 outro inicio como nova historia, bem
como o ser do homem transformado, isto é, o tresloucamento do pensamento calculista para o
pensar meditativo centrado na manifestacdo do ser, tendo em vista a verdade-abertura (e ndo

verdade-objeto).

A indagacdo que fica premente € se a natureza, na acep¢do da physis, ainda estaria
agindo e fazendo acontecer algo de inesperado a partir do aberto entre terra e céu. Dispomos,
entrementes, de uma caracteristica fundamental que € a angustia constitutiva no ser do homem,
esta tonalidade afetiva independe de situacdes adversas do cotidiano para se manifestar, mas
também, ndo descarta essa possibilidade em definitivo. Ora, a angustia faz parte do ser do
humano e pode ser provocada por uma situacao singular na existéncia, embora tal fendmeno
ndo seja corriqueiro no cotidiano, ou talvez ndo nos damos conta em virtude das nossas
dissimulacdes nos entes. A inquietude fundamental € a de saber se no entre da existéncia que
constitui a esséncia do homem, isto €, dessa existéncia compreendida como ampliddo do aberto,
onde 0 nosso sendo se move e passa ao largo do ser desvelado nos entes e velado
simultaneamente neles, seria possivel visualizarmos a verdade do ser. Por um lado, sim, no
sentido de que o ser aparece na doagéo dos entes e, no instante tempo-espacial, se recolhe em
si mesmo, deixando em aberto a possibilidade de 0 homem pensar no ser como reserva para
uma viragem da histdria. Por outro lado, ha uma distancia no podermos visualizar tal verdade;
ndo apenas porgue o homem se detém nos entes, mais ainda pelo fato de que o aceno para a
prontiddo provém originariamente do ser como acontecimento amplo e, talvez, ndo tenha se
manifestado ainda. Destarte, ter de esperar no tempo pela proveniéncia do verdadeiro como nos
diz Holderlin apud Heidegger (2014, p. 310):

... de nem tudo

s8o capazes os celestes. Pois sdo antes

0s mortais que chegam ao abismo. Por isso é com estes
que se da a viragem. Longo é

o0 tempo, porém, acontece

0 verdadeiro.

Na retomada da linguagem poética, convém pontuar que a mesma prospecta o aceno do
outro inicio. A linguagem enquanto poética é criativa por oferecer a possibilidade de nomeacao
no poetizar a partir dos poetas voltados para o aberto da existéncia. E no ambito da linguagem
que habita o ser e 0 homem numa intimidade (Innigkeit) que se aproxima e se distancia. Tanto

€ assim que o proprio homem pode divergir e se afastar da perspectiva de visualizagéo do ser,



194

decaindo no esquecimento e o abandonando de modo crescente; é 0 que caracteriza uma
erréancia abismal da liberdade de se perder no mundo dos entes e/ou se encontrar consigo
mesmo. Contudo, para que haja tal encontro, € necessario que aconteca uma parada para a
ausculta. E aqui que nos reportamos ao questionamento gadameriano sobre se temos ouvidos
afinados para o dizer poético, a saber: “A questdo ndo ¢ a constatagdo de que os poetas estejam
emudecendo, mas antes saber se 0s nossos ouvidos ainda s&o sutis o suficiente para ouvir”
(GADAMER, 2010, p. 394). Tal questionamento segue no tom de uma critica a0 homem
moderno afeito ao progresso cientifico idolatrado na literatura, nas reportagens, no barulho

antissiléncio.

A ausculta precisa transitar pelo siléncio do dizer poético, no qual o poeta enuncia a
palavra mais silenciosa e corre o risco de ndo ser ouvido, mas, é justamente a partir de tal dizer
que ele convoca 0 homem ao didlogo sobre algo da inquietude fundamental. Isso fica claro no
dizer de Gadamer interpretando o poema ‘A palavra homem’*3°, quando destaca na concluséo
o sentido da unidade principal que diz respeito ao ser do homem, assim, o enunciado acontece
no dizer poético: “Onde o amor ndo se apresenta, / Nao enuncia a palavra” (GADAMER, 2010,
p. 395), pois quem “enuncia a palavra” ¢ o amor em seu desvelamento. Este dito poético nos
remete para um outro de Stefan George apud Heidegger (20044, p. 174), intitulado “A Palavra”,
cuja conclusdo enuncia: “Nenhuma coisa que seja onde a palavra faltar”; ambas as
interpretacdes seguem o mesmo parametro do enigma da linguagem que prima pelo siléncio e,
por fim, apontam para a relacdo entre 0 homem e o ser, segue-se disso a possibilidade de a
palavra ser posta, poeticamente, em obra no poema, isto €, a verdade que configura tanto o dizer

acerca do modo de ser do homem no mundo, seja na modalidade afetiva do amor®3!, seja do

130 Trata-se de um poema do poeta lirico alemdo Johannes Konrad Bernhard Bobrowski. Na edicdo brasileira
ocorreu um erro ortogréfico na digitacdo do nome cientifico desse poeta, de tal maneira que o confunde com o
compositor, também, alemao, “BOBOWSKI”, isto é, Johannes Bobowski, quando aquele outro é o poeta que
corresponde, precisamente, a citagdo de Gadamer (2010, p. 393-398) em seu artigo Verstummen die Dichter? (Os
poetas estdo emudecendo? [1970]). Na traducéo de Barrento que aparece na web site com data de “janeiro 04,
20127, a conclusdo foi traduzida assim: “Onde ndo ha amor/ Nao pronuncies essa palavra” (Cf. BARRENTO,
2020), dessa forma a nogdo de “amor” decai no sentido de uma palavra comum, enquanto na tradugdo de Marco
A. Casanova, ela ganha a nuanca filosofica, pois, quem enuncia a palavra é o proprio amor quando se apresenta;
por isso, a palavra ndo configura uma simples adverténcia a alguém para ndo pronunciar o amor, e sim, deixa que
este se apresente para que a palavra seja enunciada.

131 A nocéo de amor deve ser compreendida em seu proprio vigor de ser para além de simples sentimentalismos e
comodidades. Embora esse ndo seja um tema trabalhado por Heidegger, encontramos passagens esporadicas e
fundamentais acerca do mesmo; uma delas aparece na Introdugdo a Filosofia: “os pequenos sentimentos que sdo
designados com esse nome [amor] estdo muito afastados dele. Seria de perguntar se todo grande amor, que por si
s0 j& anuncia desde sempre algo essencial, ndo seria no fundo uma luta; ndo Gnica e predominantemente uma luta
pelo outro, mas uma luta em favor dele; e se todo grande amor ndo cresce na mesma medida em que a
sentimentalidade e a comodidade dos sentimentos decrescem” (HEIDEGGER, 2009, p. 349).



195

espanto inicial ou do pavor prospectivo, desde que o dizer da palavra deixe acontecer algo a
mais do que as simples manifesta¢cdes comuns e particulares dos entes. Trata-se de por a verdade

na obra de arte, segundo Heidegger.



4. CONCLUSAO

Em principio, vamos apresentar algumas consideracdes finais sobre a nossa tematica na
perspectiva da verdade como abertura. Trata-se de considerar o ambito da aletheia que
constituiu o impensado heideggeriano, concebido por desvelamento-velamento. Vale salientar
que essa nomeacgao mostrou o entremeio desde onde impera a questao do ser. O fato de nomear
o0 aletheico trouxe a tona o ambito da linguagem como o topos precipuo, denominado por
Heidegger de “a casa do ser”, a qual nés também habitamos. Como podemos observar, aparece
aqui algo de cunho filos6fico, mas também podemaos dizer do poético e do cientifico que foram,

de certa forma, articulados.

A nossa incursdo esteve focada no problema da criatividade, na medida em que nos
propomos defender o dizer poético como sendo capaz de projetar, no mundo, o ser do humano
para a liberdade criativa. Para dar conta disso, partimos da nogéo heideggeriana da linguagem
originaria em sua diferenca ontoldgica para com a linguagem instrumental da racionalidade
moderna, pois esta vem se desviando daquela de maneira crescente. O nosso prop6sito ganhou
certa abrangéncia plausivel com a articulacdo entre poesia, filosofia e ciéncia, no sentido de

uma interdialogacidade para o aberto.

Diante disso, podemos dizer que as ciéncias tém muito a contribuir com uma possivel
transformacdo de mundo ao criar novos paradigmas, entretanto, faz-se necessario que elas
interajam com a perspectiva da verdade como abertura e nio apenas verdade-objeto. E tanto
gue Heidegger jamais condenou a técnica e, muito menos, a ciéncia, apenas chama a nossa
atencdo para o ter de pensar ambas uma vez que ja somos perpassados por elas, no dizer da
linguagem, pois a ciéncia também € criativa e deve se abrir ao didlogo para além do prdprio
corpo metddico racional, tendo em vista que existem outras dimensdes auténticas que
transcendem o mero ente descoberto e objetivado em suas particularidades; assim também, a
filosofia apresenta suas construcdes de carater discursivo-pensante e a poesia a0 homear 0s

enigmas do sagrado.

ApOs a investigacdo encetada acerca da origem da linguagem, podemos dizer que
chegamos a uma sintese em aberto, a saber, a linguagem tem de ser compreendida a partir do

“originario estar-no-mundo do homem”, segundo Gadamer. Essa compreenséo se diferencia do



197

uso da linguagem apenas pelo viés objetivo l6gico, detida na causalidade instrumental da
relacdo sujeito-objeto e que veio a dificultar o itinerério realizado por Heidegger, culminando
num impasse em Ser e Tempo em 1927, o que resultou numa viragem de pensamento no sentido
de problematizar o ser a luz da temporalidade, bem como da historicidade sob o viés da

linguagem originaria.

Destacamos que a palavra ‘saga’ (mostrar no sentido de deixar aparecer) se tornou
plausivel para nomear a linguagem, sendo que aquela tem por finalidade indicar a vigéncia que
acena para “o dizer, o dito e 0 que deve ser dito”, conforme nos disse Heidegger, de forma que
o0 pensador jamais pretendeu torna-la um conceito usual. Vale frisar que tal descoberta encontra
aporte no exercicio do pensamento, e a linguagem poética foi salutar, na medida em que o
pensador viu em Holderlin o ser vir a tona no poetizar a esséncia da poesia, ou seja, 0 poeta se
detém na concepcdo filosofica do ser. Enfatizamos que a poesia é propicia para pensarmos o

ser esquecido.

Quando Heidegger se voltou para o poetizar de Holderlin, aquele percebeu algo que
marcou o modo de ser do homem ocidental como sendo “da ordem do saber”. A sugestéo de
Heidegger seria promover a “grande inversdo”, ou seja, de uma viragem da consciéncia para o
aberto no sentido do pensar meditativo e de um agir que lhe corresponda. No entanto,
deparamo-nos com a dificuldade de acontecer tal viragem, pois 0 homem permanece decaido
no crivo do pensar calculador e, consequentemente, “Quase ndo acontece nem mesmo de a
prontidao para uma necessidade vingar entre nds ou mesmo apenas 0 aceno para essa prontidao
como o comego de uma outra via da histdria”. Em todo caso, isso ainda permanece em aberto
e a espera do Ereignis que age a partir do abismo, bem como dos poetas voltados para o aberto
em vista de dizer algo como um “sopro mais...”, segundo Rilke. Este “mais...” foi pensado por
Heidegger em direcdo ao ser e nos o percebemos na prospecc¢ao do inesperado que nos arranca

sempre na destinacgdo historica de mundo.

De certa forma, chegamos a compreenséo de uma possivel articulagdo entre as instancias
do poetizar, pensar e agir. Tal deve ocorrer na circunscricdo aberta de mundo que habitamos de
modo singular e coletivamente. No espaco-tempo de mundo, é onde acontece a proveniéncia
do ser e do nosso existir. Esse lugar de abertura configura o entre no desvelamento-velamento
peculiar da nocdo de aletheia. E a linguagem em sua originariedade centrada no siléncio e na

ausculta que pode promover a articulagéo entre aqueles trés poderes percebidos por Heidegger.



198

Trata-se de uma interlocugdo ampla e podemos indicar formalmente que devemos nos abrir ao
didlogo, ou melhor, a interdialogacidade do poetizar, pensar e agir, intercompreendendo poesia,
filosofia e ciéncia. Enfim, faz-se necessario que haja uma intercompreensdo no ambito do poder
nomear poético ¢ dizer pensante e atuante no “mundo inesgotavel”, perfazendo o exercicio da

meditagéo, questionamento e pesquisa.

A titulo de consideracdo final, ressaltamos um caminho prospectivo para a saga do
poetizar criativo, qual seja, o ter de partir da “desdita” indicada por Holderlin como o campo
salutar dos acenos da linguagem para algo a ser dito no poetizar, a fim de correspondermos ao
ambito do sagrado (a natureza), bem como pensar acerca da verdade do ser em seu carater de
aparecimento-ocultacdo, conforme disse Heidegger. No pensar a “desdita” é que temos de sair
do pensamento calculista e observar o pensamento meditativo que supere a auséncia de
questionamento, isto &, observar que o ser do homem se encontra nas experiéncias da “errancia”
e, portanto, é convocado a repensar seu estar sendo no mundo, sendo tende a sucumbir no risco

do desgarramento, sem protecdo e nem seguranga.

Portanto, a verdade na arte a ser criada deve ganhar o carater de contetdo filoséfico no
sentido de indicar, no ente desvelado, a presencialidade do velamento de algo mais a ser
pensado. No campo do desvelamento, pode acontecer a atuacdo das ciéncias com seus
procedimentos necessarios observando a verdade-abertura. A criatividade deve se inscrever no
horizonte da recordacdo (Andenken) e da prospeccdo (Vordenken), indicativos de uma busca
por algo mais que vigora e aguarda a saga do dizer poético da linguagem e, qui¢a, das outras
linguagens filosoficas e cientificas, centradas na verdade do ser para a criatividade.



- -

RESUME

Cette these a pour theme la saga de la poésie au crible de la pensée de Martin Heidegger. La notion de saga doit
étre comprise comme le fait de montrer, c'est-a-dire de laisser apparaitre et nommer a partir de la parole poétique
de la langue originale, ce qui nécessite la différence ontologique avec le langage instrumental de la tradition
métaphysique, surtout, de la rationalit¢ moderne. La poésie est basée sur la conception grecque de la poésie
(moinoig), qui sert de leitmotiv dans le tissage de cette ceuvre. De plus, 1'approfondissement thématique est basé
sur la pensée de Martin Heidegger, mais aussi une incursion dans la poésie de Friedrich Holderlin qui nous aide a
nous concentrer sur le théme. En effet, nous soulignons que la poésie est propice a la réflexion sur l'oubli de la
tradition. En principe, nous défendons que le dicton poétique du langage projette, dans le monde, I'étre de I'nomme
vers la liberté créatrice. La créativité prend de I'ampleur avec l'articulation entre poésie, philosophie et science. Il
s'agit d'établir un dialogue dialogique entre les deux dans la perspective de la vérité comme ouverture. La vérité
doit étre comprise dans le sens d'aletheia comme dévoilés et voilés, selon la traduction hideggérienne. Cette
traduction montre l'interaction entre I'endroit ou régne la question de I'étre. Certes, il constitue la circonscription
de l'ouverture dans laquelle nous habitons singuliérement et collectivement. Au cceur de notre recherche, nous
devons penser a l'inattendu, dont le point de départ doit étre le «malheur» indiqué par Holderlin. 11 s'agit du point
supérieur par lequel nous pouvons dévoiler les vestiges du sacré au sens de la nature (physis), suivi de la possibilité
que ce sommet devienne plausible pour tout un chacun de nommer, de penser et de rechercher. Dans notre
incursion, le besoin de tisser une approximation et une distance entre poétiser, penser et agir est apparu. Pour en
rendre compte, nous utilisons la méthode phénoménologico-herméneutique, qui nous aide & penser a de telles
traces provenant de Il'inattendu qui nous tire et nous projette vers la liberté créative. Enfin, Heidegger nous donne
une indication formelle sur la nécessité d'un passage de la conscience a I'ouverture, dans lequel le langage peut
faire appel a quelque chose a créer comme étant vraiment nouveau dans le sens d'une nouvelle histoire, c'est-a-
dire la force toujours présente dans tout ce qui vient et disparait. C'est pourquoi toute création doit s'inscrire dans
le mouvement de la mémoire (Andenken) et de la prospection (Vordenken), signe d'une recherche de plus qui est
en vigueur et qui attend la saga de la parole poétique de la langue originale.

Mots-clés: Langue. Origine. Vérité. Inattendu. Création. Poésie.



REFERENCIAS

ABBAGNANO, Nicola. 2. ed. rev. Traducdo: Alfredo Bosi et al. Sdo Paulo: Mestre Jou,
1982.

AGAMBEN, Giorgio, O que € o ato de criagdo? In: O Fogo e o Relato: Ensaios sobre
criacdo, escrita, arte e livros. Tradugdo: Andreia Santurbano e Patricia Peterle, Sdo Paulo:
Boitempo, 2018.

ARENDT, Hannah. A Condi¢do Humana. 10. ed. Traducdo: Roberto Raposo, Rio de
Janeiro: Forenese Universitaria, 2009.

ARISTOTELES. Politica. Tradugdo: Maria Aparecida Oliveira Silva, Sdo Paulo: Edipro,
2019.

ARISTOTELES. Poética. 2. ed. Traducdo: Paulo Pinheiro, S0 Paulo: Editora 34, 2017.
(Edicdo bilingue).

ARISTOTELES. Metafisica. 5. ed. Vol. 1. Tradugdo: Giovanni Reale e Marcelo Perini, S&o
Paulo: Loyola, 2015.

ARISTOTELES. Etica a Nicomaco. Tradugio: Edson Bini, Sdo Paulo: Edipro, 2014.
ARISTOTELES. Metafisica. 2. ed. Traducdo: Edson Bini, Sdo Paulo: Edipro, 2012.
ARISTOTELES. Da Alma. Traducdo: Edson Bini, Sdo Paulo: Edipro, 2011a.
ARISTOTELES. Retorica. Tradugéo: Edson Bini, Sdo Paulo: Edipro, 2011b.
ARISTOTELES. Organon: Categorias, da interpretacdo, analiticos anteriores, analiticos
posteriores, topicos, refutacdes sofisticas. 2. ed. rev. Traducdo: Edson Bini, Bauru, SP:

Edipro, 2010.

ARISTOTELES. Poética. Traducdo: Ana Maria Valente, Lisboa: Fundacio Calouste
Gulbenkian, 2004.

ARISTOTELES. Metafisica. Vol. 2. Tradugéo: Marcelo Perine, S&o Paulo: Loyola, 2002.
ARISTOTELES. Metafisica. Tradugio: Leonel Vallandro, Porto Alegre: Globo, 1969.

BACH, Richard D. Fernao Capelo Gaivota. 6. ed. Traducdo: Ruy Jungmann e Marcia Alves.
Rio de Janeiro: Record, 2020.

BACON, Francis. Aforismos sobre a Interpretacdo da Natureza e o Reino do Homem.
Liv. Il. Tradugdo: Jose Aluysio Reis de Andrade, S&o Paulo: Nova Cultural, 1997. (Col. Os
Pensadores).



201

BARRENTO, Jodo. A palavra homem. Disponivel em: http://kidablogue.blogspot.com/2012
/01/palavra-homem.html Acesso em 02/04/2020.

BAUMAN, Zygmunt. Modernidade e Holocausto. Traducdo: Marcus Penchel, Rio de
Janeiro: Jorge Zahar, 1998.

BEAUFRET, Jean. Introducdo as Filosofias da Existéncia: De Kierkegaard a Heidegger.
Traducdo: Salma Tannus Muchail, Sdo Paulo: Duas Cidades, 1976.

BECHARA, Evanildo. Moderna Gramatica Portuguesa. 37. ed. rev. ampl. atual. Rio de
Janeiro: Nova Fronteira, 2009.

BENJAMIN, Walter. A Obra de Arte na Epoca de sua Reprodutibilidade Técnica.
Traducdo: Francisco de Ambrosis Pinheiro Machado, Porto Alegre: Zouk, 2014.

BERGSON, Henri. Matéria e Memoria: Ensaio sobre a relacdo do corpo com o espirito. 4.
ed. Traducdo: Paulo Neves, S&o Paulo: Martins Fontes, 2010.

BIBLIA, N. T. Mateus. Portugués. Biblia de Jerusalém. rev. Traducdo: Ecole Biblique de
Jérusalem. Sdo Paulo: Paulus, 1995.

BRANDAO, Roberto de Oliveira (org.). A Poética Classica: Aristoteles, Horacio, Longino.
12. ed. Tradugéo: Jaime Bruna, S&o Paulo: Cultrix, 2005.

BOSS, Medard. Na Noite Passada eu Sonhei... Traducdo: George Schlesinger, S&o Paulo:
Summus, 1979.

BOUTOT, Alain. Introducdo a Filosofia de Heidegger. Traducdo: Francisco Gongalves,
Portugal: Publicacdes Europa-Ameérica, 1991.

CAMPESTRINI, Hildebrando. Literatura para o 2° Grau. Sao Paulo: FTD, [19847].

CANDIDO, Marcos. Lider indigena é escolhido para academia de ciéncia que ja nomeou
Einstein. Disponivel em: https://www.uol.com.br/ecoa/ultimas-noticias/2020/12/18/lider-
indigena-e-escolhido-para-academia-de-ciencia-que-ja-nomeou-einstein.htm. Acesso em 27/
12/2020.

CAPRA, Fritjof. O Ponto de Mutagao: A ciéncia, a sociedade e a cultura emergente. 14. ed.
rev. Traducdo: Alvaro Cabral, Sdo Paulo: Cultrix, 1995.

CASANOVA, Antdnio Marco. Compreender Heidegger. Petrépolis: Vozes, 2009.

CRITELLI, Dulce Mara. Analitica do Sentido: Uma aproximacao e interpretagdo do real de
orientagcdo fenomenoldgica. Sdo Paulo: EDUC; Brasiliense, 1996.

DASTUR, Frangoise. Heidegger e a Questdo do Tempo. Tradugdo: Jodo Paz, Lisboa:
Piaget, 1990.

DELEUZE, Gilles. Bergsonismo. 2. ed. Tradugéo: Luiz B. L. Orlandi, Sdo Paulo: Editora 34,
2012.


http://kidablogue.blogspot.com/2012%20/01/palavra-homem.html
http://kidablogue.blogspot.com/2012%20/01/palavra-homem.html
https://www.uol.com.br/ecoa/ultimas-noticias/2020/12/18/lider-indigena-e-escolhido-para-academia-de-ciencia-que-ja-nomeou-einstein.htm
https://www.uol.com.br/ecoa/ultimas-noticias/2020/12/18/lider-indigena-e-escolhido-para-academia-de-ciencia-que-ja-nomeou-einstein.htm

202

DERRIDA, Jacques. A Escritura e a Diferenca. 4. ed. Traducdo: Maria Beatriz Marques
Nizza da Silva et. al., S&o Paulo: Perspectiva, 2014.

DESCARTES, René. Meditacdo Quarta: do Verdadeiro e do Falso. In: Meditacgdes. 3. ed.
Traducdo: J. Guinsburg e Bento Prado Junior, Sdo Paulo: Abril Cultural, 1983. (Col. Os
Pensadores).

DUBOIS, Christian. Heidegger: Introducéo a uma leitura, Tradugédo: Bernardo Barros Coelho
de Oliveira, Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2004.

ECO, Umberto. O Nome da Rosa. Traducdo: Aurora Fornoni Bernardini e Homero Freitas de
Andrade, Rio de Janeiro: Record, 1986.

FEYERABEND, Paul. A Ciéncia em uma Sociedade Livre. Traducdo: Vera Joscelyne, S&o
Paulo: Unesp, 2011.

FEYERABEND, Paul. Contra o Método. Traducdo: Cezar Augusto Mortari, Sdo Paulo:
UNESP, 2007.

FOGEL, Gilvan. Da Solid&o Perfeita: Escritos de filosofia. Petropolis: Vozes, 1998.

FOUCAULT, Michel. A Hermenéutica do Sujeito: Curso dado no Collége de France (1981-
1982). 3. ed. Traducdo: Marcio Alves da Fonseca e Salma Tannus Muchail, Sdo Paulo:
Martins Fontes, 2010.

FOUCAULT, Michel. As palavras e as Coisas: Uma arqueologia das ciéncias humanas.
Traducdo: Salma Tannus Muchail. 8. ed. S&o Paulo: Martins Fontes, 1999.

FREUD, Sigmund. Primeiras Publica¢des Psicanaliticas. Vol. 3. Traducdo: Margarida
Salomao, Rio de Janeiro: Imago, 1976.

GADAMER, Hans-Georg. Hermenéutica em Retrospectiva. 2. ed. Traducdo: Marco
Antdnio Casanova, Petropolis: Vozes, 2012.

GADAMER, Hans-Georg. Verdade e Método: Tracos fundamentais de uma hermenéutica
filoséfica. 11. ed. Vol. I. Traducdo: Flavio Paulo Meurer, Petropolis: Vozes, 2011a.

GADAMER, Hans-Georg. Verdade e Método: Complementos e indice. 6. ed. Vol. II.
Tradugéo: Enio Paulo Giachini, Petropolis: Vozes, 2011b.

GADAMER, Hans-Georg. Hermenéutica da Obra de Arte. Tradugdo: Marco Antdnio
Casanova, Sao Paulo: Martins Fontes, 2010.

GILSON, Etienne. A Filosofia na Idade Média. Tradugdo: Eduardo Branddo, Sdo Paulo:
Martins Fontes, 1995.

GMEINER, Conceicdo Neves. A Morada do Ser: Uma abordagem filosofica da linguagem
na leitura de Martin Heidegger. Santos, SP: Leopoldianum, 1998.



203

HAAR, Michel. A Obra de Arte: Ensaio sobre a ontologia das obras. Tradugdo: Maria
Helena Kihner, Rio de Janeiro: DIFEL, 2000.

HAAR, Michel. Heidegger e a Esséncia do Homem. Traducgdo: Ana Cristina Alves, Lisboa:
Piaget, 1990.

HABERMAS, Jirgen. O Futuro da Natureza Humana: A caminho de uma eugenia liberal?
Traducdo: Karina Jannini, Sdo Paulo: Martins Fontes, 2004.

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Cursos de Estética. Vol. I. 2. ed. Tradugdo: Marco
Aurélio Werle, Sdo Paulo: EDUSP, 2015.

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Cursos de Estética. Vol. IV. Traducdo: Marco Aurélio
Werle, Séo Paulo: EDUSP, 2014.

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. A Raz@o na Historia: Uma introducédo geral a filosofia
da historia. 4. ed. Traducdo: Beatriz Sidou, Sdo Paulo: Centauro, 2012.

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Estética: A idéia e o ideal. Traducdo: Henrique Claudio
de Lima Vaz et al. Sdo Paulo: Abril Cultural, 1980. (Col. Os Pensadores).

HEIDEGGER, Martin. As Questdes Fundamentais da Filosofia: (‘problemas’ seletos da
‘l6gica’). Tradugdo: Marco Antonio Casanova, Sao Paulo: Martins Fontes, 2017.

HEIDEGGER, Martin. Sobre a Esséncia da Linguagem: A metafisica da linguagem e a
vigéncia da palavra; a respeito do tratado de Herder “Sobre a origem da linguagem”.
Traducdo: Enio Paulo Giachini, Petrépolis: Vozes, 2015a.

HEIDEGGER, Martin. Contribuicdes a Filosofia: Do Acontecimento Apropriador.
Traducdo: Marco Anténio Casanova, Rio de Janeiro: Via Verita, 2015b.

HEIDEGGER, Martin. Caminhos de Floresta. 3. ed. Traducdo: Irene Borges Duarte et al.
Lisboa: Fundacdo Calouste Gulbenkian, 2014.

HEIDEGGER, Martin. Explicacdes da Poesia de Hdélderlin. Traducdo: Claudia Pellegrini
Drucker, Brasilia: UNB, 2013.

HEIDEGGER, Martin. Os Problemas Fundamentais da Fenomenologia. Traducdo: Marco
Antbnio Casanova, Petropolis: Vozes, 2012a.

HEIDEGGER, Martin. Ontologia: Hermenéutica da facticidade. Tradugdo: Renato Kirchner,
Petropolis: Vozes, 2012b.

HEIDEGGER, Martin. Interpretacdes Fenomenoldgicas sobre Aristoteles: Introdugdo a
pesquisa fenomenoldgica. Tradugdo: Enio Paulo Giachini, Petropolis: Vozes, 2011.

HEIDEGGER, Martin. Nietzsche. Vol. I. Traducdo: Marco Antdnio Casanova, Rio de
Janeiro: Forense Universitaria, 2010a.



204

HEIDEGGER, Martin. Meditacdo. Tradugdo: Marco Antdnio Casanova, Petrdpolis: Vozes,
2010b.

HEIDEGGER, Martin. Introducdo a Filosofia. 2. ed. Traducdo: Marco Antdnio Casanova,
Séo Paulo: Martins Fontes, 2009.

HEIDEGGER, Martin. A esséncia e o conceito de @Ooig em Aristoteles — Fisica B, 1 (1939).

In: Marcas do Caminho. rev. Traducdo: Enio Paulo Giachini e Ernildo Stein, Petrépolis:
Vozes, 2008.

HEIDEGGER, Martin. Parménides. Tradugdo: Sérgio Méario Wrublevski, Petropolis: Vozes
[et al.], 2008.

HEIDEGGER, Martin. Metafisica de Aristoteles @ 1-3: Sobre a esséncia e a realidade da
forga. Traducdo: Enio Paulo Giachini, Petropolis: Vozes, 2007a.

HEIDEGGER, Martin. Ser e Verdade: A questdo fundamental da filosofia; da esséncia da
verdade. Tradugdo: Emmanuel Carneiro Ledo, Petropolis: VVozes, 2007b.

HEIDEGGER, Martin. Nietzsche. Vol. Il. Tradu¢do: Marco Antbnio Casanova, Rio de
Janeiro: Forense Universitéria, 2007c.

HEIDEGGER, Martin. Sein und Zeit. Tulbigen, Alemanha: Max Niemeyer, 2006a.
HEIDEGGER, Martin. Arte y Poesia. 2. ed. Tradugdo: Samuel Ramos, México: FCE, 2006b.

HEIDEGGER, Martin. Achevement de la Métaphysique et Poésie. Traducdo: Adéline
Froidecourt, Paris: Galimard, 2005.

HEIDEGGER, Martin. A Caminho da Linguagem. 2. ed. Traducdo: Marcia de Sa
Cavalcante Schuback, Petropolis: Vozes, 2004a.

HEIDEGGER, Martin. Hinos de Holderlin. Traducdo: Lumir Nahodil, Lisboa: Instituto
Piaget, 2004b.

HEIDEGGER, Martin. Os Conceitos Fundamentais da Metafisica: Mundo, finitude,
soliddo. Traducdo: Marco Antbnio Casanova, Rio de Janeiro: Forense, 2003.

HEIDEGGER, Martin. A Questdo da Técnica. In: Ensaios e Conferéncias. 2. ed. Tradug&o:
Emmanuel Carneiro Ledo, Petropolis: Vozes, 2002a.

HEIDEGGER, Martin. A Coisa. In: Ensaios e Conferéncias. 2. ed. Tradugdo: Marcia de Sa
Cavalcante Schuback, Petrdpolis: Vozes, 2002b.

HEIDEGGER, Martin. Moira: Parménides VIII, 34-41. In: Ensaios e Conferéncias. 2. ed.
Traducdo: Marcia de Sa Cavalcante Schuback, Petropolis: Vozes, 2002c.

HEIDEGGER, Martin. A Superagdo da Metafisica. In: Ensaios e Conferéncias. 2. ed.
Traducdo: Marcia de S& Cavalcante Schuback, Petropolis: Vozes, 2002d.



205

HEIDEGGER, Martin. Anexo. In: Ensaios e Conferéncias. 2. ed. Tradugdo: Marcia de Sa
Cavalcante Schuback, Petropolis: Vozes, 2002e.

HEIDEGGER, Martin. Aletheia (Heréclito, Fragmento 16). In: Ensaios e Conferéncias. 2.
ed. Tradugdo: Marcia de S& Cavalcante Schuback, Petropolis: Vozes, 2002f.

HEIDEGGER, Martin. Seminarios de Zollikon. Tradugdo: Gabriella Arnhold e Maria de
Fatima de Almeida Prado, Sdo Paulo: EDUC; Petrépolis: Vozes, 2001a.

HEIDEGGER, Martin. Poetry, Language, Thought. Transl. by Albert Hofstadter, New
York: Harper & Row, 2001b.

HEIDEGGER, Martin. Nietzsche: Metafisica e niilismo. Traducdo: Marco Anténio Casanova,
Rio de Janeiro: Relume Dumaré, 2000.

HEIDEGGER, Martin. Conceptos Fundamentales: Curso del semestre de verano, Friburgo,
1941. Traducéo: Manuel E. Vazquez Garcia, Madrid: Alianza Editorial, 1999a.

HEIDEGGER, Martin. Introducdo a Metafisica. 4. ed. Tradu¢do: Emmanuel Carneiro Leéo,
Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1999b.

HEIDEGGER, Martin. A Origem da Obra de Arte. Traducdo: Maria da Conceicdo Costa,
Lisboa: Edicdes 70, 1999c.

HEIDEGGER, Martin. Heré&clito: a origem do pensamento ocidental: ldgica: a doutrina
heraclitica do l6gos, Traducdo: Marcia de Sa Cavalcante Schuback, Rio de Janeiro: Relume
Dumara, 1998a.

HEIDEGGER, Martin. Para qué poetas? (1946). In: Caminhos de Floresta. Traducéo: Irene
Borges Duarte et al. Lisboa: Fundacdo Calouste Gulbenkian, 1998b.

HEIDEGGER, Martin. Kant y el Problema de la Metafisica. rev. México: Fundo de
Cultura Econémica, 1996.

HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. 5. ed. Vol. I. Traducdo: Marcia de S& Cavalcante
Schuback, Petropolis: Vozes, 1995a.

HEIDEGGER, Martin. Lingua de Tradicdo e Lingua Técnica. Tradugdo: Mério Botas,
Lisboa: Veja Passagens, 1995b.

HEIDEGGER, Martin. Que é uma Coisa: Doutrina de Kant dos principios transcendentais.
Traducdo: Carlos Morujéo, Lisboa: Edic¢bes 70, 1987.

HEIDEGGER, Martin. Meu Caminho para a Fenomenologia. In: Conferéncias e Escritos
Filosoficos. Traducdo: Ernildo Stein, Sdo Paulo: Abril Cultural, 1979a. (Col. Os Pensadores).

HEIDEGGER, Martin. Sobre o Humanismo. In: Conferéncias e Escritos Filos6ficos.
Tradugéo: Ernildo Stein, S&o Paulo: Abril Cultural, 1979b. (Col. Os Pensadores).



206

HEIDEGGER, Martin. Sobre a Esséncia da Verdade. In: Conferéncias e Escritos
Filosoficos. Traducdo: Ernildo Stein, S&o Paulo: Abril Cultural, 1979c. (Col. Os Pensadores).

HEIDEGGER, Martin. Que é Metafisica? In: Conferéncias e Escritos Filosoficos. Tradugéo:
Ernildo Stein, S&o Paulo: Abril Cultural, 1979d. (Col. Os Pensadores).

HEIDEGGER, Martin. Sobre o Problema do Ser. rev. Traducdo: Ernildo Stein, Sdo Paulo:
Livraria duas Cidades, 1969a.

HEIDEGGER, Martin. Da Experiéncia do Pensar. Traducdo: Maria do Carmo Tavares de
Miranda, Porto Alegre: Globo, 1969b.

HEIDEGGER, Martin. Serenidade. Traducdo: Maria Madalena Andrade e Olga Santos,
Lisboa: Piaget, 1959.

HEIDEGGER, Martin. Todos nos... Ninguém: Um enfoque fenomenoldgico do social.
Tradugéo: Dulce Mara Critelli, Sdo Paulo: Moraes, [entre 1994-2001].

HOLDERLIN, Friedrich. Hipérion ou o Eremita na Grécia. Traducdo: Marcia de Sa
Cavalcante Schuback, Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 2012.

HOLDERLIN, Friedrich. A Morte de Empédocles. Tradugdo: Marise Moassab Curioni, Sdo
Paulo: lluminuras, 2008.

HONDERICH, Holly. Embrido congelado por 27 anos: como casal escolheu o bebé que quebrou
recorde. Disponivel em: https://gl.globo.com/bemestar/noticia/2020/12/04/embriao-congelado-por-
27-anos-como-casal-escolheu-o-bebe-que-quebrou-recorde.ghtml. Acesso em 08/12/2020.

HESIODO. Teogonia: A origem dos deuses. 2. ed. Traducdo: Jaa Torrano, Sdo Paulo:
lluminuras, 2015.

HESIODO. Os Trabalhos e os Dias. Tradugdo: Mary de Camargo Neves Lafer, Sdo Paulo:
lluminuras, 2008.

HOMERO. Odisseia. 3. ed. Ed. bilingue. Traduc¢éo: Trajano Vieira, Sdo Paulo: 34, 2014.

HOMERO. lliada. Traducdo: Frederico Lourenco, Sdo Paulo: Penguin; Companhia das
Letras, 2013.

HOMERO. Odisséia. Tradugdo: Antonio Pinto de Carvalho, Sdo Paulo: Abril Cultural, 1979.

HOUAISS, Antoénio. Dicionario Houaiss da Lingua Portuguesa. Rio de Janeiro: Objetiva,
2001.

HUHNE, Leda Miranda (Org.). Fernando Pessoa e Martin Heidegger: O poetar pensante.
Rio de Janeiro: Uapé, 1994.

HUHNE, Leda Miranda (Org.). O Sentido Hermenéutico da Poesia. Rio de Janeiro: UFRJ,
1986.


https://g1.globo.com/bemestar/noticia/2020/12/04/embriao-congelado-por-27-anos-como-casal-escolheu-o-bebe-que-quebrou-recorde.ghtml
https://g1.globo.com/bemestar/noticia/2020/12/04/embriao-congelado-por-27-anos-como-casal-escolheu-o-bebe-que-quebrou-recorde.ghtml

207

INWOOD, Michael. Dicionério Heidegger. Traducgdo: Luisa Buarque de Holanda, Rio de
Janeiro: Jorge Zahar, 2002.

JAEGER, Werner Wilhelm. Paidéia: A formacdo do homem grego. 4. ed. Traducdo: Artur M.
Parreira, Sdo Paulo: Martins Fontes, 2001.

KANT, Immanuel. Critica da Faculdade de Julgar. Traducdo: Fernando Costa Mattos,
Petropolis: Vozes; Braganca Paulista: Sdo Francisco, 2016.

KANT, Immanuel. Fundamentacdo da Metafisica dos Costumes. Traducdo: Paulo
Quintela, Lisboa: Edigdes 70, 1997.

KANT, Immanuel. Critica da Razéo Pura. 2. ed. Tradu¢do: Valério Rohden e Udo Baldur
Moosburger, Sdo Paulo: Abril Cultural, 1983. (Col. Os Pensadores).

KIERKEGAARD, Soéren Aabye. O Conceito de Angustia. 3. ed. Traducdo: Alvaro Luiz
Montenegro, Petropolis: Vozes, 2015.

KUNDERA, Milan. A Insustentavel Leveza do Ser. Traducdo: Teresa Bulhdes Carvalho da
Fonseca, Sdo Paulo: Companhia das Letras, 1999.

LEAO, Emmanuel Carneiro. Filosofia Grega: Uma introducgo. Petropolis: Daimon, 2010.
LEAO, Emmanuel Carneiro. Os Pensadores Originarios: Anaximandro, Parménides,
Heréclito. Traducdo: Emmanuel Carneiro Ledo e Sérgio Wrublewski, Petrdpolis: Vozes,
1999.

LEAO, Emmanuel Carneiro. Heidegger e a Politica. O caso de 1933. In: Revista Trimestral
de Cultura: Tempo Brasileiro. [S.1.: s.n.], n. 50, p. 67-89, jul-set. 1977.

LOPARIC, Zeljko. Heidegger. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2004.
LOPARIC, Zeljko. Etica e Finitude. S&o Paulo: EDUC, 1995.

LOPARIC, Zeljko. Heidegger Réu: Um ensaio sobre a periculosidade da filosofia.
Campinas, SP: Papirus, 1990.

LUZIE, Marta. A dobra do Destino. Rio de Janeiro: Sette Letras, 1999.

MAC DOWELL, Jodo Augusto A. Amazonas. A Génese da Ontologia Fundamental de
Martin Heidegger: ensaio de caracterizagdo do modo de pensar de Sein und Zeit. Sdo Paulo:
Loyola, 1993.

MACHADO, Roberto Cabral de Melo (Org.). Nietzsche e a Polémica sobre O Nascimento
da Tragédia. Tradugdo: Pedro Sussekind, Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2005.

MACHADO, Roberto Cabral de Melo (Org.). Nietzsche e a Verdade. Sdo Paulo: Paz e
Terra, 1999.



208

MANIATOGLOU, Maria da Piedade Faria. Dicionario de Grego-Portugués Portugués-
Grego, Porto, Portugal: Porto, 2008.

MARTON, Scarlett. Dicionario Nietzsche. Sdo Paulo: Loyola, 2016.

MARTON, Scarlett. Nietzsche e a Arte de Decifrar Enigmas. Sdo Paulo: Loyola, 2014,
(Col. Sendas e Veredas).

MARTON, Scarlett. Nietzsche: Das forcas cosmicas aos valores humanos. 3. ed. Belo
Horizonte: EDUFMG, 2010a.

MARTON, Scarlett. Nietzsche: Filésofo da suspeita. Rio de Janeiro: Casa da Palavra; Séo
Paulo: Casa do Saber, 2010b.

MELO NETO, Jodo Cabral de. Museu de Tudo e Depois. Rio de Janeiro: Nova Fronteira,
1988.

MERLEAU-PONTY, Maurice. O Olho e o Espirito. Traducdo: Paulo Neves e Maria
Ermantina Galvao Gomes Pereira, S&o Paulo: Cosac Naify, 2013.

MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da Percepcédo. 4. ed. Traducdo: Carlos
Alberto Ribeiro de Moura, Sao Paulo: Martins Fontes, 2011.

MICHELAZZO, José Carlos. Do um como principio ao dois como unidade: Heidegger e a
reconstrugdo ontoldgica do real. Sdo Paulo: FAPESP; Annablume, 1999.

MORA, José Ferrater. Dicionario de Filosofia. 2. ed. Vol. Il. Traducdo: Maria Stela
Gongalves et al. S&o Paulo: Loyola, 2005.

MORA, José Ferrater. 2. ed. Vol. I, Il e IV. Traducdo: Maria Stela Gongalves et al. Sdo
Paulo: Loyola, 2004.

MORIN, Edgar. A origem esta diante de nds. In: Rumo ao Abismo?: Ensaio sobre o destino
da humanidade. Tradugéo: Edgard de Assis Carvalho e Mariza Perassi Bosco, Rio de Janeiro:
Bertrand Brasil, 2001.

MOSE, Viviane. Nietzsche e a Grande Politica da Linguagem. 6 ed. Rio de Janeiro:
Civilizacéo Brasileira, 2017.

NASCIMENTO, Miguel Antonio do. Sobre a motivacdo moderna de critica a metafisica. In:
Aufklarung: revista de filosofia da Universidade Federal da Paraiba, Jodo Pessoa, Vol. 3, n.
1, p. 33-58, jan-jun. 2016.

NASCIMENTO, Miguel Anténio do. Arte e existéncia: reflexdo sobre o conteudo da arte. In:
Aufklarung: revista de filosofia da Universidade Federal da Paraiba, Jodo Pessoa, Vol. 2, n.
2, p. 289-310, out. 2015.

NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm. A Filosofia na ldade Tragica dos Gregos. Tradugéo:
Mara Inés Madeira de Andrade, Lisboa: Edi¢des 70, 2018.



209

NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm. Aurora: Reflexdes sobre os preconceitos morais.
Traducdo: Paulo César de Souza, Sdo Paulo: Companhia de Bolso, 2016.

NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm. A Gaia Ciéncia. Traducdo: Paulo César de Souza, Séo
Paulo: Companhia das Letras, 2012.

NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm. Genealogia da Moral: Uma polémica. Traducdo: Paulo
César de Souza, Sao Paulo: Companhia das letras, 20009.

NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm. A Vontade de Poder. Traducdo: Marcos Sinésio Pereira
Fernandes e Francisco Jose Dias de Moraes, Rio de Janeiro; Contraponto, 2008a.

NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm. Sobre Verdade e Mentira no Sentido Extramoral.
Traducdo: Fernando de Moraes Barros, Sdo Paulo: Hedra, 2008b.

NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm. O Nascimento da Tragédia ou o Helenismo e
Pessimismo. Traducdo: J. Guinsburg, S&o Paulo: Companhia das Letras, 2007.

NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm. Humano, Demasiado Humano: Um livro para espiritos
livres. Traducdo: Paulo César de Souza, Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2005.

NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm. Segunda Consideracdo Intempestiva: Da utilidade e
desvantagem da historia para a vida. Traducdo: Marco Anténio Casanova, Rio de Janeiro:
Relume Dumarg, 2003,

NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm. Assim Falou Zaratustra: Um livro para todos e para
ninguém. 8. ed. Traducdo: Mario da Silva, Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 1995.

NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm. Obras Incompletas. 3. ed. Traducdo: Rubens Rodrigues
Torres Filho, S&o Paulo: Abril Cultural, 1983. (Col. Os Pensadores).

NUNES, Bendito. Passagem para o Poético. 2. ed. S&o Paulo: Atica, 1992.

OS PRE-SOCRATICOS: Fragmentos, doxografia e comentarios. 5. ed. Traducdo: José
Cavalcante de Souza et al. Sdo Paulo: Nova Cultural, 1991. (Col. os Pensadores).

PASQUA, Hervé. Introducédo a Leitura de Ser e Tempo de Martin Heidegger. Traducao:
Joana Chaves, Lisboa: Piaget, 1993.

PATATIVA DO ASSARE. Cante la que eu canto ca: Filosofia de um trovador nordestino. 8
ed. Petropolis: Vozes, 1992.

PERELMAN, Chaim e OLBRECHTS-TYTECA, Lucie. Tratado da Argumentacdo: A nova
retorica. 3. ed. Traducdo: Maria de Ermantina de Almeida Prado Galvdo, S&o Paulo: Martins
Fontes, 2014.

PINDARO. Epinicios e Fragmentos. Tradugdo: Roosevelt Rocha, Curitiba: Kotter, 2018.

PINHEIRO, Victor Sales. Ensaios Filosoficos de Benedito Nunes. Sdo Paulo: Martins
Fontes, 2010.



210

PLATAO. Protagoras. Traducéo: Daniel R. N. Lopes, S&o Paulo: Perspectiva, 2017.
PLATAO. Gorgias. Traducdo: Daniel R. N. Lopes, S&o Paulo: Perspectiva, 2016.

PLATAO. Craétilo: Ou sobre a corre¢do dos nomes. Traducdo: Celso de Oliveira Vieira, S&o
Paulo: Paulus, 2014.

PLATAO. Filebo. 2. ed. Tradugdo: Fernando Muniz, Rio de Janeiro: PUC; Sdo Paulo:
Loyola, 2012.

PLATAO. As Leis, ou da Legislaco. 2. ed. rev. Traducdo: Edson Bini, Bauru, SP: Edipro,
2010.

PLATAO. Carta VII. 2. ed. Tradugdo: José Trindade Santos e Juvino Maia Jr., Rio de
Janeiro: PUC; Sdo Paulo: Loyola, 2008.

PLATAO. Parménides. 4. ed. Traducdo: Maura Iglésias e Fernando Rodrigues, Rio de
Janeiro: PUC; Séo Paulo: Loyola, 2003.

PLATAO. Ménon. Traducio: Maura Iglésias, Rio de Janeiro: PUC, Loyola, 2001.
PLATAO. A Republica. 3. ed. Tradugio: Carlos Alberto Nunes, Belém: EDUFPA, 2000.

PLATAO. Dialogos: O Banquete, Fédon, Sofista, Politico. 2. ed. Traducio: José Cavalcante
de Souza et al. Sdo Paulo: Abril Cultural, 1983. (Col. Os Pensadores).

PLATAO. Dialogos: Fedro, Cartas, O Primeiro Alcibiades. v. V. Traducdo: Carlos Alberto
Nunes, Belém: UFPA, 1975.

POGGELER, Otto. A Via do Pensamento de Martin Heidegger. Traducdo: Jorge Telles de
Menezes, Lisboa: Instituto Piaget, 2001.

PRIGOGINE, llya. O Fim das Certezas: Tempo, caos e as leis da natureza. 2. ed. Trad. de
Roberto Leal Ferreira, Sdo Paulo: UNESP, 2011.

RABINOW, Paul. Antropologia da Razdo: Ensaios de Paul Rabinow. Tradugdo: Jodo
Guilherme Biehl, Rio de Janeiro: Relume Dumard, 1999.

REALE, Giovanni. Metafisica: Ensaio introdutorio. Vol. I, 3. ed. Traducdo: Marcelo Perine,
Sé&o Paulo: Loyola, 2014.

REALE, Giovanni. Para uma nova interpretacdo de Platdo: Releitura da metafisica dos
grandes dialogos a luz das ‘Doutrinas ndo-escritas’. 2. ed. Traducdo: Marcelo Perine, Sdo
Paulo: 2004.

REE, Jonathan. Heidegger: Historia e verdade em Ser e Tempo. Tradugdo: José Oscar de
Almeida Marques e Karen Volobuef, Sdo Paulo: UNESP, 2000.



211

RODRIGUES, Antonio Medina (Org.). Holderlin: Canto do destino e outros cantos, S&o
Paulo: lluminuras, 1994,

RORTY, Richard. Contingéncia, Ironia e Solidariedade. Traducdo: Vera Ribeiro, Séo
Paulo: Martins Fontes, 2007.

ROSA, Jodo Guimaraes. Grande Sertdes: Veredas. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1986.

SAFRANSKI, Rudiger. Schopenhauer e os anos mais Selvagens da Filosofia: Uma
biografia. Traducdo: William Lagos, Sdo Paulo: Geracao Editorial, 2011.

SAFRANSKI, Ridiger. Nietzsche: Biografia de uma tragédia. Traducgdo: Lya Lett Luft, Sdo
Paulo: Geracgéo Editorial, 2005.

SAFRANSKY, Rudiger. Heidegger: Um mestre da Alemanha entre o bem e 0 mal. Tradugéo:
Lya Lett Luft, Sdo Paulo: Geracgdo Editorial, 2000.

SANTO, Agostinho. Confissfes. 3. ed. rev. Traducdo: Maria Luiza Jardim Amarante, Sao
Paulo: Paulinas, 1984.

SANTOS, Eder Soares. Winnicott e Heidegger: Aproximagdes e distanciamentos, S&o
Paulo: DWW, 2010.

SARTRE, Jean-Paul. A Imaginacdo. Traducdo: Vergilio Ferreira et. al. Sdo Paulo: Abril
Cultural, 1978. (Col. Os Pensadores).

SCHUBACK, Marcia de Sa Cavalcante. Para ler os Medievais: Ensaio de hermenéutica
imaginativa. Petropolis: Vozes, 2000.

SCHUBACK, Marcia de Sa Cavalcante (Org.). Ensaios de Filosofia: Homenagem a
Emmanuel Carneiro Ledo. Petropolis: Vozes, 1999.

SCHUBACK, Marcia de Sa Cavalcante (Org.). O Espaco entre Poesia e Pensamento. Rio
de Janeiro: UFRJ, 1986

SILVA, Marco Antbnio Lima da. John 1. In: Novo Testamento em Grego. Disponivel em:
https://biblehub.com/whdc/john/1.htm. Acessado em: 19/01/2021.
SOFOCLES. Rei Edipo. Traducéo: J. B. Mello e Souza, Rio de Janeiro: Ediouro, 2001.

STEIN, Ernildo. As Voltas com a Metafisica e a Fenomenologia. ljui, RS: UNIJUI, 2014.

STEIN, Ernildo. Compreensdao e Finitude: Estrutura e movimento da interrogagao
heideggeriana. ljui, RS: UNIJUI, 2001.

STEIN, Emildo. Aproximacdes Sobre Hermenéutica. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1996.
(Col. Filosofia).

STEIN, Ernildo. Seminario sobre a Verdade: Licdes preliminares sobre o artigo 44 de Sein
und Zeit. Petrdpolis: Vozes, 1993.


https://biblehub.com/whdc/john/1.htm

212

STEIN, Ernildo. Seis Estudos sobre Ser e Tempo: Martin Heidegger. Petrépolis: Vozes,
1988.

STEIN, Ermildo. A Questdo do Método na Filosofia: Um estudo do modelo heideggeriano.
Porto Alegre: Movimento, 1983.

VATTIMO, Gianni. Adeus a Verdade. Traducdo: Jodo Batista Kreuch, Petropolis: Vozes,
2016. (Col. Textos filosoficos).

VATTIMO, Gianni. Diadlogo com Nietzsche. Traducdo: Silvana Cobucci Leite, Sdo Paulo:
Martins Fontes, 2010.

VATTIMO, Gianni. Para além da Interpretagdo: O significado da hermenéutica para a
filosofia. Traducdo: Raquel Paiva, Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1999.

VATTIMO, Gianni. O Fim da Modernidade: Niilismo e hermenéutica na cultura pos-
moderna. Tradugdo: Eduardo Branddo, Sdo Paulo: Martins Fontes, 1996.

VVAZ, Henrique C. de Lima. Antropologia Filosofica. 7. reimp. S&o Paulo: Loyola, 2016.

VOLPI, Franco. Heidegger e Aristoteles. Traducdo: José Trindade dos Santos, Sdo Paulo:
Loyola, 2013.

WERLE, Marco Aurélio. Poesia e Pensamento em Holderlin e Heidegger. Sdo Paulo:
UNESP, 2005.

WIKIPEDIA, A ENCICLOPEDIA LIVRE. No Principio era o Verbo. Disponivel em:
https://pt.wikipedia.org/wiki/No_princ%C3%ADpio_era_o_Verbo. Acesso em 15/07/2020.

WIKIPEDIA, A ENCICLOPEDIA LIVRE. Ayahuasca. Disponivel em: https:/pt.wikipedia.
org/wiki/Ayahuasca#targetText=Ayahuasca%20(d0%20qu%C3%ADchua%20aya%2C%20q
ue,viridis%20e%20a%20Diplopterys%20cabrerana. Acesso em: 23/10/2019.

WITTGENSTEIN, Ludwig. Investigacbes Filosoficas. 7. ed. Traducdo: Marcos G.
Montagnoli, Petropolis: Vozes, 2012.

ZARADER, Marlene. Heidegger e as Palavras da Origem. 2. ed. Traducdo: Jodo Duarte,
Lisboa: Instituto Piaget, 1990.


https://pt.wikipedia.org/wiki/No_princ%C3%ADpio_era_o_Verbo

