
 

 

 
UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA – UFPB 

CENTRO DE CIÊNCIAS JURÍDICAS – CCJ 

COORDENAÇÃO DO CURSO DE DIREITO – CAMPUS JOÃO PESSOA 

COORDENAÇÃO DE MONOGRAFIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DAVI DA TRINDADE GUEDES 

 

 

 

 

 

 

 

 

LGBTFOBIA: ANÁLISE SOCIOJURÍDICA DO FENÔMENO SOCIAL E DAS 

PROPOSTAS DE CRIMINALIZAÇÃO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA 

2020 

 



 

 

DAVI DA TRINDADE GUEDES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

LGBTFOBIA: ANÁLISE SOCIOJURÍDICA DO FENÔMENO SOCIAL E DAS 

PROPOSTAS DE CRIMINALIZAÇÃO 

 

 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado 

ao Curso de Graduação em Direito de João 

Pessoa do Centro de Ciências Jurídicas da 

Universidade Federal da Paraíba como 

requisito parcial da obtenção do grau de 

Bacharel em Direito. 

 

Orientadora: Dr.ª Alessandra Macedo Asfora 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA 

2020



G924l Guedes, Davi da Trindade.
         LGBTFOBIA : ANÁLISE SOCIOJURÍDICA DO FENÔMENO SOCIAL E
      DAS PROPOSTAS DE CRIMINALIZAÇÃO / Davi da Trindade
      Guedes. - João Pessoa, 2020.
         67 f.

         Orientação: Alessandra Macedo Asfora.
         Monografia (Graduação)  - UFPB/CCJ.

         1. Preconceito. 2. LGBTfobia. 3. Discriminação. 4.
      Heteronormatividade. 5. Sexismo. I. Asfora, Alessandra
      Macedo. II. Título.

UFPB/CCJ

Catalogação na publicação
Seção de Catalogação e Classificação



 

 

DAVI DA TRINDADE GUEDES 

 

 

 

 

 

LGBTFOBIA: ANÁLISE SOCIOJURÍDICA DO FENÔMENO SOCIAL E DAS 

PROPOSTAS DE CRIMINALIZAÇÃO 

 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado 

ao Curso de Graduação em Direito de João 

Pessoa do Centro de Ciências Jurídicas da 

Universidade Federal da Paraíba como 

requisito parcial da obtenção do grau de 

Bacharel em Direito. 

 

Orientadora: Dr.ª Alessandra Macedo Asfora 

 

 

 

 

DATA DA APROVAÇÃO: 20 DE MARÇO DE 2020 

 

BANCA EXAMINADORA: 

 

 

 

Prof.ª Dr.ª ALESSANDRA MACEDO ASFORA 

(ORIENTADORA) 

 

 

 

Profª. Drª. RENATA RIBEIRO ROLIM 

(AVALIADORA) 

 

 

 

Belª JAÍNE ARAÚJO PEREIRA 

(AVALIADORA) 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico esta monografia  

às cores do arco-íris;  

às pessoas que não nasceram  

para viver no preto e branco.  

#RESISTIMOS   



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço aos meus pais, Joana e Ednaldo, por todo o apoio e esforço investido. 

Mesmo estando em outra cidade sempre estiveram a meu lado. 

Agradeço especialmente à minha tia Vânia por ter sido como uma mãe para mim 

durante os cinco anos de curso, dando aquele suporte especial. 

Clarinha, Lívia, Ingrid e Raquel, que são as minhas pessoas favoritas e que desde 

a primeira semana do curso estiveram do meu lado. Juntas, fomos DEUSAS e somos FIVES. 

Obrigado, amigas. 

Obrigado a todos os meus amigos e amigas que em algum momentinho dessa 

trajetória me confortaram com aquele “vai dar certo”, “não surta”, “segura a barra”. Olhei 

nos post-its que me motivaram durante a elaboração do trabalho e confirmo:  no final, parece 

que deu certo mesmo. 

Agradeço ainda a todos os profissionais da UFPB responsáveis pela minha 

formação.  

Agradeço à Professora Alessandra Macedo, um ser humano de luz, paciente, que 

me deu não só orientações, mas apoio no processo criativo desta monografia. 

A todos e todas, muito obrigado.  



 

 

RESUMO 

 

Em um contexto social marcado pela violência, assistimos à atuação estatal na aprovação de 

leis penais que atenderam às demandas de outros movimentos sociais, como o movimento 

negro e do movimento feminista). Entretanto, no que se refere ao público LGBT, a inércia 

em torno da tutela (cível ou criminal) era visível e escancarada. A urgência de uma postura 

ativa estatal, aliada aos números da violência LGBTfóbica, adicionaram às pautas do 

legislativo a criminalização como medida demandada pelo movimento LGBT. Esta 

monografia tem como objetivo apresentar uma investigação de cunho sócio-jurídico, acerca 

da LGBTfobia enquanto um fenômeno social, e sobre a utilização da esfera penal (através da 

criminalização) enquanto mecanismo estatal de proteção de direitos do grupo LGBT. Em 

uma perspectiva construcionista, a luz da obra de Butler e Bourdieu e a partir de uma análise 

da sociedade cisheteronormativa e falocêntrica, duas frentes principais foram apresentadas: 

a LGBTfobia, enquanto materialização da cisheteronormatividade e a LGBTfobia enquanto 

expressão do sexismo. Ademais, foi constatado que a violência LGBTfóbica é um fenômeno 

complexo, que pode ser decomposto em violência simbólica (a própria cultura LGBTfóbica), 

violência estatal e violência interpessoal (a violência real), sendo dada atenção principal a 

esta última, em razão dos números preocupantes, que apontam, inclusive, o Brasil como país 

que em 2018 mais houve homicídios transfóbicos. Na última parte do trabalho, que versa 

sobre a criminalização da LGBTfobia no ordenamento jurídico brasileiro, após apresentado 

o histórico das propostas de criminalização direcionadas ao legislativo e o contexto atual, 

com a criminalização da LGBTfobia através da decisão do STF (ADO nº 26 e MI nº 4733), 

foram apresentados argumentos favoráveis e contrários à criminalização. Por fim, a partir das 

reflexões suscitadas durante o trabalho, apresentam-se alguns argumentos que levam a 

concluir que, com base na realidade do sistema penal brasileiro, a esfera penal não seja o 

meio mais eficiente de proteção dos direitos do grupo LGBT. 

 

Palavras-chave: Preconceito. LGBTfobia. Discriminação. 

Heteronormatividade. Sexismo. 

  



 

 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

STF - Supremo Tribunal Federal 

CRFB - Constituição da República Federativa do Brasil 

LGBT - Lésbicas, Gays, Bissexuais e Transgêneros 

MI - Mandado de Injunção 

ADO - Ação Direta de Inconstitucionalidade por Omissão 

GGB - Grupo Gay da Bahia 

ABGLT - Associação Brasileira de Lésbicas, Gays, Bissexuais, Travestis e Transexuais 

Cis - Cisgênero 

Trans - Transgênero 

CLT - Consolidação das Leis do Trabalho 

PLC - Projeto de Lei da Câmara 

PLS - Projeto de Lei do Senado  

 

  



 

 

SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO................................................................................................................ 9 

2 APRESENTANDO CONCEITOS NECESSÁRIOS PARA ENTENDER A 

LGBTFOBIA....................................................................................................................... 12 

2.1 O PRINCÍPIO DA IGUALDADE E O DIREITO À NÃO DISCRIMINAÇÃO........... 12 

2.2 A IMPORTÂNCIA DO RECONHECIMENTO AFIRMATIVO DE 

INDIVIDUALIDADES NA DESIGNAÇÃO DO MOVIMENTO LGBT.......................... 15 

2.3  NOÇÕES BÁSICAS SOBRE SEXO, GÊNERO, ORIENTAÇÃO SEXUAL E 

IDENTIDADE DE GÊNERO............................................................................................... 18 

3 LGBTFOBIA ENQUANTO FENÔMENO SOCIAL E ANÁLISE DA VIOLÊNCIA 

LGBTFÓBICA.................................................................................................................... 23 

3.1 HOMOFOBIA: SURGIMENTO, TRAJETÓRIA E CRÍTICAS AO TERMO..............23 

3.2 LGBTFOBIA: EXPRESSÃO DA CISHETERONORMATIVIDADE E DO SEXISMO25 

3.2.1 LGBTfobia: materialização da cisheteronormatividade........................................ 25 

3.2.2 LGBTfobia: expressão do sexismo........................................................................... 28 

3.3 ANÁLISE DA VIOLÊNCIA LGBTFÓBICA: DA VIOLÊNCIA SIMBÓLICA À 

VIOLÊNCIA BRUTAL........................................................................................................ 31 

4 A CRIMINALIZAÇÃO DA LGBTFOBIA NO ORDENAMENTO JURÍDICO 

BRASILEIRO......................................................................................................................37 

4.1  A PERSPECTIVA JURÍDICO-CRIMINAL DA CRIMINALIZAÇÃO DA 

LGBTFOBIA........................................................................................................................ 38 

4.2 PROPOSTAS DE CRIMINALIZAÇÃO DA LGBTFOBIA: PLC Nº 122/2006 E PLS 

Nº134/2018............................................................................................................................40 

4.3 CONTEXTO ATUAL DA LGBTFOBIA NO ORDENAMENTO JURÍDICO: 

JULGAMENTO DO MI nº 4733 e ADO 26.........................................................................46 

4.4 CRÍTICAS À CRIMINALIZAÇÃO DA LGBTFOBIA.................................................51 

4.4.1 Argumentos favoráveis à criminalização da LGBTfobia....................................... 52 

4.4.2 Argumentos contrários à criminalização da LGBTfobia....................................... 55 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS.......................................................................................... 59 

REFERÊNCIAS.................................................................................................................. 63 

 



9 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

Há muitos anos o movimento LGBT luta contra o preconceito, a marginalização 

e as violências sofridas no cotidiano.  As esferas de vulnerabilidade inerentes às pessoas que 

não se adequam ao “padrão” hegemônico de sexualidade e identidade de gênero constituem 

verdadeiras barreiras no processo de afirmação de sua plenitude.  

O que presenciamos hodiernamente, apesar disso, é um renascimento da 

resistência de grupos vulneráveis na busca por não mais se submeter aos laços da dominação. 

O crescimento da militância, visto de forma pejorativa por alguns, reaviva a problematização 

das bases sociais. Nesse contexto, esta monografia se coloca como mais um pequeno ponto 

de problematização e questionamento, visando a cooperar no árduo e longo processo de 

desconstrução de ideias socialmente reiteradas.  

Nesse contexto marcado pela violência, assistimos à atuação estatal na aprovação 

da lei nº 7.716/89 e da Lei nº 11.340/06, que, respectivamente, atendeu às demandas do 

movimento negro e do movimento feminista, como forma de tutelar penalmente direitos 

desses grupos vulneráveis. Entretanto, no que se refere ao público LGBT, a inércia em torno 

da tutela (cível ou criminal) era visível e escancarada. A urgência de uma postura ativa 

estatal, aliada aos números da violência LGBTfóbica, adicionaram às pautas do legislativo a 

criminalização como medida demandada pelo movimento LGBT. 

A criminalização da LGBTfobia retornou a figurar dentre os assuntos mais 

comentados pela mídia a partir da decisão conjunta do Supremo Tribunal Federal em sede da 

Ação Direta de Inconstitucionalidade por Omissão nº 26 e do Mandado de Injunção nº 4733, 

com manifestações favoráveis e contrárias ao posicionamento adotado pela Suprema Corte. 

Não há dúvidas que a criminalização da LGBTfobia possui como uma de suas finalidades a 

proteção do grupo LGBT frente aos incontáveis casos de violência em razão da orientação 

sexual e identidade de gênero. Entretanto, dentro de um debate político, jurídico e 

sociológico, surge o seguinte questionamento: é legítima a criminalização da LGBTfobia? 

Para responder tal questionamento, faz-se necessário, no entanto, explorarmos 

conceitos relativos ao tema, como a própria definição de LGBTfobia, e como essa forma de 

preconceito se expressa socialmente. Com este fim, esta monografia foi produzida a partir de 

um trabalho predominantemente descritivo, com um componente exploratório de teorias, a 

partir de uma perspectiva crítica e histórica, realizado a partir de uma pesquisa bibliográfica 

em livros, artigos e matérias relacionadas ao assunto, a fim de levantar informações 

pertinentes sobre a LGBTfobia. Sua estrutura ficou dividida em três capítulos: 1. 



10 

 

Apresentando conceitos necessários para entender a LGBTfobia; 2. LGBTfobia enquanto 

Fenômeno Social e análise da violência LGBTfóbica; e 3. A Criminalização da LGBTfobia 

no Ordenamento Jurídico brasileiro”.   

Este trabalho inicia buscando apresentar conceitos básicos importantes para 

traçar as primeiras linhas para o melhor entendimento do preconceito em razão de orientação 

sexual e identidade de gênero. Para tanto, é apresentado o contexto jurídico em torno da 

igualdade, e suas dimensões, sob a égide da Constituição da República de 1988, e o impacto 

da isonomia no conceito de vulnerabilidade, preconceito e discriminação, como formas de 

injustiça social. Em seguida, dá-se ênfase ao reconhecimento afirmativo das diferenças como 

mecanismo para remediar a injustiça social, ferramenta importante para a delimitação da sigla 

adotada neste trabalho para designativa o movimento (LGBT) e a forma de preconceito que 

o acomete (LGBTfobia). Para finalizar o segundo capítulo, são trazidas noções básicas sobre 

os conceitos de sexo, gênero, orientação sexual e identidade de gênero, a fim de oferecer 

subsídios à compreensão do conteúdo apresentado no terceiro capítulo do trabalho. 

O terceiro capítulo intitulado “LGBTfobia enquanto fenômeno social e análise 

da violência LGBTfóbica” inicia apresentando questionamentos acerca do termo homofobia, 

apontando críticas que justificam a opção por utilizar o vocábulo LGBTfobia neste trabalho. 

Ademais, a partir do referencial do construcionismo social, são investigadas as raízes da 

LGBTfobia enquanto fenômeno social. Nesse sentido, duas frentes são apresentadas: a 

LGBTfobia enquanto materialização da cisheteronormatividade e a LGBTfobia enquanto 

expressão do sexismo. Assim, torna-se possível compreender melhor a complexidade da 

violência LGBTfóbica, fazendo-se necessário demonstrar os espantosos números da 

violência, as nuances dos crimes de ódio e a postura do Estado frente à violência. Nesse 

ponto, serão introduzidas as primeiras nuances sobre a relação entre LGBTfobia e o crime. 

O último capítulo tem como objetivo unir as informações apresentadas nos 

capítulos anteriores para que se possa perquirir acerca da legitimidade da criminalização da 

LGBTfobia. Por tratar-se de um momento em que será dado foco à atuação penal do Estado 

através da criminalização da LGBTfobia, nada mais adequado do que apresentar o cenário 

jurídico-criminal atual, como o conceito de crime e os princípios que norteiam a seara penal, 

para em seguida, ser analisada a demanda concreta do Movimento LGBT, através do estudo 

das propostas de criminalização pela via legislativa, ou seja, o Projeto de Lei da Câmara - 

PLC nº 122, de 2006,  e o Projeto de Lei do Senado - PLS nº 134, de 2018. Outrossim, 

também é analisada a demanda de criminalização pela via do judiciário, qual seja, através da 



11 

 

Ação Direta de Inconstitucionalidade por Omissão nº 26 e do Mandado de Injunção nº 4733, 

julgados de forma conjunta pelo Supremo Tribunal Federal, em 13 de junho de 2019.  

Por fim, chega-se ao foco deste trabalho, referente a exposição de argumentos 

que se posicionam favorável e contrariamente à criminalização da LGBTfobia, os quais 

representam atualmente o centro do debate em torno da temática. No fim, são feitas 

considerações sobre a posição deste autor. Saliente-se que as considerações apontadas neste 

último capítulo não almejam exaurir a temática, mas fornecer meios de reflexão sobre a 

matéria aos leitores deste trabalho.  

A escolha da temática abordada neste trabalho passa inicialmente pela 

necessidade própria de conhecer mais profundamente sobre a realidade que eu, enquanto 

vítima, estou envolvido, como forma de qualificação do debate sobre a LGBTfobia, de 

acordo com o cenário jurídico, político e social. Ser um “menino” - ressalto o uso desta 

palavra em razão da carga pessoal de violência trazida pela palavra homem - gay, fluido, 

dentro de um curso jurídico foi primordial para que a temática LGBTfobia fosse objeto deste 

trabalho de conclusão de curso. A falta de visibilidade dos direitos LGBT na academia é 

reiterada, e se constitui também como uma forma de violência, e apenas uma dentre as 

inúmeras formas de violência enfrentadas durante o curso e vida profissional. Enquanto 

jovem homossexual, igual a tantos outros, enfrentar a violência tornou-se parte do cotidiano. 

Nada mais adequado que usar do cotidiano, a partir da produção de um trabalho acadêmico, 

como meio de resistência.  

  

 

 

 

 

  



12 

 

2 APRESENTANDO CONCEITOS NECESSÁRIOS PARA ENTENDER A 

LGBTFOBIA 

 

Os debates em torno da existência de uma forma de preconceito em razão da 

orientação sexual e identidade de gênero estão cada vez mais presentes na vida dos 

indivíduos. A LGBTfobia, como recentemente foi designada essa forma de preconceito, é 

um fenômeno com implicações que tangenciam diversas áreas do discurso. Decorrente disso, 

para uma investigação que se pretenda “menos incompleta”, por assim dizer, neste capítulo 

serão apresentados conceitos básicos para fixar as bases iniciais que permitam uma melhor 

compreensão da LGBTfobia. 

No primeiro tópico, serão introduzidas noções envolvendo o discurso jurídico 

sobre a igualdade e o direito à não discriminação, sob a égide da Constituição da República 

de 1988. Ademais, tocar-se-á em temas como a diferença entre preconceito e discriminação. 

No tópico seguinte, será trabalhada a importância do reconhecimento afirmativo na 

designação da sigla do Movimento LGBT, e apresentada a justificativa para a sigla adotada 

neste trabalho. Por fim, no último tópico deste capítulo serão introduzidas noções básicas 

sobre o conceito de sexo, gênero, orientação sexual e identidade de gênero, que serão 

rememoradas posteriormente, no decorrer do trabalho. 

 

2.1 O PRINCÍPIO DA IGUALDADE E O DIREITO À NÃO DISCRIMINAÇÃO 

 

A Constituição Federal de 1988, estabeleceu no art. 3º como objetivo 

fundamental da República Federativa do Brasil a promoção do “bem de todos, sem 

preconceitos de origem, raça, sexo, cor, idade e quaisquer outras formas de discriminação”. 

Dessa forma, o Estado deve desempenhar suas funções sempre com vistas às diretivas 

fundamentais, e dentre elas a de erradicar a discriminação.   

A leitura do direito à não discriminação deve ser feita sempre em conjunto com 

o princípio fundamental da dignidade da pessoa humana (art. 1º, IV) e o princípio da 

igualdade. O caput do art. 5º e o seu inciso II estabelecem o direito à igualdade, que dá 

completude à noção de não discriminação.   Conforme trabalha Boulos (2015, p. 521), no art. 

3º da CRFB, o constituinte erigiu a própria igualdade como objetivo da República. Assim 

sendo, a igualdade, e por consequência a não discriminação, podem ser entendidas como 

objetivos e direitos. Boulos (2015, p. 560) vai além, e considera a igualdade também como 



13 

 

princípio e regra de ouro que serve como diretriz de interpretação de todo o ordenamento 

jurídico.  

Entretanto, o princípio da igualdade - ou isonomia - comporta duas importantes 

perspectivas: a igualdade formal e material. A igualdade formal diz respeito à disposição 

literal da CRFB, quando estabelece que “Todos são iguais perante a lei, sem distinção de 

qualquer natureza”. Em razão da igualdade formal, os cidadãos e cidadãs têm o direito de 

serem tratados de forma idêntica pelo Estado (MORAES, 2016, p. 99). É a igualdade 

referente a primeira dimensão dos direitos humanos, de caráter geral, abstrato, individualista, 

apregoada pelo Estado liberal (PIOVESAN e SILVA; 2008, p. 3). 

Porém, percebeu-se que a igualdade característica de um Estado liberal não 

conseguia, sozinha, construir um estado verdadeiramente justo e que erradicasse as 

desigualdades. Em razão disto, conforme lecionam Piovesan e Silva (2008), é necessário 

analisar a igualdade à luz da diferença.  

 

Torna-se, contudo, insuficiente tratar o indivíduo de forma genérica, geral 

e abstrata. Faz-se necessária a especificação do sujeito de direito, que passa 

a ser visto em sua peculiaridade e particularidade. Nesta ótica, 

determinados sujeitos de direitos, ou determinadas violações de direitos, 

exigem uma resposta específica e diferenciada. (...) Ao lado do direito à 

igualdade, surge também como direito fundamental, o direito à diferença. 

(PIOVESAN e SILVA; 2008, p. 3) 

 

Afastando-se da perspectiva genérica e abstrata, a igualdade material pressupõe 

um tratamento diferenciado. Ou seja. a igualdade material nada mais é do que o direito a ser 

diferente. As diferenças devem ser percebidas, para que, como medida de justiça social 

distributiva (MORAES, 2016, p. 99) e como fator de reconhecimento das individualidades 

(PIOVESAN e SILVA; 2008, p. 4), haja um tratamento diferenciado, a fim de concretizar a 

igualdade.  

Nesse contexto, a dimensão material (ou substancial) da igualdade, trata-se da 

concretização da igualdade formal (BOULOS, 2015, p. 561), que para tanto, impõe hajam 

diferenças nas políticas estatais, levando em consideração que pessoas diferentes demandam 

tratamentos diferenciados. Tudo, porém, com vistas à igualdade. 

Deve-se atentar, entretanto, que por mais que a Constituição da República seja 

um paradigma de proteção, reconhecimento de direitos, e redemocratização, não à toa 

denominada Constituição Cidadã, existe uma problemática subsistente no contexto latino-

americano. A sistemática em torno da igualdade formal e material remonta os debates liberais 



14 

 

europeus acerca do papel do Estado. A presença de tal influência na Constituição de 1988 

marca o remanescente fluxo de dominação do colonialismo (LUGONES, 2014, p. 941).  

Conforme salienta Lugones (2014) sobre a necessidade de descolonizar o gênero, 

deve-se pensar em uma descolonização de outras categorias, como a igualdade. Pensar a 

igualdade apenas nos moldes coloniais, a partir de um processo evidentemente de dominação 

sexista e racista, como aponta Lugones (2014, p. 937), apresenta nuances de incoerência, 

razão pela qual é deixada esta reflexão ao leitor. Entretanto, não é desprezada a relevância 

doutrinária da distinção entre igualdade formal e material, sendo, inclusive, imprescindível 

para tratar de temáticas envolvendo vulnerabilidades. 

A existência de grupos vulneráveis em uma sociedade funciona como um sinal 

para demonstrar as falhas em ver a igualdade apenas pela dimensão formal (BRAGATO e 

ADAMATTI, 2014, p. 99). Dentre os grupos vulneráveis está o espectro LGBT. A 

vulnerabilidade  

 

define-se pela falta ou debilidade de poder econômico, cultural e/ou político 

de certos indivíduos ou grupos que obstaculiza a possibilidade de acesso 

igualitário aos bens e serviços necessários a uma vida digna. Portanto, 

constituem-se como a contraface necessária para a existência dos grupos 

dominantes, caracterizados por sua adequação aos padrões de excelência 

social e historicamente construídos e, portanto, por sua situação de 

empoderamento.(BRAGATO e ADAMATTI, 2014, p. 99) (grifo nosso) 

 

O conceito de vulnerabilidade se relaciona, então, com a existência de uma 

situação de desequilíbrio. Ou seja, trata-se de uma situação de desigualdade fática em que 

um grupo é dominante e outros grupos, por razões diversas, não conseguem acesso aos bens 

necessários para viver com dignidade.  

O movimento LGBT, mesmo enquanto não assim identificado, há séculos busca 

pelo reconhecimento e efetivação da igualdade e de outros direitos. A insegurança e o medo 

da diferença (SAFFIOTI, 2015, p. 37) que partem de uma sociedade patriarcal e 

preconceituosa, geram um conjunto de vulnerabilidades que se constituem em verdadeiras 

barreiras na luta por sua dignidade. 

O medo da diferença e a criação de grupos vulneráveis é acompanhada de outro 

problema:  a desumanização desses grupos. Segundo, Bragato e Adamatti (2014),   



15 

 

 

Ao processo de vulnerabilização de diversos indivíduos e grupos humanos 

subjaz um discurso de desumanização ou de relativização da humanidade. 

Assim que negros, índios, mulheres, homossexuais, não cristãos e outros 

experimentam muito mais obstáculos no acesso a seus direitos humanos 

que indivíduos e grupos que se adequam aos padrões dominantes. Isso 

porque “o que determinou a sua inferioridade foi um discurso de gradação 

e hierarquização da humanidade, que sobrevive até hoje. (BRAGATO e 

ADAMATTI, 2014, p. 100) (grifo nosso) 

 

Dessa forma, por mais que a CRFB irradie para todo o ordenamento jurídico o 

princípio da igualdade, e por consequência a vedação da discriminação, a realidade fática 

demonstra a existência de muitos grupos vulneráveis, sem acesso pleno aos direitos 

assegurados, sendo as principais causas o preconceito e a discriminação.  

Especificamente sobre preconceito e discriminação, cabe uma importante 

distinção. Por mais que pareçam sinônimos, preconceito e discriminação, possuem diferenças 

semânticas que devem ser salientadas. Segundo Rios (2007, p. 54) o preconceito designa 

percepções mentais negativas em face de indivíduos de grupos inferiorizados socialmente, 

estando associadas à representações sociais. Conforme alude o autor, este conceito se 

relaciona a “juízos desfavoráveis em face de outros indivíduos e grupos, dado o 

pertencimento ou a identificação destes a uma categoria tida como inferior” (p. 55). Portanto, 

o preconceito diz respeito a um juízo interno do sujeito.  

A discriminação, por sua vez, diz respeito à materialização, no plano concreto, 

de atitudes relacionadas ao preconceito, produzindo, com isso, violações de direitos (RIOS, 

2007, p. 54). Sendo assim, a discriminação perpassa a esfera do indivíduo, da mente do 

sujeito, e se projeta socialmente.  

O preconceito contra o público LGBT, e sua materialização através da 

discriminação, geram vulnerabilidades e situações de injustiça social. No tópico a seguir, será 

demonstrada a importância do reconhecimento como remédio1 para a injustiça social 

simbólica, e apresentada a delimitação e justificativa para utilização da sigla designativa do 

movimento LGBT, objeto deste trabalho. 

 

2.2 A IMPORTÂNCIA DO RECONHECIMENTO AFIRMATIVO DE 

INDIVIDUALIDADES NA DESIGNAÇÃO DO MOVIMENTO LGBT 

  

                                                 
1 O vocábulo “remédio” foi utilizado na tradução do texto de Fraser (2006), servindo 

para indicar um mecanismo de solução para as situações de injustiça social. Dessa forma, o 

reconhecimento seria uma solução para a injustiça social cultural, ou simbólica.  



16 

 

Nancy Fraser (2006, p. 232) ao analisar a injustiça social, afirma que esta pode 

ser compreendida genericamente de duas maneiras: a injustiça econômica e injustiça cultural. 

A injustiça econômica tem suas raízes na estrutura política e econômica da sociedade e diz 

respeito a situações de vulnerabilidade com relação à renda e classe social. A injustiça 

cultural, ou simbólica, tem suas raízes nos padrões sociais de representação, interpretação e 

comunicação. Os exemplos de injustiça cultural elencados pela autora incluem dominação 

cultural, ocultamento e o desrespeito (FRASER, 2006, p. 232). 

Por mais que as situações de injustiça, na prática, estejam entrelaçadas e 

presentes de forma concomitante, cada perspectiva de injustiça carece de um remédio 

específico. Sendo assim, o reconhecimento seria a maneira adequada de combater a 

perspectiva cultural e simbólica da injustiça, que é distinta da injustiça que decorre de fatores 

econômicos. (FRASER, 2006, p. 232). Conforme prossegue a mesma autora, sobre as formas 

de injustiça social,  

 

o remédio para a injustiça econômica é alguma espécie de reestruturação 

político-econômica. Pode envolver redistribuição de renda, reorganização 

da divisão do trabalho, controles democráticos do investimento ou a 

transformação de outras estruturas econômicas básicas. (...). O remédio 

para a injustiça cultural, em contraste, é alguma espécie de mudança 

cultural ou simbólica. Pode envolver a revalorização das identidades 

desrespeitadas e dos produtos culturais dos grupos difamados. Pode 

envolver, também, o reconhecimento e a valorização positiva da 

diversidade cultural (FRASER, 2006, p. 232) (grifo nosso). 

 

As situações de injustiça econômica seriam remediadas com políticas de 

redistribuição que visem a corrigir o desequilíbrio que gera a vulnerabilidade. Já a injustiça 

cultural exige uma alteração cultural que vise a reestruturar os discursos sociais que 

desvalorizam determinado grupo.  

As vulnerabilidades e situações de injustiça social enfrentadas por lésbicas, gays, 

bissexuais, transexuais, etc., em que pese possam ter repercussões econômicas - e de fato as 

repercussões econômicas existem e atingem em cheio principalmente as pessoas transgênero2 

- melhor se enquadram como injustiças de cunho cultural ou simbólico, as quais devem ser 

remediadas com reconhecimento.   

                                                 
2 Para este autor, as problemáticas envolvendo pessoas transgênero, principalmente as 

relacionadas com a dificuldade na obtenção de emprego, consequentemente tendo que valer-se da 

prostituição, enquadraria este grupo como bivalente, nos termos apontados por Fraser (2006, p. 234), 

já que simultaneamente demandam redistribuição e reconhecimento.   



17 

 

Indo além, Fraser (2006, p. 237) denomina remédio de reconhecimento 

afirmativo, o mecanismo que visa a ressaltar as diferenças existentes entre grupos - neste 

caso, evidenciando as diferenças entre lésbicas, gays, transexuais, queer, intersex, assexuais 

-  a fim de promover o reconhecimento.  

Diversas siglas foram utilizadas para se referir ao espectro formado por esse 

grupo de indivíduos: GLS, GLBT, LGBT, LGBTI, LGBTQIA+ etc. Até 1990, por exemplo, 

a sigla GLS apenas mencionava os gays e lésbicas, incluindo uma gama não definida dos 

“simpatizantes”. Por outro lado, passados quase 30 anos, em 2019, novas siglas, como 

LGBTTTQQPIAA3, entraram em pauta como designativas do movimento. A constante 

mudança é decorrente de um processo de reconhecimento de individualidades, que tenta, com 

a sigla, expressar a diversidade de um movimento que não mais sentiria representado em 

apenas três categorias, como no início.  

Ao passo que se ressalta a necessidade e importância do reconhecimento na luta 

pela visibilidade e pela efetivação de direitos, este trabalho adota “LGBT” - Lésbicas, Gays, 

Bissexuais e Transexuais - enquanto sigla representativa do macrogrupo e LGBTfobia para 

designar o fenômeno social, ora objetos de estudo. Tal escolha fundamenta-se a princípio na 

maior menção teórica desses termos na literatura sobre o tema.  

Para a pesquisa, a escolha de um recorte da realidade das Lésbicas, Gays, 

Bissexuais e Transexuais mostrou-se adequada para a definição de preconceito apresentada 

no trabalho, consequentemente denominada LGBTfobia. A adequação refere-se ao fato de 

que para chegar no conceito de LGBTfobia, necessariamente foi traçado um caminho que 

envolveu problemática enfrentadas em razão de orientação sexual e identidade de gênero, 

devidamente compreendidos na sigla. 

Percebe-se, entretanto que, mesmo com o aumento das políticas de visibilidade 

referentes ao público LGBT, as discussões envolvendo a temática continuam pobres em 

conceitos, em razão do desconhecimento do significado de vocábulos e definições 

importantes para a qualificação do debate. Sendo assim, o item a seguir será destinado a 

realizar uma breve conceituação de termos em que ainda repousam dúvidas e que serão 

recorrentemente citados neste trabalho. 

 

                                                 
3 A sigla compreenderia Lésbicas, Gays, Bissexuais, Transgênero, Trasnsexual, Two-

spirit, Queer, Questionando, Pansexual, Intersex, Assexual, Aliado (PINK ADS, 2018). 



18 

 

2.3 NOÇÕES BÁSICAS SOBRE SEXO, GÊNERO, ORIENTAÇÃO SEXUAL E 

IDENTIDADE DE GÊNERO 

 

A diversidade presente no grupo LGBT e o constante processo de 

reconhecimento de identidades, como ressaltado no item anterior, exige, para uma melhor 

compreensão do conteúdo deste trabalho, que o conceito de algumas categorias seja 

devidamente esclarecido. Para alguns, a conceituação pode parecer por demais óbvia. 

Entretanto, ainda são poucas as campanhas informativas e bastante restrito o campo de 

discussão sobre gênero e diversidade sexual. Inclusive nas escolas, onde tais temáticas 

deveriam ser primordialmente discutidas, muitos gestores ainda se mostram resistentes a 

incorporar a diversidade sexual em suas agendas (JUNQUEIRA, 2010, p.125), mesmo com 

os altos índices de LGBTfobia.    

Mesmo após mais de 15 (quinze) anos do lançamento do Programa Brasil sem 

Homofobia4, por exemplo, no qual constava como uma de suas linhas de ação “Elaborar 

diretrizes que orientem os Sistemas de Ensino na implementação de ações que comprovem o 

respeito ao cidadão e à não-discriminação por orientação sexual”, há uma tremenda luta 

travada no que se refere a inclusão de conteúdos referentes a igualdade de gênero e 

diversidade sexual em sala de aula5.  

O surgimento de projetos de lei intitulados “Escola Sem Partido”, que 

representam uma verdadeira afronta à liberdade de cátedra6, já foram objeto de 

pronunciamento do Supremo Tribunal Federal, na ADPF 600, na qual o Ministro Luís 

Roberto Barroso suspendeu dispositivo presente na Lei Orgânica do Município de Londrina 

(PR), que proíbe a adoção de conteúdos relacionados às questões de gênero, e juntamente as 

questões envolvendo diversidade sexual, na rede municipal de ensino.   

Segundo a decisão do Ministro Barroso, “não tratar de gênero no âmbito do 

ensino não suprime essa questão da experiência humana, apenas contribui para a 

                                                 
4 O Programa de Combate à Violência e à Discriminação contra o público LGBT 

(Lésbicas, Gays, Bissexuais e Transgêneros) e de Promoção da Cidadania de Homossexuais “ Brasil 

sem Homofobia” foi lançado em 2004, pela ação do Ministério da Saúde e o Conselho Nacional de 

Combate à Discriminação em ação articulada com a sociedade civil organizada, tendo como um de 

seus objetivos principais “a educação e a mudança de comportamento dos gestores públicos”.  
5 Os conteúdos referentes a essa temática têm sido, pejorativamente, denominados pelas 

camadas mais conservadoras como “ideologia de gênero”.  
6 A liberdade de cátedra encontra-se amparada no art. 206 da CRFB, que estabelece os 

princípios que regem o ensino, em especial, a liberdade de aprender, ensinar, pesquisar e divulgar o 

pensamento, a arte e o saber (inciso II) e o pluralismo de ideias e de concepções pedagógicas (inciso 

III, parte inicial). 



19 

 

desinformação das crianças e dos jovens a respeito de tal tema, para a perpetuação de 

estigmas e do sofrimento que dele decorre” (STF, 2019). Conforme se depreende dos termos 

dessa decisão, a inclusão da diversidade e gênero nos conteúdos abordados em sala de aula 

corrobora para a erradicação da ignorância, ao passo que possibilita o esclarecimento sobre 

as diferenças.  

Enfim, inicialmente serão explicados conceitos relacionados ao sexo e gênero a 

fim de posteriormente elucidar conceitos sobre identidade de gênero (transexuais) e 

orientação sexual (gays, lésbicas, bissexuais). Ressalte-se que a análise não se pretende 

exaustiva e possui como finalidade específica o esclarecimento. Dessa forma, por ora, não 

serão trazidas ao debate as discussões teóricas relativas à construção dos conceitos de 

LGBTfobia. 

O conceito de gênero tornou-se difundido principalmente mediante as teorias 

críticas feministas nas ciências sociais. Esse conceito surge para distinguir o nível anatômico-

fisiológico da esfera social e cultural (HEILBORN, 2002, p. 4). De acordo com Scott (1995, 

p. 72), “a palavra indicava uma rejeição do determinismo biológico implícito no uso de 

termos como ‘sexo’ ou ‘diferença sexual’. 

Por sua vez, as ciências que estudam a sexualidade, majoritariamente lecionam 

que o sexo se expressa nos fatores biológicos. Dessa forma o sexo estaria compreendido nos 

fatores fisiológicos e anatômicos dos sujeitos, referindo-se aos seus órgãos reprodutores, 

hormônios, cromossomos, etc. Sendo assim, trata-se de um conceito basicamente biológico 

(REIS, 2018, p. 18). 

Haveria então uma relação entre o sexo, o desejo sexual e sua expressão social e 

cultural de cada indivíduo, sendo essa relação, um campo de dúvidas sendo objeto de estudo 

de sociólogos, filósofos e psicólogos. Duas principais correntes no campo da sexualidade 

devem ser mencionadas: o essencialismo e o construcionismo social.  

De acordo com a perspectiva essencialista, as categorias sexuais seriam 

congruentes com as variações da natureza (GAMSON, 2000, p. 352), a sexualidade seria uma 

essência, e dessa forma haveria uma verdade sobre o sexo (FOUCAULT, 1999) e que deveria 

ser buscada nas verdades objetivas da natureza, por meio de uma metodologia positivista 

(GAMSON, 2000, p. 349).  Percebe-se pelo essencialismo que o sexo, fator biológico, teria 

o único papel definidor na sexualidade do indivíduo.  

A visão essencialista foi aos poucos sendo deixada de lado no que Joshua 

Gamson (2000) chamou de “The Constructionist Turn”, in verbis, “as the scattershot, 

multidisciplinary field of sexualities study began to congeal and consolidate, its major 



20 

 

"essentialist" premises came quickly under fire” (p. 352). Segundo o autor, com a 

multidisciplinaridade houve uma progressiva decaída do essencialismo sexual, e com isso, a 

queda da busca pela verdade da sexualidade decorrente da natureza. A sexualidade, então, 

passou a ser vista como um construído7 social, que para Butler (2008, p. 55) ” é construída 

nos termos do discurso e do poder, sendo o poder em parte entendido em termos das 

convenções culturais heterossexuais e fálicas”.   

Sendo assim, na perspectiva construcionista que emerge, maior atenção é dada 

ao processo social e o processo interacional no qual os corpos e o desejo recebem significado 

político (GAMSON, 2000. p. 352).  Enquanto o sexo se expressa nos fatores biológicos 

(órgãos reprodutores, hormônios, cromossomos, etc.), o gênero representa um construto 

social que corresponderia aos papéis dos indivíduos em sociedade. Ou seja, neste contexto é 

possível falar da dimensão social, cultural e política que seria o gênero e que se distinguiria 

da dimensão anatômico-fisiológica que seria o sexo.  

Essa configuração, que coloca o sexo como natural e o gênero como social, 

entretanto, é alvo de críticas. Butler (2008, p. 25), exempli gratia, traz ao debate a 

possibilidade de o sexo, ser resultado do trabalho discursivo, o que abriria margem para 

questionamentos sobre a imutabilidade do sexo. Questiona-se se a “natureza” presente e 

expressa no sexo seria capaz de o situar fora do âmbito do discurso.  Nos termos da autora, 

 

Se o sexo é, ele próprio, uma categoria tomada em seu gênero, não faz 

sentido definir o gênero como a interpretação cultural do sexo. O gênero 

não deve ser meramente concebido como a inscrição cultural de significado 

num sexo previamente dado (uma concepção jurídica); tem de designar 

também o aparato mesmo de produção mediante o qual os próprios sexos 

são estabelecidos. Resulta daí que o gênero não está para a cultura assim 

como o sexo para natureza(...) (BUTLER, 2008, p. 25)  

 

Conforme pode-se perceber, Butler afirma que não faria sentido considerar, de 

forma estanque, que o gênero é expressão social de um sexo, tomado este como pré-

discursivo, e dado. Seguindo a perspectiva construcionista, Butler demonstra que inclusive a 

ideia de sexo, como natural e imutável, está imersa na construção social e no discurso. As 

                                                 
7 Ressalte-se que conforme alerta Lemos, ao se falar em construção, não se quer dizer 

que o indivíduo pode, por sua vontade, alterar ou “construir” per si sua sexualidade, pois, conforme 

assevera o autor supracitado “a construção que concebemos não é operada por um sujeito pré-

existente à sexualidade”, razão pela qual são infundadas as terapias de retificação da orientação sexual 

ou identidade de gênero (2017, p. 150), as chamadas terapias de cura gay. 



21 

 

próprias ideias que abordam a “natureza sexuada” e o “sexo natural” como pré-discursivos, 

são meios discursivos8 (BUTLER, 2008, p. 25).  

Após estabelecida a diferença entre sexo e gênero, torna-se possível falar sobre 

identidade de gênero.  De acordo com os Princípios de Yogyakarta9, sobre a Aplicação da 

Legislação Internacional em Relação à Orientação Sexual e Identidade de Gênero (2006), a 

identidade de gênero pode ser entendida como 

 

a profundamente sentida experiência interna e individual do gênero de cada 

pessoa, que pode ou não corresponder ao sexo atribuído no nascimento, 

incluindo o senso pessoal do corpo (que pode envolver, por livre escolha, 

modificação da aparência ou função corporal por meios médicos, cirúrgicos 

ou outros) e outras expressões de gênero, inclusive vestimenta, modo de 

falar e maneirismos. (PRINCÍPIOS, 2006, p. 7) (grifo nosso) 

 

Conforme o conceito acima aduzido, percebe-se que a identidade de gênero pode 

ser definida como a experiência pessoal e individual do sujeito em relação ao seu gênero, ou 

seja, com relação aos seus papéis, comportamentos e autoimagem, o que pode coincidir ou 

não com o sexo atribuído àquele indivíduo. Ou seja, a identidade de gênero refere-se a 

percepção pessoal do indivíduo como sendo do gênero feminino ou masculino10, 

independentemente do sexo biológico (REIS, 2018, p. 25). Se há coincidência entre o sexo 

biológico e a identidade de gênero diz-se que é uma pessoa (homem ou mulher) Cisgênero, 

se não há coincidência, fala-se em uma pessoa Transgênero.  

Ainda de acordo com os Princípios de Yogyakarta (2006), a orientação sexual 

diz respeito à “capacidade de cada pessoa de ter uma profunda atração emocional, afetiva ou 

sexual por indivíduos de gênero diferente, do mesmo gênero ou de mais de um gênero, assim 

como ter relações íntimas e sexuais com essas pessoas”.  Dentre as orientações sexuais 

“preponderantes”11 podemos citar a heterossexual, homossexual e bissexual.  

                                                 
8 Este autor considera importantíssima a crítica de Butler sobre o caráter discursivo do 

sexo, e sobre como, a partir do construcionismo social, conceitos tidos como dados, são 

problematizados, razão pela qual a crítica foi trazida.  
9 Os Princípios de Yogyakarta representam um documento sobre direitos humanos na 

temática de orientação sexual e identidade de gênero, fruto de uma reunião realizada em Yogyakarta, 

na Indonésia, em novembro de 2006.  
10 Acrescente-se que existem as pessoas que não se sentem “compreendidas” nas 

caixinhas do feminino ou masculino, sendo verificáveis combinações de gênero ou até sua total 

negação, sendo os que se identificam como genderfluids e agenders. 
11 A palavra preponderante neste trecho busca trazer a ideia de que dentre as diversas 

conformações referentes à orientação sexual, a grande maioria das pessoas afirma se enquadrar em 

uma delas. Entretanto deve-se ressaltar a diversidade e fluidez humana, expressa também na vivência 

e desejo sexuais, tornando possíveis outros inúmeros arranjos de orientação sexual, como a 



22 

 

A homossexualidade diz respeito a atração emocional, afetiva ou sexual por 

pessoas do mesmo gênero ou sexo (BRASIL, 2017, p.9). O termo homossexual pode se 

referir a mulheres e homens, respectivamente, lésbicas e gays. Ressalte-se que o vocábulo 

adequado é homossexualidade e não “homossexualismo”, tendo em vista a carga patológica 

trazida com o sufixo “ISMO”.12 O indivíduo bissexual é a pessoa, homem ou mulher, que se 

relaciona afetiva e/ou sexualmente com pessoas de ambos os sexos/gêneros. A 

heterossexualidade, por sua vez, diz respeito a atração amorosa, física e afetiva por pessoas 

do sexo ou gênero oposto (REIS, 2018). 

Ressalte-se que orientação sexual e identidade de gênero são conceitos que se 

relacionam entre si, mas que dizem respeito a diferentes esferas da vida de uma pessoa. 

Enquanto que a orientação sexual se refere a atração afetiva-sexual, a identidade de gênero 

diz respeito a como o indivíduo se enxerga, com relação ao seu gênero.   

                                                 
assexualidade e pansexualidade, bastante citadas ultimamente, e presentes nas novas siglas 

designativas do movimento. 
12  O que para muitos pode soar como apego excessivo a terminologia e ao 

“politicamente correto” expressa uma questão de dignidade humana. Por mais incrível que possa 

parecer, apenas em 1990, em 17 de maio, a Assembleia Geral da Organização Mundial da Saúde 

excluiu o “Homossexualismo” do Cadastro internacional das Doenças, afirmando de forma expressa 

que a homossexualidade não era distúrbio, doença ou perversão.   



23 

 

3 LGBTFOBIA ENQUANTO FENÔMENO SOCIAL E ANÁLISE DA VIOLÊNCIA 

LGBTFÓBICA 

 

De início, cumpre ressaltar que o termo LGBTFobia é relativamente recente. 

Infelizmente ainda são poucos os textos que abordam o preconceito contra o macrogrupo 

LGBT. Entretanto, a literatura clássica, em razão dos primeiros estudos investigarem a 

homossexualidade (evidenciando a homossexualidade masculina), possui um vasto campo 

de abordagem sobre o que seria a homofobia.  

Em que pese serem termos diferentes, é inegável a relação existente entre os 

conceitos, principalmente pelas raízes comuns dessas formas de preconceito. E em razão de 

ser mais antigo, o termo homofobia traz consigo uma série de significados que demonstram 

paralelamente as abordagens utilizadas pelos estudiosos nas pesquisas para compreender a 

homossexualidade. 

Na teoria e na prática, muitas vezes o termo homofobia não é utilizado para 

definir apenas o preconceito contra homossexuais. É comum se ouvir falar em homofobia 

para designar o preconceito contra lésbicas, transexuais, bissexuais etc. Contudo, críticas 

podem ser feitas a utilização ampliada do vocábulo homofobia, conforme se verificará em 

seguida.  

 

3.1 HOMOFOBIA: SURGIMENTO, TRAJETÓRIA E CRÍTICAS AO TERMO 

 

A palavra homofobia, fruto de dois radicais gregos, etimologicamente indicaria 

o medo (φόβος - fobos) do semelhante/igual (όμός - homos). Segundo indica Borrillo (2010, 

p. 21) o termo foi inventado por K. T. Smith, em 1971, em um artigo publicado que tinha 

como proposta a análise da personalidade homofóbica. Este termo é utilizado, 

corriqueiramente, para fazer referência a um “conjunto de emoções negativas (aversão, 

desprezo, ódio ou medo) em relação às homossexualidades (PRADO, 2010, p. 7) 

(JUNQUEIRA, 2007, p. 4).  

O momento que foi cunhado o vocábulo remonta às investigações médicas e 

clínicas que buscavam entender o desejo homossexual. A relação com o discurso “clínico e 

medicalizante” é demonstrada com as associações da homofobia com algumas 

psicopatologias (LEMOS, 2017, p. 136). Esta faceta do conceito está ligada a ideia de um 

ódio irracional e patológico (visto às vezes como doença) contra os homossexuais ou as 



24 

 

pessoas que assim são vistas13 (JUNQUEIRA, 2007, p. 4). Junqueira (2007, p.4) ressalta o 

fogo cruzado no discurso medicalizado, em que de um lado a homossexualidade é tida como 

doença, e de outro, os que repugnam essa afirmação, apontam a homofobia como doença.  

A crítica feita a esta acepção que o termo homofobia carrega diz respeito ao fato 

que a medicina e a clínica podem limitar compreensões. A crença social é de que o discurso 

médico corresponde a uma verdade absoluta, olvidando-se que todas as formas de 

conhecimento são práticas sociais interpenetradas de ideologias, discursos de poder, 

interesses, produzidos dentro de conflitos sociais, culturais, históricos, políticos, jurídicos, 

que fazem com que as pesquisas relacionadas à sexualidade sejam afetadas por padrões 

morais e religiosos dos grupos dominantes (JUNQUEIRA, 2007, p. 5). 

O caro leitor deve pensar instantaneamente que a escolha pelo termo LGBTfobia, 

infortunadamente, em razão da presença do mesmo radical grego (fobia), não se livraria deste 

estigma. Por este motivo, desde o princípio salientou-se que este trabalho visa a analisar a 

LGBTfobia14 enquanto fenômeno social. Afastando-se do cunho psicopatológico, será 

estabelecida as raízes deste preconceito e abordadas as nuances da discriminação e violência 

LGBTfóbica.  

Ademais, conforme foi mencionado no tópico 2.1, a escolha do termo 

LGBTfobia como objeto de estudo foi norteada pela necessidade de reconhecimento.  

Conforme salientado anteriormente, o vocábulo homofobia surgiu no contexto de 

investigação sobre a homossexualidade. Logo, a homofobia representaria, paralelamente, a 

forma de preconceito direcionada a mulheres e homens homossexuais, lésbicas e gays.  

O que se percebe é que muitos autores, como Junqueira (2007), utilizam o termo 

homofobia de forma mais ampla, servindo para designar a “situações e mecanismos sociais 

relacionados a preconceitos, discriminações e violências contra homossexuais, bissexuais e 

transgêneros, seus comportamentos, aparências e estilos de vida” (grifo nosso). Neste 

sentido, em partes do trabalho serão citados trechos de obras em que os autores mencionam 

a homofobia, nos aspectos mais gerais, no qual esta funciona como sinônimo de LGBTfobia. 

Anteriormente fora salientado que se sabe que a sigla LGBT ainda não consegue 

oferecer o padrão de reconhecimento necessário, o que justifica o surgimento recente de 

                                                 
13 Na expressão “que assim são vistas” o autor amplia o conceito de homofobia, 

estendendo o conceito às pessoas cujas performances sociais sejam entendidas como de 

homossexuais.  
14 Junqueira (2007), inclusive, problematiza sobre a possibilidade de um novo termo 

para designar o preconceito contra o público LGBT.  



25 

 

outras siglas “mais completas”. Entretanto, é indubitável que, no quesito do reconhecimento 

afirmativo, a menção às pessoas bissexuais e transgêneros na denominação da forma de 

preconceito, dá visibilidade e ressalta que existem diferenças entre as formas de preconceito.  

Este trabalho se propõe a fazer uma análise da LGBTfobia de forma mais ampla, 

não adentrando às especificidades de cada forma de preconceito (lesbofobia, bifobia, 

transfobia, etc)15. O que se busca, na verdade, é demonstrar as raízes comuns entre essas 

formas de preconceito através da análise do grupo dominante de onde emana o preconceito. 

 

3.2 LGBTFOBIA: EXPRESSÃO DA CISHETERONORMATIVIDADE E DO SEXISMO 

 

Entendidos os conceitos preliminares sobre sexo, gênero, orientação sexual, 

identidade de gênero e o contexto de escolha do termo objeto deste trabalho, faz-se possível 

trabalhar o conceito principal, qual seja, a LGBTFobia, enquanto fenômeno social.  

Em um primeiro momento, será analisada a LGBTfobia enquanto uma forma de 

preconceito, e quais as raízes que originam os juízos desfavoráveis atrelados aos indivíduos 

do grupo LGBT, para em seguida apresentar uma definição. Ressalte-se que para apresentar 

o conceito de LGBTfobia, esta será analisada a partir da obra de Judith Butler (2008) e Pierre 

Bourdieu (2012). Em decorrência disso, duas frentes serão apresentadas: (a) LGBTfobia 

como materialização da cisheteronormatividade e (b) LGBTfobia como expressão do 

sexismo.  

 

3.2.1 LGBTfobia: materialização da cisheteronormatividade  

 

No livro “Problemas de Gênero”, a filósofa pós-estruturalista estadunidense 

Judith Butler (2008) se propõe a fazer uma análise crítica genealógica16 tendo como foco o 

gênero enquanto efeito de instituições definidoras, que seriam o falocentrismo e a 

                                                 
15 Ressalte-se que este autor considera imprescindível para a qualificação do debate que 

outros trabalhos acadêmicos versem especificamente sobre as discriminações direcionadas a cada 

letra do espectro LGBT. Considerando as diferenças existentes entre cada grupo, faz-se necessário 

adentrar mais às especificidades e demonstrar como a vulnerabilidade de cada um se apresenta.  
16 A crítica genealógica, segundo Butler, é uma forma de investigação crítica nomeada 

por Foucault, reformulando Nietzsche, que ao invés de focar em buscar as origens - no caso da obra 

de Butler, as origens do gênero, sexo e desejo - investiga as apostas políticas. As origens e causas se 

demonstram efeitos de instituições, práticas e discursos sociais. (BUTLER, 2008, p.9) 



26 

 

heterossexualidade compulsória17 (BUTLER,2008, p. 9). Por essa razão, a obra de Butler, 

incluída nas chamadas teorias queer, é muito mencionada, ao mesmo tempo, pelos 

movimentos feministas e LGBT’s. A abordagem das teorias queer, ao invés de dissecar as 

identidades e sexualidades, direciona os olhares para entender a heterossexualidade enquanto 

princípio organizador e em que medidas e situações a dicotomia entre hétero e homo é 

opressora (LEMOS, 2017, p. 151). 

Butler analisa a identidade de gênero - seu processo de constituição como ideal 

normativo - a partir de uma ordem compulsória formada pelo sexo, gênero e sexualidade. 

Como efeito de práticas discursivas, esta matriz cultural deve obedecer a um padrão de 

coerência e continuidade, as quais são normas de inteligibilidade socialmente instituídas e 

mantidas (BUTLER, 2008, p.38). Em outras palavras, o processo de criação de identidades, 

muito mais que apenas uma questão interna de experiências, é regulada por normas culturais 

pré-determinadas. 

No que se refere ao gênero, são considerados inteligíveis, ou seja, compreensíveis 

“aqueles que, em certo sentido, instituem e mantêm relações de coerência e continuidade 

entre sexo, gênero, prática sexual e desejo” (BUTLER, 2008, p. 38). Dessa forma os gêneros 

“aceitos” e compreendidos pela sociedade devem apresentar coerência e continuidade com 

os ditames da matriz heterossexual.  

Essa matriz cultural diz respeito ao sistema de heterossexualidade compulsória, 

heteronormatividade ou heterossexismo. E como se operacionaliza a heterossexualidade 

compulsória dentro dessa matriz cultural? Seguindo a coerência e a continuidade apenas um 

modelo é aceito: o heterossexual. O perfil da identidade de gênero  

 

só pode denotar uma unidade de experiência, de sexo, gênero e desejo, 

quando se entende que o sexo, em algum sentido, exige um gênero — sendo 

o gênero uma designação psíquica e/ou cultural do eu — e um desejo — 

sendo o desejo heterossexual e, portanto, diferenciando-se mediante uma 

relação de oposição ao outro gênero que ele deseja. A coerência ou a 

unidade internas de qualquer dos gêneros, homem ou mulher, exigem assim 

uma heterossexualidade estável e oposicional. (BUTLER, 2008, p. 45) 

(grifo nosso). 

                                                 
17 Lemos (2017) assevera que heterossexualidade compulsória e heteronormatividade 

representam os mesmos fenômenos sociais, porém em momentos históricos distintos. 

Heterossexualidade, termo cunhado por Adrienne Rich e diz respeito ao termo que explica essa matriz 

heterossexual. Já o termo heteronormatividade foi cunhado por Michael Warner e designa as 

expectativas e hábitos sociais que colocam a heterossexualidade como pressuposto e fundamento da 

sociedade (LEMOS, 2017, p.157). A heterossexualidade compulsória, segundo Miskolci (apud 

LEMOS, 2017, p.157) diz respeito ao momento histórico em que a homossexualidade era tida como 

patologia e crime, já a heteronormatividade compreenderia o período posterior à descriminalização e 

despatologização.  



27 

 

 

Em outras palavras, para um gênero socialmente inteligível é necessário que o 

sexo biológico (homem ou mulher) se expresse coerentemente com a sua designação cultural 

(masculino ou feminino) e que o desejo sexual se opere em face do gênero oposto. Nos termos 

de Borrillo (2010, p. 16), “nessa ordem sexual, o sexo biológico (macho/fêmea) determina 

um desejo sexual unívoco (hétero), assim como um comportamento social específico 

(masculino/feminino) ”. Ou seja, na ordem hegemônica é admissível apenas um único arranjo 

que leva a perpetuar a heterossexualidade.  

A matriz é excludente e coercitiva, ao passo que as identidades “incoerentes” e 

“descontínuas” são proibidas e marginalizadas. Butler (2008) vai além e afirma que “sendo 

a ‘identidade’ assegurada por conceitos estabilizadores de sexo, gênero e sexualidade, a 

própria noção de ‘pessoa’ se veria questionada pela emergência cultural daqueles seres cujo 

gênero é ‘incoerente’ ou ‘descontínuo’” (BUTLER, 2008, p. 38).   

Neste ponto, a matriz heterossexual se opera em meio a preconceitos e 

discriminações difundidos e reproduzidos, se materializando como LGBTfobia em face aos 

indivíduos que rompem com esta ordem normativa (LEMOS, 2017, p. 155). Os membros do 

grupo LGBT, “são submetidos à violência e à dominação, por isso eles ocupam um domínio 

de abjeção. Eles desorganizam as regras que governam a sequência sexo/gênero/desejo, 

portanto não são assimilados culturalmente, não são inteligíveis, por isso representam uma 

ameaça” (LEMOS, 2017, p. 155).   

O preconceito contra a população, nesta perspectiva, nada mais é que uma reação 

a descontinuidade, ou seja, a quebra com o padrão de identidade esperado, a infringência às 

normas socialmente postas. Sendo assim, por fugirem às normas, as lésbicas, gays, bissexuais 

e transexuais, estão sujeitos à reeducação, marginalização, inferiorização, exclusão e até 

mesmo punição (LOURO, 2009, p. 90), dentro do contexto da LGBTfobia, para que se 

adequem à ordem heterossexual.  

Caso importante a ser esclarecido diz respeito às pessoas transexuais 

heterossexuais18. Conforme pontuou de forma sagaz Lemos (2017, p. 156), no que se refere 

às pessoas transexuais, por mais que se fale em uma pessoa transexual heterossexual, ou seja, 

                                                 
18 Conforme mencionado anteriormente (item 2.3) identidade de gênero e orientação 

sexual são conceitos que se relacionam, mas que dizem respeito a diferentes esferas da vida do sujeito. 

Sendo assim, uma pessoa transexual que sentir atração pelo mesmo gênero com o qual se identifica 

será homossexual. A título de exemplo, uma mulher transexual que sinta atração por mulheres pode 

ser denominada como mulher trans lésbica. 



28 

 

que sinta atração pelo gênero oposto, estas não estão compreendidas na matriz heterossexual 

hegemônica. Isso se deve ao fato de que  

 

Na matriz cultural hegemônica a heterossexualidade só ganha expressão 

social mediante o gênero considerado naturalmente correspondente ao sexo 

biológico. Portanto, embora seja coerente a identificação de uma mulher 

trans enquanto heterossexual quando ela só sente desejo/relaciona-se com 

homens, é preciso reter o fato de que a heterossexualidade hegemônica não 

admite tal classificação. (LEMOS, 2017, p. 156) 

 

O fato de uma pessoa transexual não seguir as normas de coerência e 

continuidade do gênero em relação ao sexo biológico faz com que se localizem fora dos 

padrões da heterossexualidade hegemônica. Padrões esses que não admitem a ideia de um 

indivíduo que não se identifica com o seu sexo biológico e que seu gênero se expresse de 

forma diversa. Em razão disto é que o autor supracitado aponta que seria mais adequado falar 

em cisheteronormatividade para fazer menção explícita às particularidades das pessoas 

transgênero, travestis e transexuais (LEMOS, 2017, p. 159), pois além da hierarquização do 

desejo heterossexual, há também hierarquização da identidade de gênero cis. 

Procedida a pontuação acima, pode-se concluir que a cisheteronormatividade é 

expressa por meio de uma matriz cultural hegemônica coercitiva. Este arranjo contínuo e 

coerente formado pelo sexo, gênero e o desejo heterossexual se opera senão por meio do 

discurso, que reitera compulsoriamente a heterossexualidade (LOURO, 2009, p. 90) ao passo 

que oprime os que possuem o gênero subversivo (BUTLER, 2008, p.39). Com isso se 

estabelece o discurso dominante de que existe uma superioridade da heterossexualidade, com 

a consequente subordinação dos demais que não se enquadram na ordem hegemônica 

(WELZER-LANG, 2001, p. 467). 

Dessa forma, lésbicas, gays, bissexuais e transexuais, assim como todos os outros 

sujeito que transgridem a matriz cultural hegemônica são ameaças a todo o sistema, sendo 

alvo das mais diversas discriminações, preconceitos e violências. A LGBTfobia, em uma das 

perspectivas trazidas neste trabalho, nada mais é do que a materialização da 

cisheteronormatividade.  

 

3.2.2 LGBTfobia: expressão do sexismo 

 

Inicialmente, cumpre trazer uma definição para o que seria sexismo. O sexismo 

pode ser definido como uma ideologia que organiza as relações entre os sexos, guiados por 



29 

 

normas que preconizam o masculino em detrimento do feminino (BORRILLO, 2010, p. 30). 

Conforme leciona Karin Ellen von Smigay (2002),  

 

Sexismo é atitude de discriminação em relação às mulheres. Mas é 

importante lembrar que se trata de uma posição, que pode ser perpetrada 

tanto por homens quanto por mulheres; portanto, o sexismo está presente 

intragêneros tanto quanto entre gêneros. Inscrita numa cultura falocrática, 

impregna o imaginário social e o prepara a um vasto conjunto de 

representações socialmente partilhadas, de opiniões e de tendência a 

práticas que desprezam, desqualificam, desautorizam e violentam as 

mulheres, tomadas como seres de menor prestígio social. (p.34) 

 

Percebe-se que o sexismo refere-se a uma postura de supervalorização do sexo 

masculino com a consequente diminuição e desqualificação do sexo feminino ou coisas a ele 

relacionadas. Essa realidade estaria diretamente relacionada ao discurso cultural falocêntrico 

difundido, incorporado a visão social e às experiências compartilhadas.  

 Pierre Bourdieu (2012) aborda o sexismo na obra “A Dominação Masculina”, 

trazendo o paradoxo da dominação masculina em face da submissão feminina (p. 8).  

Ressalte-se que o sexismo não se distancia da problemática referente à matriz cultural 

hegemônica heterossexual, pois, inclusive, “a heterossexualização do desejo requer e institui 

a produção de oposições discriminadas e assimétricas entre ‘feminino’ e ‘masculino’” 

(BUTLER, 2008, p. 39), e conforme aponta Borrillo (2010, p. 30) há uma estreita ligação 

entre o sexismo e a cisheteronormatividade19 como fundamentos da LGBTfobia.  

A dominação masculina possui sua principal base no processo de “des-

historicização” e, logo, de naturalização de construções sociais (BOURDIEU, 2012, p. 122), 

recaindo no essencialismo, atribui qualidades e defeitos que seriam inerentes e específicos 

de cada sexo (SMIGAY. 2002, p. 35) .  

Para tanto, verifica-se uma incessante busca por fatores naturais para justificar a 

dóxica posição social inferiorizada da mulher. Neste contexto, 

  

A diferença biológica entre os sexos, isto é, entre o corpo masculino e o 

corpo feminino, e, especificamente, a diferença anatômica entre os órgãos 

sexuais, pode assim ser vista como justificativa natural da diferença 

socialmente construída entre os gêneros e, principalmente, da divisão social 

do trabalho (BOURDIEU, 2012. p. 20). 

 

A convenção em torno de fatores com o anatômico-sexual demonstra a 

complexidade da visão social que alicerça a dominação masculina, que ao mesmo tempo está 

                                                 
19 Neste trecho o autor utiliza o termo “hierarquia da heterossexualidade” que, ao ver 

deste autor, apresenta relação sinonímica com o conceito de cisheteronormatividade.  



30 

 

inscrita em objetividade e subjetividade (BOURDIEU, 2012, p. 20). A dominação masculina 

segue uma lógica paradoxal, pois ao mesmo tempo é espontânea e extorquida, nos termos de 

Bourdieu (2012, p. 50), com efeitos e “disposições espontaneamente harmonizadas com esta 

ordem que as impõe” (BOURDIEU, 2012, p. 50) 

A dominação é uma ordem; é uma forma de poder. Deve ser ressaltado, 

entretanto, que, em pese a expressão real da dominação masculina, existe a violência exercida 

simbolicamente sobre os corpos, sem coação física (BOURDIEU, 2012, p. 50). A violência 

simbólica  

 

Se institui por intermédio da adesão que o dominado não pode deixar de 

conceder ao dominante (e, portanto, à dominação) quando ele não dispõe, 

para pensá-la e para se pensar, ou melhor, para pensar sua relação com ele, 

mais que de instrumentos de conhecimento que ambos têm em comum e 

que, não sendo mais que a forma incorporada da relação de dominação, 

fazem esta relação ser vista como natural;(BOURDIEU, 2012, p. 47). 

 

A violência simbólica se relaciona, em determinada perspectiva, ao sexismo 

intragênero especificado por Smigay (2002) no conceito retro mencionado, tendo em vista 

que há uma adesão das próprias mulheres na naturalização da condição de subordinação. 

Dessa forma, a relação de dominação é incorporada a vida do dominado, corroborando para 

a manutenção da subordinação. 

Smigay (2002, p. 36) ressalta ainda que a violência é constitutiva do ser 

masculino, construídos para a misoginia, para o sexismo e a LGBTfobia20. É neste contexto 

de violências - real e simbólica - que se insere o sexismo, enquanto forma de discriminação 

que legitima a violência o gênero feminino e contra aqueles que, de alguma forma, estão 

inseridos em um contexto de feminilidade (SMIGAY, 2002, p. 35). 

 Além daqueles feminizados, não se deve esquecer que a valorização do 

masculino e desprezo do feminino, inerentes ao sexismo, justificariam também atitudes 

violentas em face de sujeitos que pretendam “aventurar-se” pelo universo masculino, 

rompendo a matriz cultural hegemônica, como as lésbicas e os homens transexuais. Neste 

ponto, podemos evidenciar a LGBTfobia enquanto expressão do sexismo.  

Após a construção das camadas da LGBTfobia enquanto fenômeno social, resta, 

portanto, que seja apresentada uma definição adequada para este tipo de preconceito. A 

LGBTfobia, então, pode ser entendida como um preconceito que gera uma reação marcada 

                                                 
20 Neste ponto, a autora utiliza o termo homofobia. Entretanto, é cabível a permuta de 

termos em razão de que, conforme é defendido neste trabalho, a LGBTfobia é expressão do sexismo, 

pois em certo ponto, os indivíduos do espectro LGBT rompem com as normas sociais sexistas.  



31 

 

pela hostilidade geral, psicológica e social (LEMOS, 2017, p. 163) contra indivíduos que 

quebram com a ordem cultural, e transgridem as normas de coerência e continuidade da 

matriz sexo-gênero-sexualidade e, consequentemente, que transgridem o desejo 

heterossexual nos padrões hegemônicos. Dessa forma, podemos falar que a LGBTfobia é um 

discurso construído socialmente que visa a perpetuar superioridade da heterossexualidade 

(BORRILLO, 2010, p.30) e a da identidade de gênero cis (LEMOS, 2017, p. 163).  

Ademais, a LGBTfobia também é uma expressão do sexismo e representa a 

rejeição direcionada a indivíduos do gênero feminino, ou que com ele possua relação de 

afinidade, no contexto da dominação masculina. A dominação masculina estabelece papéis 

assimétricos para os dois gêneros, sempre preconizando a masculinidade hegemônica. Dessa 

forma, seriam alvos os que fogem da “masculinidade viril triunfante”, como as mulheres, 

homens femininos, transexuais (homens e mulheres trans) (LEMOS, 2017, p.164). 

 

3.3 ANÁLISE DA VIOLÊNCIA LGBTFÓBICA: DA VIOLÊNCIA SIMBÓLICA À 

VIOLÊNCIA BRUTAL 

 

Após compreendida a LGBTfobia como fenômeno social que materializa a 

cisheteronormatividade e o sexismo, faz-se necessário entender como esta forma de 

preconceito se expressa socialmente. Conforme leciona Junqueira (2007, p. 153) a homofobia 

(LGBTfobia) abrange tanto situações de preconceito, discriminação e violência contra 

indivíduos cujas performances e/ou expressões não se compatibilizam com os modelos 

hegemônicos postos.  Ou seja, conforme mencionado anteriormente, serão analisados os atos 

de discriminação correlatos a LGBTfobia.  

Inicialmente, cumpre salientar que segundo Salo de Carvalho (2017) a violência 

LGBTfóbica pode ser decomposta e analisada em três níveis distintos: a violência simbólica, 

a violência institucional e a violência interpessoal. A violência simbólica diz respeito a 

cultura LGBTfóbica em si e a reiteração dos discursos de inferiorização baseados na 

diversidade sexual e identidade de gênero. A violência institucional, por sua vez, é ampla e 

relaciona-se com a violência estatal empregada na patologização e criminalização das 

identidades não heterossexuais. Além disso a violência estatal também abrange “a aplicação 

misógina e LGBTfóbica da lei penal e por outro lado, na construção de práticas sexistas nas 



32 

 

e através das agências punitivas”21. A violência interpessoal diz respeito à materialização da 

cultura LGBTfóbica em atos físicos de violência.  (CARVALHO, 2017) 

Conforme pode-se perceber, a violência LGBTfóbica compreende uma ampla 

gama de situações que vão desde manifestações culturais até a violência real, sendo por isso 

classificado por Carvalho (2017) e Borrillo (2010) como um fenômeno complexo. De acordo 

com este último autor, 

   

A homofobia é um fenômeno complexo e variado que pode ser percebido 

nas piadas vulgares que ridicularizam o indivíduo efeminado, mas ela pode 

também assumir formas mais brutais, chegando até a vontade de 

extermínio, como foi o caso na Alemanha Nazista. (BORRILLO, 2010, p. 

16) 

 

É por esta razão que se costuma dizer que a violência LGBTfóbica acompanha 

desde cedo os membros do Movimento LGBT. Não por acaso, a maioria das lésbicas, gays 

ou transexuais possuem relatos das clássicas injúrias proferidas desde a infância (ERIBON, 

2008, p. 29), na qual os termos “viado safado”, “menininha”, “sapatão” bradavam. 

Percebemos, nestes momentos, a manifestação da heteronormatividade na esfera simbólica 

da violência LGBTfóbica. A cultura LGBTfóbica nada mais é que a disseminação do 

discurso cisheteronormativo e do sexismo que pregam simultaneamente a superioridade da 

heterossexualidade e do masculino e a anulação da diversidade.  

Dentre os níveis que compõem esse complexo de violência, conforme trabalha 

Carvalho (2017), a violência LGBTfóbica interpessoal (ou violência real) por ser uma 

concretização, ou melhor, um ato físico movido pelo preconceito de uma pessoa contra outra, 

é tomada como referencial político-criminal. Ou seja, quando se fala em LGBTfobia, 

normalmente se remete a este nível de violência.  

A remessa imediata à violência real se relaciona diretamente ao contexto atual 

em que atrocidades letais são cometidas em razão apenas da orientação sexual ou identidade 

de gênero. De acordo com o Relatório Anual realizado pelo Grupo Gay da Bahia sobre o ano 

de 2018, “a cada 20 horas um LGBT morre de forma violenta vítima da LGBTfobia, o que 

faz do Brasil o campeão mundial de crimes contra as minorias sexuais”. O número de mortes 

totalizou 420, sendo 320 homicídios (76%) e 100 suicídios (24%), que também entram no 

cálculo apresentado. No relatório parcial do ano de 2019, foi apontado pelo GGB que, até 

                                                 
21 Evidencia-se esta última perspectiva da violência LGBTfóbia estatal, tendo em vista 

que no Brasil, desde que foram abolidas as ordenações do reino, a homossexualidade propriamente 

dita deixou de ser criminalizada. Carvalho (2017), entretanto, salienta que o Código Penal Militar 

continua a punir a prática sexual homossexual.  



33 

 

maio de 2019, 141 morte ocorreram, sendo 126 homicídios e 15 suicídios. Nos relatórios são 

incluídos também os heterossexuais que foram confundidos com pessoas do grupo LGBT. 

De acordo com os dados divulgados pela ONG Internacional Transgender Europe 

(2018), entre 1 de outubro de 2017 e 30 de setembro de 2018, 369 pessoas transgênero foram 

assassinadas em 72 países, sendo 167 apenas no Brasil, o que o colocaria no topo do ranking 

mundial como o país que mais mata pessoas trans. 22 

Pode-se perceber pelos dados levantados acima que o cenário de violência real é 

preocupante e merece a atenção do Estado. Conforme apontado pelo Ministério dos Direitos 

Humanos (BRASIL, 2018, p.9), a violência LGBTfóbica no Brasil não é mera casualidade, 

mas um reflexo da ausência de tratamento legal específico sobre o tema, o que o aumenta os 

números relativos a crimes LGBTfóbicos.   

Mas, o que seria um crime LGBTfóbico?  O crime LGBTfóbico pode ser 

compreendido como 

 

Condutas ofensivas a bens jurídicos penalmente protegidos motivadas pelo 

preconceito ou pela discriminação contra pessoas que não aderem ao padrão 

heteronormativo. Significa dizer que, em tese, qualquer conduta prevista 

em lei como delito poderia ser adequada ao conceito de crime homofóbico, 

desde que resultado da expressão (motivação) de um preconceito ou 

discriminação de orientação sexual. (CARVALHO, 2017) 

 

Dessa forma, percebe-se que o que define um crime como LGBTfóbico é a sua 

motivação, relacionada com os conceitos apresentados no primeiro capítulo, quais sejam, a 

heteronormatividade e o sexismo, ambos expressos na LGBTfobia. Vislumbra-se assim, uma 

infinidade de delitos que podem se enquadrar na definição de crime LGBTfóbico, como 

homicídios, lesões corporais, crimes contra a honra, crimes contra a liberdade, etc.  

Os homicídios, dentre aqueles crimes, consubstanciam a violência letal e criam 

a atmosfera de medo que assombra a população LGBT. O retrato das vítimas LGBT 

estampado no cotidiano demonstra a crueldade presente na prática de crimes que muitas 

vezes podem ser considerados como crimes de ódio. Ao analisar os relatórios da violência de 

2011 e 2012 no Estado da Paraíba, Efrem Filho (2016) ressalta o aspecto cruel da brutalização 

de corpos23 que demonstra a presença da LGBTfobia. (EFREM FILHO, 2016, p. 313).  

                                                 
22 No ranking, após o Brasil, estaria o México (71 casos), Estados Unidos (28) e 

Colômbia (21).  Considerando o intervalo entre 1º de janeiro de 2008 e setembro de 2018, o 

Transgender Europe (2018) aponta um total de 2982 casos de homicídios de pessoas transgênero.   
23 Por esta razão, desde o sumário, foi utilizado o termo “violência brutal” para se referir 

a casos de violência real contra pessoas do grupo LGBT. A brutalidade evidencia a motivação 

LGBTfóbica na violência.  



34 

 

Percebe-se que a violência física LGBTfóbica frequentemente possui um ato 

simbólico. A brutalidade e o inexplicável acompanham e delineiam o ódio nesses crimes, 

sendo justamente “nos interstícios entre o excessivo e o inexplicável que a homofobia se 

constrói (EFREM FILHO, 2016, p. 326). A quantidade injustificável de facadas, agressões 

que buscam descaracterizar a vítima, remoção do órgão sexual, introdução de objetos no ânus 

da vítima, diferenciam os crimes de ódio do que seriam os crimes comuns. (EFREM FILHO, 

2016, p. 314). 

Entretanto, a dificuldade na resolução desses casos de violência repousa em 

demonstrar a motivação preconceituosa destes. A cultura LGBTfóbica, um dos níveis de 

violência segundo Carvalho (2017), cega a população e as autoridades que refutam a 

existência de uma discriminação como motivação de crimes. Assim, não são raras as ocasiões 

em que os setores estatais centrais buscam a descaracterização da ligação entre violência e a 

sexualidade (EFREM FILHO, 2016, p. 315). 

Ademais, a cultura LGBTfóbica faz com que esses crimes brutais sejam 

enxergados como questões menos importantes. Aquelas vidas perdidas são vistas como 

menos importantes, menos choráveis, como se importassem menos. Um claro contexto de 

precarização da vida daqueles que não quiseram se adequar às normas sociais (LEMOS, 

2017, p. 192). Esse fator, sem dúvidas, pode ser apontado como um obstáculo a resolução 

dos crimes envolvendo a população LGBT. 

Carrara e Vianna (2006, p. 233) salientam que a violência é permeada por 

diversos fatores como a classe social, a raça, orientação sexual, os quais influenciam nos 

graus de vulnerabilidade e que são levados em consideração na resolução dos delitos. As 

vítimas das violências mais brutais são na sua maioria negros e pardos (CARRARA e 

VIANNA, 2006, p. 236), de baixa renda e em um contexto de vulnerabilidade agravado. 

Esses fatores influenciam na forma como a violência se expressa e nas histórias narradas 

(EFREM FILHO, 2016, p. 320).  

A negação pelo Estado das motivações LGBTfóbicas é recorrente. O Estado se 

utiliza de outros fatores presentes nos fatos delituosos para tirar o foco do preconceito, 

inclusive através da desvitimização. Como exemplo, podemos citar o caso de Gabriel, 

analisado por Efrem Filho (2017), no qual  



35 

 

 

nas conclusões da delegada, a vítima se encontrava entre a 

criminalização e o estigma, o que narrativamente convertia Gabriel 

numa “menos vítima”, ou numa “não vítima”, alguém que, ligado a drogas 

e práticas sexuais moralmente questionáveis, acabou contribuindo para as 

condições que levaram à sua morte. (p. 30) (grifo nosso) 

 

O cenário em que estão envoltos os sujeitos, muitas vezes, é utilizado como 

justificativa para sua condição de vítima. Nesse ponto o Estado e a sociedade questionam e 

até afastam a figura de ofendido, o colocando em uma posição quase de ofensor. Ofensor, 

sim, das normas sociais que reverberam a cisheterenormatividade e sexismo, que se 

materializam como preconceito e discriminação.  

Além disso, a própria vulnerabilidade dos sujeitos acaba sendo um argumento 

utilizado contra as vítimas, na tentativa de omitir a face LGBTfóbica da violência. No que se 

refere a travestis e transexuais, por exemplo, são recorrentes os argumentos de que a situação 

de prostituição em que se encontram (EFREM FILHO, 2016, p. 331) seria uma justificativa 

para sofrerem violência. Lemos (2017, p.193/194) ressalta que a própria matriz hegemônica 

empurra as travestis e transexuais para o cenário de prostituição, lugar de trabalho a elas 

imposto, e este mesmo lugar (e em razão dele) converte-se em seu leito de morte. 

Nessa gama de argumentos furtivos o Estado e a sociedade se apoiam em não 

(querer) ver a ligação entre violência e a LGBTfobia, elegendo outra (s) motivação (ões). 

Seria a chamada sonegação da homofobia (LGBTfobia) mencionada por Efrem Filho (2017, 

p. 31), na qual, as violências compreendidas como LGBTfóbicas pelo Movimento LGBT são 

reduzidas a meros roubos ou tráfico de drogas, da qual se depreende a criminalização da 

vítima.  

Deve-se atentar que em grande parte dos casos a motivação LGBTfóbica está 

aliada a outros motivos, o que não retira o cunho preconceituoso. Assim sendo, a LGBTfobia  

 

não precisa ser o motivo principal ou único, basta que seja um 

componente da morte para que reconheçamos nela um homicídio 

transfóbico. Daí porque reputo a todos os casos relatados como tais. A 

transfobia não necessariamente foi o móvel principal dos outros 

homicídios, mas ela compõe todos eles (LEMOS, 2017, p. 193) (grifo 

nosso). 

 

O excerto acima, sobre a transfobia, estende-se a outras formas de preconceito 

em razão de sexualidade e identidade de gênero. Desse modo, não se faz necessário que 

alguém seja violentado exclusivamente em razão de sua sexualidade ou identidade de gênero 

para que a violência se diga LGBTfóbica. Dessa forma, Lemos (2017, p.195) assevera que 



36 

 

não apenas os crimes de ódio possuem nuance LGBTfóbica, podendo o preconceito ser um 

componente de um crime que possua outra motivação preponderante. 

Lemos (2017, p. 194) acrescenta ainda que, em casos em que a violência é 

perpetrada num contexto favorecido pela vulnerabilidade da população LGBT, não há como 

não reconhecer a LGBTfobia nessas situações. Como forma de elucidar seu pensamento, o 

autor supracitado menciona a Portaria nº 4.218/2013, que faz parte da política de combate à 

LGBTfobia de Recife/PE, na qual se estabelece o conceito de Homofobia (LGBTFobia) 

indireta.   

A Homofobia indireta, conforme o art. 1º, §2º da Portaria citada, é  

 

a violência que encontra no perfil de vulnerabilidade da população LGBT 

um contexto favorável ao seu cometimento ou impunidade, destacando-se 

os espaços de sociabilidade LGBT como terrenos férteis para o 

cometimento de violências e crimes, tendo em vista o seu isolamento e 

invisibilidade (PERNAMBUCO apud LEMOS, 2017, p. 195). 

 

Com base nesse conceito, pode-se dizer que a violência LGBTfóbica também diz 

respeito aos casos em que a vulnerabilidade da vítima se encontra intimamente relacionada 

com a execução do crime, favorecendo seu cometimento ou possibilitando a impunidade. 

Dessa forma, este dispositivo amplia a noção de violência LGBTfóbica, mais evidente nos 

crimes de ódio, em que a LGBTfobia é o motivo único ou principal, salientando que o 

preconceito pode vir acompanhado de outros motivos, que podem ser principais ou 

secundários (LEMOS, 2017, p. 196). 

Cumpre salientar que a postura Estatal de negar a matiz LGBTfóbica em crimes, 

na visão deste autor claramente se enquadra no conceito de violência institucional 

desenvolvido por Carvalho (2017).  Ao passo que há a sonegação da LGBTfobia o Estado, 

através das delegacias. 

 

  



37 

 

4 A CRIMINALIZAÇÃO DA LGBTFOBIA NO ORDENAMENTO JURÍDICO 

BRASILEIRO 

 

Em consonância com o que fora apresentado no primeiro capítulo, o combate à 

LGBTfobia, como o combate a qualquer outra forma de discriminação, é objetivo e princípio 

da República Federativa do Brasil. O direito à igualdade e à diferença, presente no texto 

constitucional apresentam-se como verdadeiros imperativos que não se compatibilizam com 

a existência de preconceitos e discriminações. 

Na tentativa de coibir discursos e práticas discriminatórias, a atuação dos 

movimentos sociais se direcionou a cobrar uma postura ativa do poder legislativo para a 

devida tutela dos grupos vulneráveis. Das principais normativas dentro do cenário de 

combate à discriminação, pode-se citar a Lei nº 7.716 de 05 de janeiro de 1989, conhecida 

como Lei do Racismo, e a Lei nº 11.340 de 07 de agosto de 2006, conhecida como Lei Maria 

da Penha, nas quais, respectivamente tiveram papel principal o movimento negro e as 

mulheres.   

No que se refere especificamente a tutela do público LGBT, desde a Assembleia 

Constituinte, no Congresso Nacional havia discussões sobre a vedação da discriminação em 

razão da orientação sexual. Oliveira (2013, p.7) demonstra que a mera tentativa de inclusão 

expressa do termo “orientação sexual” no art. 3º da CRFB foi encarada com dura resistência 

de constituintes conservadores e religiosos. Não há como esquecer que o receio dos 

constituintes em coibir expressamente a discriminação em razão da orientação sexual se 

embasava, entre outros motivos, no medo do incentivo e consequente “aumento” do número 

de homossexuais (OLIVEIRA, 2013, p. 6). 

O cenário de nascimento da nova ordem constitucional, entendido como 

momento de redemocratização, já induz a postura omissa do legislativo quanto à algumas 

temáticas, dentre elas a proteção especial aos membros do grupo LGBT.  O legislativo 

permanece omisso com relação a praticamente todas as demandas do público LGBT, sejam 

elas demandas de direitos civis (casamento, adoção, entre outras), ou a demanda de 

criminalização dos atos LGBTfóbicos (MASIERO, 2013, p. 173). Conforme se demonstrará 

a seguir, a omissão do Poder Legislativo persiste por mais de trinta e dois anos, até os dias 

de produção deste trabalho. 

A utilização da esfera penal como ramo do direito para tutela dos bens jurídicos 

afetados pela LGBTfobia é há muito tempo demanda do movimento LGBT, possuindo apoio 

de outros movimentos sociais. Entretanto, problemáticas surgem acerca do caminho 



38 

 

punitivista e da estratégia utilizada pelo Movimento para criminalizar a LGBTfobia. Seria o 

direito penal a esfera apropriada para a tutela desses bens jurídicos? A criminalização nos 

moldes da Lei nº 7.716/89 é suficiente frente às situações de violência enfrentadas pelo 

Movimento? 

 

4.1 A PERSPECTIVA JURÍDICO-CRIMINAL DA CRIMINALIZAÇÃO DA 

LGBTFOBIA 

 

Conforme leciona Cezar Roberto Bitencourt (2007, p. 210), o crime no sentido 

formal seria toda a ação ou omissão proibida pela lei, sob ameaça de uma pena. No sentido 

material, por sua vez, seria a ação ou omissão que contraria os valores ou interesses sociais, 

devendo ser proibida sob a ameaça de uma pena.  

Ressaltando que são conceitos insuficientes para a análise dos elementos 

estruturais do delito, Bitencourt (2007, p. 211) apresenta a concepção tripartida de crime. 

Trata-se de um conceito analítico, segundo o qual crime seria uma ação típica, antijurídica e 

culpável.  

Propor a criminalização de atos LGBTfóbicos significa, consequentemente (e na 

junção dos conceitos acima apresentados), que essas ações, consideradas socialmente como 

relevantes, seriam objeto da atividade legislativa, que cominando uma pena, as elegeria como 

típicas, antijurídicas e culpáveis.  

Não se deve esquecer, entretanto, que o Direito Penal é regido por princípios 

reguladores do controle penal e limitadores do poder punitivo estatal, amparados no texto 

constitucional e representam garantias aos cidadãos. Esses princípios garantem que o poder 

punitivo estatal esteja de acordo com os direitos humanos, sendo um direito penal garantista 

(BITENCOURT, 2007, P. 10) (GRECO, 2015, P. 8-9). Dentre as funções dos princípios 

fundamentais penais, podemos citar a de nortear a atividade do legislador sobre quais 

condutas podem/devem ser criminalizadas e quais condutas podem ser tuteladas por outros 

ramos do direito.  

Nesse diapasão, merecem destaque dois princípios: o princípio da legalidade e o 

princípio da intervenção mínima. O princípio da legalidade, considerado por Nucci (2017, 

p.129) um princípio constitucional explícito e concernente à atividade do Estado, representa 

uma limitação efetiva ao poder de punir do Estado ao passo que, por este princípio, a 

elaboração de normas incriminadora apenas se dá mediante lei (BITENCOURT, 2007, p. 

11). A base para este princípio está no brocardo latino “nullum crimen, nulla poena sine 



39 

 

previa lege”, presente no texto do art. 5º, XXXIV da CRFB e no art.1º do Código Penal 

Brasileiro.  

Por sua vez o princípio da intervenção mínima, aliado ao princípio da legalidade, 

impede o arbítrio do legislador no uso do poder incriminador do Estado. Segundo o princípio 

da intervenção mínima, a criminalização de uma conduta não deve ser vista como primeira 

opção, ou prima ratio, mas apenas nas ocasiões em que for meio imprescindível à proteção 

de um bem jurídico (BITENCOURT, 2007, p.13).   

Sendo assim, a missão do Direito Penal seria a de exatamente proteger os bens 

jurídicos, “garantindo aos cidadãos uma existência pacífica, livre e socialmente segura, 

sempre e quando estas metas não possam ser alcançadas com outras medidas políticos-sociais 

que afetem em menor medida a liberdade dos cidadãos” (ROXIN, 2006, p. 16).  

Para Prestes (2014, p.179), o bem jurídico que se pretende tutelar com a 

criminalização dos discursos de ódio é a igualdade24. A tutela da igualdade em razão da 

orientação sexual e identidade de gênero, conforme salienta Masiero (2013, p. 6), 

evidentemente, encontra permissão constitucional, vindo a problemática em torno da 

criminalização residir em outro ponto. Para a autora retromencionada, o debate “não reside 

aqui, afinal, ainda que de forma universalista, encontra-se a igualdade protegida, e há tipo 

penal para qualquer injusta discriminação. A questão é saber se a homofobia merece 

tratamento por legislação específica, sobretudo, se de natureza penal” (MASIERO, 2013, 

p.6). 

Em meio a diversos debates legislativos e jurídico-criminológicos, a proposta de 

criminalização da homofobia (LGBTfobia)25, é levantada pelo movimento LGBT e encontra 

apoio de outros grupos e movimentos sociais que encontraram no Direito Penal o campo de 

tutela de bens jurídicos, como é o caso dos negros e das mulheres. O Projeto de Lei da Câmara 

nº 122/2006 marca o histórico caminho na tentativa de criminalização da LGBTfobia e 

consubstancia a estratégia do Movimento LGBT como forma de enfrentar as situações de 

violência e discriminação.  

                                                 
24

 Entretanto, não se pode esquecer que conforme apresentado no item 3.3 (Análise da 

violência LGBTfóbica) o conceito amplo de LGBTfobia faz com que sua criminalização represente 

a tutela de diversos outros bens jurídicos.  
25 Nas propostas iniciais, ainda se utilizava o termo Homofobia para designação da forma 

de preconceito. 



40 

 

Após o arquivamento do PLC nº 122/2006, mais recentemente, o Projeto de Lei 

do Senado nº 134/ 2018 retoma as discussões da criminalização da LGBTfobia, indicando 

que ainda há um longo caminho até que seja dada a devida atenção à matéria pelo Legislativo. 

 

4.2 PROPOSTAS DE CRIMINALIZAÇÃO DA LGBTFOBIA: PLC Nº 122/2006 E PLS 

Nº134/2018 

 

O Projeto de Lei da Câmara nº 122, de 2006, surgiu a partir do Projeto de Lei nº 

5003, de 2001, na qual o Congresso Nacional, após 14 anos retornou aos debates sobre a 

tutela da igualdade através da proteção contra à discriminação em razão de orientação 

sexual26 (PRESTES, 2013, p. 168).  

O PL nº 5003/2001 foi apresentado pela Deputada Federal Iara Bernardi (PT-

SP), trazendo as situações de discriminação em razão de orientação sexual e estabelecendo 

sanções às práticas discriminatórias. Ressalte-se que as sanções trazidas eram de cunho 

administrativo, dentre as quais, inabilitação para contratos com a administração pública, 

inabilitação para concessão de remissões, isenções, anistias, etc. Dessa forma, o PL nº 5003, 

ainda não representava uma proposta de criminalização.  

O PL nº 5003/2001, seguiu parado até o ano de 2005. Nos anos anteriores, os 

relatores designados sequer chegaram a apresentar um parecer sobre o projeto, o que veio 

mudar apenas com a Relatoria do Deputado Luciano Zica do PT do Estado de São Paulo, que 

emitiu parecer pela aprovação do projeto. Em 2006, o projeto entrou em pauta para votação, 

em regime de urgência protocolado pelo Deputado Rodrigo Maia e outros Deputados, o que 

fez com que os parlamentares contrários não se atentassem (MASIERO, 2013, p. 16). O 

projeto foi aprovado por unanimidade e seguiu para o Senado.27 

 Ressalte-se que duras críticas foram feitas à aprovação do projeto, apelidado de 

“mordaça gay”28  e acusado de ter origem ateia (PRESTES, 2014, p. 171). Já no Senado, com 

                                                 
26 Na época de apresentação do PL 5003/2001, ainda eram mais tímidos os debates 

envolvendo identidade de gênero. O texto deste PL ainda é omisso em tratar especificamente das 

vulnerabilidades de das pessoas transgênero.   
27 Conforme salienta Prestes (2014, p.170) o fato de que houve aprovação de um PL em 

regime de urgência, colocado extra-pauta, causou indignação na ‘bancada evangélica”, que afirmava 

que houve verdadeira “agressão contra os cristãos do Brasil”; 
28 O apelido foi divulgado por notícias e artigos veiculados à época, como no texto de 

Paul Medeiros Krause (2009), no qual alega-se a inconstitucionalidade do PLC em razão de ser 

atentatório à direitos à igualdade, à livre manifestação do pensamento, à inviolabilidade da liberdade 

de consciência e de crença, à não-discriminação por motivos de crença religiosa, convicção filosófica 

e política, além de representar a implantação do totalitarismo e do terrorismo ideológico de Estado.  



41 

 

nova numeração o PLC nº 122/2006, sua nova redação visava incluir alterações na Lei nº 

7.716, de 5 de janeiro de 1989, conhecida como a Lei do Racismo, no artigo 140, §3º do 

Código Penal Brasileiro (Decreto-Lei nº 2.849/1940), e no artigo 5º da Consolidação das Leis 

do Trabalho (Decreto-Lei nº 5.452/1943).  

Conhecido como “Projeto de Criminalização da Homofobia”, o PLC nº 122 

alteraria o art. 1º da Lei do Racismo (Lei n. 7.716/89) que passaria a definir “os crimes 

resultantes de discriminação ou preconceito de raça, cor, etnia, religião, procedência 

nacional, gênero, sexo, orientação sexual, identidade de gênero” (BRASIL, 2006). Dessa 

forma, estaria ampliado o objeto de tutela da Lei nº 7.716, que agora passaria a incluir tipos 

penais com motivação por razões de gênero, sexo, orientação sexual e identidade de gênero 

(MASIERO, 2013, p.16).  

 Entretanto, não apenas aumentar a abrangência da Lei nº 7.716/89 e dos tipos 

penais que nela constam, como também traria ao universo jurídico novas condutas típicas. O 

art. 4º do PLC nº 122, por exemplo, propunha a introdução do art. 4º-A na Lei 

supramencionada, estabelecendo um novo tipo penal com a redação: “Art. 4º-A Praticar o 

empregador ou seu preposto atos de dispensa direta ou indireta: Pena: reclusão de 2 (dois) a 

5 (cinco) anos” (BRASIL, 2006).  Ou seja, além de ampliar a aplicação da Lei do Racismo, 

como por exemplo, estendendo o art. 4 da legislação vigente, referente à “Negar ou obstar 

emprego em empresa privada” (BRASIL, 1989), que também seria aplicável em caso de 

motivação LGBTfóbica, há a inserção de novos tipos penais propriamente ditos.  

Haveria também modificações nos textos dos artigos 5º, 6º e 7º da Lei nº 

7.716/89. A redação do art. 5º na lei vigente “Recusar ou impedir acesso a estabelecimento 

comercial, negando-se a servir, atender ou receber cliente ou comprador” (BRASIL, 1989), 

passaria a vigorar com a seguinte redação: “Impedir, recusar ou proibir o ingresso ou a 

permanência em qualquer ambiente ou estabelecimento, público ou privado, aberto ao 

público” (BRASIL, 2006).  

O art. 6º, representa uma proteção contra a discriminação no âmbito escolar, teria 

a redação atual, “Recusar, negar ou impedir a inscrição ou ingresso de aluno em 

estabelecimento de ensino público ou privado de qualquer grau” (BRASIL, 1989), alterada 

para uma tipificação com maior amplitude (MASIERO, 2013, p. 17). A redação do art. 6 

passaria a “Recusar, negar, impedir, preterir, prejudicar, retardar ou excluir, em qualquer 

sistema de seleção educacional, recrutamento ou promoção funcional ou profissional” 

(BRASIL, 2006).  



42 

 

Por fim, o art. 7º, seria alterado de ““Impedir o acesso ou recusar hospedagem 

em hotel, pensão, estalagem ou qualquer estabelecimento similar”, para “Sobretaxar, recusar, 

preterir ou impedir a hospedagem em hotéis, motéis, pensões ou similares”. O art. 6º do PLC 

insere ainda o art. 7º-A, que tipifica como crime o ato de “Sobretaxar, recusar, preterir ou 

impedir a locação, a compra, a aquisição, o arrendamento ou o empréstimo de bens móveis 

ou imóveis de qualquer finalidade”. 

Conforme a redação proposta para os tipos penais acima mencionados, percebe-

se que se amplia a tutela contra a discriminação, sendo os novos tipos penais aplicáveis 

também para outras modalidades de discriminação, como a racial ou por procedência 

nacional, por exemplo. Entretanto, o PLC também traz inovações que, pela redação, percebe-

se o direcionamento às vulnerabilidades e situações de violências enfrentadas 

especificamente pelo público LGBT. O art. 7º do PLC traz dois novos artigos, o art. 8º-A e 

art. 8º- B, os quais possuem as penas mais altas da lei, e dizem respeito às situações de 

discriminação na demonstração de afeto por pessoas do público LGBT.   

 

Art. 8º-A Impedir ou restringir a expressão e a manifestação de afetividade 

em locais públicos ou privados abertos ao público, em virtude das 

características previstas no art. 1º desta Lei: 

Pena: reclusão de 2 (dois) a 5 (cinco) anos. 

Art. 8º-B Proibir a livre expressão e manifestação de afetividade do cidadão 

homossexual, bissexual ou transgênero, sendo estas expressões e 

manifestações permitidas os demais cidadãos ou cidadãs: 

Pena: reclusão de 2 (dois a 5 (cinco) anos. (BRASIL, 2006) 

 

Conforme percebe-se, enquanto a parte final do art. 8º-A faz referência a todos 

os grupos tutelados pela Lei nº 7.716/89, o art.8º-B é específico em mencionar a manifestação 

de afeto entre homossexuais, bissexuais ou transgêneros. Ademais, o art. 8º do PLC ampliaria 

os artigos 16 e 20, acrescentando mais efeitos da condenação e destinação do valor 

arrecadado com as multas para campanhas educativas contra a discriminação (MASIERO, 

2013, p. 17). O art. 20, seria alterado para ficar de acordo com o art. 1º da lei e incluir a 

discriminação em razão de gênero, sexo, orientação sexual e identidade de gênero. Seria 

incluído ainda o §5º no art. 20, de cunho interpretativo, segundo o qual “O disposto neste 

artigo envolve a prática de qualquer tipo de ação violenta, constrangedora, intimidatória ou 

vexatória, de ordem moral, ética, filosófica ou psicológica” (BRASIL, 2006). 

O art. 9º do PLC  insere o art. 20-A e 20-B, o primeiro de cunho processual, sobre 

a apuração das práticas de atos discriminatórios, na esfera administrativa e penal, sendo o art. 

20-B uma disposição interpretativa sobre a aplicação dos dispositivos da lei, que deve ser 

feita sempre atendendo a mais ampla proteção aos direitos humanos, observando os 



43 

 

princípios e direitos previstos nos tratados ou convenções internacionais do qual o Brasil seja 

signatário, das legislações internas e das disposições administrativas. 

O art. 10 do PLC 122/2006, visa a alterar o art. 140 do Código Penal, incluindo 

no §3º, sobre a injúria racial, as razões de gênero, sexo, orientação sexual e identidade de 

gênero. Por fim, o art. 11 do PLC acrescentaria um parágrafo único no art.5º da CLT, para 

proibir a adoção de qualquer prática discriminatória no acesso ou manutenção da relação de 

emprego, por “motivos de sexo, orientação sexual e identidade de gênero, origem, raça, cor, 

estado civil, situação familiar ou idade ressalvadas, neste caso, as hipóteses de proteção ao 

menor previstas no inciso XXXIII do caput do art. 7º da Constituição Federal” (BRASIL, 

2006). 

O PLC nº 122/2006 teve inicialmente como relatora a Senadora Fátima Cleide 

(PT-RO) da Comissão de Direitos Humanos e Legislação Participativa, que apresentou em 

março de 2007 parecer favorável à sua aprovação com algumas alterações. Ressalte-se que 

no parecer de aprovação a Senadora Fátima Cleide seria ampliado o rol dos beneficiários da 

Lei nº 7.716/89 para incluir também as pessoas idosas e com deficiência.  

Dessa forma, como aponta Masiero (2013, p. 19), além de compreender uma 

proposta de criminalização da LGBTfobia (orientação sexual e identidade de gênero) e do 

Sexismo (sexo e gênero), o substitutivo apresentado pela relatoria também tipifica como 

crime o preconceito de condição de pessoa idosa ou com deficiência. 

Realizadas diversas audiências públicas, emendas e manifestações favoráveis e 

contrárias ao projeto, em 12 de janeiro de 2011 o projeto foi arquivado ao final da legislatura. 

Entretanto, logo após, em 8 de fevereiro de 2011, houve o desarquivamento do PLC, e em 

março designada a Senadora Marta Suplicy (PT-SP) como relatora da matéria. A nova 

relatoria realizou emendas ao projeto, apresentando um novo Substitutivo. A alteração 

apresentada, refere-se a uma subemenda que acrescentou a polêmica proposta do §5º do art. 

20 da Lei 7.716/89. Nos termos da subemenda o §5º do art. 20 teria a seguinte redação:  “§ 

5º O disposto no caput deste artigo não se aplica à manifestação pacífica de pensamento 

decorrente de atos de fé, fundada na liberdade de consciência e de crença de que trata o inciso 

VI do art. 5º da Constituição Federal. ” (BRASIL, 2006). 

A polêmica residente na subemenda diz respeito ao fato de que a Relatora Marta 

Suplicy, na tentativa de atender a demanda da bancada religiosa, excluiu do alcance da Lei 

nº 7.716/89 os casos de manifestação de pensamento religioso e de crença, o que deu margens 

a interpretações de que os discursos LGBTfóbicos poderiam ser propagados se valendo da 

exceção do §5º.   



44 

 

Em novo Substitutivo, de 5 de dezembro de 2011, conforme relatório 

apresentado, o PLC foi totalmente reestruturado. Na nova versão, o PLC se afastou da 

proposta de alterar a Lei nº 7.716/89 para tratar a questão de discriminação de sexo, 

orientação sexual ou identidade de gênero em legislação própria, ficando a Lei nº 7.716/89 

com seu âmbito próprio de proteção.  Elencando de forma resumida as alterações nesse 

último substitutivo, Masiero (2013, p.19/20) aponta que o PLC 122  

 

cria novos tipos penais a respeito de discriminação no mercado de trabalho, 

nas relações de consumo e na prestação de serviços públicos, por 

preconceito de sexo, orientação sexual ou identidade de gênero, bem como 

o delito de indução à violência; (iii.) altera artigos do Código Penal para 

contemplar ou criar, nas agravantes genéricas (artigo 61 do Código Penal), 

na agravante29 específica do homicídio (artigo 121, § 2º, inciso IV), na 

majorante da lesão corporal (artigo 129, § 12), na majorante dos maus-

tratos (artigo 136, § 3º), na qualificadora da injúria (artigo 140, § 3º) e na 

majorante da incitação ao crime (artigo 286), a motivação por preconceito 

de sexo, orientação sexual ou identidade de gênero; e (iv.) seu ponto mais 

delicado: excluir do alcance da Lei, os casos de manifestação pacífica de 

pensamento decorrente da fé e da moral fundada na liberdade de 

consciência, de crença e de religião de que trata o inciso VI do artigo 5º da 

Constituição Federal. 

 

Percebe-se que o novo Substitutivo alterou consideravelmente a estratégia de 

criminalização. O fato de propor a existência de uma agravante genérica e uma qualificadora 

para o crime de homicídio, demonstra a importância dada ao contexto específico da violência 

LGBTfóbica real. Dessa forma, pode-se dizer que há uma diferença da proposta inicial, que 

em pese possuir tipos penais para vedar as condutas de violência LGBTfóbicas simbólicas 

(conforme trabalhado no tópico 3.3), não tratava especificamente da violência real. 

Após Marta Suplicy deixar o cargo de Senadora, em setembro de 2012, para 

assumir o Ministério da Cultura a relatoria do Projeto passou para o Senador Paulo Paim, 

Presidente da Comissão de Direitos Humanos e Legislação Participativa, que apresenta dois 

novos substitutivos, retornando à antiga estratégia de criminalizar a LGBTfobia ampliando 

o âmbito de tutela da Lei nº 7.716/89. No segundo Substitutivo, de 10 de dezembro de 2013, 

o relator ressaltou a necessidade de proteção do respeito pelos espaços religiosos.30 Ressalte-

                                                 
29 Neste trecho a autora utiliza o termo agravante, mas, tecnicamente, o art 8 do 

substitutivo propõe a inserção de uma qualificadora para o crime de homicídio “VI – motivado por 

preconceito de sexo, orientação sexual ou identidade de gênero. ”.  
30 No substitutivo, foi tipificada a conduta de “Art. 8º Impedir o acesso ou recusar 

atendimento em estabelecimentos comerciais ou locais abertos ao público”.  O Parágrafo único 

estabelece que “Parágrafo único: “Incide na mesma pena quem impedir ou restringir a manifestação 

de afetividade de qualquer pessoa em local público ou privado aberto ao público, resguardado o 

respeito devido aos espaços e eventos religiosos. ” Percebe-se que foi retirada a menção expressa da 



45 

 

se que na nova versão foram retirados os tipos penais de aplicação específica ao público 

LGBT e as alterações à CLT e ao Código Penal. Entretanto, em 17 de dezembro de 2013 o 

PLC 122 é anexado ao Requerimento nº 1433, que visa a reformar o Código Penal. Essa 

anexação pode ser enxergada como o fim do PLC, que foi arquivado logo após.  

É importante apontar que, além das críticas envolvendo a criminalização (ou não) 

da LGBTfobia, a forma de apresentação do Projeto de Lei da Câmara nº 122/2006 foi alvo 

de críticas. Criticou-se, dentre outros pontos, a falta de rigor técnico nos tipos penais, que 

acabavam por ampliar o punitivismo estatal sem, por exemplo, estabelecer situações certas, 

de acordo com as exigências do garantismo penal. Masiero (2013, p. 23) aponta que houve 

verdadeira imprecisão técnica e falta de objetividade dos tipos penais, que elencam condutas 

que geram incompreensão quanto à incidência, o que violaria a taxatividade penal. Termos 

como “vexatório” e “constrangedor”, são criticados pela autora, em razão da falta de 

delimitação.  

Também merece destaque o Projeto de Lei do Senado nº 134, de 2018, proposto 

pela então Senadora pelo Estado de São Paulo Marta Suplicy, denominado pela ementa como 

proposta de criação do Estatuto da Diversidade Sexual e de Gênero. O PLS nº 134 possui 

125 artigos, divididos em amplos 18 capítulos sobre as Disposições gerais, os Princípios 

Fundamentais, o Direito à Livre Orientação Sexual e Identidade de Gênero, o Direito à 

Igualdade e à Não Discriminação,  Direito à Convivência Familiar, Direito à Parentalidade, 

Direito à Identidade de Gênero, Direito à Saúde, Direitos Previdenciários, Direito à 

Educação, Direito ao Trabalho, Direito à Moradia, Direito de Acesso à Justiça e à Segurança, 

Dos Meios de Comunicação, Das Relações de Consumo, Dos Crimes, Das Políticas Públicas 

e Disposições Finais e Transitórias.       

Nos interessa o Capítulo XVI, referente aos crimes. A Proposta de Estatuto prevê 

a criação de 6 crimes. O Crime de Intolerância por Orientação Sexual ou Identidade de 

Gênero (art. 97), cuja conduta consiste em “Praticar as condutas discriminatórias previstas 

no art. 10 desta Lei em razão da orientação sexual ou identidade de gênero da vítima”31. 

(BRASIL, 2018). Também se propõe a tipificação do Crime de Indução à Violência referente 

à “Induzir alguém à prática de violência de qualquer natureza motivado por preconceito de 

sexo, gênero, orientação sexual ou identidade de gênero”.  

                                                 
afetividade entre ‘homossexuais, bissexuais e transgêneros” conforme constava nos Substitutivos 

anteriores. No ponto específico de demanda LGBT, relativo a demonstração de afeto, por exemplo, o 

substitutivo “diluiu” essa vulnerabilidade do público LGBT com as dos outros grupos tutelados pela 

proposta.  
31 É estabelecido como preceito secundário, a pena de 1 a 5 anos de reclusão.  



46 

 

Os arts. 99 e 100 referem-se ao Crime de Discriminação no Mercado de Trabalho 

e o Crime de Discriminação nas Relações de Consumo. O art. 101 estabelece uma 

“agravante” de um terço à metade para qualquer delito em que se verifique na motivação 

intolerância em razão da orientação sexual ou identidade de gênero. Por fim, encontra-se o 

art. 102, denominado de Crime de Violência Doméstica, o qual estabelece que “Aplica-se a 

Lei nº 11.340, de 7 de agosto de 2006, à violência doméstica e familiar perpetradas no âmbito 

das famílias homoafetivas, independente do sexo registral ou morfológico da vítima”, sendo 

uma norma que amplia a aplicação da Lei Maria da Penha. 

O Projeto está em tramitação no Senado, e, segundo as informações sobre o PLS 

no site do Senado, desde 15 de março de 2019, foi definida a relatoria ao Senador Paulo 

Rocha, para que emita relatório, o que até a data deste trabalho não ocorreu. 32  

 

4.3 CONTEXTO ATUAL DA LGBTFOBIA NO ORDENAMENTO JURÍDICO: 

JULGAMENTO DO MI nº 4733 e ADO 26 

 

Como pôde-se perceber, por maiores que tenham sido as tentativas através do 

Poder Legislativo, as propostas de criminalização da LGBTfobia restaram infrutíferas. A 

resistência dos parlamentares de viés mais conservador e religioso torna-se um entrave para 

a tutela de direitos de indivíduos que fogem aos padrões dominantes. Dessa forma, a via 

legislativa para a defesa de direitos de grupos vulneráveis é quase sempre omissa, e quando 

existente, morosa. 

 Após mais de uma década de discussões sem resultados, o Movimento LGBT 

apontando a existência de uma omissão impeditiva do exercício de direitos 

constitucionalmente assegurados, viu no Judiciário um meio de criminalizar a LGBTfobia 

(CARDINALI, 2017, p. 180). Sendo assim, em 2012, a ABGLT ajuizou perante o STF o 

Mandado de Injunção nº 4733 e, em 2013, o Partido Popular Socialista (PPS) impetrou a 

Ação Direta de Inconstitucionalidade por Omissão nº 26.  

Conforme salienta Cardinali (2017, p. 180) as duas ações compartilham dos 

mesmos fundamentos e pedidos. Dentre os pedidos estão: a declaração da mora 

inconstitucional do legislativo, a fixação de um prazo razoável para que a mora fosse sanada, 

                                                 
32 A primeira relatoria do PLS nº 134/2018 foi do Senador Ataídes Oliveira, Presidente 

da Comissão de Transparência, Governança, Fiscalização e Controle e Defesa do Consumidor, 

entretanto a relatoria foi encerrada em 05 de fevereiro de 2019, em razão do término do mandato, 

antes de ter sido apresentado relatório. 



47 

 

a concessão de efeitos concretos em caso de persistência da mora, com o reconhecimento da 

LGBTfobia dentro do conceito de racismo (Lei nº 7.716/89) ou por outro meio,33 e a 

responsabilidade civil do Estado brasileiro em face das vítimas de LGBTfobia. 

Em 23 de outubro de 2013, o relator do MI nº 4733, Ministro Ricardo 

Lewandowski, julgou pelo seu não conhecimento. Entretanto, com a nova relatoria pelo 

Ministro Edson Fachin, houve a revisão desta decisão, conhecendo o mandado de injunção. 

Quanto à ADO nº 26, houve em 15 de junho de 2015 parecer do então Procurador Geral da 

República Rodrigo Janot pelo parecer pelo conhecimento parcial e pela procedência. Em 

dezembro de 2018 assentou-se a decisão de que as duas ações seriam julgadas em conjunto.  

O julgamento conjunto das ações teve início em 13 de fevereiro de 2019 e fim 

em 13 de junho de 2019, havendo o conhecimento parcial das ações e o provimento dos 

pedidos, de acordo com o voto do Relator, Ministro Celso de Mello, sendo fixada tese, em 

três pontos. Inicialmente, o STF declarou a mora inconstitucional e fixou que os atos de 

LGBTfobia estariam abarcados na Lei nº 7.716/89, e que nos casos de homicídio doloso, a 

existência de motivação LGBTfóbica configura motivo torpe. Nos exatos termos,  

 

Até que sobrevenha lei emanada do Congresso Nacional destinada a 

implementar os mandados de criminalização definidos nos incisos XLI e 

XLII do art. 5º da Constituição da República, as condutas homofóbicas e 

transfóbicas, reais ou supostas, que envolvem aversão odiosa à orientação 

sexual ou à identidade de gênero de alguém, por traduzirem expressões 

de racismo, compreendido este em sua dimensão social, ajustam-se, por 

identidade de razão e mediante adequação típica, aos preceitos 

primários de incriminação definidos na Lei nº 7.716, de 08/01/1989, 

constituindo, também, na hipótese de homicídio doloso, circunstância que 

o qualifica, por configurar motivo torpe (Código Penal, art. 121, § 2º, I, “in 

fine”) (STF, 2019b) (grifo nosso) 

 

O art. 5º, incisos XLI e XLII da CRFB estabelecem respectivamente que “ a lei 

punirá qualquer discriminação atentatória dos direitos e liberdades fundamentais; ” e que “ a 

prática do racismo constitui crime inafiançável e imprescritível, sujeito à pena de reclusão, 

nos termos da lei; ”. Assim, foi declarado que o Poder Legislativo se encontra em mora 

quanto ao dever de criminalização do racismo no que se refere a LGBTfobia, tendo em vista 

que esta se adequa à dimensão social e política de racismo.  

Conforme se percebe, para o STF, as condutas motivadas por LGBTfobia 

traduzem expressões de racismo em uma dimensão social, e em razão disso, os tipos penais 

presentes na Lei nº 7.716/89 também são aplicados aos casos de discriminação em razão de 

                                                 
33 Seria uma “atividade legislativa atípica”, nos termos constantes nas respectivas ações. 



48 

 

orientação sexual e identidade de gênero Nesta linha de raciocínio, condutas como por 

exemplo impedir o acesso a cargos na administração pública (art. 3º) e negar emprego em 

empresa privada (art. 4º), tipificadas na Lei de Racismo, também constituem crime quando o 

motivo for a LGBTfobia. Em decorrência do enquadramento junto a dimensão social de 

racismo, os crimes da Lei 7.716/89 praticados motivados por LGBTfobia são dotados de 

imprescritibilidade e inafiançabilidade, nos termos do art. 5º, XLII, da CRFB.  

Não se deve esquecer também que a decisão do STF foi além, declarando que a 

LGBTfobia é uma circunstância que qualifica o crime de homicídio, incidindo no §2º, I, do 

art. 121 do Código Penal configurando um motivo torpe. Em assim sendo, em um homicídio 

motivado por LGBTfobia incidirá a qualificadora do motivo torpe.  Logo, o STF não criou 

um “homicídio LGBTfóbico”, apenas declarou que o homicídio praticado em razão da 

orientação sexual e identidade de gênero é um homicídio qualificado por motivo torpe. 

 Questiona-se se seria necessário que o STF também declarasse que a LGBTfobia 

configura motivo torpe enquanto agravante genérica presente no art. 61, II, a (in fine). Dessa 

forma, a agravante genérica de motivo torpe seria aplicada a outros crimes (não apenas o 

homicídio) em caso de motivação LGBTfóbica. A problemática é que não há dúvidas, em 

uma perspectiva minimamente razoável, de que a motivação LGBTfóbica representa um 

motivo torpe para o cometimento do crime, o que, de pronto, deveria agravar a pena, e 

qualificando-a, no caso do crime de homicídio. Entretanto, como já mencionado 

anteriormente no item 3.3, é recorrente o processo de negação da violência LGBTfóbica pelo 

Estado, não sendo a atuação dos juízes uma exceção, o que abre margem para a não aplicação 

da agravante/qualificadora. 

No item 2 da tese do julgamento da ADO nº 26 e o MI nº 4733 destina-se a fazer 

uma ressalva quanto a tensa relação entre LGBTfobia e liberdade de expressão no exercício 

da liberdade religiosa. De acordo com a decisão, in verbis,  

 

A repressão penal à prática da homotransfobia não alcança nem restringe 

ou limita o exercício da liberdade religiosa, qualquer que seja a 

denominação confessional professada, a cujos fiéis e ministros (sacerdotes, 

pastores, rabinos, mulás ou clérigos muçulmanos e líderes ou celebrantes 

das religiões afro-brasileiras, entre outros) é assegurado o direito de pregar 

e de divulgar, livremente, pela palavra, pela imagem ou por qualquer outro 

meio, o seu pensamento e de externar suas convicções de acordo com o que 

se contiver em seus livros e códigos sagrados, bem assim o de ensinar 

segundo sua orientação doutrinária e/ou teológica, podendo buscar e 

conquistar prosélitos e praticar os atos de culto e respectiva liturgia, 

independentemente do espaço, público ou privado, de sua atuação 



49 

 

individual ou coletiva, desde que tais manifestações não configurem 

discurso de ódio, assim entendidas aquelas exteriorizações que incitem 

a discriminação, a hostilidade ou a violência contra pessoas em razão 

de sua orientação sexual ou de sua identidade de gênero. (STF, 2019b) 

(grifo nosso) 

 

Assim, ao passo que há a criminalização da LGBTfobia, é resguardada a 

liberdade do exercício das religiões, incluindo seus ritos, liturgias, pregações, doutrinas, 

desde que o exercício da liberdade religiosa não configure discurso de ódio. É evidente que 

por si só, a expressão “discurso de ódio” possui caráter aberto, dando margens a diversas 

interpretações. Em razão disto, o Supremo define o discurso de ódio como as práticas e 

exteriorizações que incentivem a discriminação, a hostilidade e a violência em razão de 

orientação sexual e identidade de gênero.  

Por fim, no item 3 da tese, o STF explica as nuances que possibilitam a inclusão 

da LGBTfobia na Lei do Racismo (Lei nº 7.716/89). Ressalta-se que a violência LGBTfóbica 

possuiria expressões do racismo, em sua dimensão social, projetando-se para além de fatores 

biológicos e fenotípicos. A dimensão social, enquanto manifestação de poder, é resultado de 

uma construção histórico-cultural com objetivo de dominação política, subjugação social, e 

negação da dignidade e humanidade dos integrantes do público LGBT (STF, 2019b).  

Em suma, pode-se dizer que, no contexto atual, em razão da decisão do STF em 

sede do julgamento conjunto da ADO nº 26 e do MI nº 4733, houve a criminalização da 

LGBTfobia. Entretanto, ressalte-se que não houve a criação de um tipo penal denominado 

“LGBTfobia”, mas o enquadramento da LGBTfobia dentro as formas de discriminação 

vedadas pela Lei nº 7.716/89. Com isso, as condutas já criminalizadas por esse diploma 

legislativo passaram a compreender também as motivações LGBTfóbicas. 

Ressalte-se que diversas críticas foram feitas a decisão do STF, especificamente 

sobre o meio pelo qual houve a criminalização da LGBTfobia. Uma das mais ferrenhas 

críticas se assenta no fato de que em razão do princípio da legalidade (ou da reserva legal), 

reflexo do garantismo, não seria possível a criminalização de condutas por meio de uma 

decisão judicial. Inclusive, este foi o posicionamento defendido nos votos dos ministros Dias 

Toffoli, Ricardo Lewandowski e Marco Aurélio, que votaram contra a criminalização da 

LGBTfobia. Acrescente-se que dos três ministros, Marco Aurélio em seu voto mencionou 

não existir mora do Congresso Nacional. 

Assim, críticas surgiram quanto ao Supremo estar legislando. Deve-se salientar 

que, inclusive, dentre os pedidos na ADO nº 26 estava a de que o STF exercesse uma “função 

legislativa atípica”, pedido este rejeitada no voto do relator Ministro Celso de Mello, que 



50 

 

acreditou que haveria um rompimento com a separação dos poderes. Vechiatti (2019), 

advogado autor da petição inicial da ADO nº 26 e do MI nº 4733, relata que críticas foram 

direcionadas a decisão do STF, mencionando que o supremo estaria legislando, ou fazendo 

analogia maléfica.  

Entretanto, para Vechiatti (2019), a inclusão da LGBTfobia na dimensão 

político-social de racismo no voto do Ministro Celso de Mello, não representa atividade 

legislativa pelo Supremo, muito menos analogia in malam partem ou interpretação extensiva, 

pois em sua decisão, o Supremo apenas interpreta os conceitos legais de raça e racismo. Dessa 

forma, ao entender o racismo como conceito de dimensão política e social, por consequência, 

seria possível enquadrar a LGBTfobia como uma forma de discriminação abarcada pela Lei 

nº 7.716/89. 

Entretanto, Cardinali (2017, p. 185) adverte que, em que pese um dos motivos 

para a estratégia da criminalização da LGBTfobia sejam os números que apontam  o nível de 

violência que acomete pessoas LGBT, o pedido de criminalização da LGBTfobia nos termos 

apresentados na ADO nº 26 e no MI nº 4733 difere da criminalização específica da violência 

LGBTfóbica.  

Intercalando o estabelecido por Cardinali (2017, p. 185) com a divisão de 

Carvalho (2017), apresentada no item 3.3, pode-se dizer que a decisão do Supremo diz mais 

respeito à cultura LGBTfóbica (simbólica), correspondendo a discriminação culturalmente 

difundida, do que propriamente a violência LGBTfóbica interpessoal (ou real).34  Porém 

Cardinali (2017, p. 186), mesmo antes do desfecho das duas ações, acreditava que 

independentemente do resultado, o mero debate no STF traria resultados positivos na luta 

contra a invisibilização da LGBTfobia e da violência LGBTfóbica.  

Apresentado o contexto atual da criminalização da LGBTfobia e as principais 

críticas ao meio pelo qual o Movimento LGBT obteve resposta ao seu clamor pela 

criminalização existente desde os debates da constituinte, e até hoje são debatidos pelo Poder 

Legislativo. Porém, faz-se importante, além de apresentar críticas a forma utilizada pelo STF 

para atender o Movimento LGBT, demonstrar as críticas direcionadas a própria demanda de 

criminalização.  

  

                                                 
34 Não se deve esquecer que, por menor que seja, a declaração do STF de que a 

motivação LGBTfóbica representa um motivo torpe aponta uma tímida menção à violência 

LGBTfóbica real.  



51 

 

4.4 CRÍTICAS À CRIMINALIZAÇÃO DA LGBTFOBIA  

 

Os alarmantes números referentes à violência LGBTfóbica, já apresentados 

outrora neste trabalho (item 3.3), a possível infinidade de outros crimes não documentados 

como LGBTfóbicos, aliados à cultura punitivista existente na sociedade brasileira, trazem a 

ideia de criminalização como umas das primeiras vias de resolução do problema 

(CARVALHO, 2017). A proposta de criminalização, entretanto, é vista com olhos críticos 

por alguns que apontam erros na forma como o movimento LGBT apresentou a demanda35 

(tanto através do PLC nº 122 quanto da ADO nº 26 e MI nº 4733), e outros que criticam 

diretamente a escolha da criminalização como forma de tutelar a livre orientação sexual e a 

identidade de gênero36. 

 Inicialmente cumpre elencar as críticas referentes a forma como a demanda de 

criminalização pelo público LGBT brasileiro foi apresentada. Conforme visto no item 4.2, 

sobre as propostas de criminalização, o PLC 122 e seus substitutivos, assim como as petições 

da ADO nº 26 e do MI nº 4733, tinham como demanda principal a inclusão da LGBTfobia 

como forma de discriminação tutelada junto com outras formas presentes na Lei do Racismo 

(Lei nº 7.716/89). 

Na crítica de Carvalho (2017) a opção pela inclusão da LGBTfobia dentro da Lei 

de Racismo foi inadequada. O autor critica a inclusão da LGBtfobia em uma lei que já possui 

foco em outras cinco formas de discriminação37, o que acaba por diluir a ideia de 

discriminação por orientação sexual e por identidade de gênero. A complexidade de cada 

forma de preconceito é única e a demanda de cada grupo é diferenciada, o que exigiria um 

tratamento legal específico e direcionado. A exceção a esta crítica seria o segundo 

substitutivo apresentado pela Senadora Marta Suplicy, que expressamente afirma a 

necessidade de tratamento particular, em lei específica, para a discriminação em razão de 

orientação sexual e identidade de gênero.    

Em momento diverso, Carvalho (2017), assim como a crítica de Cardinali (2017) 

apresentada no item 4.3, critica a ausência de menção direta à violência LGBTfóbica 

                                                 
35 Especificamente neste ponto, remete-se a demanda de inclusão da LGBTfobia dentre 

as formas de discriminação abarcadas pela Lei do Racismo, conforme será apresentado 

posteriormente.  
36 Essas críticas, por sua vez, dizem respeito a debates de cunho jurídico-político sobre 

a legitimidade da criminalização da LGBTfobia. Nesse ponto evidencia-se a crítica do abolicionismo 

penal e dos defensores do Direito Penal Mínimo. 
37 Segundo a ementa e art. 1º da Lei 7.716/89, a Lei do Racismo define os crimes de 

preconceito raça, cor, etnia, religião ou procedência nacional. 



52 

 

interpessoal (real). Reitere-se que não faz sentido, ignorar o fator motivador (os números da 

violência contra o público LGBT) na demanda que visa à resolução do problema. Masiero 

(2013, p. 21) aponta que a violência contra bens jurídicos tradicionais, como a vida, 

integridade física e liberdade, tutelados dentro de uma pauta minimalista, não estão 

compreendidos na proposta de criminalização38. Assim, o enfrentamento à violência real - 

consubstanciada nos homicídios, lesões corporais, motivadas pela LGBTfobia - e que 

justifica as demandas por criminalização, acabou não sendo amparado no projeto 

(MASIERO, 2013, p. 22). 

Ademais, além das críticas direcionadas a estratégia do Movimento LGBT 

brasileiro (inclusão da LGBTfobia na Lei do Racismo), é relevante ao debate apresentar os 

posicionamentos de correntes que criticam a tutela penal em si. A estratégia de utilizar a 

esfera penal como ramo jurídico adequado para tutelar a livre orientação sexual e identidade 

de gênero não é vista por todos como resposta para a situação, fato este que gera um intenso 

debate, com correntes contrárias e a favoráveis à criminalização.  

Não se pode olvidar que a estratégia da criminalização da LGBTfobia também já 

foi adotada em outros países. Conforme pontua Borrillo (2010, p. 120), na França, em 2003 

foi introduzida no Código Penal alteração que pune com reclusão perpétua o homicídio 

praticado em razão da orientação sexual da vítima, seja ela verdadeira ou suposta. 

 Outrossim, em Portugal existe a Lei Quadro da Política Criminal (Lei n. 17/2006), 

em que ficou estabelecido a prioridade na prevenção prioritária de crimes de ódio com 

motivação na orientação sexual da vítima (BELEZA; MELO, apud MASIERO, 2013, p. 15).   

 Na realidade brasileira, o contexto verificado aponta para uma dicotomia 

inesperada formada por abolicionistas e fundamentalistas cristãos contra a criminalização, 

em face dos movimentos sociais, a favor da criminalização, entretanto diversos são os 

motivos que justificam cada posicionamento (MASIERO, 2013, p. 3).  

 

4.4.1 Argumentos favoráveis à criminalização da LGBTfobia 

 

Inicialmente, faz-se necessário evidenciar os argumentos favoráveis à 

criminalização apresentados pelo Movimento LGBT brasileiro. Dentre os principais motivos 

que justificariam a utilização do Direito Penal enquanto esfera regulatória estão a urgência 

                                                 
38 Por mais que a crítica dos autores seja direcionada ao PLC nº 122, a mesma pode ser 

estendida às demandas presentes na ADO nº 26 e no MI nº 4733, tendo em vista que o pedido dessas 

ações também visava à inclusão da LGBTfobia na Lei do Racismo. 



53 

 

social da medida, a necessidade de combate a invisibilização da violência LGBTfóbica pelas 

instituições, a insuficiente proteção do grupo vulnerável, o efeito simbólico do Direito Penal 

(CASEIRO, 2019).  

A urgência social da medida de criminalização, conforme o discurso do 

Movimento, se expressa a partir dos dados de violência LGBTfóbica39. O crescimento do 

número de homicídios e outras formas de violência fundados na orientação sexual ou 

identidade de gênero da vítima demonstram que há urgência na atuação estatal. Segundo 

Caseiro (2019), também é um argumento favorável a invisibilização da motivação 

LGBTfóbica nos casos de violência que chegam às instituições estatais, especificamente por 

parte da polícia. Conforme aponta o autor, a ausência de uma tipificação específica faz com 

que um homicídio sem motivação LGBTfóbica e um homicídio LGBTfóbico sejam 

registrados da mesma maneira. A criação de um crime “LGBTfóbico” traria como benefício 

reflexo a melhor averiguação pelas instituições policiais e traria dados mais precisos para a 

elaboração de políticas públicas específicas, para além da criminalização (CASEIRO, 2019). 

 Os dois outros pontos apontados por Caseiro (2019), quais sejam, a proteção 

insuficiente do grupo vulnerável e o efeito simbólico do direito penal, merecem mais atenção. 

Para tanto é importante entender o conceito de política criminal. Para Gomes (2016, p. 36) a 

política criminal representa  

 

o conjunto de medidas e critérios de caráter jurídico, social, educacional, 

econômico ou de índole similar, estabelecidos por poderes públicos para 

prevenir e reagir frente ao fenômeno criminal, com o fim de manter sob 

limites toleráveis os índices de criminalidade. 

 

Conforme percebe-se pelo conceito apresentado, a política criminal de um Estado 

é formada não apenas pela sua atuação através do direito penal, mas de medidas de cunho 

social, pedagógico, entre outros, que busquem a combater e controlar o fenômeno criminal. 

Dentre as concepções sobre política criminal, pode-se evidenciar três: a punitivista, a 

minimalista-garantista e a abolicionista.  

A política punitivista se ampara na extrema confiança no direito penal enquanto 

mecanismo repressivo, vindo o sistema criminal a intervir o máximo possível, levando em 

consideração a ameaça gerada pela pena.  A política minimalista-garantista foca em uma 

utilização moderada da esfera penal, pois leva em consideração as consequências severas, e 

negativas inclusive, que a intervenção criminal traz aos indivíduos. A política abolicionista 

                                                 
39

 Os dados da violência LGBTfóbica já foram apresentados no item 3.3.  



54 

 

considera que a aplicação da pena produz mais malefícios aos indivíduos do que a prática de 

crimes, sendo um mal injustificável. Por esta razão, o abolicionismo busca soluções diversas 

da esfera criminal para dirimir os conflitos sociais (GOMES, 2016, p. 37). Dentre as 

diferenças existentes entre a política minimalista-garantista, o punitivismo e o abolicionismo 

surgem os embates acerca da legitimidade da criminalização da LGBTfobia.  

A ameaça gerada pela pena, se relaciona com o chamado efeito simbólico do 

direito penal, citado como um argumento utilizado pelas correntes favoráveis à 

criminalização. O efeito simbólico, conforme trabalha Gomes (2007, p. 222), diz respeito ao 

impacto psicológico gerado na sociedade de que a intervenção penal está trazendo benefícios. 

Assim, a atuação penal se direciona também a mostrar que o Estado está atuando no combate 

à criminalidade. Para Gomes (2007), essa é uma função ilegítima do direito penal.  

Entretanto, conforme aponta Caseiro (2019), vislumbra-se que o efeito simbólico da 

criminalização traria consequências positivas, funcionando como medida pedagógica para a 

sociedade, que refletiria sobre a LGBTfobia o que diminuiria os números da violência.  

O último argumento favorável invocado pelos defensores da criminalização da 

LGBTfobia refere-se à existência de uma proteção deficiente ao público LGBT, tendo em 

vista que as normativas existentes não apresentam resultados no combate à discriminação e 

violência contra LGBT’s. Crescem os debates em torno do que seria chamado de “Princípio 

da vedação à proteção deficiente”, invocado principalmente em situações onde o garantismo 

penal é utilizado como argumento para a não atuação estatal.  

Segundo Fernandes (2011, p. 6)  

 

o garantismo pretende adequar o Direito Penal aos princípios que garantem 

uma existência digna ao indivíduo, de forma a assegurar direitos e garantias 

tanto àquele que se encontre processado ou condenado quanto aos demais 

integrantes da sociedade frente aos poderes punitivos do Estado. 

 

Dessa forma, o garantismo, elaborado por Luigi Ferrajoli (2002, p. 686), vincula 

o poder público aos princípios do Estado de Direito, de forma que sua atuação na seara penal 

seja adstrita ao necessário, e que assegure os direitos e garantias dos indivíduos. Entretanto 

é necessário um equilíbrio na interpretação do garantismo. Ao passo que o Estado não pode 

cometer arbitrariedades, por exemplo, tipificando condutas a seu bel prazer, tem o dever de 

proteção integral de toda a sociedade (FERNANDES, 2011, p. 11/12).  

Sendo assim, o argumento favorável a criminalização aponta que o Estado não 

pode se valer do garantismo de forma a se omitir de proteger um grupo vulnerável usando da 

esfera criminal. Ademais, o movimento relata que as normas existentes em vários estados e 



55 

 

municípios, que principalmente estabelecem sanções administrativas não são eficientes para 

coibir os casos de discriminação, ou prevenir novos casos (CASEIRO, 2019). 

 

4.4.2 Argumentos contrários à criminalização da LGBTfobia 

 

Quanto aos que se posicionam contrariamente à pauta de criminalização, 

conforme apontam Masiero (2013, p. 3) e Carvalho (2017), há uma inesperada convergência 

entre representantes evangélicos no Congresso Nacional e defensores de um direito penal 

mínimo e do abolicionismo penal, atores que possuem ideologias praticamente antagônicas.   

Conforme se percebe pela resistência dos parlamentares da “Bancada 

Evangélica” durante o trâmite do PLC 122/2006, e manifestações recorrentes na mídia, se 

alega que a criminalização da LGBTfobia teria como finalidade “amordaçar”40 cristãos, 

sendo uma verdadeira limitação à liberdade de expressão, que afetaria diretamente o 

exercício da liberdade religiosa, estabelecido na Constituição Federal. Masiero (2013, p. 4) 

salienta que para os fundamentalistas, o que se defende é a desnecessidade de criminalização 

da LGBTfobia.  

 Ademais, conforme já introduzido no tópico anterior (4.4.1), os defensores da 

pauta minimalista também são críticos à criminalização da LGBTfobia. Nucci (2017, p. 723) 

aponta que a pauta envolvendo o direito penal mínimo dialoga com o princípio da intervenção 

mínima. Assim, apenas as questões mais graves devem ser objeto da tutela penal. É uma 

corrente que vai contra a ideia punitivista de sempre recorrer à esfera penal. Sendo assim, os 

defensores de um direito penal mínimo veem malefícios em uma nova tipificação de condutas 

já genericamente tipificadas, o que só ampliaria o poder sancionador do Estado.   

Pensamento diferente e que receberá destaque neste trabalho diz respeito às 

teorias abolicionistas. O Abolicionismo Penal, na lição de Nucci (2017, p. 719), é uma forma 

de questionar o direito penal a partir de duas problematizações principais: a 

descriminalização e a despenalização. Parte-se da ideia de que a pena, em especial a privação 

de liberdade, não obtém resultados satisfatórios, prova disso são os números sobre a 

reincidência. Assim, são oportunas reflexões sobre se a tipificação de determinadas condutas 

e a cominação de pesadas penas trazem benefícios ou malefícios à sociedade. 

                                                 
40 A expressão mordaça diz respeito a como o Projeto de Lei foi denominado pelos 

críticos evangélicos, a “Mordaça gay”, conforme mencionado no tópico 4.2.  



56 

 

Zaffaroni, no livro Em Busca das Penas Perdidas (1991), investiga a situação de 

deslegitimação do sistema penal e do discurso jurídico-criminal, apresentando em parte de 

seu trabalho as teorias abolicionistas41. Chama atenção a análise do Abolicionismo de Louk 

Hulsman, segundo o qual o sistema penal seria em si mesmo um problema, sendo cada vez 

menos útil na solução de conflitos sociais. (ZAFFARONI, 1991, p. 97/98). Leciona Zaffaroni 

que  

há três motivos fundamentais a favor da abolição do sistema penal: é um 

sistema que causa sofrimentos desnecessários que são distribuídos 

socialmente de modo injusto; não apresenta efeito positivo sobre as pessoas 

envolvidas nos conflitos; e é sumamente difícil de ser mantido sobre 

controle.(ZAFFARONI, 1991, p. 98). 

 

Apesar de ser considerada por muitos uma utopia, as teorias abolicionistas expõem 

as fragilidades do sistema penal, apontando situações que carecem de mudanças urgentes. O 

sistema penal brasileiro é marcado pela presença de prisões superlotadas, péssima 

infraestrutura, baixa resolutividade dos casos, sem contar no manifesto recorte de classe e 

etnia.  

Segundo dados do Banco Nacional de Monitoramento de Prisões 2.0 (CNJ, 

2018), até agosto de 2018, contabilizou-se 602.217 pessoas privadas de liberdade42, estando 

74% (266.416) em regime fechado, cumprindo salientar que a maioria dos presos (40%) não 

possui condenação. Ademais, essas prisões dizem respeito em 38,52% a crimes patrimoniais, 

somados apenas os dados referentes aos casos de crime de roubo, furto e receptação. Os 

presos por homicídio, por sua vez, dizem respeito apenas a 11,27% do número de presos. 

Essa diferença existente entre os números, demonstra a inclinação patrimonialista da política 

criminal brasileira. Trata-se de um sistema penal que, em que pese agigantado, se presta 

senão para a tutela do patrimônio.  

Na perspectiva abolicionista, considerando a lógica do sistema penal e da política 

criminal brasileira, com um Código Penal com mais de 200 artigos na Parte Especial e a vasta 

legislação esparsa, uma nova criminalização, seja da LGBTfobia, ou de qualquer outra 

conduta, é vista com olhos críticos. O abolicionismo não vê, portanto, benefícios com a 

criminalização, pois esta não possui eficácia como método de controle social. 

                                                 
41 Zaffaroni (1991, p. 98) salienta que não existe um Abolicionismo, tendo em vista que 

o ponto de vista dos seus principais expoentes, Louk Hulsman, Thomas Mathiesen, Nils Christie e 

Michel Foucalt, não partilham dos mesmos métodos e pressupostos filosóficos, já que são oriundos 

de diferentes linhas de pensamento. 
42 Nesses números estão incluídas as prisões civis e as medidas de internação. Entretanto, 

o número de prisões civis é ínfimo se comparado ao total, apenas 656 e o de internados em Medida 

de Segurança, 892. 



57 

 

Após apresentadas os argumentos favoráveis e contrários a inclusão da 

LGBTfobia na esfera da tutela penal, com a criminalização, se questiona: é legítima a 

criminalização da LGBTfobia?  

Conforme apresentado desde o primeiro capítulo deste trabalho, a 

cisheteronormatividade e o sexismo estão arraigados e permeiam praticamente todas as 

esferas da estrutura social. Em razão disso, pode-se dizer que as bases sociais estão calcadas 

em preconceito e discriminação em face das pessoas que em algum nível desafiam as normas 

de coerência e continuidade da matriz cisheternormativa, ou que apresentam algum grau de 

afinidade ou identificação com o gênero feminino, preterido pela visão sexista. O preconceito 

e discriminação se externam de diversas formas e, dentre elas, a mais preocupante: a 

violência LGBTfóbica. Não há dúvidas que, a partir dos dados preocupantes apresentados 

anteriormente neste trabalho quanto à violência LGBTfóbica, é imprescindível uma postura 

ativa do Estado no combate a LGBTfobia. Em razão disso, como salienta Carvalho (2017) 

não é de se espantar que a demanda do Movimento LGBT tenha voltado os olhos diretamente 

à criminalização.  

Evidenciou-se, conquanto, que o sistema penal brasileiro, em consonância ao que 

está estabelecido no texto constitucional, é norteado pelo princípio da intervenção mínima, 

adequada com um modelo penal garantista, conforme idealizou Ferrajoli (2002). Portanto, a 

legitimidade da criminalização da LGBTfobia deve ser analisada à luz deste cenário. Além 

desse cenário jurídico, não se pode olvidar a realidade social escancarada pelas críticas 

abolicionistas, que apesar de seu caráter utópico e radical, apontam a existência de um direito 

penal ineficiente e de matriz patrimonialista, classista e racista, que, na prática, acaba não 

tendo a vida como bem jurídico tutelado.   

Assim como aponta Carvalho (2017), vislumbra-se que a pauta de política 

criminal suscitada pelo Movimento LGBT, por si só, não contradiz um direito penal de 

garantias. Porém, na mesma linha defendida pelo autor, deve-se ressaltar que para haver 

adequação com uma perspectiva garantista, a pauta político-criminal deveria dizer respeito 

às situações mais próximas da realidade, que para o autor seriam as situações de “violência 

contra pessoas concretas de carne e osso”. Se a violência LGBTfóbica atinge níveis 

emergências que justificam a demanda, mais atenção deve ser dada a esses casos.  

Entretanto, quando se menciona em dar atenção aos casos de violência 

LGBTfóbica, não se busca dizer que inúmeros novos tipos penais, com novas cominações de 

pena, devem ser criados. A criminalização deveria ficar adstrita à esfera simbólica de 

nominação da violência, sem que haja ampliação do poder punitivo estatal, tendo em vista 



58 

 

todo o contexto de crise e ineficiência do sistema penal, conforme apontado anteriormente 

(Carvalho, 2017). Como já mencionado a política criminal de um Estado diz respeito a 

diversas ações, as quais não se restringem a seara penal.    

Para dar maior visibilidade e atenção à problemática, pontual e interessante é a 

solução de Carvalho (2017), apartando-se de uma postura punitivista, assevera que a 

demanda do Movimento LGBT deveria estar adstrita à nominação da categoria “crime 

homofóbico” (LGBTfóbíco). Esta demanda, para o autor, seria adequada ao garantismo, e 

diria respeito à adjetivação de delitos já tipificados. Por exemplo, acrescentar-se-ia ao crime 

de lesão corporal uma adjetivação para especificar a motivação discriminatória, 

mencionando a “lesão corporal LGBTfóbica”, sem a ampliar o poder sancionador do Estado, 

ou seja, sem aumento na pena. Apenas seria feita uma remissão ao preceito secundário do 

tipo penal genérico. Assim, dar-se-ia maior visibilidade a violência LGBTfóbica, sem 

necessariamente adotar uma postura punitivista. 

Levando em consideração tudo apresentado, a demanda de criminalização talvez 

não seja a mais indicada para tutelar as necessidades do grupo LGBT. Carvalho (2017) 

acredita ser possível abrir mão da tutela penal sem que danos fossem gerados. A ideia do 

autor preconiza a busca por políticas antidiscriminatórias não punitivas, através do 

reconhecimento de direitos civis, considerando que, pela via legal, as políticas envolvendo o 

público LGBT ainda são escassas.  

 

 

  



59 

 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A partir do que fora apresentado neste trabalho foi possível demonstrar que as 

disposições constitucionais sobre o direito (e princípio) da igualdade, não devem ser 

analisadas apenas tendo foco em uma dimensão formal. A igualdade, em sua perspectiva 

material, enfatiza as diferenças entre os sujeitos de direito, e possibilita que o Estado lance 

mão de um tratamento diferenciado que busque a equilibrar as relações originalmente 

desequilibradas. Nesse contexto, a igualdade se relaciona com um dos objetivos da República 

Federativa do Brasil, qual seja, a erradicação de quaisquer formas de discriminação, dentre 

elas a discriminação em razão de orientação sexual e identidade de gênero. Pôde-se perceber 

também, que no longo caminho em busca do ideal de igualdade, e na luta contra a injustiça 

social cultural que acomete o grupo LGBT, é imprescindível a visibilidade dada pelo 

reconhecimento afirmativo de individualidades. O fato de evidenciar as diferenças entre os 

sujeitos, (lésbicas, gays, bissexuais e transgêneros), reconhecendo suas vulnerabilidades, traz 

benefícios no processo de luta por direitos. Sendo assim, por mais que o trabalho adote a 

sigla LGBT como designativa do movimento, ressalta-se a importância de uma sigla mais 

completa, que ofereça cada vez mais representatividade ao movimento. 

De posse de tais conceitos, foi possível entender as raízes da LGBTfobia 

enquanto um fenômeno social. A partir da análise da sociedade cisheteronormativa, 

verificou-se que a LGBTfobia diz respeito a uma forma de preconceito contra os indivíduos 

que rompem com as regras de coerência e continuidade da matriz heterossexual. Essa matriz 

coercitiva, formada pelo arranjo sexo-gênero-sexualidade, não admite transgressores. O sexo 

(macho e fêmea), só pode dar margem a uma expressão social (gênero) conforme, nesta 

ordem, masculino ou feminino, que por fim reproduza o desejo pelo sexo oposto (desejo 

heterossexual). As pessoas que transgridem essa matriz (o público LGBT), são 

marginalizadas e hostilizadas, razão pela qual se diz que a LGBTfobia é materialização da 

cisheteronormatividade. Além disso, a partir do entendimento da noção de sexismo, 

percebeu-se que a supervalorização do sexo masculino e consequente diminuição da mulher 

e coisas a ela relacionadas também estão expressos no conceito de LGBTfobia. A dominação 

masculina, e a violência a ela inerente, reverbera de forma que a LGBTfobia pode ser definida 

como fora de preceito contra os feminizados (como os homens gays, em especial os 

afeminados), e também contra aqueles que, pretensamente, assumem papéis masculinos 

(como lésbicas e homens transexuais). 



60 

 

Demonstradas as raízes do preconceito, foi exposta a dura face da discriminação 

LGBTfóbica, expressa através da violência. Verificou-se que a violência LGBTfóbica é um 

fenômeno complexo, que pode ser decomposto em violência simbólica ( a própria cultura 

LGBTfóbica), violência estatal e violência interpessoal (a violência real). A violência real 

mostrou-se como um dos pontos mais preocupantes sobre a temática, tendo em vista 

principalmente os números da violência LGBTfóbica no Brasil, sendo inclusive já apontado 

como líder em ranking mundial envolvendo violência contra pessoas transexuais. Ademais, 

foi exposta a atitude do Estado perante os crimes LGBTfóbicos (crimes praticados por 

motivos de discriminação em razão de orientação sexual e/ou identidade de gênero). Foi 

apontado o processo de descaracterização da ligação entre violência e a sexualidade, 

inclusive através da desvitimização, no qual tenta-se sujar a reputação da vítima, como forma 

de sonegação da LGBTfobia. 

Apresentado o contexto de violência que assola a vida do público LGBT, restou 

entendida a demanda do Movimento pela criminalização da LGBTfobia como forma de 

buscar a postura ativa do Estado na tutela de seus direitos. A demanda inicial, através do 

Poder Legislativo, se deu através do PLC nº 122, de 2006, que pretendia incluir a LGBTfobia 

dentre as formas de discriminações abarcadas na Lei nº 7.716/89, conhecida como lei de 

Racismo. Entretanto, após muitas discussões e rejeições, o projeto restou arquivado. O 

cenário atual sobre a criminalização da LGBTfobia diz respeito a decisão do STF no 

julgamento conjunto da ADO nº 26 e do MI nº 4733, a qual reconheceu a mora do Congresso 

Nacional em legislar sobre a matéria, declarando que até que sobrevenha a Lei, a LGBTfobia 

estaria abarcada na Lei 7.716/89, com o fundamento de que o preconceito em razão de 

orientação sexual e identidade de gênero se enquadra em uma dimensão social de racismo. 

O foco principal do trabalho diz respeito a apresentação dos argumentos a favor 

e contrários à criminalização. Ficou evidente que existe uma situação de urgência que impõe 

a atuação estatal. Os números sobre a LGBTfobia apontam um contexto de violência brutal 

que deve adentrar, com atenção especial na pauta da política criminal. A pauta da política 

criminal, entretanto, diz respeito a uma atuação estatal em diversas áreas, como a 

educacional, econômica, etc., não ficando adstrita a atuação na seara penal (criminalização).   

Entretanto, ao ser feita uma breve análise sobre a realidade do sistema penal 

brasileiro, apontadas através de uma perspectiva abolicionista, restaram evidenciadas as 

falhas e a ineficiência do sistema penal na proteção da vida enquanto bem jurídico. Um 

sistema carcerário em péssimas condições de infraestrutura, lotado de presos provisórios, em 



61 

 

processos sobre crimes predominantemente patrimoniais indicam um problema na eficiência 

da criminalização enquanto solução para o problema da LGBTfobia.  

Nessa perspectiva, é necessário refletir acerca da estratégia de criminalização. 

Em um primeiro momento cumpre salientar que dados os números da violência e a declarada 

inércia do poder público em legislar sobre a matéria (indicando uma proteção deficiente ao 

grupo LGBT) a criminalização da LGBTfobia é uma proposta que acaba por não contrariar 

por si só a postura garantista e minimalista do ordenamento jurídico brasileiro.  Não há como 

ignorar que, a partir da decisão do STF no julgamento conjunto da ADO nº 26 e MI nº 4733, 

a LGBTfobia já está criminalizada e inserida no contexto de proteção da Lei do Racismo (Lei 

nº 7.716/89), mas pontuações devem ser feitas.  

Conforme as críticas apontadas, a decisão do STF acaba não versando 

propriamente sobre a violência LGBTfóbica interpessoal. Ou seja, uma ponta solta na decisão 

é o fato de que o principal motivo para a proposta de criminalização - a violência LGBTfóbica 

real (interpessoal) é apenas sutilmente mencionada na tese do STF, quando da declaração 

que a LGBTfobia constitui motivo torpe.  Dessa forma, critica-se a inclusão da LGBTfobia 

dentro de uma lei cujo conteúdo foi pensado como resposta à demanda de outro grupo 

vulnerável e conforme o discurso e necessidades dele.  

Fica demonstrado pela realidade apresentada neste trabalho, que o Movimento 

LGBT carece de políticas de proteção. Entretanto, são necessárias políticas específicas e 

adequadas às vulnerabilidades do grupo LGBT. Quanto à criminalização, pôde-se 

compreender que, de fato, a esfera penal não é a mais indicada, e que não resolverá o 

problema da LGBTfobia sozinha. Existe a necessidade de dar visibilidade ao problema da 

violência, como por exemplo através da adjetivação LGBTfóbica em crimes já tipificados, 

entretanto, a conquista de direitos civis, a partir de políticas públicas distintas da 

criminalização, deve ser o foco da demanda LGBT.  

Dessa forma, possíveis medidas poderiam ser incrementadas (ou reforçadas) para 

que, junto com a criminalização, melhores resultados sejam obtidos na luta contra a 

LGBTfobia: a) incentivar a discussão acerca da diversidade nas escolas e universidades; b) 

campanhas para a conscientização dos agentes do Estado acerca da LGBTfobia; c) 

fortalecimento das campanhas sobre visibilidade e reconhecimento etc.   

Por fim, cumpre mencionar que os principais instrumentos, ao alcance de cada 

cidadão, para a luta contra a LGBTfobia são a informação, a problematização e o discurso. 

Este trabalho almejou apresentar informações para a qualificação do debate em torno da 



62 

 

LGBTfobia e sua criminalização, incentivando problematizações sobre a temática, com a 

esperança de que os discursos de resistência se fortaleçam e ganhem batalhas.   

 

 

 

  



63 

 

REFERÊNCIAS 

 

BITENCOURT, Cezar Roberto. Tratado de direito penal : parte geral, volume . 11ª ed. 

atual. São Paulo: Saraiva, 2017.  

 

BORRILLO, Daniel. Homofobia: história e crítica de um preconceito. Tradução 

Guilherme João de Freitas Teixeira. Belo Horizonte: Autêntica, 2010. 

 

BOULOS, Uadi Lammêgo. Curso de direito constitucional. 9ª ed. e atual. de acordo com 

a Emenda Constitucional n. 83/2014, e os últimos julgados do Supremo Tribunal Federal. 

São Paulo: Saraiva, 2015. 

 

BOURDIEU, Pierre. A dominação masculina. Tradução Maria Helena Kühner. 11ª ed. 

Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2012. 

 

BRAGATO, Fernanda Frizzo; ADAMATTI, Bianka. Igualdade, não discriminação e 

direitos humanos: são legítimos os tratamentos diferenciados? Disponível em: 

https://www 12.senado.leg.br/ril/edicoes/51/204/ril_v51_n204_p91.pdf. Acesso em: 15 fev 

2020. 

 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Brasília: DF: 

Presidência da República.Disponível em:http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/ 

constituicao/constituicaocompilado.htm. Acesso em: 06 jan 2020. 

 

BRASIL. Planalto. Lei nº 7.716, de 5 de janeiro de 1989. Define os crimes resultantes de 

preconceito de raça ou de cor. Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/ 

l7716.htm. Acesso em: 20 fev 2020.  

 

BRASIL. Conselho Nacional de Combate à Discriminação/Ministério da Saúde. Brasil 

Sem Homofobia : Programa de Combate à Violência e à Discriminação contra GLTB e 

Promoção da Cidadania Homossexual / elaboração : André Luiz de Figueiredo Lázaro; 

organização e revisão de textos: Cláudio Nascimento Silva e Ivair Augusto Alves dos 

Santos.; Comissão Provisória de Trabalho do Conselho Nacional de Combate à 

Discriminação da Secretaria Especial de Direitos Humanos. – Brasília : Ministério da 

Saúde, 2004. 

 

BRASIL. Senado Federal.  Projeto de Lei da Câmara PLC nº 122, de 2006. Altera a Lei 

nº 7.716, de 5 de janeiro de 1989, o Decreto-Lei nº 2.848, de 7 de dezembro de 1940 

(Código Penal) e o Decreto-Lei nº 5.452, de 1º de maio de 1943 (Consolidação das Leis do 

Trabalho – CLT) para definir os crimes resultantes de discriminação ou preconceito de 

gênero, sexo, orientação sexual e identidade de gênero. Estabelece as tipificações e delimita 

as responsabilidades do ato e dos agentes. Disponível em: 

https://www25.senado.leg.br/web/ atividade/materias/-/materia/79604. Acesso em: 03 fev 

2020. 

 

BRASIL. Ministério Público Federal. Procuradoria Federal dos Direitos do Cidadão. O 

Ministério Público e os direitos de LGBT : conceitos e legislação - Brasília: MPF, 2017. 

 



64 

 

BRASIL. Ministério dos Direitos Humanos. Secretaria Nacional de Cidadania. Violência 

LGBTFóbicas no Brasil: dados da violência/ elaboração de Marcos Vinícius Moura Silva 

– Documento eletrônico – Brasília: Ministério dos Direitos Humanos, 2018. 

BRASIL. Senado Federal. Projeto de Lei do Senado PLS nº 134, de 2018. Institui o 

Estatuto da Diversidade Sexual e de Gênero. Disponível em: 

https://www25.senado.leg.br/web/ atividade/materias/-/materia/132701. Acesso em: 03 fev 

2020. 

 

BUTLER, Judith P. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. Tradução 

Renato Aguiar.  Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2008. 

 

CARDINALI, Daniel Carvalho. A Judicialização dos Direitos LGBT no STF :  limites, 

possibilidades e consequências. 2017. Dissertação (Mestrado em Direito) Centro de 

Ciências Sociais. Faculdade de Direito. Universidade Federal do Rio de Janeiro. Rio de 

Janeiro, 2017. 

 

CARRARA, Sérgio. VIANA, Adriana R. B. “Tá lá o corpo estendido no chão...”: a 

Violência Letal contra Travestis no Município do Rio de Janeiro. PHYSIS: Rev. Saúde 

Coletiva, Rio de Janeiro, p. 233-249, 2006. 

 

CARVALHO, Salo de; DUARTE, Evandro Piza. Criminologia do preconceito – racismo 

e homofobia nas ciências criminais. São Paulo: Saraiva, 2017. Versão Digital.  

 

CASEIRO, Daniel Nunes. É possível ser contra a criminalização da homotransfobia e a 

favor dos direitos LGBTI+?. Justificando, 2019. Disponível em: http://www.justificando. 

com/2019/02/15/e-possivel-ser-contra-a-criminalizacaoda-homofobia-e-a-favor-dos-

direitos-lgbti/. Acesso em: 05 mar 2020. 

 

CNJ. Conselho Nacional de Justiça. Banco Nacional de Monitoramento de Prisões – 

BNMP 2.0: Cadastro Nacional de Presos. 2018. Disponível em: https://www.cnj. 

jus.br/wp-content/uploads/2019/08/bnmp.pdf. Acesso em 06 mar 2020.  

 

EFREM FILHO, Roberto. Corpos Brutalizados: conflitos e materializações nas mortes de 

LGBT. Cadernos Pagu, n. 46, Campinas: Núcleo de Estudos de Gênero Pagu, jan/abril 

2016, p. 311-340. 

 

ERIBON, Didier. Reflexões Sobre a Questão Gay. 1ª Ed. Rio de Janeiro: Companhia de 

Freud, 2008. 

 

FERNANDES, Eduardo Faria. Princípio da Vedação à Proteção Deficiente. Rio de 

Janeiro, 2011. Disponível em: https://www.emerj.tjrj.jus.br/paginas/trabalhos_conclusao/ 

1semestre2011/trabalhos_12011/EduardoFariaFernandes.pdf. Acesso em: 01 mar 2020.  

 

FERRAJOLI, Luigi. Direito e Razão. Teoria do Garantismo Penal. Tradução Ana Paula 

Zomer, Fauzi Hassan Choukr, Juarez Tavares e Luiz Flávio Gomes. São Paulo: RT, 2002. 

 

FRASER, Nancy. Da redistribuição ao reconhecimento? Dilemas da justiça numa era “pós-

socialista”. Tradução: Julio Assis Simões. Cadernos de campo, São Paulo, n. 14/15, p. 

231-239, 2006. 

 



65 

 

FOUCAULT. História da sexualidade I: a vontade de saber. Tradução Maria Thereza da 

Costa Albuquerque e J. A. Guilhon Albuquerque. 13ª ed. Rio de Janeiro: Graal, 1999. 

 

GAMSON, Joshua. As sexualidades, a teoria queer e pesquisa qualitativa. In: DENZIN, 

Norman K.; LINCOLN, Yvonna S. et al. O planejamento da pesquisa qualitativa: teorias 

e abordagens. 2ª ed. Porto Alegre: Artmed, 2007, p. 345-362. 

 

GOMES, Luiz Flávio (coord.); MOLINA, Antonio García-Pablos de; BIANCHINI, Alice. 

Direito Penal – introdução e princípios fundamentais. v.1. São Paulo: Revista dos 

Tribunais, 2007. 

 

GOMES, Luiz Flávio. BIANCHINI, Alice. DAHER, Flávio. Curso de direito penal. 

Volume 1, Parte geral (arts. 1º a 120). 2ª Ed.  Salvador: JusPODIVM, 2016. 

 

GGB – Grupo Gay da Bahia. População LGBT Morta no Brasil: Relatório GGB 2018. 

Disponível em: https://grupogaydabahia.files.wordpress.com/2019/01/relat%C3%B3rio-de- 

crimes-contra-lgbt-brasil-2018-grupo-gay-da-bahia.pdf. Acesso em: 10 jan 2020. 

 

GRECO, Rogério. Curso de Direito Penal: Parte Geral – Vol. 1. Rio de Janeiro: Impetus, 

2015. 

 

HEILBORN, Maria Luiza. Fronteiras simbólicas: gênero, corpo e sexualidade. Cadernos 

Cepia nº 5, Gráfica JB, Rio de Janeiro, dezembro de 2002, p. 73-92 

 

JUNQUEIRA, Rogério Diniz. Homofobia: limites e possibilidades de um conceito em meio 

a disputas. Bagoas: Revista de Estudos Gays, v. 1, n. 1, jul/dez 2007, p. 1-22. 

 

JUNQUEIRA, Rogério Diniz. “A homofobia não é um problema. Aqui não há gays nem 

lésbicas!” Estratégias discursivas e estados de negação da discriminação por orientação 

sexual e identidade de gênero nas escolas. Revista de Psicologia da UNESP.2010. p. 123-

139. 

 

KRAUSE, Paul Medeiros. O PLC 122/2006: a lei da mordaça gay. Disponível em: 

https://www.migalhas.com.br/depeso/77213/o-plc-122-2006-a-lei-da-mordaca-gay. Acesso 

em: 02 mar 2020. 

 

LEMOS, Diego José Souza. Contando as mortes da violência trans-homofóbica: uma 

pesquisa sociojurídica dos processos criminais na cidade do Recife e uma análise 

criminológico-queer da violência letal. Dissertação (Mestrado em Direito) CCJ. Programa 

de Pós-Graduação em Direito. Universidade Federal de Pernambuco. – Recife, 2017 

 

LOURO, Guacira Lopes. Heteronormatividade e Homofobia. In: JUQUEIRA, Rogério 

Diniz (org). Diversidade Sexual na Educação: problematizações sobre a homofobia nas 

escolas. Brasília : Ministério da Educação, Secretaria de Educação Continuada, 

Alfabetização e Diversidade, UNESCO, 2009. p. 85-93. 

 

LUGONES, María. Rumo a um feminismo descolonial. Estudos Feministas. 

Florianópolis, 2014. p. 935-952. 

 

https://www.lexml.gov.br/urn/urn:lex:br:rede.virtual.bibliotecas:livro:2016;001070509
https://www.lexml.gov.br/urn/urn:lex:br:rede.virtual.bibliotecas:livro:2016;001070509
https://www.lexml.gov.br/urn/urn:lex:br:rede.virtual.bibliotecas:livro:2016;001070509


66 

 

MASIERO, Clara Moura. Criminalização da homofobia: estratégia normativa para uma 

legítima intervenção penal e crítica ao PLC 122/2006. XXII Encontro Nacional do 

CONPEDI/UNINOVE. São Paulo: UNINOVE, 2013. 

 

MORAES, Alexandre de. Direito constitucional. 32. ed. rev. e atual. até a EC nº 91, de 18 

de fevereiro de 2016. São Paulo: Atlas, 2016. 

 

NUCCI, Guilherme de Souza. Curso de direito penal : parte geral: arts. 1º a 120 do 

Código Penal. Rio de Janeiro: Forense, 2017. 

 

OLIVEIRA, Adriana Vidal de. As discussões sobre gênero no final do século XX e seus 

impactos na Constituição de 1988. Seminário Internacional Fazendo Gênero 10 (Anais 

Eletrônicos), Florianópolis, 2013. 

 

PINK ADS. O que significa a sigla LGBTQ+ e quais são as outras siglas utilizadas?. 

Medium, 2018. Disponível em: https://medium.com/@pinkads/o-que-significa-a-sigla- 

lgbtq-e-quais-s%C3%A3o-as-outras-siglas-utilizadas-e3db6ec5181f. Acesso em: 10 mar 

2020.  

 

PIOVESAN, Flávia e SILVA, Roberto B. Dias da. “Igualdade e diferença: o direito à livre 

orientação sexual na Corte Européia de Direitos Humanos e no Judiciário brasileiro”. In 

VIEIRA, José Ribas (Org.). 20 anos da Constituição cidadã de 1988: efetivação ou 

impasse institucional? Rio de Janeiro: Forense, 2008, p. 341-367. 

 

PRADO, Marco Aurélio Máximo. Prefácio. In: BORRILLO, Daniel. Homofobia: História 

e crítica de um preconceito. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2010 

 

PRESTES, Érika Aparecida. A criminalização do discurso de ódio homofóbico no 

Brasil. Dissertação (Mestrado em Direito). Faculdade de Direito. Universidade Federal de 

Minas Gerais. Belo Horizonte, 2014.  

 

PRINCÍPIOS DE YOGYAKARTA: princípios sobre a aplicação da legislação 

internacional de direitos humanos em relação à orientação sexual e identidade de gênero. 

Disponível em: http://www.clam.org.br/pdf/principios_de_yogyakarta.pdf. Acesso em: 20 

jan 2020. 

 

REIS, Toni (org.). Manual de Comunicação LGBTI+. Curitiba: Aliança Nacional 

LGBTI/GayLatino, 2018. 

 

RIOS, Roger Raupp. Homofobia na Perspectiva dos Direitos Humanos e no Contexto dos 

Estudos sobre Preconceito e Discriminação. In: JUNQUEIRA, Rogério Diniz (org). 

Diversidade Sexual na Educação: problematizações sobre a homofobia nas escolas. 

Brasília : Ministério da Educação, Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e 

Diversidade, UNESCO, 2009. p. 53-83. 

 

ROXIN, Claus. A  proteção de bens jurídicos como função do Direito Penal. Org e trad. 

André Luís Callegari, Nereu José Giacomolli. Porto Alegre: Livraria do Advogado Ed, 

2006.  

 



67 

 

SAFFIOTI, Heleieth. Gênero Violência Patriarcado. 2ªed. São Paulo: Expressão Popular 

Fundação Perseu Abramo, 2015. 

 

SMIGAY, Karin Ellen von. Sexismo, homofobia e outras expressões correlatas de violência: 

desafios para a psicologia política. Psicologia em Revista, Belo Horizonte, v. 8, n. 11, jun. 

2002, p. 32-46 

 

STF. Supremo Tribunal Federal. Arguição de Descumprimento de Preceito 

Fundamental nº 600/PR - Paraná. Relator: Ministro Roberto Barroso. DJe:  16 dez 2019b. 

JusBrasil, 2019a. Disponível em: https://stf.jusbrasil.com.br/jurisprudencia/795136144/ 

arguicao-de- descumprimento-de-preceito-fundamental-adpf-600-pr-parana-0025738-

3720191000000. Acesso em: 5 jan 2020. 

 

STF. Supremo Tribunal Federal. Ação Direta de Inconstitucionalidade por Omissão nº 

26/DF - Distrito Federal. Relator: Ministro Celso de Mello. Dje: 13 jun 2019b. Disponível 

em: http://www.stf.jus.br/arquivo/cms/noticiaNoticiaStf/anexo/ADO26ementaassinada.pdf. 

Acesso em: 06 fev 2020.  

 

TRANS RESPECT. Trans Day of Remembrance (TDoR) 2018 : Press Release 369 

reported murders of trans and gender-diverse people in the last year. Disponível em: 

https://transrespect.org/en/tmm-update-trans-day-of-remembrance-2018/. Acesso em: 12 

fev 2020.  

 

VECCHIATTI, Paulo Roberto Iotti. Pela lógica do Direito Penal Mínimo, Homotransfobia 

tem que ser criminalizada. Justificando, 2017. Disponível em: 

http://www.justificando.com/ 2017/07/10/pela-logica-do-direito-penal-minimo-

homotransfobia-tem-que-ser-criminalizada/. Acesso em: 23 mar. 2019. 

 

WELZER-LANG, Daniel. A construção do masculino: dominação das mulheres e 

homofobia. Revista de Estudos Feministas, Ano 9, v. 9, n. 2, 2001, p. 460-481. 

 

ZAFFARONI, Eugenio Raúl. Em busca das penas perdidas: a perda de legitimidade do 

sistema penal. Tradução Vânia Romano Pedrosa e Amir Lopes da Conceição. 5ª ed. Rio de 

Janeiro: Revan, 2001. 

 


