
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 
CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 

PROGRAMA INTEGRADO DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA  
UFPB-UFPE-UFRN 

TIAGO DO ROSÁRIO SILVA 

  

Sobre eros na Filosofia de Platão: 
Quatro discursos sobre Amor 

João Pessoa-PB 
2022  



TIAGO DO ROSÁRIO SILVA 

Sobre eros na Filosofia de Platão: 
Quatro discursos sobre Amor 

Tese apresentada ao Programa Integrado de 
Doutorado em Filosofia (UFPB/UFPE/FRN) 
como pré-requisito para a obtenção do título de 
doutor em filosofia. 

Área de concentração: Filosofia 
Linha de pesquisa: Metafísica 
Orientador: Prof. Dr. José Gabriel Trindade 
Santos 

João Pessoa-PB 
2022  



S586s Silva, Tiago do Rosário.
         Sobre eros na filosofia de Platão : quatro discursos
      sobre Amor / Tiago do Rosário Silva. - João Pessoa,
      2022.
         185 f.

         Orientação: José Gabriel Trindade Santos.
         Tese (Doutorado)  - UFPB/CCHLA.

         1. Filosofia Platão. 2. Eros - Discurso. 3. Banquete
      - Obra - Discurso. 4. Fedro - Obra - Discurso. I.
      Santos, José Gabriel Trindade. II. Título.

UFPB/CCHLA                                         CDU 1(043)

Catalogação na publicação
Seção de Catalogação e Classificação

Elaborado por ANNA REGINA DA SILVA RIBEIRO - CRB-15/24



 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 

PROGRAMA INTEGRADO DE DOUTORADO EM FILOSOFIA EM FILOSOFIA 

(UFPB-UFPE-UFRN) 

 
ATA DA SESSÃO PÚBLICA DE DEFESA DE TESE PARA OBTENÇÃO DO GRAU DE DOUTOR EM 
FILOSOFIA DO(A) CANDIDATO(A) TIAGO DO ROSÁRIO SILVA  
 
Aos dezoito dias do mês de julho de dois mil e vinte e dois, às 11:00h, por videoconferência 
(https://meet.google.com/jvd-wsck-gym) conforme Portaria 90 e 120/GR/Reitoria/UFPB; Comunicado 
02/2020/PRPG/UFPB e Portaria 36/CAPES, reuniram-se os membros da Comissão Examinadora 
constituída para examinar a Tese de Doutorado do(a) doutorando(a) TIAGO DO ROSÁRIO SILVA, 
candidato(a) ao grau de Doutor(a) em Filosofia. A Banca foi constituída pelos professores: Dr. José 
Gabriel Trindade Santos (Presidente/Orientador/UFPB), Dr. Anderson D’Arc Ferreira (Examinador 
Interno/UFPB), Dr. Francisco de Assis Vale Cavalcanti Filho (Examinador Externo/UFPB), Drª. Maria 
Aparecida de Paiva Montenegro (Examinadora Externa/UFC), e Dr. Markus Figueira da Silva 
(Membro Externo/UFRN). Dando início à sessão, o Professor Dr. José Gabriel Trindade Santos, na 
qualidade de Presidente da Banca Examinadora, fez a apresentação dos demais membros e, em 
seguida, passou a palavra ao(a) doutorando(a) Tiago do Rosário Silva para que fizesse oralmente 
a exposição de sua Tese, intitulada: “SOBRE O EROS NA FILOSOFIA DE PLATÃO: QUATRO 
DISCURSOS SOBRE O AMOR”. Após a exposição do(a) candidato(a), o(a) mesmo(a) foi 
sucessivamente arguido(a) por cada um dos membros da Banca. Terminadas as arguições, a Banca 
retirou-se para deliberar acerca da Tese apresentada. Após um breve intervalo, o Presidente, Prof. 
Dr. José Gabriel Trindade Santos, comunicou que, de comum acordo com os demais membros da 
banca, proclamou APROVADA a Tese “SOBRE O EROS NA FILOSOFIA DE PLATÃO: QUATRO 
DISCURSOS SOBRE O AMOR”, tendo declarado que seu(a) autor(a) Tiago do Rosário Silva faz 
jus ao grau de Doutor em Filosofia, devendo a Universidade Federal da Paraíba, de acordo com 
Regimento Geral da Pós-Graduação, pronunciar-se no sentido da expedição do Diploma de Doutor 
em Filosofia. Nada mais havendo a tratar, foi encerrada a Sessão de Defesa, e eu, Anderson D’Arc 
Ferreira, Coordenador Local do PIDFIL-UFPB lavrei a presente Ata, que será assinada por mim e 
pelos demais membros da Banca. João Pessoa, 18 de julho de 2022. 

 
ANDERSON D’ARC FERREIRA 

COORDENADOR LOCAL DO PIDFIL 
 
 
 

PROF. DR. JOSÉ GABRIEL TRINDADE SANTOS 
PRESIDENTE/UFPB 

 

 
PROF. DR ANDERSON D’ARC FERREIRA 

MEMBRO INTERNO/UFPB 
 

 
PROF. FRANCISCO DE ASSIS VALE CAVALCANTE FILHO 

MEMBRO EXTERNO/UFPB 
 



 
PROFª. DRª. MARIA APAECIDA DE PAIVA MONTENEGRO 

MEMBRO EXTERNO/UFC 
 
 
 
 
 

PROF. DR. MARKUS FIGUEIRA DA SILVA 
MEMBRO EXTERNO/UFRN 

 





A Eduardo Mendes 
Aos meus pais  



AGRADECIMENTOS 

À Vida, que me agraciou em permanecer mesmo na pandemia; 

Aos meus pais e minha ancestralidade; 

Ao meu amado, sempre presente; 

Às minhas irmãs e irmãos; 

Aos meus amigos, minhas amigas; 

Aos meus colegas da UFPB, UFC e Sorbonne Université, pela convivência.  

À Srª. Drª. Cristina Viano, pelo acolhimento, acompanhamento e orientação na 

estadia de pesquisa na Sorbonne Université/Paris IV;  

Ao Centre de recherches sur la pensée antique - Léon Robin, da Sorbonne 

Université/Paris IV; 

Aos professores Dr. Francisco de Assis e Dr. Anderson D’Arc, pelas valorosas 

observações no exame de qualificação da tese; 

Aos membros da banca examinadora para a defesa, Profª. Drª. Maria Aparecida de 

Paiva Montenegro, Prof. Dr. Markus Figueira da Silva, e aos já citados Prof. Dr. 

Francisco de Assis Vale Cavalcante Filho e Prof. Dr. Anderson D’Arc Ferreira, pela 

disponibilidade e valorosas contribuições; 

Ao orientador, prof. Dr. José Gabriel Trindade, que aceitou, pela segunda, vez o 

trabalho de orientação acadêmica, estando sempre disponível, com respostas 

rápidas, ânimo e acolhimento;  

À UFPB pela acolhida durante todos esses anos; 

Ao Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia da Paraíba/IFPB, que me 

apoiou nesse percurso de qualificação.  



“Querido Pã, e vós todas, divindades locais: 
dai-me alcançar a beleza interna, e que tudo o 
que eu tenho no exterior fique em consonância 
com o que trago dentro de mim; que o sábio 
me pareça sempre rico e seja todo o meu ouro 
o que apenas o homem temperante necessite e 
possa carregar" (Fedro, 279c). 



RESUMO 

O presente trabalho visa a realizar um estudo sobre do tema do Amor (Eros) na 
filosofia de Platão. A teoria do amor platônica não é a mais difundida na academia, 
apesar de podermos falar de sua popularização ao longo da história do pensamento 
ocidental. Concentrar os esforços da escrita de uma tese de doutorado neste tema 
nos obriga a apontar no corpus o locus do conteúdo que utilizaremos para realizá-la. 
Deste modo, trabalharemos a questão do amor na filosofia de Platão a partir de um 
recorte dos discursos sobre . Para tanto, revisaremos a estrutura das obras nas 
quais nosso tema salta aos olhos, a saber, O Banquete e Fedro. Platão promove 
uma espécie de conversa entre os diálogos, isto pode ser aferido pela ocorrência de 
um tema em vários diálogos. Tendo em vista a dificuldade da articulação em forma 
unitária, o que está disperso em mais de um diálogo, é forçoso investigar em que 
medida a aproximação de dois ou mais diálogos distintos é possível, mantendo a 
coerência de uma compreensão unitária na filosofia platônica.  Na teoria platônica 
sobre eros, será igualmente necessário investigar os significados elaborados por 
estas obras, dos conceitos de Filosofia, de desejo, tanto quanto avaliar em quais 
aspectos eles podem se identificar com o amor. Deste modo, foi feita a seleção do 
discurso de Sócrates n’O Banquete, e dos discursos de Lísias (1º discurso realizado 
no diálogo Fedro), e o primeiro e o segundo discursos de Sócrates, estes também 
no Fedro, tomados como pontos nucleares desta pesquisa, a partir dos quais nosso 
tema se desenvolve. 

PALAVRAS-CHAVE: Platão. Eros. Erótico. Discurso. Banquete. Fedro. 



RESUME 

Le présent travail vise à mener une étude sur le thème de l'amour (l’Eros) dans la 
philosophie de Platon, qui, bien que l'on puisse parler de sa vulgarisation à travers 
l'histoire de la pensée occidentale, n’est pas le plus répandu dans le milieu 
académique. Pour concentrer le travail d’écriture d'une thèse de doctorat sur ce 
thème, nous devons indiquer dans le corpus platonicien les endroits où il est le plus 
présent, et qui sont ceux que nous utiliserons pour mener à bien le travail. De cette 
façon, nous allons travailler sur la question de l'amour dans la philosophie de Platon 
en examinant la structure des œuvres dans lesquelles notre thème s’inscrit, à savoir 
le Banquet et le Phèdre, et également dans des œuvres qui traitent directement de 
ce même thème, comme c’est le cas du Lysis. Platon favorise une sorte de 
conversation entre les dialogues qui peut être mesurée par l'apparition de certains 
sujets dans ces différents écrits. Compte tenu de la difficulté parvenir à une 
approximation de ce qui est dispersé dans plusieurs dialogues, il est nécessaire de 
rechercher dans quelle mesure cela est possible, tout en maintenant la cohérence 
d'une compréhension unitaire de la philosophie platonicienne. Il est également 
nécessaire de chercher les significations possibles du concept de "philosophie" et de 
"désir", aussi bien qu’évaluer dans quelle mesure ils peuvent s’identifier avec 
l’amour. Ainsi, une sélection a été faite en choisissant le discours de Socrate au 
Banquet, et le discours de Lysias (le premier discours dans le dialogue Fedro), aussi 
que les premier et deuxième discours de Socrate, ceux-ci également dans le Phèdre, 
pris comme points centraux de cette recherche, à partir desquels notre thème se 
développe. 

MOTS-CLÉS: Platon. Éros. Érotique. Discours. Banquet. Phèdre. 



ABSTRACT 

This research aims to conduct a study on the theme of Love (Eros) in Plato's 
philosophy. The Platonic theory of love is not the most widespread in college, 
although we can speak of its popularization throughout the history of Western 
thought. Focusing the efforts of writing a doctoral thesis on this subject forces us to 
point out in the corpus the locus of the content we will use to accomplish it. In this 
way, we will work on the question of love in Plato's philosophy, starting from a cut of 
the speeches about love. To do so, we will review the structure of the works in which 
our theme stands out, namely, the Symposium and the Phaedrus. Plato promotes a 
kind of conversation among the dialogues, and this can be gauged by the occurrence 
of a theme in several dialogues. In view of the difficulty of articulating in unitary form 
what is dispersed in more than one dialogue, it is necessary to investigate to what 
extent the approximation of two or more distinct dialogues is possible, maintaining 
the coherence of a unitary understanding in Platonic philosophy. In the Platonic 
theory of eros it will be equally necessary to investigate the meanings elaborated by 
these works, of the concepts of philosophy, desire, as well as to evaluate to what 
extent they can be identified with love. Thus, we have selected Socrates' speech at 
the Symposium, and Lysias' speeches (the first speech in the dialogue Phaedrus), 
and Socrates' first and second speeches, also in Phaedrus, as the core points of this 
research, from which our theme develops. 

KEYWORDS: Plato. Eros. Erotic. Symposium. Phaedrus. 



Lista de abreviaturas 

As abreviaturas a seguir são usadas quando se opta por outra tradução do texto 

platônico.  

MTSA   - Maria Tereza Schiappa de Azevedo 

MCGR  - Maria Cecília Gomes dos Reis 

MHRP  - Maria Helena da Rocha Pereira 

JCS      - José Cavalcante de Souza 

JG        - J. Guinsburg 

JRF      - José Ribeiro Ferreira 



SUMÁRIO 

Introdução 12 

Capítulo I 21 

I. Sob a copa daquele plátano 22 

1.1. O exercício da memória 23 

1.1.1. O caso da memória no Banquete 24 

1.1.2. Acerca da admiração 25 

1.2. Os contextos da figura de Sócrates 28 

1.2.1. O Sócrates corrente 33 

1.3. O corpus platônico acerca do amor 35 

1.3.1. Os primeiros diálogos: Os diálogos socráticos (ou aporéticos) 38 

1.3.2. Os diálogos médios (ou hipotéticos) 39 

1.3.3. Os diálogos tardios (ou críticos) 39 

Capítulo II 42 

II. Eros n’O banquete 43 

2.1. O contexto de escrita d’O Banquete 45 

2.2. Acerca da sacerdotisa de Mantinéia (ἡ διδάσκαλος) 47 

2.3. Sobre o ensinar e aprender 49 

2.3.1. A questão do método n’O Banquete, no discurso de Sócrates 50 

2.3.2. O efeito do elogio 51 

2.4. A questão da opinião 52 

2.5. Considerações acerca da expulsão da flautista 54 

2.6. Acerca do discurso socrático no Banquete 55 

2.7. Anaxágoras: admiração e superação 57 

2.8. Alma tripartida (tripartite): 61 

2.9. O discurso de Sócrates 63 

2.9.1. A questão do desejo 65 

2.9.2. A busca pela natureza do amor 69 

2.10. A busca da beleza 69 

2.10.1. Acerca do belo 70 

2.11. O discurso de Diotima 71 



2.11.1. Da Geração 74 

Capítulo III 80 

III. Lísias e Sócrates: dois discursos propedêuticos 81 

3.1. Apontamentos sobre o Fedro 81 

3.2. Uso de Alegorias: as imagens 87 

3.3. O plano de debate desenvolvido no Fedro 89 

3.3.1. Sobre a sexualidade 90 

3.3.2. Erastes x eromenos: distintas visões nas relações amorosas 93 

3.4. Elementos de retórica 97 

3.4.1. O ambiente sofistico do Protágoras 101 

3.4.1.2. Um exemplo extraído do Mênon 103 

3.5. Da censura ou persuasão na República 105 

3.6. A luta dos prazeres 105 

3.6.1. O corpo 106 

3.7.  Primeiro discurso: o discurso de Lísias 108 

3.7.1. Lisias e seu discurso 109 

3.8. O Primeiro discurso de Sócrates (237a-241d) 113 

Capítulo IV 122 

IV. O segundo discurso de Sócrates no Fedro 123 

4.1. Da alma no Fedro 124 

4.1.1. A carruagem alada, 246d ss 128 

4.1.2. As formas da alma no Fedro: "Toda alma é imortal” [Ψυχὴ πᾶσα 
ἀθάνατος] (Fedro, 245c5) 131 

4.2. O lógos e o desejo 143 

4.3. Intervenção e/ou inspiração divina 152 

4.4. Demônios e Divinação 159 

4.5. Elogios e efeitos da loucura 161 

4.6. Eros e a pedagogia filosófica 163 

4.6.1. Efemeridade e duração: os jardins de Adônis 166 

Considerações finais 169 

Referências 177



  12

Introdução 

O amor é como um princípio promotor de atração unificadora. Na obra de 

Platão, a pluralidade de ideias defendidas é abundante, mas também é abundante a 

existência de textos de reflexão sobre sua obra que surgem ao longo de séculos. 

Platão é antigo tanto quanto é atual. É um clássico, na medida em que sua escrita 

não se torna ultrapassada com o passar dos séculos, e consegue se manter com um 

vivo interesse de leitores e estudiosos. Torná-lo fonte de pesquisa se justifica não só 

no campo acadêmico estritamente dito, com interesse programático de uma 

pesquisa na pós-graduação, mas também por se tratar de um pensador que possui 

uma espécie um ímã promotor de atração e de atenção pelas consequências 

culturais de suas palavras, o que o torna um pensador de interesse amplo. Isso se 

dá, seja por meio dos especialistas ao prognosticar os corolários de suas principais 

ideias, seja, também, como fora dito, pelo eco produzido na cultura. Neste sentido, 

há um interesse amplo por sua filosofia. Dentro e fora dos muros da academia.   

Se faz importante começar por historicizar o processo pelo qual passou esta 

pesquisa. A construção do projeto de pesquisa visava a nortear a presente 

investigação para o tema de Eros, tanto ansiado como incompreendido por nós. A 

principio, o tema se mostra um horizonte a ser alcançado, um caminho a ser 

percorrido e um campo a ser cultivado. É nesta medida que o tema se mostrará fértil 

para uma pesquisa acadêmica. Mas o debate acerca da teoria platônica do amor é 

desafiador. Tal como se pode aferir numa consulta às referências de um estudo 

sobre Platão, adentrar o campo bibliográfico é a tarefa inicial, fundamental e 

necessária para orientar o caminho da pesquisa, embora, no meio do percurso, 

surjam diversas novidades que também devam ser avaliadas pelo/a pesquisador/a. 



  13

O camino a ser trilhado não é dado, portanto é preciso que a tese seja apontada, 

assim como a escolha do corpus e a orientação temática. Ações que se fazem 

necessárias para consolidar a qualidade do percurso a ser realizado. 

Dessa maneira, tendo selecionado o problema do amor na filosofia de Platão, 

foi preciso delimitar o corpus investigativo. Assim, levando em conta a hipótese da 

necessidade de investigar as perspectivas de Eros nos diálogos, foi feita a seleção 

da obra Fedro e d’O Banquete como núcleos da investigação, embora seja possível 

verificar que de algum modo o tema é mencionado em outros diálogos . Ademais, 1

essas duas obras são fornecedoras de um quantitativo de problemas tanto lidas em 

conjunto quando lidas isoladamente. Em vista disso, a fim de orientar-nos de 

maneira a possibilitar uma investigação focada em partes destas obras, realizou-se 

a escolha do discurso de Sócrates n’O Banquete e os discursos de “Lísias” (1º 

discurso realizado no diálogo Fedro), bem como o primeiro e segundo discurso de 

Sócrates, estes também no Fedro, tomados como pontos nucleares desta pesquisa 

a partir dos quais nosso tema se desenvolve. Por que esta seleção de textos? 

Porque interessa investigar que tipo de conexões ambos os diálogos fornecem para 

compreender o que pode ser chamado de uma teoria platônica do amor. 

Como pressuposto, é apresentada a tese de que, a partir de quatro discursos 

presentes no Banquete e no Fedro, será possível apresentar uma compreensão dos 

elementos que compõem uma teoria do amor no pensamento platônico. O recorte 

nestes dois diálogos permite centrar os esforços num exercício de análise possível a 

partir de uma coimportância dos textos.  

O êxito desse empreitada depende do exame crítico dos discursos 

selecionados nos diálogos mencionados. Para isso, de início, a ideia inicial previa 

desenvolver três capítulos. Entretanto, o curso da investigação fomentou a preferir 

avançar para uma composição em quatro capítulos. Diante das pesquisas realizadas 

e do modelo de composição proposto pela escrita, a distribuição aqui levada a cabo 

se tornou a mais viável para desenvolver o tema deste trabalho. Deste modo, a tese 

será dividida em quatro capítulos, os quais passo a nomear:  

I  – Sob a copa d’aquele plátano;  

II – Eros n’O Banquete;  

 A exemplo de República, Timeu, e Lísias.1



  14

III – Lísias e Sócrates: dois discursos propedêuticos;  

IV – O segundo discurso de Sócrates no Fedro. 

A partir da elucidação do plano geral da obra ora mencionada e dividido em 

quatro partes, passa-se a apresentar as ideias gerais aqui propostas, as quais são 

desenvolvidas nos referidos capítulos. 

No primeiro capítulo, pareceu-me necessário trazer elementos que abordem a 

composição da obra de Platão, começando por um plano geral seguido de 

elementos que dialogam com a análise da teoria platônica do amor. Se há uma 

recorrente tentativa de associar Platão ao drama  como possuidor de uma inclinação 2

orientada para a escrita dramática, pode-se dizer que O Banquete é a obra mais 

representativa da ligação do filósofo ao teatro. É possível, na análise minuciosa dos 

seus conteúdos, identificar a abordagem reflexiva e filosófica sobre o drama 

presente nesse diálogo e nos diálogos em geral. Segundo os partidários de que 

haveria uma inclinação platônica para a escrita dramática, é Sócrates quem, a partir 

de sua filosofia, “intervém direcionando” o olhar de Platão para a escrita filosófica. 

Se isto não é totalmente certo, é ao menos certo que O Banquete nos remeta a 

todas as partes de um peça teatral, com prólogo, episódios, e epílogo .O tom 3

dramatúrgico da obra também se faz ver quando do banquete oferecido por Agatão 

(Banquete, 173a), que vence um concurso de tragediógrafos. Isso fortalece o 

argumento de o referido diálogo ser estruturado, também, com elementos da 

dramaturgia.  

Quanto ao Fedro, sob o mesmo prisma da dramaturgia do diálogo, 

encontram-se elementos divergentes daqueles que se inserem n’O Banquete, 

embora também nele se apresente a característica própria aos diálogos platônicos, a 

saber, a coexistência de um plano dramático e de um plano argumentativo. 

Entretanto, buscaremos tocar nos elementos dramáticos somente quando 

 Victor Goldschmidt aceita o lugar comum acerca dos diálogos de Platão como “drama filosófico”. 2

(GOLDSCHMIDT, Victor. Os diálogos de Platão: estrutura e método dialético. Trad. Dion Davi 
Macedo. São Paulo: Edições Loyola, 2014, p. 3).

 Na Poética, obra de Aristóteles dedicada ao gênero de composição trágica, o autor desenvolve uma 3

análise original na história do pensamento ocidental, na qual estuda e elabora critérios de 
composição e interpretação da tragédia, bem como se pode identificar as partes centrais que a 
compõe, como mencionadas no texto acima: prólogo, episódios, e epílogo.



  15

necessários para uma questão teórica. Ou seja, quando essa dimensão do diálogo 

auxiliar na compreensão do argumento.  

É de se observar que há dois momentos que caracterizam os eventos que 

dão nome ao diálogo platônico, O Banquete, (1) um jantar, (2) e posterior ao jantar 

uma reunião regada à bebida. É nesta etapa do evento, a da bebida, que se 

encontra o momento propício para os discursos, de modo que um tema é proposto 

por um simposiarca e aceito pelos demais.   

Em Fedro, como fora dito, esse drama ocorre em outro contexto, qual seja, 

aquele referido pela observação da rara saída de Sócrates dos muros de Atenas. Aí, 

ele se dispõe a ouvir  da boca de Fedro a leitura do discurso que ele teria acabado 4

de escutar, proferido por Lísias.  

Assim sendo, o primeiro capítulo se dedica a um “esboço geral da metodologia 

platônica”. Sobre o tópico que trata da memória, por exemplo, se investigará a 

preferência de Platão por manter certa ambiguidade no modo como explicita sua 

escolha pelo suporte de transmissão do saber, tendo em vista que ele escreve, mas 

faz seus personagens jogarem com questões relativas à memória de narrativas e 

argumentos. Esse contexto do debate nos remete também ao processo de ensino e 

à aprendizagem, no qual se identifica que a metodologia de Sócrates não é a padrão 

comum  em Atenas, do que resulta na qual Sócrates promove uma inovação. 5

Tendo em vista que o contexto no qual Sócrates está inserido demanda um 

saber que se revela no embate entre dar razões de algo e expor sobre algo, a saber, 

as posições consideradas tanto de Sócrates, como as dos sofistas; Sócrates não 

deixa de lançar mão de recursos que não se qualificam exclusivamente no campo de 

um argumento fechado e, para isso, serve-se da ironia. Dita posição é recorrente ao 

longo de suas intervenções, e podem ser sutis ou fortes. O resultado da utilização 

desse recurso retórico fortalece as posições veementes de Sócrates, fazendo com 

que ele não passe ao largo de ser percebido . De forma geral, deve-se evidenciar 6

 Há fortes evidências de que havia uma prática corrente da escuta da leitura de textos, 4

possivelmente devido a idade dos homens nobres, era habitual que estes cultivassem o hábito de 
ouvir leituras em voz alta. A fim de mostrar uma evidência dessa prática em Atenas, Ryle cita o 
Areopagico de Isócrates, que era destinado a homens velhos. Cf. (RYLE, 2012, p. 38).

 Se observa aqui que a metodologia socrática tem uma concorrência forte entre os gregos, que são 5

as metodologias dos sofistas, dos quais Sócrates busca se separar, embora haja quem o confunda 
como um dentre eles.

 Cf. Apologia de Sócrates, 20c.6



  16

que a questão fundamental da ironia socrática implica que ele torna improvável que 

o interlocutor não a perceba, e que, portanto, seja obrigado a responder a ela. Nesse 

sentido, investigamos o valor pedagógico do uso da ironia no debate entre Sócrates 

e seu interlocutor, com o apoio do estudo de Vlastos (1991). Em resumo, pode-se 

dizer que no capítulo se busca analisar em que medida é possível defender uma 

concepção unitária da teoria do amor, e caso seja, quais os elementos que indicam 

esta unidade. Assim sendo, aponta para o objeto de investigação a ser tratado nos 

capítulos sequenciais.  

O capítulo II tem o Banquete como texto base, embora seja dedicado ao 

discurso de Sócrates (Sócrates/Diotima). O Banquete, além de ter sido um diálogo 

platônico depositário de um eco gigantesco, era uma instituição grega, manifestada 

como uma tradição do comer e beber em comum. Em específico, o evento narrado 

no livro homônimo tem como proposta realizada por Fedro a “exibição” de discursos 

elogiosos a Eros.  

Entre os pontos importantes a serem mencionados agora sobre o trabalho no 

segundo capítulo, a problematização acerca da aparição no texto de Diotima de 

Mantinéia, uma sacerdotisa e mestra, levanta problemas caros à interpretação do 

platonismo. O ponto de partida dessa análise é o surgimento de uma mulher, na 

condição de mestra, o que, para muitos, constitui o coroamento do diálogo. Torna-se 

então, o Banquete, um importante testemunho sobre o ensinamento de mulheres e, 

naturalmente, acerca do problema do ensinamento, um clássico impasse platônico 

sobre a possibilidade ou não de haver ensino. Todas essas questões se relacionam 

com o tema central do diálogo, visto que são desenvolvidas por meio dele, o amor.  

Sobre Eros o ponto de partida da posição socrática no Banquete, em diálogo 

com Diotima, encaminha-se no sentido de confrontar as posições apresentadas. Em 

primeiro lugar, Eros não seria um deus? Poderia ser o seu contrário? Partindo dessa 

pergunta se apresentam dois polos opostos — divino e humano — disso resulta a 

centralidade da análise de Sócrates sobre eros, inserida pela proposição da posição 

do intermediário. Isto é, desemboca no estabelecimento do método. Isto é, 

resultando do estabelecimento do método que investiga a natureza de algo, antes de 

simplesmente assumir uma posição elogiosa sobre a divindade. Dito isso, cabe 

perguntar: Eros não pode ser pensado sem uma ambivalência, ele não se restringe 

a uma definição estanque e precisamente estável?  



  17

Se eros for algo de intermediário entre o visível e o invisível, entre os deuses e 

os homens, se assim for, é possível fazer uma aproximação entre o sensível e as 

opiniões, o inteligível e o saber? Mediante isso, é necessário compreender a 

natureza intermediária de eros. Em primeiro lugar, por que retirar de eros a condição 

de divindade? Sócrates lhe atribui carência, e aquele que tem carência de algo não 

possui aquilo de que é carente. Essa passagem apresenta uma aproximação de 

eros ao desejo, e neste contexto, de fato, as relações estão a ser estabelecidas a 

partir da noção do desejo sexual.  

Esta é a pedra angular do discurso de Sócrates/Diotima, o desejo. E deverá 

sua investigação ser mediada pela análise de suas consequências em relação a 

uma busca que não finda no sensível.  

Dois aspectos ainda serão importantes para compreender o percurso socrático 

na sua investigação quanto ao amor, a sua vinculação e desvinculação ao 

pensamento de Anaxágoras; depois, a compreensão de que o entendimento desta 

investigação passará pela compreensão de alma, de modo especial avaliada sob 

uma perspectiva crítica à concepção de subjugação das partes inferiores à parte 

superior da alma. Passaremos também pela questão da dualidade corpo/alma e o 

que esta proposta inclui.  

Assim, no debate que retoma a noção do desejo, dois tópicos serão centrais, 

(1) o amor como desejo, (2) o amor como desejo das coisas belas. O lugar do 

desejo é apresentado a partir da pergunta sobre o seu status/sua participação na 

metodologia capaz de elevar a alma dos sensíveis ao inteligível. Implicará isto 

compreender a transitoriedade dos sensíveis. Por fim, será preciso abordar que há 

um processo pelo qual o indivíduo passa ao sair da contemplação de um belo corpo 

para outro corpo belo, e daí para muitos corpos belos, para as belas ocupações, as 

belas ciências, até alcançar a beleza, ela mesma.  

O terceiro capítulo será dividido em duas partes, são elas: (1) concernente ao 

discurso de Lísias, (2) referente ao primeiro discurso de Sócrates.  

O ponto de partida do discurso de Lísias introduz a questão da sedução. De 

modo que nesse discurso o aspecto fundamental é evidenciado por meio de um 

makrológos [µακρολόγος] de Lísias, no qual se exibe a sua performance com vistas 

ao convencimento. Neste sentido, serão retomados elementos que dizem respeito à 



  18

formação do homem grego. E, nesse contexto, como era de se esperar, o embate 

entre Sócrates e seus contemporâneos, os oradores.  

O discurso é, portanto, uma diferenciação do amante e do não amante e, por 

conseguinte, sobre a estratégia pela qual o amado deve ceder às investidas do não 

amante. Sócrates sugere os efeitos do encantamento do discurso de Lísias para 

posteriormente questioná-lo, de modo mais específico, Sócrates estabelece a crítica 

do discurso pela forma do encantamento. Isso nos leva a compreender a incursão 

que Platão faz no tema da sexualidade, que é um tema classicamente desenvolvido 

no Fedro.  

Dessa maneira, o Fedro se apresenta, como dito inicialmente, como uma 

exposição acerca da relação entre o eromenos e o erastes. Nessa perspectiva, é 

importante notar que, do ponto de vista do testemunho, conhecemos muito mais 

acerca do erastes, e pouco sabemos da perspectiva do eromenos. Nomeadamente, 

o que salta aos olhos desta oposição é o papel de subordinação estabelecido de um 

sobre o outro. 

Certamente, não se poderá negar haver nesses supostos diálogos entre 

eromenos e erastes elementos de retórica. Avaliar-se-á, então, a produção de 

impacto da apresentação da tese, e o recurso à mnemônica. Dois recursos serão 

acionados pela atividade sofística: (1) os makrologoi (discursos longos), (2) e a 

passividade dos ouvintes que eles implicam. Estas características são centrais na 

oposição aos recursos impetrados por Sócrates, nomeadamente, a exigência de ao 

menos dois interlocutores que dialogam. 

Uma passagem pela questão do uso dos prazeres, por Michel Foucault, 

ajudar-nos-á a refletir sobre os elementos imprescindíveis para compreender as 

relações entre eromenos e erastes apresentadas no Fedro e na filosofia de Platão. 

Dentre estes elementos, a guerra dos prazeres parece ser um elemento fundante da 

explicação daquilo que vem a ser característico dos desejos, por oposição a uma 

ideia de senhorio de si mesmo.   

Qual será o elemento central da crítica de Sócrates a Lísias? Poder-se-á 

averiguar que versa sobre a excelência da forma, e a falta no conteúdo que ele 

identifica no discurso do autor. Numa breve comparação entre os dois discursos, 

observa-se que, enquanto o discurso de Lísias tem a pretensão de saber, o de 

Sócrates revela um reticência. O primeiro discurso de Sócrates é ainda 



  19

programático, mas ele insere no seu discurso a orientação de que há dois princípios 

que nos conduzem, que nos guiam: o desejo e a reflexão, um inato, o outro 

adquirido. Nesse sentido, seu discurso vai avaliar a relação entre estes dois 

elementos.  

Por fim, chega-se ao último capítulo desta tese, que toma como ponto de 

partida o segundo discurso de Sócrates no Fedro. Caberá investigar por que há uma 

radical mudança da postura de Sócrates em relação ao seu primeiro discurso. O 

referido discurso será promotor de um vasto campo de ideias discutidas em torno do 

tema do amor, sobretudo, será elaborado a partir dos problemas fomentados por ele. 

Nesse sentido, o ponto de partida é a inversão da proposta: deve-se aquiescer ao 

amante ou ao não amante? Se no primeiro discurso Sócrates seguira a provocação 

de Lísias, no segundo discurso, proferido a partir de uma reparação, pode ser 

proposto o seu contrário? 

Quais elementos são acionados pelo amor, pelo desejo erótico? O percurso 

investigativo desenvolvido por Sócrates vai requerer novos problemas investigativos, 

um deles, forte e que toma boa parte de sua fala, é o da loucura (mania). Em que 

medida a mania pode nos ajudar a compreender o funcionamento de eros? O que 

efetivamente constitui a mania? Há mais de um tipo? Sócrates tem tanto interesse 

nesse problema que faz dele um meio de propor respostas aos seus 

questionamentos sobre eros.  
Mais uma vez, qual o papel da alma nesse contexto? Nessa parte do texto, 

certamente, a alma tomará grande parte do conteúdo a ser abordado. Ela é 

fundamental na investigação dos motivos e causas dos prazeres. Como se 

compreendem e como se constituem os prazeres? Há prazeres bons e maus? 

A profundidade platônica na elaboração de um tema como esse recorrerá a 

expedientes já utilizados em outros diálogos? Qual a inovação de Platão no 

tratamento desse tema no Fedro? 

Se a alma se torna essencial para discutir nosso tema, em que medida tudo 

isso pode ser devidamente pensado como elementos materiais para um debate 

sobre a educação?  

Em que medida há aproximação entre ambos os diálogos? O tema de eros é 

razão suficiente para aproximar Banquete e Fedro?  



  20

A concepção tradicional de eros é mantida nesses diálogos? Em que medida 

se pode falar de uma inovação platônica no tratamento da questão? 

  



  21

Capítulo I  
Sob a copa daquele plátano 



  22

I. Sob a copa daquele plátano 

ΣΩ. Πρόαγε δή, καὶ σκόπει ἅµα ὅπου καθιζησόµεθα.   ΦΑΙ. Ὁρᾷς οὖν 
ἐκείνην τὴν ὑψηλοτάτην πλάτανον;  ΣΩ. Τί µήν; ΦΑΙ. Ἐκεῖ σκιά τ’ ἐστὶν 
καὶ πνεῦµα µέτριον, καὶ πόα καθίζεσθαι ἢ ἂν βουλώµεθα 
κατακλινῆναι. 

– Caminha então e procura, ao mesmo tempo, um lugar onde nos 
possamos sentar. – Olha, vês além aquele plátano muito alto? – Que 
tem? – Ali há sombra, uma brisa moderada e realça para nos 
sentarmos ou para nos estendermos, se preferirmos (Fedro, 229a7-
b2) .  7

Ao pensar em como iniciar este capítulo, veio-me à mente a defesa realizada 

por Robert Zaslavsky  de que há fortes indicações de que o plátano [ἡ πλάτανος], 8

indicado como o lugar confortável para ouvir o discurso de Lísias narrado no Fedro, 

teria uma indicação de relação com o próprio Platão [ὁ Πλάτων]. Ele apresenta 

algumas das evidências que permitem sustentar tal tese. Neste trabalho, começo 

com esta passagem para indicar que o primeiro capítulo conterá um esboço geral da 

metodologia platônica. Ou seja, visa a indicar que este trabalho tomará como ponto 

de partida a implicação de que os textos a serem estudados foram escritos por 

Platão, e que, portanto, ainda que não possam ser a ele atribuídas indistintamente 

as falas dos seus personagens, é sob a escolha de Platão que estas falas se 

desenvolvem no texto. O intuito desta escolha é abrir o espaço para desenvolver 

 Para citar o texto grego o faremos a partir de: BURNET, J. Platonis opera, vol. 2. Oxford: Clarendon 7

Press, 1901 (repr. 1967): St III.227a-279c. Retrieved from: http://stephanus.tlg.uci.edu/Iris/Cite?
0059:011:0. Para o português, sempre que citada sem indicação de tradução estaremos a fazer uso 
de: PLATÃO. Fedro. Trad. de José Cavalcante de Souza. Trad. de José Cavalcante de Souza. São 
Paulo: Editora 34, 2016. Outras versões serão devidamente indicadas pelas inicias conforme lista de 
abreviaturas.

 Cf. ZASLAVSKY, Robert. A hitherto unremarked pun in the Phaedrus. Apeiron 15, 2, 1981.8

http://stephanus.tlg.uci.edu/Iris/Cite?0059:011:0
http://stephanus.tlg.uci.edu/Iris/Cite?0059:011:0
http://stephanus.tlg.uci.edu/help/BetaManual/online/AT.html
http://stephanus.tlg.uci.edu/help/BetaManual/online/AT.html


  23

alguns pontos fundamentais para a execução do estudo que realizamos, para isto é 

preciso apresentar, de modo geral, como se estrutura a obra de Platão. 

Tendo em vista o que foi dito acima, é preciso ainda dizer que tanto o 

contexto no qual se insere o modelo de investigação platônico quanto o da escrita 

filosófica do período clássico possuem características próprias. Tais peculiaridades 

implicam o cuidado que devemos ter em não cometer anacronismos com o intuito de 

aproximação dos referidos contextos. Em primeiro lugar, devemos ter em conta que 

não se trata de um modelo de edição e publicação tal qual o que nós conhecemos 

hoje, atravessado por quase 2000 anos nos quais a impressa ainda não existia. Com 

o objetivo de que nossa análise possua os critérios técnicos e os cuidados que 

devem ser tomados ao se realizar uma leitura e estudo que nos é tão distante no 

tempo, deve-se ter em mente as diferenças entre os referidos modelos de produção. 

Assim sendo, vale dizer que, no caso da escrita do período clássico, não possuímos 

uma forma de edição para produção em série de uma obra. No caso do nosso autor, 

assim como se pode igualmente comparar com a técnica usada por muitos autores 

de seu tempo, a forma mais usada teria sido o papiro. Diante disso, pode-se 

perceber que o processo de produção e registro do pensamento remete ao problema 

da memória. 

1.1. O exercício da memória 

O tema da memória é por si mesmo um tema filosófico. Não à toa, ele ser 

trabalhado por diferentes escolas filosóficas ao longo da história do pensamento 

tanto no Ocidente quanto no Oriente. O primeiro aspecto a observar, no entanto, 

quando tratamos da memória a partir de um diálogo com os antigos, tem a ver com o 

estabelecimento de três momentos fundamentais para a preservação do 

conhecimento humano. Tais elementos inseridos num contexto. São eles: 

a. A tradição oral ; 9

 Sobre o tema da oralidade na Grécia antiga ver: HAVELOCK, The Literate Revolution in Greece 9

and its Cultural Consequences. Princeton, 1982; assim com também THOMAS, Rosalind. Literacy 
and orality in ancient Greece. Cambridge: Cambridge University Press, 1992.



  24

b. A descoberta da escrita e a transmissão/passagem da oralidade para a 

escrita ; 10

c. A consolidação da escrita; 

1.1.1. O caso da memória no Banquete 

Em uma rápida passagem pelo percurso da transmissão das informações 

requisitadas pelo ouvinte n’O Banquete, identifica-se um modelo de transmissão 

oral, ainda que o suporte para a preservação desta narrativa seja escrito. O que se 

pode colher dessa metodologia? Em primeiro lugar, que para Platão a posição 

acerca da relevância da oralidade e da escrita estão suportadas por esta escolha 

ambígua, a saber, uma narrativa oral transmitida de forma escrita para a 

posteridade.  

Esse modelo implica uma ambiguidade que proporcionou, ao longo dos 

séculos de estudos sobre a filosofia grega, a possibilidade de sustentar teses 

diametralmente opostas, sob o suporte dos mesmos textos. Uma vez que não é 

possível identificar a evidência da posição platônica acerca do tema, fica difícil 

provar tanto uma tese quanto o seu contrário. O que resta ao(a) pesquisador(a) de 

filosofia grega antiga, além do cuidado de não divagar na sua interpretação, é o de 

manter a coerência da construção das hipóteses que levantará para sustentar suas 

teses. Assim sendo, só faz sentido posicionar-se acerca deste debate no sentido de 

tornar evidentes as hipóteses que são tomadas como elementos constitutivos do 

caminho epistemológico do/a pesquisador/a. 

Voltando ao exemplo constituído n’O Banquete temos a seguinte estrutura:  

 Acerca do processo de transição entre oralidade e escrita, bem como acerca da tensão entre estas 10

duas facetas do processo histórico de registro do conhecimento, vale a pena cotejar: THOMAS, 
Rosalind. Oral tradition and written record in classical Athens. Cambridge: Cambridge University 
Press, 1989. Por exemplo: Thomas (1989, p. 45) defende que a tradição escrita foi em parte 
diretamente influenciada pela tradição oral. Há uma comunicação no escrito que não depende apenas 
dele para ser compreendido, mas do contexto do qual parte, que pode ser verificado de diversas 
maneiras. Para isto é necessário notar que a compreensão de uma realidade exige uma análise que 
leve em conta variados aspectos, para além dos que são registrados no campo da escrita. Se 
aplicarmos esta posição ao caso da tradição grega clássica, é possível perceber que há uma 
passagem de um estado pictórico, para o escrito, e que, a meu ver, a partir de um distanciamento 
milenar como o nosso em relação aos gregos, elementos pictóricos fruto de achados e pesquisas 
arqueológicas são fundamentais para respaldar posições de leitura dos textos clássicos. Isso porque, 
é a partir desta análise que podemos referir o processo de passagem da oralidade para a escrita. 
Com tal análise será possível ainda entender como se distancia o modelo de explicação que se 
desenvolve na escrita, de modo a realizar a consolidação desta como a maneira mais forte para a 
guarda da memória, seja ela histórica, literária, filosófica etc.  



  25

a. O interessado  na narrativa “dos discursos sobre o amor” [τῶν ἐρωτικῶν 11

λόγων] (Banquete, 172b) é Glauco, que requer escutá-los; 

b. Apolodoro, o narrador, não estava presente, mas escutou o que vai narrar; 

c. Aristodemo de Citadeneu, narrador ocular. 

Vemos que a narrativa é transmitida mediante a memória por três 

personagens, dos quais apenas (c) participou do evento –  fruto da inquirição. 

Forçoso é notar ainda que o segundo personagem (b), que não estava presente, 

afirma ter feito questionamentos a Sócrates (Banquete, 173b) acerca da narrativa 

por ele escutada. Tal fato implica a disposição para verificar os elementos do relato 

por um outro presente, e segundo Apolodoro, Sócrates o teria confirmado. É 

evidente que esta passagem indica um cuidado, ou melhor, uma postura de cuidado 

diante da narrativa escutada por alguém presente em um evento. Isto é, implica que 

a confirmação dos dados é necessária. Apesar disso, o texto de Platão não 

evidencia qual é o teor das perguntas que Apolodoro dirigiu aSócrates. Se tem a ver 

com um novo relato, ou com perguntas elaboradas a partir de extratos da conversa 

que teve com Aristodemo . Ainda que esta posição não esteja notadamente 12

esclarecida, é possível observar nela uma pontuação metodológica, a de aferição do 

relato.  

1.1.2. Acerca da admiração  

Quando pensamos acerca dos critérios pelos quais podemos estabelecer um 

conceito de filosofia no mundo antigo, devemos levar em conta que: à época que se 

convencionou chamar de nascimento da filosofia, o estabelecimento de um cânon 

como posteriormente ficou conhecido, ainda não era possível. Quiçá, possamos falar 

mais apropriadamente de filosofias pela diversidade de correntes filosóficas já no 

seu início, em vez de filosofia como um bloco unitário e fechado.  

 É importante notar que o interessado, Glauco, sabe o objeto de debate que fora o centro dos 11

discursos na casa de Agatão.

 Lauren Ware (2015, p. 9) defende que o leitor do Banquete está a realizar uma leitura à quinta 12

mão, pois o um discurso é uma narrativa dentro da outra: a de Diotima dentro da de Sócrates, que 
está dentro da de Aristodemo, que está dentro da de Apolodoro, e por fim o leitor. (WARE, Lauren 
Patricia Wenden. Plato’s bond of love: Erôs as participation in beauty. Εdinburgh: The University 
of Edinburgh, 2014 (Tese de doutorado).

https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tw%253Dn&la=greek&can=tw%253Dn2&prior=peri%255C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%2529rwtikw%253Dn&la=greek&can=e%2529rwtikw%253Dn0&prior=tw=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=lo%252Fgwn&la=greek&can=lo%252Fgwn0&prior=e)rwtikw=n


  26

De algum modo, a partir dos testemunhos que podemos identificar tanto em 

textos filosóficos quanto em textos históricos e ainda em textos literários, é possível 

aferir que o processo inicial de popularização da filosofia está ligado à perspectiva 

do discipulado. Esta, por sua vez, é alimentada pela admiração que o mestre 

provoca no discípulo, ao ponto deste não só o acompanhar, mas também de realizar 

o exercício da aprendizagem daquele saber. No caso da filosofia, haja vista também 

haver, no caso da sofística, um processo de reprodução dos ensinamentos do 

mestre, deve-se observar que a prática da habilidade da fala é orientada pela 

pergunta . 13

No debate acerca da relação entre o mestre e o discípulo, podemos nos 

remeter à pequena fala de Agatão quando pede que Sócrates se recline perto de si, 

em referência ao efeito segundo o qual a aproximação física o faria absorver aquilo 

que Sócrates possui, a sua sabedoria 175c7-d2:  

Δεῦρ’, ἔφη φάναι, Σώκρατες, παρ’ ἐµὲ κατάκεισο, ἵνα καὶ τοῦ σοφοῦ 
ἁπτόµενός σου ἀπολαύσω, ὅ σοι προσέστη ἐν τοῖς προθύροις. δῆλον 
γὰρ ὅτι ηὗρες αὐτὸ καὶ ἔχεις· οὐ γὰρ ἂν προαπέστης.  

Aqui, Sócrates! Reclina-te ao meu lado, a fim de que ao teu contato 
desfrute eu da sábia ideia que te ocorreu em frente de casa. Pois é 
evidente que a encontraste, e que a tens, pois não terias desistido 
antes . 14

A passagem apresenta uma visão corrente acerca de Sócrates, qual seja, a 

menção à evidência de uma prática recorrente: faz saber que o filósofo tem hábitos 

de reflexão que se dão fora do âmbito formal do debate grego. Pode-se confirmar 

 São numerosas as passagens nas quais Sócrates propõe o exercício da pesquisa de um tema a 13

partir da propositura de perguntas. 

 Para o Banquete faremos uso do Platonis Opera para citações em grego: BURNET, J. Platonis 14

opera, vol. 2. Oxford: Clarendon Press, 1901 (repr. 1967): St III.172a-223d. Retrieved from: http://
stephanus.tlg.uci.edu/Iris/Cite?0059:011:0. E para o português a tradução principal será: PLATÃO. 
Banquete. Trad. de José Cavalcante de Souza. São Paulo: Editora 34, 2016. Salvo quando indicadas 
outras traduções por meio das iniciais do nomes dos autores e autoras, conforme lista de 
abreviaturas. Quanto a esta passagem, pareceu válido inserir também a tradução de Maria Tereza 
Schiappa de Azevedo: “Exclamou Ágaton, que por acaso se encontrava sozinho no último leito.  - 
Instala-te aqui a meu lado, a ver se em contato contigo tiro proveito desse achado de sabedoria que 
fizeste aí pelos pátios… É por demais evidente que alguma coisa descobriste e a tens já em teu 
poder, pois nem de outro modo abandonarias o campo!” (Banquete, 175c7-d2).

http://stephanus.tlg.uci.edu/Iris/Cite?0059:011:0
http://stephanus.tlg.uci.edu/Iris/Cite?0059:011:0


  27

isto devido a informações históricas que apresentam a instituição do debate grego, 

do qual Sócrates faz parte, sem deixar de incluir novas práticas .  15

A sequência do diálogo entre Sócrates e Agatão apresenta da parte do 

primeiro uma dura crítica à crença de transmissão do conhecimento. De modo 

iniciático, Sócrates mostra nesta passagem aquilo que é retomado em diversos 

momentos da obra de Platão como crítica ao modelo de transmissão do saber como 

algo que se transfere de quem sabe mais para quem sabe menos.  

Εὖ ἂν ἔχοι, φάναι, ὦ Ἀγάθων, εἰ τοιοῦτον εἴη ἡ σοφία ὥστ’ ἐκ τοῦ 
πληρεστέρου εἰς τὸ κενώτερον ῥεῖν ἡµῶν, ἐὰν ἁπτώµεθα ἀλλήλων,  
ὥσπερ τὸ ἐν ταῖς κύλιξιν ὕδωρ τὸ διὰ τοῦ ἐρίου ῥέον ἐκ τῆς 
πληρεστέρας εἰς τὴν κενωτέραν (Banquete, 175d3-d7). 

Bom era, Ágaton, que a sabedoria fosse qualquer coisa assim, capaz 
de deslizar do mais cheio para o mais vazio quando estamos em 
contato uns com os outros - tal como nas taças a água desliza, 
através do fio de lã, da mais cheia para a mais vazia (Banquete, 
175d3-d7, MTSA). 

O exercício da crítica ao processo de ensino na filosofia de Platão não é raro 

de ser encontrado. No entanto, para não correr o risco de ser impreciso quanto à 

análise desta metodologia, é forçoso avaliar que uma passagem pode ser explicada 

com maior precisão dentro do contexto de uma obra, em vez de o fazer com a 

pretensão de abarcar a totalidade dos escritos de Platão.  

Neste sentido, a passagem acima nos remete a um debate que se pretende 

elucidar ainda n’O Banquete, e este diz respeito à concepção de ciência (σοφία) . 16

Pretendemos tratar o tema com a devida profundidade, oportunamente, mais à 

frente. Por ora, devemos levar em conta que n’O Banquete a problematização deste 

tema ganha ares de um debate acirrado, não desprovido de gracejos que os 

interlocutores jogam em cena, seja a favor ou contra a posição teórica de cada um 

 Arriscaria dizer que o caso do diálogo com escravo, no Mênon, não se resume a um exemplo 15

epistemológico da capacidade de aprendizado do jovem escravo, mas também a uma crítica social, e 
neste sentido, também poderia ser tomada como uma crítica do modelo de educação grega.

 A fim de estabelecer uma perspectiva primeira do debate que inicia o Banquete em torno da 16

questão do saber, e mais especificamente da transmissão do conhecimento; aderimos aqui à 
tradução de σοφία por ciência, ainda que ela não seja em sua totalidade um equivalente desprovido 
de ressalvas e sinônimos que mereçam também serem incluídos no seu campo semântico.



  28

deles. Este modelo é recorrente no modo como os presentes, no caso do referido 

diálogo, expõem uma visão acerca de Sócrates .  17

1.2. Os contextos da figura de Sócrates  

Como se pode aferir nos escritos que nos restaram sobre Sócrates, há 

diversas imagens pelas quais ele ficou conhecido. Para citar uma: Aristófanes nas 

Nuvens  o descreve como sofista , e ainda o apresenta com uma medida de 18 19

ridicularização. Mas é possível, pelo contrário, pensar que Platão tenha tentado 

reconciliar estas personagens quando n’O Banquete confere a Aristófanes, em vez 

de um papel que também poderia ser ridicularizado, uma posição de extrema 

inteligência e originalidade . Pode-se dizer que um historiador da filosofia, quando 20

tenta reconstituir Sócrates, na verdade não pode reconstituir um Sócrates Histórico, 

mas o Sócrates de Platão, de Xenofonte, de Aristóteles, de Antístenes, ou mesmo 

uma sorte de soma destes. Pois o Sócrates histórico não está garantido que seja 

esse mesmo.  

É ainda aqui que devemos apresentar uma das maneiras pelas quais 

Sócrates é mais evocado por seus contemporâneos, a partir do epíteto de irônico 

(República, 337a). Sócrates seria um homem capaz de, no uso corrente de seu 

discurso, recorrer à ironia de modo frequente e didático, e isto provocava nos seus 

opositores pelo algum incômodo. Acerca da ironia socrática, vale aqui recorrer ao 

importante estudo de Vlastos (1991), intitulado Socrates ironist and moral 

philosopher, e mais especificamente no capítulo que inicia o livro, intitulado Socrates’ 

irony.  

 Podemos ainda mostrar como o próprio Agatão imputa a Sócrates um adjetivo carregado de senso 17

negativo, associado à dissimulação quando ele diz (175e7): (Ὑβριστὴς εἶ, ἔφη, ὦ Σώκρατες) “És um 
trocista descarado, Sócrates”. O campo semântico de Ὑβριστὴς quando avaliado em perspectiva no 
Português, no Inglês e no Francês nos fornece demonstrativo da capacidade linguística de variação 
semântica de um verbete, a saber, podemos encontrar em português as opções de tradução de 
SOUZA (2016, p. 31) “insolente”; AZEVEDO (2010, p. 32) “trocista”; em francês: VICAIRE (2018, p. s/
n) “moquer”; BRISSON (1998, p. 92) “insolant”; e em inglês: LAMB (1925, p. 93) “mocker”.

 Cf. ARISTÓFANES. As nuvens, v. 362.18

 O contexto utilizado é negativo. No entanto, deve-se lembrar que há um movimento de 19

reconstituição de uma certa positividade da figura do sofista na filosofia contemporânea.

 Sobre o tema Cf. MAZEL, 1987, P. 29. Cf. também: PLATÃO. Banquete, 121b.20



  29

O texto é elucidativo porque apresenta de modo transparente como o 

emprego da ironia pode ser identificado facilmente no discurso socrático. Apesar 

disto, haverá de se reconhecer que o emprego desse recurso pode levar em conta 

algumas nuanças, tal como a aparente simplicidade de sua aplicação que, por 

vezes, pode passar por despercebida e, em vez da ironia, podemos estar diante de 

uma situação em que a pessoa à qual este recurso se direciona não seja capaz de 

compreendê-lo. Portanto, ela não surtiria o efeito desejado.  

A nosso ver, a originalidade do uso da ironia socrática está em fazer com que 

seja quase impossível que o interlocutor a quem ela se dirige não a identifique. De 

tal modo, não será possível que não seja afetado por ela e, sendo assim, precisa 

esboçar uma reação.  

O conceito de ironia pode ser entendido de diferentes formas se tomarmos as 

perspectivas de uso contemporâneo e as da antiguidade. Mas é ainda importante 

notar, conforme Vlastos (1991), que mesmo quando estamos realizando um estudo 

acerca do uso da ironia pelo personagem Sócrates, ainda que estejamos inclinados 

a tomar o conceito, pelo sentido fortemente atribuído a Sócrates, como dissimulador, 

atributo conferido por numerosos interlocutores do filósofo, não implica que toda a 

leitura de seu uso da ironia se restringe a este modelo. Ou seja, podemos apontar, 

de mais a mais, alternativas a esta leitura. A leitura crítica a este entendimento 

majoritário acerca de Sócrates é fundamentado para Vlastos a partir de um exemplo 

que temos no Górgias, no qual tanto Sócrates como Cálicles se acusam 

mutuamente de “tirar sarro” um do outro. Como ele diz (VLASTOS, 1991, p. 25, 

tradução nossa) “Do fato de que uma palavra é utilizada com um certo sentido em 

numerosos casos, não se segue que ele não possa ter um sentido notadamente 

diferente em outros casos” . Desta assertiva, podemos concluir que, mesmo uma 21

palavra como ironia, ironicamente, não pode ser tomada como uma unidade 

semântica restrita.  

Se, por um lado, podemos pensar que o uso da ironia não é nem 

exclusividade nem invenção dos filósofos; por outro lado, devemos entender que o 

uso da ironia com uma finalidade educativa, se assim podemos dizer, é uma 

invenção socrática. O que pretendemos defender com isto é que o exercício da 

ironia no pensamento socrático está intimamente ligado a uma compreensão de 

  “From the fact a word is used in a given sense in a multitude of cases it does not follow that it 21

cannot be used in a sharply different sense in others”.



  30

ativação de um dispositivo capaz de despertar no interlocutor com quem o filósofo 

está em diálogo um estado de espanto e admiração. Esse estado é a espinal dorsal 

do que pode ser entendido como o elemento capaz de fazer com que a filosofia, a 

reflexão filosófica, efetivamente se inicie e desenvolva-se.  

 Para justificar esta posição acerca da ironia, devemos nos direcionar para o 

entendimento do seu valor pedagógico, a saber, não há como dissociar o uso da 

ironia de Sócrates do exercício da contestação do pretendido saber do interlocutor e, 

com isso, objetiva-se fazê-lo reconhecer a necessidade de abrir mão de tal saber 

para restituir a partir de um processo novo, um novo saber.   

Existe, evidentemente, uma dimensão irônica na condução socrática de um 

diálogo, mas isto se torna mais evidente nos momentos em que ele recorre 

diretamente à ironia, fazendo uso dela para propor, por meio de um jogo de 

palavras, um caminho de compreensão. 

Como já apontamos, há mais de uma forma de entender a ironia, ainda que 

se sobressaia a noção de que ironia é a forma de fazer uso da verbalização de uma 

assertiva a partir do uso do seu contrário, de um antônimo. No entanto, não se deve 

pensar que o recurso da ironia nos escritos de Platão se limite ao personagem de 

Sócrates, ainda que seja ele por excelência aquele que a utiliza transformando-a em 

um método. Além disso, no que diz respeito a este personagem, aquilo que 

propriamente vai caracterizar o modelo de ironia socrática, pode ser entendido a 

partir de uma oposição entre dois modos de ironia, a saber, a ironia simples e a 

ironia complexa . 22

Enquanto a primeira consiste em expressar pelo que se diz exatamente o seu 

contrario, a segunda consiste em expressar o que se diz a partir de uma palavra que 

corresponde e não corresponde àquilo que se diz. Neste caso, a sutileza do 

enunciado exige uma concentração ainda maior daquele a quem a ironia se dirige se 

 Sobre o tema Cf. Vlastos, 1991, p.31. 22



  31

dirige, já que tal formulação finamente elaborada exige do interlocutor um tom mais 

acurado na análise, sendo característica do tom elegante de Sócrates . 23

É com vistas ao engajamento do auditório que Sócrates diz, por exemplo, 

nada ter a ensinar, e este pode ser um bom exemplo da ironia socrática.  

No sentido geral, onde “ensinar” é simplesmente transferir o 
conhecimento da mente do professor para a mente do aluno, 
Sócrates parece querer dizer o que ele diz: este tipo de “ensino” - 
engajamento de possíveis aprendizes em argumentos elênticos para 
conscientizá-los de sua própria ignorância e capacitá-los a descobrir 
por si mesmos a verdade que o professor havia retido -. No sentido 
de “ensinar”, Sócrates gostaria de dizer que ele é um professor, esse 
único verdadeiro professor; seu diálogo com seus seguidores deve 
ter, e tem, o efeito de superar e auxiliar o próprio esforço de auto-
aperfeiçoamento moral (VLASTOS, 1991, p. 32, tradução nossa) . 24

O fato de que Sócrates pretende nada ensinar, seja por considerar a 

impossibilidade do ensino, seja por propor a própria incapacidade de ensinar, é por 

si só um exemplo de ironia, mais apropriadamente, deve ser tomado como um modo 

de ironia complexa. 

 Em retorno à questão inicial de nossa abordagem acerca da ironia, vale 

ressaltar que há um sentido empregado por Quintiliano  (IX, 2.46). Em seu texto, 25

ele apresenta a ideia de que o que caracteriza a ironia pode não estar restrito a um 

texto ou um livro, mas a toda uma vida. Neste sentido, a partir desta interpretação, 

pode-se associar tal ideia à própria existência de Sócrates. 

 Sobre o tom elegante de Sócrates vale a pena conferir esta passagem de CICÉRON. Brutus. 23

1966, 292, p. 107: “Bem! Disse ele, a ironia atribuída a Sócrates, e que ele usa nos livros Platão, 
Xenofonte e Aeschina, é algo, a meu ver, espirituoso e elegante. Na verdade, é um processo ao qual 
não falta habilidade e que é até espiritual, ao discutir a sabedoria, negá-la a si mesmo e atribuí-la 
ironicamente àqueles que se orgulham de possuí-la: assim, em Platão, Sócrates levanta Protágoras, 
Hípias, Pródicos, Górgias e os outros ao céu, enquanto se entrega como homem que nada sabe e 
como ingênuo”, que é um belo exemplo do modo como Sócrates é apresentado, especialmente por 
Platão, se confiamos na análise de Vlastos, que discorda da ideia de que este Sócrates elegante 
colhido em Platão também esteja em Xenofonte, por exemplo (VLASTOS, 1991, p. 31. Ver nota 33).

 “In te conventional sense, where to “teach” is simply to transfer knowledge from a teacher’s to a 24

learns mind, Sócrates means what he says: that sort of “teaching” -engaging would-be learners in 
elenctic argument  to make them aware of their own ignorance and enable them to discover for 
themselves the truth  the teacher had held back - in the sense of “teaching” Sócrates would want to 
say that he is a teacher, that only true teacher; his dialogue whit his follows is meant to have, and 
does have, the effect of overing and assisting own effort at moral self-improvement” (VLASTOS, 1991, 
p. 32).

 Cf. Vlastos, 1991, p. 34.25



  32

Do contrário, pela forma da figura da ironia, toda a intenção é 
disfarçada, o disfarce é mais aparente que admitido; neste sentido, a 
oposição é totalmente verbal; na figura, o pensamento e talvez todo o 
aspecto da causa estão em oposição com a linguagem e o tom de 
voz adotados. Deste modo, a vida inteira de um homem pode 
parecer não ser mais que uma ironia, como aquela de Sócrates (que 
foi chamado de irônico, porque ele se apresentava como um 
ignorante e um admirador dos outros, considerados como sábios); 
em uma palavra, se uma metáfora continuada faz uma alegoria, a 
figura da ironia é feita de uma série de ironias contextuais 
(QUINTILIANO, IX, 2.26, tradução nossa) . 26

O Sócrates tal como o conhecemos, em especial o Sócrates de Platão, 

portaria na sua própria existência os caracteres de uma existência irônica, e isto se 

verificaria nos embates que ele estabelece com outros personagens coetâneos, de 

modo que se revela nestes cotejos o seu recorrente uso da ironia.  

Como já antes apresentado, a fim de que possamos nos encaminhar para a 

finalização deste tópico, interessa-se remeter à necessidade de pensar do ponto de 

vista da intenção da ironia. Um olhar atento às últimas páginas, facilita a 

interpretação de que estamos aqui apresentando o conceito de ironia como 

metodologia socrática e como tal ela tem por finalidade alcançar objetivos 

específicos. Talvez o mais plausível a ser mostrado neste passo seja a intenção 

socrática no recurso à ironia objetiva. Primeiro, um olhar sobre as próprias 

convicções do interlocutor; segundo, a possibilidade de revisão da posição de seu 

interlocutor.  

 Se quisermos um modelo/exemplo de como a ironia socrática pode ser sutil e 

elegante, podemos tomar as frases que ele direciona a Agatão: 

εἰ γὰρ οὕτως ἔχει καὶ ἡ σοφία, πολλοῦ τιµῶµαι τὴν παρὰ σοὶ 
κατάκλισιν· οἶµαι γάρ µε παρὰ σοῦ πολλῆς καὶ καλῆς σοφίας 
πληρωθήσεσθαι. ἡ µὲν γὰρ ἐµὴ φαύλη τις ἂν εἴη, ἢ καὶ 
ἀµφισβητήσιµος ὥσπερ ὄναρ οὖσα, ἡ δὲ σὴ λαµπρά τε καὶ πολλὴν 
ἐπίδοσιν ἔχουσα, ἥ γε παρὰ σοῦ νέου ὄντος οὕτω σφόδρα ἐξέλαµψεν 
καὶ ἐκφανὴς  ἐγένετο πρῴην ἐν µάρτυσι τῶν Ἑλλήνων πλέον ἢ 
τρισµυρίοις.  

 Cf: Quintiliano, IX, 2.46. “Au contraire, dans la forme figuré de l’ironie, toute l’intention est déguisée, 26

le déguisement étant pas apparent qu’avoué; dans le trope, l’opposition est toute verbale; dans la 
figure, la pensé et parfois tout l’aspect de la cause sont sont en opposition avec le langage et le ton de 
voix adoptés. Ainsi la vie entière d’un homme peut sembler n’être qu’ironie, comme celle de Socrate 
(qui était appelé l’ironiste, parce qu’il se présentait comme un ignorant et un admirateur des autres, 
considérés comme des sages); en un mot, si une métaphore continuée fait une allégorie, l’ironie-
figure est fait d’une série d’ironiques-tropes”. 



  33

Se é assim também a sabedoria, [em referência à imagem de 
passagem do copo mais cheio para o mais vazio] muito aprecio 
reclinar-me ao teu lado, pois creio que de ti serei cumulado com uma 
vasta e bela sabedoria. A minha seria tanto ordinária, ou mesmo 
duvidosa como um sonho, enquanto que a tua é brilhante e muito 
desenvolvida, ela que de tua mocidade tão intensamente brilhou, 
tornando-se anteontem manifesta a mais de trinta mil gregos que a 
testemunharam (Banquete, 175e1-6). 

 Como podemos ver, este é ainda um exemplo eficiente daquilo que se 

caracteriza como a ironia complexa, uma vez que Sócrates enuncia algo que 

corresponde a um fato, pois tanto a fala quanto o acontecido estão de acordo . Mas 27

entre eles há um sentido que dista da correspondência de ambos, ou seja, apesar 

desta correspondência e de um possível efetivo elogio a Agatão, quando comparado 

com o que Sócrates diz de si mesmo, verifica-se que há uma refinada ironia.  

1.2.1. O Sócrates corrente 

De acordo com uma exposição acerca da figura de Sócrates, presente na 

Apologia de Sócrates (19b), em que se usa como base os argumentos das 

acusações contra o filósofo, identificamos o modelo pelo qual Sócrates é visto por 

parte da comunidade , em especial pelos acusadores. De tal modo, pode-se 28

perceber nesta passagem que tanto Sócrates é apresentado como sofista como um 

investigador da natureza. E tal assertiva indica, em primeiro lugar, que o modelo de 

investigação ao qual ele se dedica é inconveniente.  

Σωκράτης ἀδικεῖ καὶ περιεργάζεται ζητῶν τά τε ὑπὸ γῆς καὶ οὐράνια 
καὶ τὸν ἥττω λόγον κρείττω ποιῶν καὶ ἄλλους ταὐτὰ ταῦτα 
διδάσκων.   29

 É na Apologia de Sócrates que é encontramos uma das maneiras pelas quais Platão deixa, nos 27

diálogos da juventude, exemplificada uma concepção de verdade como correspondência aos fatos. 
Cf. Apologia de Sócrates, 17b.

 Assumindo que um número razoável de integrantes da cidade partilham desta visão negativa 28

acerca de Sócrates, que seria uma das formas mais eficientes de respaldar por exemplo, o processo 
e a condenação.

 Cf. BURNET, J. Platonis opera, vol. 1, Oxford: Clarendon Press, 1900 (repr. 1967): St I.17a-42a.29



  34

Sócrates é réu de pesquisar o que há sob o céus, de fazer que 
prevaleça a razão mais fraca e de ensinar aos outros o mesmo 
comportamento (Apologia de Sócrates, 19b) . 30

É possível que haja uma comum percepção difundida por diferentes meios, a 

saber, os opositores de Sócrates pela oralidade, mas também Aristófanes por meio 

de seus textos. Tal percepção acerca de Sócrates, que, como vimos, está presente 

na Apologia de Sócrates de forma indireta pela boca dos acusadores, encontra eco 

de forma jocosa nas Nuvens (218), de Aristófanes.  

É o próprio Sócrates que pouco antes (Apologia de Sócrates 19a) denuncia o 

modo pelo qual sua imagem tem sido divulgada de modo calunioso. Por isso, 

dedica-se, no caso da Apologia, a desembaraçar a calúnia, denunciando as partes 

que a compõem. Desta maneira, ele realiza o processo de desconstrução dos 

componentes da calúnia. Para tanto, ele situa que as calúnias que vão ao tribunal 

sustentadas por Meleto  têm alguma relação com as calúnias que já há bastante 31

tempo circulavam contra ele (Apologia de Sócrates, 18b). 
Vê-se, então, a mistura entre duas imagens de um mesmo personagem: um 

Sócrates que tem um saber imputado e um Sócrates que afirma nada saber. Tal mistura é 
fundamentalmente geradora da percepção confusa que gira em seu entorno. Primeiro, há 
dois aspectos que saltam aos olhos, por exemplo, quando analisamos o caso da Apologia 
de Sócrates, um Sócrates irônico e um Sócrates arrogante. Em ambos os casos, há motivos 
para supor que a reação dos ouvintes não será cordial. No entanto, ambas as 

 Utilizamos a tradução de Carlos Alberto Nunes. Confrontar com a de Brisson: “Socrate coupable de 30

mener des recherches inconvenientes sur ce qui se passe sous la terre et dans le ciel, de faire de 
l’argument le plus faible l’argument le plus fort et d’enseigner à d’autres à en faire autant” (Apologia 
de Sócrates, 19b).

 De fato são três os autores da acusação: Meleto, Ânito e Lícon (Apologia de Sócrates 23e4-24a1), 31

mas no tribunal é Meleto quem realiza a sustentação oral. É interessante notar que Sócrates faz um 
relato da filiação de cada um destes personagens às classes de acusadores, d’aqueles dos quais ele 
foi tornado inimigo. A saber, Meleto, associado aos poetas; Ânito associado aos artesãos e aos 
políticos; e Lícon aos oradores (ἐκ τούτων καὶ Μέλητός µοι ἐπέθετο καὶ Ἄνυτος καὶ Λύκων, Μέλητος 
µὲν ὑπὲρ τῶν ποιητῶν ἀχθόµενος, Ἄνυτος δὲ ὑπὲρ τῶν δηµιουργῶν καὶ τῶν πολιτικῶν, Λύκων δὲ 
ὑπὲρ τῶν ῥητόρων·). Vale ressaltar que Sócrates estabelece a diferença entre as novas acusações, 
apresentadas pelos personagens acima mencionados, e aquelas antigas, que circulavam entre os 
atenienses associando-o a antigos sábios. De tal modo, vale ressaltar o contexto das antigas 
acusações, “Σωκράτης ἀδικεῖ καὶ περιεργάζεται ζητῶν τά τε ὑπὸ γῆς καὶ οὐράνια καὶ τὸν ἥττω λόγον 
κρείττω ποιῶν καὶ ἄλλους ταὐτὰ ταῦτα διδάσκων.” (Socrate est coupable: il recherche indiscrètement 
ce qui se passe sous la terre et dans le ciel, il fait prévaloir le mauvaise cause, il enseigne à d’autres à 
faire comme lui.  Trad. De Maurice Croiset, Belles Lettres, 1980). Este modelo de acusação associa 
Sócrates tanto aos antigos filósofos, aqueles que estavam em busca da arché, quanto aos sofistas. É 
portanto, possível, que no contexto desta descrição tenhamos o início da associação negativa em 
relação aos sofistas no contexto da obra de Platão. Por outro lado se pode dizer que esta maneira 
pela qual Sócrates também foi acusado está associada ao modo como teria sido entendido enquanto 
realiza aquilo que era chamado de investigação da natureza. Cf. Fédon, 96a6-8.



  35

características acima mencionadas podem servir de hipótese para afirmar a implicada 
intenção socrática de não se importar com essas percepções.  

Há ainda que se observar que mesmo este Sócrates, personagem dos 

diálogos socráticos, já é responsável pela inserção do que posteriormente se 

consolida como o método dialético dos diálogos. Vale dizer que em vários diálogos 

Platão ensaia uma análise deste método , embora se possa dizer que ele é mais 32

propriamente explicado na República.  

Tendo feito a abordagem acerca dos elementos constituintes da ironia 

socrática, característica identificada como uma das compositivas desse personagem 

de Platão, passamos então a uma abordagem do corpus platonicum.  

1.3. O corpus platônico acerca do amor 

É certo que, ainda que tenhamos uma vasta bibliografia de testemunhos 

sobre o trabalho e a vida de Platão, isto não impediu que a sua figura despertasse 

ao longo da história um interminável apelo a conjecturas. Ademais, é possível tomar 

textos do próprio Platão, a exemplo de passagens escassas em que ele cita a sua 

existência. Um exemplo disso é o caso do Fédon 59b, no qual informa que não 

estava presente no último dia de vida de Sócrates porque supostamente estava 

doente. Também há o inumerável conjunto de fatos históricos apresentados na Carta 

VII , ainda que este seja um dos textos platônicos caros quanto à dúvida sobre a 33

sua autenticidade enquanto escrita platônica . 34

Estabelecer o corpus platônico referente ao tema do amor (eros) implica 

propor o isolamento do tema, medida que é difícil de ser tomada tendo em vista que 

há a interligação com temas adjacentes, a exemplo da amizade (philia). No entanto, 

  Vale dizer que GOLDSCHMIDT (1947, p. VIII) defende que o método e a estrutura dos diálogos 32

não se confundem.

 Há em português várias edições da Carta VII até o memento desta pesquisa. A primeira edição 33

traduzida no Brasil foi do Professor Carlos Alberto Nunes, da Universidade Federal do Pará/UFPA 
publicada em 1973. Na edição publicada pela Vozes em parceria com a Loyola, traduzida por 
SANTOS, J.T. e MAIA JR., Juvino (2007) há um estudo do Irwin. A nosso ver, ambos concordam que 
o problema da autenticidade é menor que a importância do texto para compreender fatos importantes 
da vida e obra de Platão. 

 É importante notar que não há no conjunto da obra platônica a expressão de pensamentos que 34

Platão reivindique como sendo seus. Tal fato é um importante balizador da dificuldade que a obra 
apresenta, seja para atribuir falas a Platão, seja para negar a concordância com elas. 



  36

o objeto de escrita de uma tese deve levar em conta a estratégia mais adequada 

para levar a cabo, dentro do período proposto, uma razoável análise do conjunto de 

possibilidades que um problema de pesquisa apresenta. Desse modo, é preciso 

estabelecer medidas que tornem viáveis o percurso pretendido. Portanto, também 

por conta da possibilidade de intersecção temática é que se torna necessário propor 

uma ordem de abordagem do tema.  

Em resposta à necessidade acima mencionada, devo dizer que é salutar 

identificar nas fontes primárias o que é de interesse ao tema. De maneira geral, 

pode-se dizer que os diálogos que tratam por excelência deste tema são o Fedro e 

O Banquete, mas é também possível dizer que ele se estende ao Lísis . 35

Antes de partir para a explicação propriamente dita acerca do conjunto de 

diálogos sobre o amor, deve-se apresentar uma breve síntese do conjunto da obra 

de Platão e de sua sistematização. A primeira questão a ser colocada diz respeito à 

totalidade de seus diálogos. Podemos dividi-los inicialmente em duas partes, os 

autênticos , e aqueles considerados suspeitos de não autenticidade . Por 36 37

exclusão, se aceitarmos a primeira lista como autêntica, significa que nem seria 

necessário mencionar a segunda, todavia, a fim de lançar luz sobre o problema da 

autoria na antiguidade, um problema que certamente possui paradigmas 

diametralmente diferentes dos modernos, vale a pena mencionar. 

A lista dos diálogos aceitos como autênticos é: 

O Laques, O Eutifron, O Cármides, O Górgias, e o Protágoras, o Lísis, o 

Hípias Menor, o Íon, o Eutidemo, o Menexeno, a Apologia de Sócrates e o Críton, o 

Ménon, o Fédon, a República, o Fedro, o Banquete, o Crátilo e o Timeu, Teeteto, o 

Sofista, o Político, o Parmênides, o Filebo, e as Leis. Num total de vinte e seis, 

seguidas da inclusão da Carta VII  . 38

 Uma leitura clássica do tema do amor apresentada por Robin “La théorie platoniciene de l’amour” 35

segundo a qual a centralidade do tema se encontra nos três diálogos que a seguir menciono: Lisis, 
Fedro e Banquete. Cf. (ROBIN, 1964).

 Partindo da hipótese de que estes diálogos são amplamente aceitos como autênticos. 36

 Na sua totalidade não aceitos como diálogos autênticos. No entanto, a necessidade de mencioná-37

los diz respeito ao processo de atribuição que em algum momento foi conferido a estes diálogos 
como sendo de Platão.

 Como já foi dito, é possível incluir a Carta VII dentre os textos autênticos, apesar de protestos. 38

Charles Kahn (1996, P. 50) é um dos defensores da autenticidade deste texto. Ainda acerca da 
autenticidade das Cartas cf.: GULLEY, Norman. The autenticity of the platonic epistles. In. 
REVERDIN, Olivier. Pseudepigrapha I. Vandoeuvres; Genève: Fondation Hardot, 1972, p. 103-143.



  37

A lista dos diálogos não aceitos como autênticos é :  39

Divididos em três categorias: a) Polêmicos: Hípias Maior, Alcebíades I, 

Epinomis, Carta VII (já citada como fazendo parte da lista dos diálogos autênticos), 

Cartas I-VI, VIII-XIII; b) Duvidosos: Alcebíades II, Hiparco, Rivais, Theages, Minos, 

Clitofonte; c) Apócrifos: Eríxias, Axioco, Demódoco, Sísifo, Do justo, Da virtude, 

Definições . 40

É preciso salientar que desde os primeiros historiadores da filosofia a se 

debruçarem sobre este objeto, o consenso não é a regra. Um caso clássico, até já 

mencionado, é o das Cartas, que ao longo da história de sua recepção obteve 

variadas opiniões acerca de elas serem total ou parcialmente autênticas. Hoje é 

possível dizer que é consensual tomar pelo menos a Carta VII pelo prisma da 

autenticidade.  

Dentre os problemas de interpretação e composição do corpus platonicum, é 

preciso dizer que há diferentes maneiras de efetuar uma ordenação dos diálogos, 

seja por prospecção estilística, seja por cronológica – o que coloca os intérpretes de 

Platão em diferentes grupos.  

É muito comum ao longo da história dos textos  de Platão dividi-los levando-41

se em conta composições em conjunto, que foram chamadas de tetralogias. Não é 

meu intuito aqui avaliar a ordem das tetralogias, ou mesmo que se considere uma 

 Um debate sobre (ἄγραφα δόγµατα) os diálogos apócrifos pode ser aferido em: ALLINE, Henri. 39

Histoire du texte de Platon. Genève; Paris: Slatkine; Champion, 1984, p. 34-45. Neste capítulo 
encontramos referências acerca da redação dos textos que não foram tomados como canônicos para 
o estabelecimento do corpus platônico. Há nele a indicação de que Aristóteles os teria mencionado, 
indicando o contexto de escrita dentro do âmbito da Academia. Isto não significa que pudessem ser 
atribuídos a Platão. Há também outro aspecto que vale ressaltar, a ideia de que ainda enquanto 
Platão vivia, a Academia comercializava e exportava tanto seus textos, quanto de discípulos; o que 
pode estar no cerne da confusão acerca da autoria. É possível especular que possa ter havido 
negligência no processo de transporte dos textos em que se podia perder a etiqueta e o processo de 
restituição destas aos pergaminhos, realizaram-se por especulação. 

 Lista Elaborada por MARQUES, M. P. Platão-Diálogos. Disponível em: http://www.fafich.ufmg.br/40

~marquess/dialogos.php Acesso em: 12-02-2020.

 É no século XIX que duas fortes correntes se debruçam sobre a interpretação e o estabelecimento 41

de uma cronologia dos textos de Platão, se por um lado, sob a influencia de Schleiermacher uma ode 
de filósofos defende uma visão unitarista, por outro lado, liderados por Karl Ηermam outra ode de 
intérpretes defende uma visão desenvolvimentista. Sobretudo, esta última posição assume a ideia de 
que Platão ao longo da vida teria mudado seu pensamento, e portanto, a diversidade que pode se 
aferir nos diálogos seria reflexo desta mudança do pensamento platônico. O que resultaria dizer que 
há uma evolução dos diálogos. Sobre o tema conferir: KHAN, Charles. PLATO and the socratic 
dialogue. The philosophical use of a literary form, 1996, p. 39.

http://www.fafich.ufmg.br/~marquess/dialogos.php
http://www.fafich.ufmg.br/~marquess/dialogos.php


  38

composição a partir de trilogias , nem tomar posição sobre esta questão. No 42

entanto, é importante apresentar uma distinção entre os grupos de diálogos, e farei 

isso mostrando a partir da aceitação do conjunto das obras consideradas 

atualmente, sem fortes protestos, como autênticas. Portanto, farei a apresentação 

desta obra dividida em três períodos; cada um deles associados a um período da 

escrita de Platão, e relativamente a Sócrates . São eles: 43

 1.3.1. Os primeiros diálogos: Os diálogos socráticos (ou aporéticos) 

A metodologia destes diálogos é paradoxal, uma vez que propõe uma disputa 

entre os logoi dos interlocutores e o logos de Sócrates. Este quase sempre colocado 

numa posição de condutor do debate, o que aparentemente o coloca numa posição 

vantajosa. Salvo raras exceções, como é o caso da Apologia de Sócrates, o qual, 

mais aprovado que chamar de diálogo seria chamá-lo de discurso, esta metodologia 

apresenta uma disputa que se acirra num movimento crescente, e geralmente finda 

com uma aporia . Deve-se dizer que não é tão somente uma aporia do diálogo, mas 44

os personagens ficam também em aporia. De fato, no geral, as perguntas começam 

aparentemente fáceis, até chegarem num nível em que se tornam difíceis de serem 

respondidas. De onde resulta talvez, acaso se possa afirmar, a suspensão do 

debate. Tal suspensão pode ser tomada como um recurso dramático, visto que ela é 

apresentada como encaminhamento para o fim do diálogo. Além disso e, e 

sobretudo, metodológica, visto que representa a posição na qual ficam os 

personagens em relação ao tema proposto . 45

 Inclusive porque há fortes razões para acreditar que o interesse em estabelecer o corpus 42

platonicum não esteja presente no tempo em que Espeusipo dirige a academia, sendo portanto 
posterior. O que significa que este intuito é já reflexo de um processo de tentativa de 
restabelecimento do texto de Platão, uma vez que poucas gerações depois, sem a presença do 
mestre a fragmentação se torna inevitável. Um primeira reunião dos textos no que poderia ser tomado 
como uma obra completa só pode ser visto em 320-315, ainda que ela mão se assemelhe ao que 
hoje pode ser entendido como uma edição completa. Sobre o tema Cf. (ALLINE, 1984, p. 45ss).

 É o caso dos diálogo ordenados no período amplamente aceito como dialogo da juventude, que 43

para grande parte dos estudiosos seria a expressão mais autêntica do pensamento socrático. 

 Há quem defenda a ideia de que os diálogos socráticos se tornam insignificantes se comparados 44

aos da maturidade e/ou aos tardios. Cf. ROWE, 2009, p. 161. 

 Robinson (Elenchus, 1971, p. 79) por exemplo, defende ser possível considerar o Livro I da 45

República como um diálogo inicial (early dialogue).



  39

  

 1.3.2. Os diálogos médios  (ou hipotéticos) 46

No segundo grupo de diálogos platônicos, os chamados diálogos médios, 

podem ser caracterizados pela condição de proporem hipóteses. De modo especial, 

tais diálogos são fortemente associados à formalização do que por muitos é 

entendido como as teorias centrais do platonismo, a teoria das formas, a teoria da 

participação, a teoria da reminiscência e a teoria do amor. Há neste grupo de 

diálogos o estabelecimento da filosofia platônica, em certo distanciamento da 

filosofia socrática, por isso, tantos intérpretes arriscam falar de uma ruptura do 

primeiro para o segundo grupo de diálogos. 

Ainda que não seja simples esta cisão entre o que é propriamente platônico e 

o que é propriamente socrático, convencionou-se, a partir desta divisão, assumir 

como platônicas as teses que se concentram na abordagem platônica dos diálogos 

médios. 

 1.3.3. Os diálogos tardios (ou críticos) 

São os diálogos nos quais, em alguma medida, Platão apresenta revisões, 

especialmente, das teses classicamente consideradas como fortemente platônicas. 

De forma geral, pode-se dizer que neste terceiro grupo de diálogos Platão 

apresentaria críticas às teses que havia defendido antes.   

A radicalidade da tese presente na sustentação do terceiro grupo de diálogos 

está particularmente ligada à ideia de que Platão não só corrigiria suas posições 

defendidas nos grupos anteriores, mas que até, em alguns casos, contradi-las. Esta 

é uma afirmação possível quanto ao terceiro grupo, mas é ainda possível dizer que 

 Charles Kahn (1996, p. 39) defende que há uma forte ruptura entre os diálogos socráticos (os 46

primeiros diálogos) e os diálogos metafísicos. É ainda importante observar que Kahn, ao analisar o 
estabelecimento dos diálogos médios (middlle-dialogue) observa que num primeiro momento houve 
uma associação estilística para o agrupamentos dos diálogos, e que posteriormente se assume uma 
versão cronológica, para a qual ele demonstra uma preocupação metodológica. Sendo finalmente 
importante observar, que para ele: “Eu afirmo, no entanto, que é apenas a divisão estilística em três 
grupos que oferece alguma base para um acordo intersubjetivo sobre a ordem cronológica. “Eu 
sustento, no entanto, que é apenas a divisão estilística em três grupos que oferece alguma base para 
um acordo intersubjetivo sobre a ordem cronológica.” (KAHN, 1996, p. 45, tradução nossa).



  40

não temos garantias suficientes para sustentar, por conseguinte, que ele abandone 

radicalmente posições que antes havia defendido. Postular na maturidade a 

negação de um Platão anterior, significaria uma cisão radical, inclusive entre o que é 

aceito como platônico na obra. Ou seja, que entre os dois últimos grupos de diálogos 

aos quais se convencionou atribuir a Platão, teremos, ao invés de um, dois filósofos. 

A amplitude do debate exige um debruçar-se gigante, capaz de comprometer o 

objetivo deste estudo. 

Devemos dizer que a apresentação até aqui realizada dos estudos a respeito 

de uma compreensão da composição da obra platônica nos exige postular um ponto 

de partida que se ancora em hipóteses, mas é difícil conferir a alguma, entre as 

correntes, a última palavra sobre o assunto. Entretanto, é forte a posição de Kahn 

(1996, p. 45), que afirma ser difícil sustentar a tese estilométrica como critério para 

estabelecer uma ordem cronológica dos diálogos, visto não sabermos por exemplo 

se Platão não poderia ter trabalhado sobre mais de um texto ao mesmo tempo. 

Tendo apresentado um breve panorama do debate  acerca da composição 47

do corpus platonicum, é preciso apontar evidências dos elementos que permitem 

tornar manifesta uma ligação entre os diálogos que se pretende analisar aqui. 

Em relação ao tema desta tese, devo dizer neste primeiro momento que 

busco analisar em que medida é possível defender uma concepção unitária acerca 

da teoria do amor, caso seja plausível, e quais elementos indicam esta unidade. 

Podemos seguir uma pista fornecida por Santos (2008, p. 50, p. 202) ao dizer que:  

O Banquete expressa perfeitamente essa ideia [referida antes], em 
que apresenta a concepção de que o Amor na cultura grega é a 
única força responsável pela 1: ‘união dos seres’; 2. ‘geração da 
descendência’] no relato feito por Sócrates do seu encontro com 
Diotima (Banq. 201d ss). Não sendo bom nem mau, o amor é 
intermediário entre (metaxy) os opostos - bom e mau, belo e feio, 
saber (sophia, phronêsis) e ignorância (amanthia): ‘permitindo que o 
Todo se encontre unido consigo mesmo’ (202e). 

 Conforme apresentamos, esta preocupação em mensurar a possível unidade 

da teoria do amor se funda na necessidade de apresentar os elementos capazes de 

 Como dito ao início deste debate sobre a obra, é possível afirmar a existência de um consenso 47

majoritário quanto a divisão da obra de Platão em três partes, nomeadamente: os primeiros diálogos 
(early-dialogues), os diálogos médios (middlle-dialogues) e os diálogos tardios (later-dialogues), ainda 
que se haja mesmo dentro deste consenso geral, algumas dissidências ou discordâncias quanto a 
classificação de diálogos que estariam na fronteira entre um período e outro. 



  41

sustentar que Platão não deixa o tema disperso na variedade dos discursos 

apresentados, seja no Banquete, no Fedro, ou no Lisis, mas que seria possível 

apresentar uma unidade do tema. Isso é abordado ao longo da elaboração desta 

tese. A hipótese que se apresenta nesta passagem deixa transparente a subjacente 

força unificadora do amor, encontrada, por exemplo, em mais de um dos discursos 

presentes n’O Banquete, mas também no Fedro. 



  42

Capítulo II 
Eros n’O banquete 



  43

II. Eros n’O banquete 

O Banquete  é, certamente, uma das obras de Platão que mais tiverem eco 48

ao longo dos milênios subsequentes à sua publicação . Esta obra comporta em seu 49

título a referência a um encontro de pessoas com nomenclatura homônima, em 

português. E tem por objetivo a reunião de homens que se encontram para beber e 

comer. É efetivamente comer em comum, estar junto para vivenciar a comida e a 

bebida, em geral, e neste caso em específico, esta realidade é subvertida pela 

importância dada à outra atividade que também é comum nos banquetes: o uso da 

palavra . A língua portuguesa também reconhece a palavra simpósio como 50

referente à segunda parte de um banquete ou festim, momento em que há bebida e 

conversa. A palavra toma lugar nesta cena para a orientação na fabricação de 

discursos. 

É possível realizar uma pequena incursão quanto ao banquete como 

instituição, a saber, na Grécia do período em que a obra referenciada aqui veio à luz.  

 Vale a pena ressaltar uma informação sobre esta instituição grega, o banquete, segundo as 48

informações de Ficino, que se ocupou da primeira edição moderna das obras completas de Platão, 
como de um comentário sobre o banquete. Em suas primeiras páginas temos a informação de que 
este evento fora repetido ano a ano desde a morte de Platão até mais ou menos a época de Plotino e 
Porfírio (FICIN, 1956, Cap. I, p. 136).

 Indicação da distinção entre o modelo moderno e o modelo antigo de publicação de uma obra. 49

Certamente há que se reconhecer que, mesmo quando pensamos na modernidade temos mudanças 
radicais nos moldes de publicação e distribuição de uma obra. Isto deve ser visto já como distante do 
modo como os antigos elaboravam e mesmo distribuíam uma obra. Certamente podemos apreciar 
em alguns testemunhos a possibilidade de que uma mesma obra tenha sido redigida e corrigida ao 
longo dos anos. Ainda, que uma obra possa ter sido constituída a partir das anotações dos discípulos, 
mas mais ainda, que não devemos entender publicação no sentido moderno, haja vista que não há 
imprensa na antiguidade. 

 Cf. ROBIN, L. Notice p. XII. In: Platon. Le Banquet. Paris: Les Belles Lettres, 2018. Que afirma que 50

o mais importante no Banquete não é a refeição, mas os discursos que são proferidos pelos 
participantes. 



  44

É mister acrescentar que, sob a perspectiva do registro histórico, a maneira como se 

descrevem estas reuniões em Platão e Xenofonte é de fundamental importância, 

pois sem ela não teríamos tão rica exposição e explicação de como se estruturam 

estas reuniões. Há que se pesar ainda, e para isto vale a pena insistir na diferença, 

que os conteúdos desenvolvidos por Platão e por Xenofonte não obtiveram o mesmo 

tipo de recepção. A narrativa platônica é tomada sob o prisma da filosofia, ainda que 

não seja possível negar os elementos literários, poéticos, históricos, místicos etc. 

Note-se que Xenofonte não é recepcionado com o mesmo interesse.   

É importante notar que as escolhas interpretativas tomadas ao longo dos 

estudos acerca da filosofia socrática podem aparecer em campos antagônicos. Há 

os que tentaram aproximar, por exemplo, o Sócrates de Platão e o de Xenofonte por 

meio do debate acerca dos logoi sokratikoi. No entanto, as controvérsias acerca 

desta posição logo aparecem, e constituem um problema real para a interpretação, 

de modo especial para aqueles que pretendem se posicionar a partir da visão de um 

Sócrates histórico . Qual relato seria o mais fiel ao Sócrates histórico? O de Platão? 51

O de Platão presente nos diálogos Socráticos? O de Xenofonte? O de Aristófanes? 

O dos socráticos menores? Cada uma destas questões expõe a sutileza do 

problema no sentido de que uma resposta a ela, embora necessária, não é fácil. 

Haja vista não haver, portanto, a possibilidade de conferir uma resposta definitiva ao 

problema, é preciso avaliar os argumentos conferidos a cada uma delas.  

 O que temos neste momento? A necessidade de tomar uma posição acerca 

da questão, construindo a coerência necessária para defendê-la, ainda que não se 

possa dizer que, necessariamente, uma posição de um autor que se queira 

conclusiva sobre o tema possa efetivamente ser tomada como conclusiva.   

  

 O artigo de Dorion (2016, p. 23-49) é um importante estudo da questão do Sócrates histórico, 51

apresenta um panorama da questão a partir da perspectiva tanto da ascensão quanto da queda da 
relevância do problema socrático. Cf. DORION, Luis-André. Ascensão e queda do problema 
socrático. In. MORRISON, Donald. Sócrates. Tradução de André Oídes. São Paulo: Ideias e Letras, 
2016. 



  45

2.1. O contexto de escrita d’O Banquete   52

Para compreender a estrutura social de O Banquete, é preciso saber que ela 

se realiza como uma atividade tradicionalmente ligada à religião grega. Os 

banquetes remontam a estas refeições públicas realizadas com libações aos 

deuses. Sobre tais eventos há registros que vão desde os relatos que podemos 

obter em Homero  e em Hesíodo até chegar em Platão. Do mesmo modo, também 53

é possível encontrar diversas referências a eles em outros autores, tais como 

Aristóteles, chegando a ser mencionados também por Virgílio, no caso romano.   

Deste modo, a permanência do banquete como uma atividade social e 

cultural dos gregos, após ser originalmente uma atividade ritual, não se encerra no 

período clássico, pois ela pode ser encontrada ainda em autores posteriores como é 

o caso do período helenístico. É fornecido por Fustel de Coulanges (1866), em seu 

livro intitulado La cité antique, um vasto conjunto de informações colhidas em 

registros literários e históricos, os quais são capazes de fornecer um panorama geral 

acerca das instituições da cidade antiga. Em muitos pontos do texto, há uma 

aproximação entre a cidade grega, a cidade romana e a cidade hindu. Não 

abordaremos as relações entre elas, mas notamos que este elemento da refeição 

 É possível falar do banquete como uma instituição formadora/constituinte do pensamento e dos 52

gregos. Um importante estudo de Shimidt-Pantel visa superar a simples descrição do banquete 
grego, com o propósito de identificá-lo como um sujeito histórico. (PANTEL, Pauline Schmitt. La cité 
au banquet. Histoire des repas publics dans les cités grecques. Rome: École Française de 
Rome, 1992. pp. 5-585).  A tradição da refeição em comum é um costume para os gregos, o estudo 
nos monstra um percurso da atividade do banquete desde os primórdios até Platão, pelo menos. É 
interessante notar uma observação quanto à bebida: “No symposion, predomina a ingestão de vinho, 
seguida de iguarias servidas em pequena porção e com muita variedade. Porém a etapa marcante é 
o ritual de interação entre os convivas” (CÂNDIDO, Maria Regina. Banquete grego: entre o ritual da 
philia e o prazer do luxo. In. Carmen Soares, Paula Barata Dias (coords.) Contributos para a 
história da alimentação na antiguidade. Coimbra: Imprensa da Universidade de Coimbra, 
DOI:http://dx.doi.org/10.14195/978-989-721-008-2_2, p. 29). 

 É interessante notar que, se podemos encontrar referências em Homero acerca das refeições em 53

comum, é possível identificar que numa delas, no caso do Livro IX da Ilíada, verificamos a indicação 
de distinção realizada por ele entre os homens civilizados dos não civilizados. Tal distinção é marcada 
por um epíteto que classifica a relação entre os dois tipos destacados, ele denomina aos que são 
considerados civilizados, “comedores de pão”. No contexto da Ilíada esse epíteto aparece para 
separar aqueles que apenas comem os frutos da terra, daqueles que a cultivam a fim de obtê-los 
para produzirem o sustento e o prazer (HOMERO, Ilíada: livro IX). Ver também: Ainda acerca deste 
tema, Vernant (2006, p. 78, grifo nosso) diz: “Sobre as Mênades, acredita-se que, longe de seu 
ambiente doméstico, das cidades, das terras cultivadas, elas brincam com as serpentes, amamentam 
os filhotes dos animais, como se fossem seus, e também os perseguem, atacam-nos e os dilaceram 
vivos (diasparagmós), devoram-nos inteiramente crus (omophagía), assimilando-se assim, em sua 
conduta alimentar, àqueles bichos selvagens que, contrariamente aos homens, comedores de pão e 
da carne cozida de animais domésticos ritualmente sacrificados aos deuses, se entredevoram e 
lambem o sangue uns dos outros, sem regra nem lei, sem nada conhecer além da fome que os 
impele”. 

http://dx.doi.org/10.14195/978-989-721-008-2_2


  46

ritual chega, por exemplo, aos banquetes descritos por Platão e Xenofonte . 54

Resulta disso dizer que o longo texto de Coulanges realiza a confirmação das 

refeições em comum como uma instituição vigente em Atenas. Cabe apontar em que 

medida este é o modelo seguido pelo banquete relatado por Platão.  

Notadamente, será possível dizer que a refeição em comum (o banquete), 

não permanece o mesmo ao longo dos diversos períodos da antiguidade. Na 

concepção de Konstan (2005, p. 64): 

Tecnicamente, o simpósio é considerado a segunda parte de um 
banquete de qualquer tipo, quando os pratos são removidos e as 
bebidas servidas. Na Atenas do século V a.C., as festas que 
envolviam bebidas eram consideradas um estilo aristocrático de 
entretenimento, devotadas à folia, erotismo, exibição da riqueza e o 
cultivo da excelência na lira e na recitação poética (KONSTAN, 2005, 
p. 64). 

Sendo uma descrição generalizadora do que pode ser classificado como um 

banquete no período clássico, a descrição acima pode encontrar pequenas 

divergências a depender de qual o testemunho utilizado. É possível dizer que, ainda 

que os ritos gerais de um evento como esse possam ser replicados, da mesma 

maneira podem haver pequenos descompassos no modo como os testemunhos 

textuais são relatados. No caso do período clássico, identificaremos o referido 

evento associado também a uma libação, tal como se pode verificar n’O Banquete 

de Platão.  

Para apresentar o exemplo mencionado por Platão, identificamos a sua 

estrutura básica tal como nos mostra Konstan, em que o banquete está dividido em 

duas partes. Assim é possível dizer que o modelo em questão possui qualquer coisa 

de especial, como nos menciona Robin (2018, p. XII-XIII) quando fala do Banquete:  

Por esta palavra, nós entendemos, com efeito, propriamente, uma 
refeição em comum, que é presidida e regrada por algum 
personagem, e isto é o que importa, não é precisamente uma 
refeição, a qual é geralmente detestável, mas os discursos que são 
seguidos a ela, e que se pronunciam no momento em que na mesa 
não há nada mais que vinho (ROBIN, 2018, p. XII-XIII, tradução 
nossa). 

 Visto ambos terem um texto com este título e se referirem ao mesmo evento.54



  47

O texto evidencia um modelo de banquete privado. Sabemos ser possível a 

distinção entre dois modelos de realização destas refeições, quais sejam: havia 

tanto os banquetes privados quanto os banquetes públicos, estes geralmente se 

realizavam duas vezes por mês em comemoração e festividade em honra aos 

deuses. Seja como for, fica evidente a importância do banquete como instituição 

social para os gregos tanto no ambiente público como no privado. 

2.2. Acerca da sacerdotisa de Mantinéia (ἡ διδάσκαλος) 

A aparição de Diotima no Banquete é realizada num momento que para 

muitos estudiosos pode ser tomado como o coroamento do diálogo. De acordo com 

estas perspectivas, poder-se-ia dizer que ela figura no ápice do diálogo quando 

enseja a análise dos discursos sobre o amor, uma vez que é a portadora de uma 

versão, de uma argumentação que possui aspectos muito próprios aos de um 

ensinamento. A sacerdotisa não hesita em ser, na descrição da narrativa socrática, 

uma mestra , que se coloca na condição de ser capaz de ensinar. 55

Uma importante referência ao ensinamento de mulheres aparece no Mênon 

81a: “ouvi homens e também mulheres sábios em coisas divinas” (ἀκήκοα γὰρ 

ἀνδρῶν τε καὶ γυναικῶν σοφῶν περὶ τὰ θεῖα πράγµατα), no qual se pode observar 

que Sócrates apresenta a ideia de que suas teses foram aprendidas, embora aqui se 

possa utilizar o próprio diálogo Mênon para problematizar a ideia de que se pode 

ensinar algo a alguém. Nesse diálogo, a variedade de possibilidades de 

interpretações não é gigantesca, mas ela esbarra numa aporia, que, como é sabido, 

é uma característica forte dos diálogos socráticos de Platão. 

Há que se cotejar as referências a Fedro (235b-d), Teeteto (152e), Filebo 

(16c). 

 Sócrates realiza uma declaração de dívida em relação a Diotima. Ainda que 

se possam inserir neste ponto questionamentos que se proponham a analisar algum 

caráter irônico desta posição, deve-se observar que a referência à dívida tanto 

 Diotima não é a única mulher a ter associação intelectual relatada por Platão em seus diálogos. 55

Ainda que de maneira menos enfática, é possível também se referir a um estudo que se propõe 
apresentar uma análise comparativa entre Sócrates e Aspásia. É o caso de Menéxeno 235e. Cf. 
PENTASSUGLIO, Francesca. Paideutikos eros Aspasia as an ‘alter Socrates’. Archai, n. 30, 
Brasília, 2020. 



  48

quanto aos ensinamentos da sacerdotisa têm fundamento no sentido de que se 

pode encontrar, como apontamos acima, indicações textuais de referência à 

transmissão de saberes por parte das mulheres. Deste modo, pode-se supor que 

Diotima esteja incluída nestas referências. 

Se, por um lado, é mister notar que a referência a Diotima realizada por 

Platão no Banquete lhe confere grande importância; por outro lado, é importante 

ressaltar que sobre a existência histórica de Diotima não encontramos consenso 

entre os pesquisadores. Há a vertente dos que entendem a presença de Diotima 

como mais um dos recursos magistrais de Platão no sentido da criação de 

personagem .  56

É viável cotejar, ainda, que na obra de Platão Diotima não é uma rara e/ou 

única referência ao ensinamento realizado por mulheres, com a qual Sócrates é 

confrontado e posto em relação. Em uma passagem do Menéxeno 235e-236a, 

temos a referência à outra personagem, com quem Sócrates mantém relação 

intelectual: 

ΜΕΝ. Τίς αὕτη; ἢ δῆλον ὅτι Ἀσπασίαν λέγεις;   

ΣΩ. Λέγω γάρ, καὶ Κόννον γε τὸν Μητροβίου· οὗτοι γάρ  µοι δύο εἰσὶν 
διδάσκαλοι, ὁ µὲν µουσικῆς, ἡ δὲ ῥητορικῆς. 

MENÉXENO: E quem seria ela? Você está falando de Aspásia, não é 
verdade?  

SÓCRATES: Pois é dela mesmo que falo, e, também de Cónos, filho 
de Metróbio. Esses são meus dois mestres, ele de música, ela de 
retórica.  

Note-se que esta menção a Aspásia está associada à ideia de ensinamento 

da parte dela, e de aprendizagem da parte de Sócrates . De onde se pode extrair 57

uma indistinção em relação aos mestres de Sócrates quanto ao gênero, uma vez 

que, um ao lado do outro, ele cita Cónos e Aspásia. A passagem reforça a ideia de 

que, a despeito das condições socialmente estabelecidas para as mulheres, há uma 

 Para um estudo que se dedica a averiguar a problemática da historicidade de Diotima, cf. 56

GUERRERO, Daniel Santibáñes. Sobre la discusión en torno a la historicidad de Diótima de 
Mantinea y la teses de la “representatión oculta” de Safo en el Banquete de Platón. In. 
Perspectiva filosófica, UFPE, V. II - N. 36 (julho a dezembro 2011).

 Um apanhado das referências presentes em outros autores sobre a relação entre Sócrates e 57

Aspásia pode ser conferido no artigo de: PENTASSUGLIO, Francesca. Paideutikos eros Aspasia as 
an ‘alter Socrates’. Archai, n. 30, Brasília, 2020.

http://stephanus.tlg.uci.edu/help/BetaManual/online/AT.html


  49

recorrente citação na obra de Platão sobre mulheres que também assumem a 

posição de ἡ διδάσκαλος (235e). Em 236b-c, Sócrates confirma ter tomado lições 

com a mestra.  

ΜΕΝ. Ἦ καὶ µνηµονεύσαις ἂν ἃ ἔλεγεν ἡ Ἀσπασία;  
ΣΩ. Εἰ µὴ ἀδικῶ γε· ἐµάνθανόν γέ τοι παρ’ αὐτῆς, καὶ  ὀλίγου πληγὰς 
ἔλαβον ὅτ’ ἐπελανθανόµην. 

MENÉXENO: E você conseguiria lembrar o que Aspásia lhe disse?  

SÓCRATES: Se eu não me enganar! De fato, eu recebia lições dela 
e por pouco não tomava umas pancadas por causa da minha falta de 
memória.  

Em retorno à passagem da caracterização inicial de Diotima no Banquete 
(201d), Sócrates a intitula como τὸν δὲ λόγον τὸν περὶ τοῦ Ἔρωτος, é versada 
nos assuntos do Amor; e também versada  em muitos outros assuntos, Διοτίμας, ἣ 58

ταῦτά τε σοφὴ ἦν καὶ ἄλλα πολλά (201d2-3). Diante dos fragmentos expostos, 
podemos apontar que, de alguma maneira, Sócrates faz uso da imagem introdutória 
para conferir autoridade ao discurso que será exposto pela sacerdotisa.

À sua maneira, Sócrates se propõe a sair de cena para deixar que fale 
Diotima. Este passo do diálogo retoma, em certa medida, uma concepção de 
aprendizagem, transformando Sócrates em discípulo.

2.3. Sobre o ensinar e aprender 

A propósito da questão do ensino e da aprendizagem, conteúdo recorrente na 

obra de Platão e celebrizado de modo especial n’A República, notadamente no Livro 

VII, devemos observar as críticas à possibilidade do ensino e da aprendizagem. Esta 

dimensão do ensino e da aprendizagem é novamente retomada no Fedro, e 

exemplificada numa imagem ilustrativa no fim do diálogo. Mas sobre ela trataremos 

no capítulo dedicado ao Fedro. Por ora, interessa-se apresentar o contexto no qual a 

questão da aprendizagem é inserida n’O Banquete: a partir da posição de Agatão, 

que no intuito de receber o ensinamento de Sócrates, convidá-lo a reclinar ao seu 

lado. 

 As traduções de σοφὴ apresentam pequenas nuances: was skilled (LAMB, 1925); était savante 58

(ROBIN, 1989); era entendida (SOUZA, 2016); era sábia (MARTÍNEZ, 2011).



  50

 2.3.1. A questão do método n’O Banquete, no discurso de Sócrates 

Como compreender até que ponto se pode falar de uma tentativa de 

separação estabelecida por Sócrates entre Eros como divindade e o seu contrário, 

ao considerar a aproximação, ou mesmo a mistura em Eros do que é bom e mau, do 

belo e do feio?  

Esta pequena passagem se refere diretamente à necessidade filosófica, 

apresentada por Sócrates, de tomar como modelo de interpretação, ou melhor, como 

modelo de composição do seu discurso, aquilo que ele defende como filosofia. A 

saber, a procura da natureza de algo.  

δεῖ δή, ὦ Ἀγάθων, ὥσπερ σὺ διηγήσω, διελθεῖν (e) αὐτὸν πρῶτον, τίς 
ἐστιν ὁ Ἔρως καὶ ποῖός τις, ἔπειτα τὰ ἔργα αὐτοῦ.  

É de fato preciso, Agatão, como tu indicaste, primeiro discorrer sobre 
o Amor, quem ele é e qual a sua natureza e depois sobre as suas 
obras (Banquete, 201d-e). 

A exposição da metodologia socrática para a investigação de algo tem 

nuanças em diferentes diálogos, embora elas portem em comum a ideia de que a 

natureza do que deve ser investigado é o objeto mesmo da investigação. Pelo 

contrário, é possível aludir em várias passagens ao desvio de caminho ao buscar 

responder às perguntas socráticas efetivado por seus interlocutores. Neste 

horizonte, o da mudança da pergunta para ser respondida mediante exemplos, 

podemos apresentar aqui três passagens que consideramos clássicas para expor 

esta alternância de roteiro investigativo.  

É sabido que o Sócrates de Platão tem uma predileção por levar a cabo os 

seus diálogos mediante caminhos [ὁδoῖ] que seguem um método com finalidade. 

Dito isto, devemos mais uma vez lembrar que podemos falar de uma evolução na 

metodologia socrática para desenvolver uma tese, ao longo e por meio dos escritos 

de Platão. Isto se pode revelar, grosso modo, nas passagens de cada uma das fases 

de seus escritos. A saber, podemos dizer que o método socrático  ganha novas 59

 Há quem defenda, é o caso de Ryle (2003, p. 91) que o método socrático tenha sido também o 59

método usado pelo Sócrates histórico. Portanto, não seria exclusivo dos diálogos de Platão. 



  51

nuanças especialmente nas passagens dos diálogos elênticos, para os hipotéticos, e 

da maturidade. De que modo se pode verificar tal assertiva? Devemos recorrer, tal 

como antes, acreditamos, a exemplares destas passagens detectáveis no corpus 

platônico.  

É basilar retomar a assertiva de que esta posição não é fruto do mais firme 

acordo entre os estudiosos. Mas, por ora, podemos seguir esta linha de 

interpretação que nos serve para mostrar que há um avanço significativo, que pode 

ser observado, de modo especial, quando observamos a passagem dos métodos a 

que Sócrates recorre nos primeiros diálogos e aqueles de que faz uso nos diálogos 

médios. 

É preciso caracterizar e distinguir o método erótico e o método dialético. Para 

tanto, vale dizer que podemos encontrar as referências que essencialmente tratam 

do método dialético em três passagens: Fédon 101d, República no fim do livro VI, e 

no início e no final do livro VII .  60

 2.3.2. O efeito do elogio 

Para efeito de sentido cotidiano, quando pensamos em elogio, é provável que 

venha à nossa mente imediatamente o uso da palavra para destacar as mais 

distintas qualidades daquilo ou de quem é elogiado. Por vezes, pode-se confundir o 

elogio com outras formas de exortação. De maneira particular, o elogio também 

pode ser carregado de ambiguidades. Há, por vezes, que realizar o trabalho de 

avaliar a honestidade do elogio, para saber (re)conhecer sua veracidade. 

Como nos mostra Ferrari (2013, p. 294), é fundamental observar que o 

contorno dado ao tema do amor do Banquete, iniciado pela censura de Fedro 

(Banquete, 178a-189c), denuncia a falta que os gregos cometem com o deus em 

não lhes prestar homenagens. Mas vale lembrar que o termo eros em grego não é 

exclusivamente utilizado para o deus (o que referendaria o caráter piedoso da 

demanda), mas é também a palavra que se utiliza para dizer amor, de maneira 

geral. Algo semelhante se pode dizer das noções de bebida e sexo, que eram mais 

 Cf. ROBIN. Notice. In: Le Banquet. Paris: Les Belles Lettres, 2018, p. xciv. 60



  52

recorrentes que Dioniso e Afrodite – para aquele, em geral, utilizava-se οἶνος (vinho) 

e τὰ ἀφροδισια (as coisas de Afrodite) (FERRARI, 2013, p. 295).  

 Portanto, vale lembrar que, para a cultura grega, a ambivalência de eros é um 

fator crucial na sua compreensão. Esta noção é um elemento importante para o que 

será desenvolvido por Diotima, visto que não haverá na visão da sacerdotisa de 

Mantinéia uma visão unilateral de Eros. Ainda assim, tal posição se opõe à 

variedade de discursos proferidos anteriormente, em que, apesar dos pontos em 

comum, a discordância seja visível para a pluralidade de ideias apresentadas .   61

2.4. A questão da opinião 

A raridade com a qual as opiniões aparecem na obra de Platão sob uma 

perspectiva positiva é tão grande quanto ao contrário da variedade de interpretações 

em que uma aparição pouco negativa  das opiniões possa colocar em questão a 62

continuidade desta posição. Se, por um lado, podemos identificar a corrente da 

aproximação entre o sensível e as opiniões, e o inteligível e o saber , também é 63

possível apontar uma posição intermediária, em que parece que a diminuição das 

distâncias entre estes campos seja vista com ceticismo. 

Certamente, poder-se-á verificar no conjunto da obra de Platão que ele 

concede especial atenção à doxa (δόξα), ainda que possamos nos perguntar acerca 

da positividade ou negatividade deste conceito no tocante ao conjunto de sua obra. 

O programa de investigação acerca da opinião não se constitui idêntico em seus 

diálogos, mas vale aqui elucidar a importância desse termo em algumas passagens. 

É o caso da República (VI-VII), do Fédon (65a ss), do Teeteto, de forma bastante 

diferente dos citados diálogos. Podemos, contudo, defender que no Sofista a 

 Para uma análise de cada um dos discursos, conferir: ROSEN, Stanley. Plato’s Symposium. 2. 61

Ed. New Haven: Yale University Press, 1987.

 Sobre o tema Cf. SANTOS (2008, p. 15) que ao analisar a posição do Mênon no debate sobre a 62

questão da relação entre opinião e saber diz que: “o diálogo começa com perguntas sobre a natureza 
da virtude e termina por uma muito controvertida avaliação da relação entre opinião e saber. Ora, no 
grupo socrático, nunca a opinião recebe uma avaliação positiva. Como justificá-la? É difícil responder 
à esta pergunta, pois, a despeito da relevância que lhe é conferida no diálogo, a tempestuosa análise 
a que é submetida acaba por deixá-la dissolvida no saber.”

 Cf.: República, Livro VII.63



  53

questão da doxa adquire outro patamar (263e-264b) . Poderia se dizer que, em 64

resposta a Parmênides de Eleia e aos sofistas que negam a possibilidade de 

“opiniões falsas”, no passo acima citado do Sofista, Platão ultrapassaria as posições 

defendidas nos outros diálogos. 

Mas vale ainda retomar a questão como aparece nos diálogos com os quais 

trabalharemos de modo nuclear. São eles o Banquete e o Fedro. Se no Banquete a 

doxa aparece em primeiro lugar representada nas diferentes narrativas 

apresentadas pelos discursantes, por outro lado ela vai adquirir um patamar de 

choque em relação a episteme quando é elaborada no discurso de Sócrates.  

De fato, parte considerável das inserções do tema da doxa na obra de Platão 

está ligada a uma valoração negativa desta, uma vez que ela é apontada como 

aquilo que se liga mais à aparência do que à verdade de algo. Todavia, é ainda 

preciso ressaltar a existência de outro conceito, a opinião verdadeira, que se torna 

importante para o debate do binômio doxa e episteme em diversos diálogos. Para 

Santos: 

Enquanto doxa (‘crença’, ‘opinião’, ‘aparência’), a atribuição de um 
valor epistêmico à Opinião Verdadeira vai levantar dois problemas. 
Uma vez que tanto os diálogos elênticos como a República V-VII são 
unânimes na desqualificação da opinião, é preciso compreender o 
que a verdade terá de lhe acrescentar para que se possa candidatá-
la ao saber (SANTOS, 2011, p. 106). 

  

O discurso de Sócrates começa por exigir do auditório um acordo prévio 

acerca do objeto de investigação. Esta é uma exigência que é apresentada pelo 

filósofo como característica de que o debate não tomará como matéria questões 

pessoais, mas uma perspectiva universal. Neste sentido, é proposto um exercício de 

afastamento da doxa. De tal modo, o que ele pretende com esta posição é tomar 

distância, de partida, da associação imediata de sua análise com um conteúdo 

doxástico: uma afirmação qualquer, ouvida ou dita por qualquer pessoa.  

Sublinhamos este ponto, porque, em relação ao Banquete, este debate tem 

de ser desenvolvido com cuidado no discurso de Sócrates. 

 Para mais sobre o tema, Cf: CAVALCANTE FILHO, Francisco de Assis Vale. Os problemas da 64

opinião falsa e da predicação no diálogo Sofista de Platão. João Pessoa: Editora da UFPB, 2016.



  54

A fim de passar ao debate que se constrói a partir do discurso de Sócrates, 

vale mencionar um evento que pode parecer pequeno no contexto festivo da obra, 

mas que tem bastante a dizer sobre o ambiente intelectual do simpósio. Esse evento 

é a expulsão da flautista. 

2.5. Considerações acerca da expulsão da flautista  

Em alguma medida, considero a possibilidade de que a expulsão da flautista 

no Banquete diga mais sobre a apreciação da música do que a expulsão do feminino 

no ambiente de debate. De qualquer maneira, esta é uma hipótese que precisa de 

confirmação textual para não ser apenas uma elucubração interpretativa. De modo 

especial, será fundamental avaliar se algum intérprete já levou em consideração 

esta possibilidade.  

Para apresentar alguns elementos que nos possibilitam levantar esta 

hipótese, deve-se tomar em conta o processo de rejeição da arte imitativa nos livros 

III, IV e X da República, ainda que saibamos não ser possível colocar todos eles no 

mesmo nível. Digo em relação à defesa da música ou das artes imitativas, que não 

estão nestes livros colocados na mesma posição. Assim, deve-se evidenciar suas 

diferenças.  

 No Banquete é a passagem 176e que exemplifica:  

Ἐπειδὴ τοίνυν, φάναι τὸν Ἐρυξίµαχον, τοῦτο µὲν δέ- δοκται, πίνειν 
ὅσον ἂν ἕκαστος βούληται, ἐπάναγκες δὲ µηδὲν (5) εἶναι, τὸ µετὰ 
τοῦτο εἰσηγοῦµαι τὴν µὲν ἄρτι εἰσελθοῦσαν αὐλητρίδα χαίρειν ἐᾶν, 
αὐλοῦσαν ἑαυτῇ ἢ ἂν βούληται ταῖς γυναιξὶ ταῖς ἔνδον, ἡµᾶς δὲ διὰ 
λόγων ἀλλήλοις συνεῖναι  τὸ τήµερον· καὶ δι’ οἵων λόγων, εἰ βούλεσθε, 
ἐθέλω ὑµῖν εἰσηγήσασθαι. 

Muito bem — comentou Erixímaco —. Uma vez que está 
estabelecido que cada um beba apenas o que quiser, sem coações 
nenhumas, a minha proposta é que se mande passear a tocadora de 
flauta que entrou há momentos: ela que toque para si ou para as 
mulheres da casa, se lhe aprouver. E quanto a nós, aproveitemos o 
convívio de hoje para discursos. Mas que gênero de discursos? 
Estou disposto a sugerir-vos um tema, se vos interessa (Banquete, 
176e, MTSA). 



  55

Encontrar o caminho para realizar esta consideração não só pressupõe uma 

compreensão da realidade institucional do banquete, mas também para algo além 

dele, da instituição familiar. À primeira vista, é apresentada uma cena em que os 

homens estão presentes e decidem sobre o momento de prazer que se obtém pela 

conversa, pelo debate. Deste modo, a visão de que é um espaço exclusivamente 

masculino não é falsa, no entanto deve-se considerar que ela faz parte de um 

contexto histórico. A referência ao que as mulheres fazem é deficitária, não há 

afirmação sobre o que fazem as mulheres neste momento, isso só pode ser 

subentendido a partir do contexto social estabelecido na Atenas deste período. Para 

além disso, tanto o contexto social quanto o contexto político são fundamentais 

como elemento para avaliar a divisão de papéis estabelecida por esta sociedade.  

Ainda na escrita platônica, um bom lugar para encontrar elementos que 

possam elucidar esta realidade, embora seja num contexto crítico, como é o caso, 

são as Leis.  

É fato, como já disse antes, que a escrita de Platão tem um viés de diálogo 

com a tradição na qual está inserida, mas também é verdade que a sua perspectiva 

é crítica, ainda que esta crítica não possa ser pensada no contexto de uma 

aplicação efetiva, pois sabemos que um dos maiores projetos platônicos, o da 

República, não foi materializado.  

Se, por um lado, temos de concordar que o espaço reservado às mulheres na 

na Atenas do século IV não é de destaque, como poderemos encontrar 

posteriormente em Roma, ou mesmo como podemos ver em sua rival Esparta, por 

outro lado, devemos levar em conta que Platão inúmeras vezes faz uso da sua 

escrita para identificar um projeto que não faz distinção de gênero .  65

2.6. Acerca do discurso socrático no Banquete  

  Acreditamos ser possível dividir o discurso de Sócrates em três partes, o que 

nos permite realizar uma análise que leva em conta não apenas o conjunto da sua 

fala, mas a diferenciação dos momentos em que o conteúdo é elaborado nela. Em 

 Para citar algumas passagens que são usadas para este debate, veja-se República 389e; 399e; 65

451c; 454e; 455e-456a; 452-456c; 466c-d. Há uma lista ampla. 



  56

primeiro lugar, deve-se observar que o princípio do discurso socrático está 

permeado por uma ironia, tema sobre o qual havíamos nos debruçado no capítulo I.  

 A primeira ressalva apresentada por Sócrates no momento em que deve 

proferir o discurso diz respeito ao modo de estabelecimento da sequência dos 

discursos. E isto porque, a seu ver, ele não poderia seguir na disputa pelo mais belo 

discurso sobre Eros. Ou seja, Sócrates apresenta no início da sua fala, em debate 

com Agatão, a necessidade de que o seu discurso não corresponda a uma disputa, 

mas que seja proferido com outras ferramentas.  

— οὐ γὰρ ἂν δυναίµην — οὐ µέντοι ἀλλὰ τά γε ἀληθῆ, εἰ βούλεσθε, 
ἐθέλω εἰπεῖν κατ’ ἐµαυτόν, οὐ πρὸς τοὺς ὑµετέρους λόγους, ἵνα µὴ 
γέλωτα ὄφλω. 

Não vou mais elogiar desse modo, que não o poderia, é certo, mas a 
verdade sim, se vos apraz, quero dizer à minha maneira, e não em 
competição com os vossos discursos, para não me prestar ao riso 
(Banquete, 199 a-b). 

De acordo com o que revela o texto, Sócrates busca inserir nesta passagem a 

ideia de que o seu discurso está ligado à verdade, que visa à verdade. Ainda que 

não fique claro o que ele expressa em relação aos discursos dos companheiros, 

uma vez que não é evidente a classificação por ele atribuída aos discursos 

anteriores, deixa expresso na palavra elogio o que pode ser entendido como uma 

síntese dos discursos. Por fim, realiza a crítica à ideia de que os discursos são belos 

na medida em que atribuem beleza a Eros.  

Tendo elaborado a crítica aos discursos antecedentes, Sócrates dialoga com 

Agatão. A estrutura da sequência de sua fala se inicia por uma tentativa de 

responder, na perspectiva socrática, ao que é pedido pelo anfitrião, qual seja, a 

noção de que se deve falar da natureza de algo, antes de falar deste algo. Ou seja, 

é preciso estudar antes o que caracteriza algo, a sua natureza, o que o constitui. 

Neste sentido, o passo 200a d’O Banquete introduz um elemento de fundamental 

importância para a sequência do discurso socrático. Ele apresenta o conceito de 

carência ligado ao de desejo. Deste modo, lemos:  

ὁ Ἔρως ἔρως ἐστὶν οὐδενὸς ἢ τινός;    

Πάνυ µὲν οὖν ἔστιν.     

http://stephanus.tlg.uci.edu/help/BetaManual/online/AT.html
http://stephanus.tlg.uci.edu/help/BetaManual/online/AT.html


  57

Τοῦτο µὲν τοίνυν, εἰπεῖν τὸν Σωκράτη, φύλαξον παρὰ σαυτῷ 
µεµνηµένος ὅτου· τοσόνδε δὲ εἰπέ, πότερον ὁ Ἔρως ἐκείνου οὗ ἔστιν 
ἔρως, ἐπιθυµεῖ αὐτοῦ ἢ οὔ;  

O Amor é amor de nada ou de algo? 

De algo, sim. 

‘Isso então’, continuou ele, ‘guarda contigo, lembrando-te de que é 
que ele é amor; agora dize-me apenas o seguinte: será que o Amor, 
aquilo de que é amor, ele o deseja ou não?’ (Banquete, 200a) 

A inclusão do desejo como uma característica do amor é apresentada por 

Sócrates, e por ele colocada em relação com a carência. Aquele que deseja, deseja 

algo de que é carente [τὸ ἐπιθυµοῦν ἐπιθυµεῖν οὗ ἐνδεές ἐστιν, 200a9].   

Para pensar acerca da concepção da natureza de algo, vale nos remeter ao 

percurso socrático de investigação que se liga à sua admiração juvenil por 

Anaxágoras. 

2.7. Anaxágoras: admiração e superação 

A pesquisa acerca da origem (arché), que é símbolo de uma tentativa de 

unificar as vertentes filosóficas da antiguidade, anteriores e também 

contemporâneas a Sócrates, tendem a não incluir somente este objeto de pesquisa, 

de forma unitária. Pelo contrário, apresenta outras vertentes que merecem ser 

levadas em consideração no estudo do pensamento que se faz constituinte das 

origens do pensamento grego.  

A expressão tradicional περὶ φύσεως ἱστορίαν — Ciência da natureza  — 66

também conhecida como investigação da natureza, que ocorre em Fédon 96a, é 

utilizada para inserir o debate acerca dos modelos de investigação aos quais 

Sócrates estaria associado na juventude. Ainda numa passagem do Fédon (97b-d), 

identificamos a admiração relatada por Sócrates ao conhecer as teses de 

 Esta é a opção de Tradução de AZEVEDO (2004) que segue a versão de tradução de historian por 66

Investigação. VICAIRE (2006) por “science de la nature” com indicação, em nota, de valência para 
questionamento sobre a natureza ou investigação sobre a natureza; FOWLER (1914) “investigation of 
nature”; CUAL (2011) “Investigation de la naturaleza” de onde se conclui quase não haver 
discordância quanto à valência de tradução do modelo de investigação atribuído ao período anterior/
coetâneo a Sócrates.



  58

Anaxágoras . Do filósofo que defendia o nous como o princípio de todas as coisas, 67

delas é a causa (aitia), Sócrates diz: 

Ἀλλ’ ἀκούσας µέν ποτε ἐκ βιβλίου τινός, ὡς ἔφη, Ἀναξαγόρου 
ἀναγιγνώσκοντος, καὶ λέγοντος ὡς ἄρα νοῦς ἐστιν ὁ διακοσµῶν τε καὶ 
πάντων αἴτιος, ταύτῃ δὴ τῇ αἰτίᾳ ἥσθην τε καὶ ἔδοξέ µοι τρόπον τινὰ 
εὖ ἔχειν τὸ τὸν νοῦν εἶναι πάντων αἴτιον, καὶ ἡγησάµην, εἰ τοῦθ’ οὕτως 
ἔχει, τόν γε νοῦν κοσµοῦντα πάντα κοσµεῖν καὶ ἕκαστον τιθέναι ταύτῃ 
ὅπῃ ἂν βέλτιστα ἔχῃ· εἰ οὖν τις βούλοιτο τὴν αἰτίαν εὑρεῖν περὶ 
ἑκάστου ὅπῃ γίγνεται ἢ ἀπόλλυται ἢ ἔστι, τοῦτο δεῖν  περὶ αὐτοῦ 
εὑρεῖν, ὅπῃ βέλτιστον αὐτῷ ἐστιν ἢ εἶναι ἢ ἄλλο ὁτιοῦν πάσχειν ἢ 
ποιεῖν· ἐκ δὲ δὴ τοῦ λόγου τούτου οὐδὲν ἄλλο σκοπεῖν προσήκειν 
ἀνθρώπῳ καὶ περὶ αὐτοῦ ἐκείνου καὶ περὶ τῶν ἄλλων ἀλλ’ ἢ τὸ 
ἄριστον καὶ τὸ βέλτιστον.  

Ora, justamente, ouvi um dia ler excertos de um livro que era, 
segundo se disse, de Anaxágoras. Aí se afirmava que era o Espírito o 
ordenador e a causa de todas as coisas. Rejubilei com tal explicação, 
pois, em certo sentido, pareceu-me vantajoso que fosse o Espírito a 
causa de tudo. Porque se assim é (pensei), se é o Espírito o 
ordenador e a causa de todas as coisas, então, por certo que as 
ordena e dispõe da forma que for mais conveniente para cada uma 
delas. E se alguém quiser achar, para cada coisa, a causa que a faz 
nascer, perecer ou existir, não tem mais que achar aquilo que para 
ela é mais ajustado: se existir, se sofrer qualquer processo ou ter 
parte activa nele. Nesta ordem de ideias, portanto a única coisa que 
o homem devia ter em vista, tanto nesse objeto específico quanto 
nos demais, era a ideia de perfeição, do supremo bem .  68

É importante notar que a crítica apresentada contra Anaxágoras está 

fortemente fundada na falta de coerência entre a proposição inicial em que o nous  69

é causa, e a sequência de argumentos exemplificadores de causas particulares. 

 Um passo com nota biográfica acerca de Anaxágoras pode ser encontrada em Fedro 270a, onde é 67

apresentada relação direta entre a elevação de espírito de Péricles por meio do seu encontro com o 
filósofo. Há ainda no Hípias Maior 281c, 282e-283b apontamentos sobre a atividade filosófica de 
Anaxágoras; Apologia de Sócrates 26d, em que se verifica informação acerca da confusão que se 
realiza entre as teses de Anaxágoras, aí atribuídas erroneamente a Sócrates. Para conferir as 
indicações de referências sobre Anaxágoras em outros autores, Cf.: KIRK, G. S.; RAVEN, J. E.; 
SCHOFIELD, M. Os filósofos Pré-socráticos. Tradução de Carlos Alberto Louro Fonseca. Lisboa: 
Fundação Calouste Gulbenkian, 2008.

 A tradução do Fédon para o português utilizada é: PLATÃO. Fédon. Tradução de Maria Teresa 68

Schiappa de Azevedo. Coimbra: Editora Minerva, 2004. A edição é: J. Burnet, Platonis opera, vol. 1, 
Oxford: Clarendon Press, 1900 (repr. 1967): St I.57a-118a. Retrieved from: http://
stephanus.tlg.uci.edu/Iris/Cite?0059:004:110203

 É importante notar que as investidas de diversas traduções para νοῦς realizadas em diferentes 69

idiomas se constituem uma forma de tentar acessar o mais próximo possível o sentido deste conceito 
fundamental à filosofia de Anaxágoras. No entanto, é preciso ainda observar que a diversidade destas 
traduções acabam por apresentar uma variação de nuanças que valem a pena de serem 
mencionadas. A seguir apresento um panorama destas traduções. Em Português: SCHIAPPA (2004) 
97c “Espírito”; COSTA; PALEIKAT (1979) “Espírito”; Francês: “l’Esprit"; Inglês: FOWLER (1914) 
“mind”; Espanhol: GUAL (2011) “la mente”.



  59

Neste exercício de explicação pelos exemplos físicos, Anaxágoras perde de vista o 

objeto que deveria sustentar, o nous, e atribui a particulares a causa originária. O 

abandono da sustentação do Espírito como causa de todas as coisas é efetivamente 

a crítica mais forte de Sócrates a Anaxágoras, mas é também uma crítica ao que é 

caracterizado como seu próprio modelo de investigação, a saber, apresentado como 

um modelo de juventude. É neste ponto que se pode compreender como se constitui 

a decepção apresentada por Sócrates em relação aos filósofos naturalistas, como 

diz Viano (2001, p. 103, tradução nossa) “as causas que Sócrates busca aprender 

com os naturalistas mostram-se puramente materiais e mecânicas”. 

É por conta desta decepção que Sócrates precisa empreender uma nova 

maneira de desenvolver sua investigação. Tal modelo foi classificado como “segunda 

navegação” em referência à troca realizada pelo timoneiro quando necessita de uma 

investida maior no pensamento para fazer correr com maior leveza o seu barco 

intelectual. Indica o abandono dos remos, objetos físicos, para fazer o uso do 

pensamento, que se dá a partir de estratégia e da orientação da tripulação a partir 

deste câmbio.  
Em análise do itinerário percorrido pelo filósofo, é possível identificar que, 

ainda que possamos mencionar uma constituição de elementos atribuídos como 

princípios fortemente característicos da filosofia, na Jônia , e também utilizados por 70

Anaxágoras, torna-se um fato importante que a isto ele acrescenta algo. Isso que 

não é cada um dos elementos, mas que é a causa do movimento desses elementos, 

é a novidade trazida por Anaxágoras, e também por Empédocles. 

Na concepção de Graham (2008, p. 226-227), é possível identificar o 

contraste entre os jônios, por um lado, e Anaxágoras e Empédocles do outro: 

[…] os jônicos frequentemente tratam as forças que causam a 
mudança como internas à substância básica, por exemplo, julga-se 

 Segundo Graham (2008, p. 236): “O modelo jônico original vislumbra uma única coisa sendo 70

transformada em muitas substâncias diferentes”, para exemplificar, ele cita o caso de Anaxímenes, 
para quem o ar “se torna fogo quando rarefeito, e vento, nuvem, água, terra e pedra quando 
condensado em grau adequado. No entanto, faz-se necessário acrescentar que Graham (2008, p. 
243) conclui que não é possível atribuir aos cosmólogos jônios, a partir do exemplo de Anaxímenes, 
que estes possam ser conhecidos como “monistas materialistas”, visto que este é um princípio muito 
dificilmente atribuído aos filósofos anteriores a Aristóteles, embora facilmente por este a eles 
atribuídos. De modo que “a teoria do monismo materialista que Aristóteles projetada sobre os 
primeiros cosmólogos jônios, pressupõe os princípios metafísicos de forma e matéria, potência e ato, 
sujeito e predicado, os quais simplesmente não fazem parte da ontologia jônica e são sofisticados 
demais para que os primeiros cosmólogos jônios os tenham em mente [no espírito]”. 



  60

que o ar de Anaxímenes e o fogo de Heráclito têm motivações 
próprias. Por contraste, Empédocles e Anaxágoras identificam forças 
externas que agem sobre os elementos: o Amor e o Ódio no caso do 
primeiro; [o espírito], no caso do segundo […] (Graham, 2008, p. 
226-227, grifo nosso). 

É neste ponto que nos interessa analisar o pensamento de Anaxágoras e a 

sua conexão com o Sócrates jovem rememorado no Fédon. Como afirma Sócrates, 

é por conta do nous que ele se associa no seu primeiro itinerário de pesquisa a este 

pensador, que ele considerava de alta patente. A perda de admiração também 

relatada não é uma simples discordância quanto às teses do mestre, mas implica, 

por conseguinte, no abandono desta orientação metodológica, visto ser identificada 

a incoerência. O ponto em que há a quebra do interesse de Sócrates por 

Anaxágoras está diretamente ligado ao processo final de mecanização da divisão. 

Confirmamos esta afirmação com a leitura do Fragmento 13: 

E assim que o Espírito começou a mover-se, separou-se de tudo o 
que era movido, e quanto mais o Espírito se movia, tudo se ia 
separando; e à medida que as coisas se moviam e se separavam, a 
revolução aumentava ainda mais o processo de divisão (tradução de 
Carlos Alberto Louro Fonseca). 

É mister, portanto, apontar que Sócrates se interessa pela problemática, visto 

identificar como coerente defender o nous como causa. E é em busca da coerência 

argumentativa, a fim de auxiliá-lo a defender esta tese, que é necessário o 

abandono do discipulado do velho Anaxágoras, uma vez que este abandona o 

próprio modelo explicativo.  

No contexto deste debate, para Maria Aparecida Montenegro (2010), a crítica 

platônica à Peri Physêos tem muito mais a ver com uma crítica ao modelo de 

interpretação da natureza proposta por estes filósofos, do que propriamente 

identificar Platão como um crítico da ideia de conhecimento da natureza. A saber, 

Platão não estaria negando a possibilidade de investigação da natureza, mas 

apenas o modo como tradicionalmente tal investigação é feita.  

Consequente ao abandono do velho Anaxágoras realizado por Sócrates, 

momento em que se propõe uma investigação que busca uma causa não-material, 

direcionamos nosso estudo para alguns apontamento sobre a alma.  



  61

2.8. Alma tripartida (tripartite): 

A teoria do amor, tal qual pode ser concebida no Banquete, pressupõe um 

diálogo com outros escritos de Platão. Ainda que o acordo entre eles não seja 

evidente, e que para alguns, também não defensável, deve-se levar em conta um 

percurso abordado na República. É nesse diálogo que a concepção de alma 

tripartida aparece em sua exposição mais conhecida e difundida pela interpretação 

dos estudiosos do platonismo. Ainda que não seja o único texto em que aparece, é 

na República que ela encontra o seu contorno mais bem fundamentado.  

O/a leitor/a pode se perguntar acerca da relação desta análise da alma 

tripartite presente na República com a concepção de alma presente no Banquete. 

No entanto, como foi dito acima, o interesse em fornecer aqui esta conexão entre os 

dois textos não se concentra em apresentar uma continuidade da teoria nos dois 

diálogos, mas em apresentar como essa concepção é desenvolvida na República, e 

que implicações pode apresentar para a análise da concepção de desejo na 

possibilidade de uma compreensão unitária da teoria do amor na obra platônica. Em 

República 580d: 

- Ἐπειδή, ὥσπερ πόλις, ἦν δ’ ἐγώ, διῄρηται κατὰ τρία εἴδη, οὕτω καὶ 
ψυχὴ ἑνὸς ἑκάστου τριχῇ, [λογιστικὸν] δέξεται, ὡς ἐµοὶ δοκεῖ, καὶ 
ἑτέραν ἀπόδειξιν. -Τίνα ταύτην; -Τήνδε. τριῶν ὄντων τριτταὶ καὶ ἡδοναί 
µοι φαίνονται, ἑνὸς ἑκάστου µία ἰδία· ἐπιθυµίαι τε ὡσαύτως καὶ ἀρχαί. 

Uma vez que, tal como a cidade está divida em três corpos, também 
a alma de cada um tem três partes, poderá admitir-se, parece-me 
outra demonstração. - Qual é ela? - É a seguinte. Se há três partes, 
parece-me que haverá três espécies de prazer, cada um específico 
de cada uma delas. E do mesmo modo com os desejos e os poderes 
(República, 580d, MHRP). 

Interessa-nos lançar o olhar para a análise impetrada por Platão com a 

finalidade de distinguir as partes da alma e, a partir delas, expor o que ele vai 

caracterizar como os argumentos pelos quais uma das partes da alma pode se 

sobrepor às outras.  

http://stephanus.tlg.uci.edu/help/BetaManual/online/SB.html
http://stephanus.tlg.uci.edu/help/BetaManual/online/SB.html


  62

Τὸ µέν, φαµέν, ἦν ᾧ µανθάνει ἄνθρωπος, τὸ δὲ ᾧ θυµοῦται, τὸ δὲ 
τρίτον διὰ πολυειδίαν ἑνὶ οὐκ ἔσχοµεν ὀνόµατι προσειπεῖν ἰδίῳ αὐτοῦ, 
ἀλλὰ ὃ µέγιστον καὶ ἰσχυρότατον εἶχεν ἐν αὑτῷ, τούτῳ 
ἐπωνοµάσαµεν· ἐπιθυµητικὸν γὰρ αὐτὸ κεκλήκαµεν διὰ σφοδρότητα 
τῶν τε περὶ τὴν ἐδωδὴν ἐπιθυµιῶν καὶ πόσιν καὶ ἀφροδίσια καὶ ὅσα 
ἄλλα τούτοις ἀκόλουθα, καὶ φιλοχρήµατον δή, ὅτι διὰ χρηµάτων 
µάλιστα ἀποτελοῦνται αἱ τοιαῦται ἐπιθυµίαι. 

Uma parte era aquela pela qual o homem aprende, outra, pela qual 
se irrita; quanto à terceira, devido à variedade de formas que ostenta, 
não dispomos de um nome único e específico, mas designámo-la por 
aquilo que nela é mais eminente e mais forte: chamámos-lhe 
concupiscência, devido à violência dos desejos relativos à comida, à 
bebida ao amor e a tudo quanto o acompanha; e chamamos-lhe 
amiga do dinheiro, porque é sobretudo com dinheiro que se 
satisfazem os desejos dessa espécie (República, 580d10-581a1, 
MHRP). 

Sendo isto possível, qual das partes da alma deve assumir o controle das 

demais? Em que medida se pode falar de um argumento tão bem estabelecido que 

possa se instaurar sem obstáculos? O percurso apresentado pelo filósofo demonstra 

que há, e não é um simples processo, a subjugação das partes inferiores da alma à 

parte superior. Há aí uma indicação de qual/quais partes da alma deveria governar 

as outras. O meio pelo qual isto deve ser buscado é apresentado a partir de uma 

perspectiva teleológica . Conforme diz Kahn (1987, p. 88), é a parte racional da 71

alma que pode formar qualquer concepção de bem. Isso é implicado pela 

necessidade de que haja, enquanto exercício que busca finalidade, uma atividade de 

cálculo, e tal atividade somente poderia ser executada pela parte racional da alma.  

É preciso, nesse sentido, apontar que se Platão apresenta nestas passagens 

uma concepção de alma tripartite, a sua perspectiva de explicação da ação humana 

que visa ao bem está diretamente associada à ideia de uma unidade. Ou seja, ele 

não distingue o querer e o conhecer o bem, como coisas que se realizam de 

maneiras distintas. Para esta leitura, a interpretação de Kahn (1987, p. 89) diz: 

“Sempre que nossa conduta está sob controle racional, podemos dizer que é um 

julgamento sobre o que é vantajoso que determina nossa ação ou que somos 

guiados por um desejo racional do que é bom” .  72

 Há por assim dizer, um conjunto de referências possíveis a teleologia em Platão, um bom exemplo 71

disso pode ser conferido em República, VI 508e.

 “Whenever our conduct is under rational control, we can say either that it is a judgment concerning 72

what is advantageous that determines our action or that we are led by a rational desire for what is 
good.”



  63

 No entanto, é preciso dizer que querer o bem não é unanimemente tomado 

sob a mesma acepção durante toda a obra de Platão . Por isso, não se encerra 73

aqui a questão. Mas será retomada posteriormente, articulada com as passagens 

necessárias para desenvolver a análise do desejo e da razão.  

  

2.9. O discurso de Sócrates 
  

Como se pode ver em inúmeras passagens, e também nos escritos deste 

trabalho testemunho, é recorrente o uso de uma figura habitualmente usada  por 

Sócrates para expor a sua ignorância  ou pouca habilidade para conduzir um tema. 74

Por outro lado, pode-se ainda apresentar esta característica como propriamente 

inscrita no contexto dramático da obra.  

A intervenção de Sócrates (Banquete, 198a ss) repete uma estratégia que lhe 

é característica: ele se compromete em realizar o discurso ἐγκωµιάσεσθαι τὸν 

Ἔρωτα (elogio ao Amor) (Banquete, 198d) incluindo neste compromisso a fala na 

qual afirma ser terrível nos assuntos do amor, ἔφην εἶναι δεινὸς τὰ ἐρωτικά. A 

implicação de sua especialidade logo por ele mesmo negada é, neste caso, usada 

como conexão para introduzir a participação de Diotima. 

A crítica socrática à própria capacidade de realizar o discurso é usada para 

estabelecer a crítica aos discursos que foram anteriormente proferidos na seguinte 

ordem: Fedro 178a-180c; Pausânias 180c-185c; Erixímaco 185e-189a; Aristófanes 

 Se pode lembrar que é central no Livro IV da República a ideia de que almejar o bem tem a ver 73

com aquela segundo a qual cada parte da alma deve desempenhar sua função de modo harmonioso. 
Tal entendimento do livro IV como diz Kahn (1987, p. 89) é compreendida a partir de uma acepção 
psicológica do texto. 

 Apologia de Sócrates, 18a, por exemplo. 74



  64

189a-193e; Agatão 194e-198a . A partir desta sequência, Sócrates ganha o direito 75

de realizar o discurso à sua maneira.  

ἡ γλῶσσα οὖν ὑπέσχετο, ἡ δὲ φρὴν οὔ·  χαιρέτω δή. οὐ γὰρ ἔτι 
ἐγκωµιάζω τοῦτον τὸν τρόπον—οὐ γὰρ ἂν δυναίµην—οὐ µέντοι ἀλλὰ 
τά γε ἀληθῆ, εἰ βούλεσθε, ἐθέλω εἰπεῖν κατ’ ἐµαυτόν, οὐ πρὸς τοὺς  
ὑµετέρους λόγους, ἵνα µὴ γέλωτα ὄφλω. 

 Fedro (178a-180c); Pausânias 180c-185c; Erixímaco 185e-189a; Aristófanes 189a-193e; Agatão 75

194e-198a. A fim de produzir um pequeno resumo dos discursos enunciados, visto que não ser o 
escopo da tese abordá-los em integralidade, faz-se necessário mencioná-los. Passa-se a referi-los de 
forma breve, apenas a título de ambientação.  

O primeiro discurso, o de Fedro, traz o tom do modelo de elogio que se produzirá na 
sequência, embora sejam claramente diferentes os meios apresentados por cada um dos 
simposiarcas. Nesse sentido, Fedro recorre à antiga concepção de eros como deus primordial, 
presente em Hesíodo. O discurso de Pausânias, que, na ordem, é o segundo, apresenta uma crítica à 
noção de amor como uno. Na fala dele, procura-se demonstrar que o amor é múltiplo. Ele também 
usa a interdependência entre Amor e Afrodite para dizer que, assim como Afrodite não é uma, o amor 
também não o é. Quanto a Afrodite, há a mais velha e a mais nova, a Afrodite urânia e celestial, e a 
deusa pandêmia. Por analogia, eros também poderia ser compreendido a partir dessas duas 
acepções, um eros pandêmio e um eros urânio. Na passagem de Pausânias, já são apresentadas 
também a existência do amor entre iguais, retomada, posteriormente, em Aristófanes. Para 
Pausânias, por fim, o elogio ao amor celeste se constitui como um elogio às ações inspiradas, com 
vistas à virtude.  

Erixímaco é o terceiro a falar, tomando o lugar de Aristófanes. O médico se propõe a rematar 
o discurso de Pausânias. Embora este tenha falado bem, diz aquele: o amor é múltiplo, pois “não está 
apenas nas almas dos homens, e com relação aos belos jovens” (Banquete, 186a). Além disso, 
segundo pôde observar pela prática da medicina, a referida paixão humana  se estende a muitos 
outros campos. O ponto central do discurso de Erixímaco  se respalda no critério de harmonização, 
inspirado na medicina. Para o autor do discurso, esta harmonização pode ocorrer mediante a 
possibilidade de tornar amigo o que lhe é hostil. Assim, amor e discórdia são suscitados pela 
concordância e discordância de opostos. Sendo assim, é para o amor harmonioso que devem tender 
os homens, pois, assim como na medicina, a harmonia promove a saúde, na música a composição é 
o resultado do uso correto da melodia e dos metros. 

Aristófanes é apresentado como exímio representante de comediógrafo. A proposta do 
dramaturgo visa, em vez de mostrar os benefícios ou ou danos do amor, apresentar a  natureza 
deste. Assim, ele se vale do mito para desenvolver o seu discurso. Pretende comparar a coetânea 
natureza humana com a natureza primordial. No relado sobre a origem das raças, aponta na queda a 
punição dos seres completos que eram representados pelo masculino, pelo feminino e pelo 
andrógino, seres inteiriços. Em relação a cada um desses seres, Aristófanes associa os tipos de 
amor. Para o comediógrafo, após a partição ao meio e perda da metade, o masculino busca o 
masculino, o feminino o feminino, o andrógino procura o sexo oposto. Os seres descritos são 
associados por descendência ao sol (masculino), à terra (o feminino) e à lua (andrógino). A queda 
desses seres é resultante da ameaça que passaram a apresentar ao Olimpo. Uma vez partidos ao 
meio, por decisão divina, cada metade passa a buscar a parte que lhe falta, da qual foi separado.  

Por fim, o discurso de Agatão, o vencedor do concurso de tragédias e anfitrião do evento, que 
faz crítica aos discursos anteriores, no sentido de eles mais terem elogiado os benefícios do deus, do 
que o próprio deus. A sua proposta metodológica consiste em louvar primeiro o deus, e só depois os 
benefícios advindos dele. No discurso empreendido por Agatão, eros é tomado como um deus mais 
novo e sempre jovem cuja juventude é explicada pela fuga da velhice. Nesse sentido, na  narrativa do 
anfitrião, o amor não é o primeiro, como dizia Fedro, mas o último, o mais jovem. Eros não se move 
sobre a terra, nem é sobre as cabeças dos homens que ele anda, “mas sobre o que há de mais 
brando entre o seres ele anda e reside” (Banquete, 195d).



  65

‘A língua jurou, mas meu peito não’ ; que ela se vá então. Não vou 76

elogiar desse modo, que não o poderia, é certo, mas a verdade sim, 
se vos apraz, que dizer à minha maneira, e não em competição com 
os vossos discursos, para não me prestar ao riso (Banquete, 199a5-
b2). 

A postura de Sócrates nesta passagem visa a desvencilhar-se dos modelos 

até então utilizados para a realização da tarefa de produção do discurso, de modo a 

adquirir a liberdade pretendida para expô-lo ao seu modo. 

Neste sentido, ele critica os discursantes precedentes a partir da ideia de que 

eles mais tentam elogiar que de fato produzir um discurso acerca do tema. A 

passagem (Banquete, 199a) trabalha a questão da mentira e da verdade a partir de 

uma crítica ao exercício da retórica – como antes fora apresentado no trocadilho em 

que ele fala de Górgias e da Górgona, pela semelhança das palavras, para inserir a 

noção do efeito de que quem olha a Górgona é petrificado. Semelhante coisa 

ocorreria com aquele que escutasse o discurso de alguém hábil como Górgias 

(Banquete, 198c).  

 2.9.1. A questão do desejo 

O desejo (epithymia) é um conceito que historicamente pode ser definido 

como mais ligado a aisthesis. Em alguma medida, é comum associar o desejo mais 

ao que se experimenta pelos sentidos do que associá-lo ao racional. O discurso de 

Sócrates, após as críticas realizadas aos oradores que lhe precederam, de algum 

modo, ainda dialoga com eles ao propor o desejo como uma questão central a ser 

analisada.  

A inserção do problema do desejo nos é apresentada no contexto da análise 

sobre uma relação entre razão e experiência. Deste modo, pode-se perguntar em 

que medida é possível apontar duas indagações possíveis para poder apresentar 

um caminho de interpretação do platonismo para tal problemática: 1. Em que medida 

é a razão superior aos sentidos, e à captação pelos sentidos? 2. Em que medida os 

 Uma tradução em português que apresenta mais proximidade com o com as traduções para o 76

francês e o inglês: AZEVEDO (2015) “foi portanto a língua que assentiu, e não o espírito”; na versão 
de (ROBIN, 1951) “Ainsi, promessa de la langue, non mas de la pensée!”, LAMB (1925) “‘The tongue’, 
you see, undertook, ‘the mind’ did not”.



  66

sentidos são capazes de se submeter à razão? 3. Seriam os sentidos capazes de 

subjugar a razão? Estas questões nos remetem ao problema da conceituação de 

ciência no mundo antigo. Contudo, deve-se investigar quais os contornos 

apresentados para pensar ser possível falar em ciência num modelo unitário.  

Parece-nos difícil afirmar a unidade de uma concepção de ciência na 

totalidade da filosofia grega e, mesmo assim, também é difícil determinar que ciência 

possa ser o mesmo para Platão e Aristóteles, por exemplo. É mais fácil afirmar que, 

no que se entende por período pré-socrático, há um direcionamento à cosmologia, 

ainda que esse interesse não se finde nesses filósofos. O que este debate tem a ver 

com o desejo? A primeira questão a ser apontada é que, de alguma maneira, sendo 

o desejo uma questão relativa ao corpo, e o corpo instrumento pelo qual se 

experimenta algo, ele torna o desejo uma variável importante a ser considerada no 

contexto desta investigação.  

Com isso, remetemo-nos a um princípio platônico bastante difundido, qual 

seja, o princípio da dualidade . Esta orientação platônica está presente em alguns 77

diálogos e coloca em lados antagônicos o visível  e o invisível. Eis o elemento 78

fulcral para compreender o percurso que Platão estabelece na sua epistemologia. O 

percurso platônico para afirmar o que pode ser entendido como um dualismo passa 

pela análise da relação corpo e alma. Tal relação implica uma pergunta pelo estatuto 

de cada uma das partes deste par.  

Ora, os elementos apontados por Sócrates para a caracterização do amor 

como desejo são associados de maneira contundente à questão da falta. Aquele que 

deseja experimenta tal atitude por não possuir o objeto que deseja. Sócrates 

apresenta a noção de que tal desejo se constitui no ensejo de manter no futuro 

aquilo que se possui no presente. O amor é amor por algo que não se tem. A 

implicação desta fala, a exemplo dos bens materiais, ainda que o indivíduo os 

possua presentemente, acarreta o desejo de manter a posse destes mesmos bens 

no futuro. Sócrates utiliza esta passagem de recapitulação do discurso de Agatão 

 Também contido na expressão dualismo platônico, há várias passagens que são pontualmente 77

importantes para o desenvolvimento destas teses dualistas. Cf. por exemplo: Fédon 65 a ss; 

 Há defensores da ideia de forte influência de Heráclito na filosofia de Platão, especialmente no 78

tocante à percepção dos sensíveis como transitórios e derivados de um fluxismo. Se quisermos uma 
testemunho desta filiação em Aristóteles, temos em Metafísica 987a30: “Platão, com efeito, tendo 
sido desde jovem amigo de Crátilo e seguidor das doutrinas heraclitianas, segundo as quais não se 
pode fazer ciência, manteve posteriormente essas convicções”. 



  67

para inserir dois passos importantes: 1. O amor como desejo; 2. O amor como 

desejo das coisas belas.  

Ele diz: 

Καὶ οὗτος ἄρα καὶ ἄλλος πᾶς ὁ ἐπιθυµῶν τοῦ µὴ ἑτοίµου ἐπιθυµεῖ καὶ 
τοῦ µὴ παρόντος, καὶ ὃ µὴ ἔχει καὶ ὃ µὴ ἔστιν αὐτὸς καὶ οὗ ἐνδεής 
ἐστι, τοιαῦτ’ ἄττα ἐστὶν ὧν ἡ ἐπιθυµία τε καὶ ὁ ἔρως ἐστίν;  

Esse então, como qualquer outro que deseja, deseja o que não está 
à mão nem consigo, o que não tem, o que não é ele próprio e o de 
que é carente; tais são mais ou menos as coisas de que há desejo e 
amor, não é? (Banquete, 200e). 

Nessa primeira acepção mencionada na forma de pergunta, Sócrates 

aproxima amor e desejo por meio de uma concepção de falta.  

Pensar acerca da questão do desejo na filosofia de Platão deve implicar a 

colocação de algumas questões relativas à sua epistemologia. Adiante 

trabalharemos propriamente a questão da scala amoris, mas vale aqui antecipar o 

problema do status do desejo na filosofia platônica. Como nos diz Chanteur:   

Qual é o lugar do desejo na ascese que situa a contingência do devir 
e o confere todo o sentido que ela pode ter ao vinculá-la ao 
inteligível? O desejo não é mais que um obstáculo, talvez 
incalculável, que se opõe aos interesses de um indivíduo chamado a 
se definir por seu intelecto? Ou possuiria o desejo, ao contrário, uma 
função positiva em um confronto tornado possível pelo humano, 
entre o racional e o irracional? (CHANTEUR, 1980, p. 3) . 79

No campo da epistemologia platônica, a questão do desejo se coloca a partir 

de uma pergunta pela sua participação na metodologia capaz de realizar a elevação 

da alma, dos sensíveis ao inteligível. Neste sentido, a questão a ser colocada é, em 

que medida se pode tomar o desejo com um sentido positivo, e em que medida com 

um sentido negativo no processo apresentado pelo filósofo?  

No estudo de Chanteur (1980), podemos identificar uma análise que aproxima 

o humano da sua condição de vida em comunidade. A afirmação que se seguirá, 

abaixo, faz-nos refletir acerca do conceito de homem, enquanto humanidade, a partir 

 “Quelle est la place du désir dans l’ascese qui situe la contingence du devenir et lui confère tout le 79

sens qu’elle peut avoir en l’ordonnant à l’intelligible? Le désir n’est-il que l’obstacle peut-être 
infranchissable qui s’oppose à l’entreprise de l’homme appelé à se définir par l’intellect? A-t-il au 
contraire une fonction positive dans une confrontation devenue possible, pour l’homme, entre le 
rationnel et l’irrationnel?” (CHANTEUR, 1980, p. 3).



  68

da noção do que o caracteriza enquanto natureza humana, e que ao mesmo tempo 

é explicada por dois modos que se colocam um ao lado do outro, enquanto também 

se opõem. É por isto que a concepção de natureza como necessidade é 

característica do homem, mas não é o suficiente para o definir. Sendo assim, é 

forçoso atentar que há outro modo pelo qual se explica o humano. Tal modelo 

ultrapassa a ideia de seu enraizamento pelo desejo, do que resulta a perspectiva de 

que ele possa ser explicado pelo logos. Segundo Chanteur: 

  

O homem é um animal falante e político, ele vive em uma 
comunidade organizada de acordo com um logos que não se prende 
senão às necessidades naturais e necessárias, mas o homem não é 
realmente o homem, porque as necessidades não são suficientes 
para defini-lo (CHANTEUR, 1980, p. 21) . 80

Ainda que possamos entender que haja em Platão o intuito de fazer 

compreender que deve haver um trânsito para o estágio em que o saber se torna 

apropriadamente seguro, não temos por ora condições de abandonar o quesito da 

ambiguidade que o termo carrega. É preciso ressaltar que: “A necessidade se 

alimenta de seu objeto, sempre o mesmo, ou ela o utiliza e, satisfeita, perde 

consciência de si mesma até seu despertar imposto pela natureza. O desejo é 

mudar de objeto e, por conseguinte, de não se satisfazer jamais” (CHANTEUR, 

1980, p. 25, tradução nossa) . Uma linguagem poética poderia falar de um poço 81

profundo no qual se insere o desejo, visto que ele pode ser insaciável. 

Amor seria carente daquilo que não possui (Banquete, 201c). Na estrutura 

ordenada na fala de Sócrates, o passo anterior à concessão de fala para Diotima é 

de revisão e também pode ser considerado um exercício elêntico com Agatão. Aí se 

identifica a problematização do belo e do bom que se tornam conceitos 

fundamentais para a análise do Banquete. A fala de Sócrates é uma correção à fala 

de Agatão, como nos diz Ferrari (2013, p. 300): “Que o amor seja sempre do belo e 

bom, não implica que seja belo e bom”.  

 “L’homme y est animal loquace et politique, il y vit en communauté organisée selon un logos qui ne 80

s’attache qu’aux besoins naturels et nécessaires, mais l’homme n’y est pas vraiment homme, car les 
besoins ne suffisent pas à définir l’homme”.

 “Le besoin ingère son objet, toujours le même, ou bien il l’utilise, et, satisfait, perd conscience de lui 81

même, jusqu’à son réveil voulu par la nature. Le désir est de changer d’objet et par conséquent de ne 
se satisfaire jamais.”



  69

2.9.2. A busca pela natureza do amor 

O ponto de partida de análise socrática é uma crítica ao modelo elogioso que 

os antecessores realizaram ao amor, sem o tratamento do que ele por si considera 

essencial para a análise de um problema, a saber, o que é esse algo que se busca 

conhecer? O intuito socrático é compreender qual a natureza do amor? (Banquete, 

199c). E para alcançar esta resposta, as narrativas e elogios proferidos pelos seus 

antecessores não haviam obtido suficiente resultado. Dito isso, deve-se partir para o 

modelo com o qual Sócrates imprime ao debate a sua análise. Acreditamos que 

serão fundamentalmente dois elementos a serem avaliados, um a natureza do amor, 

e o outro a sua relação com a amizade e, por conseguinte, com a filosofia.  

 Há na construção do texto platônico uma relação de semelhança entre o 

debate sobre o qual seria a natureza do deus e a natureza da filosofia. Assim sendo, 

o Banquete, enquanto um diálogo genuinamente platônico, fornece-nos um arsenal 

de materiais para a análise da condição da filosofia e do filósofo. Nessa perspectiva, 

cabe exemplificar que na constituição da imagem acima mencionada há uma relação 

que se dá no enlace da privação com a saciedade. Deste modo, a questão 

primordialmente colocada é: “o Amor é amor de nada ou de algo?” (Banquete, 199e). 

Esta relação entre eros e ephithymia pode ser visualizada também no Fedro 237d 

ainda no primeiro discurso de Sócrates . 82

2.10. A busca da beleza 

 Passar diretamente ao discurso de Sócrates no Banquete nos interessa para 

poder avaliar, sob a perspectiva da estrutura deste discurso, elementos que são 

originalmente inseridos por Sócrates/Diotima à medida em que o conteúdo abordado 

pelo filósofo requer relacioná-lo com discursos precedentes com os quais dialoga. 

Assim sendo, uma pergunta se torna fundamental: 

O amor tende ao belo? 

 O Fedro tem dois momentos cruciais para a defesa filosófica em contestação ao discurso de Lísias 82

que são preferidos pelo personagem homônimo Fedro, o primeiro e o segundo discurso de Sócrates. 



  70

 2.10.1. Acerca do belo 

O amor se refere a um certo número de coisas das quais aquele que ama se 

sente, ou teme se sentir, privado (Banquete, 200e). Em relação ao elenchos  83

estabelecido com Agatão, Sócrates desenvolve, no que diz respeito à questão do 

belo, uma interpretação aprimorada pela negação da proposta do anfitrião. Seu 

ponto de partida é, portanto, a seguinte fala de Agatão:  

οἶµαι γάρ σε οὑτωσί πως εἰπεῖν, ὅτι τοῖς θεοῖς κατεσκευάσθη τὰ  
πράγµατα δι’ ἔρωτα καλῶν· αἰσχρῶν γὰρ οὐκ εἴη ἔρως.  

Salvo erro, disseste mais ou menos o seguinte: foi graças ao amor 
do Belo que os conflitos entre os deuses se compuseram, pois amor 
ao que é feio é coisa que não pode haver” (Banquete, 201a, MTSA). 

É importante notar que nessa passagem o termo que se opõe a δι’ ἔρωτα 

καλῶν (amor das coisas belas) é αἰσχρῶν, aqui traduzido por feio, mas também 

vergonhoso, indigno. Este ponto pode possuir, para além de sentido estético, à 

primeira vista mais evidente, um sentido moral, como pano de fundo. E isto porque o 

adjetivo feio pode possuir tanto uma quanto outra dessas duas acepções.  

Sendo a posição de Agatão o ponto inicial desta crítica de Sócrates, deve-se 

evidenciar que ela apresenta uma visão unilateral na qual é expresso aquilo que se 

liga a eros. Disto resultaria que, ao tomar uma posição, necessariamente se excluiria 

a posição contrária. O saldo desta conversa é o problema da unidade entre o que 

bom e o que é belo (Banquete, 201c). Uma vez que Agatão havia assumido que 

Eros é belo, sendo o belo idêntico ao bom, Eros estaria privado de ambos os 

atributos, visto que o que ama/deseja, portanto, não possui o objeto de seu desejo.  

 O final deste pequeno proêmio que Sócrates realiza com Agatão, antes de 

expor o discurso de Diotima, pode ser lido como uma passagem em que ele opõe 

doxa e conhecimento. De tal modo, para propor esta oposição, ele pretende dizer 

que o discurso que irá proferir é carregado de verdade:  

 A concepção do debate inicial entre Sócrates e Agatão como elenchos pode ser encontrada em: 83

SHEFFIELD, 2006, p. 40.



  71

Οὐ µὲν οὖν τῇ ἀληθείᾳ, φάναι, ὦ φιλούµενε Ἀγάθων, δύνασαι 
ἀντιλέγειν, ἐπεὶ Σωκράτει γε οὐδὲν χαλεπόν. 

Diz antes, caro Agatão - contrapôs ele - que não tens argumentos a 
opor à verdade. Porque contra Sócrates… nada te seria mais fácil do 
que arranjá-los! (Banquete, 201c, MTSA). 

Na passagem, Sócrates busca evidenciar que há uma distinção radical entre 

opinião e verdade. Entender esse disparidade é fundamental porque ela é 

constitutiva de um método de investigação adequado, com finalidade de alcançar o 

que é por si e em si.   

Para Szlezák (2009, p. 265), é possível defender, quando tratamos da 

perspectiva do discurso filosófico, que há dois discursos, sendo eles o discurso 

socrático, que se desenrola entre Sócrates e Agatão, e o discurso em que Sócrates 

recebe o aprendizado, proferido por Diotima. 

  

 2.11. O discurso de Diotima 

Seguramente, a inserção de Diotima no discurso de Sócrates é cirúrgica e é 

por meio dela que se inicia todo o debate acerca do amor saída da boca da 

sacerdotisa. Seu ponto de partida é o questionamento da necessidade de oposição 

entre belo e feio, dado que não sendo belo, αἰσχρὸς ἄρα ὁἜρως ἐστὶ καὶ κακός, “É 

então feio e mau o amor?” (Banquete, 201e, tradução nossa). Esta questão é fulcral 

para toda a primeira parte do discurso de Diotima, de onde se inferirá apontamentos 

acerca da natureza de eros. 
A retomada do debate sobre a natureza de Amor se dá nos termos de uma 

análise dos opostos. Disto se segue que, levando-se em conta que a primeira 

orientação para a compreensão do tema é colocada em destaque nas relações de 

oposição, estas precisam ser avaliadas no texto. Tal é a orientação inicial do 

discurso de Diotima narrado por Sócrates (Banquete, 202a). 

 De tal modo o texto é encaminhado para uma análise da relação saber/

ciência versus ignorância . Portanto, desta parte do texto, podemos extrair a 84

direção que encaminha para a compreensão de uma categoria intermediária, 

expressa da seguinte maneira:  

 Ver também Mênon 97b-e.84



  72

Μὴ τοίνυν ἀνάγκαζε ὃ µὴ καλόν ἐστιν αἰσχρὸν εἶναι, µηδὲ ὃ µὴ 
ἀγαθόν, κακόν.  

Não fiques, portanto, forçando o que não é belo a ser feio, nem o que 
não é bom a ser mau (Banquete, 202b).  

Tal passagem indicaria a natureza intermediária à qual a sacerdotisa de 

Mantinéia associara o Amor .  85

No exercício dialético apresentado nessa passagem, Diotima questiona 

Sócrates sobre se Amor é um deus. As evidências implicam que não o é. Em 

contrarresposta, Sócrates inquire a sacerdotisa se seria o Amor um mortal, ao que 

ela responde que não (Banquete, 202 d-e). Seria então um intermediário? Não 

podendo ser belo, nem feio, eros tem de ser algo que se encontra entre os opostos. 

Assim sendo, chegam ambos ao acordo de que não, o amor não é mortal nem 

imortal, mas um intermediário entre estes, e que foi classificado como grande gênio 

[δαíµον µέγας], na visão de Diotima (Banquete, 202e). Deste modo, é constituída a 

categoria do que não é um deus nem um homem:  

θεὸς δὲ ἀνθρώπῳ οὐ µείγνυται, ἀλλὰ διὰ τούτου πᾶσά ἐστιν ἡ ὁµιλία 
καὶ ἡ διάλεκτος θεοῖς πρὸς ἀνθρώπους, καὶ ἐγρηγορόσι καὶ 
καθεύδουσι· καὶ ὁ µὲν περὶ τὰ τοιαῦτα σοφὸς δαιµόνιος ἀνήρ, ὁ δὲ 
ἄλλο τι σοφὸς ὢν ἢ περὶ τέχνας ἢ χειρουργίας τινὰς βάναυσος. οὗτοι 
δὴ οἱ δαίµονες πολλοὶ καὶ παντοδαποί εἰσιν, εἷς δὲ τούτων ἐστὶ καὶ ὁ 
Ἔρως. 

Um deus com um homem não se mistura, mas é através desse ser 
que se faz todo o convívio e diálogo dos deuses com os homens, 
tanto quando despertos como quando dormindo; e aquele que em 
tais questões é sábio é um homem de gênio, enquanto o sábio em 
qualquer outra coisa, arte ou ofício, é um artesão. Esses gênios é 
certo, são muitos e diversos, e um deles é justamente o Amor 
(Banquete 203a).  

Para compreender essa associação de Eros ao gênio, é necessário observar 

que ela está ligada à explicação intermediada pelo mito da concepção de Eros no 

natalício de Afrodite (Banquete, 203b-204a). Na referida passagem, dois conceitos 

 Ver Lísis 216d-221e, acerca do que é intermediário.85



  73

tornam-se fundamentais para explicar a associação de Eros com a abundância e a 

falta, são eles Poros e Penia , extraídos dos atributos das divindades homônimas. 86

A relação de eros com a sua filiação é um quadro exemplar do que pode ser 

explicitado como sendo a sua natureza. Uma dupla natureza. Essa amplitude 

localizada na sua relação com Poros e Pênia indica como expresso na tradução de 

José Cavalcante de Souza (2016), Recurso e Pobreza. 

πρῶτον µὲν πένης ἀεί ἐστι, καὶ πολλοῦ δεῖ ἁπαλός τε καὶ καλός, οἷον 
οἱ πολλοὶ οἴονται, ἀλλὰ σκληρὸς καὶ αὐχµηρὸς καὶ ἀνυπόδητος καὶ 
ἄοικος, χαµαιπετὴς ἀεὶ ὢν καὶ ἄστρωτος, ἐπὶ θύραις καὶ ἐν ὁδοῖς 
ὑπαίθριος κοιµώµενος, τὴν τῆς µητρὸς φύσιν ἔχων, ἀεὶ ἐνδείᾳ 
σύνοικος.  

Primeiramente ele é sempre pobre, e longe está de ser delicado e 
belo, como a maioria imagina, mas é duro, seco, descalço e sem lar, 
sempre por terra e sem forro, deitando-se ao desabrigo, às portas e 
nos caminho porque tem a natureza da mãe, sempre convivendo 
com a precisão (Banquete, 203b-c). 

 Por outro lado, a sua natureza contrária também age nele, promovendo o 

contraponto à natureza materna. 

κατὰ δὲ αὖ τὸν πατέρα ἐπίβουλός ἐστι τοῖς καλοῖς καὶ τοῖς ἀγαθοῖς, 
ἀνδρεῖος ὢν καὶ ἴτης καὶ σύντονος, θηρευτὴς δεινός, ἀεί τινας πλέκων 
µηχανάς, καὶ φρονήσεως ἐπιθυµητὴς καὶ πόριµος, φιλοσοφῶν διὰ 
παντὸς τοῦ βίου, δεινὸς γόης καὶ φαρµακεὺς καὶ σοφιστής· 

Segundo seu pai, porém, ele é insidioso com o que é belo e bom, e 
corajoso, decidido, enérgico, caçador terrível, sempre a tecer 
maquinações, ávido de sabedoria e cheio de recursos, a filosofia por 
toda a vida, terrível mago, feiticeiro, sofista. (Banquete, 203d). 

O confronto das duas passagens supracitadas implica num resultado comum 

quanta à natureza de eros. Sem que possa ser classificado exclusivamente pela 

natureza de um de seus genitores, deve ser possuidor das características de ambos, 

de tal maneira, por serem elas opostas uma á outra, ele as possui e deve ser 

apresentado como algum que está no meio.  

 Por exemplo, o conceito associado à falta — ἒνδεια — que reaparece no discurso de Diotima na 86

caracterização de Eros como um intermediário, proveniente da associação às características da 
deusa Penia, já havia aparecido antes no elenchos de Sócrates com Agatão. Haverá aí, no discurso 
de Diotima, uma atualização da noção e, como dito, uma associação a natureza de Eros.  
(LAMASCUS, 2016, p.55 ss)



  74

A pequena narrativa elaborada por Diotima tem por objeto explicar a natureza 

de Eros, apresentando-o como intermediário. Por conseguinte, deve-se avaliar os 

epítetos, daimonios aner, poros, penia, sophistes e philosophos.  

O texto do Banquete fornece uma análise e o conceito de filósofo , ela está 87

associada à perspectiva na qual é apresentada a natureza de Amor no discurso de 

Diotima. Tendo enunciado o caráter do amor como intermediário ou gênio, como 

sofista, como filósofo, devemos apontá-lo também como poeta. Há aqui uma relação 

entre o uno e o múltiplo apresentada na seguinte formulação proferida por Diotima: 

  

οἶσθ’ ὅτι ποίησίς ἐστί τι πολύ· ἡ γάρ τοι ἐκ τοῦ µὴ ὄντος εἰς τὸ ὂν ἰόντι 
ὁτῳοῦν αἰτία πᾶσά ἐστι ποίησις, ὥστε καὶ αἱ ὑπὸ πάσαις ταῖς τέχναις 
ἐργασίαι ποιήσεις εἰσὶ καὶ οἱ τούτων δηµιουργοὶ πάντες ποιηταί.  

Sabes que ‘poesia’ (poiesis) é algo múltiplo; pois toda causa de 
qualquer coisa passar do não-ser ao ser é ‘poesia’, de modo que as 
confecções de todas as artes são poesias, e todos os seus artesãos 
poetas (Banquete, 205b-c).  

 Esta passagem tem um peso fundamental para compreender a ideia de 

concepção e, neste sentido, tem um viés ontológico, haja vista a expressa 

formulação de passar do não-ser ao ser. Este debate caracterizará o tema da 

geração. 

 2.11.1. Da Geração 

O tema da geração está presente no discurso de Diotima e nele Sócrates se 

coloca ainda como aprendiz . O discurso associa a imortalidade que pode ser 88

almejada pelo homem através da imortalidade alcançada pela permanência material, 

pela descendência. O discurso será fortemente reforçado pela compreensão do 

 Há várias passagens no corpus platonicum em que as referências ao filósofo ou a atividade 87

filosófica são trabalhadas: No Fédon 59a é relatado o prazer da atividade filosófica; Em República 
376b (filósofo como amigo do aprender), 475b-480; 484b (definição do filósofo a partir da capacidade 
de distinção entre o que permanece sempre e o que muda); 485a-487a (debate acerca da natureza 
do filósofo); 490a-d; 582c-e.

 Aqui estamos falando da representação da reprodução de um elenchos em que não é Sócrates o 88

condutor do método, mas Diotima.



  75

corpóreo como ponto de partida, até chegar à ciência e neste caso utilizá-lo como 

compreensão da função da memória (Banquete, 208a).  

 Observe-se que para explicar o modelo da ciência, de como as ideias geram-

se e permanecem em nós, é fornecido anteriormente um modelo biológico, e por 

analogia são associados: o modelo biológico pela preservação da espécie, ao 

modelo espiritual, pela preservação da memória. Por fim, a partir da intervenção por 

parte de uma contestação socrática, Diotima reafirma a concepção de permanência, 

qual seja, de desejo de permanência pelo desejo da imortalidade (Banquete, 

208e-209a). 

Os frutos da geração intelectual são exaltados por Sócrates como outra forma 

de permanência no tempo. Isso é mencionado como relação direto com o desejo de 

imortalidade.  

Ἐπεὶ οἴει σύ, ἔφη, Ἄλκηστιν ὑπὲρ Ἀδµήτου ἀποθανεῖν ἄν, ἢ Ἀχιλλέα 
Πατρόκλῳ ἐπαποθανεῖν, ἢ προαποθανεῖν τὸν ὑµέτερον Κόδρον ὑπὲρ 
τῆς βασιλείας τῶν παίδων, µὴ οἰοµένους ἀθάνατον µνήµην ἀρετῆς 
πέρι ἑαυτῶν ἔσεσθαι, ἣν νῦν ἡµεῖς ἔχοµεν; πολλοῦ γε δεῖ, ἔφη, ἀλλ’ 
οἶµαι ὑπὲρ ἀρετῆς ἀθανάτου καὶ τοιαύτης δόξης εὐκλεοῦς πάντες 
πάντα ποιοῦσιν, ὅσῳ ἂν ἀµείνους ὦσι, τοσούτῳ µᾶλλον· τοῦ γὰρ 
ἀθανάτου ἐρῶσιν. 

Pois pensas tu, continuou ela, ‘que Alceste Moreira por Admeto, que 
Aquiles morreria depois de Pátroclo, ou o vosso Codro Moreira antes, 
em favor da realiza dos filhos, se não imaginassem que eterna seria 
a memória da sua própria  virtude, que agora nós conservamos? 
Longe disso’, disse ela; ‘ao contrário, é, segundo penso, por uma 
virtude imortal e por tal renome e glória que todos tudo fazem, e 
quanto melhores tanto mais; pois é o imortal que amam (Banquete, 
208d-e, JCS). 

Diotima relaciona diretamente virtude e beleza, assim, expõe a ideia de que a 

geração se dá mediante a aproximação do belo. É neste sentido que expõe a 

Sócrates o que concordaremos em chamar de scala amoris. Assim sendo, será 

neste modelo de descendência pelos frutos produzidos pelo humano 

intelectualmente, e não apenas por via biológica que Sócrates deve ser iniciado 

(Banquete, 210a-211b). 

O ápice da fala de Diotima se encontra na descrição dos degraus que 

precisam ser subidos para alcançar o Belo. Nestes termos é narrado: 



  76

ὅταν δή τις ἀπὸ τῶνδε διὰ τὸ ὀρθῶς παιδεραστεῖν ἐπανιὼν ἐκεῖνο τὸ 
καλὸν ἄρχηται καθορᾶν, σχεδὸν ἄν τι ἅπτοιτο τοῦ τέλους. τοῦτο γὰρ 
δή ἐστι τὸ ὀρθῶς ἐπὶ τὰ ἐρωτικὰ ἰέναι ἢ ὑπ’ ἄλλου ἄγεσθαι, 
ἀρχόµενον ἀπὸ τῶνδε τῶν καλῶν ἐκείνου ἕνεκα τοῦ καλοῦ ἀεὶ 
ἐπανιέναι, ὥσπερ ἐπαναβασµοῖς χρώµενον, ἀπὸ ἑνὸς ἐπὶ δύο καὶ 
ἀπὸ δυοῖν ἐπὶ πάντα τὰ καλὰ σώµατα, καὶ ἀπὸ τῶν καλῶν σωµάτων 
ἐπὶ τὰ καλὰ ἐπιτηδεύµατα, καὶ ἀπὸ τῶν ἐπιτηδευµάτων ἐπὶ τὰ καλὰ 
µαθήµατα, καὶ ἀπὸ τῶν µαθηµάτων ἐπ’ ἐκεῖνο τὸ µάθηµα τελευτῆσαι, 
ὅ ἐστιν οὐκ ἄλλου ἢ αὐτοῦ ἐκείνου τοῦ καλοῦ µάθηµα, καὶ γνῷ αὐτὸ 
τελευτῶν ὃ ἔστι καλόν. 

Quando então alguém, subindo a partir do que aqui é belo, através 
do correto amor aos jovens, começa a contemplar aquele belo, 
quase que estaria a atingir o ponto final. Eis, com efeito, em que 
consiste o proceder corretamente nos caminhos do amor, ou por 
outro se deixar conduzir: em começar do que aqui é belo e, em vista 
daquele belo, subir sempre, como que servindo-se de degraus, de 
um só para dois e de dois para todos os belos corpos, e dos belos 
corpos para os belos ofícios, e dos ofícios para as belas ciências até 
que das ciências acabe naquela ciência, que de nada mais é senão 
daquele próprio belo, e conheça enfim o que em si é belo (Banquete, 
211b-d). 

  

Este é o exercício mais adequado para o desenvolvimento das capacidades 

humanas que partem do sensível e devem alcançar o inteligível . A passagem 89

acima é uma síntese do processo explicado por Diotima sobre o percurso que 

aquele que procura acessar o belo necessita percorrer.  

Para pensar a totalidade do processo, é preciso empreender uma 

investigação que se apresente passo a passo. O primeiro deles, interessa-nos 

mostrar, dá-se a partir de uma leitura que nomeia a passagem do primeiro ao 

segundo degrau como despersonalização.  

O termo despersonalização de Halperin (2017, p. 61) é interessante para 

pensar a epistemologia platônica apresentada no Banquete, em especial quando se 

analisa a passagem da apreensão do que há em um corpo para o que há em vários 

corpos. Esta passagem do individual para o plural e daí para o universal contém um 

dado que deve ser analisado em relação à proposição platônica, o fato de ela não 

ser o que posteriormente em outras correntes filosóficas será tomado como 

empirismo. Neste caso, é recomendável lembrar que esta nomenclatura é posterior 

a Platão, e mais propriamente pode ser associada a Aristóteles. O contexto da 

passagem está na necessidade de isolar a beleza de sua mistura com o mundo 

físico. É para nós evidente que quando pensamos em algo que ultrapasse o mundo 

 Sobre o tema ver também: República VI e VII.89



  77

físico, necessariamente pensamos em abstração. Resta-nos saber em que medida 

este conceito se aplica ao corpus platônico de maneira orgânica e em que medida 

pode ser considerado apressado realizar esta atribuição. 

Este debate nos remete necessariamente a questões que não estão explícitas 

no contexto do Banquete como interesse fundamental, mas que devem ser tomadas 

no contexto das referências que elas retomam no interior da obra de Platão. Aqui 

podemos apontar que há um envolvimento deste debate com a questão da 

participação.  

Para isolar a beleza de sua mistura no mundo físico, procedemos por 
abstração. Mas isto é impossível, como já vimos, abstrair uma noção 
de beleza ela mesma concentrando toda nossa atenção à uma única 
das instâncias ou de suas manifestações. O processo de abstração 
deve então ser dinâmico: o espírito deve experimentar uma sorte de 
vibração epistêmica entre o particular e o universal. É necessário por 
isso, uma pluralidade de objetos dos quais abstraímos os elementos 
comuns - uma grande base de dados. A abstração começa assim 
que eu me autorizo a ser atraído por meu amado tornando-o 
despersonalizado (ou como Ludwig Chen prefere dizer, 
“desindividualizado”), que ele seja despojado das particularidades 
que eu admiro, me permite assim desejá-lo pela beleza que ele 
possui em comum com as outras pessoas belas (HALPERIN, 2017, 
p. 61)  90

  

A centralidade da argumentação é compreendida pela passagem que se 

efetiva na contemplação de um belo corpo, para dois, e daí para a contemplação de 

vários belos corpos, daí se seguindo que o indivíduo será capaz de identificar o 

comum entre os vários corpos.  

É efetivamente um exercício que se realiza em vista a um fim, e este pode ser 

dito, o de conhecer algo pelo que o constitui. 

A fim de analisar a questão de eros em sua ligação direta com o 

conhecimento, Johnsen (2017) afirma que o ponto de partida para a constituição 

 “Pour isoler la beauté de son mélange dans le monde physique, on procède par abstraction. Mais il 90

est impossible, comme nous l’avons vu, d’abstraire une notion de la beauté elle-même en concentrant 
toute notre attention à une seule de ses instances ou de ses manifestations. Le processus 
d’abstraction doit donc être dynamique: l’esprit doit expérimenter une sorte de vibration épistémique 
entre le particulier et l’universal. Il faut pour cela une pluralité d’objets dont on abstrait les éléments 
communs - une grande base de donnés. L’abstraction commence lorsque je m’autorise à être attiré 
par mon aimé faisant en sorte qu’il soit dépersonnalisée (ou bien, comme Ludwig Chen préfère le dire, 
“désindividualisé”), qu’il soi dépouillé des particularités que j’admire, me permettant ainsi de le désirer 
por la beauté qu’il a en commun avec d’autres belles personnes” (HELPERIN, 2017, p. 61).



  78

desse laço entre a pessoa e o conhecimento passa pela sua percepção de que 

precisa do conhecimento. 

Do mesmo modo, na minha opinião, a relação erótica entre uma 
pessoa e o conhecimento consiste em, e depende de, a pessoa ter 
erôs pelo conhecimento. E o erôs da pessoa pelo conhecimento só 
surge se essa pessoa perceber que precisa de conhecimento  91

(JOHNSEN, 2017, p. 47). 

Admitimos com Johnsen (2017, p. 47) que a relação estabelecida Sócrates 

entre uma pessoa e o conhecimento é uma relação erótica. A passagem do Teeteto 

151b expõe um Sócrates extremamente confiante nos resultados provenientes da 

sua arte, da arte que ele diz praticar com a maior boa-vontade. Tal boa-vontade é 

demonstrada inclusive na sua capacidade de antecipar a possibilidade de haver um 

resultado vazio na operação, ou seja, consiste em saber se o resultado será um fruto 

vazio “se me parecem não estar de todo prenhes” (οἳ ἄν µοι µὴ δόξωσί πως 

ἐγκύµονες εἶναι)  (ne sont en gestation d’aucan fruit). 92

O amor é apresentado no fim do discurso de Diotima como o melhor e mais 

capaz de produzir a elevação do homem as mais excelentes virtudes, visto que é em 

vista do que é em si que este busca avançar. Sócrates finalmente declara que o 

discurso proferido por Diotima pode ser entendido como um encômio ao amor 

[ἐνκώµιον εἰς ἒρωτα] (Banquete, 212c).  

 O amor é apresentado no fim do discurso de Diotima como o melhor e mais 

capaz de tornar possível a elevação do homem as mais excelentes virtudes, haja 

vista ser em virtude do que é em si que este busca avançar. Sócrates finalmente 

declara que o discurso proferido por Diotima pode ser entendido como um encômio 

ao amor [ἐνκώµιον εἰς ἒρωτα] (Banquete, 212c).  

 O sentido de elevação do amor promovido pelo discurso da sacerdotisa, por 

meio de Sócrates, encontra seu contraponto na participação de Alcibíades. Este 

personagem entra no recinto embriagado, após ser autorizado pelos convivas. É 

uma forte imagem da embriaguez, da desmedida, incluindo aí a sua própria 

 “Likewise, on my view, the erotic relation between a person and knowledge consists in, and is 91

dependent on, the person having erôs for knowledge. And the person’s erôs for knowledge only arises 
if that person realizes that he needs knowledge”.

 Nas traduções francesa e inglesa, respectivamente: “ne sont en gestation d’aucan fruit” (August 92

Diès); “when they do not seem to me to be exactly pregnant” (Jeffrey Handerson).



  79

declaração de desvantagem em relação à demanda de proferir ele um discurso 

(Banquete, 214c). Porém, também como oposição aos discursos anteriores, que 

louvavam o amor, Alcibíades pretende louvar não ao amor, mas a Sócrates, 

incluindo nesse elogio o  amor velado pelo filósofo. Ao declarar seu amor por 

Sócrates, constitui-se uma espécie de polo oposto ao amor defendido por Diotima.   

 Sócrates recebe uma caracterização por Alcibíades como aquele que, 

independente do quanto beba, permanece sóbrio. Esta menção ao comportamento 

social de Sócrates implica uma observação do  autocontrole do filósofo, como 

alguém acima da média, alguém capaz de contraverter até os efeitos do álcool 

(Banquete, 220a). Sócrates é aí descrito como aquele que não se entrega ao desejo 

do particular. A presença de Alcibíades no Banquete nos revele um exemplo do jogo 

de conquista e sedução entre amante e amado. Alcibíades está, de fato, enamorado 

por Sócrates, mas não é capaz de conquistá-lo. A produção do πάθος de Sócrates 

em relação a Alcibíades não foi conquistada por este.  

 Se o discurso de Sócrates/Diotima puder ser tomado como o do diálogo, o de 

Alcibiades pode ser tomado como anticlimax. Tal correlação entre eles evidencia o 

contrapondo da embriaguez em relação à sobriedade. Ainda que seja assim, o 

discurso de Alcibíades consiste, também, numa espécie de relevo das virtudes de 

Sócrates. Aquele as evidencia, mesmo que a contragosto, devido a não ter o seu 

amor consumado.  

 É importante notar que a crítica de Alcibíades a Sócrates se ligará à 

interpretação e à crítica de Sócrates ao discurso de Lísias no Fedro. Alcibíades 

acusa Sócrates de seduzir como amante, mas colocar-se na posição de amado 

(Banquete, 222b). 

	 


http://www.apple.com/br


  80

Capítulo III 
Lísias e Sócrates: dois discursos propedêuticos 



  81

III. Lísias e Sócrates: dois discursos propedêuticos 

3.1. Apontamentos sobre o Fedro 

γέγραφε γὰρ δὴ ὁ Λυσίας πειρώµενόν (5) τινα τῶν καλῶν, οὐχ ὑπ’ 
ἐραστοῦ δέ, ἀλλ’ αὐτὸ δὴ τοῦτο καὶ κεκόµψευται· λέγει γὰρ ὡς 
χαριστέον µὴ ἐρῶντι µᾶλλον ἢ ἐρῶντι.  

E o que Lísias escreveu foi a sedução de um belo, não por um 
amante, e nisso mesmo é que justamente está o fino; pois ele 
discorre que se deve favorecer ao não amante, mais que ao amante 
(Fedro, 227c5-8). 

O contexto no qual se insere o debate realizado no Fedro tem ligação direta 

com o debate sobre a retórica, e mais especificamente com aquilo com o que se 

pode referir à retórica clássica. É sem dúvidas com vistas a realizar um debate sobre 

esta atividade que Sócrates aceita caminhar com Fedro para fora dos muros de 

Atenas. O texto é enfático em registrar que Sócrates não costuma sair dos muros da 

cidade, haja vista sua predisposição para tratar com os que vivem na cidade. Pode-

se dizer que o texto começa com um relato, um aparente confronto de práticas 

indicadas na passagem, opondo o estar mais na cidade , com o estar fora dela, diz 93

Fedro:  

 Não é difícil perceber que o tema da cidade é caro a Platão. Dentre os motivos pelos quais se pode 93

afirmar isso, dois saltam aos olhos, os quais estão propriamente associadas a produção dos diálogos 
República e Leis, que propõem uma análise sob as mais variadas vertentes, sobre a vida na polis. No 
entanto, gostaria aqui de ressaltar o caso do Protágoras, no qual um mito é proferido pela boca do 
personagem homônimo. A passagem contida no mito de Protágoras é ilustrativa das questões que 
envolvem a reunião de seres humanos, a princípio, com o conteúdo do mito, ela é reveladora dos 
tipos de acordos que precisam ser feitos para a convivência e sobrevivência dos humanos. 
“Procuravam, então, reunir-se para se preservar, fundando cidades; mas, quando se reuniam, 
injustiçavam-se mutuamente, uma vez desprovidos da arte política. Por conseguinte, dispersavam-se 
novamente e eram aniquilados. Zeus, pois, temeroso do total desaparecimento de nossa geração, 
enviou Hermes aos homens portando justiça e pudor, para que houvesse ordem nas cidades e 
veículos estreitos de amizade” (Protágoras, 322b-c).



  82

τῷ δὲ σῷ καὶ ἐµῷ ἑταίρῳ πειθόµενος Ἀκουµενῷ κατὰ τὰς ὁδοὺς 
ποιοῦµαι  τοὺς περιπάτους· φησὶ γὰρ ἀκοπωτέρους εἶναι τῶν ἐν τοῖς 
 δρόµοις.  

Em obediência às instruções de teu e meu amigo, Acúmeno, 
costumo dar os meus passeios pelas estradas, porque, segundo ele 
diz, são mais revigorantes que as dos pórticos” (Fedro, 227a, JRF) . 94

 Tal oposição é indicativa da concepção de pesquisa socrática, em vez de 

assinalar uma questão de natureza biográfica  propriamente dita. A saber, ela indica 95

que o interesse pela cidade está ligado ao interesse pela convivência com outros 

cidadãos, o que é possibilitado pela convivência mútua e fornece um espaço 

apropriado para ser bem utilizado a fim de promover o desenvolvimento de sua 

filosofia. Deste modo, Sócrates é enfático em dizer:  

ΣΩ. Συγγίγνωσκέ µοι, ὦ ἄριστε. φιλοµαθὴς γάρ εἰµι· τὰ µὲν οὖν χωρία 
καὶ τὰ δένδρα οὐδέν µ’ ἐθέλει διδάσκειν, οἱ δ’ ἐν τῷ ἄστει ἄνθρωποι. 

Perdoa-me, boníssimo. Sou amigo de aprender; os campos então e 
as árvores nada me querem ensinar, mas sim o homens da cidade 
(Fedro, 230d). 

 Segundo o texto, antes deste evento — o encontro entre Sócrates e Fedro —, 

Lísias e Fedro teriam estado juntos realizando o exercício da oratória (Fedro, 227c), 

no qual o tema do λόγος em questão é ἐρωτικός (Fedro, 227c5). Assim sendo, 

realizavam a prática corrente em termos daquilo a que se pode chamar formação do 

homem grego .  Ainda que, como se sabe, não se restrinja a ela, a retórica possui 96

 Para este estudo estamos trabalhando com a seguinte tradução: PLATÃO. Fedro. Introdução, trad. 94

e notas de José Ribeiro Ferreira. Lisboa: Edições 70, 2018. Quando for utilizada outra tradução será 
feita referência em nota.

 Em 230c-d, Fedro mostra estranhamento devido a Sócrates parecer um estrangeiro em sua própria 95

terra, visto que ele não se dedica a ultrapassar as fronteiras da cidade. 

 Deve-se destacar que o que se entende por cidadão hoje, ressalvadas as poucas ligações 96

existentes, não tem o mesmo sentido do que entende-se por cidadania no período clássico. À época, 
e no caso de Atenas, havia um número reduzido de cidadãos comparado ao número de habitantes da 
cidade. Deve-se ainda frisar que entre os cidadãos não contam as mulheres, as crianças, ainda que 
filhas de cidadãos, os estrangeiros (conhecidos por metecos). Jaeger (2003) no Livro Segundo da 
Paideia, dedica um capítulo a pensar o trabalho e a relevância dos sofistas na formação do homem 
grego. Sua análise visa estabelecer as conexões da sofística com a tradição na formação grega 
vinculada a aretê. Há, sem dúvidas, diversas maneiras de interpretar a contribuição dos sofistas para 
a filosofia, incluída a posição que defende haver pouco corolário destes personagens para a filosofia, 
numa distinção profunda entre o fazer da filosofia e o fazer dos sofistas. No entanto, é bem mais 
difícil negar que eles foram fundamentais na formação do pensamento ateniense, visto que suas 
práticas reverberaram inclusive em questões políticas. 



  83

papel fundamental no processo de formação do cidadão. O recurso não só ao termo, 

mas o desenvolvimento de um debate sobre ela não se restringe ao Fedro, no caso 

da obra de Platão. Devemos acrescentar a este debate a informação de que o tema 

da retórica é importante e aparece ainda no Górgias, diálogo cuja dedicatória se 

refere a um personagem homônimo, e no Protágoras, também dedicado ao 

personagem homônimo . Citamos apenas estes dois personagens pelo fato de 97

serem tidos como expoentes da retórica do período clássico. Mas quando 

necessário, deveremos fazer referência a outros. Sobre os sofistas, Donini e Ferrari 

(2012, p. 59) dizem:  

Os sofistas apresentam-se como os únicos mestres capazes de transmitir a 
<virtude política> (arete politike), ou seja, o conjunto de competências, 
antes de tudo linguísticas, que tornariam um cidadão capaz de participar na 
vida política e de governar. Trata-se, pelo menos inicialmente, de 
intelectuais (sophistai significa sapientes em máximo grau) de origem 
estrangeira, que souberam reunir a sua volta os mais ambiciosos e 
abastados, os quais estavam dispostos a pagar quantias avultadas de 
dinheiro para aprender a arte da palavra e do comportamento nas 
discussões públicas (DONINI; FERRARI, 2012, p. 59). 

Visto que esta posição não é consensual, é reveladora da tradição com a qual 

os sofistas foram identificados ao longo da história do pensamento ocidental. Vale 

dizer que, apesar do combate de Platão a estes personagens, no caso de se seguir 

uma linha de interpretação anterior as do século XIX, ele faz mais por elas do que 

efetivamente o contrário, ao tratá-las assim, ainda que na perspectiva de um 

combate. O saldo histórico-filosófico é que nos legou um belo registro destes 

pensadores que conseguiu ser preservado para a posteridade.   

 Dessa forma, apesar de poder ser questionado o modo pelo qual Platão trata 

estes personagens, é fato que, com o seu auxílio, eles ganham estatura comparável 

à do próprio Sócrates. Nossa hipótese para dizer tal situação é: que estaria 

comprometida a grandeza de Sócrates caso não houvesse correspondentes de 

equivalente estatura para o combate. Afinal, este é um princípio que caracteriza uma 

bela luta grega, uma briga entre iguais.  

 É possível apontar uma correspondência entre dois pares de diálogos, por um lado, o Górgias e o 97

Protágoras e por outro lado o Fedro e o Banquete. Para Benardete (1999, p. 45 tradução nossa): “Na 
medida em que o Fedro é sobre retórica filosófica, sua contrapartida é o Górgias, cujo tema geral é 
retórica política, mas cujo foco particular está na retórica punitiva. Quanto ao Protágoras, todos os 
personagens principais do Banquete, com exceção de Aristófanes, aparecem nele quando eles eram 
muito mais jovens.” BENARDETE, Seht. Socrates and Plato. The Dialectic of Eros. München: Carl 
Friedrich von Siemens Stiftung, 1999. 



  84

É ainda importante notar que o debate sobre os sofistas, na medida em que é 

apresentado como um exemplo de exposição do antagonismo posto nas figuras de 

Sócrates e dos sofistas, não pode ser necessariamente considerado desdenhoso. 

Ou seja, que Platão não se utiliza da sua posição de poder como filósofo e escritor 

com o intuito exclusivo em desqualificar os discursos proferidos pelos sofistas, de 

modo especial “quando estes valem a pena”. É possível, por exemplo, dizer que o 

discurso de Lísias proferido no Fedro não contém um conteúdo e metodologia 

indignas do autor a quem é atribuído (CROISET, Notice, Protagoras, 2002, p. 6). 

 Sobre o tema da arte do sofista, vale apontar uma observação feita por Daniel 

Lopes (2016, p. 550-560), ao expor que a grande questão proposta por Platão na 

boca de Sócrates, quanto à crítica aos sofistas , e, de modo especial no tocante à 98

sua defesa de serem terríveis nos discursos, diz respeito à necessidade fundamental 

para a filosofia socrática que consiste na especificação do debate  e, por 99

conseguinte, dos termos usados no debate.  

 Sócrates não aceita esta definição, que aparece tanto no Protágoras quanto 

no Górgias, e que apresenta uma ideia geral sobre o que seria uma arte genérica do 

discurso, que, para ele, é preciso especificar. Deste modo, ele contrapõe esta 

posição, apresentando exemplos em que um mestre (não sofista) ensina sua arte 

(teknhê) que também torna o discípulo hábil no discurso.    

Assim, vê-se que ele busca recorrer ao método da demonstração pelo 

questionamento da natureza de algo. Significa isto dizer que, em vez de aceitar uma 

posição genérica, que se confunde com outras posições, que confunde uma arte 

com outra arte, como se não houvesse distinção entre elas, a posição socrática 

 Gostaria de mostrar aqui que a complexidade do uso do termo sofista não é inexpressiva na 98

história da humanidade, tampouco o é na obra de Platão. Se quisermos expor um belo exemplo 
disso, vale observar como Platão, a despeito da pecha de inimigo dos sofistas, desenvolve um 
diálogo extremamente respeitoso entre Sócrates e Protágoras no diálogo Protágoras. Destarte, é 
colocada na boca de Protágoras uma defesa do sofista a partir do recurso a uma genealogia da 
atividade sofística, atribuindo aos primeiros sofistas um velamento da arte que praticavam: “Afirmo 
que a arte sofistica é antiga, e que os antigos homens que a colocaram em prática, por medo do ódio 
inerente a ela, produziram um disfarce e encobriram-na com ele, uns usando a poesia, como Homero, 
Hesíodo e Simônides, outros, os mistérios e as profecias, como seguidores de Orfeu” (Protágoras 
316d) Esta é a primeira parte da argumentação de Protágoras, que ao defender que a atividade 
sofistica incorria em certa periculosidade, pela aquisição de inimigos, demandou dos primeiros a 
fazerem da atividade uma escamoteação.

 É recorrente o pedido de Sócrates a seu interlocutor para estabelecer parâmetros coerentes para o 99

debate, ele faz isso com uma metodologia de reorientação da pergunta, propondo que a investigação 
busque responder: o que algo é?”



  85

assenta na insistência em encontrar uma definição  satisfatória e específica para 100

aquilo que se investiga. 

 O contexto do debate sobre a exposição do discurso de Lísias implica um 

debate sobre o método, leitura ou recurso à memória. Fedro está mais interessado 

em fazer o exercício típico de um aprendiz e admirador de Lísias, mas é 

interrompido pela ânsia socrática em ouvir o discurso de Lísias. Esse momento 

dramático caracteriza o ambiente cultural da Atenas da juventude de Platão como 

um ambiente rico em debates, embora não seja somente representativo do ambiente 

de um modo geral, mas do ávido interesse socrático por debater. Neste sentido, 

Fedro tem de ceder à investida do filósofo, e fará a leitura do discurso do orador:  

ΦΑΙ. Οὑτωσὶ τοίνυν ποιήσω. τῷ ὄντι γάρ, ὦ Σώκρατες, παντὸς 
µᾶλλον τά γε ῥήµατα οὐκ ἐξέµαθον· τὴν µέντοι διάνοιαν σχεδὸν 
ἁπάντων, οἷς ἔφη διαφέρειν τὰ τοῦ ἐρῶντος ἢ τὰ τοῦ µή, ἐν 
κεφαλαίοις ἕκαστον ἐφεξῆς δίειµι, ἀρξάµενος ἀπὸ τοῦ πρώτου.  

Assim portanto é que farei. Pois de fato, Sócrates, literalmente as 
expressões não decorei; mas o pensamento de quase todas, nas 
quais Lísias explicou em que diferem os casos do amante e do não 
amante, sumariamente exporei cada um por ordem, a começar pelo 
primeiro (Fedro, 228d). 

  

A passagem indica um jogo que ambos os personagens jogam. Fedro não 

resiste a fazer esta cena, na medida em que sabe que tanto ele quanto Sócrates 

estão interessados em reproduzir e ouvir o discurso erótico (love-speech) 

respectivamente. O fato é que este jogo coloca em cena um interesse de Sócrates 

pela fidelidade da reprodução do discurso, a fim de que a partir dele se possa 

realizar a análise. Assim, é requerido do jovem Fedro que o faça lendo o texto 

escrito, em vez de se entregar ao famoso exercício mnemônico. O filósofo somente 

aceitaria o exercício de memória, caso o texto inexistisse, mas não é o caso. Então 

pede que mostre o que tem sob o manto: “Quando tiveres mostrado, ó amizade, que 

é que tens em tua mão esquerda, sob o manto; pois estou suspeitando que tens aí o 

próprio discurso” [ΣΩ. Δείξας γε πρῶτον, ὦ φιλότης, τί ἄρα ἐν τῇ ἀριστερᾷ ἔχεις ὑπὸ 

τῷ ἱµατίῳ· τοπάζω γάρ σε ἔχειν τὸν λόγον αὐτόν] (Fedro, 228d). Na sequência, 

devido à insistência de Sócrates, a leitura é concedida.  

 Tal como é possível identificar em várias passagens dos diálogos, Sócrates rejeita a resposta a 100

uma pergunta, quando o interlocutor ao invés de respondê-la, responde por meio de exemplos. 



  86

Destarte, tal interesse demonstrado, após a leitura, identificamos de início 

uma ironia que parece fazer com que se depreenda que Sócrates não teria apreço a 

seu interlocutor. De modo sutil, a ironia se demonstra no método usado por Platão 

para a exposição de Lísias, no princípio como um modelo de orador, quiçá, como o 

modelo de orador. Um pequeno diálogo entre Fedro e Sócrates (234c-d) demonstra 

isto: 

ΦΑΙ. Τί σοι φαίνεται, ὦ Σώκρατες, ὁ λόγος; οὐχ  ὑπερφυῶς τά τε ἄλλα 
καὶ τοῖς ὀνόµασιν εἰρῆσθαι;   

ΣΩ. Δαιµονίως µὲν οὖν, ὦ ἑταῖρε, ὥστε µε ἐκπλαγῆναι. καὶ τοῦτο ἐγὼ 
ἔπαθον διὰ σέ, ὦ Φαῖδρε, πρὸς σὲ ἀποβλέπων, ὅτι ἐµοὶ ἐδόκεις 
γάνυσθαι ὑπὸ τοῦ λόγου µεταξὺ ἀναγιγνώσκων· ἡγούµενος γὰρ σὲ 
µᾶλλον ἢ ἐµὲ ἐπαΐειν περὶ τῶν τοιούτων σοὶ εἱπόµην, καὶ ἑπόµενος 
συνεβάκχευσα µετὰ σοῦ τῆς θείας κεφαλῆς. 

Fedro: – Que te parece o discurso, Sócrates? Não é de uma soberba 
eloquência, sobretudo no vocabulário?  

Sócrates: – Divino mesmo, companheiro, a ponto de me ter 
transtornado. E isto eu senti através de ti, Fedro, ao te contemplar, 
que me parecias iluminado pelo discurso enquanto lias; pois te 
julgando mais entendido que eu em tais questões te segui, e 
seguindo delirei contigo, divina cabeça.  

Pode-se depreender daí que Sócrates mostra haver algum tipo de 

encantamento no discurso de Lísias, por conseguinte, o termo συνεβάκχευσα está 

carregado de ambiguidade, a que somente se pode identificar com maior precisão 

para qual lado tende em decorrência da análise proposta por Sócrates adiante.  

 O tema do delírio é trabalhado com profundidade no diálogo, no segundo 

discurso de Sócrates. Todavia, ora vale ressaltar que é apresentada uma pequena 

amostra dos usos que o termo pode portar. Veja-se que, de acordo com a edição do 

verbete em Liddel-Scott-Jones “join in Dionysiac revelry” ou juntar-se à folia 

dionisíaca, pode-se observar a retirada de intencionalidade, se assim pudermos 

dizer, do indivíduo, que passa a ser, na verdade, conduzido pelo discurso, sem 

tomar posse conscientemente do caminho a ser seguido. Uma vez que o culto 

báquico, ou a folia dionisíaca é regada a vinho, pode-se entender que a condição 

que Sócrates está a apontar no passo diz respeito à embriaguez provocada pela 

audição do discurso. 

http://stephanus.tlg.uci.edu/help/BetaManual/online/AT.html


  87

  É importante observar que a posição tomada por Sócrates ao fim do discurso 

de Lísias contrasta e dialoga de forma sutil com o elogio de discípulo apaixonado 

interpretado por Fedro, em relação ao orador, quando ele diz ser Lísias “o mais hábil 

dos que atualmente escrevem” [δεινότατος ὢν τῶν νῦν γράφειν] (Fedro, 228a). 
 O diálogo está, portanto, permeado pelo uso de imagens, sejam as imagens 

com conteúdo irônico especialmente proferidas por Sócrates, sejam as imagens 

míticas a que ele recorre nas narrativas e também nos argumentos. 

 Sócrates não cessará, portanto, de fazer o uso de imagens, e veremos que o 

Fedro está permeado delas. As imagens, analogias, metáforas são um recurso 

platônico que não pode ser destituído de um interesse e um conteúdo filosóficos. 

  

3.2. Uso de Alegorias: as imagens  

ΦΑΙ. Εἰπέ µοι, ὦ Σώκρατες, οὐκ ἐνθένδε µέντοι ποθὲν ἀπὸ τοῦ Ἰλισοῦ 
λέγεται ὁ Βορέας τὴν Ὠρείθυιαν ἁρπάσαι; 

Diz-me, Sócrates, não foi de algum ponto daqui do Ilisso que Bóreas, 
ao que dizem, raptou Oritia? (Fedro, 229b). 

 A passagem é simbólica, pois marca o tempo entre o encontro dos 

personagens, o início da caminhada, e o lugar do exercício de leitura e escuta. Na 

medida em que o ambiente é encontrado, Fedro rememora os mitos, e a referência 

se dá no sentido de extrair de Sócrates uma posição sobre os mythoi. É interessante 

notar esta passagem, na qual Sócrates, na sequência, em resposta à referida 

demanda, nega possuir tempo livre para se dedicar ao tema: ἐµοὶ δὲ πρὸς αὐτὰ 

οὐδαµῶς ἐστι σχολή· (Fedro, 229e).  

 Embora haja a negativa inicial, e com ela o redirecionamento do interesse 

temático para as coisas de um domínio mais próximo, Sócrates não deixará de fazer 

uso, em especial, no seu segundo discurso de narrativas míticas em auxílio a seus 

argumentos. Para fazer frente a esta demanda, Sócrates não hesita em retomar a 

proposição do Oráculo de Delphos , que diz: γνῶναι ἐµαυτόν (Fedro, 229e).   101

 Ver a definição da Apologia de Sócrates, 21b.101



  88

 O uso de imagens  na escrita filosófica de Platão, tal como já mencionado 102

nos capítulos anteriores, não é algo raro, assim sendo, deve-se ter atenção para não 

subestimar o efeito metodológico dessas imagens. A filosofia, como se consagra ao 

longo de sua história, parece abandonar o uso de imagens. No entanto, se é fato 

que ela não abandona, o é também que Platão não abandonará o uso de imagens 

como metodologia de auxílio na explicação de algo.  

De fato, talvez aqui devêssemos fazer uma correção e, em vez de dizer a 

filosofia como uma coisa unitária, dizer filosofias. Destarte, quando nos referimos à 

unidade de algo, devemos ter em conta que nela estão contidas as partes deste 

algo, tanto quanto nas partes há unidade.     

 Assim, em não sendo possível tratar a filosofia de modo geral como um bloco 

unitário, também vemos que a filosofia de Platão não se constitui como um bloco 

unitário, o que exige do intérprete acuidade no trato com seus textos, visto que, ora 

Platão prescinde do uso de imagens, ora as torna fundamentais para explicar um 

tema em questão.  

 Constata-se então que há filosofias que prescindem do uso das imagens, e 

filosofias as quais as caracterizam noutro setor que não o do argumento acabado. 

Talvez estas, inclusive, nem as aceitem como parte de uma explicação, isto é 

fortemente associado, a nosso ver, às perspectivas que se colam à filosofia a partir 

da modernidade.  

 Há duas dimensões importantes quanto ao uso do termo imagem as quais se 

deve levar em consideração. De um lado, na tradição com ascendência em Homero, 

o termo skia remete para um duplo de si mesmo, visto que seu sentido remonta à 

sombra. Um exemplo de representação por meio de objeto de “arte” é o colosso. 

Como mostra Vernant (2012, 376 ss), geralmente se colocava um colosso (estátua 

representando a pessoa morta) ao lado de sua tumba. Há neste uso já uma ideia de 

duplo, visto que o colosso é uma reprodução do que era a pessoa nele 

representada.  

 Outro exemplo citado por Vernant (2012) é o caso do eidolon de Pátroclo visto 

por Aquiles – ele aparece em sonho e é uma imagem perfeita do que representa. No 

entanto, quando Aquiles tentou abraçá-lo, ele desapareceu e fez presente a sua 

 Sobre o uso de imagens nos textos de Platão ver: PALUMBO, Lidia. Sobre a semântica da 102

imagem nos diálogos platônicos. In. MARQUES, M. P. (org.). Teorias da imagem na Antiguidade. 
São Paulo: Paulus, 2012. 



  89

ausência. É possível ver então que há uma espécie de simulacro nos eidolói. Esta 

imagem é ilustrativa da efemeridade do eidolon.  

 Partindo da noção de que as imagens platônicas estão imbuídas de um 

caráter filosófico, devemos mostrar que ele fará uso também de imagens que a seu 

tempo lhe são contemporâneas , e que, para nós, devem ser avaliadas com a 103

distância necessária para tentar compreender da maneira mais honesta possível os 

fenômenos a serem estudados. Passemos então ao projeto de pesquisa 

desenvolvido no Fedro. 

3.3. O plano de debate desenvolvido no Fedro 

 O plano do debate desenvolvido no Fedro está de certa maneira submetido 

ao programa que se extrai dos encantamentos propostos no discurso de Lísias. É o 

tema do amor, e mais especificamente o tema da relação entre erastes e eromenos 

que se impõe já neste que é o primeiro discurso do diálogo. O que se segue daí é 

que Sócrates precisará produzir, em competição com o Lísias (de Fedro), um 

discurso também correspondente ao tema de Eros.  

 Tendo sido estabelecido o tema, imperiosamente a partir da leitura do 

discurso de Lísias, ele se torna consequentemente o fio condutor de todo o projeto 

de pesquisa aí desenvolvido. Embora este seja o tema, há, sem dúvidas, objeções 

socráticas. Elas vão desde objeções diretamente ligadas ao discurso de Lísias a 

objeções direcionadas ao seu próprio discurso. Daí resulta a necessidade de um 

segundo discurso socrático, mais extenso, com uma abrangência de temas que 

embora possam parecer ser vistos de perspectivas diversas, ligam-se ao projeto 

inicial.  

 Portanto, em resumo, os discursos a serem estudados são: 

1. O discurso de Lísias 230e-234c; 
2. O Primeiro discurso de Sócrates 237a-241d; 
3. O segundo discurso de Sócrates 244a-257b. 

 Serve-nos de exemplo a metodologia utilizada na tragédia clássica, onde o mito a ser narrado é 103

conhecido/partilhado por todos, sendo dispensada uma contextualização para a plateia. Ela já 
conhece a história do/da herói/heroína, assim, o contexto já está dado quando os atores começam a 
expor a narrativa.



  90

A leitura nos faz ver que Platão dedica um diálogo a um tema tão marcante da 

cultura grega: a sexualidade. A sexualidade não é um tema negligenciado pela 

filosofia, de modo especial, a grega, embora saibamos que há documentos 

históricos importantes sobre sexualidade em outras culturas. Vale dizer, por 

conseguinte, que o tema da sexualidade imprime sobre os gregos imagens que 

permanecem ao longo da história da humanidade, embora não possamos garantir 

que o interpretamos em completa conformidade com o que vivenciavam. Assim, é 

fundamental reconhecer duas questões, quais sejam, o papel da mediação, seja dos 

meios materiais pelos quais estas informações chegam até nós, seja por meio da 

distância temporal e as próprias experiências de nossa época. O mesmo se pode 

dizer sobre os intérpretes que, em cada período histórico, dedicam-se a investigar 

estes documentos.   

 De qualquer modo, é importante notar que a validade desta investigação se 

verifica, dentre outras causas, pela necessidade humana de conhecer a própria 

história. Assim sendo, inseridos num diálogo em que o tema do amor é o núcleo 

fundamental, não será menos fundamental tentar compreender os elementos que 

marcam a sexualidade deste povo. 

 3.3.1. Sobre a sexualidade 

No contexto cultural há que se levar em conta que não é possível analisar os 

relatos do passado como garantidores por si mesmos de uma interpretação 

adequada daquilo que temos acesso no presente. Por que esta questão se coloca? 

Primeiro porque não é possível, à luz das perspetivas postas já por Schleiermacher, 

que abandonemos os contextos culturais e sociais nos quais estamos inseridos 

quando lemos um texto . Ou seja, que colocamos na obra algo do que é a nossa 104

experiência. Neste sentido, faz-se necessário que o rigor da metodologia da 

pesquisa seja posto em causa e aborde as distâncias e as proximidades entre textos 

e contextos em questão. Esta seria a exigência mínima no caso de uma análise 

 Sobre o problema da interpretação, bem como da relação do leitor com o conteúdo da obra 104

estudada, cf. SCHLEIERMACHER, F. Hermenêutica: arte e técnica da interpretação. Tradução e 
apresentação de Celso Reni Braida. Petrópolis: Editora Vozes, 2000.



  91

comparativa. Não sendo este o objetivo, deve-se ao menos tornar clara a 

necessidade de cuidado e atenção para evitar anacronismos e confusões 

desnecessárias à escrita da tese. 

 No contexto da bibliografia que toca o tema da sexualidade entre os gregos, 

podemos citar neste primeiro momento Dover (2007): A homossexualidade grega. 

Nessa obra, o autor busca expor de forma ampla as valências para o termo Eros, 

bem como analisar aspectos religiosos, sociais, políticos, de gênero, etc. No entanto, 

vale ressaltar que ele assume a limitação de ser um contemporâneo escrevendo 

sobre o passado .  105

 Em palavras técnicas da arqueologia, devia fazer um verdadeiro processo de 

escavação para alcançar o máximo possível de evidências que sejam capazes de 

lhe permitir plasmar um panorama analítico do tema na antiguidade. Como podemos 

evidenciar a partir da leitura da obra do autor, há uma variedade, uma numerosa 

quantidade de exemplares pictóricos  que representam a sexualidade entre os 106

gregos, e de modo especial, uma considerável amplitude de exemplares que foram 

preservados até nós. Aqui devemos fazer uma ressalva, alertada por Dover, a de 

que a abundância de pinturas em vasos é mais comum em período anterior ao da 

difusão da escrita.  

A grande época das pinturas de vasos eróticas, portanto, terminou 
meio século antes do nascimento de Platão e das peças mais antigas 
de Aristófanes. […] Quando os testemunhos da literatura ática se 
tornam abundantes, a pintura erótica de vasos é severamente inibida 
(cf. Pp. 212 e ssg.), e a pintura de vasos como um todo entra num 

 Vale notar que a primeira edição do texto “Greek homossexuality” de Kenneth James Dover é de 105

1978, e como tal, como excelente trabalho de pesquisa realizado à época, permanece atual, embora 
em alguns aspectos possa ser confrontada em posições morais com teorias filosóficas atuais.

 Uma extensa lista de vasos disponíveis em museus ao redor do mundo, se pode verificar por 106

exemplo em Dover (2007, p. 283-309). Apesar de nem todos eles se referirem diretamente a 
questões da sexualidade entre os gregos, e os povos influenciados pelos gregos, é possível ter uma 
imersão visual interessante, ao buscar apreciar estas imagens. Quanto à proporcionalidade das 
representações, é mais abundante a representação de corpos masculinos que de corpos femininos. 
No entanto, vale ressaltar que as distinções apresentadas entre os corpos feminino e masculino 
possuíam diferenciação quase que exclusivamente pelas protuberâncias de seios e órgãos genitais. 
Quanto aos rostos, parece haver uma uniformidade. Como diz Dover (2007, p. 104) “Cada pintor 
parece ter adotado uma fórmula para o rosto, mantendo-se fiel a ela tanto ao retratar divindades 
quanto seres humanos, enquanto não tinha motivos para introduzir o cômico ou o amedrontador. 
Estas fórmulas mostram uma variação notavelmente pequena num período longo, e entre numerosos 
pintores. Todos parecem aprovar um testa de altura moderada e um nariz reto, com o lábio inferior 
tendendo a ser cheio, embora não largo, o queixo retardo e arredondado e os olhos dominando o 
rosto, mas (a partir do final do século VI) de tamanho normal”. A amplitude do debate sobre as 
distinções entre as figuras masculinas e femininas pode suscitar uma extensa análise, para isto 
indicamos a leitura do item estilos masculinos e femininos em Dover (2007, p. 107-118).



  92

processo de declínio, até desaparecer da Ática durante o século IV 
a.C. (DOVER, 2007, p. 21-22). 

Este dado é capital para notar a passagem da abundância de uma forma de 

transmissão à outra, ou seja, evidencia a passagem da oralidade e da pintura à 

escrita. Neste sentido, se torna fortemente aceito que é generoso o auxílio de 

imagens gravadas em vasos para a compreensão deste momento da história da 

cultura grega, ainda que fortemente substituído na sequência pelos testemunhos 

literários. Quanto aos testemunhos literários, faremos referência a alguns casos 

quando oportuno. 

 É um dado importante notar que há inúmeros casos que podem ser tomados 

da literatura contemporânea de Platão, nos quais também se pode cotejar relatos 

sobre as práticas sexuais do seu tempo. Mas se por um lado isto é evidente, por 

outro lado, é preciso expor que na maioria dos casos temos apenas um lado da 

história, aquele que foi imortalizado pela literatura, ou seja, o ponto de vista do 

erastes.  

 Além disso, devemos notar que este lado, em geral, está circunscrito aos que 

podem se enquadrar no estatuto de cidadãos. Ainda devemos expor que a 

linguagem utilizada para o amor é imprecisa, visto haver uma variação que necessita 

de estudo apropriado. 

 A abundância de relatos aos quais temos acesso é majoritariamente 

reveladora da prática da homossexualidade masculina . Esta é abundantemente 107

referida como já dissemos, seja na literatura, no corpus pictórico ou no filosófico. 

Embora a abordagem da homossexualidade masculina seja abundante em Platão, 

pelo contrário, a referência à homossexualidade feminina é escassa, sendo possível 

encontrá-la apenas uma única vez em Leis 635c (DOVER, 2007, p. 238). 

 A questão da sexualidade entre os gregos, independentemente de uma 

orientação sexual do homem voltada para o masculino ou para o feminino, é 

extremamente caracterizada pela exaltação da virilidade.  

 Dentre os exemplos clássicos, devemos ter em conta que os relatos na obra 

de Platão são clássicos no Fedro, no Banquete e no Lísis, veja-se que dentre estas 

 Há um debate contemporâneo acerca da terminologia das relações afetivas e sexuais tanto no 107

que tange a questões filosóficas quanto a questões civis. Oportunamente desenvolvermos estas 
questões.



  93

três obras há um debate especifico sobre a retórica que ocorre numa delas (o 

Fedro), e que é por meio do tema amor que é colocado. Passemos, portanto, à 

análise deste diálogo. 

 3.3.2. Erastes x eromenos: distintas visões nas relações amorosas 

 A dimensão da influência de caracteres da cultura grega em culturas 

contemporâneas é gigantesca, ainda que seja difícil estabelecer as vinculações 

diretamente, seja porque há pouca compreensão em comum da história do Ocidente 

como um todo, seja porque os resquícios desta vinculação na linguagem popular 

são pouco estudados. Sobretudo no caso em questão, o da dominação da figura do 

macho tem uma série de exemplares na cultura clássica. E este modelo de 

dominação não foi interrompido ao longo da história do Ocidente, embora seja 

possível dizer que sempre foi questionado, em alguns momentos de forma mais 

incisiva, em outros momentos, de forma mais silenciosa, devido à própria dominação 

masculina.  

 Salta aos olhos uma insistência, seja na pintura, seja na literatura, de que é 

ofensivo e degradante assumir o papel feminino, o que leva personagens a negarem 

ter tido relações na condição passiva. O mais notável dos aspectos que podemos 

apresentar para evidenciar este modelo de exercício de dominação é o da 

submissão sexual forçada de estrangeiros, como uma prática comum, segundo 

Dover (2007, p. 150):  

Dados antropológicos indicam que em muitas ocasiões e em muitas 
regiões sociedades humanas sujeitaram estrangeiros, recém-
chegados e transgressores à violação homossexual anal, como uma 
forma de lembrá-los de seus status subordinado (DOVER, 2007, p. 
150). 

Não sendo essa prática, tal como se pode ler no excerto acima uma 

exclusividade grega, ela é reflexo da noção de dominação que se estabelece sob a 

égide de uma desqualificação do feminino. Neste sentido, veja-se que “o deus grego 

Príapo, enquanto guardião de jardins e pomares, era representado com um pênis 

massivo pronto a penetrar ladrões de qualquer sexo” (DOVER, 2007, p. 150-151). 



  94

 A obra de Dover é extensa no sentido de apontar elementos pictóricos e 

gráficos. Ele se concentra, sobretudo, nos vestígios pictóricos indicando onde estas 

referências podem ser consultadas. Há uma lista de museus que guardam estas 

obras e que as disponibilizam ao público. É a partir da disposição e da análise 

destas obras, as quais ele busca analisar reconstruindo as ocorrências de 

determinados temas, e agrupando-as, que podemos vislumbrar a possibilidade de 

identificar tais elementos mormente aqueles que são relatados por sua pesquisa, 

que retomam os elementos originais da cultura grega. Como já antes foi apontado, a 

amplitude destas referências torna difícil encontrar uma unidade conceitual.  

 É possível agrupar as obras por temas, mas não o é, por exemplo, defender 

que um determinado tema, como o kalos, tenha unanimidade de uso. Assim 

também, por extensão, devemos supor que as condições de eromenos e erastes — 

apesar de a gramática poder sugeri-lo — não são facilmente definidas pelos 

conceitos modernos de ativo e passivo . A circunstância torna viável mencionar 108

que sejam comuns: “atitudes muito mais positivas, tolerantes para com o parceiro 

homossexual ativo e intolerantes para com o passivo, que encontramos em 

Aristófanes e em outros comediógrafos” (DOVER, 2007, p. 190). 

 O tema de Eros é central no Fedro e no Banquete, tal como se pode concluir 

da leitura destes dois diálogos, havendo figuras que se repetem quando tratamos de 

Eros, ao caracterizar uma relação erótica. É preciso apontar então estas duas 

figuras, e como se distinguem uma da outra. Em geral, nas traduções, Erastes e 

Eromenos são as manifestações daquilo que se entende por amante a amado.  

 É possível ultimar, a partir da explanação feita até aqui, que não há uma única 

versão do que são o eromenos e o erastes, pois estas figuras não possuem apenas 

valor denotativo quando associadas a relações sexuais. Assim sendo, há valências 

para estes termos que se referem a um campo mais literário ou figurativo. Mas ainda 

que seja possível encontrar tais valências, é importante notar que o conceito de 

subordinação é sempre associado a esta relação entre eromenos e erastes, haja 

vista ser muito improvável encontrar uma situação de plena igualdade entre ambos. 

Ou seja, nos relatos a que temos acesso, a relação é sempre assimétrica.  

 Sobre o tema Cf. GORDON, Jill. O mundo erótico de Platão. Tradução de Cecília Camargo 108

Bartalotti. São Paulo: Edições Loyola, 2015, p. 16-18.



  95

 A fim de propor um exemplo extraído da obra de Platão que demonstre em 

alguma medida a caracterização do eromenos, apontamos a passagem do 

Protágoras 309a: 

ΕΤ. Πόθεν, ὦ Σώκρατες, φαίνῃ; ἢ δῆλα δὴ ὅτι ἀπὸ κυνηγεσίου τοῦ 
περὶ τὴν Ἀλκιβιάδου ὥραν; καὶ µήν µοι καὶ πρῴην ἰδόντι καλὸς µὲν 
ἐφαίνετο ἀνὴρ ἔτι, ἀνὴρ µέντοι, ὦ Σώκρατες, ὥς γ’ ἐν αὐτοῖς ἡµῖν 
εἰρῆσθαι, καὶ πώγωνος  ἤδη ὑποπιµπλάµενος.  

Amigo: Está vindo de onde, Sócrates? Já sei. Da caça à beleza 
primaveril de Alcibíades, não é? Quando o vi dias atrás, tive a 
impressão de que ainda era um belo homem, contudo, um homem 
(que essas palavras fiquem entre nós): já lhe despontava a barba 
(Protágoras, 309a). 

 O debate em torno da figura do eromenos não implica somente uma 

compreensão de suas características físicas, fortemente tomadas pelos atributos 

ligados à beleza, do que resulta que o eromenos deve ser sempre kalos. Mas há 

aspectos formais tais como o do estágio da vida em que o jovem se encontra, 

embora as passagens que encontramos nos deem mostra de que há uma zona 

cinzenta entre os estágios da vida em que de fato alguém pode ser considerado 

eromenos . No entanto, a maior parte das passagens apontam como período de 109

transição o despontar da barba .  110

 Um exemplo importante que pode nos ajudar a problematizar a zona cinzenta da idade do 109

eronenos pode ser encontrado em Jacqueline Romilly em seu livro sobre Alcebíades dá mostras de 
que no evento descrito no Banquete, o jovem devia estar por volta de 35 anos. (ROMILLY, Jacqueline. 
Alcibiade ou le dangers de l’ambition. Paris: Éditions de Fallois, 1995)

 É possível interpretar que o “despontar da barba” marca o início do processo de conversão do 110

eromenos e erastes. Maria Regina Candido, em seu texto Pederastia: ritual de passagem na 
formação do jovem cidadão ateniense, afirma que: “Nas elegias eróticas do período clássico e 
helenístico, percebemos o contraste do prazer do amante erastes na busca do carinho e da atenção 
do eromenos, objeto de paixão e desejo. Esse parece expor o prazer em ser servido e por vezes 
dificulta o contato. Essa situação de contraste pode apontar para um período de final da relação de 
pederastia em que o jovem eromenos está prestes a se tornar homem adulto ao saírem os primeiros 
fios de barba no rosto. Quando a barba estava crescida, esperava-se que o jovem superasse seu 
estágio de eromenos”. (CANDIDO, M. R. Pederastia: ritual de passagem na formação do jovem 
cidadão ateniense. In. ESTEVES, A: M.; AZEVEDO, Katia T.; FROHWEIN, FÁBIO. Homoerotismo na 
Grécia Clássica. Rio de Janeiro: UFRJ, 2016, p. 44-45). No mesmo texto, a autora defende que há 
um processo de transição da “tutela” do pais que passa do paidagógos para o paiderastes a partir dos 
treze anos de idade: “A partir dessa idade, acreditamos que se iniciava o processo gradual de 
transferência de cuidados, atenção e supervisão para o paiderastes” (Idem, p. 46).



  96

 Em uma passagem do Banquete, 180b, é dito que Aquiles  não pode ser 111

amante (ἐρᾶν) de Pátroclo pois ele é mais jovem . Há aqui uma clara referência à 112

impossibilidade de que o erastes seja mais novo que o eromenos.  

Αἰσχύλος δὲ φλυαρεῖ φάσκων Ἀχιλλέα Πατρόκλου ἐρᾶν, ὃς ἦν 
καλλίων οὐ µόνον Πατρόκλου ἀλλ’ ἅµα καὶ τῶν ἡρώων ἁπάντων, καὶ 
ἔτι ἀγένειος, ἔπειτα νεώτερος πολύ, ὥς φησιν Ὅµηρος (Grifo nosso). 

Que Ésquilo sem dúvida fala a toa, quando afirma que Aquiles era 
amante de Pátroclo, ele que era mais belo não somente do que este 
como evidentemente do que todos os heróis, e ainda imberbe, e 
além disso, muito mais novo, como diz Homero (Banquete, 
180a4-7) . 113

 Se a passagem é clara no sentido de mostrar que um erastes não pode ser 

mais novo que um eromenos, uma evidência desta afirmação é encontrada na 

utilização do termo ἀγένειος, ou seja, imberbe, sem barba.  

 A análise das posições sociais do eromenos e do erastes implica o 

entendimento de que tais compreensões são constituídas a partir da experiência 

humana, em oposição a uma ideia de determinação divina nestas relações. Mesmo 

quando há leis que regulamentem algum tipo de comportamento, elas estão 

associadas a demandas de convivência social em vez de serem referentes a 

demandas de culto.  

Os gregos não herdaram nem desenvolveram a crença de que uma 
força divina tenha revelado aos homens um código de leis para a 
regulamentação do comportamento sexual. Eles não tinham 
instituição religiosa que possuísse a autoridade de impor proibições 
sexuais. Confrontada com culturas mais antigas, mais ricas e mais 
elaboradas do que a sua, mas que no entanto tinham diferenças 
profundas entre si, os gregos sentiam-se livres para selecionar, 

 Importante notar que a recepção da figura de Aquiles na literatura confirma uma visão da morte de 111

Aquiles ligada ao amor. Dante Alighieri no século XV (Inferno, V, 65-66) escreve que “o grande 
Aquiles, que ora vês, por amor combatendo pereceu”. ALIGHIERI, Dante. A divina Comédia: 
Inferno. Tradução e notas de Italo Eugenio Mauro. São Paulo: Editora 34, 2019.

 Também Sêneca faz referência a questão da idade dos dois personagens, o que implica uma 112

possível relação com as noções de eromenos e erastes: “Havemos de considerar matéria de peso 
saber quantos anos tinham Pátroclo e Aquiles?” (SÉNECA. Cartas a Lucílio. Tradução de J. A. 
Segurado e Campos. Lisboa: Calouste Gulbenkian, 2014).

 Tradução de José Cavalcante de Souza (2016). A passagem faz referência a Homero, que na 113

Ilíada  (XI, 786), menciona o fato de Aquiles ser mais jovem em relação a Pátroclo: “O filho de Áctor, 
Menécio, também te falou deste modo: “Em relação às estirpes, meu filho, supera-te Aquiles; mas és 
mais velho do que ele. Em vigor ele muito te excede.” (HOMERO. Ilíada. Tradução de Carlos Alberto 
Nunes. São Paulo: Ediouro, 2009.



  97

adaptar, desenvolver e - principalmente - inovar. Sendo fragmentados 
em unidades políticas pequenas, os gregos estavam sempre 
conscientes do âmbito local de regras morais de conduta (DOVER, 
2007, p. 278). 

 Certamente, há diversas passagens na obra de Dover (2007) contendo 

elementos que são referenciados por visões modernas em vez de antigas. Significa 

dizer que várias de suas posições estão imbuídas de elementos pós-cristãos, que o 

impedem de acessar com clareza radical a dimensão das relações sexuais 

praticadas pelos gregos numa época sem contato com o cristianismo. Sendo esta 

uma máxima, não se deve ignorar que no próprio movimento diversificado de 

práticas gregas há tanto elementos que serão tomados pela posteridade em apoio a 

suas práticas, quanto elementos que serão tomados em função de censurar suas 

práticas a partir das experiências gregas. 

 Ressalte-se, entretanto, que são experiências locais e vistas enquanto tal 

pelos seus autores. O problema da universalização de práticas e proibições de 

práticas sexuais parece ser posterior ao período que estamos analisando. De 

qualquer modo, é sabido que a humanidade busca no passado, em suas tradições 

longínquas, elementos que possam referendar ou coibir práticas coetâneas. Neste 

sentido, vale a pena buscar compreender os gregos na sua localidade temporal, 

uma vez que as tentativas de sobrepor comportamentos de uma época à outra são 

anacrônicos. Portanto, devem ser vistos com muito cuidado. 

 O exercício de compreensão da realidade grega, bem como do modelo de 

constituição de seus discursos a fim de referendar ou não suas práticas sexuais, 

também se constitui num ambiente de elaboração que se faz instigar a partir de 

elementos retóricos. Nesse sentido, passemos a analisar estes elementos de 

retórica no Fedro. 

3.4. Elementos de retórica 

Tal como já fora apontado anteriormente, na perspectiva em que temos o 

desenvolvimento do tema do amor no Fedro, ele acontece por meio de um discurso 

que usa a retórica como critério. De modo particular, é o caso do primeiro discurso 

de Lísias. Sendo assim, é mister apresentar um estudo sobre a questão da retórica.  



  98

 Para um debate acerca da retórica, é imprescindível, em qualquer época, 

realizar uma incursão nos escritos de Platão. É possível mesmo dizer que esse 

filósofo influenciou de maneira demasiado forte a compreensão da retórica para a 

posteridade, assim como corriqueiramente se atribui a ele juízos de valor sobre a 

arte retórica. Significa dizer que os parâmetros para a reflexão sobre a retórica já 

são estabelecidos na escrita de Platão (NICHOLS JR, Introdução, 2016, p. 40), e 

que, de alguma maneira, se um/a pesquisador/a contemporâneo/a pretende realizar 

um estudo sobre a retórica, se não o fizer a partir de dele, precisa conversar com 

ele. 

Ressalte-se ainda que não se pode negligenciar que a leitura de Platão é 

bastante sedutora, e que é mais aceitável que seu conteúdo seja de maior 

envergadura filosófica que histórica. Desta maneira, é preciso evitar cair na tentação 

de atribuir as falas ou mesmo os eventos descritos em suas narrativas a fatos 

históricos reais (WOODRUFF, 2008, p. 366).  

Se for possível apresentar alguma aproximação entre Sócrates e os sofistas, 

como diria Woodruff (2008, p. 368), esta seria expressa pelo interesse de ambos 

pelo tema da ética. Há, ainda, segundo este autor, pontos de convergência 

metodológica entre Sócrates e os sofistas, uma vez que são claramente 

identificados nos diversos temas que ambos se colocam a debater. Mesmo 

chegando a conclusões distintas, Sócrates e os sofistas convergem no interesse 

comum por um determinado tema.   

 Se preciso for, para conhecer o movimento contemporâneo de Sócrates, 

apresentar seus principais expoentes, dentre os quais constatamos que dois dos 

mais conhecidos ou ainda, dois dos seus fundadores, são não apenas personagens 

de relevo em Atenas, como são homônimos de diálogos Platônicos e possuem 

temas associados ao movimento, quais sejam, Progátogas e Górgias, embora 

saibamos que estes não sejam os únicos sofistas representados ou citados por 

Platão em seus diálogos. 

Num primeiro momento, podemos tratar a retórica como a estratégia por meio 

da qual se busca alcançar ou se alcança ganho num debate público.  

 Para Woodruff (2008, p. 365), Platão seria o responsável por restringir o 

antigo sentido de sophistés, que devia incluir, no entorno do século IV a.C, tanto os 

filósofos quanto os sofistas. O que o nosso autor teria feito, portanto, reduziria o 



  99

campo de trabalho destes pensadores para sua associação especial à retórica e ao 

relativismo. Este dado esconde, provavelmente, uma amplitude do campo de 

trabalho dos sofistas, que não se restringira somente a estes dois campos 

mencionados. Pelo contrário, a retórica se estende por uma variedade de campos do 

conhecimento muito mais extensa. A saber:  

Entre os assuntos ensinados pelos sofistas estavam a oratória, a 
ética, a teoria política, o direito, a história, a mnemônica, a literatura, 
a matemática e a astronomia. Alguns sofistas lidavam também com 
metafísica e epistemologia (WOODRUFF, 2008, p. 366). 

 Sócrates também faz uso de certa retórica, na medida em que produz a sua 

fala, denuncia a avidez por escutar o discurso de Lísias, enquanto Fedro queria 

caminhar de Atenas à Mégara – o que, certamente, seria uma distância não 

condizente com uma caminhada agradável. Destarte, é bem provável que se possa 

dizer com evidência que o real interesse do filósofo era o de analisar o discurso do 

grande orador e usá-lo como paradigma e objeto de crítica (Fedro, 227d). 

Atentando num ponto capital, examinaremos a produção de impacto na 

apresentação da tese . Esta era a estratégia utilizada por Lísias, que 114

necessariamente caracteriza o discurso retórico. A criação da polêmica é uma forma 

de aquisição do interesse do ouvinte, ela move os ânimos para acompanhar o que 

se segue no debate.  

 Uma característica metodológica da retórica é a mnemônica, ou seja, a 

estratégia pedagógica pela qual o exercício da repetição se faz necessário para que 

 Já havíamos tratado no primeiro capítulo do contexto da escrita na sociedade grega. No entanto, 114

neste passo, em se tratando da questão do impacto provocado pelo eco que o discurso produz nos 
ouvintes, vale lembrar que esse movimento ocorre no período de consolidação da escrita, ainda que 
se possa verificar que há um movimento de mão dupla entre oralidade e escrita. Se por um lato, a 
poesia já possuía certa estatura, a prosa levara mais tempo para alcançar o mesmo patamar, no 
entanto, ela estará bastante ligada a sofistica e a filosofia. Segundo Croiset: “a grande prosa grega 
nasceu em Atenas entre os anos 430 e 410. A perfeição dos escritos em prosa, com efeito, pertence à 
maturidade das literaturas. A poesia é a linguagem da imaginação; ela canta. A prosa ao contrário, 
fala, significa dizer que ela usa as palavras com prudência e reflexão em vista de um objetivo mais 
prático; ela busca o inteligível, mais do que a beleza que move; ela coloca luz sobre a ligação lógica 
das ideias; ela caminha em passo firme em direção a uma meta previamente definida; ela governa 
suas frases e seus períodos com um perfeita consciência da demonstração para a qual visa; da 
conclusão que ela prepara”. (cf. CROISET, Alfred; CROISET, Maurice. Histoire de la littérature 
grecque. Tome Quatrième. Paris: Thorin et fils, Éditeurs, 1895, p. 7). A passagem faz referência a 
demora com que a prosa obteve o patamar elevado na produção literária, sendo posterior à poesia, 
no entanto, alcança o patamar elevado propriamente dito por ser um excelente meio pelo qual se 
pode expressar de modo reflexivo o pensamento, sendo fundamentalmente um meio de escrita 
propício à filosofia. 



  100

o aprendiz possa reproduzi-lo tal qual o mestre. Esta metodologia é descrita por 

Sócrates quando ele busca estabelecer características da metodologia de estudo de 

Fedro.  

 A metodologia para o exercício da retórica é descrita (Fedro, 228b) nas 

seguintes etapas: 

1. Ouvir repetidas vezes o discurso; 
2. Tomar em mãos para analisar o papiro (o livro); 
3. Declamar o discurso, exercitar-se. 

  No sentido de explicitar o seu processo de aprendizagem do discurso, Fedro 

relata que não havia apreendido ainda a sua totalidade, mas que seria capaz de 

desenvolver, ou de contar todos os seus argumentos (Fedro, 228d).  

 Identificado o jogo dos personagens — por um lado, Fedro, que deseja um 

ouvinte para exercitar-se; por outro lado, Sócrates, que deseja ouvir o discurso tal 

como ele é —, verifica-se que esta primeira pequena batalha é vencida por 

Sócrates. Adiante (Fedro, 274 ss) Sócrates insinua que a memorização transfere 

para o aprendiz as ideias defendidas pelo mestre, mesmo que não o responsabilize 

por elas. Este debate se desenvolve também no Górgias (456ss) quando é colocada 

em disputa a qualidade técnica da arte retórica, potencialmente capaz de vencer, 

com seu poder de convencer a assembleia daquilo que o discursante deseje 

convencer. A argumentação desenvolvida por Górgias sustenta que:  

οὐ γὰρ ἔστιν περὶ ὅτου οὐκ ἂν πιθανώτερον εἴποι ὁ ῥητορικὸς ἢ ἄλλος 
ὁστισοῦν τῶν δηµιουργῶν ἐν πλήθει. ἡ µὲν οὖν δύναµις τοσαύτη 
ἐστὶν καὶ τοιαύτη τῆς τέχνης· 

Pois não há nada sobre o que o rétor não seja mais persuasivo do 
que qualquer outro artífice em meio à multidão. Esse é o tamanho e 
o poder dessa arte (Górgias, 456c). 

 Num dado ponto, Górgias se mostra seguro do poder da técnica retórica, que 

defende em seguida a responsabilização do mestre pela decisão particular do 

aprendiz, daquele a quem se transferiu o conhecimento técnico, sustentando não se 

lhe poder imputá-la. 



  101

οὐδέ γε µὰ Δία ἐάν τις εἰς παλαίστραν φοιτήσας εὖ ἔχων τὸ σῶµα καὶ 
πυκτικὸς γενόµενος, ἔπειτα τὸν πατέρα τύπτῃ καὶ τὴν µητέρα ἢ ἄλλον 
τινὰ τῶν οἰκείων ἢ τῶν φίλων, οὐ τούτου ἕνεκα δεῖ τοὺς παιδοτρίβας 
καὶ τοὺς ἐν τοῖς ὅπλοις διδάσκοντας µάχεσθαι µισεῖν τε καὶ ἐκβάλλειν 
ἐκ τῶν πόλεων. 

Nem, por Zeus, se alguém, por frequentar o ginásio, tiver uma boa 
compleição física e tornar-se pugilista, e depois bater no pai ou na 
mãe ou em qualquer outro parente ou amigo, não é por esse motivo 
que se deve odiar ou expulsar da cidade seu treinador ou quem lhe 
ensinou o combate armado (Górgias, 456d5-e2).  

 O passo é importante no sentido de promover uma reflexão acerca da 

autonomia daquele que, ainda que tendo aprendido por meio do ensinamento de um 

mestre, deve ser responsável pelas opções que resolve eleger. A responsabilidade 

do resultado das ações de um aprendiz ou de quem quer que seja não são passíveis 

de transferência para outrem.  

 Assim sendo, deve-se avaliar como se desenvolvem as relações entre mestre 

e discípulo, mostrando como as técnicas e os conteúdos de um ambiente de 

aprendizagem peculiar podem ser avaliados no contexto do ambiente sofístico.  

 3.4.1. O ambiente sofistico do Protágoras 

  
Se quisermos conhecer um exemplo de como Platão desenvolve uma análise 

bem humorada do ambiente  sofístico, esse lugar é o diálogo Protágoras. Como 115

diz Santos (2008, p. 27), o Protágoras “representa o encontro de Sócrates com o 

mundo dos sofistas”.  

 Nesse diálogo, duas maneiras pelas quais o autor elabora este ambiente 

sofístico são visíveis já nas primeiras páginas da Obra. Há um confronto da cena 

apresentado pelo filósofo com uma referência ao herói trágico de Homero, Ulisses. 

O diálogo apresenta na boca de Protágoras uma genealogia dos sofistas, fazendo-

os remontar aos primeiros (os poetas) que, segundo a narrativa, escondiam-se nesta 

categoria enquanto forma de proteção. Esta referência é uma forma de Protágoras 

 Segundo STONE (2005, p. 119 s) há uma exigência fundamental e básica para a vida na cidade, 115

ou a vida em comunidade. É ela a exigência de uma proficiência básica em oratória e argumentação, 
isto vai se consolidando na medida em que a comunidade se encaminha para a experiência 
democrática. No entanto, esta exigência fundamental não será suficiente para eximir a retórica das 
críticas elaboradas por Sócrates. 



  102

defender a classe dos sofistas, mas apresenta em oposição a este “esconder-se” 

dos “antigos sofistas” a sua própria coragem em se assumir como um deles. 

ἐγὼ δὲ τὴν σοφιστικὴν τέχνην φηµὶ µὲν εἶναι παλαιάν, τοὺς δὲ 
µεταχειριζοµένους αὐτὴν τῶν παλαιῶν ἀνδρῶν, φοβουµένους τὸ 
ἐπαχθὲς αὐτῆς, πρόσχηµα ποιεῖσθαι καὶ προκαλύπτεσθαι, τοὺς µὲν 
ποίησιν,  οἷον Ὅµηρόν τε καὶ Ἡσίοδον καὶ Σιµωνίδην, τοὺς δὲ αὖ 
τελετάς τε καὶ χρησµῳδίας, τοὺς ἀµφί τε Ὀρφέα καὶ Μουσαῖον· ἐνίους 
δέ τινας ᾔσθηµαι καὶ γυµναστικήν, οἷον Ἴκκος τε ὁ Ταραντῖνος καὶ ὁ 
νῦν ἔτι ὢν οὐδενὸς ἥττων σοφιστὴς Ἡρόδικος ὁ Σηλυµβριανός, τὸ δὲ 
ἀρχαῖον Μεγαρεύς· µουσικὴν δὲ Ἀγαθοκλῆς τε ὁ ὑµέτερος πρόσχηµα 
ἐποιήσατο,  µέγας ὢν σοφιστής, καὶ Πυθοκλείδης ὁ Κεῖος καὶ ἄλλοι 
πολλοί. οὗτοι πάντες, ὥσπερ λέγω, φοβηθέντες τὸν φθόνον ταῖς 
τέχναις ταύταις παραπετάσµασιν ἐχρήσαντο.  

Eu, porém, afirmo que a arte sofística é antiga, e que os antigos 
homens que a colocavam em prática, por medo do ódio inerente a 
ela, produziram um disfarce, encobriram-na com ele, uns usando a 
poesia, como Homero, Hesíodo e Simônides, outos, os mistérios e as 
profecias como os seguidores de Orfeu e Museu; há alguns, como 
tenho constatado, que se serviram também da ginástica, como Ico de 
Tarento, e o não menos sofista, ainda vivo, Heródico de Selímbria, 
antigamente Mégara; Agátocles, conterrâneo de vocês, fez da 
música o seu disfarce, embora fosse um grande sofista, assim como 
Pitoclides, de Ceos, e outros mais (Protágoras, 316d-e). 

 O expediente proferido por Protágoras em relação a uma genealogia, 

certamente tem como escopo exaltar a sua própria condição de, enquanto sofista, 

não negá-la. 

 O ambiente de comparações é extenso. Não faremos a reprodução dos 

variados domínios em que o Protágoras faz incursões, pois, interessa-nos, neste 

espaço, mostrar uma abordagem da atividade sofística, visando a apresentar uma 

diferença básica entre os modelos de debate de Sócrates e dos sofistas. Um 

paradigma para a leitura deste confronto é a noção de epideixis . A epideixis de 116

Protágoras é proferida no modelo de uma makrologia, tal como se refere Lopes 

(2016, p. 75): “um discurso longo e contínuo”. 

 Vale ressaltar uma característica que chama a atenção na constituição de um 

makro logos que vem a ser a dos ἐπήκοοι (ouvintes) (Protágoras, 315b6), indicando 

a passividade do séquito do sofista. Esta anuência silenciosa é bem característica 

do único modelo apropriado para uma epideixis, uma vez que as interrupções 

 De forma sucinta pode-se compreendê-la como exibição, uma exposição pública, uma 116

demonstração. Ela é um recurso fortemente utilizado pelos sofistas.



  103

diminuiriam o esplendor da fala do orador. De tal maneira se pode de fato verificar a 

semelhança entre o epideixis e a atividade dos poetas, podendo ser apontada aqui, 

mais especificamente a dos rapsodos , que executam uma performance longa e 117

sem interrupções diante de um público que ouve sem intervir.  

 Esta caracterização é muito importante para entender aquilo a que ela se 

opõe, qual seja, o ambiente propício ao acontecimento de um debate, nomeado, 

dialógico. Tal debate é caracterizado necessariamente pela exigência de ao menos 

dois personagens que dialogam, ou seja, o ambiente dialógico não ocorre sem 

interlocutores.  

 3.4.1.2. Um exemplo extraído do Mênon 

 Explicar a concepção de retórica pode ser mais facilmente viável a partir de 

uma comparação problemática entre a possibilidade ou não de haver ensinamento. 

Dito de outra maneira, é notório que identificamos recorrentemente nos escritos de 

Platão uma problematização da capacidade/possibilidade de ensinar e aprender, de 

modo especial, pensando na metodologia da filosofia.  

 Esse problema não é pequeno, mas abordaremos aqui apenas um pequeno 

recorte dele. Como exemplo, busquemos um modelo apresentado pela questão 

norteadora do diálogo Mênon: o problema é sobre a virtude, cuja tessitura, colocada 

no princípio do diálogo Mênon pondera sobre a viabilidade de se ensinar a virtude. 

 Platão dedica o Íon a estes personagens históricos, os rapsodos. Embora não se possa afirmar 117

que neste diálogo, no qual contamos com um personagem homônimo, Platão estivesse tentando 
fazer um registro histórico da atividade, pelo contrário, é fortemente visível que ele exerce um 
trabalho de crítica aos rapsodos, ora representados pelo modelo Íon. Por outro lado, é importante 
notar uma distinção básica entre os poetas e os rapsodos: se os poetas são inspirados pelos deuses 
para compor, por outro lato, os rapsodos interpretam as obras dos poetas (Íon, 535a). A crítica 
fundamental de Sócrates a Íon é vaticinada na seguinte formulação “é mais que evidente para todos 
que tu és incapaz de dissertar sobre Homero por arte e por ciência, pois, se falasses por arte, serias 
capaz de dissertar sobre todos os outros poetas, visto que existe uma arte poética em geral” (Íon, 
532c). De modo que os raposos podem ser chamados de intérpretes dos intérpretes. Sócrates mostra 
também que o que serve para explicar uma arte, não necessariamente explica outra. Uma 
característica fundamental da função do rapsodo é a memória. Após fazer um exercício forte de 
comparação entre o rapsodo e um outro “artífice” possuidor de outra arte, Sócrates mostra para Íon 
que não lhe resta outra coisa senão assumir que sua beleza na fala é resultado de inspiração divina, 
não de arte. Em resposta ao exercício de defesa de Íon não só de Homero, mas também de sua 
interpretação, por fim Sócrates consegue recolher de Íon, mediante certo constrangimento, que a 
beleza da arte dos poetas não é autônoma, mas uma inspiração divina.



  104

 O diálogo é iniciado com a pergunta de Mênon: [ΜΕΝ. Ἔχεις µοι εἰπεῖν, ὦ 

Σώκρατες, ἆρα διδακτὸν ἡ ἀρετή] – “Podes dizer-me Sócrates: a virtude é coisa que 

se ensina?” 

 É um fato que a problemática colocada na boca do anfitrião tem um interesse 

pessoal de desenvolver o debate que segue. No entanto, tal questão é retomada por 

Sócrates e reformulada para o impasse da possibilidade de haver ou não 

ensinamento. Mesmo sendo o Mênon um diálogo sobre a virtude, ele dá mostras de 

como se compreende a atividade dos sofistas em relação a perspectiva de se poder 

ou não ensinar: 

 Sócrates expressa a respeito da influência de Górgias sobre os gregos:  

καὶ δὴ καὶ τοῦτο τὸ ἔθος ὑµᾶς εἴθικεν, ἀφόβως τε καὶ µεγαλοπρεπῶς 
ἀποκρίνεσθαι ἐάν τίς τι ἔρηται, ὥσπερ εἰκὸς τοὺς εἰδότας, ἅτε καὶ 
αὐτὸς παρέχων αὑτὸν ἐρωτᾶν τῶν Ἑλλήνων  τῷ βουλοµένῳ ὅτι ἄν τις 
βούληται, καὶ οὐδενὶ ὅτῳ οὐκ ἀποκρινόµενος. 

E, em especial, infundiu-vos esse costume de, se alguém fizer uma 
pergunta, responder sem temor e de maneira magnificamente altiva, 
como é natural <responderem> aqueles que sabem, visto que afinal 
ele próprio se oferecia para ser interrogado, entre os gregos, por 
quem quisesse, sobre o que quisesse, não havendo ninguém a quem 
não respondesse (Mênon, 70b-c).  

 Por outro lado, ao pensarmos na retórica, deve-se observar que em muitos 

passos os exemplos apontados para uma percepção de sua função estão presentes 

no interior do projeto educacional ateniense. Na perspectiva sofística, não há 

dúvidas sobre a capacidade de ensinar. Ou seja, par-se do pressuposto de que o 

ensinamento é possível, mas não somente possível, é viável. 

 Certamente uma análise do Mênon não se desenvolve com a simplicidade de 

uma síntese . Mas vale dizer que o ponto crítico das intervenções socráticas neste 118

diálogo mostra uma preocupação com o consenso interior  acerca das proposições 119

enunciadas pelo interlocutor. Sendo assim, o que ele requer, em contraposição ao 

exercício de memorização de discursos, é a prática corrente entre os aprendizes de 

sofista, em que o oponente seja capaz de responder com consistência.   

 Para uma análise detalhada dos problemas desenvolvidos no Mênon, e nos diálogos socráticos, 118

ver: SANTOS, J. T. Para ler Platão: A ontoepistemologia dos diálogos socráticos. São Paulo: 
Loyola, 2008, p. 100 ss.

 A noção de consenso interior é desenvolvida por Santos (2008, p. 58-63).119



  105

3.5. Da censura ou persuasão na República 

 Ao pensarmos em passagens que levem em conta uma visão positiva da 

persuasão, devemos nos remeter ao passo 378b8-378e da República. Nele, para 

exemplificar um modelo de educação a ser oferecida aos guardiães da Kallipolis, 

utiliza-se a estratégia de convencimento do guardião em formação para a 

comunidade de bens. Sócrates utiliza um exemplo proveniente de Homero a fim de 

mostrar porque não se deve ensinar aos mais jovens tais exemplos. Para ele, é 

ainda na infância possível dizer: 

ὁ γὰρ νέος οὐχ οἷός τε κρίνειν ὅτι τε ὑπόνοια καὶ ὃ µή.  

É que quem é novo não é capaz de distinguir o que é alegoria do que 
não é (República, 378d, trad. PEREIRA, M.H).  

Assim se pode averiguar, na leitura da passagem completa, que se trata da 

formação do indivíduo, bem como dos aspectos de sua formação integral. Pode-se 

ler que este momento da existência humana é bastante caracterizado por um 

sentido, pode-se dizer, de uma abertura para ser moldado. Visto que esta 

capacidade para o molde é mais presente na infância, o programa de educação 

deve ser orientado para a virtude (República, 378e), de modo a excluir neste 

programa os elementos da cultura que levam a uma exposição do ódio.  

 Deve haver uma interdição, segundo Sócrates, com uma finalidade justa, pois 

visa à formação que promove um modelo de amizade, ou de filiação entre os 

indivíduos. Nesse sentido, os constantes desentendimentos, ou mesmo o interesse 

de destruir o outro, seriam suplantados pelo escopo do bem comum.  

3.6. A luta dos prazeres 

 O desejo é desejo daquilo que se sente a falta. Assim, encontramos uma 

passagem do Lísis referente ao desejo. Esse modo de se referir ao desejo presente 

no Banquete encontra eco no Lísis 221e: “Logo, o que tem falta de alguma coisa é 



  106

amigo do que lhe falta? Τὸ δ’ ἐνδεὲς ἄρα φίλον ἐκείνουοὗ ἂν ἐνδεὲς ᾖ, o amor é, 

pois, daquilo que sente falta. Há uma série de passos aos quais podemos recorrer 

para mostrar como a presença desta batalha é característica de Eros, a saber: Fedro 

338c e Leis I, 634b; VIII 634b, embora saibamos que o escopo das Leis não é o 

mesmo daquele apresentado no Fedro.  

 Para compreender como o embate entre os prazeres se explica, e para além 

do embate entre os prazeres, aquele que ocorre entre eles e o raciocínio, será 

preciso avaliar dois elementos ora associados, ora radicalmente separados na 

filosofia de Platão. Tais elementos que suportam os impulsos e o refrear dos 

impulsos, dentre outras modalidades de análise e da posição mediante o conflito: o 

corpo e a alma.  

 3.6.1. O corpo 

 As referências ao corpo na obra de Platão são tão recorrentes quanto a 

variedade de interpretações que se poderia conferir a elas. Se, por um lado, poder-

se-ia dizer que é vasto o número das referências, por outro lado, deve-se levar em 

conta que é fortemente presente uma espécie de aproximação de dois conceitos 

neste debate. Corpo e alma são geralmente apresentados em associação, ainda que 

seja, ora para serem mostradas as suas características de distanciamento por 

oposição, ora para mostrar que há algum nível de relação que deve ser levada em 

conta quando se trata deles. Retomaremos explicitamente esta relação em breve. 

Mas antes, trataremos da questão do exercício. 

 O exercício do corpo, bem como o exercício da alma são ações fundamentais 

para eles se desenvolverem. Isto é, não se pode ter um corpo são, a saber, bem 

desenvolvido, se ele não é exercitado. Do mesmo modo não se pode ser dotado de 

uma alma que cumpra bem suas funções se ela não for bem exercitada. Esse 

debate, que por ora trabalhamos sob a perspectiva do corpo, a nosso ver, pode ser 

defendido como um tema relevante na filosofia de Platão. Para além de Platão, ele 

encontra eco em muitos outros escritores, como em Xenofonte e Aristóteles, já 

mencionados neste estudo.  



  107

 É possível identificar como a noção de exercícios do corpo e da alma era 

vista como uma necessidade, e se prolonga para outras correntes filosóficas para 

além do platonismo, veja-se o que diz Diógenes Laércio VI 2, 70  sobre o tema:  120

Diógenes dizia que há dois tipos de exercício: o espiritual e o físico. 
Na prática constante do exercício físico, forma-se percepções que 
tornam mais expedita a prática da excelência. O exercício físico e o 
vigor são elementos fundamentais para a saúde da alma e do corpo. 
Aduzia provas para demonstrar que o exercício físico contribui para a 
conquista da excelência. Observa-se que tanto os artesãos humildes 
como os grandes artistas adquiriam habilidade notável graças ao 
exercício constante de sua arte, e que os flautistas e os atletas 
deviam sua superioridade graças a uma dedicação assídua e 
fatigante. E se estes transferissem seus esforços para o 
aprimoramento da alma, tais esforços não seriam inúteis nem 
destituídos de objetivo (LAÉRCIO, VI 2, 70). 

 É mister notar que essa expressão da noção da necessidade do exercício é 

fortemente defendida na obra de Platão, de modo particular se observarmos o 

projeto pedagógico-político da República.  

 Se fizermos um salto, a partir de uma constatação contemporânea segundo a 

qual o anacronismo em relação ao que significa amor e as relações do indivíduo 

com o corpo e a realização dos prazeres, devemos tomar ciência de que é preciso 

preservar um interesse genuíno pelas perspectivas apresentadas na antiguidade, 

lidas à luz delas mesmas, de suas referências. Como foi dito, é possível ver análises 

contemporâneas, tais como as de Michel Foucault (2020), que tenta encontrar nos 

textos clássicos os caminhos para apresentar a sua interpretação do uso dos 

prazeres .  121

 Como o próprio nome sugere, é uma tentativa de estabelecer uma 

interpretação que leve em conta as práticas, os costumes. Para isso, faz-se uso de 

uma tentativa de separação, ainda que possamos verificar que uma análise livre das 

 LAÊRTIOS, Diógenes. Vida e doutrinas dos filósofos ilustres. Tradução, introdução e notas de 120

Mário da Gama. Brasília: Editora Universidade de Brasília, 2002.  

 O uso dos prazeres é o segundo volume da História da sexualidade. Nesta parte da obra, é 121

bastante comum observar que a concentração de seu estudo se debruça de modo particular sobre 
Platão, Aristóteles, Xenofonte e Diógenes Laércio. Importante ressaltar essa informação, devido a 
equidade conferida a estas fontes, de modo que não se identifica uma hierarquização que leve a 
desqualificação delas. Isto pode ser explicado, de certa maneira, pelo interesse em analisar também 
os registros histórico-culturais do comportamento sexual entre os gregos, além da dimensão 
propriamente filosófica. Cf. FOUCAULT, Michel. História da sexualidade 2. O uso dos prazeres. 
Trad. de Maria Thereza da Costa Albuquerque. Rio de Janeiro/São Paulo: Paz & Terra, 2020. 



  108

percepções contemporâneas seja bem difícil de ser realizada. Ou seja, o autor cai 

na tentação de estabelecer comparações, por exemplo, com as perspectivas 

moralizantes do cristianismo, que possuem um objeto de universalização da 

conduta.  

 Para apontar um dos elementos mais interessantes para nossa pesquisa, 

colhidos da leitura de Michel Foucault, devemos sinalizar a análise da guerra dos 

prazeres. Os pressupostos fundantes deste embate são demonstrados a partir das 

noções de sujeição, submissão, em oposição a senhorio, autocontrole. Os conceitos 

que se destacam nessa análise partem da noção de aphrodísia (FOUCAULT, 2020, 

p. 48-75). Isso ocorre da seguinte maneira: ao buscar dar conta, por um lado, das 

coisas de Afrodite, os atos do amor, a atividade sexual, o entregar-se aos desejos, 

tanto quanto, por outro lado, a enkrateia, domínio de si (FOUCAULT, 2020, p. 75-93). 

 Por fim, vale dizer que a análise do embate apresentado por Foucault, na qual 

se avalia a questão da sujeição a si mesmo, o senhorio de si mesmo, a partir da 

ideia de autocontrole, como categoria que se coaduna com a ideia de temperança, 

estabelece-se ainda no campo da individualidade, não a partir de um nomos 

universal. É uma luta de si consigo mesmo. Deste modo, diz ele: 

o princípio segundo o qual se devia regrar essa atividade, o “modo 
de sujeição”, não era definido por uma legislação universal, 
determinando os atos permitidos e os proibidos; mas, ao contrário, 
por um savoir-faire, uma arte que prescrevia as modalidades de um 
uso em função de variáveis diversas (necessidade, momento, status 
(FOUCAULT, 2020, p. 110). 

 Vale observar, contudo, que resulta dessa análise a ideia de uma autonomia 

presente no modelo grego de relação do indivíduo com a sua sexualidade, o que 

não significa dizer que tudo é permitido, mas que se deve observar a disparidade de 

valores que compõem o conjunto de preceitos, se assim pudermos dizer, para os 

gregos e para a posteridade.  

3.7.  Primeiro discurso: o discurso de Lísias 



  109

Aqui nos cabe interrogar não só sobre a metodologia de Fedro, mas sobre a 

do próprio Sócrates. Cabe dizer que, seguindo outros estudiosos, Sócrates ganha 

nesta obra uma aura distinta da que possui em outros diálogos, a de um amante de 

discursos .   122

 Essa posição está em grau de separação das obras em que ele aparece 

como dialético, como o que propõe em comum alcançar a verdade. Aqui ele aparece 

primeiramente como ouvinte e posteriormente como anunciador de discursos. Vale 

ressaltar que, ainda que não possamos precisamente falar de uma franca oposição 

entre os dois Sócrates, parece que estamos falando de uma distinção que se revela 

em nuanças. Assim, não se pode falar de uma única forma de expressão da 

metodologia socrática nos diálogos. Ademais, ainda que toda a obra seja entendida 

como composta na forma de diálogos, é possível também encontrar monólogos.  

 O que se preserva, no entanto, em ambos os casos, é a noção de que o 

personagem tem sempre como escopo a condução de um diálogo, ou seja, em geral 

Sócrates espera obter a reação de seu público ou de seu interlocutor, exteriorizando 

o diálogo interior de cada um consigo próprio (Teeteto, 189e-190a).  

 A fim de apresentar o percurso realizado pelo diálogo ora estudado, o Fedro, 

tomaremos de agora em diante como objeto de análise os dois discursos iniciais, a 

começar pelo primeiro: o discurso de Lísias. 

  3.7.1. Lisias e seu discurso 

 Lísias  é um personagem que possui fama entre os atenienses. Sem entrar 123

no mérito da questão sobre a correspondência exata entre aquilo que é relatado por 

Platão e o Lísias histórico, farei um breve apanhado acerca deste importante 

personagem político da Atenas.  

 Tal como se configura nos escritos que se pode consultar sobre este 

personagem, a construção de sua fama como excelente orador não é esboçada de 

 Esta posição se confirma pelo interesse explícito de Sócrates em ouvir o discurso de Lísias, mas 122

não somente isto, também pela sua aceitação em proferir ele mesmo um discurso.

 De modo geral se pode dizer que Lísias compõe discursos destinados a serem lidos no tribunal. 123

De modo que, tais discursos não são somente utilizados para defesa, mas antes disso, muito 
provavelmente concebidos como um discurso escolar. (BRISSON, L. Leituras de Platão. Tradução 
de Sônia Maria Maciel. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2003). 



  110

forma linear, mas possui forte influência de acontecimentos históricos. Esses 

acontecimentos são fundamentais para estabelecê-lo no patamar que é conhecido. 

Para citar um dos exemplos mais relevantes da importância de Lísias para Atenas, 

há um momento em que ele adquire cidadania, concedida como recompensa de seu 

apoio financeiro aos banidos que reconquistam Atenas das mãos dos trinta tiranos 

(ROBIN, 2019, p. XXIII-XXIV). 

 Sendo Lísias um orador não só conhecido como famoso, é de se esperar que 

o interesse pelos seus discursos seja amplificado e, portanto, tenha muito alcance 

entre os cidadãos. Não é surpresa, então, Sócrates demonstrar interesse pelo 

conteúdo e pela forma do discurso de Lísias.  
 Na apresentação do tema elaborado por Lísias, Fedro mostra que ele 

defende que não se deve favorecer ao amante (apaixonado) mas sim ao não 

amante. Em letras textuais:  

λέγει γὰρ ὡς χαριστέον µὴ ἐρῶντι µᾶλλον ἢ ἐρῶντι.   

Pois ele discorre que se deve favorecer ao não amante, mais que ao 
amante” (Fedro, 227c).  

 A apresentação desta tese (exposta na forma de uma epídeixis) tem o intuito 

de convencer. O exemplo dado é o ponto de partida do diálogo. O modo de 

apresentação do argumento de Lísias é característico da aquisição da audiência  124

para o tema, seja por meio do estranhamento , mais possível, do que pela 125

aceitação da tese defendida. 

 Há que se verificar a diferença entre a perspectiva do amor como tema 

central do Fedro versus a de que o amor é uma espécie de sustentação para uma 

discussão sobre a retórica . No entanto, como dito acima, passaremos a expor o 126

discurso de Lísias. Em primeiro lugar, é um discurso apresentado de forma elogiosa. 

Fedro faz questão de manter em evidência o que ele considera a grandiosidade do 

maior dos mestres do discurso.  

 Por aquisição da audiência dizemos o exercício de captar a atenção dos ouvintes, de modo a 124

fazê-los acompanhar o roteiro do discurso em curso, em língua latina isso foi caracterizado como 
Capitatio benevolentiae.

 A tese apresentada sem dúvidas provoca um grande impacto na audiência. 125

 O debate sobre esta posição implica visões contrastantes. É certamente um tema que vale a pena 126

investigar com maior acuidade.



  111

 O primeiro dado a ser observado é que nos parece ser o discurso de Lísias 

um discurso aplicado, ainda que pareça absurdo dizer isto quando se trata de 

retórica, uma vez que o objeto da retórica é convencer o correspondente do 

discurso. Neste caso o endereçado é o próprio jovem a quem Lísias tem amor, 

embora queira fazer parecer não tem.  

 Como confirmação, ou melhor, como garantia do bom resultado de “entregar-

se ao que não ama”, Lísias descreve os danos que estariam ligados ao que resulta 

de uma relação com o que ama. O primeiro argumento para entregar-se ao não 

amante, em vez de entregar-se ao amante, é que na relação com este, assim que se 

realiza o desejo, logo aquele se arrepende do que fez. Assim, o que ama reavalia 

tudo o que realizou por causa do amor, seja erro ou acerto, quais danos e quais 

benefícios obtém.  

 Já o que não ama, disso não necessita. Não há que revisar seja o que for, por 

causa de um amor que se não sente amor. De modo que tampouco haverá conflitos 

pessoais, familiares ou de qualquer outra natureza por conta dele (Fedro, 231a-b). 

 Lísias critica nos que amam a mudança de objeto de desejo quando o 

primeiro é realizado . Uma vez que se consumou um ato, o amante é rapidamente 127

capaz de passar a buscar outro objeto de desejo. Na argumentação de Lísias, o que 

ama passa de um a outro amor velozmente. Dada a consumação da relação e 

passando a uma nova relação, o que ama passa a ter maior apreço pelos novos 

amores do que aos já consumados.  

 O texto apresenta ainda os critérios que viabilizam o comportamento do que 

ama, enquanto é atravessado pelo ciúme [φτόνος] e por atos danosos. Ou seja, 

fornece essa compreensão, uma vez que desenvolve a noção de que o que ama é 

capaz de fazer males por palavras e ações ao amado e àqueles que ele acha que o 

desejam (Fedro, 231c).  

 No contexto da palinódia, há uma passagem que ilustra bem os males 

provocados por este tipo de amor. Embora seja uma passagem de reparação dos 

discursos, vale a pena avançá-la aqui: 

εἰ γὰρ ἀκούων τις τύχοι ἡµῶν γεννάδας καὶ πρᾷος τὸ ἦθος, ἑτέρου δὲ 
τοιούτου ἐρῶν ἢ καὶ πρότερόν ποτε ἐρασθείς, λεγόντων ὡς διὰ 

 A noção é corrente inclusive hoje em dia, que ao se realizar um determinado desejo, logo se deixa 127

de desejar. Do que resultaria o desinteresse pelo “objeto” já possuído. 



  112

σµικρὰ µεγάλας ἔχθρας οἱ ἐρασταὶ ἀναιροῦνται καὶ ἔχουσι πρὸς τὰ 
παιδικὰ φθονερῶς τε καὶ βλαβερῶς, πῶς οὐκ ἂν οἴει αὐτὸν ἡγεῖσθαι 
ἀκούειν ἐν ναύταις που τεθραµµένων καὶ οὐδένα ἐλεύθερον ἔρωτα 
ἑωρακότων, 

Pois se um homem nobre e de caráter gentil, apaixonado por um 
outro tal com si mesmo ou tendo amado no passado, viesse a os 
ouvir afirmando que por nada os amantes tomam para si grandes 
hostilidades e têm em relação aos seus favoritos modos ciumentos e 
danosos, como não haveria de crer que escuta gente educada na 
estiva e sem jamais ter visto o amor de um homem livre? (Fedro, 
243c, MCGR). 

 Há uma distinção básica ainda entre o que ama e o que não ama; enquanto o 

primeiro se vangloria em público da relação que possui, ou está a realizar, pode 

passar por diferente do que sua pretensão de fato deseja. Por outro lado, o que não 

ama não precisa se preocupar com a opinião pública, haja vista não ter a 

necessidade de que os outros saibam do que tem feito em questões tais. Isso 

implica dizer que não experimenta a ânsia e a vaidade de proclamar a todos o que 

realiza, e por isto não está sujeito ao julgamento dos outros (Fedro, 232a). 

 Ainda quanto ao que Lísias considera ser o malefício de entregar-se ao 

amante/que ama (erastes), situa-se a visão que se tem quando ele e o amado 

(eromenos) estão a conversar. Como aquele declara de forma incisiva o seu 

interesse pelo amado, numa situação pública, o público pensa que entregaram-se ou 

que estão para entregar-se um ao outro. Do outro lado, na relação pública com o 

que não ama isso não acontece, haja vista entre duas pessoas sempre se poder 

pensar muitas coisas antes desta, seja, por exemplo, uma conversa necessária a 

uma relação de amizade (Fedro, 232c). 

 Muitos dos amantes desejam o corpo antes de desejarem conhecer o caráter 

do amado, bem como outras qualidades pessoais. Já nos não amantes o desejo se 

realiza após o conhecimento do outro como amigo (Fedro, 232e-233a). 

  Ainda sobre o que está enamorado, há motivos para crer que há a tendência 

de louvar toda e qualquer ação do amado. Há dois motivos aparentes para isso: 

primeiro, por medo de perder ou repelir o amado; depois, porque o estar enamorado 

lhe diminui o discernimento.  

 No passo 233d-234a, há uma associação do amante ao mendigo, e nessa 

associação uma sequência argumentativa que expõe. Segundo a visão de Lísias, 

conceder favores ao amante é como concedê-los ao necessitado. O passo seguinte, 



  113

234a, mostra que deve haver uma inversão, pois, em vez de conceder favores a 

quem necessita, deve-se conceder a quem pode retribuir. Assim, não se deve 

entregar ao amante, pois este, quando consumado o ato, passará a não amar, uma 

vez que realizou seu desejo. Assim, o não amante é mais confiável, visto ser ele 

alguém por quem se tem amizade, antes de mais.  

 Num pequeno ensaio conclusivo, à guisa de proteger-se da contestação de 

sua exposição, Lísias responde a uma suposta inquirição: se estaria a dizer que se 

deve entregar a qualquer um que não ame, indistintamente? Ao que responde Lísias 

por meio de uma comparação com um hipotético defensor de entregar-se àquele 

que ama. Segundo ele: “Em meu entender, ninguém que amasse te exortaria a ter o 

mesmo desígnio para todos os amantes” [ἐγὼ µὲν οἶµαι οὐδ’ ἂν τὸν ἐρῶντα πρὸς 

ἅπαντάς σε κελεύειν τοὺς ἐρῶντας ταύτην ἔχειν τὴν διάνοιαν]. Sua resposta é dada 

por meio da negativa, que isso não deve ser feito, não diria que se entregue a todo 

aquele que não ama (Fedro, 234b-c, JRF).  

 A finalidade do discurso de Lísias, como vimos, é fazer com que aquele por 

quem tem desejo decida favorecê-lo acreditando que ele é um não amante, e 

fazendo isso exatamente porque haveria para si mais benefícios em realizar esta 

ação, pelos motivos já elencados. À luz disso, o discurso de Lísias abre um debate 

sobre o utilitarismo nas relações amorosas. 

3.8. O Primeiro discurso de Sócrates (237a-241d) 

 Sócrates afirma que a importância do texto de Lísias se dá para ele de 

maneira expressiva apenas pela retórica. Ele não viu no discurso algo que 

possuísse maior valor que o método retórico com o qual foi construído (Fedro, 

235a). Vale dizer para tanto que, tendo em vista esta posição inicial, o filósofo 

demonstra que o conteúdo tratado não está a contento, apesar da forma impactante 

com que se apresenta. Ainda assim, ressalta as críticas a tal discurso, apontando 

que o modelo repetitivo indicaria a incapacidade de tratar o assunto de forma 

aprofundada.  

 O discurso de Sócrates se desenvolve entre os passos 237a e 241d. 

Podemos identificar de antemão um recurso raro na figura de Sócrates, a invocação 



  114

das musas  (Fedro, 237a). A problemática da invocação às musas  põe um 128 129

desafio metodológico para o Fedro. Se, por um lado, é notório que este recurso é 

pouco recorrente no percurso da obra de Platão, atribuído a Sócrates, por outro 

lado, é preciso expor as nuanças que ele pode tomar quando analisado no contexto 

em que aparece neste diálogo. Em primeiro lugar, é forçoso identificar que haverá 

neste recurso um sinal de afastamento da autoria, visto que aquilo que se pronuncia 

depende da inspiração das musas. Vale a pena comparar esta atitude do filósofo 

com a oração à Pã, com a qual o diálogo termina.   

 Sob outro ponto de vista, importa lembrar que este recurso também aparece 

no Fédon, 60e, em outro contexto, mas que evidencia, tanto quanto a referência no 

Fedro, o fator de ligação com a inspiração divina. Se bem observado, pode-se 

verificar que Sócrates está a demonstrar a dificuldade de conhecer por meio do 

raciocínio por ele praticado. Transcrevemos a passagem a fim de poder exemplificar 

a questão posta por Cebes acerca de sua nova atividade: 

Λέγε τοίνυν, ἔφη, αὐτῷ, ὦ Κέβης, τἀληθῆ, ὅτι οὐκ ἐκείνῳ βουλόµενος 
οὐδὲ τοῖς ποιήµασιν αὐτοῦ ἀντίτεχνος εἶναι ἐποίησα ταῦτα — ᾔδη γὰρ 
ὡς οὐ ῥᾴδιον εἴη — ἀλλ’ ἐνυπνίων τινῶν ἀποπειρώµενος τί λέγοι, καὶ 
ἀφοσιούµενος εἰ ἄρα πολλάκις ταύτην τὴν µουσικήν µοι ἐπιτάττοι 
ποιεῖν. ἦν γὰρ δὴ ἄττα τοιάδε· πολλάκις µοι φοιτῶν τὸ αὐτὸ ἐνύπνιον 
ἐν τῷ παρελθόντι βίῳ, ἄλλοτ’ ἐν ἄλλῃ ὄψει φαινόµενον, τὰ αὐτὰ δὲ 
λέγον, “Ὦ Σώκρατες,” ἔφη, “µουσικὴν ποίει καὶ ἐργάζου. 

Pois bem, Cebes — redarguiu Sócrates —, diz-lhe a verdade! Que 
não foi intenção minha competir com ele ou com os seus poemas 
(nem isso seria fácil, sabia-o bem …), mas tão-só certificar-me do 
significado de certos sonhos e desquitar-me de um dever religioso, 
caso fosse esta a espécie de «música» que me mandavam praticar. 
Eis em linhas gerais, os fatos: frequentes vezes ao longo da minha 
vida me visitava o mesmo sonho, ora sob uma ora sob outra visão, 
mas sempre com as mesmas palavras: “Sócrates, compõe, pratica a 
arte das Musas” (Fédon, 60e). 

 A invocação às musas é propriamente característica do modelo de composição poética. Se 128

observamos as epopéias, veremos que sempre são iniciadas a partir de uma invocação às musas. 
Deve-se observar a importante distinção entre aquilo que caracteriza a inspiração das musas e o que 
vem a ser caracterizado como o discurso da filosofia. Como é possível mensurar em um 
aprofundamento acerca da literatura sobre o tema, a inspiração das musas se liga ao campo da 
música e da história, e por assim dizer, é característico disto a atribuição a elas daquilo que sai da 
boca do poeta. Para um estudo sobre a questão das musas e os fundamentos filosóficos da música. 
Ver: BALBONI, André. Sopro das musas: Fundamentos filosóficos da música. Tradução de Sofia 
Tsirakis. São Paulo: Odysseus Editora, 2018.

 Há a ocorrência da invocação também ocorre no Timeu, 27c. 129

http://stephanus.tlg.uci.edu/help/BetaManual/online/Q.html
http://stephanus.tlg.uci.edu/help/BetaManual/online/Q.html


  115

 Há neste pequeno interlúdio entre Sócrates e Cebes uma discussão acerca 

da função da música e, por conseguinte, uma problematização a respeito daquilo 

que se constitui como mistério divino. Ainda que Sócrates demonstre ser um pedido 

divino com uma aparição em sonho, não há bases seguras o suficiente para afirmar 

em que medida esta posição apresentada como atividade final de Sócrates (se 

levarmos em conta que a narrativa acerca dela aparece nos momentos finais 

descritos no Fédon) seja primordialmente contrária à atividade filosófica.  

 A questão fica em aberto na passagem, de modo que não possuímos uma 

posição definitiva de Platão sobre o tema. No entanto, pode-se ainda apresentar a 

passagem da República 376e, na qual é mencionada a música como uma das 

partes essenciais à educação da alma. Na passagem, há um debate sobre a 

primazia da música sobre a ginástica, indicando ser a educação da alma 

primordialmente necessária, e anterior até mesmo à educação do corpo pela 

ginástica. O passo confronta passagens em que seria possível defender um 

equilíbrio entre ambas. Porém, vale estar atento ao cuidado que se faz necessário 

em virtude das posições platônicas que se filiam à assimetria entre corpo e alma.  

 Há uma distinção tácita entre o discurso de Lísias e o primeiro discurso de 

Sócrates. Enquanto Lísias assume a autoria do que está a dizer, ou seja, faz 

questão de ser reconhecido como o autor de suas palavras , Sócrates fala de 130

forma velada tanto figurativamente quanto materialmente no primeiro caso da 

invocação às musas, no segundo, por estar com o rosto encoberto (Fedro, 237a). 

 Sócrates encoberto demonstra a desfaçatez de Lísias, que usa um discurso, 

no qual descreve um não amante, quando na verdade é um amante. Na forma 

indireta, Sócrates ataca o discurso de Lísias, ainda que produzindo um discurso com 

conteúdo semelhante. Outro ponto a ser observado é que a crítica de Sócrates a 

Lísias também ocorreu no sentido de mostrar que, devido à insistente repetição de 

partes do tema, Lísias estaria demonstrando menor habilidade (Fedro, 235a) do que 

aquela pela qual é famoso. Guthrie (2012, p. 882) ressalta a avaliação de Sócrates 

sobre o discurso de Lísias como sendo de méritos literários pobres, a saber, devido 

a duas características principais já antecipadas acima: pelo parecer reiterativo ou 

 “Lísias tinha escrito sobre o modo de seduzir um jovem belo, sem ser por um apaixonado” (Fedro, 130

227d). A atividade da escrita nesse contexto, o sofístico, é um elemento capaz de produzir uma 
relação intencional efetuada entre o texto escrito e seu autor.



  116

pelo descuido resultante da necessidade de encher o texto, ou ainda, como se 

costuma dizer, fazer uso de uma vaidade pueril para demonstrar virtuosismo.  

 Sócrates faria uma narrativa semelhante à de Lísias, embora crie uma 

estratégia que acrescenta poesia à sua fala (Fedro, 237b). Em uma fórmula 

semelhante a de Lísias, mas implicando na autoria uma fábula , expõe 131

expressamente como um discurso fictício dirigido a um jovem, Sócrates diz:  

Ἦν οὕτω δὴ παῖς, µᾶλλον δὲ µειρακίσκος, µάλα καλός· τούτῳ δὲ 
ἦσαν ἐρασταὶ πάνυ πολλοί.  

Era uma vez um jovem ou, melhor, um adolescente muito belo, que 
tinha numerosíssimos apaixonados (Fedro, 237b, JRF).  

 Um dentre estes, apesar de estar apaixonado, fará crer ao jovem belo que 

não está. De fato, tenta convencê-lo de que não está apaixonado.  

 Há nesta primeira passagem um ponto de encontro entre a argumentação de 

Lísias e a de Sócrates sobre amor (περὶ ἔρωτος). No entanto, enquanto Lísias fala 

de forma genérica, Sócrates o faz por intermédio de uma suposição. Deste modo, 

pode-se observar que o discurso de Lísias tem a pretensão de saber, e o de 

Sócrates revela uma reticência. Sendo assim, Sócrates faz a exposição da 

argumentação do apaixonado, que se passa por não amante, para que o jovem 

conceda favores ao não amante, visto que seria muito mais vantajoso conceder 

favores a quem não ama do que a quem ama. 

 Vale ressaltar que em relação à construção do discurso de Sócrates, proferido 

a partir de 237a, este se dá mediante a ameaça do uso da força, ainda que se possa 

afirmar que Sócrates estivesse dissimulando. A bem dizer, que teria forjado a 

necessidade do uso da força por Fedro.  

 Mesmo que o discurso de Sócrates seja feito de modo performático, ele já 

insere nesta sua primeira manifestação discursiva um modelo de filosofia, quando 

coloca em evidência a questão do que é algo? Neste caso, diz: “τοὺς δὲ πολλοὺς 

 Ainda que saibamos haver a possibilidade de inclusão no campo semântico de µύθος palavra, 131

discurso, entre outros, nessa passagem em específico, há uma referência direta às Musas como 
inspiração para o discurso a ser proferido. Tal solicitação incita uma referência direta ao fazer dos 
poetas, que pedem inspiração às musas. O que vale a pena ter em mente quanto a esta passagem é 
que nela não estamos diante somente de uma reprodução do fazer poético tal como faziam os 
produtores das epopeias, mas a passagem pode guardar certo intuito socrático no distanciamento 
que ele pretende ter daquilo que vai proferir enquanto discurso.



  117

λέληθεν ὅτι οὐκ ἴσασι τὴν οὐσίαν ἑκάστου”. “Ora à maioria dos homens escapa que 

eles não sabem a essência de cada coisa” (Fedro, 237c).  

 Sócrates argumenta que para que um debate possa ser bem-sucedido é 

preciso que exista um comum acordo, ou seja, um ponto de partida partilhado, para 

que se possa saber o locus a partir do qual se desenvolve a conversação. Sem este 

acordo prévio é visível que a conversação já esteja fadada ao fracasso .  132

 A insistência de Sócrates quanto a esse requisito é característica da sua 

posição quanto a produção de um discurso. Assim, definir a natureza do amor, bem 

como seus efeitos é um requisito básico para se ter um ponto de retorno no 

desenvolvimento do debate. Sobre isso, diz Sócrates:  

Περὶ παντός, ὦ παῖ, µία ἀρχὴ τοῖς µέλλουσι καλῶς βουλεύσεσθαι· 
εἰδέναι δεῖ περὶ οὗ ἂν ᾖ ἡ βουλή, ἢ παντὸς ἁµαρτάνειν ἀνάγκη.  

A respeito de qualquer assunto, ó jovem, há apenas um ponto de 
partida para quem intenta bem julgar: precisa saber em que consiste 
o objecto sobre que se delibera, ou então é inevitável que falhará 
totalmente (Fedro, 237c, JRF).  

 Para Sócrates, pode ser tomada como primeira definição de amor a de que é 

ele um desejo: “Que o amor constitui um desejo, é conhecido de todos” (Fedro, 

237d, JRF). Tanto o que ama quanto o que não ama sentem desejo do que é belo. 

Desse modo, deve haver um recurso para distingui-los. Adicionado a esta afirmação, 

Sócrates diz que há em nós dois princípios, que de forma diferente nos conduzem e 

que, por isto, seguimos para onde nos guiam: são esses o desejo e a reflexão. O 

primeiro, inato, o segundo, adquirido. Estes dois recursos, ora estão de acordo um 

com o outro, ora estão em conflito.  

 Ora, ocorre que muitas vezes um se sobrepõe e domina o outro. A passagem 

é sequenciada pela qualificação destes dois recursos. Um associado ao que almeja 

ao que há de melhor, mediado pela razão; o outro, que contra a razão avança para 

os prazeres. De modo que a perda do autodomínio neste campo incita ao 

desregramento. Textualmente se diz: 

 A exigência de um acordo, ou como dissemos, compreensão em comum como pré-requisito para 132

o debate é demonstrada no Cármides, 163d, com a fala de Sócrates: “[…]Já ouvi mais de mil vezes 
Pródico dissertar sobre a distinção entre sinônimos. Concedo-te inteira liberdade para usares as 
palavras no sentido que te parecer, bastando que me declares o significado de que te serve. 
Voltemos, portanto, para o começo, e explica-me com mais clareza […]”. 



  118

τούτω δὲ ἐν ἡµῖν τοτὲ µὲν ὁµονοεῖτον, ἔστι δὲ ὅτε στασιάζετον· καὶ 
τοτὲ µὲν ἡ ἑτέρα, ἄλλοτε δὲ ἡ ἑτέρα κρατεῖ. δόξης µὲν οὖν ἐπὶ τὸ 
ἄριστον λόγῳ ἀγούσης καὶ κρατούσης τῷ κράτει σωφροσύνη ὄνοµα· 
238. ἐπιθυµίας δὲ ἀλόγως ἑλκούσης ἐπὶ ἡδονὰς καὶ ἀρξάσης ἐν ἡµῖν 
τῇ ἀρχῇ ὕβρις ἐπωνοµάσθη.  

E estes dois impulsos encontram-se às vezes de acordo, em nós; 
mas acontece também que entram em conflito outras vezes, e ora 
domina um, ora o outro. Por conseguinte, quando a reflexão nos 
conduz para o melhor pela razão, e domina pela força, toma de 
temperança; quando, porém, é o desejo que, contra a razão, nos 
arrasta para os prazeres e exerce o seu domínio em nós, recebe o 
apelido de desregramento” (Fedro, 237d-238a, JRF). 

   

 Essa passagem aponta as duas inclinações humanas, de acordo com a 

capacidade de cada uma delas se fazer presente no humano. Quer dizer, ambas 

tem a possibilidade de serem exercidas, e isso se resolve numa espécie de disputa. 

Assim, Sócrates descreve as características, ou modelos do que foi intitulado como 

desregramento (Fedro, 238a). Neste passo, há uma catalogação dos nomes dados 

quando um desejo prevalece sobre a reflexão, e vice versa.  

δόξης µὲν οὖν ἐπὶ τὸ ἄριστον λόγῳ ἀγούσης καὶ κρατούσης τῷ κράτει 
σωφροσύνη ὄνοµα· 238. ἐπιθυµίας δὲ ἀλόγως ἑλκούσης ἐπὶ ἡδονὰς 
καὶ ἀρξάσης ἐν ἡµῖν τῇ ἀρχῇ ὕβρις ἐπωνοµάσθη.  

Assim, em matéria de alimentação, quando um desejo prevalece 
sobre a reflexão do que é melhor e sobre os outros desejos, receberá 
o nome de gula e conferirá a quem o possui designação análoga 
(Fedro, 238a, JRF). 

 Este pequeno trecho aborda a condição de submissão do corpo ao desejo, 

uma vez que, quando ele se impõe, sem o auxílio da reflexão, torna-se irrefreável. É 

interessante como a sequência da fala de Sócrates promoverá uma qualificação do 

desejo:  

ἡ γὰρ ἄνευ λόγου δόξης ἐπὶ τὸ ὀρθὸν ὁρµώσης κρατήσασα 
ἐπιθυµία πρὸς ἡδονὴν ἀχθεῖσα κάλλους, καὶ ὑπὸ αὖ τῶν ἑαυτῆς 
συγγενῶν ἐπιθυµιῶν ἐπὶ σωµάτων κάλλος ἐρρωµένως ῥωσθεῖσα 
νικήσασα ἀγωγῇ, ἀπ’ αὐτῆς τῆς ῥώµης ἐπωνυµίαν λαβοῦσα, ἔρως 
ἐκλήθη.  

Ora, quando um desejo, desprovido de razão, é arrastado para o 
prazer da beleza e prevalece sobre a reflexão que tende para a 
justiça; quando, além disso, robustecido vigorosamente por desejos 
análogos que tendem para a beleza corporal, se torna senhor 
absoluto, tal desejo toma o nome dessa força e passa a chamar-se 
amor (Fedro 238c-e, JRF).  



  119

 No jogo de palavras proposto pelo texto, a associação entre desejo e eros se 

torna evidente. Resta saber quais são as consequências desta associação para o 

que Sócrates ainda elabora, de modo especial, quando se trata da explicação da 

ação, ou do protagonismo da razão  como elemento fundamental na constituição e 133

na educação das almas. 

 Sócrates retoma o discurso e o programa de análise do saldo da relação 

entre o amado e o amante, deste modo, se dispondo a passar a limpo: 

τίς ὠφελία ἢ βλάβη ἀπό τε ἐρῶντος καὶ µὴ τῷ χαριζοµένῳ ἐξ εἰκότος 
συµβήσεται.  

[…] que vantagem ou que dano, vindos daquele que ama, pode 
sobrevir a quem concede os favores (Fedro, 238e, JRF). 

 É ainda nesse passo que ele inicia uma lista destas “vantagens”. No entanto, 

considera-se, ao final, que o saldo é negativo para o amado, visto a maior parte 

delas se converteram em dano para ele.  

 É possível dizer, vale lembrar, que há um movimento de cerceamento do 

desenvolvimento intelectual do amado, para que, assim, ele possa se encontrar em 

situação de inferioridade em relação ao amante. 

  Sócrates exemplifica que o amante não admite no amado a superioridade, 

que implicaria uma liberdade superior à do amante. Como consequência, haveria a 

inexistência de controle do amante em relação ao amado (Fedro, 239a). Neste 

sentido, o que ele fará será rebaixar o amado, no intuito de que este não progrida a 

ponto de poder ultrapassá-lo. Ainda, buscará afastá-lo daqueles que potencialmente 

poderiam proporcionar que o amado se torne homem, os quais seriam capazes de 

ampliar a sua sabedoria.  

 Isso significa que a forma pela qual o amado (eromenos) teria possibilitado o 

seu desenvolvimento é efetivada pela convivência que possibilita o seu crescimento 

pela filosofia, por isso, o amante (erastes) fará de tudo para que ele não se exercite, 

a fim de não vir a cair no desprezo do amado. O objetivo é que a pessoa amada seja 

 Não é difícil encontrar menções a esta noção em Platão. De modo especial, se pode ver que este 133

tema encontra eco, quase sempre, nas abordagens da relação entre conhecimento (episteme) e 
opinião (doxa). 



  120

ignorante “em tudo e em relação a tudo” (Fedro, 239b). Disso resultaria uma 

dependência ou situação hierarquicamente inferior do amado em relação ao amante.  

 Na esteira da crítica postulada por Sócrates, ao nomear aquele que é “presa 

do amor” (nas condições expostas nesse passo), vê-se que esse se encontra numa 

condição indigna. Nesse sentido, é possível dizer que Sócrates desenvolve uma 

análise do corpo que se torna não viril em decorrência da interferência do amante, o 

que provoca repulsa, tendo em vista o contexto de valores de guerra associados a 

virilidade. 

 Sócrates demonstra que, em verdade, o amante deseja ver desprovido de 

tudo o que é benéfico ao seu amado, a fim de que possa ele mesmo ser a referência 

para o jovem. De fato:  

πατρὸς γὰρ καὶ µητρὸς καὶ συγγενῶν καὶ φίλων στέρεσθαι ἂν αὐτὸν 
δέξαιτο, διακωλυτὰς καὶ ἐπιτιµητὰς ἡγούµενος τῆς ἡδίστης πρὸς 
αὐτὸν ὁµιλίας.  

[…] acolheria assim de bom grado que se encontrasse [o amado] 
privado de pai, mãe, parentes e amigos, por considerar um estorvo e 
fonte de censura à sua agradável convivência com ele […] (Fedro, 
239e-240a, JRF). 

 Isso implicaria que trocasse uma momentânea sensação de prazer por uma 

situação de dano ao amado (Fedro, 240b). Sócrates exemplifica com o caso da 

cortesã, para dizer que assim também acontece com o amante: mas é neste que 

haverá ainda maior dano, visto que a convivência traz o seu peso em qualquer 

idade, e se já é pesada entre iguais, tanto mais será quando há grande diferença de 

idade.  

 Parece ser descrito por Sócrates o desejo de permanência cotidiana do mais 

velho com o mais jovem, a fim de que ele possa sentir o prazer e vigor da juventude 

do outro; já o amado tem a sensação de estar sendo vigiado a todo o tempo e estar 

sob desconfiança constante (Fedro, 240c-d). O amado ainda escuta elogios 

hiperbólicos e desproporcionais, já intoleráveis quando o amante está sóbrio, e 

ainda mais quando este está sob o efeito da embriaguez, que faz passar os elogios 

de intoleráveis a vergonhosos, devido ao livre uso da linguagem que a ebriedade 

proporciona (Fedro, 241e). 



  121

 O amante, tendo passado o tempo de usufruto da juventude do amado, é 

capaz de tornar-se outra pessoa, e quando este (eromenos) reclama as promessas 

que recebera no passado, crê estar falando com a mesma pessoa, quando na 

verdade está a falar com outra. Tendo o amante a incapacidade de dizer que se 

tornou diferente, passa por culpado de fraude. O amado então busca persegui-lo em 

buscar do que lhe fora prometido, e chama os deuses por testemunhas (Fedro, 

241a-b). 

 Sócrates destaca em conclusão do primeiro discurso dizendo:  

ταῦτά τε οὖν χρή, ὦ παῖ, συννοεῖν, καὶ εἰδέναι τὴν ἐραστοῦ φιλίαν ὅτι 
οὐ µετ’ εὐνοίας γίγνεται, ἀλλὰ σιτίου τρόπον, χάριν πλησµονῆς, ὡς 
λύκοι ἄρνας ἀγαπῶσιν, ὣς παῖδα φιλοῦσιν ἐρασταί.  

Portanto, meu jovem, deves ter isto em mente e saber que a amizade 
do apaixonado não nasce acompanhada de boas intenções, mas 
busca-se à guisa de alimento e assim os apaixonados amam o jovem 
(Fedro,  241c-d, JRF). 

 A crítica socrática se dirige diretamente ao modelo de troca do interesse do 

que permanece por aquilo que é efêmero, a saber, o desejo que se realiza 

momentaneamente, e não como finalidade de algo que esteja nele mesmo. 

 Como pode ser visto na leitura desses dois discursos, o campo da 

competição direta entre eles dá lugar a uma severa crítica de Sócrates ao discursos 

de Lísias, realizada ponto por ponto. De fato, Sócrates inicia o seu discurso tendo 

como referencia a defesa do entregar-se ao não amante, mas em vez de seguir um 

fluxo de defesa ininterrupta desta posição, pelo contrário, ele estabelece todos os 

passos de sua narrativa inserindo nela os elementos de crítica.  

 Sócrates torna evidente que há muito mais ganhos para o amante que se faz 

passar por não amante, do que para o jovem. Pelo contrário, o jovem pode ter, como 

fruto desta relação, uma coleção de prejuízos.  

 É importante notar que os elementos de reprovação não se colocam na 

questão da relação entre os dois, mas na equação de benefícios e prejuízos que 

podem ser auferidos por ambos, amante e amado.  



  122

Capítulo IV 
O segundo discurso de Sócrates no Fedro 



  123

IV. O segundo discurso de Sócrates no Fedro 

Platão é, certamente, um filósofo em tensão (FALLAS, 2008, p. 76). Isso pode 

ser dito visto que não é facilmente colocada a defesa de uma tese sem que se 

evidenciem e se trabalhem as contradições e os possíveis questionamentos ao 

estabelecimento de uma posição. Sua obra está permeada pelo processo de embate 

de ideias, sem o qual não se encaminha nenhum tipo de entendimento sobre um 

problema investigativo, ou seja, Platão não se arvora do direito de colocar uma tese 

sem se propor a debatê-la. Em oposição aos que ele torna antagonistas de 

Sócrates, ele tem dificuldade em pôr na boca de Sócrates discursos longos, os 

µακρολόγοι (makrologoi) regidos pela επιδειξις (epideixis), muito embora tenha sido 

o pedido realizado por Fedro no diálogo homônimo: que Sócrates realize um 

discurso nesta categoria.  

 Como elencado no capítulo anterior, Sócrates desenvolveu um discurso “em 

competição” com o discurso de Lísias, e aquele primeiro discurso de Sócrates, 

embora já tenha apresentado distinção em relação ao discurso de Lísias, não é o 

suficiente para que a sua posição seja colocada nos melhores termos. É por esse 

motivo que Sócrates se dispõe a realizar um novo discurso (Fedro, 243c ss). Nesse 

sentido, passamos a analisar as características do segundo discurso de Sócrates no 

que tange à constituição de uma teoria do amor.  

 Sócrates declara que o discurso por ele pronunciado anteriormente não lhe 

pertencia, mas sim, pertencia a Fedro, uma vez que fora incitado por ele (Fedro, 

244a). Mais à frente se referirá, também de forma específica, como e por que o 

discurso atual, aquele que irá proferir é considerado também como inspirado por 

outrem.  

 A sequência do trabalho será realizada pela análise do segundo discurso de 

Sócrates e dos temas trazidos à baila como consequência da introdução da alma 

como um elemento central desta parte do diálogo. 



  124

 Segundo se poderá apurar neste capítulo, o ponto-chave a partir do qual 

Sócrates inicia a crítica, tanto ao discurso de Lísias quanto ao próprio discurso, tem 

uma relação direta com a oposição de mania a sōphrosynē. Neste binômio, 

encontra-se sintetizada a relação de oposição entre o que é uma coisa inteiramente 

má, e uma inteiramente boa (Fedro, 244a).  

 Se, por um lado, sabemos que os dois discursos de Sócrates de fato lhe 

pertencem, no sentido de serem a ele atribuídos por Platão no contexto da 

dramaturgia do diálogo; por outro, é importante notar como o próprio personagem 

Sócrates fará questão de se distanciar do primeiro discurso pronunciado por ele.  

 Toma ele essa posição, tornando o seu primeiro discurso também um ponto 

fundamental, originário do desdobramento da análise a ser desenvolvida no segundo 

discurso. A saber, Sócrates, no ensejo de fazer oposição ao primeiro discurso, 

apresenta no seu segundo discurso a tese oposta sobre a relação amante e amado. 

E, como se vê em 244a, atribui ao próprio Fedro o primeiro discurso que ele havia 

realizado.  

ΣΩ. Οὑτωσὶ τοίνυν, ὦ παῖ καλέ, ἐννόησον, ὡς ὁ µὲν πρότερος ἦν 
λόγος Φαίδρου τοῦ Πυθοκλέους, Μυρρινουσίου ἀνδρός·  

Eis na verdade, bela criança, o que deves pôr em mente, que o 
precedente discurso era de Fedro, filho de Pítocles do demo de 
Mirrinunte” (Fedro, 243e-244a). 

 Passemos então aos elementos trazidos no seu segundo discurso, um dos 

quais se mostra fundamental para compreender a argumentação sobre a conquista, 

no caso do sedução amorosa, e também em relação à educação do jovem, um 

destes elementos centrais na obra é a alma.  

4.1. Da alma no Fedro 

 A dificuldade de explicação contida na amplitude das referências platônicas 

do termo alma [ψυχή] não deve ser tomada como um empecilho ao exercício 

filosófico para elucidar, tanto quanto possível, quais os parâmetros e quais os 

possíveis caminhos que podemos tomar para tornar o tema exequível.  



  125

 É sabido que o exercício da pesquisa platônica permite o acesso a uma série 

de temas que podem ser recolhidos em seus diálogos, e a recorrência destes temas 

fornece um enorme campo de referências que torna a pesquisa tanto instigante 

quando difícil, visto que, como já fora mencionado anteriormente, os temas 

platônicos ultrapassam a simplicidade de uma leitura fluida e literária de seus textos. 

 O tema da alma é um desses, cativante tanto pela amplitude quanto pela 

dificuldade. O exercício filosófico provoca este tipo de experiência ao/a pesquisador/

a. No entanto, a fim de mostrar que o tema não se encontra perdido em meio a estas 

páginas, é preciso apontar a que ele se liga no seio da pesquisa que aqui se 

desenvolve. O tema da alma (psyché) nos interessa para que se possa compreendê-

la aqui em suas conexões com nosso tema central eros/amor.  

 Sobre a alma, vê-se como uma posição clássica no contexto dos estudos 

platônicos a sua divisão entre a parte racional e a parte bestial e selvagem, portanto 

é justamente a partir dessa concepção bipolar  que se pode identificar a sua 134

conexão com eros.  

 Em República IX 571c-d, uma passagem que radicaliza a oposição entre as 

duas partes opostas da alma no contexto das relações de desejo e comando, expõe:  

Λέγεις δὲ καὶ τίνας, ἔφη, ταύτας; Τὰς περὶ τὸν ὕπνον, ἦν δ’ ἐγώ, 
ἐγειροµένας, ὅταν τὸ µὲν ἄλλο τῆς ψυχῆς εὕδῃ, ὅσον λογιστικὸν καὶ 
ἥµερον καὶ ἄρχον ἐκείνου, τὸ δὲ θηριῶδές τε καὶ ἄγριον, ἢ σίτων ἢ 
µέθης  πλησθέν, σκιρτᾷ τε καὶ ἀπωσάµενον τὸν ὕπνον ζητῇ ἰέναι  καὶ 
ἀποπιµπλάναι τὰ αὑτοῦ ἤθη· οἶσθ’ ὅτι πάντα ἐν τῷ τοιούτῳ τολµᾷ 
ποιεῖν, ὡς ἀπὸ πάσης λελυµένον τε καὶ  ἀπηλλαγµένον αἰσχύνης καὶ 
φρονήσεως. µητρί τε γὰρ ἐπιχειρεῖν µείγνυσθαι, ὡς οἴεται, οὐδὲν 
ὀκνεῖ, ἄλλῳ τε ὁτῳοῦν ἀνθρώπων καὶ θεῶν καὶ θηρίων, µιαιφονεῖν τε 
ὁτιοῦν, βρώµατός τε ἀπέχεσθαι µηδενός· καὶ ἑνὶ λόγῳ οὔτε ἀνοίας 
οὐδὲν ἐλλείπει οὔτ’ ἀναισχυντίας. 

– Mas de que desejos falas? – Daqueles –  respondi – que 
despertam durante o sono, quando repousa esta parte da alma que é 
racional, dócil, e feita para comandar a outra, e quando a parte 
bestial e selvagem, empanzinada de comida ou de vinho, estremece, 
e depois de sacudir o sono, parte em busca de satisfações para os 
apetites. Sabes que em semelhante caso ela se atreve a tudo, como 
que liberta e desobrigada de todo pudor e de toda prudência. Ela não 
teme intentar, na imaginação, unir-se à sua mãe, ou a quem quer que 
seja, homem, deus ou animal, de macular-se com não importa qual 

 Sobre as distintas partes da alma, em seu artigo “Self-Knowledge, Eros and Recollection in Plato’s 134

Phaedrus”, Athanasia Giasoumi (2021, p. 25) avalia uma relação proposta por Dorter (2006, p. 262) 
que entende a alma como uma composição de eus distintos, o eu associado a parte má da alma, e o 
eu associado à parte boa da alma. Se isso for aceito, afirma Giassoumi, teria de ser aceito o eu como 
uma parte dentro da alma, e não como a alma como um todo. Posição à qual a autora se opõe.



  126

assassínio e de não abster-se de qualquer espécie de alimento; 
numa palavra, não há loucura nem impudência de que não seja 
capaz” (República, IX 571c-d, JG, grifo nosso). 

 Esta é, certamente, uma passagem central para compreender o modelo 

explicado por Platão quanto à relação de domínio de uma parte da alma sobre as 

outras. A posição, que apresenta uma dualidade, ou seja, uma alma compreendida 

por um sistema de oposição num par ordenado, é encontrada, como se sabe, em 

diferentes diálogos. Embora não seja a única maneira pela qual Platão desenvolve 

seus estudos sobre ela, tal como se vê no Fedro, há outra perspectiva.  

 O livro IX da República enseja um estudo acerca do desejo, uma categoria 

platônica que, se assim podemos dizer, implica uma complexa interpretação. Por 

que pode-se dizer complexa? Porque a maior parte de sua formulação, não se 

encontrando num único texto, mas pelo contrário, expandida em diversos momentos 

do corpus, acaba por demonstrar a necessidade de não se realizar uma junção de 

todas elas num sentido unitário, o que dá a magnitude da dificuldade, visto que é 

preciso resguardar os contextos nos quais o tema é inserido. 

 Se, por um lado, há um exercício platônico recorrente a fim de explicitar à 

natureza da alma tal exercício central, não é tão somente a base na qual se pode 

buscar fundamento capaz de estabelecer parâmetros para a compreensão das 

atividades humanas e do mundo visível .  135

 O estudo dos usos platônicos de imagens e referências aos deuses  nos dá 136

a dimensão da importância do contexto cultural na composição de sua obra. Platão 

não nega o conjunto de crenças partilhadas pelo menos por alguns dos seus 

contemporâneos, apesar de não estar ele necessariamente de acordo com a maioria 

delas . Isso seria algo difícil de sustentar. 137

 Estaria propenso a inserir o termo realidade, visto que ele é muito mais transparente para um 135

leitor atual. Entretanto, visto que este termo não pode ser usado de maneira corriqueira sem maiores 
protestos, vale aqui utilizar uma terminologia que aborde o sentido ao qual pretendemos nos reportar, 
de modo que também não diminua a sua proximidade com o texto platônico.

 A abundância desse recurso não desqualifica o texto platônico, pelo contrário, demonstra que está 136

inserido num contexto o qual ele não ignora, e portanto, faz uso do mesmo para enriquecer com 
referências que possam facilmente ser reconhecidas por seus contemporâneos a fim de tornar 
acessível o conteúdo que pretende abordar. 

 Um importante estudo sobre a questão da religião grega é feito por Michael Morgan. Cf. 137

MORGAN, Michael L. Platão e a religião grega. In. Platão. Tradução Saulo Krieger. São Paulo; 
Ideias & Letras, 2013.



  127

  A passagem acima mencionada, da República IX, é um importante material 

para analisar a relação entre a moderação e os prazeres, entre o regramento e o 

desregramento. É, sobretudo, um exemplo crucial para compreender a análise do 

Eros tirânico [τύραννος ὁ Ἔρως] (República IX, 573b), interpretado pela 

sobreposição dos prazeres a todo tipo de moderação e regramento. Ou seja, é uma 

passagem sobre como o eros pode exercer a tirania sobre a existência à medida em 

que o humano exerce o seu anseio de entregar-se sem moderação aos prazeres.  

 Tamanha é a força exercida pelo eros naquele que se enche dele a ponto de, 

sob seu domínio se dizer:  

Καὶ µὴν ὅ γε µαινόµενος καὶ ὑποκεκινηκὼς οὐ µόνον ἀνθρώπων ἀλλὰ 
καὶ θεῶν ἐπιχειρεῖ τε καὶ ἐλπίζει δυνατὸς εἶναι ἄρχειν. 

Além disso, o homem furioso e perturbado não só tenta mandar nos 
homens, como nos deuses também, e imagina ser capaz disso 
(República IX, 573c, MHRP). 

 Se estamos a analisar os motivos e as causas dos prazeres, estes que se 

manifestam da maneira corretamente dita, no corpo, é preciso compreender a 

dificuldade platônica colocada no suposto antagonismo entre a negação absoluta 

dos prazeres e a recuperação dos prazeres no estabelecimento de prazeres bons e 

maus . 138

 É um exercício fundamental na compreensão dos estudos platônicos a 

distinção entre os modelos de conflito na alma, que se dão na concepção de alma 

bipartite dos primeiros livros da República, e as noções de alma tripartite, que se 

encontram também na República IV, mas sobretudo, interessa-nos compreender seu 

mecanismo no Fedro. Se seguirmos Thomas Robinson (2007, p. 83), seria ainda 

possível dizer que a fim de compreender a distinção entre estes dois modelos, é 

possível verificar algo que permanece neles, que se encontra em ambos, a saber, 

que já se encontrava no primeiro modelo da alma bipartite e, portanto, permanece 

no segundo modelo da alma tripartite, a concepção de que há um conflito interno 

essencial para compreender o que alimenta a oposição dos elementos constituintes 

da natureza da alma.  

 Sobre o tema é elucidativa a nota de rodapé 28 do Livro IX da República na tradução: PLATÃO. A 138

República Platão. Tradução e organização de J. Guinsburg. São Paulo: Perspectiva, 2016.



  128

 Isso nos encaminha para buscar compreender a imagem da carruagem alada 

presente no Fedro, que é uma imagem da alma e, como tal, será um elemento 

central na compreensão das relações de desejo alimentadas pelo amante e o 

amado, assim como por relações que impliquem algum tipo de posições 

assimétricas. 

 A imagem da carruagem e o conjunto do debate que Sócrates desenvolve em 

torno dela será de fundamental importância para compreender como Platão aborda 

essa assimetria na alma. 

  

 4.1.1. A carruagem alada, 246d ss 

 O saber é inerente à natureza de um deus. Esta afirmação põe as bases da 

distinção primordial entre o que é característico do divino e do humano quanto ao 

saber e, também, no sentido de uma construção do sentido de filosofia, como aquela 

ciência [ἐπιστήµη] que não é a plena posse do saber.  

 Em retorno ao Banquete, vê-se que para explicar o funcionamento de Eros 

havia sido dito que: “[…] nem empobrece o Amor, nem enriquece, assim como 

também está no meio da sabedoria e da ignorância” [ὥστε οὔτε ἀπορεῖ Ἔρως 

ποτὲοὔτε πλουτεῖ, σοφίας τε αὖ καὶ ἀµαθίας ἐν µέσῳ ἐστίν] (Banquete, 203e, grifo 

nosso). E a partir desta noção se problematiza sua relação com (episteme) a partir 

da distinção em relação aos deuses: 

  

θεῶν οὐδεὶς φιλοσοφεῖ οὐδ’ ἐπιθυµεῖ σοφὸς γενέσθαι — ἔστι γάρ — 
οὐδ’ εἴ τις ἄλλος σοφός, οὐ φιλοσοφεῖ. οὐδ’ αὖ οἱ ἀµαθεῖς 
φιλοσοφοῦσιν οὐδ’ ἐπιθυµοῦσι σοφοὶ γενέσθαι· 

Nenhum deus ama o saber ou deseja ser sábio (pois que já o é), 
nem qualquer outro que possua o saber se dedica à filosofia, do 
mesmo modo que não são também os ignorantes que a ela se 
dedicam ou aspiram a ser sábios” (Banquete, 204a, MTSA) . 139

 Foi feita a opção de apresentar a tradução de Maria Tereza Schiappa de Azevedo, e para 139

confrontar com outra tradução em língua portuguesa, apresentamos aqui a tradução de José 
Cavalcante de Souza: “[…] nenhum deus filosofa ou deseja ser sábio — pois já é —, assim como se 
alguém mais é sábio, não filosofa. Nem também os ignorantes filosofam ou desejam ser sábios.  



  129

 A passagem é simples no sentido de estabelecer os parâmetros daquilo que é 

tido como o saber ele mesmo, e como o processo pelo qual o humano se lança em 

busca desse saber, visto não ser dele possuidor. Assim sendo, o processo no qual o 

humano se coloca está ligado ao que Platão chama de φιλοσοφεῖν.  

 Segundo Platão, φιλοσοφεῖν é uma atividade característica do humano, pois 

ele almeja ao saber que se constrói por meio da reflexão. Nesse sentido, para que 

esta atividade possa ser realizada, deve haver um meio, e este meio, que pode ser 

tomado como a captação pelos sentidos, leva o intérprete a uma confusão. A 

filosofia de Platão insiste em problematizar por qual meio pode haver o contato 

humano com a ἐπιστήµη, e tal meio dificilmente poderia encontrar sua resposta 

exclusivamente no corpo. É, portanto, por este motivo que, ao buscar explicar de 

onde pode partir a faculdade sofisticada capaz de produzir o julgamento, a reflexão, 

a resposta a esta pergunta debe passar necessariamente pela alma.  

 Embora o termo ἐπιστήµη nos remeta diretamente a um processo de análise 

central na filosofia de Platão, e, certamente, não menos importante para pensar 

acerca da teoria do amor, é mister estudar a concepção de alma presente no Fedro, 

visto ser ela basilar para compreender o conjunto do nosso tema.  

 De fato, a questão é fundamental porque faz parte do segundo discurso de 

Sócrates, que, como se pode ver, funciona como uma retratação, uma espécie de 

correção do primeiro discurso (Fedro, 243a). Para tanto, Sócrates faz uso de um 

recurso poético criado por Estesícoro , poeta lírico do século VI a.C.. O recurso 140

intitulado palinódia , que, em resumo, configura-se como uma espécie de 141

reparação a um discurso calunioso. Como diz Guthrie (2012, p. 881, grife nosso), 

Sócrates:  

[…] ao ser advertido por sua voz divina de que havia cometido uma 
blasfêmia, pronuncia uma palinódia elogiando ao genuíno Amor que 
eleva a alma a sua estatura verdadeira e imortal. Um intermédio 
lírico, curto, porém encantador, conduz a uma discussão geral sobre 
a natureza da alma e os objetos da retórica que ocupa mais de um 

 Para mais informações sobre o personagem, cf. PEREIRA, Maria Helena R. Estudos de história 140

da cultura clássica. Lisboa: Gulbenkian, 1970.

 Também em República IX, 586c há uma citação ao fato de Estesícoro ter feito uma narrativa e 141

uma palinódia a Helena. De forma específica, a passagem faz referência ao fantasma de Helena, pois 
Estesícoro afirma (em sua palinódia) que Helena não embarcara nem pisara em Tróia.



  130

terço do total [do diálogo]  (GUTHRIE, 2012, p. 881, tradução 142

nossa). 

  

 No caso de Sócrates, é uma reparação ao primeiro discurso por ele proferido, 

que tal como ele mesmo dissera, havia sido “o que foi pronunciado pela minha boca 

envenenada por ti” [ὃς διὰ τοῦ ἐµοῦ στόµατος καταφαρµακευθέντος ὑπὸ σοῦ ἐλέχθη] 

(Fedro, 242e), dirigindo-se a Fedro. 

 Do modo como Sócrates fala, fica evidente a sua oposição ao próprio 

discurso. Dita oposição faz com que o novo discurso a ser proferido seja carregado 

de um valor superior ao primeiro. Ryle (2003, p. 183) defende que Sócrates faz a 

comparação com Estesícoro para sugerir ser capaz não só de criticar como de 

produzir um discurso melhor que o de Lísias. Um elemento para referendar essa 

posição encontra-se na fala de Sócrates, que repete o modelo utilizado por 

Estesícoro, quando diz: “não é verdade esta afirmação” [Οὐκ ἔστ’ ἔτυµος λόγος] 

(Fedro, 244a) em que Sócrates contesta as afirmações feitas no primeiro discurso.  

 Como afirma Nussbaum (2009, p. 185) esta é a maneira pela qual Sócrates 

investe na noção de recuperação da visão: tal como o poeta, assim também ele 

precisa recuperar a visão outrora turvada pelo primeiro discurso.  

 Em seguida, outro dado importante quanto à necessidade de um novo 

discurso sobre amor está na acusação socrática de o primeiro discurso ser na 

verdade pertencente a Fedro (Fedro, 243e). Mas é igualmente importante ressaltar a 

sua correção quanto à origem do conhecimento produzido, ou seja, que seu discurso 

é por conta de sua ignorância, resultante de fontes alheias:  

ὅτι µὲν οὖν παρά γε ἐµαυτοῦ οὐδὲν αὐτῶν ἐννενόηκα, εὖ οἶδα,  
συνειδὼς ἐµαυτῷ ἀµαθίαν· λείπεται δὴ οἶµαι ἐξ ἀλλοτρίων ποθὲν 
ναµάτων διὰ τῆς ἀκοῆς πεπληρῶσθαί µε δίκην ἀγγείου. 

Ora, que de mim mesmo não concebi nada disso bem sei, consciente 
que sou de minha ignorância; resta então, imagino, que foi de fontes 
alheias, não sei de quais, que pela audição me enchi, como uma 
jarra (Fedro, 235c-d). 

 “[…] al ser advertido por su voz divina de que ha cometido una blasfemia, pronuncia una palinodia 142

elogiando al genuino Amor que pero encantador, conduce a una discusión general de la naturaleza y 
los objetivos de la retórica que ocupa más de un tercio del total [del dialogo]”.



  131

 Esse assentimento que se liga não ao segundo, mas ao primeiro discurso de 

Sócrates, é essencial para entender o estilo a ser desenvolvido no segundo, e 

também para compreender que este é apresentado como um contraponto. 

 Em resumo, o ponto de partida do novo discurso é exatamente a oposição ao 

primeiro. 

 Se já é um dado esse elemento ora apresentado da oposição a si mesmo em 

relação a autoria do primeiro discurso, o segundo elemento que nos orienta para a 

continuidade e para o princípio do segundo discurso centraliza na oposição à tese 

apresentada no primeiro e que está a ser desenvolvida no segundo:  

εἰ δ’ ἔστιν, ὥσπερ οὖν ἔστι, θεὸς ἤ τι θεῖον ὁ Ἔρως, οὐδὲν ἂν κακὸν 
εἴη, τὼ δὲ λόγω τὼ νυνδὴ περὶ αὐτοῦ εἰπέτην ὡς τοιούτου ὄντος· 
ταύτῃ τε οὖν ἡµαρτανέτην περὶ τὸν Ἔρωτα, ἔτι τε ἡ εὐήθεια αὐτοῖν 
πάνυ ἀστεία, τὸ µηδὲν ὑγιὲς λέγοντε  243. µηδὲ ἀληθὲς σεµνύνεσθαι 
ὡς τὶ ὄντε, εἰ ἄρα ἀνθρωπίσκους τινὰς ἐξαπατήσαντε εὐδοκιµήσετον 
ἐν αὐτοῖς. ἐµοὶ µὲν οὖν, ὦ φίλε, καθήρασθαι ἀνάγκη· 

Se Eros é, como o é de fato, um deus ou algo divino, jamais haveria 
de ser um mal. Mas é assim que o apresentaram os dois discursos 
sobre ele de há pouco e nisso cometeram uma falta com Eros. Aliás, 
de uma rusticidade bastante urbana: vangloriando-se como se fosse 
grande coisa, o que dizem não é saudável nem verdadeiro, mas, se 
chegarem a iludir tipos menores de homens, terão prestígio entre 
eles. Portanto, meu caro, é necessário que eu me purifique (Fedro, 
242e-243a, MCGR). 

 Esta passagem do texto assume eros ser concebido como divindade. Poder-

se-ia pensar aqui de alguma maneira em oposição ao modelo apresentado por 

Diotima no Banquete, quando eros é efetivamente tomado como um intermediário. 

De fato, a passagem toma esta perspectiva de Eros como divindade e é a partir dela 

que se desenvolve o discurso. Nestes termos, é preciso intentar as consequências 

desta posição no diálogo e, como tal, faz-se necessário desenvolvê-la por meio da 

alma. 

 4.1.2. As formas da alma no Fedro: "Toda alma é imortal” [Ψυχὴ πᾶσα 
ἀθάνατος] (Fedro, 245c5) 

 O ensinamento de Sócrates sobre a alma se dá na forma de uma analogia 

(NUSSBAUM, 2009, p. 198). O Fedro elabora uma versão do mito sobre a alma, no 



  132

qual propõe explicar o funcionamento da alma pela narrativa da parelha alada. O 

pressuposto a partir do qual o personagem de Sócrates se interessa pela alma no 

diálogo se apresenta pela necessidade de avaliar e compreender como se constitui 

o conflito interno, característico dos movimentos internos aos quais se costuma 

intitular conflitos comandados pelas distintas partes da alma . 143

 O fio condutor da narrativa sobre a parelha alada no Fedro é iniciado pela 

noção de imortalidade da alma. Resulta que a alma é uma questão primordial na 

abordagem da teoria do amor. E o desenvolvimento dessa abordagem passa pela 

pergunta acerca da natureza da alma.  

No tratamento da natureza da alma proposta no Fedro, vemos a novidade no 
modo como Platão busca propor uma explicação para a ação humana, proveniente 
das decisões que são tomadas por meio da alma.

O elemento de partida para uma explicação da natureza da alma no Fedro 
está na noção de movimento, o motivo pelo qual a alma é imortal é que tudo o que 
move a si mesmo, ou seja, é princípio de movimento, é imortal. Sendo a alma o 
princípio de movimento, é imortal “τὸ γὰρ ἀεικίνητον ἀθάνατον·” (Fedro, 245c5).

Segundo Platão, a análise do que é imortal , e antes disso, do que é 144

automovente implica uma condição de ser princípio. O que é princípio [ἀρχή] é não 
engendrado [ἀγένητον] (Fedro, 245c).

ψυχὴ πᾶσα παντὸς ἐπιµελεῖται τοῦ ἀψύχου, πάντα δὲ οὐρανὸν 
περιπολεῖ, ἄλλοτ’ ἐν ἄλλοις εἴδεσι γιγνοµένη. τελέα µὲν οὖν οὖσα καὶ 
ἐπτερωµένη µετεωροπορεῖ τε καὶ πάντα τὸν κόσµον διοικεῖ, ἡ δὲ 
πτερορρυήσασα φέρεται ἕως ἂν στερεοῦ τινος ἀντιλάβηται, οὗ 
κατοικισθεῖσα, σῶµα γήϊνον  λαβοῦσα, αὐτὸ αὑτὸ δοκοῦν κινεῖν διὰ 
τὴν ἐκείνης δύναµιν, ζῷον τὸ σύµπαν ἐκλήθη, ψυχὴ καὶ σῶµα παγέν, 

 Sempre vale a pena lembrar que alma no contexto grego não tem identidade com o modelo 143

compreendido pela interpretação proveniente do contexto cristão, são termos absolutamente 
distintos. Como defende Guthrie (2012, p. 463) a exigência socrática a seus interlocutores em relação 
a este conceito era muito mais intelectual e filosófica que religiosa.

 A análise do argumento da alma imortal ocorre em distintas passagens de alguns diálogos 144

platônicos. Uma passagem clássica do Fédon demonstra, no bojo de uma explicação para a 
existência da alma como imortal, um duplo argumento, que se ela deve existir depois do que é 
chamado vida (a alma unida ao corpo) deve existir antes. A passagem é pronunciada pela boca de 
Cebes como sendo uma tese recorrente proferida por Sócrates: “O que aliás, Sócrates - atalhou 
Cebes-, está bem de acordo com essa conhecida teoria - se é de facto verdadeira - que trazes 
constantemente à baila, ou seja, que o aprender não é senão um recordar; segundo ela, é 
indispensável que tenhamos adquirindo, em tempo anterior ao nosso nascimento, os conhecimentos 
que actualmente recordamos. Ora tal não seria possível se a nossa alma não existisse já algures, 
antes de incarnar nesta forma humana. De modo que, até sob este prisma, dá ideia que a alma é algo 
de imortal” (Fédon, 27e-73a).



  133

θνητόν τ’ ἔσχεν ἐπωνυµίαν· ἀθάνατον δὲ οὐδ’ ἐξ ἑνὸς λόγου 
λελογισµένου, ἀλλὰ πλάττοµεν οὔτε ἰδόντες οὔτε ἱκανῶς 
νοήσαντες θεόν, ἀθάνατόν τι ζῷον, ἔχον µὲν ψυχήν, ἔχον δὲ σῶµα, 
τὸν ἀεὶ δὲ χρόνον ταῦτα συµπεφυκότα. ἀλλὰ ταῦτα µὲν δή, ὅπῃ τῷ 
θεῷ φίλον, ταύτῃ ἐχέτω τε καὶ λεγέσθω· 

Toda alma cuida de tudo que é inanimado e por todo o céu circula, 
em diferentes ocasiões diferentes formas assumindo. Assim é que, 
sendo perfeita e alada, nas alturas ela caminha e o todo cósmico 
administra; mas a que suas asas perdeu é levada até que de algum 
sólido se aposse, e pois que aí se instalou e assumiu um terreno 
corpo, que a si mesmo parece mover-se pelo poder dela, chamou-se 
vivo o conjunto, alma e corpo ligados, e moral foi o epíteto que 
recebeu; o de imortal não é por nenhuma razão deduzida, mas é que 
imaginamos, por não termos visto nem suficientemente concebido 
deus, um vivo imortal, que tem alma, tem corpo, mas por todo o 
tempo os dois naturalmente unidos” (Fedro, 246 b-d). 

A noção de automovente como característica da alma não é restrita ao 
pensamento platônico. No intuito de construir uma interpretação acerca da natureza 
da alma, já outros autores haviam produzido uma compreensão e análise do 
princípio de movimento para a alma . Desse modo, são muitas e distintas as 145

correntes que o fizeram antes de Platão, como revela Aristóteles na sua vertente de 
historiador da filosofia precedente. 

O caso de Platão, embora não possua o mesmo caráter de resgate ordenado 
na forma de tratado, não deixa de ser também ele produzido a partir de um diálogo 
com referências a seus antecessores. De modo especial, é possível identificar que 
Platão, embora nem sempre referencie diretamente os pensadores com os quais 
está estabelecendo o seu diálogo, sempre os tem em mente produzindo também ele 
uma espécie de testemunho a partir de seus temas de interesse, tal como o da alma. 

Nesse sentido, é notório que ele se interessa por encontrar, a fim de 
estabelecer os parâmetros de sua investigação, o princípio de algo (já vimos como 
esta metodologia é recorrente na sua escrita). 

Em retorno aos estudos presentes no segundo discurso de Sócrates no 
Fedro, temos uma consequência da definição de alma automovente e imortal como 
algo não engendrado.

 Em outra perspectiva Aristóteles desenvolve uma análise da alma como princípio de movimento 145

bem como analisa se ela é auto-movente. O De Anima I, 2 nos permite investigar as consequências 
desta tese estudada pelo filósofo bem como compreender os testemunhos de Aristóteles para os 
predecessores do filósofo, entre os quais, também no De Anima ele inclui Platão, em específico o 
Timeu (Cf. De Anima, 403b15).



  134

ἀρχὴ δὲ ἀγένητον. ἐξ ἀρχῆς γὰρ ἀνάγκη πᾶν τὸ γιγνόµενον γίγνεσθαι, 
αὐτὴν δὲ µηδ’ ἐξ ἑνός· εἰ γὰρ ἔκ του ἀρχὴ γίγνοιτο, οὐκ ἂν ἔτι ἀρχὴ 
γίγνοιτο. 

E princípio é algo não engendrado; pois de princípio é que 
necessariamente engendra-se tudo que é engendrado, enquanto ele 
próprio de nada se engendra; pois se de algo se engendrasse 
princípio, não mais de princípio haveria geração (Fedro, 245d). 

O texto amplia a noção de que aquilo que é princípio não pode ser gerado, 
visto que para ser o princípio deve ser anterior e estar antes de tudo o que de si 
mesmo é gerado. 

A argumentação socrática, a fim de explicar os princípios causais, visa a 
estabelecer uma ligação direta entre estes e o que é não criado, portanto imortal:
 

ἀθανάτου δὲ πεφασµένου τοῦ ὑφ’ ἑαυτοῦ κινουµένου, ψυχῆς οὐσίαν 
τε καὶ λόγον τοῦτον αὐτόν τις λέγων οὐκ αἰσχυνεῖται. 

Imortal então evidenciado o que a si mesmo se move, quem disser 
que a essência, a noção de alma, é isso mesmo, não se 
envergonhará (Fedro, 245e).  

Um dado importante para a interpretação do mito, destaca Robin (2019, p. 
CXXXII-CXXXIII) é que no início do Fedro, quando é feita a referência ao Rapto de 
Oritia por Bóreas, Sócrates rejeita a interpretação racionalista desse mito , assim 146

como de outros, por extensão. Embora esta oposição à racionalização do mito seja 
apresentada nessa primeira passagem, é visto que em diversas outras, o uso do 
mito possui um lugar de destaque no exercício de explicação de uma tese, a saber, 
se poderia apresentar, por exemplo, o prólogo do Fédon (60b-c), no qual Sócrates 
assume obedecer à demanda (impositiva) do daimon para que ele componha 
versos, fábulas; e os próprios mitos que encontramos no Fedro darão mostra de que 
eles possuem um lugar de importância capital no exercício explicativo de suas teses. 
Para mais uma vez convocar a posição de Robin (2019, p. CXXXXIII), “cabe ao 
filósofo inventar fábulas sob o modelo daquelas legadas pela tradição para servir-se 
delas para o mesmo gênero de instrução” .147

 Ver também: GIASOUMI, 2021, p. 25.146

 "Il appartient donc au philosophe d’inventer des fables sur le modèle de celles qu’a léguées la 147

tradition et pour les feire servir au même genre d’instruction” (ROBIN, 2019, p. CXXXIII).



  135

Embora esta exposição com caráter argumentativo seja forte, Sócrates 
identifica a sua não exaustão, e se propõe a ampliar o debate, o qual é feito por 
meio da exposição do mito da parelha alada. Em referência à exposição do mito, 
Robin (2019, p. CXXVII) diz que Platão, por falta de ser capaz de explicar em que 
consiste essencialmente a natureza da alma, busca contentamento em poder 
explicar com que ela se assemelha. É na falta da condição de dar por finalizada uma 
explicação que encerre a questão, que é preciso se prover de uma imagem sensível, 
e esta é a função do mito da parelha alada. 

O uso de um debate que colocou em evidência a distinção entre mortal e 
imortal na sequência da exposição da parelha alada começa por ser exposto a partir 
de uma radical distinção entre os sentidos desta imagem no imortal e no mortal, ou 
seja, a imagem assemelha o humano à divindade, mas não deixa de apontar 
características bastante díspares na natureza das partes que compõem a parelha 
alada. Significa dizer que, embora ambas as parelhas, a divina e a mortal, sejam 
constituídas dos mesmos elementos, em relação à sua qualidade, eles são 
notadamente distintas. 

No caso dos deuses imortais, a constituição dos cavalos e do cocheiro é 
formada por bons elementos, ou melhor, por excelentes elementos [θεῶν μὲν οὖν 
ἵπποι τε καὶ ἡνίοχοι πάντες αὐτοί τε ἀγαθοὶ καὶ ἐξ ἀγαθῶν] nos quais não se 
identifica o que é mau (Fedro, 246a-b), enquanto no caso da parelha alada, que 
constitui o humano, a situação não se dá do mesmo modo. Pelo contrário, ainda 
sem ser formada por uma natureza única, que diz respeito ao bem, é formada por 
uma composição sustentada pelos opostos, bom e mau. É, portanto, de uma 
natureza misturada [μέμεικται]. 

Sobre a versão Platônica do mito, já sabemos que Platão não hesita em 
utilizar estes recursos para explicar seus temas, Victor Cousin (2016, p. 210) afirma 
ser Platão um homem muito ligado à religião de seu país e que, portanto, enchia de 
respeito sua escrita, de modo especial no tocante a reconhecer os mistérios que a 
envolvem. No entanto, não se pode dizer que ele tenha recebido e trabalhado essas 
questões de modo a assimilá-las, dir-se-ia, de um ponto de vista teológico; pelo 
contrário, Platão faz uso desse conjunto de referências, as quais respeita, mas de 
forma crítica, como filósofo que é.



  136

Há propriamente dois elementos da concepção do parelha alada que 
objetivamos analisar (1) a descrição, (2) a relação estabelecida com o objeto diante 
dela (2.1), o objeto real, (2.2) o objeto empírico. 

Do ponto de vista da relação imediata, (2.1) só pode ocorrer pela 
rememoração; e (2.2) pela sensação. Nesse sentido, os modelos de reflexão e 
empiria se destacam como elementos associados a estes dois modelos. Embora 
pareça uma simples questão, — a da sensação associada a uma objeto empírico —, 
ela é complexa, pois associa a rememoração ligada a um objeto não empírico, que 
só pode ser a da forma, rememorada por ser acordada pelo objeto empírico . 148

O exemplo clássico para desenvolver esta análise é quase sempre dado a 
partir da noção de beleza, nomeadamente, no caso atual, é por meio dela, da 
beleza, que o argumento acontece. Ou seja, é em vista do belo objeto que a alma se 
move. 

É certo que uma dificuldade fortemente notável do texto platônico está na 
separação de partes isoladas (recolhimento de trechos para analisá-los 
isoladamente), pois é menos inseguro abordar uma passagem em sintonia com uma 
inquirição ao conjunto da obra. Para Trabattoni (2003, p. 103):

[…] a obra de Platão não tem em nenhum ponto, a característica de 
um tratado científico impessoal, razão pela qual o intérprete nunca se 
defronta com asserções válidas em abstrato e em si, mas somente, e 
sempre, com momentos de um discurso que podem ser esclarecidos 
à luz do conjunto […] (TRABATTONI, 2003, p. 103).  

Nesse sentido, apresentamos a narrativa da parelha alada, compreendendo 
que sua inclusão no ambiente do texto não se compreende por si mesma, apesar de 
ser uma imagem de fácil compreensão. Ela requer a integração com elementos que 
aparecem antes e depois dela. Ou seja, ela se integra na narrativa Socrática de 
modo a compor o conjunto da argumentação que ele está desenvolvendo. 

Se, por uma lado, o discurso promove uma argumentação quanto à 
imortalidade da alma, fá-la também por meio de uma análise da relação entre 
movente e imóvel, a fim de explicar o que é característico do animado e do 
inanimado. Sócrates defende a tese afirmando: 

 Este debate fundamentalmente característico da teoria da reminiscência.148



  137

ἀθανάτου δὲ πεφασµένου τοῦ ὑφ’ ἑαυτοῦ κινουµένου, ψυχῆς οὐσίαν 
τε καὶ λόγον τοῦτον αὐτόν τις λέγων οὐκ αἰσχυνεῖται. 

Imortal então evidenciado o que a si mesmo se move, quem disser 
que a essência, a noção de alma, é isso mesmo, não se 
envergonhará” (Fedro, 245e).  

A passagem conclui ainda dizendo que a todo corpo em que o mover-se é 
extrínseco, é inanimado, e pelo contrário, a alma, por mover-se a si mesma é algo 
de inato e imortal (Fedro, 245e-246a).

Apresenta-se na sequência a narrativa da parelha alada [ὑποπτέρου 
ζεύγους], na qual o autor descreve dois modelos de composição, um divino, e um 
humano. 

ἐοικέτω δὴ συµφύτῳ δυνάµει ὑποπτέρου ζεύγους τε καὶ ἡνιόχου. 
θεῶν µὲν οὖν ἵπποι τε καὶ ἡνίοχοι πάντες αὐτοί τε ἀγαθοὶ καὶ ἐξ 
ἀγαθῶν, τὸ δὲ τῶν ἄλλων µέµεικται. καὶ πρῶτον µὲν ἡµῶν ὁ ἄρχων 
συνωρίδος ἡνιοχεῖ, εἶτα τῶν ἵππων ὁ µὲν αὐτῷ καλός τε καὶ ἀγαθὸς 
καὶ ἐκ τοιούτων, ὁ δ’ ἐξ ἐναντίων τε καὶ ἐναντίος· χαλεπὴ δὴ καὶ 
δύσκολος ἐξ ἀνάγκης ἡ περὶ ἡµᾶς ἡνιόχησις.  

A alma se parece por certo a uma potência que une naturalmente 
uma biga e um auriga alados. Dos deuses, no entanto, os cavalos e 
aurigas são todos bons e de boa origem, enquanto dos outros são 
uma mistura. Porém no nosso caso, primeiro, aquilo de que o 
condutor tem as rédeas é uma parelha e ainda um dos cavalos é 
belo e bom e de uma origem tal e qual, mas o outro é o oposto 
também de origem oposta: é inevitável então que seja difícil e 
penosa a ação do auriga no que concerne a nós (Fedro, 246a-b, 
MCGR). 

Deve-se evidenciar aqui que há um retorno ao modelo de separação entre o 
divino e o humano como forma de explicar, por meio da analogia e da oposição, as 
distintas naturezas de um e de outro. Sabe-se ser frequente o uso dos modelos 
divinos para estabelecer os parâmetros dos quais o humano se distancia. Embora 
não seja um exercício para falar propriamente de teologia, o intuito é, de fato, 
compreender como se pode explanar a natureza do divino, distinguindo-o daquilo 
que se refere ao humano. 

De acordo com o que se pode ler no trecho, os elementos que formam a 
composição divina são todos sem mistura e compostos tão somente de bons 
elementos (Fedro, 246a); enquanto a composição humana é constituída de 



  138

elementos opostos aos da divina, no sentido de serem uma mistura [μέμεικται]. Se 
são uma mistura, são constituídos tanto de bons elementos quanto de maus 
elementos, e é nessa mistura que se encontra a explicação de sua natureza que 
abrange a zona do conflito interno.  

Se em relação aos deuses a condução do par de cavalos é efetuada com 
facilidade, na medida em que são todos “bons e originários de bons elementos”, em 
oposição aos nossos, são por um lado, “belo, bom e vindo de animais da mesma 
qualidade” (Fedro, 246b); enquanto o outro, a parelha mortal “descende dos opostos 
deste e tem natureza contrária”, do que resulta que a sua condução é penosa, 
portanto mais dificultosa. Em palavras textuais: “assim, difícil e aborrecida é em 
nosso caso a direção das rédeas” [χαλεπὴ δὴ καὶ δύσκολος ἐξ ἀνάγκης ἡ περὶ 
ἡμᾶς ἡνιόχησις] (Fedro, 246b, JCS).

A estrutura narrativa do conto mostra que há nesta imagem da alma a noção 
de asa e, portanto, possuindo asas, ela se eleva; perdendo a asa, cai. Essa é a 
descrição da queda — em sentido próprio e figurado —, ao perder a asa, a alma cai 
e encana no sólido: 

Τελέα µὲν οὖν οὖσα καὶ ἐπτερωµένη µετεωροπορεῖ τε καὶ πάντα τὸν 
κόσµον διοικεῖ, ἡ δὲ πτερορρυήσασα φέρεται ἕως ἂν στερεοῦ τινος 
ἀντιλάβηται, οὗ κατοικισθεῖσα, σῶµα γήϊνον λαβοῦσα, αὐτὸ αὑτὸ 
δοκοῦν κινεῖν διὰ τὴν ἐκείνης δύναµιν, ζῷον τὸ σύµπαν ἐκλήθη, ψυχὴ 
καὶ σῶµα παγέν, θνητόν τ’    ἔσχεν ἐπωνυµίαν· 

Assim é que, sendo perfeita e alada, nas alturas ela caminha e o 
todo cósmico administra; mas a que suas asas perdeu é levada até 
que de algum sólido se aposse, e pois que aí se instalou e assumiu 
um terreno corpo, que a si mesmo parece mover-se pelo poder dela, 
chamou-se vivo conjunto, alma e corpo ligados, e mortal foi o epíteto 
que recebeu (Fedro, 246b-c).  

 Vê-se que a concepção de vida — nomeada aqui como vivo conjunto — 

[ζῷον τὸ σύµπαν], é o resultado da conjunção da alma com o corpo. Embora haja 

essa aparente simplicidade na definição da vida enquanto um sistema que unifica 

corpo e alma, há nessa região do texto platônico, em conformidade com o trabalho 

de separação e hierarquização, a identificação da origem daquilo que provém da 

ordem do não sólido. A alma é afim ao que é divino. Como diz Sócrates:  

Πέφυκεν ἡ πτεροῦ δύναµις τὸ ἐµβριθὲς ἄγειν ἂνω µετεωρίζουσα. 



  139

“o natural poder da asa é o de levar o que pesado para cima” (Fedro, 
246d).  

 Paolo Impara, numa incursão no artigo sobre Mito, eros e filosofia nel Fedro, 

realiza uma explicação da asa como constituinte da natureza da alma. Nesse 

sentido, diz: 

Há duas condições da alma: com asas e sem asas. Com as asas a 
alma é boa, sábia e justa; sem asas é má, ignorante e injusta. As 
asas representam o meio de alcançar o mundo das idéias, ou seja, a 
verdade absoluta. A asa é de imediato o instrumento que nos dá 
absoluta certeza do que realmente é uma coisa (IMPARA, 1999, p. 
301, grifo nosso) . 149

 Aí se pode verificar mais uma vez o uso de uma imagem para explicar um 

conteúdo platónico, promovendo um tipo de aproximação do leitor ao contexto do 

debate. Entretanto, é importante notar que, ao realizar esta aproximação, Platão, por 

meio dela, evidencia o conteúdo que pretende colocar em destaque.  

 A narrativa conta ainda que o percurso conduzido por Zeus é seguido por um 

exército de deuses e daimones, para indicar que estes possuem numerosas e 

beatíficas visões dos próprios trajetos dentro do céu (Fedro, 247a). A indicação de 

uma leveza no percurso da carruagem dos deuses, que vai até o ponto mais alto e 

contempla as mais belas formas, contrasta com a dos humanos que, por possuirem 

uma natureza misturada [µέµεικται], têm uma parte que as puxa para baixo.   

ὅταν δὲ δὴ πρὸς δαῖτα καὶ ἐπὶ θοίνην ἴωσιν, ἄκραν ἐπὶ 
τὴν ὑπουράνιον ἁψῖδα πορεύονται πρὸς ἄναντες, ᾗ δὴ τὰ µὲν θεῶν 
ὀχήµατα ἰσορρόπως εὐήνια ὄντα ῥᾳδίως πορεύεται, τὰ δὲ ἄλλα µόγις· 
βρίθει γὰρ ὁ τῆς κάκης ἵππος µετέχων, ἐπὶ τὴν γῆν ῥέπων τε καὶ 
βαρύνων ᾧ µὴ καλῶς ἦν τεθραµµένος τῶν ἡνιόχων. 

Quando se dirigem ao festim e ao banquete, caminham em direção 
ao cume da abóbada que sustenta o céu, por locais escarpados, por 
onde os coches dos deuses, que pelo seu equilíbrio são dóceis ao 
freio, caminham facilmente, enquanto os dos outros o fazem com 
custo, pelo facto de o cavalo que compartilha da maldade pesar, 
puxando para a terra e fatigando o cocheiro que não foi capaz de o 
educar bem (Fedro, 247a-b, JRF). 

 Cf. “Le condizioni dell’anima possono essere due: con le ali e senza ale ali. Con le ali l’anima è 149

buona, saggia e giusta; senza le ali essa è malvagia, ignorante e ingiusta. Le ali representado il 
mezzo per raggiungere il mondo delle idee, cioè la verità assoluta. L’ala è insieme lo strumento che ci 
assoluta certezza ciò che una cosa veramente è”.



  140

  

 A implicação de o cavalo da composição haver de ser bem adestrado está em 

estreita relação com a perspectiva do conflito. Se a natureza de um é puxar para 

baixo e a do outro seguir o cocheiro, é preciso haver um meio de pô-los em 

harmonia. Se assim se pode dizer, a harmonia consiste no exercício de fazer com 

que toda a parelha siga para o mesmo caminho.  

 Esta peleja entre o direcionamento para cima e para baixo implica a 

concepção de contemplação da alma dos belos objetos, afins ao que é em si. 

Somente em virtude disso, que o coro divino só contempla as coisas belas (Fedro, 

247b-c), que tem acesso ao que está fora da circunferência. Em consequência 

disso, por exemplo, não pode haver inveja [φτóνος]  no coro divino, tanto quanto, 150

pelo contrário, deve haver naquelas coisas que remetem ao que está ligado às 

questões do mundo visível.  

 Por outro lado, deve-se avaliar então o que é isso que está no ambiente 

supraceleste que certamente os deuses contemplam, mas que nem todas as almas 

chegam a contemplar perfeitamente? 

ἡ γὰρ ἀχρώµατός τε καὶ ἀσχηµάτιστος καὶἀναφὴς οὐσία ὄντως οὖσα, 
ψυχῆς κυβερνήτῃ µόνῳ θεατὴ νῷ, περὶ ἣν τὸ τῆς ἀληθοῦς ἐπιστήµης 
γένος, τοῦτον ἔχει τὸν τόπον. ἅτ’ οὖν θεοῦ διάνοια νῷ τε καὶ ἐπιστήµῃ 
ἀκηράτῳ τρεφοµένη, καὶ ἁπάσης ψυχῆς ὅσῃ ἂν µέλῃ τὸ προσῆκον 
δέξασθαι, ἰδοῦσα διὰ χρόνου τὸ ὂν ἀγαπᾷ τε καὶ θεωροῦσα τἀληθῆ 
τρέφεται καὶ εὐπαθεῖ, ἕως ἂν κύκλῳ ἡ περιφορὰ εἰς ταὐτὸν 
περιενέγκῃ. ἐν δὲ τῇ περιόδῳ καθορᾷ µὲν αὐτὴν δικαιοσύνην, καθορᾷ 
δὲ σωφροσύνην, καθορᾷ δὲ ἐπιστήµην, οὐχ ᾗ γένεσις πρόσεστιν, 
οὐδ’ ἥ ἐστίν που ἑτέρα ἐν ἑτέρῳ οὖσα ὧν ἡµεῖς νῦν ὄντων καλοῦµεν, 
ἀλλὰ τὴν ἐν τῷ ὅ ἐστιν ὂν ὄντως ἐπιστήµην οὖσαν· καὶ τἆλλα 
ὡσαύτως τὰ ὄντα ὄντως θεασαµένη καὶ ἑστιαθεῖσα, δῦσα πάλιν εἰς τὸ 
εἴσω τοῦ οὐρανοῦ, οἴκαδε ἦλθεν. 

Pois a essência da cor, sem figura, sem forma, sem tato, no entanto 
realmente é; a que só pelo piloto da alma, o intelecto, pode ser 
contemplada; a que é patrimônio da verídica ciência, este é o lugar 
que ela ocupa. Ora, o pensamento de um deus, de intelecção e de 
ciência pura nutrido, bem como o de toda alma que procura receber 
o que lhe convém, quando com o tempo tem a visão do ser alegra-se 
e, contemplando as verdadeiras essências, delas se nutre e 
beneficia, até que em ciclo a circunvolução o reponha no mesmo 

 A passagem busca evidenciar a diferença de naturezas dos deuses e dos humanos. Nela a 150

radicalidade da distinção é demonstrada por meio de φτόνος, indicando não haver φτόνος no coro 
dos deuses, e por oposição, este sentimento estaria presente nos humanos. Na tradução de: 
NEHAMAS; WOODEUFF (1997): “since jealousy has no place in the god’s chorus” FOWLER, (1914): 
“for jealousy is excluded from the celestial band”; SOUZA (2016): “pois a inveja está fora do coro 
divino”; FERREIRA (2018) “porquanto a inveja está ausente do coro divino”; VICAIRE (1985): “car 
l’Envie reste en dehors du chœur des dieux”.



  141

ponto. E, na volta que ele perfaz, ele tem sob os olhos a própria 
justiça, a prudência, a ciência, não aquela a que se associa geração, 
nem a que de certo modo é diversa e por residir na diversidade dos 
que agora chamamos seres, mas a ciência que reside no ser que 
realmente é; e depois que, do mesmo modo, os outros seres que 
realmente são ela contemplou e deles se regalou, de novo mergulha 
dentro de céu e retorna à casa (Fedro 247c-e).  

  

 A confirmação da distinção entre dois modos de acesso às formas belas é 

evidente. Há os que tem acesso irrestrito, não é o caso dos humanos, e há aqueles 

que têm acesso à visão de algumas formas, que viram mais ou menos aquilo que se 

vislumbra no momento da corrida celeste. Ou seja, antes de encarnar num corpo, ou 

antes de perder as asas e cair .  151

 Tendo falado da perfeição que é o campo das almas dos deuses, mostra-se 

então que, em oposição a estas, o campo em que se situam as almas dos humanos, 

que não é o estado de perfeição, executa o percurso com esforço e conflito.  

αἱ δὲ ἄλλαι ψυχαί, ἡ µὲν ἄριστα θεῷ ἑποµένη καὶ εἰκασµένη ὑπερῆρεν 
εἰς τὸν ἔξω τόπον τὴν τοῦ ἡνιόχου κεφαλήν, καὶ συµπεριηνέχθη τὴν 
περιφοράν, θορυβουµένη ὑπὸ τῶν ἵππων καὶ µόγις καθορῶσα τὰ 
ὄντα· ἡ δὲ τοτὲ µὲν ἦρεν, τοτὲ δ’ ἔδυ, βιαζοµένων δὲ τῶν  ἵππων τὰ 
µὲν εἶδεν, τὰ δ’ οὔ. αἱ δὲ δὴ ἄλλαι γλιχόµεναι µὲν ἅπασαι τοῦ ἄνω 
ἕπονται, ἀδυνατοῦσαι δέ, ὑποβρύχιαι συµπεριφέρονται, πατοῦσαι 
ἀλλήλας καὶ ἐπιβάλλουσαι, ἑτέρα πρὸ τῆς ἑτέρας πειρωµένη 
γενέσθαι. θόρυβος οὖν καὶ ἅµιλλα καὶ ἱδρὼς ἔσχατος γίγνεται, οὗ δὴ 
κακίᾳ ἡνιόχων πολλαὶ µὲν χωλεύονται, πολλαὶ δὲ πολλὰ πτερὰ 
θραύονται· πᾶσαι δὲ πολὺν ἔχουσαι πόνον ἀτελεῖς τῆς τοῦ ὄντος θέας 
ἀπέρχονται, καὶ ἀπελθοῦσαι τροφῇ δοξαστῇ χρῶνται. 

[…] as outras almas, uma, a que melhor segue o deus e mais se lhe 
assemelha, alça para o lado de fora a cabeça do cocheiro e é 
carregada na circunvolução, pelos cavalos perturbada e mal 
contemplando os seres; outra, ora alça, ora mergulha, mas, porque 
forçam os cavalos, umas coisas vê, outras não. Quanto às demais, 
almejando todas o alto, fazem o séquito, mas, não podendo atingi-lo, 
submergem na circunvolução, pisando-se e chocando-se 
mutuamente, uma tentando ficar à frente da outra. Há tumulto então 
e luta e suor extremo, e é quando por ruindade dos cocheiros muitas 
almas se estropiam, muitas machucam muita asa e todas, apesar da 
muita fadiga sem se iniciarem na contemplação do ser afastam-se, e 
afastadas nutrem-se do alimento da opinião (Fedro, 248a-b). 

 Também sobre um percurso supra-celeste e sobre a encarnação das almas nos corpos depois de 151

um percurso que passa por um rio, com implicação de uma interpretação do conhecimento, é o relato 
do mito de Er, presente em República X, 614b ss. 



  142

 É por conta do tumulto que, não podendo contemplar a planície da verdade, 

haverá a queda, embora a queda seja inevitável devido à lei de Adrasteia.  

 A lei de Adrasteia determina os modelos de encarnação da alma no corpo, 

quando pesada ela perde a asa. Vejamos um quadro com as especificações dos 

nove tipos aos quais a alma se liga segundo essa determinação: 

(Fedro, 248d-e)  

 Mais uma vez, é importante notar que a passagem apresenta uma oposição 

entre os que contemplaram a planície da verdade e os que não contemplaram ou 

contemplaram pouco. O que vai distinguir as almas nessas categorias faz com que 

elas possam se situar do campo do saber ao campo da opinião. Tal hierarquização 

das encarnações humanas mostra um reflexo da concepção platônica quanto aos 

graus de conhecimento que se obtêm na vida. Melhor dizendo, elas refletem uma 

concepção hierarquizada da proximidade do humano (alma e corpo juntos: o vivo 

conjunto) em relação aos graus de conhecimento relativos ao efetivo exercício da 

reminiscência. 

 Isso é feito a partir de uma variação, o que se pode deduzir daí é que os 

graus de contemplação dos estados de alma variam em relação ao saber. É o 

mecanismo pelo qual se poderia afirmar que alguém sabe mais ou menos sobre 

Ordem.        Lei de adrasteia

1 amigo do saber ou amigo da beleza, ou algum músico ou algum amoroso;

2 de um rei que ande na lei ou seja guerreiro e saiba comandar

3 um político ou de algum administrador e financista

4 um ginasta que ame o exercício ou de alguém que se dedique à cura do 
corpo

5 terá uma vida de advinha ou de algum oficiante de iniciação

6 o que faz poesia ou qualquer outro dos que tratam de imitação

7 um artesão ou lavrador

8 um sofista ou um demagogo

9 um tirano



  143

determinado assunto. A bem dizer, o nível de saber que alguém possuiria teria uma 

relação direta de dependência daquilo que havia contemplado. 

 Um misto de reflexões são trazidas à baila no bojo da análise do quarto tipo 

de loucura. Não é tão evidente que Platão, o platonismo e o neoplatonismo leiam do 

mesmo modo a passagem. É difícil aceitar que sim. Entretanto, o ponto de partida é 

o mesmo, aquele já referido: de um ponto de partida conducente à divisão corpo/

alma, até a divisão das coisas afins ao corpo daquelas afins à alma.  

 Nesse sentido é que podemos identificar aí uma referência forte à 

reminiscência, ao apontar para uma necessidade de retorno da alma, pela afinidade 

ao lugar de onde veio que, sendo mais elevado, necessita da leveza do pensamento 

para fazê-la voar. É isso que é difícil, pois o corpo tem por natureza respostas muito 

mais próximas às satisfações imediatas dos prazeres.  

 Ainda que sejam assim descritas as fórmulas basilares da oposição corpo/

alma, é a partir do corpo, de mecanismos que se encontram no corpo, que haverá o 

percurso epistemológico que, acionado pelos sentidos, avança em direção ao que 

não é sensível. Assim sendo, o caminho que passa das belas coisas à coisa bela ela 

mesma.  

 A passagem do que está sendo chamado de parelha alada, ou de biga alada, 

está em estreita relação com a noção de tripartição da alma. Para quem tem algum 

acesso aos textos platônicos, já é possível ter havido algum contato com esta noção, 

o que implica que há nela a inclusão de um modelo de organização da composição 

do vivente, de modo que cada uma das partes cumpre uma função. Dessa maneira, 

algo semelhante já foi apresentado ao leitor da República, assim como ao do Timeu, 

em diferentes contextos (ROBIN, 2019, p. CXXXIX).   

  

4.2. O lógos e o desejo 

 O lógos, no processo em que é apresentado no Fedro, é, segundo a 

interpretação de Derrida (2005, p. 27), vivo (zôon). Dentro do contexto no qual o 

debate sobre o logos aparece, muitos dos temas desenvolvidos por Platão 

coexistem, são recorrentemente inseridos a partir de uma perspectiva de binômio, 

de um par de opostos. Neste caso, a oposição se concentra no binômio vivo/morto. 



  144

Tal binômio tem por objetivo apresentar, por meio de uma analogia, os seus 

correspondentes, respectivamente, à palavra falada e à escrita.  

 O problema da relação entre palavra falada e palavra escrita implica um 

debate sobre o lugar de cada um deles no pensamento de Platão, implicaria ainda 

avaliar em que medida se pode assumir a prevalência de uma sobre a outra, e, 

portanto, de qual sobre qual outra. A posição defendida pela ideia do discurso vivo 

correspondente à palavra falada, Derrida (2005, p. 26) afirma que: “À diferença da 

escritura, o lógos vivo é vivo por ter um pai vivo (enquanto o órfão está semimorto), 

um pai que se mantém presente, de pé junto a ele, atrás dele, nele, sustentando-o 

com sua retidão”. Implicaria que o criador do discurso, encontrando-se ali presente, 

seria capaz de defendê-lo – o que não ocorreria com o discurso escrito.  

 O tema é, de fato, objeto de odisseias e de querelas ao longo da história da 

recepção do pensamento platônico. Se, por um lado, é sabido e prudente não torná-

lo aqui um problema central, é essencial que, ao menos, possamos mencioná-lo, na 

medida em que dentro da perspectiva do diálogo ele possui um status relevante, 

visto que dialoga com o problema da retórica e, certamente, dos recursos que 

podem ser acionados para promover algum tipo de convencimento, ou de 

comprovação de algo.  

 De modo mais apropriado, podemos dizer que nessa oposição se busca 

inserir o debate sobre o valor da escrita e da oralidade . Na associação da escrita 152

à sua origem egípcia, e no âmbito da problematização do valor dela, em tom de 

crítica, Derrida comenta:  

  

Pois o deus da escritura é também, isso é evidente, o deus da morte. 
Não esqueçamos que, no Fedro, também se censurará à invenção 
do pharmakon o substituir o signo ofegante à fala viva (le signe 
essoufflé à la parole vivente), o pretender prescindir do pai (vivo e 
fonte de vida) do lógos, o não poder mais responder por si como uma 
escultura ou uma pintura inanimada etc. Em todos os ciclos da 
mitologia egípcia, Thot preside a organização da morte. O mestre da 
escritura, dos números, e do cálculo não inscreve apenas o peso das 
almas mortas, ele teria, inicialmente, contado os dias da vida, 
enumerando a história. Sua aritmética abrange também os 
acontecimentos da biografia divina. Ele é “aquele que mede a 
duração da vida dos deuses (e) dos homens. (DERRIDA, 2005, p. 
42-43). 

 Para um debate centrado na relação entre oralidade e escrita, Cf.: (TRABATTONI. Franco.  152

Oralidade e escrita em Platão. Trad. Bolzani Filho e Puente. São Paulo: Discurso Editorial; Ilhéus: 
Editus, 2003”.



  145

 A fim de apresentar a problemática do ponto de vista do Fedro, deve-se 

mencionar os termos encontrados no texto. Assim, um primeiro elemento a ser 

apontado se manifesta na insinuação do termo logógrafo  (λογογράφος). Ao 153

atribui-lhe um sentido negativo, é dito na sequência que:   

ΦΑΙ. Ἐφαίνετο γάρ, ὦ Σώκρατες· καὶ σύνοισθά που καὶ αὐτὸς ὅτι οἱ 
µέγιστον δυνάµενοί τε καὶ σεµνότατοι ἐν ταῖς πόλεσιν αἰσχύνονται 
λόγους τε γράφειν καὶ καταλείπειν συγγράµµατα ἑαυτῶν, δόξαν 
φοβούµενοι τοῦ ἔπειτα χρόνου, µὴ σοφισταὶ καλῶνται. 

Pois era evidente, ó Sócrates. E sem dúvida tu mesmo sabes que os 
mais poderosos nas cidades envergonham-se de escrever discursos 
e deixar escritos seus, com medo da opinião da posteridade, de 
serem chamados sofistas (Fedro 257d). 

 A passagem evidencia a alegada incapacidade do discurso em produzir para 

si mesmo a defesa das críticas vindouras. De alguma maneira, o discurso escrito aí 

seria visto como órfão, não estaria com o pai (o seu autor), capaz de defendê-lo . 154

 Não entramos aqui na enorme disputa da escola de Tübinguen-Milão  sobre 155

a rejeição ou não de Platão à escrita, no sentido em que esta escola defende. 

Interessa-nos compreender o jogo estabelecido entre Sócrates e Fedro, que é 

estabelecido por meio de um contexto político.  

 Queremos mostrar como Fedro associa a questão da escrita dos discursos à 

questão dos desejos, já que, nesta medida, esta avaliação do jovem Fedro pode 

estar associada também a uma certa ideia de vaidade do escritor.  

 Já no texto de Platão se encontra uma associação ao logógrafo a partir de uma perspectiva 153

negativa, mas sobre as diferentes vertentes que o termo recebe, é possível encontrar em Heródoto a 
associação aos escritores que o precederam, em referência direta à escrita em prosa. Cf. Nota 50 
(SOUZA, 2016). Também, em GUTHRIE (2012, p. 888), é o termo atribuído àqueles que escrevem de 
modo profissional (escrita sob encomenda), discursos com a finalidade de serem lidos em tribunais. O 
termo pode ser traduzido sem grandes problemas por aquele que escreve em prosa.

 Um dado importante sobre problemática da escrita e da validação da escrita no contexto do Fedro, 154

para ser mais específico que dizer: no pensamento de Platão, é o fato da crítica à escrita ser 
colocada na boca do personagem Sócrates, que como se sabe, nunca escreveu. E Platão está 
ausente da crítica na medida em que não se posiciona explicitamente, não afirma qual a sua posição 
sobre o problema. Para mais sobre o tema, Cf. NARCY, Michel. Platon, l’écriture et les 
transformations de la réthorique. In.: ROSSETTI, Livio. Understanding the Phaedrus: proceedings 
of the II Symposium Platonicum. Sankt Augustin: Academia Verlag, 1992. 

 Para este debate, Cf.: TRABATTONI, Franco. Oralidade e escrita em Platão. Tradução de 155

Fernando Eduardo de Barros Rey Puente e Roberto Bolzani Filho. São Paulo: Discurso editorial; 
Ilhéus: Editus, 2003.



  146

ΣΩ. Οἴει τινὰ οὖν τῶν τοιούτων, ὅστις καὶ ὁπωστιοῦν δύσνους Λυσίᾳ, 
ὀνειδίζειν αὐτὸ τοῦτο ὅτι συγγράφει;  
ΦΑΙ. Οὔκουν εἰκός γε ἐξ ὧν σὺ λέγεις· καὶ γὰρ ἂν τῇ ἑαυτοῦ ἐπιθυµίᾳ, 
ὡς ἔοικεν, ὀνειδίζοι.  
ΣΩ. Τοῦτο µὲν ἄρα παντὶ δῆλον, ὅτι οὐκ αἰσχρὸν αὐτό γε τὸ γράφειν 
λόγους. 
ΦΑΙ. Τί γάρ;    
ΣΩ. Ἀλλ’ ἐκεῖνο οἶµαι αἰσχρὸν ἤδη, τὸ µὴ καλῶς λέγειν τε καὶ γράφειν 
ἀλλ’ αἰσχρῶς τε καὶ κακῶς.   
ΦΑΙ. Δῆλον δή.  
ΣΩ. Τίς οὖν ὁ τρόπος τοῦ καλῶς τε καὶ µὴ γράφειν; δεόµεθά τι, ὦ 
Φαῖδρε, Λυσίαν τε περὶ τούτων ἐξετάσαι καὶ  ἄλλον ὅστις πώποτέ τι 
γέγραφεν ἢ γράψει, εἴτε πολιτικὸν σύγγραµµα εἴτε ἰδιωτικόν, ἐν µέτρῳ 
ὡς ποιητὴς ἢ ἄνευ  µέτρου ὡς ἰδιώτης;  

Sócrates: Pensas que um homem desses, não importa quem ou que 
malquerença tenha contra Lísias, censura-lhe precisamente o fato de 
ser escritor? 
Fedro: Não é provável, ao menos pelo que está dizendo; pois ao 
próprio desejo, como parece, ele estaria censurando.  
Sócrates: Eis então o que para todo mundo é claro, que não é feio 
em si o escrever discursos. 
Fedro: Por quê, com efeito? 
Sócrates: Mas o que já é feio, é discursar e escrever de um modo 
que não seja belo, mas feio e mau. 
Fedro: Claro, sim. 
Sócrates: Qual então o jeito de escrever belamente ou não? Acaso 
precisamos, Fedro, consultar Lísias sobre isso, ou qualquer outro 
que jamais tenha escrito ou venha a escrever, seja um discurso 
político ou privado, em metro como faz um poeta ou sem metro como 
um prosador (Fedro, 258c-d). 

 Vê-se que o debate proposto chama a atenção de Sócrates de modo intenso. 

Como nesta passagem o prazer é evocado, Sócrates faz mais uma vez o uso de 

metáfora, um uso que como sabemos é recorrente, mas, neste caso, será utilizado 

para explicar o modelo de ser vencido pelo prazer. Isso se torna uma clara 

contestação à posição de Fedro. Platão faz uso desse expediente porque nesse 

momento novamente aparece o conflito  entre as partes da alma.  156

 No fim das contas, esse debate empreendido entre ambos, pela via socrática, 

deve introduzir uma preocupação com o lógos. Qual a maneira mais eficaz de 

produzir o lógos ou de manifestá-lo? Embora o Fedro pareça ser um diálogo que tem 

 Em observação ao uso Platônico das imagens e metáforas no contexto do conflito interno da 156

alma, Santos (1999, p. 249) diz: “Mas o discurso platônico só se deixa captar pontual e indiretamente, 
presa da teia de metáforas e imagens com que a luta entre as três partes da alma é descrita”.

http://stephanus.tlg.uci.edu/help/BetaManual/online/AT.html


  147

uma posição dura sobre o tema, a nosso ver, ela não é estanque, pois assim como a 

metodologia de escrita platônica é dialógica, o debate mantém um acurado cuidado.  

 O estudo neste tópico do trabalho suscita para além do lógos, mas em 

referência a ele, um apontamento sobre a questão que se lhe opõe, a saber, o que 

não é lido como regido pelo lógos, mas talvez por aquilo que é acessado por meio 

do corpo, das sensações. Nesse sentido, cabe apresentar uma perspectiva dos 

apetites e das emoções. 

 A recorrência com que lidamos na obra de Platão com elementos que nos 

norteiam a uma visão que considera os apetites e as emoções, e tal como diz 

Nussbaum (2006, p. 177), particularmente o sentimento e a emoção sexual como 

condutores não adequados para a ação humana, é forte.  

 De modo especial, pode-se citar que esta perspectiva, a partir da 

problematização inserida em sua obra pelo dualismo, resulta por propor uma 

interpretação aparentemente simples, na qual se rechaça de imediato estes 

elementos ligados ao corpo. Muito embora, como já mencionamos no decurso deste 

trabalho, haja motivos para não colocar na boca de Platão uma exaltação aos 

corpos e aos elementos perceptivos advindos mediante a experiência corpórea, é 

inconcebível tratar do nosso tema sem lidarmos diretamente com as questões 

ligadas às emoções e ao desejo. Também às emanações do desejo, tal como ocorre 

em uma particular descrição do Fedro, no contexto da ereção (Fedro, 255c-d). 

 Uma forte característica de eros, desenvolvida no Fedro diz respeito à atração 

para si que ele é capaz de produzir.  

 Se, por um lado, é necessário pensar nesta perspectiva corpórea como 

suporte que, em alguma medida, permite o conjunto de operações a ser realizada na 

tomada de decisões, visto não ser defensável, já em Platão, como talvez possa ser 



  148

defensável em Plotino , separar radicalmente estes elementos corpo/alma . 157 158

Enquanto Platão evidentemente defende uma perspectiva da centralidade das 

decisões humanas como não decorrentes da mera percepção corporal, ao contrário, 

será necessário avaliar que esta centralidade, em decorrência da supremacia da 

alma em relação ao corpo, está apontada na sua capacidade de julgar os dados 

captados pelas percepções corpóreas.  

 Segundo Platão, no contexto dessa relação, somente o nous (intelecto) é 

capaz de conduzir adequadamente o bem agir humano, tendo em vista a sua 

finalidade ser o bem.  

 No Fédon 79c encontramos um exemplo clássico da maneira pela qual se 

explica a natureza da indagação e os caminhos que a alma percorre para buscar 

uma resposta. Faz, como se sabe, o uso dos sentidos, da vista, do ouvido, etc, mas 

não deixa neles o poder de decisão sobre o que capta.  

Οὐκοῦν καὶ τόδε πάλαι ἐλέγοµεν, ὅτι ἡ ψυχή, ὅταν µὲν τῷ σώµατι 
προσχρῆται εἰς τὸ σκοπεῖν τι ἢ διὰ τοῦ ὁρᾶν ἢ διὰ τοῦ ἀκούειν ἢ δι’ 
ἄλλης τινὸς αἰσθήσεως—τοῦτο γάρ ἐστιν τὸ διὰ τοῦ σώµατος, τὸ δι’ 
αἰσθήσεως σκοπεῖν τι— τότε µὲν ἕλκεται ὑπὸ τοῦ σώµατος εἰς τὰ 
οὐδέποτε κατὰ ταὐτὰ ἔχοντα, καὶ αὐτὴ πλανᾶται καὶ ταράττεται καὶ 
εἰλιγγιᾷ ὥσπερ µεθύουσα, ἅτε τοιούτων ἐφαπτοµένη; 

Cá estamos então no que dizíamos há um bocado: sempre que a 
alma faz uso do corpo para se lançar em qualquer indagação, 
utilizando a vista, o ouvido ou qualquer outro meio sensorial (e utilizar 
os sentidos que significa senão utilizar o corpo?), eis que este a 
arrasta para as realidades em contínuo devir; e quanto a ela, por aí 
erra, mergulhando como ébria na perturbação e na vertigem, pois tal 
é a natureza das coisas a que se apega (Fédon, 79c). 

 Para compreender os elementos que tratam da superação realizada por Plotino no sentido de 157

separação do elemento psíquico em relação ao elemento corporal, Cf. BEZERRA, Cícero Cunha. 
Compreender Plotino e Proclo. Petrópolis-RJ: Vozes, 2006, p. 81-97. 

 Em sua tese de doutorado, Hugo Filgueiras (2012) analisa no capítulo II “Corpo como obstáculo 158

para a alma” a dualidade desses dois conceitos em interpretação que se centra na hipótese proposta 
pela relação de impedimento, embora deixa claro, de partida, não estar a defender que a 
interpretação de Platão permita deduzir uma rejeição do corpo. Sua proposta enseja uma 
interpretação que busca recuperar o sentido de aisthesis e problematiza-la quanto à questão do 
status do corpo em sua relação com a alma, visto que o consenso sobre o desprezo de Platão ao 
corpo é inexistente. A questão deve ser avaliada, portanto com o devido cuidado: “Pois se em um 
momento Platão opõe corpo e alma ao considerar os sentidos um entrave para alcançar a sabedoria 
– princípio para o alcance da virtude –, considerando-o um obstáculo, em cinco momentos 
posteriores (74c, 75a, 75b, 75e, 75e-79a), no mesmo diálogo, os sentidos corpóreos são 
apresentados como partícipes do processo de aquisição da sabedoria, pois é através dos dados 
sensíveis que se pode recuperar o saber, enquanto experiência integral, sendo o corpo para alma, 
condição para que exerça suas faculdades”. (ARAÚJO, Hugo Filgueiras. A estetização da alma pelo 
corpo no Fédon de Platão. Tese (Doutorado em Filosofia) - UFPB-UFPE-UFRN. João Pessoa: 2012. 
165 f., p. 62).



  149

 Α passagem faz referencia, sobretudo, à questão da relação entre o sensível 

e o inteligível. Ela é projetada a partir da hipótese da distinção entre duas realidades, 

a visível e a inteligível (Fédon, 70a), e a partir desta hipótese se busca compreender 

como se efetiva o conhecimento daquilo que está no campo do visível e do invisível. 

O Fédon é um diálogo que defende a natureza afim da alma ao invisível e, 

portanto, só quem é possuidor de uma natureza afim é capaz de acessar aquilo que 

lhe é semelhante. É uma resposta à pergunta de como se pode avaliar a existência 

do “que é sempre imutável e idêntico a si mesma” [πότερον ὡσαύτως ἀεὶ ἔχει κατὰ  

ταὐτὰ] (Fédon, 78d), tal como o Belo em si. A saber, a pergunta passa pela 

existência da mudança ou não, do que é em si e por si. Segundo Robin (2019, p. 

CXXIX), é também em função do exercício da explicação das relações entre o visível 

e o invisível, na tentativa de compreender a conexão entre o mundo das ilusões e 

dos fantasmas e o mundo das realidades verdadeiras, ou realidades em si, que se 

estabelece a função do mito. 

 Se, por um lado, recorremos ao Fédon para mostrar que essa investigação é 

cara a Platão, e que pode ser identificada em diferentes contextos, por outro lado, 

devemos abordar como aparece o debate no nosso diálogo, aqui em questão, o 

Fedro.  

 A fim de promover uma reflexão sobre um diálogo que mostra uma 

perspectiva específica em relação ao exercício da alma no processo de separação 

corpo/alma: 

Οὐκοῦν καὶ ἡ σωφροσύνη, ἣν καὶ οἱ πολλοὶ ὀνοµάζουσι σωφροσύνην, 
τὸ περὶ τὰς ἐπιθυµίας µὴ ἐπτοῆσθαι ἀλλ’ ὀλιγώρως ἔχειν καὶ κοσµίως, 
ἆρ’ οὐ τούτοις µόνοις προσήκει, τοῖς µάλιστα τοῦ σώµατος 
ὀλιγωροῦσίν τε καὶ ἐν φιλοσοφίᾳ ζῶσιν; 

[Sócrates] E que dizer da temperança, ou melhor, da virtude 
geralmente assim designada, que consiste em refrear o ímpeto das 
paixões, em opor-lhes uma atitude de indiferença e comedimento — 
não será ela unicamente apanágio dos filósofos, daqueles que em 
mais alto grau desprezam o corpo e vivem no amor da sabedoria? 
(Fédon, 68c).  

 Sobre a alma, sua divisão entre a parte racional e a parte bestial e selvagem, 

em República IX 571c-d, é identificada nesta passagem uma radicalização da 



  150

oposição entre duas partes opostas da alma. A passagem começa com uma 

pergunta sobre os desejos: 

Λέγεις δὲ καὶ τίνας, ἔφη, ταύτας; Τὰς περὶ τὸν ὕπνον, ἦν δ’ ἐγώ, 
ἐγειροµένας, ὅταν τὸ µὲν ἄλλο τῆς ψυχῆς εὕδῃ, ὅσον λογιστικὸν καὶ 
ἥµερον καὶ ἄρχον ἐκείνου, τὸ δὲ θηριῶδές τε καὶ ἄγριον, ἢ σίτων ἢ 
µέθης πλησθέν, σκιρτᾷ τε καὶ ἀπωσάµενον τὸν ὕπνον ζητῇ ἰέναι  καὶ 
ἀποπιµπλάναι τὰ αὑτοῦ ἤθη· οἶσθ’ ὅτι πάντα ἐν τῷ τοιούτῳ τολµᾷ 
ποιεῖν, ὡς ἀπὸ πάσης λελυµένον τε καὶ  ἀπηλλαγµένον αἰσχύνης καὶ 
φρονήσεως. µητρί τε γὰρ ἐπιχειρεῖν µείγνυσθαι, ὡς οἴεται, οὐδὲν 
ὀκνεῖ, ἄλλῳ τε ὁτῳοῦν ἀνθρώπων καὶ θεῶν καὶ θηρίων, µιαιφονεῖν τε 
ὁτιοῦν, βρώµατός τε ἀπέχεσθαι µηδενός· καὶ ἑνὶ λόγῳ οὔτε ἀνοίας 
οὐδὲν ἐλλείπει οὔτ’ ἀναισχυντίας. 

— Mas de que desejos falas? — Daqueles —  respondi — que 
despertam durante o sono, quando repousa esta parte da alma que é 
racional, dócil, e feita para comandar a outra, e quando a parte 
bestial e selvagem, empanzinada de comida ou de vinho, estremece, 
e depois de sacudir o sono, parte em busca de satisfações para os 
apetites. Sabes que em semelhante caso ela se atreve a tudo, como 
que liberta e desobrigada de todo pudor e de toda prudência. Ela não 
teme intentar, na imaginação, unir-se à sua mãe, ou a quem quer que 
seja, homem, deus ou animal, de macular-se com não importa qual 
assassínio e de não abster-se de qualquer espécie de alimento; 
numa palavra, não há loucura nem impudência de que não seja 
capaz (República, IX 571c-d, JG). 

 O livro IX da República enseja um estudo acerca do desejo, uma categoria 

platônica, se assim podemos dizer, que implica uma complexa interpretação. Por 

que pode-se dizer complexa? Porque a maior parte de sua formulação não se 

encontrando num único texto, e sim expandida em diversos momentos do corpus, 

acaba por demonstrar uma necessidade de não se realizar uma junção de todas 

elas num sentido unitário. É, portanto, preciso resguardar os contextos nos quais o 

tema é inserido.  

 Segue-se dessa passagem que o estudo visa a evidenciar qual o elemento 

central no pensamento platônico que é utilizado como um referente do paradigma da 

ação. Esse elemento se constitui em diversas partes de sua obra como o lógos.  

Embora não seja comum que o tratamento do lógos se dê de forma estanque, sem 

relação a um oposto. Ou seja, verificamos que diversas vezes o estudo desse lógos 

se dá em relação à condição de explicação do objeto em questão, e também tendo 

em vista a questão do comando das ações. Com isso, significa dizer que a 

implicação do lógos é como o cálculo que se utiliza na execução de uma decisão. 



  151

 A questão central aqui então é: a partir da semente do desejo, deve-se avaliar 

a quem pertence ou a quem deve pertencer o comando das ações humanas, a qual 

parte da alma.   

É preciso repensar a questão do prazer no sentido de refazer o caminho que 
o leva para um sentido quase absoluto de interdição. Com quais referências este 
caminho é tomado? Em vista de que ele é trilhado pelos antigos? Há conexão entre 
esta orientação e o conjunto de práticas que seriam interditas entre os gregos? O 
que levaria uma prática a ser interdita? Há um conjunto de perguntas que podemos 
elencar a propósito do viés moral pelo qual uma corrente de interpretação direciona 
a relação dos humanos com o prazer entre os gregos. Qual a possibilidade de 
estabelecer as primeiras questões ligadas a esta interdição, possivelmente clássica, 
da interpretação do corpo como prisão? Eventualmente repetida não apenas por 
Platão, isso não autoriza a aceitar que a simplicidade da formulação carrega em si 
um tom categórico a ponto de propor aí o encerramento do debate.

Se queremos seguir um caminho que apresente um nível seguro de confiança 
quanto à possibilidade de explicação desta importante formulação (a relação: soma/ 
sema), devemos remeter àquilo que esta expressão retoma. A bem dizer, 
reconheçamos que as crenças gregas são interpretadas em sentido moral (Cf. 
DODDS, 2002, p. 155) e que só posteriormente é possível verificar como elas 
permanecem ou são superadas por uma legislação que se poderia chamar de 
secular. 

Alguém poderia suscitar, em relação ao debate sobre a satisfação dos 
desejos ou sobre comando quando efetuado pelos desejos, o verbete culpa. Porém, 
ele diz muito mais da tradição que se segue aos gregos, bebendo de sua fonte e 
reproduzindo algumas de suas posições filosóficas mais adequadas ao interesse 
desta tradição. A saber, a ideia de culpa nos parece muito mais próxima do 
cristianismo do que do politeísmo grego.

[…] na Grécia, foi aparentemente o impacto das crenças 
xamanísticas que pôs tudo em funcionamento. Tais 
crenças foram interpretadas pelas mentes gregas em 
sentido moral; e quando isto ocorreu o mundo da 
experiência corporal surgiu inevitavelmente como um 
lugar obscuro de penitência, a carne sendo vista como 
uma ‘túnica estranha à alma’. ‘O prazer’, diz o velho 



  152

catecismo pitagórico, ‘é sob todas as circunstâncias ruim, 
pois viemos aqui para sermos punidos e devemos ser 
punidos’. Sob esta forma, que Platão atribui à escola 
órfica, o corpo era apresentado como a prisão dentro da 
qual os deuses guardavam trancada a alma até que ela 
fosse purgada de sua culpa […] (DODDS, 2002, p. 155). 

 Deve-se frisar que é uma atribuição feita por Platão aos órficos, sendo, neste 

sentido, menos importante saber acerca da correspondência exata desta afirmação 

em relação àqueles do que propriamente avaliar o seu interesse por esta questão. A 

bem dizer, Platão não propõe tal atribuição sem que haja um interesse nessa 

problemática e, como vimos, ela perpassa sua obra, sem que se possa concluir que 

seja de forma linear, embora existam passagens bem precisas quanto a uma 

posição sempre apresentada por um de seus personagens. 

4.3. Intervenção e/ou inspiração divina 

 O recurso é conhecido como Palinódia e, em relação a esta reparação, 

Sócrates diz: “desejo com um potável discurso lavar a salmoura do que se 

ouviu” [ἐπιθυµῶ ποτίµῳ λόγῳ οἷον ἁλµυρὰν ἀκοὴν ἀποκλύσασθαι·] (Fedro, 243d).  

 Em contrapartida ao discurso que fora proferido, Sócrates pretende reparar 

com um novo discurso a equivocada atribuição de mau a Eros. A proposta é então 

escrever/produzir o elogio do amante.  

εἰ µὲν γὰρ ἦν ἁπλοῦν τὸ µανίαν κακὸν εἶναι, καλῶς ἂν ἐλέγετο· νῦν δὲ 
τὰ µέγιστα τῶν ἀγαθῶν ἡµῖν γίγνεται διὰ µανίας, θείᾳ µέντοι δόσει 
διδοµένης. ἥ τε γὰρ δὴ ἐν Δελφοῖς προφῆτις αἵ τ’ ἐν Δωδώνῃ ἱέρειαι 
µανεῖσαι µὲν πολλὰ δὴ καὶ καλὰ ἰδίᾳ τε καὶ δηµοσίᾳ τὴν Ἑλλάδα 
ἠργάσαντο, σωφρονοῦσαι δὲ βραχέα ἢ οὐδέν· καὶ ἐὰν δὴ λέγωµεν 
Σίβυλλάν τε καὶ ἄλλους, ὅσοι µαντικῇ χρώµενοι ἐνθέῳ πολλὰ δὴ 
πολλοῖς προλέγοντες εἰς τὸ µέλλον ὤρθωσαν, µηκύνοιµεν ἂν δῆλα 
παντὶ λέγοντες.     

Pois se fosse simples assim, que delírio é um mal, bem falado seria; 
mas de fato os maiores Bens nos advêm por delírio, quando todavia 
por divino dom concedido. Pois sem dúvida a profetisa em Delfos, as 
sacerdotisas em Dodona, quando em delírio, muitos e belos 
benefícios privados e públicos fizeram à Hélade, mas quando em seu 
bom senso, pouco ou nada fizeram; e se fôssemos mencionar a 
Sibila e quantos outros que, usando uma arte divinatória de 
inspiração divina e muitas predições a muitos fazendo, acertaram o 



  153

caminho do futuro, nos alongaríamos dizendo o evidente a todo 
mundo (Fedro, 244a-b, grifo nosso). 

 A passagem expõe um questionamento à qualificação negativa da mania/

delírio ao promover uma reflexão acerca da importância dela na cultura grega, visto 

que é uma das formas pelas quais se manifesta um tipo de comunicação entre o 

divino e o humano no histórico anseio humano da busca por respostas.  

 Um estudo acerca da mania permite compreender que esse modelo de 

comunicação faz Platão inserir no diálogo a análise de quatro formas de delírio 

inspiradas pelos deuses, pelas divindades.  

 O ponto de partida da análise, como sabemos, está ligado à teoria do amor, 

enquanto se busca compreender a tese apresentada por Lísias, a partir da qual 

Sócrates buscará apontar o erro de aquiescer ao não amante em vez de ao amante, 

por ser o amante considerado em delírio e o não amante em bom senso. A 

passagem questiona de imediato o sentido atribuído negativamente ao delírio.   

 A passagem que ora se analisa, retoma, como foi dito acima, a problemática 

apresentada pelo texto de Lísias quando este faz com que o amor seja visto como 

algo a que não se deve ceder. Ou seja, sua tese com o intuito de conseguir 

convencer o jovem a deitar-se com ele, assegura que seria melhor entregar-se ao 

não amante do que ao amante. Esta posição, chocante, seja para o auditório, seja 

para o próprio jovem, é de fato reveladora do intuito do seu autor em adquirir os 

benefícios da entrega daquele a quem consegue convencer. 

 Dessa maneira, vê-se que a proposta apresentada faz o amor ser colocado 

no lugar da loucura, e este lugar não é positivo, na perspectiva do autor. 

 Por outro lado, Sócrates faz o exercício de retomar uma análise de elementos 

primordiais à cultura, que colocam em xeque a perspectiva de negatividade absoluta 

da mania. Desse modo, lê-se: 

εἰ µὲν γὰρ ἦν ἁπλοῦν τὸ µανίαν κακὸν εἶναι, καλῶς ἂν ἐλέγετο· νῦν δὲ 
τὰ µέγιστα τῶν ἀγαθῶν ἡµῖν γίγνεται διὰ µανίας, θείᾳ µέντοι δόσει 
διδοµένης. 

Se se puder afirmar, sem restrições, que a loucura é um mal teria 
falado bem, mas na realidade os maiores bens vêm-nos por 
intermédio da loucura, que é sem dúvida um dom divino (Fedro, 
244a5-8, JRF). 



  154

 Embora esteja sendo apresentado no Fedro algo que pode até ser entendido 

como uma espécie de elogio à loucura, deve-se manter na análise a perspectiva do 

paradoxo. Segundo Dodds (2002, p. 71), mesmo para um grego do século IV, a 

questão não seria tão simples, visto que a loucura era vista por muitos com 

descrédito, em parte pela sociedade ateniense. Do mesmo modo, vale ressaltar que 

Platão não estaria a defender que é melhor ser louco que sadio, se pudermos 

colocar o problema nestes termos.  

 Mais vale então avaliar aquilo que é apresentado sob a perspectiva da 

loucura divina. Há, certamente, que se reconhecer a dificuldade impetrada na 

tentativa de aproximar as concepções de “loucura divina” na antiguidade, com 

aquelas que são estudadas pela psicologia moderna, assim como pela antropologia.  

 Para fazer a leitura destas páginas tentando encontrar uma correspondência 

imediata entre as experiências comportadas pelas mesmas palavras em épocas 

temporalmente tão distantes, há que se deparar com seus riscos e, portanto, é 

prudente cuidar para não incorrer em anacronismos óbvios. Pensando como esse 

modelo repercute na atualidade, afirma Dodds (2002, p. 73): “Hoje em dia, entre os 

sintomas mais comuns de insanidade ilusória está a crença, por parte do paciente, 

de que ele está em contato (ou se identifica) com seres ou forças sobrenaturais”. 

 Diante do exposto sobre o início da problemática da loucura, faz-se 

necessário estabelecer os primordiais parâmetros de distinção entre a loucura divina 

e a loucura comum, causada por doença. Dodds (2002) também menciona o 

reconhecimento por Heródoto da loucura por origem sobrenatural e por causas 

naturais.  

 Vê-se então que Sócrates passa a defender a necessidade de compreender 

as maneiras pelas quais se pode entender mania em outro sentido, que não aquele 

relegado a exclusivamente à irrazoabilidade.  

 A seguir, mencionam-se os quatro tipos de loucura divina: 

 (1) Predições (Fedro, 244b) 

Arte delirante, maniké (Fedro, 244c) [µανικὴν] 

Arte divinatória mantiké (Fedro, 244c) [µαντικὴν] 

A arte de interpretar os vôos dos pássaros (Fedro, 244c) 
[οἰωνιστικὴν] 



  155

  

 O caso das sacerdotisas menciona que quando em delírio elas produzem 

múltiplos e belos benefícios à Hélade (Fedro, 244b), referindo que, quando em 

perfeito juízo, não podem realizar os mesmos benefícios por meio de suas 

predições.  

  

(2) Delírio profético (Fedro 244e) 

ἡ µανία ἐγγενοµένη καὶ προφητεύσασα, 

 Estabelecido por meio do culto, também é entendido como místico e é em 

geral atribuído a Dionísio. Como mencionado por Sócrates: 

ἀλλὰ µὴν νόσων γε καὶ πόνων τῶν µεγίστων, ἃ δὴ παλαιῶν ἐκ 
µηνιµάτων ποθὲν ἔν τισι τῶν γενῶν ἡ µανία ἐγγενοµένη καὶ 
προφητεύσασα, οἷς ἔδει ἀπαλλαγὴν ηὕρετο, καταφυγοῦσα πρὸς θεῶν 
εὐχάς τε καὶ λατρείας. 

Mas realmente, de doenças e provações as mais graves, as que por 
antigos ressentimentos de alguma parte advindas se instalaram em 
certas famílias, o delírio uma vez produzido e resultado em profecia 
encontrou libertação para quem era preciso, com o recurso de preces 
aos deuses, de serviços em sua honra (Fedro, 244e).  

(3) O delírio proveniente das musas, τρίτη δὲ ἀπὸ Μουσῶν 
κατοκωχή τε καὶ µανία (Fedro 245a). 

 Quanto a este tipo de possessão, um importante resultado dela é a produção 

da verdadeira poesia , e sabemos ser a poesia um elemento fundamental para a 159

compreensão da sociedade ateniense. O poeta que não recebe a possessão divina, 

é um poeta perdido. O delírio poético é capaz de produzir como seu corolário a 

educação daqueles que vêm depois do poeta (Fedro, 235a): 

ὃς δ’ ἂν ἄνευ µανίας Μουσῶν ἐπὶ (5) ποιητικὰς θύρας ἀφίκηται, 
πεισθεὶς ὡς ἄρα ἐκ τέχνης ἱκανὸς ποιητὴς ἐσόµενος, ἀτελὴς αὐτός τε 
καὶ ἡ ποίησις ὑπὸ τῆς τῶν µαινοµένων ἡ τοῦ σωφρονοῦντος 
ἠφανίσθη. 

 Vale lembrar a afirmação socrática no Fédon 60e de a divindade o mandar compor versos: “Eis, 159

em linhas gerais, os fatos: frequentes vezes ao longo da minha vida me visitava o mesmo sonho, ora 
sob uma ora sob outra visão, mas sempre com as mesmas palavras: «Sócrates, compõe, pratica a 
arte das Musas»”. 



  156

[…] enquanto aquele que, sem o delírio das Musas, chega à porta da 
poesia convicto de que pela técnica será um poeta perfeito, é um 
malogrado ele próprio e sua poesia de quem está em são juízo é 
pela dos que deliram eclipsada (Fedro, 245a). 

 Esta afirmação faz uma caracterização da poesia como sendo por excelência 

resultante da possessão divina, e não, ao contrário, algo resultante unicamente da 

técnica poética .  160

 A finalidade de Sócrates ao apresentar uma lista de artes mediadas pelo 

delírio é colocar em evidência o questionamento da negatividade deste 

comportamento, deste tipo de possessão. Como pano de fundo, está a situação a 

ser reparada em seu discurso, a primazia do amante ou do não amante. Se ele já 

havia demonstrado a primazia do não amante (Fedro, 237a-241), é hora de fazer o 

exercício contrário, e buscar, por meio da reparação, fazer o elogio do amante.  

 De fato, a inserção dos elementos de possessão, como se pode ver, produz 

algum tipo de excelência no fazer daquele que está de posse da inspiração divina. 

Assim sendo, Sócrates usa a estratégia de expor, por meio dos excelentes modelos 

de possessão, que o amante não pode ser de todo mau.  

 O questionamento de Sócrates é então colocado acerca do benefício tanto 

para o amante quanto para o amado, do envio divino do Amor. Ou seja, para que se 

prove ser mau o amor proveniente do amante, seria preciso provar que: “não é em 

proveito do amante e do amado que o amor é pelos deuses enviado” [ὡς οὐκ ἐπ’ 

ὠφελίᾳ ὁ ἔρως τῷ ἐρῶντι καὶ τῷ ἐρωµένῳ ἐκ θεῶν ἐπιπέµπεται] (Fedro, 245b).  

 Em outro diálogo, temos uma análise da composição poética que corrobora e 

contribui para a compreensão deste tipo de crítica realizada no Fedro:  

πάντες γὰρ οἵ τε τῶν ἐπῶν ποιηταὶ οἱ ἀγαθοὶ οὐκ ἐκ τέχνης ἀλλ’ 
ἔνθεοι ὄντες καὶ κατεχόµενοι πάντα ταῦτα τὰ καλὰ λέγουσι ποιήµατα, 
καὶ οἱ µελοποιοὶ οἱ ἀγαθοὶ ὡσαύτως, ὥσπερ οἱ κορυβαντιῶντες οὐκ 
ἔµφρονες ὄντες ὀρχοῦνται, οὕτω καὶ οἱ µελοποιοὶ οὐκ ἔµφρονες ὄντες 
τὰ καλὰ µέλη ταῦτα ποιοῦσιν, ἀλλ’ ἐπειδὰν ἐµβῶσιν εἰς τὴν ἁρµονίαν 
καὶ εἰς τὸν ῥυθµόν, βακχεύουσι καὶ κατεχόµενοι, ὥσπερ αἱ βάκχαι 
ἀρύονται ἐκ  τῶν ποταµῶν µέλι καὶ γάλα κατεχόµεναι, ἔµφρονες δὲ 
οὖσαι  οὔ, καὶ τῶν µελοποιῶν ἡ ψυχὴ τοῦτο ἐργάζεται, ὅπερ αὐτοὶ 
λέγουσι. 

 Cf. (LAVILLA DE LERA, J.; AGUIRRE SANTOS, La broma de Sócrates inspirado: Fedro 238d y 160

Crátilo 396d. PLATO JOURNAL, [S. l.], v. 22, p. 159-175, 2021) Os autores contemplam nesse 
trabalho um estudo sobre a oposição entre ἐνθουσιασµός e τέχνη, o texto dá uma dimensão 
importante do conflito entre estes dois conceitos na filosofia de Platão. 



  157

Pois todos os poetas de versos épicos, os bons, não em virtude de 
técnica, mas estando entusiasmados e possuídos, é que dizem todos 
aqueles belos poemas, e os poetas líricos, os bons, do mesmo 
modo. Assim como os coribantes não dançam freneticamente 
estando em seu juízo, assim também os poetas líricos não fazem 
aquelas belas melodias estando em seu juízo, mas, quando eles 
embarcam na harmonia e no ritmo, eles se tornam bacantes e 
possuídos; como as bacantes retiram dos rios mel e leite quando 
estão possuídas, mas não estando em seu juízo, também a alma dos 
poetas trabalha assim, como eles mesmos dizem (Ion, 
533e-534a) . 161

A passagem nos mostra como o problema havia sido proposto no diálogo Íon, 
de modo que em um primeiro momento esta referência é positiva, pois inclui os 
poetas no centro das atividades intelectuais da cidade, mas isso não é permanente 
na filosofia Platônica. Vide os contextos e as contradições que o trabalho dos poetas 
encontram em outros diálogos, tal como é o caso da República.  

(4) O delírio erótico (265b) ἐροτικὴν µανίαν. 

Ἔστι δὴ οὖν δεῦρο ὁ πᾶς ἥκων λόγος περὶ τῆς τετάρτης µανίας — ἣν 
ὅταν τὸ τῇδέ τις ὁρῶν κάλλος, τοῦ ἀληθοῦς ἀναµιµνῃσκόµενος, 
πτερῶταί τε καὶ ἀναπτερούµενος προθυµούµενος ἀναπτέσθαι, 
ἀδυνατῶν δέ, ὄρνιθος δίκην βλέπων ἄνω, τῶν κάτω δὲ ἀµελῶν, 
αἰτίαν ἔχει ὡς µανικῶς διακείµενος — ὡς ἄρα αὕτη πασῶν τῶν 
ἐνθουσιάσεων ἀρίστη τε καὶ ἐξ ἀρίστων τῷ τε ἔχοντι καὶ τῷ 
κοινωνοῦντι αὐτῆς γίγνεται, καὶ ὅτι ταύτης µετέχων τῆς µανίας ὁ ἐρῶν 
τῶν καλῶν ἐραστὴς καλεῖται. 

É aqui então que vem dar todo o discurso sobre o quarto tipo de 
delírio — aquele em que alguém, vendo a beleza por aqui e 
lembrando-se da verdadeira, cria asa e de novo alado deseja alçar 
vôo; mas como não pode e à maneira de um pássaro fica a olhar 
para cima, descuidando do que está embaixo, é acusado de estar em 
delírio — sim, pois esta de todas as formas de possessão divina, 
vem a ser a melhor e de melhores elementos constituída, não só 
para o que a tem como para o que a ela se associa, e porque deste 
delírio participa o que ama os belos, amante se chama (Fedro, 249d-
e).  

 Em um mecanismo de recuperação da problemática dos delírios, Sócrates, 

em 265b, recorreu a uma síntese dos quatro tipos de possessão divina. 

 Utilizamos a tradução de Cláudio Oliveira.  161

http://stephanus.tlg.uci.edu/help/BetaManual/online/AT.html


  158

Τῆς δὲ θείας τεττάρων θεῶν τέτταρα µέρη διελόµενοι, µαντικὴν µὲν 
ἐπίπνοιαν Ἀπόλλωνος θέντες, Διονύσου δὲ τελεστικήν, Μουσῶν δ’ αὖ 
ποιητικήν, τετάρτην δὲ Ἀφροδίτης καὶ Ἔρωτος, 

Quanto a [inspiração] divina nós a dividimos em quatro partes de 
quatro deuses, e a inspiração divinatória atribuindo a Apolo, a 
Dioniso a mística, às Musas a poética e a quarta a Afrodite e Eros 
(Fedro, 265b). 

O processo de recapitulação dos delírios tem por objetivo estabelecer um tipo 
de hierarquia entre eles. Tal processo objetiva colocar o delírio erótico como o 
melhor dentre eles (Fedro, 249e). 

ἐρωτικὴν µανίαν ἐφήσαµέν τε ἀρίστην εἶναι, καὶ οὐκ οἶδ’ ὅπῃ τὸ 
ἐρωτικὸν πάθος ἀπεικάζοντες, ἴσως µὲν ἀληθοῦς τινος ἐφαπτόµενοι, 
τάχα δ’ ἂν καὶ ἄλλοσε παραφερόµενοι, κεράσαντες οὐ παντάπασιν 
ἀπίθανον λόγον, µυθικόν τινα ὕµνον προσεπαίσαµεν µετρίως τε καὶ 
εὐφήµως τὸν ἐµόν τε καὶ σὸν δεσπότην Ἔρωτα, ὦ Φαῖδρε, καλῶν 
παίδων ἔφορον.  

Dissemos que o delírio amoroso era o mais excelente e, não sei por 
onde imaginando a emoção amorosa, talvez tocando em alguma 
verdade, talvez desviando-nos em outra direção, misturamos um 
discurso não sem força persuasiva, uma espécie de hino mítico em 
que festejamos com moderação e respeito o senhor teu e meu, ó 
Fedro, Eros que vela por sobre os belos moços (Fedro, 265b-c). 

Poder-se-á tirar como saldo da sequência da passagem (265d) uma indicação 
para a metodologia da pesquisa, que faz com que se projete para a unidade aquilo 
que provém da multiplicidade. Como diz Sócrates: “Primeiro, a uma só ideia em 
visão de conjunto levar o que está disperso em multiplicidade” [Εἰς μίαν τε ἰδέαν 
συνορῶντα ἄγειν τὰ πολλαχῇ διεσπαρμένα]. 

Isso nos remete ao passo canônico sobre a passagem da multiplicidade à 
unidade.

δεῖ γὰρ ἄνθρωπον συνιέναι κατ’ εἶδος λεγόµενον, ἐκ πολλῶν ἰὸν 
αἰσθήσεων εἰς ἓν λογισµῷ συναιρούµενον· τοῦτο δ’ ἐστὶν ἀνάµνησις 
ἐκείνων ἅ ποτ’ εἶδεν ἡµῶν ἡ ψυχὴ συµπορευθεῖσα θεῷ καὶ 
ὑπεριδοῦσα ἃ νῦν εἶναί φαµεν, καὶ ἀνακύψασα εἰς τὸ ὂν ὄντως. 

Pois carece que o homem entenda segundo o que se chama ideia, 
de muitas sensações indo à unidade, por raciocínio concebida; e isso 
é reminiscência daqueles seres que outrora viu nossa alma, quando 
caminhou com um deus e de cima olhou o que agora nós afirmamos 
que é, e para cima virou-se ao que essencialmente é (Fedro, 249b-
c). 



  159

∗∗∗

De retorno ao erotismo de eros, suportado pela afirmação de ser ele o melhor 
dos delírios divinos, deve-se avaliar, em síntese, como Sócrates desenvolveu a tese 
final, proposta como contraponto às posições de Lísias, e à sua no primeiro 
discurso. 

O passo que nos incita a fazer essa retomada é exatamente aquele em que 
Sócrates reflete sobre o percurso do diálogo com Fedro e, para tanto, ele pede que 
o jovem leia o início do discurso de Lísias:

–“Περὶ µὲν τῶν ἐµῶν πραγµάτων ἐπίστασαι, καὶ ὡς νοµίζω συµφέρειν 
ἡµῖν τούτων γενοµένων, ἀκήκοας. ἀξιῶ δὲ µὴ διὰ τοῦτο ἀτυχῆσαι ὧν 
δέοµαι, ὅτι οὐκ ἐραστὴς ὢν σοῦ τυγχάνω. ὡς ἐκείνοις µὲν τότε 
µεταµέλει ὧν ἂν εὖ ποιήσωσιν, ἐπειδὰν τῆς ἐπιθυµίας παύσωνται·” 

–“Sobre os meus negócios estás instruído, e como julgo ser do nosso 
interesse que eles se efetuem foi o que ouviste; e pretendo não ser 
por isso que malogrem os meus pedidos, por não ser teu amante. 
Assim aqueles um dia se arrependem do bem que porventura 
tenham feito, quando cessar o desejo” (Fedro, 263e-264a).  

 Como fica evidente na investida de Lísias, o jovem deveria ceder a ele por 

não ser ele um apaixonado. Em toda a sua análise, proposta por meio de uma 

equação de benefícios e malefícios, Lísias termina por mostrar, em sua exposição, 

que ceder ao amante é mais prejudicial que ceder ao não amante. Ele, de fato, faz-

se passar por não amante, quando na verdade tem eros pelo jovem, e é o que 

Sócrates destaca como incoerente, o passar por não amante quando se ama, 

visando unicamente ao fim de satisfazer do desejo. 

Como já foi afirmado anteriormente, a posição de Lísias demonstra uma 

perspectiva utilitarista do amor. 

A seguir abordaremos o conteúdo que imprime ao conceito de daimon um 

percurso próprio no Fedro.  

  

4.4. Demônios e Divinação 



  160

ΣΩ. Ἡνίκ’ ἔµελλον, ὠγαθέ, τὸν ποταµὸν διαβαίνειν, τὸ δαιµόνιόν τε καὶ 
τὸ εἰωθὸς σηµεῖόν µοι γίγνεσθαι ἐγένετο —ἀεὶ δέ µε ἐπίσχει ὃ ἂν 
µέλλω πράττειν—καί τινα φωνὴν ἔδοξα αὐτόθεν ἀκοῦσαι, ἥ µε οὐκ ἐᾷ 
ἀπιέναι πρὶν ἂν ἀφοσιώσωµαι, ὡς δή τι ἡµαρτηκότα εἰς τὸ θεῖον.  

Quando, ó bom, eu estava para atravessar o rio, o demônico sinal 
que me costuma ocorrer ocorreu — sempre ele me detém no que 
estou para fazer — e uma voz pareceu-me ouvir-lhe, a qual não me 
deixa partir antes de penitenciar-me, como se alguma falta eu tivesse 
cometido para com a divindade (Fedro, 242b-c). 

 A tradição que apresenta a interpretação sobre os demônios (daimones) está 

estreitamente associada à maneira pela qual o cristianismo forjou uma ideia de 

criaturas que representariam tais forças como sobrenaturais associadas ao mal. 

Interessa-nos, portanto, o desvencilhamento da ideia de demônio. Para tanto, faz-se 

necessário um trabalho etimológico que nos ajude, a partir de um trabalho 

arqueológico com a palavra, retirar os acréscimos sobrepostos ao contexto original 

grego desse termo tão utilizado por Sócrates.  

 Nossa primeira incursão, portanto, constitui-se na tentativa de considerar a 

possibilidade de, por meio da metodologia de imitação (sobreposição da palavra 

quase que por meio da transliteração) da forma grega desta palavra, construir um 

sentido recuperado a partir dos contextos apresentados por Platão em sua obra. 

Assim, o nosso objetivo é apresentar uma confrontação do uso em Platão com os de 

outros autores, nomeadamente em  Aristófanes e Xenófanes. 

 Conforme defende JOHNSEN (2016, p. 27) Eros é visto em uma de suas 

acepções como daimon (divino) e como daimonion (uma coisinha divina). Vê-se 

claramente como esta concepção se distingue do que em português se entenderia 

por demônio, por exemplo. A retomada a esta diferença pretende garantir ao leitor 

um alerta sobre a necessidade de não sobrepor o significado platônico ao significado 

de uma visão cristianizada da palavra.  

 A dificuldade premente de definir o que é o amor para os falantes de uma 

língua, no caso do autor em estudo, o inglês, embora não seja diferente no 

português, faz com que se centre a investigação no que é amor na filosofia de 

Platão. Não é consenso na atualidade que amor seja uma emoção, ou que seja 

simplesmente uma emoção. Se eros é um daimon, fica posto que não pode ser 

exclusivamente uma emoção, embora, também, por isso, não possa ficar posto que 



  161

não seja uma emoção. Torna-se ainda importante salientar a perspectiva de eros 

como força, como dynamis.  

 É, portanto, uma informação conflitante, não havendo para a questão uma 

simples resposta. Conforme nos diz Johnsen (2016, p. 28), ainda que haja uma 

indicação no Filebo 47e1-2, que lista eros na mesma categoria de outras emoções, 

não se conclui necessariamente que seja uma emoção. A sugestão textual dá um 

tipo de indicação, mas nem sempre é ela suficiente para concluir o que o/a 

investigador/a está buscando. É preciso não deixar de ater-se às dificuldades que o 

texto traz à tona.  

4.5. Elogios e efeitos da loucura 

 Platão trata de mania, como é de se esperar, em mais de um diálogo. Embora 

se suponha, à primeira vista, que o seu tratamento do tema seria tal como no 

Laques, 193 c-d, apresentado como algo resultante de uma irreflexão, ou seja, como 

corolário da falta daquele que age nestes termos pela ausência de ponderação, 

vemos ser possível avaliar outras vertentes de análise propostas pelo autor, tal como 

o faz no Fedro, a fim de recuperar um sentido menos negativo para o tema.  

 Como se pode ver na passagem do Laques, Sócrates desenvolve uma 

análise da relação entre o sensato e o insensato, que buscando agir de uma certa 

maneira, fá-lo com ponderação e sem ponderação respectivamente. No caso do 

segundo, este se aproxima do que o filósofo demonstra ser alguém que age com 

coragem, mas sem razão.  

ΣΩ. Καὶ τὸν µετ’ ἐπιστήµης ἄρα ἱππικῆς καρτεροῦντα ἐν ἱπποµαχίᾳ 
ἧττον φήσεις ἀνδρεῖον εἶναι ἢ τὸν ἄνευ ἐπιστήµης.   
ΛΑ. Ἔµοιγε δοκεῖ.   
ΣΩ. Καὶ τὸν µετὰ σφενδονητικῆς ἢ τοξικῆς ἢ ἄλλης τινὸς τέχνης 
καρτεροῦντα.    
ΛΑ. Πάνυ γε.    
ΣΩ. Καὶ ὅσοι ἂν ἐθέλωσιν εἰς φρέαρ καταβαίνοντες καὶ κολυµβῶντες 
καρτερεῖν ἐν τούτῳ τῷ ἔργῳ, µὴ ὄντες δεινοί, ἢ ἔν τινι ἄλλῳ τοιούτῳ, 
ἀνδρειοτέρους φήσεις τῶν ταῦτα δεινῶν.     
ΛΑ. Τί γὰρ ἄν τις ἄλλο φαίη, ὦ Σώκρατες;    
ΣΩ. Οὐδέν, εἴπερ οἴοιτό γε οὕτως.   
ΛΑ. Ἀλλὰ µὴν οἶµαί γε.   

http://stephanus.tlg.uci.edu/help/BetaManual/online/AT.html
http://stephanus.tlg.uci.edu/help/BetaManual/online/AT.html
http://stephanus.tlg.uci.edu/help/BetaManual/online/AT.html
http://stephanus.tlg.uci.edu/help/BetaManual/online/AT.html
http://stephanus.tlg.uci.edu/help/BetaManual/online/AT.html
http://stephanus.tlg.uci.edu/help/BetaManual/online/AT.html
http://stephanus.tlg.uci.edu/help/BetaManual/online/AT.html


  162

ΣΩ. Καὶ µήν που ἀφρονεστέρως γε, ὦ Λάχης, οἱ τοιοῦτοι  
κινδυνεύουσίν τε καὶ καρτεροῦσιν ἢ οἱ µετὰ τέχνης αὐτὸ πράττοντες.  

  

Soc. - E o cavaleiro conhecedor da arte de bem cavalgar, que num 
combate de cavalaria se mostre persistente, não considerarias 
menos corajoso do que o que carecesse desse conhecimento?  
Lar. - É o que penso, também.  
Sóc. E o mesmo dirás do arqueiro, do lutador de funda, ou de 
qualquer outro, cuja persistência decorra de seus conhecimentos da 
matéria?  
Laq. - Perfeitamente.  
Soc. - E o indivíduo que se joga num poço sem ser forte na profissão 
de mergulhador e persiste em mergulhar, ou a arrostar qualquer 
perigo idêntico, não consideras mais corajoso do que o perito nessa 
matéria?  
Laq. - Quem poderia sustentar o contrário, Sócrates?  
Sóc. - Ninguém, se pensar dessa maneira.  
Laq. - É assim que eu penso.  
Sóc. - No entanto, Laques, todos esses que se lançam de tal modo 
nos perigos e neles persistem são bem mais imprudentes do que os 
que o fazem com o conhecimento das respectivas artes. (Laques, 
193b-c). 

 A pesar de no primeiro exemplo ora fornecido vermos o caráter de associação 

do louco com uma valentia sem lastro no conhecimento, há outros exemplos que 

elaboram nuanças distintas de mania. Na concepção de Dixsaut (2017, p. 158): “os 

comportamentos e os discursos qualificados e sancionados como loucos denotam, 

assim, uma falha de ajuste à realidade, seja um excesso em relação ao que é 

socialmente tolerável, seja uma incoerência”.  

 É comum e corrente entender que há minimamente esta associação do louco 

com uma falta de ajuste entre a ação e a coerência do agente. Isto é inclusive 

moderno, no entanto, quando pensamos na metodologia platônica para analisar 

mania, identificamos que há elementos que estão em acordo com questões de seu 

tempo, tais como o valor que se dá em sua análise às concepções positivas de 

mania. Ainda assim, não se deve ver de maneira simples a intervenção elogiosa de 

Platão à loucura, quando se trata do conjunto de sua obra.  

 Se observarmos casos em que o tema ocorre em outros diálogos, tal como é 

o caso das Leis, XI, 934 c-d, há uma interdição de participação do ser tomado de 

loucura (Μαινόµενος) na cidade, cabendo a sua família, sob pena de multa, a 

manutenção da pessoa fora do convívio social.  

 Sob a classificação dos loucos presente nesta passagem das leis, diz-se:  



  163

µαἰνονται µὲν οὖν πολλοὶ πολλοὺς τρόπους· οὓς µὲν νῦν εἴποµεν, 
ὑπὸ νόσων, εἰσὶν δὲ οἳ διὰ θυµοῦ κακὴν φύσιν ἅµα καὶ τροφὴν 
γενοµένην, οἳ δὴ σµικρᾶς ἔχθρας γενοµένης, πολλὴν φωνὴν ἱέντες 
κακῶς ἀλλήλους  βλασφηµοῦντες λέγουσιν, οὐ πρέπον ἐν εὐνόµων 
πόλει γίγνεσθαι τοιοῦτον οὐδὲν οὐδαµῇ οὐδαµῶς.  

Loucos há muitos, pelas mais variadas causas; os que nos referimos 
o são por doença; mas há também os loucos por constituição 
temperamental e educação viciosa, e que, pela menor ofensa, põem-
se a gritar e se injuriam reciprocamente, espetáculo que de jeito 
nenhum poderá ser tolerado numa cidade com boas leis (Leis, XI, 
934d-e). 

 Dixsaut põe a posição sobre o louco encontrada nas Leis ao lado daquela que 

havia sido desenvolvida no Laques, em que é necessário entender a posição sobre 

o tema em forte oposição ao conceito de sōphrosynē.  

 Ora, é forte a insistência platônica na oposição destas noções: hybris e 

sōphrosynē. Sendo, portanto, fundamental compreender que elas jogam um papel 

central na construção da compreensão de uma teoria do amor, de modo especial, 

naquela que se pode dizer ser desenvolvida no Fedro. Assim, deve-se estabelecer 

um ponto importante, tal como defendido por Dixsaut (2017, p. 166) que é “romper 

com a coincidência estabelecida pela opinião entre doença da alma e loucura, pois 

elas não se equivalem”. Como consequência deste ponto, podemos entender por 

que é tão importante o movimento efetuado por Platão na sua posição que ora 

podemos intitular de elogio da mania. 

 Ο referido elogio também pode ser tomado como um aspecto metodológico 

na pedagogia utilizada por Sócrates na explicação de eros. É imprescindível 

entender que há, no tratamento da questão de eros na filosofia de Platão, uma 

correlação e uma preocupação com o percurso instrucional/educacional do jovem. 

4.6. Eros e a pedagogia filosófica 

 Victor Cousin (2016, p. 207-208) defende que Platão é o primeiro a utilizar o 

termo διαλεκτικός, do que resulta que, com isso, produz a invenção não somente de 

uma palavra, mas a constituição de toda uma semântica em torno dela. Ela é 

fundamental na compreensão da dialética platônica. Consequentemente, é 



  164

fortemente aceito que a dialética é um problema metodológico central na obra de 

Platão, e não seria por menos, sua abordagem possui relevância em se tratando do 

tema do amor, uma vez que é necessário, para tanto, que se utilize este conceito 

central na interpretação do nosso diálogo em estudo, o Fedro.   

 Em 260e foi feita uma análise da questão da retórica. Voltamos a ela mais 

uma vez devido à importância que possui dentro da obra, e também no sentido de 

que há algo da retórica em determinados modelos de aproximação a Eros. Isso foi 

mostrado no primeiro discurso de Lísias, e no primeiro discurso de Sócrates, quando 

o Eros se adquiria por uma espécie de convencimento do eromenos em relação a 

algum tipo de demanda do erastes.  

 Nesta passagem há uma reparação Socrática (não explícita) ao que havia 

sido dito no Górgias, quando se classificava a retórica como uma espécie de 

conjunto de truques, mas não como uma arte. É por isso da maior relevância, no 

Fedro, a admissão da ensinabilidade da retórica, o que implica na aceitação de ser 

ela uma arte, e esta associada a uma exigência de coordenação com algum tipo de 

preocupação do aprendiz com a filosofia (RYLE, 2003, p. 183). 

 Sobre a retórica no Fedro 260d-e, o debate de Sócrates com Fedro traz à 

tona a relação entre retórica e verdade: 

ΣΩ. Ἆρ’ οὖν, ὦ ἀγαθέ, ἀγροικότερον τοῦ δέοντος λελοι- δορήκαµεν 
τὴν τῶν λόγων τέχνην; ἡ δ’ ἴσως ἂν εἴποι· “Τί ποτ’, ὦ θαυµάσιοι, 
ληρεῖτε; ἐγὼ γὰρ οὐδέν’ ἀγνοοῦντα τἀληθὲς ἀναγκάζω µανθάνειν 
λέγειν, ἀλλ’, εἴ τι ἐµὴ συµβουλή, κτησάµενον ἐκεῖνο οὕτως ἐµὲ 
λαµβάνειν· τόδε δ’ οὖν µέγα λέγω, ὡς ἄνευ ἐµοῦ τῷ τὰ ὄντα εἰδότι 
οὐδέν τι µᾶλλον ἔσται πείθειν τέχνῃ.”  

ΦΑΙ. Οὐκοῦν δίκαια ἐρεῖ, λέγουσα ταῦτα;  

ΣΩ. Φηµί, ἐὰν οἵ γ’ ἐπιόντες αὐτῇ λόγοι µαρτυρῶσιν εἶναι τέχνῃ. 
ὥσπερ γὰρ ἀκούειν δοκῶ τινων προσιόντων καὶ διαµαρτυροµένων 
λόγων, ὅτι ψεύδεται καὶ οὐκ ἔστι τέχνη ἀλλ’ ἄτεχνος τριβή· τοῦ δὲ 
λέγειν, φησὶν ὁ Λάκων, ἔτυµος (5) τέχνη ἄνευ τοῦ ἀληθείας ἧφθαι οὔτ’ 
ἔστιν οὔτε µή ποτε ὕστερον γένηται.  

Então não teríamos nós, meu caro amigo, insultado a arte da palavra 
de um modo mais áspero do que convinha? E ela vai dizer com 
certeza: «Ó homens estranhos, porque dizeis tais absurdos?! Ora eu 
não obrigo ninguém que desconheça a verdade a aprender a falar; 
mas se o meu conselho tem algum valor, então devem pegar em mim 
só depois de adquirir aquela. No entanto, proclamo solenemente que 
quem conhece a realidade, mas não dispuser do meu auxílio, não irá 
muito longe na arte de persuadir». 

Fedro: E porventura não profere palavras justas, ao falar assim?  



  165

Sócrates: Profere, se os argumentos que se apresentam em seu 
favor testemunharem que é uma arte. É que me dá a impressão de 
que estou a ouvir alguns desses argumentos aproximarem-se e 
protestarem que ela mente, que não é uma arte mas apenas prática 
desprovida de tal qualidade. «A genuína arte de falar — dizem os 
Lacónios — não existe, sem uma união à verdade, nem jamais pode 
existir no futuro» (Fedro, 260d-e, MTSA).  

  

 Apesar desse elemento de reabilitação da retórica, há de se levar em conta 

que Sócrates não executa uma reconstituição nos moldes como ela é conhecida, 

mas estabelecendo novos parâmetros. Para Ryle (2003, p. 183, tradução nossa), 

“As recomendações técnicas compostas deveriam ainda ter o seu lugar, mas muito 

reduzido, no programa retórico reformado que Sócrates está a criar.”  Enfim, 162

Sócrates propõe algum tipo de inserção de procedimento novo. 

 Há uma espécie de pedagogia do amor instituída no Fedro, e ela se manifesta 

pelas descrições elaboradas tanto na conquista de um acompanhante na caminhada 

para fora dos muros da cidade, quanto nos processos desenvolvidos, como a 

enunciação dos discursos realizados pelos personagens, direta e indiretamente, —

como é o caso de Sócrates e Lísias, respectivamente — visto ser o discurso de 

Lísias proferido por Fedro. 

 Embora se possa dizer, como o faz Jaeger (2003, p. 910), que a República 

confere um encanto particular à “exposição da dialética como fase suprema da 

paideia” e, portanto, que é possível caracterizá-la como um instrumento fundamental 

da educação.  

 Ocorre também no Fedro um uso especial da dialética como elemento 

supremo da educação do jovem. Melhor dizendo, é o Fedro um diálogo que não 

somente evidencia a necessidade da dialética, bem como a transforma no ambiente 

por excelência característico da atividade filosófica.  

 Para Johnsen (2017, p. 40): 

Através desta união pessoal, Sócrates visa também transformar o 
eros do seu interlocutor em conhecimento, conhecimento que os dois 
amantes irão perseguir. Por este motivo, o conhecimento é o objecto 
erótico comum dos amantes. Os pensamentos e ideias que são 

 “Les recommandations techniques composées devraient encore avoir leur place, mais nettement 162

réduite, dans le programme réformé de rhétorique que Socrate met sur pied."



  166

susci tados podem ser entendidos como "descendência 
erótica” (JOHNSEN, 2017, p. 40) . 163

 No artigo de Yunis (2005, p. 111), identificamos uma análise da não existência 

de uma competição no segundo discurso de Sócrates, tal qual devia ser a 

metodologia seguida no primeiro discurso. O autor costuma chamar o segundo 

discurso de “the Great Speech” que em sua análise faz este se diferenciar do 

primeiro não só pela sua extensão, mas também pelo seu objetivo, e como fora dito, 

por não se estabelecer como sendo em disputa.  

 De tal maneira, o objetivo nesse segundo discurso se apresenta agora não 

mais entrelaçado à necessária perspectiva de persuasão, mas inserindo aí uma 

perspectiva de experimentação, que faz com que o jovem experimente “sentir as 

atrações do eros divino tão intensamente que ele próprio desejará esse eros e 

caminhar para ele por si próprio” . 164

 Se o que foi dito é fundamental para compreender o percurso que o jovem 

fará na busca por eros, é ainda possível tratar de um modelo exemplar, no Fedro, 

que diz respeito ao tempo de cultivo no interior daquele que busca.  

4.6.1. Efemeridade e duração: os jardins de Adônis 

Em Atenas, em Argos e em outras cidades gregas onde Adonis foi 
celebrado, o que se chamava os Jardins de Adonis, e o que deu 
lugar a um provérbio, segundo o qual nos chegou uma ode de 
testemunhos, consistia em plantas, de uma certa espécie, de 
natureza terna e delicada, de uma existência transitória, que se 
levantaram rapidamente e morreram da mesma maneira, e que 
foram semeadas em pequenos vasos de barro  (ROCHETTE, 165

1851, p. 105). 

 “Through this personal matchmaking Socrates also aims at turning his interlocutor’s erôs towards 163

knowledge, knowledge that the two lovers will pursue. On this account, knowledge is the lovers’ 
common erotic object.” (JOHNSEN, 2017, p. 40).

 “To make the auditor feel the attractions of divine eros so intensely that he will desire that eros 164

himself and move towards it on his own” (YUNIS, Harvey, 2005, p. 111).

 “A Athènes, à Argos, et dans les autres villes grecques où l’on célébrait les Adonies, ce que l’on 165

appelait les Jardins d’Adonis, et ce qui avait donné lieu à un proverbe, dont il nous est parvenu une 
foule de témoignages, consistait en plantes, d’une certaine espèce, d’une nature tendre et délicate, 
d’une existence passagère, qui levaient promptement et qui mouraient de même, et qu’on semait 
dans de petits pots de terre.” (ROCHETTE, 1851, p. 105).



  167

 Esta pequena passagem de um estudo arqueológico produzido no século XIX 

mostra elementos componentes do aspecto visual e cultural que envolvem as 

celebrações em honra a Adonis. O Fedro não hesita em incluir uma menção a estas 

festividades, que posicionada na parte posterior a todo um debate sobre a alma e 

educação, ainda assim faz referência a estas duas questões centrais na análise da 

concepção de eros deste diálogo. Ela problematiza a efemeridade, mas não 

somente isto, também o seu contrário, a permanência. É por este motivo que vimos 

a necessidade de tratar neste tópico das questões suscitadas pela inclusão da 

referência a Adonis (Fedro, 276b). 

τόδε δή µοι εἰπέ· ὁ νοῦν ἔχων γεωργός, ὧν σπερµάτων κήδοιτο καὶ 
ἔγκαρπα βούλοιτο γενέσθαι, πότερα σπουδῇ ἂν θέρους εἰς Ἀδώνιδος 
κήπους ἀρῶν χαίροι θεωρῶν καλοὺς ἐν ἡµέραισιν ὀκτὼ γιγνοµένους, 
ἢ ταῦτα µὲν δὴ παιδιᾶς τε καὶ ἑορτῆς χάριν δρῴη ἄν, ὅτε καὶ ποιοῖ· ἐφ’ 
οἷς δὲ ἐσπούδακεν, τῇ γεωργικῇ χρώµενος ἂν τέχνῃ, σπείρας εἰς τὸ 
προσῆκον, ἀγαπῴη ἂν ἐν ὀγδόῳ µηνὶ ὅσα ἔσπειρεν τέλος λαβόντα;  

Dize-me agora o seguinte: o agricultor inteligente, que de suas 
sementes cuida e delas queira obter frutos, será que seriamente, no 
verão plantando-as nos jardins de Adônis, gostaria de ver esses 
jardins se tornarem belos em oito dias? Ou isto, sim, ele faria, mas 
por brincadeira e graças à festa, e quando o fizesse? Mas para as 
que lhe interessam, ele se valeria da técnica agrícola e, tendo-as 
semeado em solo adequado, contente ficaria se em oito meses 
quanto semeou ao seu termo tivesse chegado (Fedro, 276b).  

 Os jardins de Adonis findam por constituir uma tradição que joga com o 

tempo, por ser uma plantação feita no verão, a fim de produzir a beleza efêmera das 

flores que permitem embelezar os jardins para a festa. É uma forma bastante 

diferente daquela em que se produz por meio de uma plantação com uma 

semeadura da qual se sabe haver de esperar muito mais tempo para obter frutos. A 

oposição entre estes dois modelos é interessante no sentido de expor o tipo de 

análise pretendida por Platão ao inserir no diálogo essa referência cultural e 

religiosa. 

 Os jardins de Adonis, constituindo um jogo platónico, promovem a 

possibilidade de uma análise da posição do filósofo diante dos discursos, sejam 

pronunciados ou escritos, a fim de que este, aproximado ao conhecimento 

recuperado e acionado por reminiscência, seja capaz de bem orientar suas 

decisões. É sobretudo extraída da leitura da imagem dos jardins de Adonis uma 



  168

associação entre este cultivo de plantação e a prática da filosofia, ou um cultivo que 

ocorre na alma.  

 Todos esses elementos nos remetem ao que eros pode representar no 

sentido de uma pulsão, de um força que impulsiona o humano em ação. De modo 

mais comumente pensado, eros como pulsão amorosa, entendida por meio da 

pulsão sexual. Mas ele também pode ser entendido por meio de uma pulsão 

amorosa nos sentidos da filiação, quem englobam seja a relação entre amigos ou 

entre familiares, mas também em várias perspectivas, em relação ao conhecimento. 

O conhecimento se produz ou se persegue com eros.  



  169

Considerações finais 

Como se diz no mito da parelha alada: no círculo percorrido pelas parelhas 

aladas as almas podem tudo contemplar, e fazem o percurso sem dificuldades, as 

almas divinas, constituídas tão somente de bons elementos. Ao contrário, as outras 

(as dos humanos) visto que são constituídas de natureza mista, tem uma parte que 

pende para a terra, fazendo-as serem puxadas para baixo.  

 Essa breve síntese da parelha alada é aqui evocada para, de modo análogo a 

essa descrição, apresentar o percurso de uma investigação sobre o pensamento de 

Platão. De modo particular, no que se refere ao percurso dessa escrita, semelhante 

foi o horizonte com que se construiu essa tese. Houve momentos em que parecia 

estar a alma já a colocar a cabeça para fora da abóbada, e a contemplar um todo, 

mas havia algo que a puxava para baixo, a pluralidade de elementos que são 

acionados por um mesmo tema.  

 Essa pequena história com fundamento no texto platônico é uma maneira de 

dizer que o percurso de investigação filosófica não é simples. Se, por um lado, há o 

anseio, o desejo de quem se propõe a realizar um trabalho como este, junto a esse 

desejo, toda vez que ele está a se realizar, aparecem novos elementos, novos 

textos, novas ideias, novos anseios no processo de escrita que podem desorientar o 

projeto inicial, e que certamente colocam quem está a pesquisar em dúvidas sobre o 

que está realizando e, consequentemente, altera o caminho percorrido na pesquisa. 

Embora isso faça parte do processo, torna tudo mais difícil.  

 Há, de fato, vários momentos no exercício de leitura de um texto platônico, de 

modo especial, há diversas camadas do texto que precisam ser retiradas e elas só 



  170

ocorrem a partir de inúmeras leituras. Cada leitura do mesmo texto significa adentrar 

a um universo tão conhecido quanto potencializador de novas descobertas. O 

cuidado para não perder o foco nesse percurso se dá, com efeito, pelo retorno ao 

texto . O exercício de cotejar/comparar o texto grego com as traduções em 166

português e em outros idiomas é também uma forma de ampliar a construção de 

sentido para as leituras. Há nessa metodologia uma complementação que se 

identifica como numa montagem de quebra-cabeças, o que falta a uma tradução 

pode ser muitas vezes encontrado em outra, e produz um ganho na interpretação do 

texto.  

 Desse modo, em retorno ao percurso de pesquisa realizado neste trabalho de 

escrita de tese, deve-se apontar os corolários da investigação. 

 Apresentar a unidade deste trabalho ora se torna mais plausível que quando 

se definiu o tema. Certamente, as pesquisas e a constante ampliação de referências 

proporcionaram a construção de um sentido capaz de conferir unidade a esta 

escrita. 

 Assim sendo, alguns dos pontos abordados ao longo deste trabalho devem 

ser retomados, a fim de apontar o já defendido sentido unitário dessa escrita. 

Lembre-se que um dos elementos centrais do primeiro capítulo esteve ligado ao 

conceito de ironia no personagem Sócrates. Essa característica do pensador 

enquanto personagem de Platão nos faz perceber uma continuidade no uso dessa 

ferramenta em ambos os diálogos. De modo especial, defende-se que essa 

ferramenta acaba por tornar-se constituinte da escrita dialógica de Platão, o que não 

significa dizer que Sócrates esteja a diminuir o valor daquilo que debate, muito pelo 

contrário.   

 Não é difícil dizer que essa ferramenta socrática é capaz de acionar no seu 

interlocutor um tipo de despertar. Sabemos, contudo, que nem sempre o resultado 

desse despertar é positivo como pretendido por Sócrates, pois houve momentos em 

que se voltou contra ele. 

  A teoria do amor é uma formulação possível na obra de Platão. Não se dirá 

que tão somente por ter ele tratado de eros em diversos diálogos, mas porque busca 

elaborar a partir dos elementos coletados em suas análises, características que 

abordam em certa medida uma concepção orientada a partir dessas várias análises 

 Santos (2008, p 17) relembra que um dos meios para não incorrer no erro impedem a captação da 166

unidade de um diálogo, ou de um tema, é “recorrer constantemente aos diálogos”.



  171

que ele desenvolve nos diálogos em questão. Assim sendo, sob um ponto de vista, 

ela estaria associada não somente à uma investigação do desejo, como também ao 

que isso implica no processo de passagem do desejo à fonte daquilo que se deseja. 

No caso do belo, ápice do estudo desenvolvido por Sócrates/Diotima no Banquete, 

isso se elabora na concepção de orientação da ação em vista do belo.  

 Para dimensionar a distinção entre o belo visível, aprazível aos olhos, e que 

promove uma sensação relativa às satisfações corporais, que os humanos partilham 

com os outros animais, como a saciedade da sede ou da fome, a satisfação dos 

desejos sexuais corresponde não somente a uma demanda reprodutiva, embora a 

implique. Mas isso ocorre também com aquelas que os humanos partilham com 

outros animais. Há nelas elementos de uma elaboração humana, que deve resultar 

da existência de graus em que se manifestam, e é essa distinção, aquela elaborada 

na ascese proposta pelo Banquete, a saber, que é preciso ultrapassar a beleza dos 

belos corpos, para, mediante muitas experiências, por fim, chegar ao que é belo em 

si.  

 Vimos que Sócrates objetiva não só compreender o que caracteriza e motiva 

a ação humana no que diz respeito à satisfação dos desejos, como compreende a 

necessidade de evidenciar em que medida o humano se move para o belo. Assim, 

no Fedro é apresentado um outro modelo, não mais aquele que busca recolher nos 

discursos de outros que o antecederam aquilo que rejeita, ou que aproveita no seu, 

como é o caso no Banquete.  

 No Fedro, o modelo utilizado por Platão exibe suas próprias características. A 

mais evidente delas certamente tem a ver com o modo como a retórica pode ser 

utilizada para alcançar determinado fim, mas também chama a atenção para a 

medida em que ela pode e deve ser criticada, quer como um modelo falho, quer 

como meio de tornar efetiva uma “reta persuasão”.  

 Fica evidente que Sócrates, no ensejo de promover uma elevação da 

capacidade de crítica do interlocutor, propõe uma crítica da sua própria fala, 

executada no primeiro discurso, no caso do Fedro, e com a qual pretende mostrar a 

capacidade de autocrítica, para resolver um problema com novo exercício reflexivo. 

Isso já é algo conhecido de todos/as, a perspectiva da autorreflexão socrática é 



  172

suscitada em outros diálogos, como a célebre passagem da Apologia de Sócrates, 
38a .  167

 No Fedro a questão de eros é centrada como ponto inicial na disputa entre o 

amante e não amante em torno ao ganho das atenções do jovem. A chocante 

proposta de Lísias faz uso de uma estratégia característica da produção retórica. No 

contexto em questão, busca convencer o jovem a favorecê-lo em detrimento do 

“amante”, visto ele se fazer passar pelo “não amante”. Sócrates elabora a sua crítica 

em relação a este jogo oculto realizado pelo autor do discurso lido por Fedro.  

 Para tanto, Sócrates recorre à alma, mas não como o lugar onde é possível 

ao jovem alcançar por meio da boa orientação, da educação, não a satisfação 

primária dos desejos como uma finalidade, mas aquilo que pode ser apontado como 

objetivo a ser alcançado, um amor que não se concentra exclusivamente no visível.  

 O pressuposto a partir do qual o personagem de Sócrates se interessa pela 

alma no diálogo se apresenta pela necessidade de avaliar e compreender como se 

constitui o conflito interno, característico dos movimentos internos, que se costuma 

tratar como conflitos comandados pelas distintas partes da alma. 

 Neste diálogo, o tratamento da natureza da alma proposto articula a novidade 

no modo como Platão busca propor uma explicação para a ação humana, de tal 

modo que o conflito mencionado é exemplarmente explicado pela narrativa da 

parelha alada. Se a natureza de um (dos cavalos) é puxar para baixo, e do outro 

para cima, é preciso haver o cocheiro, é preciso haver um meio de pô-los em 

harmonia, fazendo com que toda a parelha siga para o mesmo caminho. Aquele que 

pode efetivamente realizar esta tarefa é o intelecto, piloto da alma “ψυχῆς 

κυβερνήτῃ” (Fedro, 247c). 

 Para mostrar a zona de produção do conflito que tem lugar na alma humana, 

Platão usa a oposição com a alma dos deuses, composta de elementos simples, e 

contrária à composição misturada das almas dos humanos. Isso implica que o 

modelo que rege as ações humanas está caracterizado pela mistura, e por 

conseguinte, também pelo conflito, sempre presente, que é forçado a tomar 

decisões. É com vistas a entender que orientação se dá a estas decisões 

exemplificadas pelo campo amoroso, que Platão desenvolve o seu estudo sobre 

amor.  

 Que afirma: “vida sem exame não vida digna de ser humano”.167



  173

 Eros pode ser dito de muitos modos na filosofia de Platão, não há uma única 

maneira de expressá-lo, mesmo na sua concepção divina. Do mesmo modo seria 

tão difícil quanto a isso poder dizer que se pode lê-lo de uma maneira unitária na sua 

vertente humana, aquela que é implicada nas relações humanas, sejam relações 

amorosas, de amizade ou de amor ao saber. Cada uma delas possui uma forma de 

se desenvolver. O que implica que a concepção de Eros tem sempre em mente, 

para além dos recentes estudos sobre a mistura, a sua condição de intermediário. 

Mas, sobretudo, pode-se extrair dos estudos realizados a concepção de que é 

possível por meio de eros prover um tipo de orientação para o belo, enquanto aquilo 

que está ligado ao bem.  

 A dificuldade posta por um autor como Platão, que foi estudado ao longo de 

mais de dois milênios, é, certamente, a de dizer algo novo. É muito provável que 

lendo-o diretamente se chegue a alguma posição que já fora antes observada por 

outros autores.  Concordaria com Field (1930, p. VIII) ao dizer: “Naturalmente, houve 

muitas ocasiões em que cheguei a uma conclusão de forma independente antes de 

descobrir que tinha sido antecipado nela por um escritor anterior.” Contudo, o que 

vem ao caso na escuta de uma tese é explicitamente o posicionamento do autor 

sobre uma questão. 

 Esta posição nos coloca numa condição de honestidade diante do texto e da 

tradição, uma vez que se reconhece a grandeza do estudo sobre o autor, tanto 

quanto a possibilidade de estudiosos distintos que não se conhecem, ou mesmo que 

estejam em épocas distintas e também não se conheçam, de chegarem ambos às 

mesmas conclusões, de admitirem pressupostos e posições semelhantes sobre a 

pesquisa em Platão. Enfim, é possível haver acordo sobre teses platônicas, ainda 

que em muitos pontos até hoje permaneçam fortes disputas.  

 Embora seja um fato que há múltiplas formas de se ler um autor e, como 

disse, no caso de Platão, há uma imensa tradição de leitura, deve-se atentar para a 

necessidade de conhecer a tradição que se construiu sobre ele, ainda que não seja 

possível ler tudo o que foi escrito ao longo da história. Mas é possível, a partir das 

correntes de pensamento que se consolidaram, entender quais temas estão em 

embate e sobre quais é possível haver consenso.  

 Certamente, não é fácil assumir uma posição sobre um autor tão estudado, 

defendê-la é um trabalho árduo quando sozinho, mas, amparado pelo debate 



  174

realizado por meio da pesquisa filosófica, o trabalho se torna menos penoso. Com 

isso quero dizer que, embora saiba que há uma ampla gama de possibilidades de 

interpretação sobre um mesmo tema em Platão, como já foi muitas vezes dito, ao 

fazer a escolha deste trabalho, a escolha que centrou sua análise incidiu sobretudo 

em duas obras, o Banquete e o Fedro. Ela foi feita para restringir o campo de análise 

acerca dos discursos sobre eros. Entretanto, mesmo nestes dois textos, nosso 

trabalho não seguiu numa abordagem linha a linha.  

 Como pressuposto, aqui foi apresentada a tese de que, a partir de quatro 

discursos presentes no Banquete e no Fedro, seria possível apresentar uma 

compreensão dos elementos que compõem uma teoria do amor no pensamento 

platônico. O recorte nestes dois diálogos permitiu centrar os esforços num exercício 

de análise possível a partir de uma coimportância dos textos.  

 Concordando com Santos (2016, p. 214): de tal maneira o Fedro e o 

Banquete se completam, que dificilmente se poderia apreender a lição de um sem 

que se preste atenção ao outro. São, efetivamente, dois diálogos que, embora seja 

possível estudá-los separadamente, o ganho é elevado quando nos propomos a 

estudá-los um ao lado do outro, ou juntos. Desse modo, o exercício investigativo 

desta tese que utilizou como ferramentas centrais estes dois diálogos na 

investigação da teoria do amor platônica nos permitiu compreender que, embora 

com um mesmo tema, os diálogos apontam em distintas direções os resultados de 

sua investigação sobre o amor, mas também possuem convergências passíveis de 

apreensão. 

 No Banquete Platão faz mais do que produzir um discurso sobre eros. Antes 

mesmo de realizar tal façanha, ele percorre o seu resgate dos modelos de 

expressão erótica dos gregos. Esse exercício efetivado na coletânea de discursos 

sobre eros, proferidos pelos personagens de destaque no diálogo (visto que apenas 

os melhores discursos de fato foram mantidos na obra), propõe uma variedade de 

visões sobre eros que são suficientes para dar uma visão da polissemia do termo.  

 Em cada um dos discursos se identificam os modelos extremamente distintos 

de um para outro orador. Isso poderá ser observado não apenas como um elemento 

caraterístico do exercício de comparação entre os vários personagens, mas no 

próprio discurso de Sócrates, aquele sobre o qual o enfoque desse estudo foi 

dirigido.  



  175

 O discurso de Sócrates não é composto a partir de uma unidade linear, 

embora seja concebido a partir de uma temática compartilhada. O embate 

teatralizado na concepção de um exercício pedagógico entre ele e a mestra, Diotima 

de Mantinéia, fornece um registro magistral da metodologia platônica do diálogo. É 

como se nele Sócrates fosse despido da condição de condutor do diálogo, a fim de 

que seja enquadrado na condição de aprendiz, embora seja tudo isso efetivado 

também sob a égide de um certo conteúdo irônico, contudo extremamente sério.  

 Sabemos que Sócrates não é um ignorante, pelo contrário, o percurso do 

encômio final produz um exemplo de modelo para a contemplação do belo, no qual 

Sócrates não é mero espectador. Α posição de Sócrates também é reveladora de 

uma ambiguidade entre as condições de discípulo e mestre.  

 Dito isso, é importante notar que há efetivamente uma espécie de simbiose 

entre as posições de Sócrates e aquelas por ele atribuídas a Diotima, uma vez que 

ele, ao repassá-las em seu discurso, também demonstra aproximação teórica com 

as  posições da mestra mediante a compreensão que demonstra exercer, suscitadas 

pela apresentação da alteridade para estabelecer identidade.  

 Na medida em que se pode verificar a existência de um estudo da teoria das 

formas no Banquete, nesse estudo vê-se que é possível explicá-la, ao ser utilizada 

como ferramenta para a questão do belo e da beleza, mediante a passagem daquilo 

que está no campo físico e se direciona ao campo do inteligível.  

 A bem dizer, Platão não economiza referências a esta tese, tornando-a central 

nos livros da sua fase média, tanto quanto é central na compreensão de sua filosofia 

de uma forma panorâmica; ou seja, não é possível alguém passar pelos estudos 

platônicos sem ter que se deparar com esse tema. Assim também, não pode deixar 

de ser um problema a concepção da teoria do amor. Como vimos, o problema 

aparece tanto no Banquete quanto no Fedro.  

 No Banquete, sustentando a tese da importância capital do discurso de 

Sócrates/Diotima, Platão pretende mostrar a natureza intermediária de eros. Sua 

dupla natureza é fortemente associada a do filósofo. Como tal, este é apresentado 

como alguém que também como eros é apto a transitar entre um extremo e outro, 

sem que seja um ou outro necessariamente.  

 Assim sendo, a manutenção dessa característica intermediária, que por 

muitos poderia ser vista como um ponto de fraqueza, é o que fortalece a noção de 



  176

um recurso promotor de resiliência. Se a finalidade é buscar o belo, ou a verdade, 

aquele que administra bem as capacidades do intermédio será capaz de ir e voltar, 

de reconhecer a falha associada aos sentidos, e de avançar no objetivo de galgar o 

que pertence ao intelecto.  

 No Fedro também é ao filósofo que Platão acaba por conferir uma espécie de 

reconhecimento da aproximação no exercício do saber, tornando-o um exímio 

agente reflexivo capaz de utilizar bem as ferramentas que o aproximam do saber. Se 

não é possível alcançá-lo completamente, aquele que teve uma “vida de filósofo” ou 

de amante do saber foi o mais capaz de entender que pelo recurso à memória se 

pode refletir o belo, que aquilo que é acionado no campo físico, que atrai a nossa 

atenção por meio do desejo, é parte de um todo que não termina aí, visto que o 

desejo sempre acaba quando se realiza, sempre fazendo o indivíduo desejar algo 

novo sempre.  

 Deve haver então algo que ultrapassa a pluralidade dos desejos físicos ou 

individuais. Este algo precisa estar inscrito na alma, assim, é aquilo que movimenta 

o humano, a fim de buscar algo que sabe que poderá não encontrar, mas ainda 

assim continua buscando. Isso é um princípio vital. É certamente aquilo que mantém 

vivo um ser que reflete sobre si mesmo, sobre sua existência no mundo.  Eros é 

pulsão de vida. 

     



  177

Referências 

Edições  

Platonis opera. Edited by J. Burnet. Vol. I-V, Oxford: Clarendon Press, 1901-1967. 

Oeuvres complètes. I-XIV. Paris: Les Belles Lettres, 1900-1907  

Plato. I-XIII. Transl. By W. R. M. Lamb, H. N. Fowler, P. Shorey, R. G. Bury. Loeb 
Classical Library. London, Cambridge (Mass.), 1914-1935. 

Traduções: 

PLATON. Apologie de Socrate. Texte établi et traduit par Maurice Croiset. Paris: 
Les Belles Lettres, 1980. 

PLATÃO. A República Platão. Tradução e organização de J. Guinsburg. São Paulo: 
Perspectiva, 2016. 

PLATÃO. A República. Tradução de Maria Helena da Rocha Pereira. Lisboa: 
Fundação Calouste Gulbenkian, 1996. 

PLATÃO. Cármides. Lísis. Tradução de Carlos Alberto Nunes. Belém: ed.ufpa, 
2015. 
PLATÃO. Carta VII. Tradução de José Trindade Santos e Juvino Maia Jr.; Introdução 
de Terence H. Irwin. Rio de Janeiro: Ed. PUC-Rio; São Paulo: Loyola, 2008. 

PLATÃO. Crátilo. Tradução de Maria José Figueiredo. Introdução de José Trindade 
Santos. Lisboa: Instituto Piaget, 2001. 

PLATÓN. Diálogos. Tomos I e II. Trad. de Conrado Eggers Lan. Madrid: Editorial 
Gredos, 2011. 

PLATÃO. Banquete. Trad. de Maria Tereza Schiappa de Azevedo. Lisboa: Edições 
70, 2010. 

PLATÃO. Banquete. Trad. de José Cavalcante de Souza. São Paulo: Editora 34, 
2016. 

PLATON. Le Banquet. Texte établi et traduit par Paul Vicaire. Paris: Les Belles 
Lettres, 2018. 

PLATÃO. Fédon. Tradução de Maria Teresa Schiappa de Azevedo. Coimbra: Editora 
Minerva, 2004. 

PLATÃO. Fedro. Trad. de José Cavalcante de Souza. São Paulo: Editora 34, 2016.  

PLATÃO. Fedro. Intr. Trad. e notas de José Ribeiro Ferreira. Lisboa: Edições 70, 
2018.  

PLATÃO. Fedro. Tradução, introdução e notas de Maria Cecília Gomes dos Reis; 
introdução de James H. Nichols Jr. São Paulo: Penguim Classics Companhia das 
Letras, 2016.  



  178

PLATÃO. Górgias de Platão. Trad. Introdução e notas de Daniel R. N. Lopes. São 
Paulo: Perspectiva, 2014. 

PLATÃO. Íon. Tradução de Cláudio Oliveira. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2011. 

PLATÃO. Laques; Eutífron. Tradução de Carlos Alberto Nunes. São Paulo: Ed.ufpa, 
2015. 

PLATÃO. Mênon. Trad. de Maura Iglésias. Rio de Janeiro: Ed. PUC-Rio; Loyola, 
2001. 

PLATON. Oeuvres complètes. Sous la direction de Luc Brisson. Paris: Flammarion, 
2008. 

PLATÃO. Parmênides. Tradução de Maura Iglésias e Fernando Rodrigues. Rio de 
Janeiro: Ed. PUC-Rio; São Paulo: Loyola, 2003. 

PLATÃO. Sofista. Tradução de Henrique Murachco, Juvino Maia Jr. e José Trindade 
Santos. Prefácio, introdução e apêndice de José Trindade Santos. Lisboa: Fundação 
Calouste Gulbenkian, 2011. 

PLATÃO. Teeteto. Tradução de Ana Manuela Nogueira e Marcelo Boeri; Prefácio de 
José Trindade Santos. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2010. 

PLATÃO. Timeu. Trad. de Maria José Figueiredo, “Introdução” de J. T. Santos, 
Lisboa, 2004. 

PLATÃO. Timeu; Crítias. Tradução de Rodolfo Lopes. Coimbra: Centro de estudos 
clássicos e humanísticos, 2011. 

BURNET, J. Platonis opera, vol. 2. Oxford: Clarendon Press, 1901 (repr. 1967): St 
III.172a-223d. Retrieved from: http://stephanus.tlg.uci.edu/Iris/Cite?0059:011:0. 

Autores Antigos 
ARISTOTE. Oeuvres Complètes. Sous la direction de Pierre Pellegrin. Paris: 
Flammarion, 2014. 

ARISTÓTELES. De Anima. Apresentação, tradução e notas de Maria Cecília Gomes 
dos Reis. São Paulo: Ed. 34, 2006. 

ARISTÓTELES. Metafísica. Trad. de Marcelo Perine. São Paulo: Edições Loyola, 
2015. 

ARISTOTE. Poétique. Texte établi et traduit par J. Hardy. Paris: Les Belles Lettres, 
2008. 

ARISTOTELIS. Ethica Nichomachea. Recognovit breviqve adnotatione critica 
instrvxit I. Bywater. Oxford; New York: Oxford University Press, 1984.  
LAÉRCIO, Diógenes. Vidas, opiniones y sentencias de los filósofos más 
ilustres. Livro III. Traducidas directamente Del grego por D. José Ortiz Y Sanz. 
Madrid: Luis Navarro Editor, 1887.  

PARMÊNIDES. Da Natureza. Trad. notas e comentários de José trindade Santos. 
Loyola: São Paulo, 2002. 

QUINTILIEN. Institution Oratoire. Livres VIII-IX. Texte traduit et établi par Jean 
Cousin. Paris: Belles Lettres, 1978. 

http://stephanus.tlg.uci.edu/Iris/Cite?0059:011:0


  179

SÉNECA. Cartas a Lucílio. Tradução de J. A. Segurado e Campos. Lisboa: 
Calouste Gulbenkian, 2014 

XENOFONTE. Banquete; Apologia de Sócrates. Tradução, introdução e notas de 
Anna Elias Pinheiro. Coimbra: Centro de estudos clássicos e humanísticos, 2008. 

XENOPHON. Memorabilia; Oeconomicus; Symposium; Apology. Translated by 
E. C. Marchant; O. J. Todd. Cambridge; London: Harvard University Press, 2013. 

Bibliografia especializada: 

ALIGHIERI, Dante. A divina Comédia: Inferno. Tradução e notas de Ítalo Eugenio 
Mauro. São Paulo: Editora 34, 2019.  

ALLEN, R. E. (ed), Studies in Plato's Metaphysics. London, 1965. 

ALLINE, Henri. Histoire du texte de Platon. Genève; Paris: Slatkine; Champion, 
1984. 

ARAÚJO, Hugo Filgueiras. A estetização da alma pelo corpo no Fédon de Platão. 
Tese (Doutorado em Filosofia) - UFPB-UFPE-UFRN. João Pessoa: 2012. 165 f. 

AZEVEDO, Maria Thereza Schiappa. Amor, amizade e filosofia em Platão. 
Coimbra, Disponível em: https://ler.letras.up.pt/uploads/ficheiros/8336.pdf Acesso 
em: 22/11/2021 

BAILLY, A. Dictionaire Grec Français. Paris: Hachette, 2000. 

BALBONI, André. Sobro das musas: Fundamentos filosóficos da música. 
Tradução de Sofia Tsirakis. São Paulo: Odysseus Editora: 2018. 

BENARDETE, Seht. Socrates and Plato. The Dialectic of Eros. München: Carl 
Friedrich von Siemens Stiftung, 1999. 

BERNABÉ. Alberto. Platão e o orfismo: Diálogos entre religião e filosofia. Trad. de 
Dennys Garcia Xavier. São Paulo: Annablume Clássica, 2011. 

BERTRAND, Joëlle. Nouvelle grammaire grecque. Paris: Ellipses, 2002. 

BEZERRA, Cícero Cunha. Compreender Plotino e Proclo. Petrópolis-RJ: Vozes, 
2006 

BRISSON, L. Leituras de Platão. Tradução de Sônia Maria Maciel. Porto Alegre: 
EDIPUCRS, 2003 
BURNET, John. A aurora da filosofia grega. Trad. de Vera Ribeiro. Rio de Janeiro: 
Contraponto; Ed. PUC-Rio, 2006.  

CÂNDIDO, Maria Regina. Banquete grego: entre o ritual da philia e o prazer do 
luxo. In. Carmen Soares, Paula Barata Dias (coords.) Contributos para a história da 
alimentação na antiguidade. Coimbra: Imprensa da Universidade de Coimbra, 
DOI:http://dx.doi.org/10.14195/978-989-721-008-2_2 

CÂNDIDO, M. R. Pederastia: ritual de passagem na formação do jovem cidadão 
ateniense. In. ESTEVES, A: M.; AZEVEDO, Katia T.; FROHWEIN, FÁBIO. 
Homoerotismo na Grécia Clássica. Rio de Janeiro: UFRJ, 2016. 

https://ler.letras.up.pt/uploads/ficheiros/8336.pdf
http://dx.doi.org/10.14195/978-989-721-008-2_2


  180

CAVALCANTE FILHO, Francisco de Assis Vale. Os problemas da opinião falsa e 
da predicação no diálogo Sofista de Platão. João Pessoa: Editora da UFPB, 
2016. 

CHANTEUR, Janine. Platon, le désir et la cité. Paris: Sirey, 1980. 

CICÉRON. Brutus. Texte établi et traduit par Jules Martha. Paris: Belles Lettres, 
1966. 

COUSIN, Victor. Platon. Paris: Vrin, 2016. 

CROISET, Alfred; CROISET, Maurice. Histoire de la littérature grecque. Tome 
Quatrième. Paris: Thorin et fils, Éditeurs,  1895. 

CHERNISS, H. The philosophical Economy of the Theory of Ideas, in ALLEN, R. 
E. (ed.) Studies in Plato's Metaphysics. London, 1965, 1-12. 

CORNELLI, Gabriele (Org.). Plato´s Styles and Characters. São Paulo: Annablume 
Clássica: Archai UNESCO Brasil, 2012. 

CORNFORD, F. M. As origens do pensamento filosófico. Tradução de Maria 
Manuela Rocheta dos Santos. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1952. 

CROMBIE, I. M. An examination ot Plato’s doctrines. London: Routledge e Kegan 
Paul, 1963. 

DERRIDA, Jacque. A farmácia de Platão. Tradução de Rogério da Costa. São 
Paulo: Iluminuras, 2005. 

DIXSAUT, Μonique. Platão e a questão da alma. Tradução de Cristina de Souza 

Agostini. São Paulo: Paulus, 2017. 

DOODS, E. R. Os gregos e o irracional. Tradução de Paulo Domenech Oneto. São 
Paulo: Escuta, 2002. 

DORION, Louis-André. Ascensão e queda do problema socrático. In. 
MORRISON, Donald. Sócrates. Tradução de André Oídes. São Paulo: Ideias e 
Letras, 2016. 

DOVER, K. J. A homossexualidade na Grécia Antiga. Trad. De Luís S. Krausz. 
São Paulo: Editora Nova Alexandria, 2007. 

FALLAS, Luis. Las verdades del borracho. HYPNOS: Das paixões. Nº 20, Ano 14 - 
1º sem. São Paulo: EDUC, PAULUS, TRION. 2008. 

FERRARI, G. R.F. Amor platônico. Tradução de Saulo Krieger. In. KRAUT, Richard. 
Platão. São Paulo: Ideias e Letras, 2013. 

FICIN, Marsile. Commentaire sur le Banquet de Platon. Texte du manuscrit 
autografe présenté et traduit par Raymond Marcel. Paris: Les Belles Lettres, 1956. 

FINE, Gail (Org). Plato 1: Metaphysics and epistemology. New York: Oxford 
University Press. 1999. 

FINE, Gail (Org.) Plato 2: Ethics, Politics, Religion, and the Soul. New York: 
Oxford, 2008. 



  181

FRANCO, Irley. O Sopro do Amor: Um comentário ao discurso de Fedro no 
Banquete de Platão. Rio de Janeiro: Paralimpsesto, 2006. 

GIASOUMI, A. Self-Knowledge, Eros and Recollection in Plato’s "Phaedrus". PLATO 
JOURNAL, [S. l.], v. 23, p. 23-35, 2022. DOI: 10.14195/2183-4105_23_2. Disponível 
em: https://impactum-journals.uc.pt/platojournal/article/view/10529. Acesso em: 14 
may. 2022. 

GOLDSCHMIDT, Victor. Os diálogos de Platão: estrutura e método dialético. 
Trad. de Dion Davi Macedo. São Paulo: Loyola, 2002. 

GOLDSCHMIDT. Le paradigme das la dialectique platonicienne. Paris: Vrin, 
2003. 

GLOTZ, Gustave. A cidade Grega. Tradução de Henrique de Araújo Mesquita e 
Roberto Cortes de Lacerda. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 1979 (1ª edição 1928).  

GRAHAM, Daniel W. Empédocles e Anaxágoras: respostas a Parmênides. In. 
LONG, A. A. Primórdios da filosofia Grega. Tradução de Pedro Ferreira. Aparecida, 
SP: Ideias e Letras, 2008. 

GUERRERO, Daniel Santibáñes. Sobre la discusión en torno a la historicidad de 
Diótima de Mantinea y la teses de la “representatión oculta” de Safo en el 
Banquete de Platón. In. Perspectiva filosófica, UFPE, V. II - N. 36 (julho a dezembro 
2011).  

GULLEY, Norman. The autenticity of the platonic epistles. In. REVERDIN, Olivier. 
Pseudepigrapha I. Vandoeuvres; Genève: Fondation Hardot, 1972. 

HAVELOCK, E. A. The Literate Revolution in Greece and its Cultural 
Consequences. Princeton: Princeton University Press, 1982. 

HAVELOCK, E. A. Prefácio a Platão. Tradução de Enid Abreu Dobránzsky. 
Campinas: Papirus, 1996. 

HALPERIN, David. L’erôs platonicien et ce qu’on appelle «amour». In. BRISSON, 
Luc; RENAUT, Olivier. Sankt Agustin: Academia, 2017. 

IRWIN, T. Plato's Moral Theory. Oxford: Oxford University Press, 1977. 

JAEGER, Werner. Paideia, a formação do homem grego. 4ª Edição. São Paulo: 
Martins Fontes, 2003. 

JOUBAUD, Catherine. Les corps humain dans la Philosophie Platonicienne. 
Étude à partir du Timée. Paris: 1991. 

JOHNSEN, Ηege Dypedokk. Eros and Education: Socratic Seduction in Three 
Platonic Dialogues. Stockholm: Stockholm University, 2016 (Tese de doutorado). 

KAHN, Charles. PLATO AND THE SOCRATIC DIALOGUE: the philosophical use 
of a literary form. Cambridge: Cambridge University Press, 1996. 

KAHN, Charles H. Plato’s Theory of Desire. In. The Review of Metaphysics, Vol. 41, 
No. 1 (Sep., 1987), pp. 77-103 Published by: Philosophy Education Society Inc. 

KIRK, G. S.; RAVEN, J. E.; SCHOFIELD, M. Os filósofos Pré- socráticos. 
Tradução de Carlos Alberto Louro Fonseca. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 
2008. 



  182

KONSTAN, David. A amizade no mundo clássico. Tradução de Marcia Epstein 
Fiker. São Paulo: Odysseus, 2005. 

KONSTAN. Beauty. Oxford; New York: Oxford University Press, 2014. 

KOFMAN, Sarah. Socrate(s). Paris: Éditions Galilée, 1989.  

KRAUT, R. (ed). The Cambridge Companion to Plato. Cambridge, 1992. 

LACRUZ, Alfredo Álvarez. El amor: de Platón a hoy. Madrid: Palabra, 2006. 

LAMASCUS, Lorelle D. The poverty of eros in Plato’s Symposium. London; New 
York: Bloomsbury, 2016. 

LAVILLA DE LERA, J.; AGUIRRE SANTOS, J. La broma de Sócrates inspirado: 
Fedro 238d y Crátilo 396d. PLATO JOURNAL, [S. l.], v. 22, p. 159-175, 2021. DOI: 
10.14195/2183-4105_22_11. Disponível em: https://impactum-journals.uc.pt/
platojournal/article/view/9320. Acesso em: 19 may. 2022. 

MAGALHÃES-VILHENA, Vasco. O problema de Sócrates. Lisboa: Fundação 
Calouste Gulbenkian, 1984. 

MARQUES, M. P. Platão-Diálogos. Disponível em: http://www.fafich.ufmg.br/
~marquess/dialogos.php Acesso em: 12-02-2020. 

MAZEL, Jacques. Socrate. Paris: FAYARD, 1987.  

MONTENEGRO, Maria Aparecida. Peri physeos psyches: sobre a natureza da alma 
no Fedro de Platão. Kriterion vol.51 no.122, Belo Horizonte July/Dec. 2010. 
Disponível em: https://doi.org/10.1590/S0100-512X2010000200007  acesso em 
04/12/2020 

MORAVCSIK, Julius. Platão e platonismo: aparência e realidade na ontologia, na 
epistemologia e na ética.  Trad. de Cecília Camargo Bartalotti. São Paulo: Loyola, 
2006. 

MORGAN, Michael L. Platão e a religião grega. In. Platão. Tradução Saulo Krieger. 
São Paulo; Ideias & Letras, 2013. 

MURACHCO, Henrique. Língua grega. Vol I-II. São Paulo; Petrópolis: Discurso 
Editorial; Vozes, 2007. 

NARCY, Michel. Platon, l’écriture et les transformations de la réthorique. In.:  
ROSSETTI, Livio. Understanding the Phaedrus: proceedings of the II Symposium 
Platonicum. Sankt Augustin: Academia Verlag, 1992. 

NEUMAN, Erich. Eros e psiquê. Amor, alma e individuação no desenvolvimento 
do feminino. 2ª edição. São Paulo: Cultrix, 2020.  

NUSSBAUM, Martha. C. A fragilidade da bondade: fortuna e ética na tragédia e 
na filosofia grega. Tradução de Ana Aguiar Cotrim. S ao Paulo: Martins Fontes, 
2009. 

PAQUET, Léonce.  Platon: la méditation du regard. Essai d’interprétation. 
Leiden: E. J. Brill, 1973.  

http://www.fafich.ufmg.br/~marquess/dialogos.php
http://www.fafich.ufmg.br/~marquess/dialogos.php
https://doi.org/10.1590/S0100-512X2010000200007


  183

PALUMBO, Lidia. Sobre a semântica da imagem nos diálogos platônicos. In. 
MARQUES, M. P. (org.). Teorias da imagem na Antiguidade. São Paulo: Paulus, 
2012. 

PENTASSUGLIO, Francesca. Paideutikos eros Aspasia as an ‘alter Socrates’. 
Archai, n. 30, Brasília, 2020. 

PERINE, Marcelo (Org.). Estudos Platônicos. Sobre o ser e o aparecer, o belo e 
o bem. São Paulo: Edições Loyola, 2009. 

PEREIRA, Maria Helena da Rocha. Estudos de História da Cultura Clássica. 
Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1970 (3ª edição). 

RAGON, E. Gramática grega. Tradução de Cecilia Bartalotti. São Paulo: Odysseus, 
2016. 

REEGEN, Jean Gerard Joseph. A psyché na Filosofia Antiga. In. Revista de 
Filosofia do Mestrado Acadêmico em Filosofia da UECE. Fortaleza: Inverno, 2005, p. 
63-88. 

RIBEIRO Jr., W.A. Manuscrito de Platão. Portal Grécia Antiga, São Carlos. URL: 
greciantiga.org/img.asp?num=0899. Consulta: 24/03/2021. 

ROBIN, Leon. La théorie platonicienne d’amour. Paris: 1908. 

ROBINSON, Thomas. Elenchus. In. VLASTOS, Gregory (Editor). The Philosophy of 
Socrates: a collection of critical essays. Notre Dame: University of Notre Dame 
Press, 1971. 

ROBINSON. T. M. A psicologia de Platão. Trad. de Marcelo Marques. São Paulo: 
Loyola, 2007. 

ROCHETTE, Raoul. Mémoire sur les jardins d’Adonis. Revue Archéologique, 15 
avril au 15 septembre 1851, 8e Année, Nº. 1, p, 97-123. Paris: Press Universitaire de 
France. Disponível em: https://www.jstor.org/stable/41746018 Acesso em 10/01/2022 

ROGUE, Christophe. Compreender Platão. Tradução de Jaime A. Clasen. 
Petrópolis: Vozes. 2007, 3ª edição. 

ROMILLY, Jacqueline. Alcibiade ou le dangers de l’ambition. Paris: Editions de 
Fallois, 1995. 

ROSEN, Stanley. Plato’s Symposium. 2. Ed. New Haven: Yale University Press, 
1987. 

ROSSETI, Livio. Understanding the Phaedrus. Sankt Augustin: Academia Verlag, 
1992. 

ROSS. David. Teoria de las ideas de Platon. Traducción de José Luis Díez Arias. 
Madrid: Ediciones Cátedra, 1997. 

ROWE, Christopher. SOCRATES IN PLATO’S DIALOGUE. In. A companion to 
Socrates. Edited by Sara Ahbel-Rappe and Rachana Kamtekar: Wiley-Blackwell, 
2009. 

RYLE, Gilbert. Plato’s progress. Bristol: Thoemmes Press, 1994. 

https://www.jstor.org/stable/41746018


  184

SAFO. Fragmentos completos. Tradução de Guilherme Gontijo Flores. São Paulo: 
Editora 34, 2020. 

SALLIS, John. Chronology: On Beginning in Plato’s Timaeus. Bloomington, 
Indiana: Indiana University Press, 1999. 

SALLIS. BEING END LOGOS Reading the Platonic Dialogues. Indiana University 
Press, 1996 (3ª Edição). 

SANTOS. J. T. Para ler Platão: a ontoepistemologia dos diálogos socráticos. 
Tomo I. São Paulo: Edições Loyola, 2008. 

SANTOS. Para ler Platão. O problema do saber nos diálogos sobre a teoria das 
formas. Tomo II. São Paulo: Loyola, 2008. 

SANTOS, J. T. Para ler Platão. Alma, cidade, cosmo. Tomo III. São Paulo: Loyola, 
2009. 

SANTOS, J. T. PLATÃO: A construção do conhecimento. São Paulo: Paulus, 
2012. 

SANTOS, J. T. Sujeito epistêmico, sujeito psíquico, Princípios 11, nº 15-16, Natal, 
2004, 65-82. 

SANTOS, J. T. A função da alma na percepção, nos diálogos platônicos. Hypnos 13, 
São Paulo: EDUC; PAULUS; TRIOM, 2004, p. 27-38. 

SCHIMITT-PANTEL, Pauline. La cité au banquet. Histoire des repas publics dans 
les cités grecques. Rome: École Française de Rome, 1992.  

SCHLEIERMACHER, F. Hermenêutica: arte e técnica da interpretação. Tradução 
e apresentação de Celso Reni Braida. Petrópolis: Editora Vozes, 2000. 

SHEFFIELD, F. C. C. Platos Symposium: the ethics of desire. Oxford: Oxford 
University Press, 2006. 

SNELL, B. A descoberta do espírito. Tradução de Artur Morão. Lisboa: Edições 70, 
1975. 

SOUZA, Jovelina Maria Ramos de. JOVELINA M. R. Mostração e demonstração do 
eros dialético. HYPNOS.  São Paulo, Nº 35, 2º sem., 2015, p. 174-196. 

STONE, I. F. O julgamento de Sócrates. Tradução de Paulo Henrique Britto. São 
Paulo: Companhia das letras, 2005. 

STRYCKER, E. The Unity of Knowledge and Love in Socrates’ Conception of Virtue. 
In: PRIOR, Willian J. SOCRATES Critical Assentiments. Volume IV: Happens and 
Virtue. London and New York: ROUTLEDGE, 1996. 

SZLEZÁK, Thomas Alexander. Platão e a estrutura da Filosofia. Tradução de 
Milton Camargo. São Paulo: Edições Loyola, 2009 (1985). 

TARRANT, Harold. Plato’s First Interpreters. London: Duckworth, 2000. 

THOMAS, Rosalind. Literacy and orality in ancient Greece. Cambridge: 
Cambridge University Press, 1992. 

THOMAS, Rosalind. Oral tradition and written record in classical Athens. 
Cambridge: Cambridge University Press, 1989.  



  185

TRABATTONI, Franco.  Oralidade e escrita em Platão. Trad. Bolzani Filho e 
Puente. São Paulo: Discurso Editorial; Ilhéus: Editus, 2003. 

TRABATTONI, Franco. Platão. Tradução de Rineu Quinalia. São Paulo: 
Annablume, 2010. 

VELOSO, Cláudio W. Aristóteles Mimético. São Paulo: Discurso Editorial , 2004. 

VERNANT, Jean-Pierre. Mito e religião na Grécia antiga. Tradução de Joana 
Angélica d’Avila Melo. São Paulo: Martins Fontes, 2006. 

VERNANT, Jean-Pierre. As origens do Pensamento Grego. Trad. De Isis Borges 
B. da Fonseca. Rio de Janeiro: Difel, 2009. 

VERNHES, Jean-Victor. ‘Ερµαιον Intiation au grec ancien. Paris: OPHRYS, 2003. 

VIANO, Cristina. La cosmologie de Socrate In. DEHERBEY, G. R.; GOURINAT, J.-
B. Socrate et les Socratiques. Paris: Vrin, 2001. 

VLASTOS, G. Degrees of Reality in Plato. Platonic Studies, London, 58-75. 

VLASTOS. Socrates ironist and moral philosopher. Cambridge: Cambridge 
University Press, 1991. 

VLASTOS. Platonic studies. Princeton: Princeton University Press, 1973. 

VLASTOS. O universo de Platão. Tradução de Maria Luiza Monteiro Salles Coroa. 
Brasília: Editora Universidade de Brasília, 1987. 

VOEGELIN, Eric. O mundo da Polis. Trad. de Luciana Pudenzi. São Paulo: Edições 
Loyola: 2009. 

ZASLAVSKY, Robert. A hitherto unremarked pun in the Phaedrus. Apeiron 15, 2, 
1981. 

WARE, Lauren Patricia Wenden. PLATO’S BOND OF LOVE: ERÔS AS 
PARTICIPATION IN BEAUTY. Εdinburgh: The University of Edinburgh, 2014. (Tese 
de doutorado). 

YUNIS, Harvey. “Eros in Plato’s ‘Phaedrus’ and the Shape of Greek Rhetoric.” Arion: 
A Journal of Humanities and the Classics, vol. 13, no. 1, 2005, pp. 101–26, 
Disponível em: http://www.jstor.org/stable/29737247. Accessed 14 May 2022. 


	Introdução
	Capítulo I
	I. Sob a copa daquele plátano
	1.1. O exercício da memória
	1.1.1. O caso da memória no Banquete
	1.1.2. Acerca da admiração

	1.2. Os contextos da figura de Sócrates
	1.2.1. O Sócrates corrente
	1.3. O corpus platônico acerca do amor
	1.3.1. Os primeiros diálogos: Os diálogos socráticos (ou aporéticos)
	1.3.2. Os diálogos médios (ou hipotéticos)
	1.3.3. Os diálogos tardios (ou críticos)


	Capítulo II
	II. Eros n’O banquete
	2.1. O contexto de escrita d’O Banquete
	2.2. Acerca da sacerdotisa de Mantinéia (ἡ διδάσκαλος)
	2.3. Sobre o ensinar e aprender
	2.3.1. A questão do método n’O Banquete, no discurso de Sócrates
	2.3.2. O efeito do elogio

	2.4. A questão da opinião
	2.5. Considerações acerca da expulsão da flautista
	2.6. Acerca do discurso socrático no Banquete
	2.7. Anaxágoras: admiração e superação
	2.8. Alma tripartida (tripartite):
	2.9. O discurso de Sócrates
	2.9.1. A questão do desejo
	2.9.2. A busca pela natureza do amor

	2.10. A busca da beleza
	2.10.1. Acerca do belo

	2.11. O discurso de Diotima
	2.11.1. Da Geração


	Capítulo III
	III. Lísias e Sócrates: dois discursos propedêuticos
	3.1. Apontamentos sobre o Fedro
	3.2. Uso de Alegorias: as imagens
	3.3. O plano de debate desenvolvido no Fedro
	3.3.1. Sobre a sexualidade
	3.3.2. Erastes x eromenos: distintas visões nas relações amorosas

	3.4. Elementos de retórica
	3.4.1. O ambiente sofistico do Protágoras
	3.4.1.2. Um exemplo extraído do Mênon

	3.5. Da censura ou persuasão na República
	3.6. A luta dos prazeres
	3.6.1. O corpo
	3.7.  Primeiro discurso: o discurso de Lísias
	3.7.1. Lisias e seu discurso

	3.8. O Primeiro discurso de Sócrates (237a-241d)

	Capítulo IV
	IV. O segundo discurso de Sócrates no Fedro
	4.1. Da alma no Fedro
	4.1.1. A carruagem alada, 246d ss
	4.1.2. As formas da alma no Fedro: "Toda alma é imortal” [Ψυχὴ πᾶσα ἀθάνατος] (Fedro, 245c5)

	4.2. O lógos e o desejo
	4.3. Intervenção e/ou inspiração divina
	4.4. Demônios e Divinação
	4.5. Elogios e efeitos da loucura
	4.6. Eros e a pedagogia filosófica
	4.6.1. Efemeridade e duração: os jardins de Adônis


	Considerações finais
	Referências

