
UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA – UFPB 
CENTRO DE CIÊNCIAS JURÍDICAS – CCJ 

COORDENAÇÃO DO CURSO DE DIREITO – CAMPUS JOÃO PESSOA 
COORDENAÇÃO DE MONOGRAFIA 

YAN AUGUSTO BEZERRA BERNARDO 

OS DISCURSOS JUSPOLÍTICOS ANTIDEMOCRÁTICOS E A RETÓRICA DO 
RAZOÁVEL: CONTINUANDO A CONVERSAÇÃO PARA UM ESTADO 

DEMOCRÁTICO DE DIREITO PÓS-MODERNO 

JOÃO PESSOA 
2021 



YAN AUGUSTO BEZERRA BERNARDO 

OS DISCURSOS JUSPOLÍTICOS ANTIDEMOCRÁTICOS E A RETÓRICA DO 
RAZOÁVEL: CONTINUANDO A CONVERSAÇÃO PARA UM ESTADO 

DEMOCRÁTICO DE DIREITO PÓS-MODERNO 

Trabalho de Conclusão de Curso 
apresentado ao Curso de Graduação em 
Direito de João Pessoa do Centro de 
Ciências Jurídicas da Universidade 
Federal da Paraíba como requisito parcial 
da obtenção do grau de Bacharel em 
Direito. 

Orientador: Dr. Narbal de Marsillac 
Fontes 

JOÃO PESSOA 
2021



B523d BERNARDO, Yan Augusto Bezerra.
         Os discursos juspolíticos antidemocráticos e a
retórica
      do razoável: continuando a conversação para um estado
      democrático de direito pós-moderno / Yan Augusto
      Bezerra Bernardo. - João Pessoa, 2021.
         58 f.

         Orientação: Narbal de Marsillac.
         TCC (Graduação)  - UFPB/CCJ.

         1. Discordante razoável. 2. Pós-modernidade. 3.
      Retórica. 4. Filosofia jurídica. I. Marsillac, Narbal
      de. II. Título.

UFPB/CCJ                                               CDU 34

Catalogação na publicação
Seção de Catalogação e Classificação

Elaborado por LUCIMARIO DIAS DOS SANTOS - CRB-645/15



 

YAN AUGUSTO BEZERRA BERNARDO 
 
 
 
 
 
 

OS DISCURSOS JUSPOLÍTICOS ANTIDEMOCRÁTICOS E A RETÓRICA DO 
RAZOÁVEL: CONTINUANDO A CONVERSAÇÃO PARA UM ESTADO 

DEMOCRÁTICO DE DIREITO PÓS-MODERNO 
 
 
 

Trabalho de Conclusão de Curso 
apresentado ao Curso de Graduação em 
Direito de João Pessoa do Centro de 
Ciências Jurídicas da Universidade 
Federal da Paraíba como requisito parcial 
da obtenção do grau de Bacharel em 
Direito. 
 
Orientador: Prof. Dr. Narbal de Marsillac 
Fontes 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
DATA DA APROVAÇÃO: 30 DE NOVEMBRO DE 2021 
 
BANCA EXAMINADORA: 

 
 
 

Prof. Dr. Narbal de Marsillac Fontes 
(ORIENTADOR) 

 
 
 

Prof.ª Dr.ª Lorena de Melo Freitas 
(AVALIADORA) 

 
 
 

Prof. Dr. Pedro Parini Marques de Lima 
(AVALIADOR)  



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Aos meus pais: Luiz Augusto e Verônica, 
a nossa Verinha. 

 
 
  



 

AGRADECIMENTOS 

 

Seria mais fácil deixar em branco essa parte do meu trabalho, fácil e injusto – 

comigo e com vocês, queridos e queridas. Para mim, é difícil escrever os meus 

agradecimentos pois há muito e há tantos a agradecer. Provavelmente esquecerei de 

alguma(s) pessoa(s), mas, não me culpe(m), por favor, culpe(m) essa nossa pós-

modernidade que me obriga a entregar tanto em tão pouco tempo. 

Dedico e agradeço esse trabalho a minha família: minha avó Maria José, meu tio 

Celso, meu pai Luiz e minha mãe Verônica, que me incentivaram, educaram e suportaram 

até o dia de hoje de formas inimagináveis. Essa obra é produto dos sentimentos mais 

nobres de cada um de vocês. Tenho sorte por tê-los, saibam que os amo infinitamente, e 

os amarei por todas as outras vidas que (por ventura) venhamos ter. 

A Vitória, minha namorada, que aguentou meus estresses, meus cansaços e me 

deu aconchego para caminhar; e, antes que eu me esqueça, obrigado pelo apoio na revisão 

final. Amo você, meu amor, perdão as noites mal dormidas, o mau-humor e a ausência. 

Prometo retomarmos esse tempo. 

Ao Professor Narbal de Marsillac, que aceitou me orientar e me acolheu tão 

carinhosamente em seus escritos. Em verdade, penso não estar à altura de sua orientação, 

mas desejei a todo momento escrever algo que o Sr., pelo menos, não tivesse vergonha 

de assinar conjuntamente – caso tenha sorte, alcancei meu objetivo. Sou muito grato por 

tudo e por tanto, Professor. Espero continuar sendo seu aluno por muitos e muitos anos. 

Ao Professor Pedro Parini, por me inspirar e ser meu modelo acadêmico durante 

toda a minha graduação – mesmo sem saber. Obrigado, Professor, foi a sua única aula 

para a minha sala que me fez encontrar o caminho de casa: a retórica.  

A Professora Lorena de Freitas, por aceitar participar da minha banca mesmo 

sem saber quem eu sou, espero que tenha sido proveitoso para a Sra., muito obrigado. 

A Professora Márcia Glebyane, por toda a ajuda durante a graduação em tantos 

âmbitos, nos momentos de desespero acadêmico, nos momentos felizes, e naqueles 

dolorosos que vivemos. Contudo, continuamos aqui, Professora, para lembrar aqueles que 

tão cedo nos deixaram e viver. Obrigado por ter me feito continuar. 

A Dra. Simoní Mattoso, pois sem seu acompanhamento psicológico eu não 

conseguiria escrever sequer uma linha. Obrigado por ter aceitado me ajudar, uma vez 

mais, em um momento tão turvo, espero que o futuro nos reserve águas mais calmas. 



 

Aos amigos e amigas: Alessandro Costa, Amanda Cavallaro, Ana Clara Faria, 

Andressa Gabrielle, Beatriz Damiani, Brenno Santana, Cauim Ferreira, Davi de Assis, 

Héline Amorim, Jamerson Gabriel, Ian Hott, Joyce Kelly, Julianny Meireles, Luís Arthur, 

Maria Helena, Matheus Alves, Matheus Ribeiro, Pablo Gil, Raquel Katllyn, Saulo 

Bandeira, Stephanie Formiga, Tatiana Morais, Thainá Carício, Tom Vidal e Vagno Junior 

– de forma direta ou indireta, uns mais e outros menos, vocês fizeram parte da minha 

graduação em vários momentos. Por isso, independentemente de qualquer coisa ou 

circunstância atual, gostaria de tê-los gravados aqui. Meu imenso obrigado por todas as 

ajudas, parcerias, conselhos, risadas, saídas, trabalhos realizados, conversas cotidianas e 

profundas, abraços e lágrimas. Espero que todos vocês sejam felizes e realizados(as). 

Mesmo com tantas angústias que esse período pandêmico nos trouxe, ainda há 

felicidade para sentir. Espero que minhas sinceras palavras alcancem cada um de vocês. 

Muito obrigado. 

  



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

O que se faz por amor, 
faz-se sempre para além do bem e do mal.1 

 
 

  

                                                 
1 NIETZSCHE, F. Para além do bem e do mal. Lisboa: Guimarães & C.ª. Editores, 1978, p. 86. 



 

RESUMO 

 

Nos tempos contemporâneos, se percebe o quão o direito a falar e o direito a ser ouvido 

estão, constantemente, sendo cerceados. De forma metafórica, propor-se-á reformar o 

pensamento democrático moderno, a fim de construir um refúgio para abarcar a figura do 

discordante razoável – como que a lhe dar um lar. Nesse sentido, os pontos de partida 

para o presente trabalho são as noções de violência, razoável, direitos humanos e pós-

modernidade, os quais são estudados a partir de uma abordagem retórica. Identifica-se as 

visões modernas de democracia e estado de democrático para que, a partir dessas 

perspectivas, se consiga inserir esses dois ideários dentro da realidade pós-moderna, isto 

é, reformá-los. Objetiva-se com essa reinterpretação alcançar uma continuidade da 

conversação imprescindível para salvaguardar o discordante razoável, este que será 

propulsor dessa evolução das concepções. Finaliza-se delimitando as fronteiras dessa 

construção, conhecendo e regulando as concepções de tolerância e de razoável. E, por 

último, são analisadas algumas decisões recentes do Supremo Tribunal Federal que nos 

ajudam a conseguir melhor compreender esses limites.  

 

Palavras-chave: Discordante razoável. Pós-modernidade. Retórica. Filosofia jurídica. 

  



 

ABSTRACT 

 

In contemporary times, it is clear how much the right to speak and the right to be heard 

are, constantly, being curtailed. Metaphorically, it will be propose to reform the modern 

democratic thought in order to build a refuge to cover the reasonable discordant - as if to 

give it a home. In this sense, the starting points of this work are the notions of violence, 

reasonable, human rights and post-modernity, which are studied from a rhetorical 

approach. Modern visions of both democracy and the democratic state are identified so 

that, from these perspectives, it is possible to insert these two ideas into a post-modern 

reality, i.e., to reform them. The objective of this reinterpretation is to achieve a continuity 

of the conversation that is essential to safeguard the reasonable dissenter, which will be 

the driving force behind this evolution of conceptions. It ends by delimiting the borders 

of this construction, knowing and regulating the concepts of tolerance and reasonable. 

And, finally, some recent decisions of the Federal Supreme Court that help us to better 

understand these limits are analyzed. 

 

Key-words: Reasonable discordant. Post-modernity. Rhetoric. Philosophy of law.  



 

SUMÁRIO 

1 INTRODUÇÃO ......................................................................................................... 10 

2 ANALISANDO RETORICAMENTE OS DISCURSOS JUSPOLÍTICOS 

ANTIDEMOCRÁTICOS PÓS-MODERNOS ........................................................... 13 

2.1 O solo: a violência, o razoável, os direitos humanos e a pós-modernidade ........ 13 

2.2 Os pilares argumentativos antidemocráticos ........................................................ 16 

2.3 Reformando a democracia: uma epoché retórica ................................................. 22 

3 EDIFICANDO UM ESTADO DEMOCRÁTICO DE DIREITO PÓS-MODERNO

 ........................................................................................................................................ 28 

3.1 O cidadão razoável para uma democracia plural ................................................ 28 

3.2 A estrutura principal: continuando a conversação .............................................. 31 

3.3 A arquitetura constitucional do discordante razoável ......................................... 37 

4 DEMARCANDO AS FRONTEIRAS DO DISCORDAR EM PROL DO 

DISCORDANTE ........................................................................................................... 43 

4.1 Interpretando o paradoxo da tolerância com óculos retóricos ........................... 43 

4.2 As ágoras, os fóruns e os templos na pós-modernidade: as portas para o razoável

 ......................................................................................................................................... 46 

4.3 Decisões recentes do supremo tribunal federal acerca dos direitos de fala e 

expressão ........................................................................................................................ 49 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS .................................................................................... 53 

REFERÊNCIAS ........................................................................................................... 55 

 

 



10 

1 INTRODUÇÃO 

Nós, humanos, detentores do pensar e da consciência, conhecedores das histórias, 

guerras e eras passadas, persistimos em continuar a existir ou subsistir – independentemente 

das tantas tormentas que enfrentamos. Hoje, após tantas e tantas experiências humanas sobre a 

terra, chegamos aos tempos caóticos da pós-modernidade. 

Em tempos tão efêmeros, quando os pensamentos começam a flutuar leves e inquietos, 

se torna inconcebível perceber que nós, esses seres orgulhosos e cognoscentes, lidemos após 

tantos anos com discursos essencialmente antidemocráticos; falas públicas que atentam contra 

o eu e o eu fora de mim – o outro, alguém que habita igualmente a mesmíssima pequena Terra. 

E, como diria Camus2, começar a pensar é começar a ser minado. Diferente do que defende o 

filósofo argelino, não parece ser razoável falar que a sociedade não tenha algo a ver com essa 

angústia que é viver em uma sociedade que cerceia constantemente diferentes mundos, mundos 

que tem o direito de existirem. Esse encontro com o absurdo3 dá vida a revolta e, assim, nasce 

o presente escrito, a fim de exercer essa (minha, que se torna nossa) revolta. 

No primeiro capítulo, apresenta-se os pontos de partidas para o estudo do tema 

proposto, e os elementos que compõem o nosso solo: a violência e como a compreendemos; o 

razoável de uma sociedade democrática; os direitos humanos que devem ser defendidos, e a 

pós-modernidade como momento em que nos encontramos. Em seguida, são analisados alguns 

instrumentos retóricos amplamente utilizados para conferir força persuasiva suficiente aos 

discursos antidemocráticos, capacitando-os para mobilizar massas em favor de ações com 

vieses antidemocráticos e violentos. Finalizando o primeiro capítulo, propõe-se uma epoché 

retórica para reformar o pensamento democrático moderno, nos inserindo e inserindo a 

democracia em um universo pós-moderno. 

Prosseguindo com as investigações, o capítulo posterior aborda o que chamaremos de 

cidadão razoável, sendo uma interpretação retórica do conceito de cidadão aristotélico. O 

interpretaremos desse modo para essa uma descrevermos uma democracia plural e densa, posto 

que, em nossa visão, uma democracia pós-moderna não comportará o conceito anterior de 

cidadão, sendo ele limitado e limitador, apenas possível de defesa em um mundo moderno e 

positivista. A seguir, estudamos a concepção moderna de estado democrático de direito; 

explicita-se que a contemporaneidade não comporta mais essa perspectiva, pois esta essa exclui 

as próprias noções democráticas e de diretos que se propõe a defender. Pari passu a essa 

                                                 
2 CAMUS, A. The myth of sisyphus. New York: Penguin Books, 1975, p. 12. 
3 Como conceitua Camus, o absurdo é o divórcio entre uma ação e o mundo que a ultrapassa, deriva da comparação 
entre um mero fato e uma certa realidade. CAMUS, Op. Cit., p. 33. 



11 

exposição, defende-se a continuidade da comunicação como estrutura principal para um estado 

democrático de direito pós-moderno, o qual salvaguardará o discordante razoável. No final do 

segundo capítulo, expomos os diversos dispositivos constitucionais brasileiros que entendemos 

que arquitetam essa figura. 

O terceiro e último capítulo é destinado ao estudo dos elementos da tolerância e do 

razoável. Apresenta-se o paradoxo da tolerância e o lemos como que a pôr óculos retóricos para 

compreendermos o que Karl Popper nos fala. Após, o que é razoável será tratado, isto é, 

intentamos conhecer e regular o caráter razoável dos discursos, reconhecendo na limitação da 

liberdade de expressão uma necessidade para mantermos o razoável da discussão.  Por último, 

o capítulo contém uma brevíssima análise sobre julgados recentes do Supremo Tribunal Federal 

brasileiro acerca dos temas estudados.  

Quanto à metodologia, realiza-se uma pesquisa bibliográfica4 para embasar e explorar 

o tema proposto. Em sua maioria, utilizamos pensadores retóricos e pós-modernos para bem 

executar essa pesquisa, pois melhor se adequam ao que se intenta transmitir. E, diferente da 

maioria dos trabalhos acadêmicos, os quais são construídos por métodos científicos e/ou 

hipotéticos, empregamos o método retórico-filosófico para as nossas análises e discussões. 

O método retórico parece ser o mais prudente para o tipo de estudo proposto; 

possibilitando usarmos os variados vocabulários dos autores pesquisados, porque 

reconhecemos cada um deles como tópicos com o objetivo de adequá-los em nossa narrativa.  

Também, não se quer cristalizar o que será abordado, sendo a vontade de verdade incongruente 

com o enfoque retórico –  novamente, diferente dos estudos científicos que costumam perseguir 

um estabelecimento unívoco do exposto. Pretendemos expor uma das infinitas posições 

existentes acerca do presente tema. 

Por sua vez, o método filosófico é derivado da visão wittgensteiniana. Com isso, adota-

se a atitude de tentar não construir qualquer espécie de teoria ou hipótese.5 Nesse sentido, não 

se ambiciona definir, mas descrever, afinal, não há uma resposta correta, uma solução geral, 

mas apenas as múltiplas assimilações possíveis sobre o mesmo tema. Como quis Wittgenstein: 

“a filosofia é uma luta contra o enfeitiçamento do nosso entendimento pelos meios da nossa 

                                                 
4 MARCONI, M. de A.; LAKATOS, E. M. Fundamentos de metodologia científica. 5. ed. São Paulo: Atlas, 
2003, p. 183. 
5 E, caso alguma parte do texto abra margem para interpretação diversa do pretendido, as mais sinceras desculpas 
do autor pela sua incapacidade. 



12 

linguagem”. 6 Como partidários dessa posição, buscamos adequarmo-nos em uma filosofia 

edificante para que continuemos a conversação.7 

Mesmo acreditando ser bastante árduo satisfazermo-nos com discursos tão fugazes 

quanto o que essas páginas exibem8, nos empenhamos em alcançar uma comunicação. Portanto, 

este esboço ingênuo e incompleto significa algo tão pequeno quanto deva significar. Sendo a 

última (e única) intenção, do escrito e do autor, ser entendido – independente de como possamos 

ser entendidos pelos espíritos que venham a se deparar com essas falíveis combinações de riscos 

que aqui confidenciamos. Gostaríamos de persuadir – não convencer. 

  

                                                 
6 WITTGENSTEIN, L. Investigações filosóficas. São Paulo: Abril Cultural, 1975, p. 58, grifo nosso. 
7  A filosofia edificante será nossa guia para desvencilharmo-nos dos caminhos propostos pelas filosofias 
sistemáticas, i.e., aquelas que estão preocupadas com as verdades. No segundo capítulo, especificamente no ponto 
3.2, exploraremos e explicaremos com maior profundidade essa temática. 
8 Porque nos vemos em tempos que clamam por novas tábuas que contenham (novos e melhores) dez mandamentos 
divinos. 



13 

2 ANALISANDO RETORICAMENTE OS DISCURSOS JUSPOLÍTICOS 

ANTIDEMOCRÁTICOS PÓS-MODERNOS 

 

A filosofia triunfa airosamente dos passados 
males e dos porvindouros; os presentes, 

entretanto, triunfam dela. 9 
 

O presente capítulo apresenta os pontos de partida para este trabalho; após, analisa-se 

retoricamente os discursos juspolíticos antidemocráticos e expõe-se alguns instrumentos 

retóricos capazes de conferi-los força persuasiva. Enfim, abordar-se-á a importância de se 

pensar retoricamente a democracia moderna, a fim de inseri-la em uma pós-modernidade.  

2.1 O solo: a violência, o razoável, os direitos humanos e a pós-modernidade 

No Tratado da Argumentação: a nova retórica, Chaïm Perelman10 apresenta uma 

tentativa de estimular os estudos retóricos em um mundo moderno. Os estudos sobre a retórica 

caíram em desuso e foram como que esquecidos pela tradição filosófica, sendo combatidos por 

muitos estudiosos ao longo da história por conta de usos e interpretações deturpadas. Com isso, 

a dialética serviu como a base para embasar os pensamentos racionais, inclusive, designando a 

própria lógica. Bem se sabe que: entre os antigos, a retórica apresenta-se como estudo de uma 

técnica para o uso do vulgo, táticas argumentativas com o simples intuito de persuadir – ou 

convencer.11 Com Perelman, a retórica assume não mais o papel que lhe era erroneamente 

conferido. O retórico belga dá novas vestimentas à retórica, retomando e reinterpretando os 

estudos retóricos aristotélicos. Agora, a retórica se mostra como o estudo dos modos e técnicas 

de adaptação dos discursos aos auditórios, pois é em função de um auditório que qualquer 

argumentação se desenvolve.12 A persuasão e/ou convencimento serão os resultados da boa13 

prática argumentativa, afinal, toda argumentação visa à adesão dos espíritos.14 Nas sociedades 

atuais, os discursos jurídicos e políticos procuram essa adesão com um maior protagonismo – 

                                                 
9 LA ROCHEFOUCAULD, F. Reflexões, sentenças e máximas morais de La Rochefoucauld. Rio de Janeiro: 
Livraria Garnier, 1923, p. 5. 
10 Com a grande colaboração de Lucie Olbrechts-Tyteca. 
11 PERELMAN, C.; OLBRECHTS-TYTECA, L. Tratado da argumentação: a nova retórica. 2. ed. São Paulo: 
Martins Fontes, 2005, p. 5, p. 7. 
12 PERELMAN; OLBRECTS-TYTECA, Op. Cit., p. 6. 
13 É preciso cuidado quando se valora termos em ponderações que se pretendem racionais; todavia, nesta valoração 
queremos significar com a palavra boa a argumentação que consegue aderir os espíritos a quem ela se dirige, não 
realizando qualquer juízo quanto aos modos dessa argumentação. 
14 PERELMAN; OLBRECHTS-TYTECA, Op. Cit., p. 16, p. 20. 



14 

tanto quando falamos de cada um individualmente, quanto quando os misturamos e entramos 

no campo dos discursos juspolíticos.15 

Ao observarmos o passado apoiados pelas noções de retórica, democracia e pós-

modernidade, somos capazes de diferenciar discursos democráticos e discursos 

antidemocráticos. Os últimos parecem ser não apenas a antítese da democracia, mas, devido às 

suas construções discursivas e consequências dos seus usos: se transformam em agressores da 

democracia. Enquanto que a democracia é o nosso senso comum, percebe-se que, no mundo 

contemporâneo, as práticas antidemocráticas parecem querer moldar um novo senso comum; e, 

como fossem realizadas por reencarnações do deus Hypnos (Ὕπνος), colocam as democracias 

pós-modernas em sono profundo, principalmente através do silenciamento dos discordantes 

razoáveis – componente impreterível para a continuidade da democracia.  

Depois da primeira e segunda guerra mundial, o mundo concebeu uma declaração 

universal dos direitos humanos como medida global para (ironicamente) se tentar humanizar as 

relações mundanas. Práticas como a escravidão, o genocídio, a descriminação e outras 

violências foram caracterizadas como crimes, o que nos leva a crer que a contínua luta dos seres 

razoáveis é impedir o fortalecimento das falas que incentivam essas práticas. A humanidade 

não se encontra mais em tempos que permitem aos conflitos poderem ser resolvidos pela guerra 

ou pela força– as estradas pavimentadas pela força nos levariam à extinção. Em contrapartida, 

são os debates e a argumentação racional que orientam os embates pós-modernos16, sendo vital 

aprendermos a conversar o quanto antes – como diz o ditado: “antes tarde do que nunca”. Nesse 

sentido, Perelman afirma que: 
De fato, toda comunidade, seja ela nacional ou internacional, prevê instituições 
jurídicas, políticas ou diplomáticas que permitem resolver certos conflitos sem 
que se seja obrigado a recorrer à violência. Mas é uma ilusão crer que as condições 
dessa comunhão das consciências estão inscritas na natureza das coisas.17 

                                                 
15 Dessa forma, parte-se do pressuposto de que os discursos políticos são de mesmo jurídicos por influenciarem 
diretamente no ordenamento que regula toda uma população, e.g., moldando através das constituintes como os 
sistemas judiciários de cada sociedade deva se organizar, além, obviamente, da primordial função legislativa ser a 
criação das leis de uma sociedade, afinal, legislativo tem como raiz a palavra latina legislatio (legis, lei + latio, 
suportar). Igualmente, as decisões judiciárias podem ser políticas, sendo possível observar mais nitidamente essa 
união dos elementos políticos em julgados das cortes supremas. 
16 Inclusive, esse senso comum é parte importante da noção moderna do judiciário, afinal, não é tolerável para as 
sociedades modernas que se faça justiça com as próprias mãos, devendo esquecermos da lei de talião. Em 
realidade, estamos à mercê das construções de narrativas perante os juízes; estas conduzirão as decisões que 
comportam o futuro das pessoas, não podendo as sentenças serem localizadas fora da legislação ou do princípio 
da razoabilidade. 
17 PERELMAN; OLBRECHETS-TYTECA, Op. Cit., p. 62, grifo nosso. 



15 

Uma análise retórica dos discursos antidemocráticos não poderá propor algo diferente 

do que o uso da linguagem como meio de persuasão pacífica. 18  Por si só, o uso da 

argumentação implica a renúncia do uso da força e se caracteriza como persuasão racional e 

apelativa à liberdade de juízo dos partícipes. O recurso à argumentação supõe o estabelecimento 

de uma comunidade dos espíritos que: enquanto dura, exclui o uso da violência.19 

Na obra que registra sua aula inaugural no Collège de France, o Professor Michel 

Foucault afirmou que, em toda sociedade, a produção do discurso é controlada, selecionada, 

organizada e redistribuída através de procedimentos que têm como fim dominar os 

acontecimentos aleatórios, assim sendo, se deve conceber o discurso como uma violência que 

fazemos às coisas.20 Em partes, seu entendimento sobre o discurso se aproximará da visão 

perelmaniana. Foucault descreve três grandes sistemas de exclusão que atingem o discurso: i) 

a palavra proibida, ii) a segregação da loucura, e, iii) a vontade de verdade. 21 Quanto ao 

Perelman, este defende que: as sociedades gostam de assegurar unanimidades nos discursos, 

conhecendo a força e o valor desse entendimento comum e, por isso, a oposição a uma norma 

aceita pode levar o homem à prisão ou a uma hospício.22 

Então, compreendemos que o razoável do que se fala está atrelado a violência de 

alguns modos. Em primeiro lugar, se pode pensar que um discurso antidemocrático não nos é 

razoável pois ao excluir partes tão legitimadas quanto o eu-que-fala, deixa os campos do 

razoável e entra nos campos da violência. Em outro momento, abdicar da argumentação 

racional e entrar nas vias de fato, redundantemente, é praticar uma violência para com o outro. 

Nessa linha de raciocínio, desenvolveremos os capítulos que se seguem. Nossa referência para 

concretizar a ideia do razoável é esse dever do diálogo23 e, como também quis Perelman, 

associa-se os direitos humanos a uma retórica do razoável.24 Ainda, adota-se para o corrente 

                                                 
18 MARSILLAC, N. de. Retórica e justiça política. In: Anais do II Congresso Internacional de Filosofia, Moral 
e Política, Pelotas, 2011, p. 3. Disponível em: http://cifmp.ufpel.edu.br/anais/2/cdrom/mesas/mesa8/03.pdf. 
Acesso em 02 nov. 2021. 
19 PERELMAN; OLBRECHTS-TYTECA, Op. Cit., p. 61. 
20 FOUCAULT, M. A ordem do discurso: aula inaugural no Collège de France, pronunciada em 2 de dezembro 
de 1970. 5. ed. São Paulo: Edições Loyola, 1999, p. 8-9, p. 53. 
21 Ibid., p. 19. 
22 PERELMAN; OLBRECHTS-TYTECA, Op. Cit., p. 64. 
23 PERELMAN, C. Ética e direito. 1. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2002, p. 399-400. 
24 Perelman fala em dialética do razoável e, muito provavelmente, pensa na conversação implícita ao diálogo. 
Todavia, este trabalho ocupa-se com a retórica do razoável, pois estuda a construção linguística e pragmática– 
afirmação que pode ser entendida como uma grande redundância – do razoável. Aproveitando a elucidação, não 
pensamos em uma contraposição de ambas as artes, pois Aristóteles define que: “A retórica é a outra face da 
dialética; pois ambas se ocupam de questões mais ou menos ligadas ao conhecimento comum e não correspondem 
a nenhuma ciência em particular. De fato, toda as pessoas de alguma maneira participam de uma e de outra, pois 
todas elas tentam em certa medida questionar e sustentar um argumento, defender-se ou acusar.” ARISTÓTELES. 
Retórica. 2. ed. Lisboa: Imprensa Nacional Casa da Moeda, 2005, p. 89, [I, 1354a1-4]. 



16 

texto a posição de que o nosso tempo histórico25 atual é o pós-modernismo, encontrando-se a 

modernidade superada e sendo essencial que nós compreendamos a nossa própria 

contemporaneidade. Toda essa linha de raciocínio é apoiada em um escrito do Vattimo, como 

será abordado posteriormente.  

Ademais, em alguns momentos de nosso trabalho, não utilizaremos apenas a nova 

retórica, mas também uma novíssima retórica, como propõe o Boaventura de Sousa Santos. A 

novíssima retórica nos será extremamente útil e adequada, pois acrescenta à nova retórica as 

contribuições de uma teoria crítica pós-moderna e multicultural26 – principalmente no tocante 

aos direitos humanos. Em suma, a novíssima retórica se faz importante em prol da 

sobrevivência do discordante razoável dentro da democracia pós-moderna por meio de uma 

concepção de direitos humanos mais plural. Não é suficiente que estudemos apenas a adaptação 

do discurso para os ouvintes, é preciso aprender que existe a adaptação dos ouvintes aos 

discursos, sendo essa uma via de mão de dupla fundamental 27  para o estudo dos diretos 

humanos pós-modernos – e a consequente continuidade da conversação. 

2.2 Os pilares argumentativos antidemocráticos  

Na Grécia antiga, acreditava-se que, no início de tudo, o que primeiro existiu foi o 

kháos (χάος), um vazio escuro onde não se distingue nada, um espaço de queda, vertigem e 

confusão, sem fim, sem fundo.28 Foi através das histórias, dos mitos e da linguagem que os 

gregos responderam às suas perguntas primordiais. Somos seres de linguagem e é através de 

seu uso que construímos as nossas ideias, a nossa consciência e o nosso mundo. A linguagem 

é a nossa maior conquista e, mais do que qualquer outra coisa, fator determinante para o 

progresso humano. Pois a linguagem comunica e preserva o conhecimento.29 Desde os tempos 

antigos, um discurso para ser levado em consideração requer que o orador tenha a capacidade 

de persuadir (ou pré-persuadir) aquele que se deseja que escute o que será argumentado.30 E 

como persuadimos o próximo? Sobre essa questão, e inúmeras outras, se ocupará a retórica.  

                                                 
25 Mesmo que essa expressão, de certa maneira, seja incoerente com a ideia do Vattimo de história não unitária. 
26 MARSILLAC, N. de. Direitos humanos e retórica pós-moderna. Revista Brasileira de Direito, Passo Fundo, 
vol. 13, n. 3, p. 318-341, 2017, p. 329. 
27 Diferentemente de como a tradição filosófica fundamentacionalista pensa a palavra em questão, para este 
trabalho, pretendemos usar a noção de fundamental como ponto de partida; retomando a metáfora de construção 
que aqui utilizamos para construir essa obra, têm-se como fundamental o alicerce para erguer o nosso projeto, 
contudo, pode ser demolidor quando for de nossos interesses. 
28 VERNANT, J. O universo, os deuses, os homens. São Paulo: Cia. das Letras, 2010, p. 17. 
29 RUSSELL, B. Tem futuro o homem? Rio de Janeiro: Editora Civilização Brasileira S.A., 1962, p. 2-3. 
30 O raciocínio aqui apresentado tem como base a ideia de Perelman, o qual afirma que o simples ato de ser ouvido 
é uma pré-disposição para ser convencido, in verbis: “[...] Não esqueçamos que ouvir alguém é mostrar-se disposto 
a aceitar-lhe eventualmente o ponto de vista”. Para nós, essa ação é definida como persuasão (ou pré-persuadido), 
podendo se tornar convencimento em um momento futuro. No que diz respeito a diferença entre persuasão e 



17 

Novamente: é imprescindível considerarmos que os discursos antidemocráticos são 

discursos fundados em constantes violências em desfavor do outro discordante. São discursos 

que desejam dirimir o debate e pacificar um entendimento comum para toda uma sociedade, 

não por meio da liberdade de juízo de cada um, mas por meio da força.  

Ao olhar para quatro mil anos atrás na história humana, encontramos a mais longa 

experiência humana em termos político-cultural.31 No antigo Egito, podemos observar uma 

política teocrática persuasiva o suficiente para unir um povo numeroso, acomodando-o em uma 

mesma cultura, modo de vida, princípios e regras sociais, por mais tempo do que qualquer outra 

civilização passada ou atual, e como foi possível? Percebe-se que um dos fatores mais 

determinantes para isso foi o discurso religioso que resulta na crença religiosa. Perelman dirá 

que: “as crenças mais sólidas são as que não só são admitidas sem prova, mas também, muito 

amiúde, sequer são explicitadas”.32 Assim, ao analisar os aspectos socioculturais da civilização 

egípcia, conclui-se o quanto esses discursos são persuasivos, afinal, pacificam as massas33 por 

séculos e séculos, direcionando-as para um propósito, um modo de pensar, de viver. 

Contudo, esse propósito será alterado de acordo com os fins desejáveis a cada 

momento histórico. A depender do interesse, é razoável vestir esse desígnio divino como a 

busca ou a conquista de uma terra prometida, como o alcance da vida eterna, quiçá, como a 

satisfação da vontade de Deus ou dos vários deuses por nós, humanos. Exatamente por não ser 

passível de comprovação favorável ou desfavorável, e se localizar na fé, as retóricas religiosas 

convencem; ao ponto de controlarem todo um povo, e criarem normas34 que regulamentam os 

comportamentos sociais.  No antigo Egito, acreditavam que desviar ou sujar a água dos canais 

eram pecados graves para os egípcios, existindo um “tribunal de irrigação” no mundo dos 

mortos, responsável por apreciar a confissão e julgar essa e outras condutas da vida mundana35. 

Do mesmo modo, a fé cristã crê que crendo [sic] em Deus e Jesus Cristo obterá a vida eterna36. 

                                                 
convencimento, não será tão aprofundada por essa diferença ser demasiada extensa, podendo retirar o foco da 
discussão proposta do presente trabalho. 
31 CARDOSO, C. F. O antigo Egito. 1. ed. São Paulo: Editora Brasiliense S.A., 1982, p. 9. 
32 PERELMAN; OLBRECHTS-TYTECA, Op. Cit., p. 8, grifo nosso. 
33 O conceito de massa a ser utilizado é o definido por Ortega y Gasset: “A sociedade é sempre uma unidade 
dinâmica de dois fatores componentes: minorias e massas. As minorias são indivíduos, ou grupos de indivíduos, 
os quais são especialmente qualificados. A massa é o conjunto de pessoas não especialmente qualificadas. Por 
massas, não se entenda, só ou principalmente, ‘as massas operárias’. Massa é o homem médio.” ORTEGA Y 
GASSET, J. The revolt of the masses. 25th anniversary edition. Nova Iorque: W. W. Norton & Company, 1957, 
p. 13, tradução nossa. 
34 Nesse caso, nos tempos antigos não seria possível definir essas normas como normas jurídicas, porém, através 
do prisma da contemporaneidade, é perfeitamente cabível afirmar que essas normas são jurídicas, posto que servem 
como um esquema interpretativo para um conjunto correspondente de atos sociais, vide ROSS, A. Direito e 
Justiça. 1. ed. Bauru: Edipro, 2000, p. 53. 
35 CARDOSO, Op. Cit., p. 21. 
36 BÍBLIA. Português. Bíblia sagrada: edição pastoral. São Paulo: Paulus, 1990, p. 1308, [Jo, 11,25]. 



18 

Para corretamente crer é preciso obedecer aos dez mandamentos cristãos, e esses criam 

comportamentos sociais, normas, que servem para pacificar as massas como dito anteriormente, 

proibindo e permitindo ações, e.g.: não matar, não roubar, respeitar pai e mãe, não proferir o 

santo nome de Deus em vão, entre outros mandamentos. Nietzsche elucidará que: 
Para os homens fortes e independentes, preparados e predestinados para o comando, 
nos quais se encarna a razão e a arte de uma raça dominante, a religião é mais um 
meio de vencer obstáculos para poder dominar: é um elo que une senhores e 
servos, que trai e entrega aos primeiros as consciências dos últimos, o que elas 
possuem de mais oculto e mais íntimo e que gostaria de se subtrair à obediência; [...], 
a religião pode mesmo ser utilizada como meio de e livrar do barulho e das 
canseiras do governo mais grosseiro, como meio de lavar as mãos da sujidade 
inerente a toda a ação política.37 

Na pós-modernidade, os problemas surgem quando esses meios são incorporados aos 

discursos juspolíticos de forma demagógica – como acontecia nas sociedades antigas e 

medievais. Por consequência, governos antidemocráticos, teocráticos e totalitários emergem e 

se tornam a regra para uma grande parcela da humanidade, eliminando a pluralidade política e 

a democracia.38 Isso não significa que os discursos religiosos não devam ser tolerados: muito 

pelo contrário (!), o discurso religioso deve ser observado apenas como um discurso que se 

pretende aretórico, tético ou apodítico39, assim como alguns discursos filosóficos e científicos, 

tal qual o discurso positivista, o método científico moderno, o discurso jusnatural, entre outros. 

Seja qual for, o discurso aretórico só transformar-se-á em antidemocrático quando suprimir a 

existência dos discordantes razoáveis e romper com a natureza40 democrática (dos debates) – 

em especial no plano juspolítico.  

As sociedades atuais que se espelham em modelos mais antigos de sociedade sofrem 

com a consequência de não modernizar o seu direito e, assim, não estão sob a tutela de um 

estado democrático de direito.41 E, mesmo que ao longo deste escrito, não se defenda a visão 

moderna do estado democrático de direito – e sim a pós-moderna, pois esta cria certos 

problemas para a comunidade, é evidente que as sociedades regidas por modelos religiosos 

                                                 
37 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 71, grifo nosso. 
38 Recentemente o mundo testemunhou a retomada do Afeganistão pelo Talibã, grupo fundamentalista religioso e 
nacionalista, que ao retomar o poder cerceou diversos direitos conquistados pelo povo afegão, principalmente as 
mulheres, ao longo dos últimos anos. Cf. KERMANI, S. Afghanistan: what has changed in 20 years. BBC News, 
Kabut, 10 set. 2021. Disponível em: https://www.bbc.com/news/world-asia-58505044. Acesso em 11 nov. 2021. 
39 MARSILLAC, N. de. Percepção ou persuasão: análise retórica das pré-persuasões. Rétor, Buenos Aires, vol. 1, 
n. 1, p. 1-23, 2021, p. 3. 
40 Mesmo que um estudo retórico não se proponha a conhecer natureza alguma ou definir verdades – pois se 
tornaria contraditório, a palavra natureza é utilizada para afirmar que: como vivemos em sociedades que se 
propõem democráticas, seus debates devem ser compostos pelo espírito democrático e contribuírem para a sua 
conservação. 
41 As sociedades que não desvinculam o discurso religioso do discurso político não conseguem preencher os 
pressupostos sociais necessários para modernizar o direito. Para entender quais são esses pressupostos, cf. 
ADEODATO, J. M. Ética e retórica: para uma teoria da dogmática jurídica. 1. ed. São Paulo: Saraiva, 2002, p. 
207-211. Contudo, esses pressupostos serão abordados com maior clareza e profundidade no capítulo posterior. 

https://www.bbc.com/news/world-asia-58505044


19 

abrem espaço para maiores arbitrariedades em suas decisões juspolíticas. Essas decisões podem 

representar injustiças e contribuem para a falta de segurança jurídica 42 , ou, até mesmo: 

estimulam o mal ou nulo funcionamento do sistema judiciário.  

Além da religião – que apela para a fé, outro discurso baseado em uma crença é o 

discurso nacionalista; e, de igual modo, pode facilmente se tornar demagógico e populista. Seu 

alicerce é o ressentimento contra Estados estrangeiros e uma falsa autovalorização da nação, 

sendo esse estímulo ao sentimento de nacionalismo propulsor dos discursos fascistas e 

nazistas 43 , no começo do século XX, e um dos pilares dos pensamentos neofascistas e 

neonazistas do século XXI. Ao alimentar o sentimento de pertencimento do povo à nação em 

que se nasce, exclui-se os humanos que não compartilham dessas mesmas raízes, pois, em suma, 

negar a sua nação é negar a si, negar seu pai, sua mãe, os seus entes mais queridos. Porém, os 

discursos nacionalistas visam alcançar a máxima popularidade e aceitação dos indivíduos 

locutores desses discursos, alçando-os ao lugar de líderes ou ídolos, modelos da nação. 

Valendo-se dessa estratégia, Hitler perpetrou sua ideologia nazista. Com base nas 

imposições da conferência de paz de Versalhes (1919) feitas à Alemanha, incitou sua população 

a odiar o resto da Europa – pois a Alemanha foi julgada como única responsável pela primeira 

guerra.44 Tanto no caso do nazismo quanto do fascismo, os elementos bases para a construção 

desses discursos foram as guerras perdidas e a ideia de que os impérios eram, de certa forma, 

insuficientes.45 No Brasil da década de 30, Getúlio Vargas se alçou ao poder do Brasil também 

mediante uma política populista-nacionalista.46 Na atualidade, a retórica nacionalista tem sua 

força demonstrada em países que movimentos direitistas ou ultradireitistas atuam com maior 

força47, por exemplo, em 2018, o atual presidente eleito se aproveitou de um discurso religioso-

                                                 
42 Afirma-se isso pois grande parte dos estados democráticos de direito modernos usam a segurança e a justiça 
como tópoi retóricos de seus raciocínios jurídicos, sendo esse debate um constante ponto de atrito sobre qual 
elemento deveria se sobrepor ao outro. Um bom escrito com base retórica acerca do tema é o artigo do Prof. Pedro 
Parini, cf. PARINI, P. Os princípios democráticos fundamentais de segurança e justiça como tópoi retóricos do 
raciocínio jurídico moderno e a inferência indutiva na criação judicial do direito. Pensar, Fortaleza, vol. 20, n. 2, 
p. 505-534, 2015. 
43 Podemos citar os discursos comunistas soviéticos como antidemocráticos, contudo, merecem um estudo mais 
aprofundado, pois como Hobsbawm explica não é um discurso totalitário, pois: “Apesar de ser ditatorial e brutal, 
o sistema soviético não era ‘totalitário’. [...]. Representava um sistema centralizado abrangente o qual não apenas 
impunha controle físico total sobre sua população como, por meio do monopólio da propaganda e educação, 
realmente obteve êxito em internalizar seus valores na população.” HOBSBAWN, Op. Cit., p. 393, tradução nossa. 
44 HOBSBAWM, E. The age of extremes: the short twentieth century (1914 – 1991). London: Abacus, 1994, p. 
98. 
45 Ibid., p. 113. 
46 HOBSBAWN, Op. Cit., p. 106. 
47 Em alguns países podemos observar o crescimento dos nacionalistas para importantes decisões políticas. Na 
Inglaterra, vimos isso acontecer no Brexit; nos Estados Unidos da América e na França, pelas últimas eleições 
presidenciais e os movimentos e discursos pró-Trump e La Pen, respectivamente; na Hungria, por meio da política 
conservadora e de extrema-direita exercida por Viktor Orbán, fundador do partido Fidesz; no Brasil, com a eleição 



20 

nacionalista como carro-chefe para seu slogan de campanha com os dizeres: “Brasil acima de 

tudo e Deus acima de todos”.  

Seja no século XX ou no século XXI, esses discursos políticos são imbuídos de outro 

mecanismo retórico: a criação de um inimigo, para incitar o terror e persuadir a massa.48 Esse 

inimigo será tão perigoso, tão vil, que é preciso suprimir todos os seus direitos em prol da 

eliminação desse grupo antagonista. Nos casos extremos, a solução frente a esse inimigo é 

simples: matar ou morrer. Assim ocorreu na Alemanha nazista – contra os judeus; assim 

ocorreu na ditadura militar brasileira de 1964 – contra o comunismo; assim, sabe-se que o país 

– autointitulado maior democracia do mundo e defensor do mundo livre (free world), visto para 

muitos como modelo a ser seguido com o modo de vida americano (american way of life) – 

apoiou governos autoritários ao longo dos anos, argumentando ser o dever dos estadunidenses 

proteger o mundo livre do comunismo49: exatamente um discurso de autovalorização da nação 

contra um inimigo maquiavélico.50 

Inclusive, após os ataques do 11 de setembro, o então presidente George W. Bush, 

lançou os Estados Unidos da América para uma guerra contra o terrorismo, e mais 

precisamente, em favor da liberdade... Uma vez mais, argumentos que invocam o sentimento 

nacionalista com o medo incutido pelo terror são os legitimadores para políticas violentas.51 No 

Brasil, as retóricas antidemocráticas (ainda) são menos violentas quando comparadas às dos 

tempos da ditadura militar, muito devido às nossas – superficiais, porém existentes – 

lembranças desse período e dos abusos que foram cometidos pelas forças armadas brasileira.  

Sobretudo os discursos políticos contemporâneos, gostam de utilizar um instrumento 

retórico mais sútil para promover a sua violência: a desqualificação do recalcitrante.52 Essa 

prática suprime o discordante razoável de uma forma que até parece razoável e, por 

conseguinte, oculta a violência. Por exemplo, os que pensam de modo diferente dos entusiastas 

das políticas de direita, no Brasil e no mundo, transformam-se em: esquerdistas ou 

                                                 
do atual presidente e o nascimento da ideologia bolsonarista; por fim, no próprio Afeganistão citado anteriormente 
com a retomada do poder feita pelo Talibã. 
48 ARENDT, H. Origens do totalitarismo. São Paulo: Cia. das Letras, 1998, p. 26. 
49 Vide SMITH, T. America’s mission: the United States and the worldwide struggle for democracy in the 
twentieth century. Princeton: Princeton University Press, 1994, p. 117, p. 188. 
50 É bem conhecido o apoio que país estadunidense ofereceu para o regime militar instaurado no fatídico 31 de 
março de 1964, como também todas as informações e operações que estavam ao alcance das autoridades dos 
Estados Unidos da América para agir diretamente se necessário, cf. GREEN, J. N. Clerics, Exiles, and Academics: 
Opposition to the Brazilian Military Dictatorship in the United States, 1969-1974. Latin American Politics and 
Society, Cambridge, vol. 45, n. 1, p. 87-117, 2003, p. 90-91. 
51 Cf. MCCARTNEY, P. T. American nationalism and U.S. foreign policy from september 11 to the Iraq war. 
Political Science Quarterly, New York, vol. 119, n. 3, p. 399-423, 2004, p. 408-410. 
52 PERELMAN; OLBRECHTS-TYTECA, Op. Cit., p. 37. 



21 

comunistas53; desse modo, os opositores não estão legitimados a discutirem pautas sociais, 

econômicas e políticas, por não serem capazes intelectualmente de argumentarem 

racionalmente. Entretanto, em alguns momentos, o fascismo pulsante nos líderes da direita não 

consegue ser contido e o tão grande ódio pela humanidade aparece. Nesses momentos, até 

mesmo bradam aos quatro ventos, sem qualquer pudor, que os discordantes sequer merecem 

ser tratados como pessoas normais.54 

Sabe-se que os discursos juspolíticos são arquitetados pensando em um auditório 

universal. Na contramão dessa concepção, as retóricas antidemocráticas excluem certa parcela 

da população ao desqualificar o recalcitrante, i.e., a oposição e as minorias.55 A desqualificação 

de quem discorda tem como objetivo criar um auditório de elite, sendo ele a regra para todos, 

assim, criando um auditório universal fictício – sendo essa outra estratégia retórica para 

persuadir com discursos antidemocráticos. Um auditório de elite confere a sensação de 

igualdade e pertencimento aos que a ele aderem, sendo mais fácil o entendimento das ideias 

porque todos partem de um lugar comum. Não obstante, esse auditório será um auditório 

universal apenas para os que lhe reconhecem como tal, logo, para os demais, será um auditório 

particular (como qualquer outro), pois, o estatuto de um auditório varia conforme as concepções 

particulares de cada indivíduo.56 Indubitavelmente, dentro de uma democracia plural essa tática 

encontra resistência – diferentemente do que acontece em um Estado totalitário, onde os não 

aderentes são facilmente eliminados. 

Por último, outro método de argumentação amplamente utilizado nos tempos atuais é 

a implementação sistemática de notícias falsas (fake news). Esse modo de persuasão foi 

utilizado a princípio pelo partido nazista e pode ser resumido através da máxima: “uma mentira 

contada mil vezes, torna-se uma verdade”, atribuída historicamente ao ministro da propaganda 

de Hitler, Joseph Goebbels. Em primeiro lugar, destaca-se que as notícias falsas caem no campo 

                                                 
53 Como resume Érico Veríssimo através do seu personagem Pedro-Paulo em Incidente em Antares: “Comunista 
é o pseudônimo que os conservadores, os conformistas e os saudosistas do fascismo inventaram para designar 
simplisticamente todo o sujeito que clama e luta por justiça social.” VERÍSSIMO, E. Incidente em Antares. 
45. ed. São Paulo: Globo, 1995, grifo nosso, p. 579. 
54 De fato, essa foi a fala do atual presidente do Brasil, em 2020, in verbis: “Não dê chance para essa esquerda. 
Eles não merecem ser tratados como se fossem pessoas normais, como se quisessem o bem do Brasil, isso é 
mentira.” SOARES, I. Bolsonaro sobre a esquerda: 'Não merecem ser tratados como pessoas normais'. Correio 
Braziliense, Brasília, 16 jan. 2020, Disponível em: 
https://www.correiobraziliense.com.br/app/noticia/politica/2020/01/16/interna_politica,820909/bolsonaro-sobre-
a-esquerda-nao-merecem-ser-tratados-como-pessoas-nor.shtml. Acesso em 11 nov. 2021. 
55 Não apenas no significado de quantidade, mas também como é proposto por Ortega y Gasset. ORTEGA Y 
GASSET, Op. Cit., p. 13. 
56 PERELMAN; OLBRECHTS-TYTECA, Op. Cit., p. 38. 

https://www.correiobraziliense.com.br/app/noticia/politica/2020/01/16/interna_politica,820909/bolsonaro-sobre-a-esquerda-nao-merecem-ser-tratados-como-pessoas-nor.shtml
https://www.correiobraziliense.com.br/app/noticia/politica/2020/01/16/interna_politica,820909/bolsonaro-sobre-a-esquerda-nao-merecem-ser-tratados-como-pessoas-nor.shtml


22 

do mau57 uso da retórica. É possível afirmarmos que um imperativo categórico da retórica é 

que: deve-se estar previamente persuadido daquilo que se quer persuadir58, logo, é preciso 

acreditar no que se fala para se falar, O próprio Aristóteles afirma ser a honestidade pessoal do 

orador o meio mais eficiente de persuasão.59 

A utilização de notícias falsas nos debates políticos sacrifica a realidade para alcançar 

o poder.60 Como resultado, toda a essência democrática se esvai e os membros da sociedade se 

encontram em um grande ringue de vale-tudo – neste ringue, os fins justificam todo e qualquer 

meio. A propagação de notícias falsas tem se demonstrado o meio principal para a 

desinformação, persuadindo a população e condicionando-as a uma falsa percepção 61  e, 

consequentemente, a uma dormência. Porém, os utilizadores dos instrumentos retóricos 

antidemocrático são (nada além de) bons encantadores de serpentes; as suas músicas são apenas 

fantasias para iludir àqueles que assistem o encantamento. Já as serpentes não escutam sequer 

uma nota dessas músicas – só estão concentradas na flauta dos encantadores que imaginam ser 

um predador. Essa melodia serve para um único propósito: atrair uma plateia cada vez maior 

para assistir uma muito bem ensaiada e antiga peça teatral. 

2.3 Reformando a democracia: uma epoché retórica 

Conscientes de que o resultado último do sucesso das retóricas antidemocráticas é pôr 

a democracia em sono profundo, e vemos o estudo da retórica como um possível remédio 

(phármakon; φάρμακον). O vocábulo grego nos serve bem: quando bem manipulada, a retórica 

servirá para curar os males da sociedade tal qual um bom remédio, porém, pode ser fatal quando 

manipulada de forma incorreta, seja intencionalmente ou não. Através da retórica, é proposto 

uma reforma do que a democracia é, e imagina-se como o trabalho realizado em uma casa que 

não se deseja embelezar, mas, mantê-la de pé. Portanto, a presente análise retórica ambiciona 

alertar a democracia dessa condição de paralisia (paralysis; παράλυσις), e proteger a 

                                                 
57 Aqui, é realizado um juízo de valor sobre o uso da retórica. Apesar disso, esclarece-se que a honestidade do 
orador em nada influencia na criação de uma boa retórica, afinal, não seria possível bem defender uma pessoa 
acusada de assassinato e que as provas não são favoráveis à defesa. Porém, no campo político, é preciso que os 
partícipes estejam honestamente e completamente aderidos às suas retóricas; de outro modo, como ensina o 
Professor Marsillac, o discurso aparenta ser manipulação e demagogia, vide MARSILLAC, Op. Cit., 2011, p. 11. 
58 MARSILLAC, Op. Cit., 2021, p. 11. 
59 ARISTÓTELES, Op. Cit., 2005, p. 96-97, [I, 1356a1-13]. 
60 ARENDT, Op. Cit., p. 29. 
61 Com “falsa percepção” introduzimos o conceito de perceber, sendo esse o deixar-se persuadir de x e não de y, 
vide MARSILLAC, Op. Cit., 2021, p. 4. Assim, perceber é ter a capacidade de distinguir as diferentes retóricas 
que estamos envolvidos na sociedade e, como coloca o Professor Narbal de Marsillac, suscitando em todos nós 
uma epoché retórica. De modo antagônico, ao sermos expostos às falsas informações, tudo que se tem é uma falsa 
percepção e, através dela, não é possível que nós pensemos os pressupostos de cada discurso, afinal, estes foram 
adulterados, alterados, corrompidos. Por fim, a sociedade nunca alcançará uma epoché retórica e a democracia 
deixa de existir; em seu lugar, instituir-se-á um Estado absurdo, totalitário, antidemocrático, etc. 



23 

continuidade da conversação. Se pretende legitimar a ordem democrática por meio dos círculos 

argumentativos. Mas, como é construída essa legitimação?62  

Um autor que estudará como se legitima a democracia moderna e positivista será 

Niklas Luhmann. O sociólogo alemão elucida que a sociedade tem uma disposição generalizada 

para aceitar decisões de conteúdo ainda não definido, desde que certos limites de tolerância 

sejam respeitados, definindo isto como legitimidade.63 Durante sua explicação, é elucidado que 

o termo legitimação é preferível para embasar o seu pensamento pelo seu caráter dinâmico. Ao 

colocarmos um óculos retórico para melhor ler: a disposição generalizada acima transforma-se 

em o que chamamos de persuasão, ora, é plausível afirmar que estamos persuadidos a aceitar 

decisões de conteúdo ainda não definido; quanto ao que o autor chama de certos limites de 

tolerância, é cabível substituir por pré-persuasões 64 , expressão encontrada em nosso 

vocabulário. Afinal, não há problema em aceitar decisões que respeitem os limites das nossas 

pré-persuasões, i.e., decisões que não contrariem as certezas do nosso mundo.65 

O sociólogo alemão continua explicando que na medida em que cresce a complexidade 

das sociedades, é preciso que sejam criados mecanismos de criação e estabilização de símbolos 

e que estes ajam de forma indireta e geral – e assim surge o termo homônimo de seu trabalho: 

legitimação pelo procedimento. 66  Esses procedimentos habilitam uma igualdade nas 

probabilidades de obter decisões satisfatórias, diferente do antigo jusnaturalismo e métodos 

variáveis de estabelecimento do consenso. Para a teoria luhmanniana, o positivismo jurídico da 

sociedade é pressuposto essencial para uma democracia estável. É a partir do positivismo 

jurídico que surge o positivismo político, e o aumento da complexidade da sociedade e do 

sistema político. Quer dizer com isso que o poder soberano estatal não mais poderia ser um 

poder da coroa ou do altar, estes não conseguem atuar como garantidores de um poder legítimo, 

porque remetem às antigas ordens jusnaturais. Dirá o autor que a legitimação do poder soberano 

ocorre pelos próprios procedimentos políticos, desde a eleição até a criação de novas leis.67 

Para ele, o sistema democrático consolidar-se-á pelas normas e pela separação rigorosa dos 

                                                 
62 Do mesmo modo que Luhmann, usarei para esse trabalho o termo legitimação ao invés de legitimidade, devido 
ao caráter estático da segunda expressão, v. LUHMANN, N. Legitimação pelo procedimento. Brasília: UNB, 
1980, p. 29 et seq.  
63 LUHMANN, Op. Cit., p. 30. 
64 MARSILLAC, Op. Cit, 2021. 
65 Caso seja preciso entender melhor a tolerância, cf. o terceiro capítulo. Lá, está explicado o que seria o tolerável 
e o intolerável sob nossas lentes retóricas. 
66 LUHMANN, Op. Cit., p. 30-31. 
67 Em nossa visão, não serão os procedimentos que conferem legitimação, mas, a própria retórica do que sejam 
esses procedimentos, i.e., a força persuasiva que legitima os procedimentos é o que conferirá legitimação para o 
modelo do Luhmann. 



24 

valores e ideologias dentro do plano técnico operacional de decisão e simbólico constituinte de 

sentido, estabilizando-se (entre e) por si.68  

As democracias modernas são compostas por um método de recrutamento para os 

cargos públicos através de uma eleição política. Por sua vez, estas só poderão ser chamadas de 

democráticas caso respeitem determinados princípios, sendo estes: i) a universalidade do acesso 

ao papel do eleitor, com restrições de base funcional para menores, incapacitados, criminosos, 

entre outros; ii) igualdade do peso dos votos e, iii) segredo da votação.69 Em resumo, o círculo 

de legitimação democrática proposto por Luhmann pode ser apreendido da seguinte forma: 

apenas uma eleição política democrática pode legitimar o poder soberano estatal, e uma essa 

eleição só será democrática quando os seus procedimentos forem corretamente separados e 

consolidados por normas, as quais diferenciarão e esclarecerão o papel de cada partícipe de uma 

democracia para a sociedade em questão. 

A teoria do Professor Luhmann, contudo, se mostra ingênua. Mesmo que em um 

primeiro momento os seus argumentos mostrem-se bastante persuasivos, existem dois pontos 

que demonstram essa ingenuidade: i) Luhmann pensa que a eleição, repetida periodicamente, 

converte-se num processo em que o sistema político se pode orientar pela sua própria história70, 

e ii) dispõe que a ignorância e a apatia da população, em relação aos procedimentos juspolíticos, 

é condição prévia para a variabilidade funcional do direito a ignorância e a apatia.71 Desde já, 

o Professor Adeodato nos elucida o segundo ponto: ambos os elementos podem estar presentes 

em tempos de normalidade, mas não em épocas críticas 72 – sendo exatamente a pós-

modernidade uma época crítica. Já a certeza de eleições periódicas, nas sociedades pós-

modernas, é utopia.73  

O estudo do Luhmann serve para corroborar uma perspectiva moderna, positivista e 

dogmática de sociedade que funcionará sempre em cima dos mesmos parâmetros, e novamente 

nos ensina o Professor Adeodato, ao falar que a doutrina do mestre alemão descreve como se 

                                                 
68 LUHMANN, Op. Cit., p. 127-129. 
69 Ibid., p. 131-132. 
70 Ibid., p. 140. 
71 Ibid., p. 156. 
72 ADEODATO, Op. Cit., p. 76. 
73 Como percebido por conta das constantes ameaças democráticas que presenciamos no Brasil em 2020 e 2021, e 
nos Estado Unidos da América em 2020, cf. GULLINO, D. 'Ou fazemos eleições limpas no Brasil ou não temos 
eleições', diz Bolsonaro. O Globo, São Paulo, 08 jul. 2021. Disponível em: https://oglobo.globo.com/politica/ou-
fazemos-eleicoes-limpas-no-brasil-ou-nao-temos-eleicoes-diz-bolsonaro-1-25097961. Acesso em 17 nov. 2021. 
Cf. PÉCHY, A. Pela segunda vez, Trump ameaça não respeitar resultado de eleições. Veja, São Paulo, 25 set. 202. 
Disponível em: https://veja.abril.com.br/mundo/pela-segunda-vez-trump-ameaca-nao-respeitar-resultado-de-
eleicoes/. Acesso em 17 nov. 2021. 

https://oglobo.globo.com/politica/ou-fazemos-eleicoes-limpas-no-brasil-ou-nao-temos-eleicoes-diz-bolsonaro-1-25097961
https://oglobo.globo.com/politica/ou-fazemos-eleicoes-limpas-no-brasil-ou-nao-temos-eleicoes-diz-bolsonaro-1-25097961
https://veja.abril.com.br/mundo/pela-segunda-vez-trump-ameaca-nao-respeitar-resultado-de-eleicoes/
https://veja.abril.com.br/mundo/pela-segunda-vez-trump-ameaca-nao-respeitar-resultado-de-eleicoes/


25 

legítima determinada espécie de sociedade sob certas condições74, não sendo nada além do que 

uma tópica. Em vista disso, propõe-se uma epoché retórica para reformar a democracia, i.e., 

realizarmos uma suspensão dos juízos, nos tornando capazes de desconstruir ou analisar os 

discursos, percebendo as persuasões envolvidas e continuar a conversação. 

Diferentemente do Professor Luhmann, pensamos viver em uma sociedade pós-

moderna e pós-positivista. Baseado nos escritos do filósofo italiano Gianni Vattimo, 

compreender-se-á que a modernidade acaba quando, por múltiplas razões, não é possível falar 

de história como algo unitário, não havendo mais uma única história, mas diversas imagens e 

pontos de vistas acerca dos mais diversos fatos, e sendo ilusório pensar em um ponto de vista 

supremo, global, capaz de unificar todos os outros75 – outra vez, desembocando em tópoi. A 

pós-modernidade parece ser o campo ideal para o ressurgimento da retórica – seja como nova 

ou novíssima retórica – e a inclusão de todos através do discurso e da comunicação. Logo, a 

democracia somente ocorrerá quando os seus partícipes diretos ou indiretos são capazes de 

pensar retoricamente os discursos do outro, e se tornam capazes de destrinchar racionalmente 

os pontos argumentativos uns dos outros – deixando a esfera da persuasão e adentrando nas 

esferas da percepção, conseguindo diferenciar os discursos x e os discursos y, para escolher 

conscientemente estar persuadido por um por outro. 

Retomando ideias wittgensteinianas, percebemos que estamos simplesmente imersos 

em sucessivos (e, por vezes, conectados) jogos de linguagens76 (sprachspiel), sendo o jogo 

político mais um de tantos outros existentes. Em toda espécie de jogo podem existir trapaças, 

cheats ou hacks77, artifícios implementados para burlar as regras com o intuito de obter uma 

vantagem significativa e, com isso, alcançar a vitória. Se Luhmann descreveu as regras para um 

jogo político saudável, i.e., um sistema político que legitime todo um plano democrático, as 

trapaças ou cheats que aparecem no mundo pós-moderno são as notícias falsas.  

Enquanto nos jogos de tabuleiros, jogos virtuais, jogos físicos (esportes), as trapaças 

sacrificam a habilidade do jogador em favor de sua vitória – levando a pensar que caso haja 

algum mal na utilização de alguma trapaça, esse mal será individual para o utilizador, sendo o 

único prejuízo para o perdedor, a derrota; nos jogos políticos, sacrifica-se a realidade em favor 

                                                 
74 ADEODATO, Op. Cit., p. 80. 
75 VATTIMO, G. A sociedade transparente. Lisboa: Relógio D’água, 1992, p. 8-9. 
76 Wittgenstein elucidará diversas descrições sobre os jogos de linguagens, podendo ser: i) o conjunto da linguagem 
e das atividades as quais está interligada; ii) as formas com que a criança começa a fazer uso das palavras, sendo 
o estudo dos jogos de linguagem, o estudo de formas primitivas da linguagem ou de linguagens primitivas; iii) 
todo o processo do uso das palavras. WITTGENSTEIN, Op. Cit., p. 16, p. 45. 
77 Trapaças são as atitudes realizadas pelos jogadores fora das regras; os cheats são códigos de linguagem que 
modificam o próprio jogo, mas nem sempre é uma trapaça, podendo ser algumas vezes um código para acessar 
outro nível do jogo; por fim, os hacks são todos os tipos de programas usados para obter qualquer vantagem. 



26 

da vitória, prejudicando a todos igualmente, sejam vencedores ou perdedores, até mesmo 

levando a esvaziarmos a significação dessas duas palavras no final desses jogos. Dessa forma, 

o sistema de legitimação criado por Luhmann entra em colapso quando observamos esses 

fenômenos pós-modernos. Se bem analisar: de forma alguma os princípios estipulados pelo 

sociólogo alemão são descumpridos pelo impulsionamento sistemático de notícias falsas, por 

outro lado, deturpa-se todo o pleito eleitoral por meio da divulgação de discursos que sacrificam 

a realidade em favor do populismo.  

Por consequência, a democracia está deslegitimada pois um dos candidatos (jogadores) 

utilizou notícias falsas (cheats) para concorrer (jogar), enquanto os outros não. Não é legítima 

sua vitória, assim como a vitória de um esportista olímpico flagrado no exame de doping. Em 

ambos os casos, sanções são, e devem ser, realizadas. No caso do esportista, ele pode ser 

suspenso por um tempo determinado, seus feitos no evento são automaticamente anulados e o 

segundo lugar da competição se torna o primeiro. No caso das notícias falsas, as democracias 

atuais estão tentando regulamentar essas situações. Por exemplo, o Tribunal Superior Eleitoral 

expediu a resolução nº 23.610, que dispõe sobre propaganda eleitoral, utilização e geração do 

horário gratuito e condutas ilícitas em campanha eleitoral, no ano de 2019 e, com isso, revogou 

a resolução anterior que tratava sobre os mesmos temas, mas essa datava do ano de 2017. Então, 

nota-se a complexidade e rápida mutabilidade do assunto. 

Em suma, entre a pós-modernidade e as notícias falsas existe um elo inquebrantável, 

pois, de outro modo, se poderia revisitar a história e observar como sociedades anteriores 

lidaram com esse mal, então, não seria mais um problema sem resposta. Entretanto, até a 

primeira década dos anos 2000, não tínhamos qualquer menção ao termo fake news. Falávamos 

constantemente sobre as tentativas de desinformação por parte dos Estados, os quais criavam 

redes de filtragens de informações, sempre se perguntando: o que pode ser exposto e como será 

exposto para a sociedade? Em contrapartida, as notícias falsas é um fenômeno pós-moderno 

porque são frutos da mass media (comunicação em massa). Como bem descreve Vattimo, a 

comunicação em massa desempenha papel determinante no nascimento da sociedade pós-

moderna, incorporando a essas sociedades uma maior complexidade e um maior caos. Nesse 

relativo caos, residem as nossas esperanças de emancipação. É o caos que traz à tona as diversas 

cosmovisões (ou visões de mundo; weltanschauungen), que abre espaço para a pluralidade e 

nos possibilita ouvir as voz que outrora estavam caladas em meio ao desabamento dos discursos 

em nossa sociedade.78 

                                                 
78 VATTIMO, Op. Cit., p. 10 et seq. 



27 

As notícias falsas são ramificações enfermas da árvore chamada caos que nasce no 

solo da nossa pós-modernidade. E, como dito anteriormente, o único remédio para curar essas 

enfermidades da sociedade é a retórica. Através do conhecimento dos instrumentos retóricos 

dos discursos juspolíticos antidemocráticos, consegue-se descontruir os discursos – percebê-

los. É com o uso da boa retórica que pode-se continuar a conversação.79 Do mesmo modo, uma 

epoché retórica é capaz de reacender as luzes de uma pós-modernidade da esperança encontrada 

em Vattimo, onde queremos encontrar emancipação e pluralidade. Para que a voz de todos, de 

outros, dos que nunca falaram, possam ter sua vez, de modo contrário ao que previa Adorno em 

suas obras, quando afirmava que as comunicações em massa favoreciam governos totalitários 

como o Grande Irmão, na obra 1984 do Orwell.80 

 

  

                                                 
79 Dessa maneira, atingiríamos uma democracia edificante à la Rorty. 
80 VATTIMO, Op. Cit., p. 11. 



28 

3 EDIFICANDO UM ESTADO DEMOCRÁTICO DE DIREITO PÓS-MODERNO 

 

Um sistema de regras absolutamente justo, que se 
imporia como tal a todas as mentes razoáveis, 

deveria apresentar classificações em categorias e 
prever tratamentos que sejam indiscutíveis, por 

serem os únicos conformes à razão. 
A busca de um sistema assim não será ilusória?81 

 

O segundo capítulo discorre sobre o cidadão razoável que condiciona uma democracia 

plural e mais densa, necessária para a pós-modernidade; ao mesmo tempo, apresenta-se o que 

chamamos de discordante razoável. Aborda-se a concepção moderna de estado democrático de 

direito, demolindo-a para edificar uma concepção pós-moderna, esta pautada na continuidade 

da conversação que salvaguardará tanto o estado democrático de direito quanto o discordante 

razoável. Por último, expõe-se os dispositivos constitucionais capazes de construir e proteger o 

discordante razoável em nossa sociedade brasileira. 

3.1 O cidadão razoável para uma democracia plural 

Mesmo no mundo contemporâneo, a democracia ainda remonta dos estudos 

aristotélicos. Percebe-se isso em nossa atual Constituição, sendo ela claramente inspirada por 

elementos derivados da obra Política, de Aristóteles; inspiração essa que se encontra logo no 

primeiro artigo e incisos da nossa constituição: 
Art. 1º A República Federativa do Brasil, formada pela união indissolúvel dos Estados 
e Municípios e do Distrito Federal, constitui-se em Estado Democrático de Direito 
e tem como fundamentos: 
I - a soberania; 
II - a cidadania;82  

Vê-se, pois, que a cidadania é fundamento do nosso estado democrático de direito. Em 

sua obra, Aristóteles professará que os conceitos do que seja um cidadão (polítas; πολίτας), são 

muitas vezes disputados; assim sendo, é bastante diferente a figura cidadão em uma democracia 

(dēmokratía; δημοκρατία) e a figura do cidadão em uma oligarquia83  (oligarkhía; ολιγαρχία). 

Não havendo um consenso sobre o que seja o cidadão, para o filósofo grego, apenas o que está 

pacificado é a noção de que são eles os compositores das cidades84 (pólis; πόλις) – sem prejuízo 

algum entre os conceitos, doravante utilizarei não a palavra cidade, mas falarei em comunidade 

                                                 
81 PERELMAN, Op. Cit., p. 171. 
82 BRASIL. Constituição (1988). Constituição da República Federativa do Brasil: promulgada em 5 de outubro 
de 1988. Brasília: Presidência da República, 2021, grifo meu. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicaocompilado.htm. Acesso em 25 out. 2021. 
83 ARISTÓTELES. Política. Lisboa: Vega, 1998, p. 185, [Γ, 1275a3]. 
84 Ibid., p. 185, [Γ, 1275a1]. 



29 

ou sociedades (koiononía; κοινωνίας), afinal, como define o próprio Aristóteles: “As cidades 

são os conjuntos de cidadãos suficientes para viver em uma autarquia (autárkeia; αὐτάρκεια) 

de modo autossuficiente.”85, logo, sociedades.  

Além da noção de que o cidadão (polítas) é componente vital da sociedade (polís), é 

cabível descrevermos algumas outras características comuns a essa figura independentemente 

de qual regime político falemos – ao menos é assim que poderíamos pensar. Porém, o estagirita 

acautela que a noção de cidadão é, sobretudo, democrática, posto que é possível aplicar a 

definição de cidadão democrático para os outros regimes, mas não necessariamente esses 

regimes incluirão essa noção em sua sociedade.86 A concepção moderna de cidadão se inicia 

quando Aristóteles define que este será: o que não é desqualificado por nenhuma deficiência ou 

nenhum elemento que limite a capacidade de ser cidadão, e.g., crianças e idosos, 

respectivamente, devido às suas tenras e antigas idade.  

Stricto sensu, o cidadão é aquele que tem a capacidade de participar na administração 

da justiça e no governo 87  – em justa medida, esse é o primeiro princípio delimitado por 

Luhmann. O sociólogo alemão defende a universalidade do acesso ao papel do eleitor, 

entretanto, com restrições de base funcional – sendo essas impostas para menores, 

incapacitados, criminosos, entre outros. Assim sendo, (já) na Grécia antiga, Aristóteles 

sustentava que a capacidade de participar na administração da justiça e no governo deveria ser 

de acordo com a falta de elementos desqualificadores para o indivíduo que será definido 

cidadão. Para o pensador grego, a democracia se diferenciará das outras formas de regime não 

apenas pelos fatores de riqueza e pobreza, ou pelas questões de muitos ou poucos no poder.88 

Bem resume que: “o critério da aristocracia reside na virtude, o da oligarquia na riqueza, e o da 

democracia na liberdade”.89 Assim, liberdade e igualdade são as condições preponderantes para 

um regime democrático; e esses dois princípios serão mais poderosos quando todos os cidadãos, 

sem exceção, se encontrarem congregados na vida da cidade, na maior medida possível.90 

Não obstante, a ideia aristotélica de cidadão é limitada e limitadora e não comporta a 

figura do discordante razoável. Muito além dessas amarras, o discordante razoável será não 

apenas aquele que tem voz dentro do jogo que regula o futuro administrativo de um governo. 

Como ensina o Professor Narbal de Marsillac: 

                                                 
85 ARISTÓTELES, Op. Cit., 1998, p. 189, [Γ, 1275b18-20].  
86 Ibid., p. 189, [Γ, 1275b4-6]. 
87 Ibid., p. 187, [Γ, 1275a19-23]. 
88 Ibid., p. 215, [Γ, 1280a1-5]. 
89 Ibid., p. 303, [Δ, 1294a10-13]. 
90 Ibid., p. 289, [Δ, 1291b33-36]. 



30 

Assim, o démos tem uma limitação incerta que curiosamente não abrange a 
todos, como ingenuamente se pode pensar: menores, deficientes mentais, criminosos 
cumprindo sentença, os que não detêm os direitos de cidadania por algum motivo ou 
turistas estrangeiros não estão incluídos no conceito etc. Por esse viés fica evidente 
que se não é unívoco o conceito de povo, não o será tampouco o conceito de 
democracia.91 

Em nossa pós-modernidade ditada pela mass media, somos constantemente locutor e 

auditório acerca dos mais variados assuntos cotidianos – uns mais relevantes do que outros para 

a vida democrática. Discutimos corriqueiramente em sociedade: seja sobre a prisão de uma 

figura pública, seja sobre os nossos direitos que estão sendo decididos pelo parlamento ou pelos 

tribunais, seja sobre as políticas públicas que podem ser ou estão sendo realizadas, seja sobre a 

qualidade de uma música, filme ou livro, seja sobre a interpretação das leis ou de uma canção.  

O que se percebe é que o debate, no mundo atual, acontece constantemente com 

conhecidos e com desconhecidos, especialmente, através das redes sociais. E são as 

informações que recebemos dos diversos sistemas de comunicação que impulsionam a 

discordância razoável entre as pessoas, mantendo-nos informados dos acontecimentos banais 

cotidianos92  – e, desse modo, se torna um exercício diário criar argumentações para persuadir 

e convencer o outro. O discordante razoável será encontrado em qualquer esfera, seja qual for 

a finalidade da discussão, pois a sua função principal é apurar o senso crítico das discussões da 

forma mais democrática quanto possível, logo, maximizando a igualdade e a liberdade dos 

participantes.93 Sobre o tema, escreve Perelman:  
Com efeito, o razoável não remete a uma razão definida como reflexo ou iluminação 
de uma razão divina, invariável e perfeita, mas a uma situação puramente humana, à 
adesão presumida de todos aqueles que consideramos interlocutores válidos no 
que tange às questões debatidas. [...]. 
[...]. O desenvolvimento frutuoso de uma filosofia do razoável exige a valorização 
de todos os direitos que lhe permitiriam contribuir eficazmente para o progresso 
do pensamento.94 

Portanto, o que importará sempre será partir de lugares comuns, pontos de partidas 

argumentativos contingentes que erguem os jogos retóricos que objetivam persuadir – e quem 

sabe convencer. Com esses jogos, percebe-se que os auditórios são sempre particulares, 

plúrimos e multiculturais, nunca universais 95 – muito menos de elite como desejariam os 

antidemocráticos. Desse modo, abrimos espaço para a construção de uma democracia mais 

densa e inclusiva, uma democracia plural. Em resumo, de maneira diversa ao que pensam 

                                                 
91 MARSILLAC, Op. Cit., 2011, p. 3, grifo nosso. 
92 Mais um ponto que nos faz refletir sobre os males das notícias falsas; se não há informação verossímil, não há 
como discordar razoavelmente, pois não se sabe o razoável sobre aquele assunto. Contudo, sobre essas condições 
falaremos no próximo capítulo. 
93 MARSILLAC, Op. Cit., 2017, p. 323. 
94 PERELMAN, Op. Cit., p. 399, grifo nosso. 
95 MARSILLAC, Op. Cit., 2017, p. 321. 



31 

Aristóteles e Luhmann, pensamos que participar de uma democracia vai muito além da 

possibilidade de votar e, com isso, decidir o futuro da sociedade.  

Diferente das visões clássicas ou modernas sobre a democracia, a pós-modernidade 

nos mostra que participar da sociedade é ter o direito de poder discordar razoavelmente do que 

está sendo debatido e a legitimidade para essa ação é ser humano, assim como o outro que fala. 

Pois, por exemplo, é absurdo que pessoas que estão presas não possam reclamar ou debater 

sobre as situações que vivem dentro do sistema penitenciário, meramente por estarem como 

criminosos. Agora, argumenta-se a favor do direito fundamental a ter direitos. 96  Como 

consequência, entender a pós-modernidade como mundo plural consola os nossos sentimentos 

absurdos e revoltados. Vattimo dirá que essa percepção dessas nuances pós-modernas poderá 

ser chamada de hermenêutica 97  – aqui, fala-se em retórica. Entretanto, a retórica bem 

manipulada é emancipadora, coloca-nos em um mundo menos unitário, mesmo que menos 

certo, menos tranquilizador do que o mundo dos mitos98 – mas, acima disso, um mundo que 

possibilita a continuidade da comunicação entre os espíritos. 

3.2 A estrutura principal: continuando a conversação 

No primeiro capítulo, ao falarmos que uma sociedade que não desvincula o discurso 

religioso do discurso político não pode alcançar os pressupostos sociais para a modernização 

do direito, fomos inspirados pela ideia do Professor Adeodato. O retórico brasileiro elenca três 

pressupostos sociais que possibilitam a modernização – e consequente dogmatização – do 

direito, são eles: i) a pretensão do monopólio por parte do Estado na produção das normas 

jurídicas; ii) a importância das fontes estatais em detrimento das fontes espontâneas e extra-

estatais do direito; iii) a relativa emancipação da ordem jurídica frente às outras ordens 

normativas.99  

Como primeiro pressuposto, tem-se a noção de que é necessário que a sociedade se 

comporte como um Estado moderno. Em nossa perspectiva ocidental, um Estado moderno será 

aquele em que é estabelecido uma tripartição dos poderes ou paradigma rousseauniano-

montesquiano. Além disso, como observa Adeodato, é crucial que exista uma preocupação 

Estatal em monopolizar o direito, sendo o Estado o único regulador, inclusive, das relações 

mais particulares dos cidadãos.100  

                                                 
96 MARSILLAC, Op. Cit., 2017, p. 323. 
97 VATTIMO, Op. Cit., p. 31. 
98 Ibid., p. 33. 
99 ADEODATO, Op. Cit., p. 207-211. 
100 ADEODATO, Op. Cit., p. 207-208. 



32 

Quanto ao segundo pressuposto, é perceptível uma certa valoração ao ponderar quais 

sejam as fontes do direito. Nesse caso, Adeodato explica que a lei e jurisprudência, nas 

sociedades modernas, são preferíveis quanto a outras fontes – por exemplo, os costumes. E 

como terceiro pressuposto, temos a ideia de uma relativa emancipação da ordem jurídica, a qual 

se pode definir como: a independência do poder judiciário, uma autoidentificação do direito 

como direito – não mais confundindo-se com outras ordens normativas tais quais a ordem 

moral, econômica, religiosa e outras. 

Parece-nos que esse terceiro pressuposto proposto por Adeodato seja o que podemos 

chamar de superação da moral. Outro autor que falará sobre esse ponto será Marcelo Neves; 

partindo das concepções luhmanniana e habermasiana sobre o estado democrático de direito, 

ele afirma que: apesar das diferenças entre ambas as teorias, há um ponto de convergência entre 

elas, sendo a percepção da modernidade como uma forma de superação da moral tradicional 

conteudística e hierárquica.101 Portanto, para todos esses autores, o estado democrático de 

direito moderno tem (para si) essa superação como ponto de partida – e como objetivo. 

Todavia, nos parece razoável podermos imaginar um Estado nos moldes modernos 

mesmo sendo teocrático. Nesse sentido, haveria o monopólio do direito pelo Estado, todavia, 

não haveria a independência da ordem jurídica, afinal, seria a ordem religiosa que regularia as 

ações da sociedade. Como também, parece ser possível imaginarmos um país em que exista 

independência jurídica, i.e., um sistema judiciário bem delimitado, mas sem existir um 

monopólio estatal, sendo possível que particulares ou outras instituições regulem os 

comportamentos sociais – nesse caso, poder-se-ia imaginar a Roma antiga. Em ambos os casos 

pensados, percebe-se uma democracia excludente ou, até mesmo, uma completa inexistência 

da democracia, não sendo possível existir a figura do discordante razoável, não sendo possível 

existir o que (hoje) são102 os direitos humanos. 

Isto posto, esses pressupostos para modernização do direito são requisitos cumulativos 

e servem, acima de tudo, para a própria criação do estado democrático de direito moderno. 

Porém, ainda não esclarecemos o que é um estado democrático de direito.  

Os estados modernos ocidentais, incluindo o Brasil, são baseados em um paradigma 

rousseauniano-montesquiano, onde existe a tripartição dos poderes: legislativo, executivo e 

judiciário, mas esse último sendo um poder nulo, pois o estado de direito é visto como um 

estado de lei, e a tarefa do judiciário é regular a sociedade de acordo com as leis ditadas pelo 

                                                 
101 NEVES, Marcelo. Entre Temis e Leviatã: uma relação difícil. 1. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2006, p. 123-
124. 
102 Ou dizemos ser. 



33 

legislativo. Não é o juiz quem cria o direito, é o legislativo, o juiz dita a lei, sendo nada mais 

do que a figura do juiz boca da lei 103. Essa concepção foi essencial para a evolução das 

sociedades ocidentais, o próprio Perelman reconhece que a doutrina da separação ou do 

equilíbrio dos poderes apresentou uma primeira tentativa de luta contra o absolutismo 

monárquico – esse que era mais limitado que o poder do Estado moderno. Entretanto, o mesmo 

Perelman afirma ser indispensável implementar técnicas variadas de descentralização do poder 

para evitar os abusos desse novo Estado tentacular; e, para evitar a arbitrariedade, dar 

preeminência a um poder judiciário independente.104  

Portanto, em uma realidade pós-moderna, plural, descentralizada, a realidade que nós 

nos encontramos e tentamos expô-la ao longo dessas páginas, não é mais cabível pensar desse 

exato modo o estado democrático de direito. Em seu livro, Santoro aborda dois grandes 

problemas que os Estados modernos tiveram que enfrentar e que ajudaram a consolidar essa 

visão desatualizada do estado democrático de direito: o problema da disciplina e o problema da 

incerteza. O primeiro se refere a necessidade do estado moderno de possibilitar aos cidadãos 

projetarem suas vidas, como quiserem, ao mesmo tempo em que assegura uma certa liberdade 

a todos – e é nessa dualidade que percebemos os maiores problemas dos estados democráticos 

ocidentais do século XX e XXI. Ao elevarmos a noção de estado de direito, embebida em 

Rousseau e Montesquieu, a um novo panteão grego, as sociedades ocidentais deixam de ser 

democráticas e de direito; nesse contexto, apenas o que somente pode ser assegurado é a certeza 

do direito.105  

Como esclarece Foucault, a disciplina é responsável pelo controle da produção do 

discurso – nesse caso, o jurídico, afinal, ela fixa os limites dos discursos através de um jogo de 

identidade que tem a forma de uma reatualização permanente das regras.106 O problema da 

incerteza será consequência do problema da disciplina, visto anteriormente, e de um estado de 

lei: será a segurança jurídica, a qual também é alçada ao novo panteão grego. É preciso, pois, 

para satisfazer a certeza do direito, que o poder judiciário se enquadre aos moldes impostos 

pelo rousseauniano-monstesquiano. Contudo, Santoro defenderá um Estado em que 

visualizemos o direito como prática, se distanciando desse estado constitucional, mesmo que 

ao custo da segurança jurídica: 
[...]. Um “Estado dos direitos” é um Estado que assume realisticamente que, como 
sublinhara Hobbes, o sistema político-administrativo busca tutelar a segurança dos 

                                                 
103 SANTORO, Emílio. Estado de direito e interpretação: por uma concepção jusrealista e antiformalista do 
estado de direito. Porto Alegre: Livraria do Advogado, 2005, p. 25. 
104 PERELMAN, Op. Cit., p. 404. 
105 SANTORO, Op. Cit., p. 29-33. 
106 FOUCAULT, Op. Cit., p. 36. 



34 

cidadãos e se legitima através dessa obra, mas, ao mesmo tempo, tem a coragem de 
identificar na magistratura o contrapoder capaz de frear o Leviatã estatal. É um 
Estado capaz de afirmar que as Cortes devem tutelar os direitos de cada cidadão, 
independentemente do impacto que essa tutela possa ter sobre a segurança 
coletiva, ainda que ao custo de transgredir a demanda por segurança dos demais. 
Evidentemente, um Estado que procura confiar tamanha tarefa nos próprios juízes não 
pode se limitar a difundir através das Faculdades de Direito uma cultura 
legalista e formalista. Se o juiz é reduzido a “boca da lei”, é natural que triunfe uma 
ideologia e uma práxis judiciária da “segurança”. A concepção do Direito como 
prática permite teorizar para os juízes um papel ativo, e não meramente de 
reconhecimento, sem subordinar o preparo jurídico-científico e o adestramento 
técnico à Moral, à Política, à Economia e à Sociologia, ao contrário, apoiando-se 
no domínio da linguagem jurídica que essa preparação confere.107 

Logo, para nós, restará evidente que para se manter um estado democrático de direito, 

ou para nos aproximarmos ao máximo do que significamos como sendo este, i.e., um Estado 

que não apenas assegurará a liberdade e previsibilidade aos cidadãos, mas que deverá abarcar 

a todos – ou a maioria da população dentro dos debates democráticos, onde os juízes devam ter 

um papel para regular a sociedade através do judiciário não mais nulo, é preciso concebê-lo por 

meio da retórica, pois é ela também pragmática. Inclusive, será necessário que esse estado 

democrático de direito pós-moderno saiba ponderar as suas leis durante a atividade decisória. 

Mesmo sendo ingenuidade pensar assim, não deve ser a segurança jurídica o norte do poder 

judiciário, mas um certo ideário de justiça. Como diria o jurista Cícero: 
33. [...]. Muitas vezes, também, injustiças são cometidas por calúnia e 
interpretação demasiado astuciosa e maligna do direito. Daí o dito “sumo direito, 
suma injustiça” 108  ter-se tornado um provérbio já muito repisado na 
conversação comum. Inúmeras faltas desse tipo são perpetradas mesmo nos assuntos 
públicos.109 

Importa-nos reformar as concepções modernas desse Estado tentacular através da 

pluralidade aceita e existente, através dos vocabulários adaptados e da contínua conversação, 

através dos direitos humanos protegidos e do discordante razoável presente em sociedade.  E 

será a continuidade da conversação em sociedade, dos discursos juspolíticos, o principal 

elemento para esse estado democrático de direito pós-moderno.  

Para nós, os dois elementos basilares para essa continuidade da conversação dentro da 

democracia parecem ser: i) o próprio pensamento retórico (ou uma epoché retórica), e ii) a 

proteção (e legitimação) do discordante razoável. Entretanto, o que interpretamos ser a tão 

importante continuidade da conversação? Para elucidarmos essa questão será oportuno 

apresentar brevemente alguns pensamentos do filósofo criador da ideia. Em primeiro lugar faz-

se apropriado clarear que Rorty, em sua obra a filosofia e o espelho da natureza, divide toda a 

tradição filosófica em dois lados: i) filósofos sistemáticos e ii) filósofos periféricos. Os 

                                                 
107 SANTORO, Op. Cit., p. 109-110, grifo nosso. 
108 O máximo do direito, o máximo da injustiça. 
109 CÍCERO. Dos deveres. 1. ed. São Paulo: Martins Fonte, 1999, p. 19, grifo nosso. 



35 

primeiros são aqueles que desenvolvem filosofias centradas em uma epistemologia; os 

segundos são céticos, e iniciam seus pensamentos através de suspeitas sobre as intenções da 

epistemologia – esses últimos serão chamados pelo autor como edificantes.110  

Expõe Rorty que as filosofias que perseguem um projeto de comensuração universal 

é que, invariavelmente, todas elas desaguarão em um estado de paralysis da própria filosofia 

devido à uma após outra pressuporem, igualmente, alcançarem um pensamento geral aplicável 

para todos.111 Como de costume, ensina-nos Nietzsche que bastaria uma filosofia ousar opor-

se às noções habituais de valor, ou seja, uma filosofia que não fosse criada buscando definir a 

verdade, para se colocar além do bem e do mal112 – aqui está (mais) um dos lugares comuns 

que as filosofias com caráter retórico pertencem. 

Além da distinção entre sistemáticos e edificantes, o filósofo nova-iorquino dividirá 

os filósofos em: i) normais e ii) revolucionários. Os primeiros são os filósofos que apenas 

praticam a filosofia profissionalmente; por sua vez, os demais filósofos serão os fundadores de 

novas escolas. 113  Dessa forma, um filósofo revolucionário poderá ser classificado como 

sistemático, a exemplo do Kant e do Descartes, tanto quanto como edificante, a exemplo do 

Nietzsche e do Wittgenstein.114 A diferença entre os filósofos revolucionários sistemáticos e 

edificantes está diretamente relacionada à nossa tão querida continuidade da conversação. O 

pensador edificante é consequência da sua constante empreitada pela não solidificação dos seus 

vocabulários e dos demais filósofos; ao seu tempo, os sistemáticos buscam exibir seu 

vocabulário como uma verdadeira Palas Atena.115 Nas palavras do pensador estadunidense: 
Por um lado, há filósofos revolucionários – aqueles que fundam novas escolas dentro 
das quais a filosofia norma, profissionalizada, pode ser praticada – que veem a 
incomensurabilidade de seu novo vocabulário com o antigo como uma 
inconveniência temporária, a ser censurada nas imperfeições de seus 
predecessores e superadas pela institucionalização de seu próprio vocabulário. 
Por outro lado, há grandes filósofos que temem a ideia de que seu vocabulário 
deveria chegar a ser institucionalizado, ou de que seus escritos possam ser vistos 
como comensuráveis com a tradição.116 

Continua Rorty explicando que os filósofos edificantes são também intencionalmente 

periféricos, assim, diferenciar-se-ão dos sistemáticos pelo propósito em destruir para benefício 

                                                 
110 RORTY, R. A filosofia e o espelho da natureza. 3. ed. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1994, p. 361. 
111 Toda filosofia será autoritária (e antidemocrática) enquanto não se aperceberem – não apenas se perceberem, 
como também se prepararem – retóricas. Aperceber nada mais é que a união entre (se) perceber e preparar 
retoricamente, logo, distinguir as adaptações de vocabulários que ocorrem em meio ao caos enquanto adaptarmos 
o próprio vocabulário para nos comunicarmos. 
112 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 14. 
113 RORTY, Op. Cit., p. 362. 
114 No caso do Wittgenstein, o Rorty menciona como o Wittgenstein tardio, ou como comumente é chamado de 
segundo Wittgenstein. Para nós, esse seria o Wittgenstein menos ingênuo, mas ainda ingênuo. 
115 Cf. NIETZSCHE, Op. Cit., p. 15. 
116 RORTY, Op. Cit., p. 362, grifo nosso. 



36 

de sua própria geração – eis que nasce a continuidade da conversação; ao passo que os outros, 

constroem para a eternidade.117 Essa prática comunicativa, dialógica impulsiona devidamente 

um movimento (kínēsis; κίνησις) retórico, o qual provoca a constante imagem de mudança; 

busca-se visualizar não uma fotografia, mas um filme. Então, se faz preciso intentar manter o 

espaço aberto como que a sempre procurar algo novo sob o sol, mesmo sobre as coisas que 

outrora pareciam tão claras para nossa antiga percepção – mesmo sobre as coisas que sequer 

sonhávamos encontrar ante tão poderosa luz.118  

Ademais, as metáforas realizadas por Rorty não são aleatórias ou acidentais, elas 

servem para um propósito – bem como as nossas, mesmo que os níveis de ingenuidade entre 

ambas não possam, sequer razoavelmente, serem comparadas. No presente escrito, desejamos 

estabelecer a ideia de morada – que pode se transformar (quem sabe?), futuramente, em lar – a 

depender de sua construção e das reformas que nela são realizadas. Por sua vez, Rorty nos induz 

a uma ironia: são os periféricos os temas centrais de seus estudos, são os edificantes que 

destroem – porque é preciso destruir para (re)construir.  

Outra interpretação que se depreende dos filósofos periféricos é a interpretação 

antropológica (histórica-geográfica). Afinal, são eles os que convidam e são convidados para 

as discussões que, originalmente, não participam, porque essas discussões são construtoras das 

antigas tradições consolidadas através das visões europeia-ocidentais. Em vista disso, e 

inspirado em Vattimo e em Boaventura, Marsillac ensina que é possível estabelecermos o 

pluralismo como regra, coexistindo diferentes perspectivas em um mesmo espaço social e, com 

elas, uma multiplicidade de racionalidades locais.119 Há, então, a descentralização das ágoras; 

há, então, o reconhecimento do outro enquanto outro capaz de contribuir para o diálogo120 – o 

que tanto Rorty quanto Boaventura denominam como solidariedade.  

Há, então, o discordante razoável. 

Se torna óbvio que: apenas através da proteção do discordante razoável os debates 

democráticos e a comunicação podem continuar a existirem e, desse modo, sobrevive a própria 

noção de estado democrático de direito pós-moderno. O estabelecimento de discursos unívocos 

leva a sociedade para os campos do totalitarismo, do autoritarismo, dos regimes 

antidemocráticos. Enfim, salvaguardar o discordante razoável é salvaguardar, em primeira e 

                                                 
117 Ibid., p. 363. 
118 Eis o carecimento do pensamento retórico encontrado nas democracias pós-modernas 
119 MARSILLAC, Op. Cit., 2017, p. 324. 
120 Ibid., p. 329. 



37 

última instância, o estado democrático de direito como aquele que respeita as noções de 

democracia e de direito, estas fundadas e consagradas nos direitos humanos. 

3.3 A arquitetura constitucional do discordante razoável 

Dentro da perspectiva jurídica brasileira atual, apreender-se-á diversos dispositivos 

jurídicos constitucionais que servem como arquitetos do discordante razoável dentro do nosso 

regime democrático de direito e, como defendido ao longo deste escrito, não é possível existir 

democracia e/ou estado democrático de direito sem o discordante razoável.  

No art. 1º de nossa Constituição, dispõe-se que o Estado brasileiro é constituído como 

sendo democrático de direito, fundamentado na soberania, cidadania, dignidade da pessoa 

humana, valores sociais do trabalho e livre iniciativa, e o pluralismo político.121 Como visto no 

capítulo, a noção de cidadania brasileira é uma noção ocidental e aristotélica. Logo, a nossa 

cidadania é limitada e limitadora, não comportando o discordante razoável, pois esse não será 

apenas o cidadão brasileiro – posto que, desse modo, limitam-se a participação aos debates (e 

os próprios debates) àqueles que se encaixam nos requisitos do art. 12122, da Constituição. 

Assim sendo, o discordante razoável deve ser interpretado e construído através da união de 

outros dispositivos constitucionais além da cidadania. 

Ainda, dentro do art. 1º observa-se dois dispositivos extremamente caros, tanto para o 

discordante razoável quanto para a própria constituição de um estado democrático de direito, 

são eles: a dignidade da pessoa humana e o pluralismo político. A dignidade da pessoa humana 

é um conceito histórico, o qual se transforma e diferencia através do tempo, devido ás condições 

sociais, econômicas, culturais e políticas de cada povo em cada tempo. Todavia, é Kant quem 

primeiro entende o ser humano como indivíduo dotado de dignidade pelo simples fato de ser 

                                                 
121 BRASIL, Op. Cit. 
122 In verbis: “Art. 12. São brasileiros: I - natos: a) os nascidos na República Federativa do Brasil, ainda que de 
pais estrangeiros, desde que estes não estejam a serviço de seu país; b) os nascidos no estrangeiro, de pai brasileiro 
ou mãe brasileira, desde que qualquer deles esteja a serviço da República Federativa do Brasil; c) os nascidos no 
estrangeiro de pai brasileiro ou de mãe brasileira, desde que sejam registrados em repartição brasileira competente 
ou venham a residir na República Federativa do Brasil e optem, em qualquer tempo, depois de atingida a 
maioridade, pela nacionalidade brasileira; (Redação dada pela Emenda Constitucional nº 54, de 2007) II - 
naturalizados: a) os que, na forma da lei, adquiram a nacionalidade brasileira, exigidas aos originários de países 
de língua portuguesa apenas residência por um ano ininterrupto e idoneidade moral; b) os estrangeiros de qualquer 
nacionalidade, residentes na República Federativa do Brasil há mais de quinze anos ininterruptos e sem 
condenação penal, desde que requeiram a nacionalidade brasileira. (Redação dada pela Emenda Constitucional de 
Revisão nº 3, de 1994) [...] § 2º A lei não poderá estabelecer distinção entre brasileiros natos e naturalizados, 
salvo nos casos previstos nesta Constituição. [...] § 4º - Será declarada a perda da nacionalidade do brasileiro 
que: I - tiver cancelada sua naturalização, por sentença judicial, em virtude de atividade nociva ao interesse 
nacional; II - adquirir outra nacionalidade, salvo nos casos: (Redação dada pela Emenda Constitucional de Revisão 
nº 3, de 1994) a) de reconhecimento de nacionalidade originária pela lei estrangeira; (Incluído pela Emenda 
Constitucional de Revisão nº 3, de 1994) b) de imposição de naturalização, pela norma estrangeira, ao brasileiro 
residente em estado estrangeiro, como condição para permanência em seu território ou para o exercício de direitos 
civis; (Incluído pela Emenda Constitucional de Revisão nº 3, de 1994)” BRASIL, Op. Cit, grifo nosso. 



38 

humano – em seu segundo imperativo categórico, não sendo necessário pertencer à algum grupo 

social, etnia ou religião. Para o filósofo alemão, toda pessoa, todo ser racional possui um valor 

intrínseco não relativo, que é a dignidade123. 

Walber de Moura Agra afirma que o próprio pensamento ocidental cristão auxilia a 

implementar uma concepção de dignidade da pessoa humana pautada na igualdade, pois sendo 

todos imagem e semelhança de Deus, devemos todos receberem um tratamento igual. Por sua 

vez, a nossa Constituição emprega uma concepção que parece ser advinda de Kant, onde todos 

os homens possuem a mesma natureza, sendo dotados de idêntico valor, independentemente de 

sua posição social, econômica, cultural ou racial.124 Caso não seja protegido esse princípio, a 

própria figura do discordante razoável é extinta. Essa extinção acontece, e.g., quando nos 

debates ocorre a desqualificação do recalcitrante, pois ao caracterizar quem discorda como 

alguém que não tem direito ao debate ou cujo argumento não deve ser levado em consideração, 

se extingue sua dignidade como pessoa humana, ao calar sua voz e agir com violência. 

Quanto ao pluralismo político, sem esse fundamento a democracia carece de 

representação, se tornando excludente e elitista.125 Ainda, o pluralismo político se difere do 

pluripartidarismo, sendo o primeiro caracterizado pela possibilidade dos cidadãos professarem 

as mais variadas ideologias políticas, enquanto o pluripartidarismo configura-se na 

multiplicidade de partidos.126 É também o pluralismo político que será defensor do discordante 

razoável, uma vez mais, devendo impedir a desqualificação do recalcitrante e a criação de um 

auditório de elite, sendo preciso que todas as ideologias políticas sejam capazes de serem 

debatidas – os limites dessa liberdade de expressão serão tratados no capítulo seguinte. 

No caput do art. 5º encontra-se outro dispositivo constitucional que desenha a figura 

do discordante razoável, afinal, esse artigo afirma que: “todos são iguais perante a lei, sem 

distinção de qualquer natureza, e garante aos brasileiros e aos estrangeiros residentes no País a 

inviolabilidade do direito à vida, à liberdade, à igualdade, à segurança e à propriedade”.127 

Outrossim, os incisos do art. 5º revelarão outras proteções constitucionais ao direito de 

discordar razoavelmente, em especial: a livre manifestação do pensamento (inciso IV), a 

inviolabilidade da liberdade de consciência e de crença (inciso VI), a não privação de direito 

por motivos religiosos, filosóficos ou políticos (inciso VIII), a livre expressão da atividade 

                                                 
“123 DE MAGALHÃES, J. L. Q. Artigo 1º. In: BONAVIDES, P.; MIRANDA, J.; AGRA, W. de M. (Coord.). 
Comentários à Constituição Federal de 1988. 1. ed. Rio de Janeiro: Forense, 2009. p. 7-26, p. 21. 
124 AGRA, W. de M. Curso de Direito Constitucional. 9. ed. Belo Horizonte: Fórum, 2018, p. 156. 
125 DE MAGALHÃES, Op. Cit., p. 24. 
126 AGRA, Op. Cit., p. 158. 
127 BRASIL, Op. Cit. 



39 

intelectual, artística, científica e de comunicação (inciso IX), o acesso à informação (inciso 

XIV), a punição para qualquer discriminação atentatória aos direitos e liberdades fundamentais 

(inciso XLI) e a criminalização do racismo (XLII).128 

A liberdade de pensamento é o ponto de partida para que ocorra, por consequência, 

sua livre manifestação e, com isso, exista o campo para a atuação do discordante razoável. 

Liberdade de pensamento implica na formação livre, autônoma e íntima das concepções 

existenciais, metafísicas e sensoriais do ser humano.129 A liberdade de manifestação implica 

nas condições sociais que o Estado deve assegurar para que esses pensamentos possam ser 

manifestados, sendo a ressalva a vedação do anonimato. Ainda, conforme os artigos 18 e 19 da 

Declaração Universal dos Direitos Humanos: 
Artigo 18 
Todo ser humano tem direito à liberdade de pensamento, consciência e religião; esse 
direito inclui a liberdade de mudar de religião ou crença e a liberdade de manifestar 
essa religião ou crença pelo ensino, pela prática, pelo culto em público ou em 
particular. 
Artigo 19 
Todo ser humano tem direito à liberdade de opinião e expressão; esse direito 
inclui a liberdade de, sem interferência, ter opiniões e de procurar, receber e 
transmitir informações e ideias por quaisquer meios e independentemente de 
fronteiras.130 

Os incisos IV, VI, VIII, IX e XIV, do art. 5º, são consagradores da livre manifestação 

do pensamento. Ora, não seria possível livre manifestá-lo sem resguardar a inviolabilidade da 

liberdade de consciência e de crença, da mesma forma que não é constitucional – isto é, 

juridicamente, politicamente, e socialmente permitido ou aceitável – privar alguém de direitos 

embasando-se em motivos religiosos, filosóficos ou políticos. Do mesmo modo, a livre 

expressão das atividades intelectuais, artísticas, científicas e comunicativas protegem, 

novamente, a livre manifestação do pensamento. Inclusive, no próprio inciso IX e no art. 220, 

§2º, proíbe-se a censura de natureza política, ideológica e artística, logo, proibindo o 

policiamento ideológico do pensamento por parte do Estado.131 

Contudo, salienta Walber de Moura que a liberdade de expressão não se confunde com 

a liberdade de comunicação. Enquanto uma é a manifestação intelectual do cidadão, a outra é a 

divulgação de notícias, fatos ou eventos, por parte da imprensa ou das pessoas. A liberdade de 

comunicação pressupõe um cunho objetivo, portanto, tem características, sendo elas: i) direito 

                                                 
128 Ibid. 
129 JUNIOR, O. L. R. Art. 5º, incisos IV ao IX. In: BONAVIDES, P.; MIRANDA, J.; AGRA, W. de M (Coord.). 
Comentários à Constituição Federal de 1988. 1. ed. Rio de Janeiro: Forense, 2009. p. 95-108, p. 96. 
130 ONU. Declaração universal dos direitos humanos: adotada e proclamada pela Assembleia Geral das Nações 
Unidas (resolução 217 A III) em 10 de dezembro 1948. Paris, 1948, grifo nosso. Disponível em: 
https://www.unicef.org/brazil/declaracao-universal-dos-direitos-humanos. Acesso em 08 nov. 2021. 
131 BRASIL, Op. Cit. 



40 

de informar; ii) direito de opinar; iii) direito de buscar a informação; iv) direito de criticar.132  

Sendo assim, entende-se o quão o inciso XIV é importante tanto para os cidadãos quanto para 

os profissionais da comunicação; para a democracia é essencial que o acesso à informação seja 

para todos e, quando necessário, seja resguardado o sigilo da fonte. 

Em relação aos incisos XLI e XLII, os atos discriminatórios foram arduamente 

combatidos a partir do Holocausto. Não é possível que os Estados modernos compactuem com 

discursos ou práticas que consagrem e legitimem o racismo, a escravidão, o antissionismo, o 

antissemitismo, a homofobia, a misoginia e outros discursos de ódios que abdicam da 

argumentação, e praticam a violência descarada e ilimitada, categorizando humanos em 

predefinições absurdas a fim de realizar políticas genocidas. Dessa forma, esses dois incisos 

existem para proteger o Estado brasileiro dessas retóricas antidemocráticas e que atentam 

diretamente à vida de diversas parcelas da população. Em suma, proteger-se-á o discordante 

razoável através da proteção da ocorrência do debate, com fundamento nos dispositivos 

supracitados, com a constante quebra dos discursos aretóricos, do policiamento não do pensar, 

mas da única forma de pensar; sendo basilar para a democracia a liberdade de pensamento, de 

expressão, de discordância.  

Conseguimos constatar esse mesmo entendimento quando lemos tanto os capítulos 

destinados à educação, cultura e comunicação social em nossa Constituição. Em relação à 

educação, o art. 206 discorre que se deve ter como princípios do ensino no Brasil: 
I - igualdade de condições para o acesso e permanência na escola; 
II - liberdade de aprender, ensinar, pesquisar e divulgar o pensamento, a arte e 
o saber; 
III - pluralismo de idéias e de concepções pedagógicas, e coexistência de 
instituições públicas e privadas de ensino; 
[...] 
VI - gestão democrática do ensino público, na forma da lei; 
[...] 
IX - garantia do direito à educação e à aprendizagem ao longo da vida. (Incluído 
pela Emenda Constitucional nº 108, de 2020)133 

Consequentemente, o Estado brasileiro aparenta buscar pela continuidade da 

conversação, principalmente através dos incisos grifados acima, onde o Estado deveria: garantir 

a igualdade de acesso e permanência nas escolas, aumentando o nível educacional da 

população; garantir a liberdade no aprender e ensinar, no pesquisar e divulgar não só o 

pensamento – como abordado anteriormente, mas a arte e o saber; garantir o pluralismo de 

ideias e das diferentes concepções pedagógicas – prática tão distante do Brasil atual; por fim, 

garantir o direito à educação para todos e a qualquer momento de nossas vidas. 

                                                 
132 AGRA, Op. Cit., p. 225. 
133 BRASIL, Op. Cit., grifo nosso. 



41 

Quanto à cultura, sabe-se que o direito os direitos culturais e os direitos coletivos são 

classificados como direitos fundamentais de segunda geração134, assim sendo, é mister que o 

Poder Público promova e proteja o patrimônio cultural brasileiro com a ajuda da comunidade135 

(lê-se: sociedade), conforme o parágrafo primeiro, do mesmo artigo. Ao final de tudo, essa 

prática servirá como protetora da continuidade histórica do próprio povo brasileiro. Em suma, 

a Constituição dispõe em seu art. 216: 
Art. 216. Constituem patrimônio cultural brasileiro os bens de natureza material e 
imaterial, tomados individualmente ou em conjunto, portadores de referência à 
identidade, à ação, à memória dos diferentes grupos formadores da sociedade 
brasileira, nos quais se incluem: 
I - as formas de expressão; 
II - os modos de criar, fazer e viver; 
III - as criações científicas, artísticas e tecnológicas; 
IV - as obras, objetos, documentos, edificações e demais espaços destinados às 
manifestações artístico-culturais; 
V - os conjuntos urbanos e sítios de valor histórico, paisagístico, artístico, 
arqueológico, paleontológico, ecológico e científico.136 

Ademais, concernente à comunicação social 137 , o art. 220 assegura que: “a 

manifestação do pensamento, a criação, a expressão e a informação, sob qualquer forma, 

processo ou veículo não sofrerão qualquer restrição”. 138  Protegendo, uma vez mais, a 

discordância através da manifestação do pensamento, da criação e da expressão, ademais, 

assegurando o razoável através do direito à informação.139 O seu parágrafo segundo nos parece 

um dos mais preeminentes de nossa Constituição no que se refere ao trabalho de proteger esse 

movimento de (contínua) conversação, pois certifica que: “é vedada toda e qualquer censura de 

natureza política, ideológica e artística”.140  

São direitos como esses apresentados, mais humanos, que os atuais estados 

democráticos de direito podem buscar implementar, a fim de alcançar políticas mais edificantes, 

mais solidárias; porém, a realidade que nos bate à porta mostra que estamos longe de alcançar 

esses fins, uma vez que uma quantidade infinda de seres humanos (ainda) é desprezada, 

excluída e barbaramente mantida afastada do mínimo existencial.141 Como suscita Rorty ao 

                                                 
134 BONAVIDES, P. Curso de direito constitucional. 15. ed. atual. São Paulo: Malheiros Editores, 2004, p. 564. 
135 AGRA, Op. Cit., p. 853. 
136 Ibid. 
137 Lembrando que: para nós, esses são direitos importantes, posto que a pós-modernidade só será pós em virtude 
da comunicação em massa, logo, por conta do nosso direito a exercermos uma comunicação social. 
138 BRASIL, Op. Cit.  
139 Somente é possível ser razoável com o que se fala, se se bem conhece o que se fala – só se bem conhece se 
houver a informação livre e livre de vícios, esse sendo um dos inúmeros motivos que nos levam perceber as notícias 
falsas como tão nocivas para as democracias pós-moderna. 
140 Ibid. 
141 MARSILLAC, N. de. Retórica, solidariedade e direitos humanos. Philósophos, Goiânia, vol. 23, n. 2, p. 215-
274, 2018, p. 267. 



42 

citar uma passagem do Orwell: as paisagens democráticas parecem terminar em arame 

farpado.142 

 

  

                                                 
142 RORTY, R. Contingência, ironia e solidariedade. Lisboa: Editorial Presença, 1992, p. 119. 



43 

4 DEMARCANDO AS FRONTEIRAS DO DISCORDAR EM PROL DO 

DISCORDANTE 

 

Sobre aquilo do que não se pode falar, 
deve-se calar.143 

 

No último capítulo, foram citados os elementos da tolerância e do razoável. O presente 

capítulo, em primeiro lugar, apresenta o paradoxo da tolerância a partir de uma leitura retórica. 

Logo após, tenta-se conhecer e regular o caráter razoável aplicado ao direito de fala. Em alguns 

casos, a limitação da liberdade de expressão é essencial para se manter o razoável dentro de 

uma discussão. Finalizamos o capítulo com uma análise dos julgados recentes do Supremo 

Tribunal Federal brasileiro acerca dos temas estudados.  

4.1 Interpretando o paradoxo da tolerância com óculos retóricos 

Até o presente momento, foi defendido a irrestrita argumentação como vivência 

democrática densa e plural. Para alcançar esse fim, falamos que o discordante razoável é uma 

figura que precisa ser salvaguardada e, cada vez mais, promovida pela sociedade como um todo. 

Porém, não apenas através dessa defesa que o discordante razoável é protegido, além disso, este 

deve ser protegido através da limitação dos debates ou, além disso, da simples manifestação 

dos pensamentos. Estamos aqui conhecendo uma moeda, falamos de um de seus lados, portanto, 

nos falta o outro. 

Porém, é difícil limitar o falar do outro, o expressar, o manifestar. Onde começa e onde 

termina esses limites? Por se tratar de um direito (fundamental) do ser humano, é árdua a tarefa 

de traçar critérios objetivos que nos permitam visualizar a fronteira de equilíbrio entre os 

direitos de uns e de outros.144 Nesse sentido, a tolerância e o razoável serão os dois pontos de 

partida para construirmos essas cercas. 

Sobre essa temática, não há como não abordarmos o paradoxo da tolerância proposto 

pelo filósofo Karl Popper. Em uma das notas do capítulo sétimo de sua obra A sociedade aberta 

e seus inimigos, Popper o apresenta. Para nós, contudo, faz-se necessário não apenas expor esse 

paradoxo como também interpretá-lo com lentes retóricas, i.e., introduzir um vocabulário 

retórico às palavras do Popper. Entretanto, é essencial que entendamos que Popper tenta 

formular uma ética humanitária e igualitária. Serão nas notas de rodapé do seu quinto capítulo, 

que o filósofo formulará os princípios dessa sua teoria.  

                                                 
143 WITTGENSTEIN, L. Tractatus Logico-Philosophicus. São Paulo: USP, 2001, p. 281. 
144 PERELMAN, Op. Cit., p. 403. 



44 

Dirá Popper que o primeiro princípio será a tolerância para com todos, desde que esses 

não sejam intolerantes ou propaguem a intolerância; assim, as decisões morais das pessoas 

devem ser respeitadas – contanto que essas decisões não conflitem diretamente com o princípio 

da tolerância.145 Mas, ao longo de nosso escrito, não abordamos temas morais ou propriamente 

a moral 146 , por outro lado, falamos sobre a discordância razoável em sociedade e, por 

consequência, entramos no campo da moral.  

Caro(a) leitor(a), para nós, enquanto o estado democrático de direito é o responsável 

por manter os equilíbrios entre os poderes e conferir para a sociedade um estado147 de certeza 

e assegurar a liberdade entre todos os cidadãos, nivelando-os perante a lei e nos retirando 

daquele estado da natureza proposto e exposto por diversos filósofos através da história, é a 

moral a parte integrante do estado democrático de direito que permite aos indivíduos se sentirem 

livres, isto é, as ações 148  que escolhemos praticar em nossas vidas conforme a nossa 

consciência, mesmo sabendo dos limites legais de nossas ações.  

Da mesma forma, o resultado final do nosso processo educativo em sociedade e de 

aculturação149 é o que constrói a nossa moral. Em suma, tolerar é respeitar as decisões pessoais, 

o livre-arbítrio e, por conseguinte, o livre discordar. Eis que se forma o paradoxo da tolerância, 

contido nele está também uma das exceções que o Popper concederá ao princípio da tolerância, 

como consta a seguir:  
Menos conhecido ainda é o paradoxo da tolerância: a tolerância ilimitada pode levar 
ao desaparecimento da tolerância. Se nós ampliamos a tolerância de forma ilimitada 
até para àqueles que são intolerantes, se nós não estivermos preparados para defender 
uma sociedade tolerante contra as investidas [violentas] dos intolerantes e agirmos 
com tolerância, então, a tolerância será destruída. – Nessa formulação, eu não 
proponho que, por exemplo, nós deveríamos sempre suprimir as declarações de 
filosofias intolerantes; enquanto nós pudermos contrapô-los por meio de argumentos 
racionais e mantê-los em cheque ante a opinião pública, suprimi-los certamente seria 
desaconselhável. Todavia, nós devemos reclamar o direito de suprimi-los se preciso 
até mesmo pela força; o que pode facilmente acontecer caso eles não estejam 
preparados para nos encarar no plano do argumento nacional, e começarem a negar 
todos os argumentos; eles podem proibir seus seguidores de escutarem um argumento 
racional, pois são enganosos, e ensiná-los a responder argumentos usando seus punhos 
e pistolas. Assim, nós devemos reclamar, em nome da tolerância, o direito de não ser 
tolerante com o intolerante. Nós devemos reclamar que qualquer movimento que 
pregue intolerância seja, por si só, ilegal, e nós devemos considerar incitação à 
intolerância e perseguição como crimes, no mesmo sentido que nós devemos 
considerar incitação ao assassinato, ou ao sequestro, ou ao ressurgimento do tráfico 
de escravos, como crimes.150 

                                                 
145 POPPER, K. The open society and its enemies. New one-volume edition. Princenton: Princenton University 
Press, 2013, p. 548, tradução nossa. 
146 Não tratamos? 
147 Estado como “estado”, ou seja, situação, sensação. 
148 Pois toda ação é uma decisão realizada através de uma escolha. 
149 Em um sentido rortyano, i.e., processo de pelo qual nos tornamos seres de cultura. 
150 POPPER, Op. Cit., p. 581, tradução nossa, grifo do autor, in verbis: “Less well known is the paradox of 
tolerance: unlimited tolerance must lead to the disappearance of tolerance. If we extend unlimited tolerance even 



45 

Portanto, uma das exceções para a tolerância é não tolerar o intolerável. A tarefa se 

torna árdua quando queremos demarcar o que seja tolerável ou não. Nos parece que um modo 

de tentarmos elucidar essa questão seja através da observação de diferentes culturas, sendo 

perceptível que o tolerável para uma sociedade não é o tolerável para outra. Essa elucidação 

nos parece bastante palpável quando pensamos nas etiquetas alimentares de cada país e como 

o tolerável diferenciar-se-á de cultura para cultura, por exemplo, palitar os dentes na Itália é um 

sinal de que a comida foi aprovada, enquanto que na França é um ato reprovável. No Brasil, 

mesmo que se goste de uma Sopa, é reprovável toma-la fazendo barulho, por sua vez, no Japão 

significa que a sopa estava saborosa. Sem falar nos hábitos cotidianos e etiquetas151 que são 

toleráveis ou intoleráveis a depender de cada sociedade. 

Essa primeira reflexão nos leva à uma próxima: o senso comum é outro definidor da 

tolerância. O que é comumente aceito e conhecido será tolerável, o que é comumente não aceito 

e conhecido será intolerável e, nesse sentido, no Brasil, por muitos anos o ato de adultério era 

crime no Brasil, desde o Código Penal de 1830 até o atual Código Penal, o qual data de 1940. 

Em 2015, a Lei nº. 11.106 descriminalizou o adultério.  

Todavia, as sociedades evoluem e com elas a noção de tolerância também. O professor 

austro-britânico cita, em seu paradoxo, que não é mais possível tolerar a escravidão, 

perseguições, discriminações e tantas outras práticas que são intoleráveis para o mundo atual 

(pós-moderno). Edificar a sociedade, propor uma ética humanitária e igualitária, é concomitante 

ao processo educacional de toda a comunidade; e, a inclusão da discordância razoável como 

molde de um novo senso comum mais apurado, mais crítico e mais solidário, é desenvolver 

essa educação – em prol de uma sociedade que quis Popper, uma sociedade que promove a 

menor quantidade de sofrimento evitável para todos ou, em resumo, que minimiza o 

sofrimento”.152  

                                                 
to those who are intolerant, if we are not prepared to defend a tolerant society against the onslaught of the intolerant, 
then the tolerant will be destroyed, and tolerance with them. – In this formulation, I do not imply, for instance, that 
we should always suppress the utterance of intolerant philosophies; as long as we can counter them by rational 
argument and keep them in check by public opinion, suppression would certainly be most unwise. But we should 
claim the right to suppress them if necessary even by force; for it may easily turn out that they are not prepared to 
meet us on the level of rational argument, but begin by denouncing all argument; they may forbid their followers 
to listen to rational argument, because it is deceptive, and teach them to answer arguments by the use of their fists 
or pistols. We should therefore claim, in the name of tolerance, the right not to tolerate the intolerant. We should 
claim that any movement preaching intolerance places itself outside the law, and we should consider incitement 
to intolerance and persecution as criminal, in the same way as we should consider incitement to murder, or to 
kidnapping, or to the revival of the slave trade, as criminal.” 
151 O que são nada além de pequenas éticas. 
152 POPPER, Op. Cit., p. 548, tradução nossa. 



46 

Finalmente, a liberdade de expressão conhecerá seu primeiro limite quando não 

respeitar o tolerável, pois não é possível retirar a tolerância do caráter razoável da discordância, 

pois, de outro modo, esvaziar-se-á o razoável.  

4.2 As ágoras, os fóruns e os templos na pós-modernidade: as portas para o razoável 

Gregos e romanos ficaram conhecidos pelos seus espaços de argumentação: as ágoras 

e os fóruns. Eram nesses locais que o povo se reunia para discutir temas pertinentes para a 

sociedade. Enquanto nas ágoras gregas ficaram reconhecidas pelas suas discussões políticas, os 

fóruns romanos são remorados pela tradição jurídica mesmo nos dias de hoje. Afinal, a política 

e o direito são dois campos circunlimitadores 153 do discurso – não sendo os únicos, pois 

também serão circunlimitadores a religião, a família, a escola, os espaços científicos, os 

ambientes de trabalho, os centros terapêuticos, as mídias sociais. Sempre estamos 

circunlimitados em ordens do discurso, sempre utilizando e adaptando vocabulários, sempre 

inseridos em jogos de linguagens, sempre encontrando novas máscaras. 

Podemos dizer, em um vocabulário pós-moderno, que existe uma institucionalização 

da fala ou locais de falas. De qualquer modo, além da legitimação que esses lugares concedem 

ao falante sobre os assuntos que ali são tratados, são espaços que normalizam154 quem deve 

falar e quem deve escutar. Caso pensemos de certa forma, esses campos segregam e limitam o 

discordante razoável. Mas, como ensina Foucault: “sabe-se bem que não se tem o direito de 

dizer tudo, que não se pode falar de tudo em qualquer circunstância, que qualquer um, enfim, 

não pode falar de qualquer coisa”.155 E essas características começam a nos apresentar o que 

seria o razoável e o que não seria. Como constata Perelman: 
Embora seja verdade que não existe critério objetivo e impessoal que permitiria 
determinar com precisão o limite que separa o razoável do desarrazoado, este 
limite não é, contudo, puramente subjetivo, pois depende das concepções e das 
reações do meio. Apenas numa comunidade suficientemente homogênea, em que 
existe um consenso suficiente sobre o que é razoável ou desarrazoado, é que pode 
funcionar de modo satisfatório um sistema de direito democrático.156 

Sob essa perspectiva, entendemos que estabelecer o razoável em uma sociedade é 

estabelecer certos locais de falas. Essa atitude das ordens sociais é importante para estabelecer 

espaços mais democráticos e, até mesmo, inclusivos, ao não retirarmos os espaços das mais 

pessoas mais razoáveis que devam falar sobre certos assuntos, objetivando uma transmissão 

dos entendimentos mais proveitosa, mais razoável, menos ingênua.  

                                                 
153 Com a devida licença, utiliza-se uma palavra espanhola para melhor definir, mesmo em português, as intenções 
do autor nessa passagem. 
154 Normalizar, do latim normális, não apenas tornar normal, mas em conformidade com a norma. 
155 FOUCAULT, Op. Cit., p. 9, grifo nosso. 
156 PERELMAN, Op. Cit., 404, grifo nosso. 



47 

Assim, durante a recente pandemia de COVID-19 percebemos o quanto falas fora de 

seus locais razoáveis podem ser prejudiciais. Apenas em território brasileiro, houveram 

diversos debates acerca da vacina, os quais nos levaram para lugares absurdos devido à falta de 

delimitação de quem deveria (e poderia) falar sobre um assunto médico e quem não. 

Observamos o atual presidente do Brasil, sem formação médica alguma, espalhando 

informações falsas afirmando que a vacina pode causar câncer ou HIV157, defendendo um 

tratamento com base em remédios comprovadamente ineficazes para a prevenção do COVID-

19 em discursos oficiais158, ou falando que o uso das máscaras não teria eficácia comprovada, 

mesmo que os estudos científicos afirmem o contrário.159 

Outra questão que nos pode ser exemplo de falas fora dos locais de falas razoáveis são 

os sistemas judiciários que decidem casos relacionados à eutanásia, aborto e outros temas 

médicos com base na legislação vigente e em princípios morais e/ou religiosos, quando são 

assuntos claramente mais científicos do que morais.160 Por exemplo, no Brasil, a eutanásia não 

é permitida e é equiparada ao assassinato – nos parece que o estado democrático de direito 

brasileiro sequer poderia ser classificado como moderno em uma análise mais rígida, pois ainda 

sequer superou a moral.  

No entanto, como escreve Humberto de Campos, ainda começo do século XX, em sua 

crônica direito de matar, a nossa sociedade que criminaliza a eutanásia é a mesma que glorifica 

o direito de enviar homens para a guerra: 
[...] O general, porém, que matar vinte mil homens vigorosos numa batalha, esse será 
considerado herói nacional, e glorificado por essa mesma sociedade... Que autoridade 
tem, assim, um instituto, que pune severamente um homicídio praticado em nome dos 
mais nobres sentimentos humanos, e louva e aplaude, e festeja as chacinas coletivas, 
em nome da vaidade humana?161 

Humberto de Campos também abre os caminhos para discutirmos sobre a legitimidade 

de certas autoridades falar ou calar sobre certos assuntos. É preciso que exista um limite mesmo 

para os detentores legitimados do poder de falar, é mister que cada esfera de poder conheça 

                                                 
157 Cf. MENDES, S. Bolsonaro requenta fake news que associa vacina contra covid ao HIV. Congresso em Foco, 
Brasília, 25 out. 2021. Disponível em: https://congressoemfoco.uol.com.br/area/governo/bolsonaro-cita-fake-
news-em-live/. Acesso em 14 nov. 2021. 
158 Cf. GUERRA, R. Bolsonaro defendeu uso de cloroquina em 23 discursos oficiais; leia frases. O Globo, Rio de 
Janeiro, 10 dez. 2020. Disponível em: https://oglobo.globo.com/politica/bolsonaro-defendeu-uso-de-cloroquina-
em-23-discursos-oficiais-leia-as-frases-25025384. Acesso em 14 nov. 2021. 
159  Cf. RODRIGUES, M. Bolsonaro contraria ciência e diz a apoiadores que eficácia de máscara é ‘quase 
nenhuma’. G1, Brasília, 19 ago. 2021. Disponível em: https://g1.globo.com/politica/noticia/2020/08/19/bolsonaro-
contraria-ciencia-e-diz-a-apoiadores-que-eficacia-de-mascara-e-quase-nenhuma.ghtml. Acesso em 14 nov. 2021. 
160 Na colômbia, a eutanásia é autorizada para pessoas em casos terminais; recentemente, uma mulher decisão 
favorável mesmo sem estar em estado terminal, mas degenerativo, e afirmou que “Deus não quer me ver sofrer”, 
cf. FURLAN, P. P. Colombiana que lutou por eutanásia consegue direito ao procedimento. Aventuras na 
História, São Paulo, 30 out. 2021, Disponível em: https://aventurasnahistoria.uol.com.br/noticias/historia-
hoje/colombiana-que-lutou-por-eutanasia-consegue-direito-ao-procedimento.phtml. Acesso em 14 nov. 2021 
161 DE CAMPOS, H. Últimas Crônicas. São Paulo: W. M. Jackson Inc., 1951, p. 65. 

https://congressoemfoco.uol.com.br/area/governo/bolsonaro-cita-fake-news-em-live/
https://congressoemfoco.uol.com.br/area/governo/bolsonaro-cita-fake-news-em-live/
https://oglobo.globo.com/politica/bolsonaro-defendeu-uso-de-cloroquina-em-23-discursos-oficiais-leia-as-frases-25025384
https://oglobo.globo.com/politica/bolsonaro-defendeu-uso-de-cloroquina-em-23-discursos-oficiais-leia-as-frases-25025384
https://g1.globo.com/politica/noticia/2020/08/19/bolsonaro-contraria-ciencia-e-diz-a-apoiadores-que-eficacia-de-mascara-e-quase-nenhuma.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2020/08/19/bolsonaro-contraria-ciencia-e-diz-a-apoiadores-que-eficacia-de-mascara-e-quase-nenhuma.ghtml
https://aventurasnahistoria.uol.com.br/noticias/historia-hoje/colombiana-que-lutou-por-eutanasia-consegue-direito-ao-procedimento.phtml
https://aventurasnahistoria.uol.com.br/noticias/historia-hoje/colombiana-que-lutou-por-eutanasia-consegue-direito-ao-procedimento.phtml


48 

seus próprios limites, sabendo quando falar e quando calar, atentando para os impactos públicos 

e sociais de suas declarações e, ainda, para o razoável quando se fala sobre o que se fala:  
[...] A supressão do sofrimento pela precipitação da morte é matéria médica. Ao 
jurista cabe, apenas, assegurar os direitos da sociedade contra os exageros da 
ciência. À medicina compete decretar a eutanásia. Aos juristas, regulamentar seu 
emprego. O jurista é o advogado da sociedade. O médico, o da humanidade. Mas 
o direito social não deve prevalecer sobre o direito humano. A sociedade não pode, 
em suma, recusar ao médico, de modo absoluto, o direito de matar.162 

Desse modo, não parece razoável a invasão de quem é legitimado para falar sobre entre 

as esferas sociais; de modo inverso ao demonstrado acima, não seria razoável um médico 

defender nos autos e em audiência uma pessoa perante o judiciário por conta de critérios 

técnicos. Não é razoável uma pessoa branca que nunca passou por situações de racismo, falar 

que não existe racismo; não é razoável uma pessoa heterossexual e cisgênero, falar que não 

existe homofobia ou transfobia; não é razoável calar a vivência do outro por desconhecimento, 

por ignorância ou por intolerância. O razoável deve agir para aumentar o senso crítico e inclusão 

da discussão, nunca para legitimar partícipes que calem o outro. Então, o direito deve agir a fim 

de diminuir os danos decorrentes das violências que encontramos dentro da sociedade, como 

explica-nos o retórico belga: 
[...] A argumentação nos permite compreender como, mesmo quando já não se 
entendem, os homens podem, não obstante, evitar a briga. É esse o papel do direito, 
por exemplo. O direito delimita as competências e fixa o âmbito das 
controvérsias. E, por outro lado, a concepção que tenho da razão, que não é uma 
razão coerciva, não me permite excluir a violência de outro modo que não por 
um posicionamento de ordem moral. Não creio que a violência seja excluída pela 
força do raciocínio apenas. Essa pretensão, não a tenho, porque creio que, no 
domínio da razão prática, os raciocínios jamais são coercivos, sendo por isso que, 
quando os homens não se entendem, o recurso a uma certa força ou à organização de 
uma certa força é indispensável. Não sou do tipo dos filósofos racionalistas que creem 
numa sociedade das mentes que se eximiria de qualquer recurso à força. Posso 
somente dizer que a recusa da violência é uma atitude moral; [...].163 

Finalmente, o razoável determina diretamente o direito à liberdade de expressão e 

manifestação dos pensamentos. Adentrando no campo das decisões judiciais, trabalhar-se-á 

com penalizações, i.e., se o impulsionamento sistemático de notícias falsas é uma trapaça dentro 

dos jogos democráticos, quem se utiliza dessa prática está roubando – esse é o jargão relativo 

a trapaças, e o roubo é passível de uma condenação que prive o perpetrador do crime de sua 

liberdade. Portanto, é coerente que as decisões futuras – que se debruçarão sobre as pessoas que 

impulsionam notícias falsas, propagam e praticam discursos discriminatórios, intolerantes, que 

visem rupturas democráticas e fomentem o ódio em sociedade – mirem em medidas restritivas 

de liberdade, não apenas a liberdade física, mas a liberdade de expressão e manifestação 

                                                 
162 Ibid. p. 64, grifo nosso.  
163 PERELMAN, Op. Cit., p. 111, grifo nosso. 



49 

também. Nos parece que o parece que o Supremo Tribunal Federal (STF) está de acordo com 

essa visão como veremos a seguir. 

4.3 Decisões recentes do supremo tribunal federal acerca dos direitos de fala e expressão 

 Nos últimos meses do presente ano (2021), observamos algumas decisões 

(juspolíticas) proferidas pelo Supremo Tribunal Federal (STF) em relação a diversos casos que 

excederam os limites da liberdade de expressão. Essas práticas não são situações isoladas, estão 

se tornando o novo comum devido ao contexto político da democracia brasileira atual. Com o 

intuito de provocar a revolta e incitar a sociedade contra as instituições, constantemente 

personagens políticos estão atentando contra direitos fundamentais ao mesmo tempo que se 

defendem dessas acusações alegando estarem apenas exercendo seus direitos de liberdade de 

expressão e manifestação do pensamento. Novamente, sacrificando a realidade, esses 

personagens afirmam que se está sendo criado no Brasil um novo tipo penal, a absurda ideia de 

que estão sendo julgados por crimes de opinião. Realizaremos uma breve análise sobre essas 

decisões, para entendermos as fundamentações realizadas em seus julgamentos, servindo para 

compreendermos como é preciso limitar as discussões para se manter uma ordem do razoável. 

O Ministro Alexandre de Moraes nos dias 05 e 06 de outubro de 2021 proferiu duas 

decisões em desfavor de um jornalista conhecido por ser apoiador do governo de posição. 

Contudo, o que o levou a ser julgado pelo STF foram seus discursos discriminatórios e 

antidemocráticos, além das reiteradas práticas de veicular notícias falsas, conforme apurado 

pela Polícia Federal. Após um longo período perpetrando tais ações em seus canais de 

comunicação, a autoridade policial requisitou a sua prisão preventiva, o bloqueio de suas redes 

de comunicação e as quebras de sigilo telefônico e bancário – pedidos fundamentados em 

investigações derivadas do chamado Inquérito das Fakes News. 

Na Petição nº 9.935164, o Ministro decidiu por determinar a prisão preventiva do 

cidadão – que se encontra foragido em território estrangeiro. Enquanto que na Petição nº 

9.919165, requereu o envio de dados privados do Allan dos Santos. Em ambas, o perigo contra 

a ordem pública foi caracterizado. Em uma das fundamentações, o Ministro reconhece o que a 

nossa visão ocidental de democracia – questão abordada ao longo do nosso trabalho, e afirma 

                                                 
164 SUPREMO TRIBUNAL FEDERAL. Inquérito nº. 4.874. Petição nº. 9.935. Trata da representação da Polícia 
Federal pela decretação de prisão preventiva de Allan Lopes do Santos. Relator: Min. Alexandre de Moraes, 05 
out. 2021. Brasília: STF, 2021. Disponível em: https://www.conjur.com.br/dl/alexandre-moraes-determina-
prisao.pdf. Acesso em 14 nov. 2021. 
165  SUPREMO TRIBUNAL FEDERAL. Inquérito nº. 4.874. Petição nº. 9.919. Trata da representação da 
autoridade policial pela decretação da quebra de sigilo de transação financeira e de sigilo telemático de Allan 
Lopes dos Santos. Relator: Min. Alexandre de Moraes, 06 out. 2021. Brasília: STF, 2021. Disponível em: 
https://www.conjur.com.br/dl/pet-9919-alexandre-moraes-determina.pdf. Acesso em 14 nov. 2021. 

https://www.conjur.com.br/dl/alexandre-moraes-determina-prisao.pdf
https://www.conjur.com.br/dl/alexandre-moraes-determina-prisao.pdf
https://www.conjur.com.br/dl/pet-9919-alexandre-moraes-determina.pdf


50 

que governo pelo povo e a limitação no exercício do poder são intrínsecos, sendo 

imprescindível a observância dos direitos e garantias individuais constitucionalmente 

consagrados, pois são proibitórios das possíveis arbitrariedades que o Estado pode cometer 

ferindo a dignidade humana, vida, liberdade, propriedade e intimidade.166  

Na esteira desse pensamento, apresenta o Ministro o art. 5º e seus incisos X e XII, da 

Constituição, e afirma que o afastamento do sigilo de dados telefônicos deve ser excepcional, 

nos termos da Lei nº. 9.296/96. Em virtude das provas levantadas em inquérito, encontrou-se 

os requisitos necessários para determinar esse excepcional afastamento. Além disso, foram 

levantados indícios da prática do crime de lavagem de capitais e, portanto, foi deferida a quebra 

do sigilo das transações financeiras. Em ambas as decisões, consta que a Polícia Federal defende 

que o suspeito incorreu na prática dos delitos de organização criminosa (art. 2º da Lei 

12.850/13), calúnia (art. 138 do CP), difamação (art. 139 do CP), injúria (art. 140 do CP), 

incitação ao crime (art. 286 do CP) e de praticar, induzir ou incitar a discriminação ou 

preconceito de raça, cor, etnia, religião ou procedência nacional (art. 20, § 2º, da Lei 7.716/89). 

Todos esses crimes estão nas condutas previstas anteriormente por nós, i.e.: práticas que 

impulsionam as notícias falsas, propagam e praticam discursos discriminatórios, intolerantes, 

que visem rupturas democráticas e fomentem o ódio em sociedade. Enfim, o Ministro decretou 

a prisão preventiva do suspeito, e além disso, determinou que as mídias sociais responsáveis 

bloqueassem os canais de divulgação dos conteúdos antidemocráticos e suspendessem os 

repasses dos valores oriundos das monetizações.167  

No entanto, existe um movimento das próprias redes sociais em bloquearem esse tipo 

de conteúdo por si só, pois opiniões antidemocráticas e falsas violam os termos de serviços 

dessas redes.168   

Em um caso semelhante e contemporâneo, o Ministro Alexandre de Moraes 

determinou a prisão preventiva de Roberto Jefferson, político conhecido no Brasil desde a 

                                                 
166 Ibid., p. 4-5, grifo nosso. 
167  SUPREMO TRIBUNAL FEDERAL. Petição nº. 9.935. Trata da representação da Polícia Federal pela 
decretação de prisão preventiva de Allan Lopes do Santos. Relator: Min. Alexandre de Moraes, 05 out. 2021. 
Brasília: STF, 2021. Disponível em: https://www.conjur.com.br/dl/alexandre-moraes-determina-prisao.pdf. 
Acesso em 14 nov. 2021. 
168 O twitter suspendeu permanentemente a conta do ex-presidente dos Estados Unidos da América, Donald 
Trump, cf. MARINHO, W. Twitter suspende a conta de Donald Trump permanentemente. CNN Brasil, São Paulo, 
08 jan. 2021. Disponível em: https://www.cnnbrasil.com.br/internacional/twitter-suspende-a-conta-de-donald-
trump-permanentemente/. Acesso em 14 nov. 2021. Por sua vez, o Facebook e o Instagram bloquearam a live 
semanal do atual presidente do Brasil por conta da divulgação de informações falsas relativas à vacina, cf. 
GORTÁZAR, N. G. Facebook e YouTube bloqueiam live semanal de Bolsonaro após presidente vincular Aids à 
vacina contra covid-19. El País, São Paulo, 25 out. 2021. Disponível: https://brasil.elpais.com/brasil/2021-10-
25/facebook-e-instagram-bloqueiam-live-semanal-de-bolsonaro-apos-presidente-vincular-aids-a-vacina-contra-
covid-19.html. Acesso em 14 nov. 2021.  

https://www.conjur.com.br/dl/alexandre-moraes-determina-prisao.pdf
https://www.cnnbrasil.com.br/internacional/twitter-suspende-a-conta-de-donald-trump-permanentemente/
https://www.cnnbrasil.com.br/internacional/twitter-suspende-a-conta-de-donald-trump-permanentemente/
https://brasil.elpais.com/brasil/2021-10-25/facebook-e-instagram-bloqueiam-live-semanal-de-bolsonaro-apos-presidente-vincular-aids-a-vacina-contra-covid-19.html
https://brasil.elpais.com/brasil/2021-10-25/facebook-e-instagram-bloqueiam-live-semanal-de-bolsonaro-apos-presidente-vincular-aids-a-vacina-contra-covid-19.html
https://brasil.elpais.com/brasil/2021-10-25/facebook-e-instagram-bloqueiam-live-semanal-de-bolsonaro-apos-presidente-vincular-aids-a-vacina-contra-covid-19.html


51 

década de 90 e condenado no escândalo do Mensalão. Nos dias atuais, o político se encontra 

preso devido às acusações e fortes indícios da materialidade e autoria de atentar contra a 

Democracia e estado democrático de direito. Segundo a Polícia Federal, o político cometeu os 

seguintes crimes: tentativa de mudança de ordem, regime vigente ou o Estado de Direito, fazer 

propaganda de processo violentos ou ilegais para alteração da ordem política e incitar à 

subversão da ordem política social, todos contidos na Lei nº. 7.170/1983, a qual dispõe sobre 

os crimes contra a segurança nacional, a ordem política e social, estabelece seu processo e 

julgamento e dá outras providências. Além os crimes de calunia, difamação, injúria, 

discriminação, incitação ao crime, apologia ao crime ou criminoso, associação e organização 

criminosa, denunciação caluniosa e outros.169 

A decisão é muito bem fundamentada e inclui a transcrição de diversas falas do político 

em entrevistas e manifestações públicas. Nelas, Roberto Jefferson defende uma nova 

constituinte, uma intervenção militar com base em uma interpretação deturpada do art. 142, da 

Constituição, uma invasão ao Senado Federal – que realizou a CPI da COVID, um golpe 

democrático em caso de vitória da oposição nas próximas eleições, e o fechamento do Supremo 

Tribunal Federal, o qual ele chama de organização criminosa.170 Sobre as condutas do suspeito, 

as palavras do Ministro parecem ser as mais adequadas, ipsis litteris: 
A reiteração dessas condutas, por parte de ROBERTO JEFFERSON MONTEIRO 
FRANCISCO, revela-se gravíssima, pois atentatória ao Estado Democrático de 
Direito e às suas Instituições republicanas. A Constituição Federal não permite a 
propagação de ideias contrárias à ordem constitucional e ao Estado Democrático 
(CF, artigos 5º, XLIV; 34, III e IV), nem tampouco a realização de manifestações 
nas redes sociais visando ao rompimento do Estado de Direito, com a extinção 
das cláusulas pétreas constitucionais – Separação de Poderes (CF, artigo 60, §4º), 
com a consequente instalação do arbítrio. A liberdade de expressão e o 
pluralismo de ideias são valores estruturantes do sistema democrático. A livre 
discussão, a ampla participação política e o princípio democrático estão interligados 
com a liberdade de expressão tendo por objeto não somente a proteção de 
pensamentos e ideias, mas também opiniões, crenças, realização de juízo de valor 
e críticas a agentes públicos, no sentido de garantir a real participação dos 
cidadãos na vida coletiva. Dessa maneira, tanto são inconstitucionais as condutas 
e manifestações que tenham a nítida finalidade de controlar ou mesmo aniquilar 
a força do pensamento crítico, indispensável ao regime democrático; quanto 
aquelas que pretendam destruí-lo, juntamente com suas instituições 
republicanas; pregando a violência, o arbítrio, o desrespeito à Separação de 
Poderes e aos direitos fundamentais, em suma, pleiteando a tirania, o arbítrio, a 
violência e a quebra dos princípios republicanos.171 

                                                 
169  SUPREMO TRIBUNAL FEDERAL. Inquérito nº. 4.874. Petição nº. 9.844. Trata da representação da 
autoridade policial pela decretação de prisão preventiva de Roberto Jefferson Monteiro Francisco. Relator: Min. 
Alexandre de Moraes, 12 ago. 2021. Brasília: STF, 2021. Disponível em: https://www.conjur.com.br/dl/alexandre-
manda-prender-roberto.pdf. Acesso em 14 nov. 2021. 
170 Ibid., p. 7, p. 15, p. 13-14, p. 20, p. 23, respectivamente. 
171 Ibid., p. 33-34, grifo nosso. 

https://www.conjur.com.br/dl/alexandre-manda-prender-roberto.pdf
https://www.conjur.com.br/dl/alexandre-manda-prender-roberto.pdf


52 

Em síntese, os direitos a liberdade de expressão e pluralismo de ideias não são 

ilimitados e devem ser limitados quando colidirem com a liberdade de expressão e pluralismo 

de ideias de outrem, quando são violentos ou incitam a violência. Nenhuma ideia, nenhum 

direito, nenhuma crença, nenhum sentimento é absoluto. Na pós-modernidade, não deve existir 

espaço para homens e mulheres que desejem se comportar como lobos. 

 

  



53 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Durante o primeiro capítulo foi realizada uma análise de alguns dos mecanismos 

retóricos que podem ser utilizados para concederem força argumentativa aos discursos 

juspolíticos antidemocráticos, sendo eles: i) o discurso aretórico, ii) o discurso nacionalista, iii) 

a desqualificação do recalcitrante, iv) a criação do terror, e v) a disseminação de notícias falsas 

– sendo esse último um instrumento intrinsicamente pós-moderno. É observado que esses 

instrumentos não são utilizados ao acaso e não funcionam sozinhos, para serem bem aplicados 

e persuadirem é necessário que eles trabalhem em conjunto como foi demonstrado. 

Tentamos realizar uma reforma no que se pensa ser democracia e estado democrático 

de direito na modernidade. Contudo, como desde o começo do trabalho foi explicitado, essa 

reforma não tem caráter de revolução, mas de auxílio e melhora nesses conceitos, de modo a 

resgatá-los para a nossa pós-modernidade, sendo esta os nossos tempos que são ditados pela 

comunicação em massa e que não existe mais a possibilidade de existirem discursos unívocos 

vencedores – exatamente pela comunicação instantânea e frenética como bem elucida Vattimo. 

Além disso, o trabalho construiu e protegeu a figura do discordante razoável, sendo 

esse ator fundamental para a discordância razoável em sociedade, esta que aumenta o senso 

crítico das discussões e movimenta a democracia, legitimando a própria ordem democrática 

através dos debates que a conduzem para um desenvolvimento mais plural, denso e 

emancipatório. Para essa tarefa, explicitamos alguns dispositivos constitucionais que podem ser 

encontrados no ordenamento jurídico brasileiro que salvaguardam o discordar razoavelmente. 

Enfim, foram estabelecidos critérios objetivos para melhor entendermos o que seja a 

discordância razoável: o primeiro critério se apresentou como sendo o senso comum, pois a 

cultura de um povo e o entendimento comum é crasso para sabermos o que é razoável ou não 

em uma dada sociedade. Como segundo critério, temos os locais de fala, i.e., a 

institucionalização da fala, não sendo razoável todo mundo falar sobre tudo a qualquer 

momento e em qualquer lugar. Caso assim fosse, o razoável deixaria de ser. Como terceiro 

critério, como se fala e sobre o que se fala, não sendo mais razoável falas intolerantes ou que 

incentivem a intolerância. Aqui, podemos categorizar os chamados discursos de ódio, como 

também os discursos que atentem contra a ordem democrática do Estado. Assim, como foi 

exposto, as decisões recentes do Supremo Tribunal Federal que expomos parecem estar em 

consonância às nossas conclusões.  

Portanto, pensamos conseguir expor todas as ideias que gostaríamos até 

satisfatoriamente – tendo em vista o tempo de realização do trabalho e os contextos sociais que 

envolveram o desenvolvimento dessa pesquisa. No entanto, não cabe a mim, como autor, julgar 



54 

(sozinho) o que foi escrito. Fora os resultados apresentados, caso os espíritos futuros que 

venham a conhecer esse trabalho, entendam e consigam comunicar-se com o que aqui 

estudamos, então, teremos sido todos bem-sucedidos: escrito, escritor e leitor(a). 



55 

REFERÊNCIAS 

ADEODATO, J. M. Ética e retórica: para uma teoria da dogmática jurídica. 1. ed. São Paulo: 
Saraiva, 2002. 
 
AGRA, W. de M. Curso de Direito Constitucional. 9. ed. Belo Horizonte: Fórum, 2018. 
 
ARENDT, H. Origens do totalitarismo. São Paulo: Cia. das Letras, 1998. 
 
ARISTÓTELES. Política. Lisboa: Vega, 1998. 
 
ARISTÓTELES. Retórica. 2. ed. Lisboa: Imprensa Nacional Casa da Moeda, 2005. 
 
BÍBLIA. Português. Bíblia sagrada: edição pastoral. São Paulo: Paulus, 1990. 
 
BONAVIDES, P. Curso de direito constitucional. 15. ed. atual. São Paulo: Malheiros 
Editores, 2004. 
 
BRASIL. Constituição (1988). Constituição da República Federativa do Brasil: promulgada 
em 5 de outubro de 1988. Brasília: Presidência da República, 2021. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicaocompilado.htm. Acesso em 25 
out. 2021. 
 
CAMUS, A. The myth of sisyphus. New York: Penguin Books, 1975. 
 
CARDOSO, C. F. O antigo Egito. 1. ed. São Paulo: Editora Brasiliense S.A., 1982. 
 
CÍCERO. Dos deveres. 1. ed. São Paulo: Martins Fonte, 1999, p. 19. 
 
DE CAMPOS, H. Últimas Crônicas. São Paulo: W. M. Jackson Inc., 1951 
 
DE MAGALHÃES, J. L. Q. Artigo 1º. In: BONAVIDES, P.; MIRANDA, J.; AGRA, W. de 
M. (Coord.). Comentários à Constituição Federal de 1988. 1. ed. Rio de Janeiro: Forense, 
2009. p. 7-26. 
 
FOUCAULT, M. A ordem do discurso: aula inaugural no Collège de France, pronunciada em 
2 de dezembro de 1970. 5. ed. São Paulo: Edições Loyola 1999. 
 
FURLAN, P. P. Colombiana que lutou por eutanásia consegue direito ao procedimento. 
Aventuras na História, São Paulo, 30 out. 2021, Disponível em: 
https://aventurasnahistoria.uol.com.br/noticias/historia-hoje/colombiana-que-lutou-por-
eutanasia-consegue-direito-ao-procedimento.phtml. Acesso em 14 nov. 2021 
 
GULLINO, D. 'Ou fazemos eleições limpas no Brasil ou não temos eleições', diz Bolsonaro. O 
Globo, Rio de Janeiro, 08 jul. 2021. Disponível em: https://oglobo.globo.com/politica/ou-
fazemos-eleicoes-limpas-no-brasil-ou-nao-temos-eleicoes-diz-bolsonaro-1-25097961. Acesso 
em 17 nov. 2021. 
 
GORTÁZAR, N. G. Facebook e YouTube bloqueiam live semanal de Bolsonaro após 
presidente vincular Aids à vacina contra covid-19. El País, São Paulo, 25 out. 2021. Disponível: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicaocompilado.htm
https://aventurasnahistoria.uol.com.br/noticias/historia-hoje/colombiana-que-lutou-por-eutanasia-consegue-direito-ao-procedimento.phtml
https://aventurasnahistoria.uol.com.br/noticias/historia-hoje/colombiana-que-lutou-por-eutanasia-consegue-direito-ao-procedimento.phtml
https://oglobo.globo.com/politica/ou-fazemos-eleicoes-limpas-no-brasil-ou-nao-temos-eleicoes-diz-bolsonaro-1-25097961
https://oglobo.globo.com/politica/ou-fazemos-eleicoes-limpas-no-brasil-ou-nao-temos-eleicoes-diz-bolsonaro-1-25097961


56 

https://brasil.elpais.com/brasil/2021-10-25/facebook-e-instagram-bloqueiam-live-semanal-de-
bolsonaro-apos-presidente-vincular-aids-a-vacina-contra-covid-19.html. Acesso em 14 nov. 
2021. 
 
GREEN, J. N. Clerics, Exiles, and Academics: Opposition to the Brazilian Military Dictatorship 
in the United States, 1969-1974. Latin American Politics and Society, Cambridge, vol. 45, n. 
1, p. 87-117, 2003. 
 
GUERRA, R. Bolsonaro defendeu uso de cloroquina em 23 discursos oficiais; leia frases. O 
Globo, Rio de Janeiro, 10 dez. 2020. Disponível em: 
https://oglobo.globo.com/politica/bolsonaro-defendeu-uso-de-cloroquina-em-23-discursos-
oficiais-leia-as-frases-25025384. Acesso em 14 nov. 2021. 
 
HOBSBAWM, E. The age of extremes: the short twentieth century (1914 – 1991). London: 
Abacus, 1994.  
 
JUNIOR, O. L. R. Art. 5º, incisos IV ao IX. In: BONAVIDES, P.; MIRANDA, J.; AGRA, W. 
de M. (Coord.). Comentários à Constituição Federal de 1988. 1. ed. Rio de Janeiro: Forense, 
2009. p. 95-108. 
 
KERMANI, S. Afghanistan: what has changed in 20 years. BBC News, Kabut, 10 set. 2021. 
Disponível em: https://www.bbc.com/news/world-asia-58505044. Acesso em 11 nov. 2021 
 
LA ROCHEFOUCAULD, F. Reflexões, sentenças e máximas morais de La Rochefoucauld. 
Rio de Janeiro: Livraria Garnier, 1923. 
 
LUHMANN, N. Legitimação pelo procedimento. Brasília: UNB, 1980. 
 
MCCARTNEY, P. T. American nationalism and U.S. foreign policy from september 11 to the 
Iraq war. Political Science Quarterly, New York, vol. 119, n. 3, p. 399-423, 2004. 
 
MARCONI, M. de A.; LAKATOS, E. M. Fundamentos de metodologia científica. 5. ed. São 
Paulo: Atlas, 2003. 
 
MARINHO, W. Twitter suspende a conta de Donald Trump permanentemente. CNN Brasil, 
São Paulo, 08 jan. 2021. Disponível em: https://www.cnnbrasil.com.br/internacional/twitter-
suspende-a-conta-de-donald-trump-permanentemente/. Acesso em 14 nov. 2021. 
 
MARSILLAC, N. de. Retórica e justiça política. In: Anais do II Congresso Internacional de 
Filosofia, Moral e Política, Pelotas, 2011. Disponível em: 
http://cifmp.ufpel.edu.br/anais/2/cdrom/mesas/mesa8/03.pdf. Acesso em 02 nov. 2021. 
 
MARSILLAC, N. de. Direitos humanos e retórica pós-moderna. Revista Brasileira de Direito, 
Passo Fundo, vol. 13, n. 3, p. 318-341, 2017.  
 
MARSILLAC, N. de. Retórica, solidariedade e direitos humanos. Philósophos, Goiânia, vol. 
23, n. 2, p. 215-274, 2018. 
 
MARSILLAC, N. de. Percepção ou persuasão: análise retórica das pré-persuasões. Rétor, 
Buenos Aires, vol. 1, n. 1, p. 1-23, 2021. 

https://brasil.elpais.com/brasil/2021-10-25/facebook-e-instagram-bloqueiam-live-semanal-de-bolsonaro-apos-presidente-vincular-aids-a-vacina-contra-covid-19.html
https://brasil.elpais.com/brasil/2021-10-25/facebook-e-instagram-bloqueiam-live-semanal-de-bolsonaro-apos-presidente-vincular-aids-a-vacina-contra-covid-19.html
https://oglobo.globo.com/politica/bolsonaro-defendeu-uso-de-cloroquina-em-23-discursos-oficiais-leia-as-frases-25025384
https://oglobo.globo.com/politica/bolsonaro-defendeu-uso-de-cloroquina-em-23-discursos-oficiais-leia-as-frases-25025384
https://www.bbc.com/news/world-asia-58505044
https://www.cnnbrasil.com.br/internacional/twitter-suspende-a-conta-de-donald-trump-permanentemente/
https://www.cnnbrasil.com.br/internacional/twitter-suspende-a-conta-de-donald-trump-permanentemente/
http://cifmp.ufpel.edu.br/anais/2/cdrom/mesas/mesa8/03.pdf


57 

 
MENDES, S. Bolsonaro requenta fake news que associa vacina contra covid ao HIV. 
Congresso em Foco, Brasília, 25 out. 2021. Disponível em: 
https://congressoemfoco.uol.com.br/area/governo/bolsonaro-cita-fake-news-em-live/. Acesso 
em 14 nov. 2021. 
 
NEVES, Marcelo. Entre Temis e Leviatã: uma relação difícil. 1. ed. São Paulo: Martins 
Fontes, 2006. 
 
NIETZSCHE, F. Para além do bem e do mal. Lisboa: Guimarães & C.ª. Editores, 1978. 
 
ONU. Declaração universal dos direitos humanos: adotada e proclamada pela Assembleia 
Geral das Nações Unidas (resolução 217 A III) em 10 de dezembro 1948. Paris, 1948. 
Disponível em: https://www.unicef.org/brazil/declaracao-universal-dos-direitos-humanos. 
Acesso em 08 nov. 2021. 
 
ORTEGA Y GASSET, J. The revolt of the masses. 25th anniversary edition. Nova Iorque: W. 
W. Norton & Company, 1957. 
 
PARINI, P. Os princípios democráticos fundamentais de segurança e justiça como tópoi 
retóricos do raciocínio jurídico moderno e a inferência indutiva na criação judicial do direito. 
Pensar, Fortaleza, vol. 20, n. 2, p. 505-534, 2015. 
 
PÉCHY, A. Pela segunda vez, Trump ameaça não respeitar resultado de eleições. Veja, São 
Paulo, 25 set. 202. Disponível em: https://veja.abril.com.br/mundo/pela-segunda-vez-trump-
ameaca-nao-respeitar-resultado-de-eleicoes/. Acesso em 17 nov. 2021. 
 
PERELMAN, C. Ética e direito. 1. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2002. 
 
PERELMAN, C.; OLBRECHTS-TYTECA, L. Tratado da argumentação: a nova retórica. 2. 
ed. São Paulo: Martins Fontes, 2005. 
 
POPPER, K. The open society and its enemies. New one-volume edition. Princenton: 
Princenton University Press, 2013. 
 
RODRIGUES, M. Bolsonaro contraria ciência e diz a apoiadores que eficácia de máscara é 
‘quase nenhuma’. G1, Brasília, 19 ago. 2021. Disponível em: 
https://g1.globo.com/politica/noticia/2020/08/19/bolsonaro-contraria-ciencia-e-diz-a-
apoiadores-que-eficacia-de-mascara-e-quase-nenhuma.ghtml. Acesso em 14 nov. 2021. 
 
RORTY, R. Contingência, ironia e solidariedade. Lisboa: Editorial Presença, 1992. 
 
RORTY, R. A filosofia e o espelho da natureza. 3. ed. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1994. 
 
ROSS, A. Direito e Justiça. 1. ed. Bauru: Edipro, 2000.  
 
RUSSELL, B. Tem futuro o homem? 1. ed. Rio de Janeiro: Editora Civilização Brasileira 
S.A., 1962. 
 

https://congressoemfoco.uol.com.br/area/governo/bolsonaro-cita-fake-news-em-live/
https://www.unicef.org/brazil/declaracao-universal-dos-direitos-humanos
https://veja.abril.com.br/mundo/pela-segunda-vez-trump-ameaca-nao-respeitar-resultado-de-eleicoes/
https://veja.abril.com.br/mundo/pela-segunda-vez-trump-ameaca-nao-respeitar-resultado-de-eleicoes/


58 

SANTORO, Emílio. Estado de direito e interpretação: por uma concepção jusrealista e 
antiformalista do estado de direito. Porto Alegre: Livraria do Advogado, 2005. 
 
SMITH, T. America’s mission: the United States and the worldwide struggle for democracy 
in the twentieth century. Princeton: Princeton University Press, 1994. 
 
SOARES, I. Bolsonaro sobre a esquerda: 'Não merecem ser tratados como pessoas normais'. 
Correio Braziliense, Brasília, 16 jan. 2020, Disponível em: 
https://www.correiobraziliense.com.br/app/noticia/politica/2020/01/16/interna_politica,82090
9/bolsonaro-sobre-a-esquerda-nao-merecem-ser-tratados-como-pessoas-nor.shtml. Acesso em 
11 nov. 2021. 
 
SUPREMO TRIBUNAL FEDERAL. Inquérito nº. 4.874. Petição nº. 9.844. Trata da 
representação da autoridade policial pela decretação de prisão preventiva de Roberto Jefferson 
Monteiro Francisco. Relator: Min. Alexandre de Moraes, 12 ago. 2021. Brasília: STF, 2021. 
Disponível em: https://www.conjur.com.br/dl/alexandre-manda-prender-roberto.pdf. Acesso 
em 14 nov. 2021. 
 
SUPREMO TRIBUNAL FEDERAL. Inquérito nº. 4.874. Petição nº. 9.919. Trata da 
representação da autoridade policial pela decretação da quebra de sigilo de transação financeira 
e de sigilo telemático de Allan Lopes dos Santos. Relator: Min. Alexandre de Moraes, 06 out. 
2021. Brasília: STF, 2021. Disponível em: https://www.conjur.com.br/dl/pet-9919-alexandre-
moraes-determina.pdf. Acesso em 14 nov. 2021. 
 
SUPREMO TRIBUNAL FEDERAL.  Inquérito nº. 4.874. Petição nº. 9.935. Trata da 
representação da Polícia Federal pela decretação de prisão preventiva de Allan Lopes do Santos. 
Relator: Min. Alexandre de Moraes, 05 out. 2021. Brasília: STF, 2021. Disponível em: 
https://www.conjur.com.br/dl/alexandre-moraes-determina-prisao.pdf. Acesso em 14 nov. 
2021. 
 
VATTIMO, G. A sociedade transparente. Lisboa: Relógio D’água, 1992. 
 
VERÍSSIMO, E. Incidente em Antares. 45. ed. São Paulo: Globo, 1995. 
 
VERNANT, J. O universo, os deuses, os homens. São Paulo: Cia. das Letras, 2010.  
 
WITTGENSTEIN, L. Investigações filosóficas. São Paulo: Abril Cultural, 1975. 
 
WITTGENSTEIN, L. Tractatus Logico-Philosophicus. São Paulo: USP, 2001, p. 281. 

https://www.correiobraziliense.com.br/app/noticia/politica/2020/01/16/interna_politica,820909/bolsonaro-sobre-a-esquerda-nao-merecem-ser-tratados-como-pessoas-nor.shtml
https://www.correiobraziliense.com.br/app/noticia/politica/2020/01/16/interna_politica,820909/bolsonaro-sobre-a-esquerda-nao-merecem-ser-tratados-como-pessoas-nor.shtml
https://www.conjur.com.br/dl/alexandre-manda-prender-roberto.pdf
https://www.conjur.com.br/dl/pet-9919-alexandre-moraes-determina.pdf
https://www.conjur.com.br/dl/pet-9919-alexandre-moraes-determina.pdf
https://www.conjur.com.br/dl/alexandre-moraes-determina-prisao.pdf

	1 INTRODUÇÃO
	2 ANALISANDO RETORICAMENTE OS DISCURSOS JUSPOLÍTICOS ANTIDEMOCRÁTICOS PÓS-MODERNOS
	2.1 O solo: a violência, o razoável, os direitos humanos e a pós-modernidade
	2.2 Os pilares argumentativos antidemocráticos
	2.3 Reformando a democracia: uma epoché retórica

	3 EDIFICANDO UM ESTADO DEMOCRÁTICO DE DIREITO PÓS-MODERNO
	3.1 O cidadão razoável para uma democracia plural
	3.2 A estrutura principal: continuando a conversação
	3.3 A arquitetura constitucional do discordante razoável

	4 DEMARCANDO AS FRONTEIRAS DO DISCORDAR EM PROL DO DISCORDANTE
	4.1 Interpretando o paradoxo da tolerância com óculos retóricos
	4.2 As ágoras, os fóruns e os templos na pós-modernidade: as portas para o razoável
	4.3 Decisões recentes do supremo tribunal federal acerca dos direitos de fala e expressão

	5 CONSIDERAÇÕES FINAIS
	REFERÊNCIAS



