
 

 
UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA – UFPB 

CENTRO DE CIÊNCIAS JURÍDICAS – CCJ 
COORDENAÇÃO DO CURSO DE DIREITO – CAMPUS JOÃO PESSOA 

COORDENAÇÃO DE MONOGRAFIA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

JÉSSIKA PAMELA DE CARVALHO PEREIRA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

A CONSTRUÇÃO DAS VÍTIMAS E CRIMINOSOS NOS DELITOS DE NATUREZA 
SEXUAL: UMA ANÁLISE CRÍTICA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

JOÃO PESSOA 
2022 



 

JÉSSIKA PAMELA DE CARVALHO PEREIRA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

A CONSTRUÇÃO DAS VÍTIMAS E CRIMINOSOS NOS DELITOS DE NATUREZA 
SEXUAL: UMA ANÁLISE CRÍTICA 

 
 
 
 
 
 

Trabalho de Conclusão de Curso 
apresentado ao Curso de Graduação em 
Direito de João Pessoa do Centro de 
Ciências Jurídicas da Universidade 
Federal da Paraíba como requisito parcial 
da obtenção do grau de Bacharel em 
Direito. 
 
Orientadora: Dr.ª Tatyane Guimarães 
Oliveira 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
JOÃO PESSOA 

2022



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Catalogação de Publicação na Fonte. UFPB - Biblioteca Setorial do CCJ 

 

P436c Pereira, Jessika Pamela Carvalho. 
              A construção das vítimas e criminosos nos delitos de 
      natureza sexual: uma análise crítica / Jessika Pamela 
      Carvalho Pereira. - João Pessoa, 2022.         
       64f.             
      
       Orientação: Tatyane Guimarães Oliveira. 
       TCC (Graduação) - UFPB/CCJ.      
      
      1. Estupro. 2. Vítima. 3. Agressor sexual. 4. 
      Gênero. I. Oliveira, Tatyane Guimarães. II. Título. 
 
 
 
 

UFPB/CCJ                                               CDU 34 

 

Elaborado por LUCIMARIO DIAS DOS SANTOS - CRB-15/645 



 

Autora: Jéssika Pamela de Carvalho Pereira 
 
Título: A construção das vítimas e criminosos nos delitos de natureza sexual: uma 
análise crítica 
 
 
 

TCC Defendido em: 13/06/2022 
 

 
 
 
 
 

BANCA EXAMINADORA 
 
 
 

___________________________________________________ 
 

Prof.ª Dr.ª TATYANE GUIMARÃES OLIVEIRA (CCJ/UFPB) 
(ORIENTADORA) 

 
 
 

__________________________________________________ 
 

Prof.ª Dr.ª GILMARA JOANE MACEDO DE MEDEIROS (UFERSA) 
(AVALIADORA) 

 
 

___________________________________________________ 
 

Prof. Dr. ROBERTO EFREM FILHO (CCJ/UFPB) 
(AVALIADOR) 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho à minha irmã, Jessye 

Kessia de Carvalho Pereira, a maior feminista e 

professora que conheço.  

  



 

AGRADECIMENTOS 

 

Primeiramente, agradeço à minha família e aos meus amigos próximos por 

terem me fornecido apoio moral e afetivo na construção deste trabalho. À minha irmã 

e professora por me ensinar sobre feminismo. E, em especial, à minha mãe, uma 

mulher sertaneja e sem muito estudo, mas que reuniu todos os esforços possíveis 

para que eu pudesse chegar até aqui. 

Gostaria de agradecer à minha orientadora, Tatyane Guimarães, que 

contribuiu para a realização deste TCC. Não poderia, também, deixar de agradecer 

ao professor Roberto Efrem, pois suas aulas me inspiraram quando eu ainda era uma 

caloura nesta universidade.  

Por fim, gostaria de agradecer à Defensoria Pública do Estado da Paraíba 

pela oportunidade de estagiar na 1ª Vara da Infância e Juventude da Capital, lugar 

onde observei e analisei, na prática, a tese que aqui discuto.  

 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Corpo de mulher, perigo de morte” 

(Rita Laura Segato) 

  



 

RESUMO 

 

Em sociedades fundadas sobre bases patriarcais, arquétipos de vítimas e agressores 

sexuais corrompem o imaginário popular e, até mesmo, o senso político-jurídico das 

autoridades. Historicamente, observou-se que as vítimas de violência sexual, desde 

sempre, passaram por um longo processo de invalidação social. Da Antiguidade ao 

Medievo, a mulher era vista, tão somente, como uma extensão territorial do patrimônio 

de seus familiares ou marido. Nesse contexto, com grande influência, o discurso 

religioso cria os primeiros arquétipos de vítimas e agressores sexuais. À vista disso, 

somente uma mulher de moral imaculada, tal qual a “Virgem Maria”, poderia figurar 

como uma vítima genuína de estupro. Já seu averso narrativo, constituía-se através 

da imagem de um homem naturalmente mau, o “demônio”. À posteriori, no século XIX, 

o cientificismo patologiza o estupro, atribuindo ao agressor sexual demências 

psiquiátricas, aguçadas por características inerentes à condição de macho. Contudo, 

nesta análise, verificou-se que os arquétipos em questão funcionam como uma 

“cortina de fumaça” para uma sociedade baseada nas assimetrias de gênero, raça e 

classe. Portanto, no presente trabalho, intuiu-se denunciar e analisar criticamente a 

despolitização dos crimes por trás de todas essas tematizações e figurativizações, 

marcadas pela religiosidade, pelo discurso científico e, essencialmente, sustentadas 

pelo Direito, na medida em que elas omitem as causas e circunstâncias fáticas da 

violência sexual.  

 

Palavras-chave: Estupro. Vítima. Agressor sexual. Gênero. 

  



 

ABSTRACT 

 

In societies founded on patriarchal bases, archetypes of victims and sexual aggressors 

corrupt the popular imagination and even the political-legal sense of the authorities.  

Historically, it has been observed that victims of sexual violence have always gone 

through a long process of social invalidation.  From Antiquity to the Middle Ages, the 

woman was seen only as a territorial extension of the patrimony of her family or 

husband.  In this context, with great influence, the religious discourse creates the first 

archetypes of victims and sexual aggressors. Bearing this in mind, only a woman of 

immaculate morals, such as the “Virgin Mary”, could figure as a genuine victim of rape. 

On the other hand, the narrative was constituted through the image of a naturally evil 

man, the “demon”. A posteriori, in the 19th century, scientism pathologized rape, 

attributing psychiatric dementia to the sexual aggressor, sharpened by characteristics 

inherent to the male condition.  However, in this analysis, it was found that the 

archetypes in question function as a “smoke screen” for a society based on gender, 

race and class asymmetries. Therefore, this work aims to denounce and critically 

analyze the depoliticization of crimes behind all these thematization and 

figurativizations, marked by religiosity, scientific discourse and, essentially, supported 

by Law, as they omit the causes and factual circumstances of sexual violence. 

 

Key-words: Rape. Victim. Rapist. Gender. 



 

SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO ......................................................................................................... 9 

2 SEXO, GÊNERO E PODER ................................................................................... 12 

2.1 O CONCEITO E A DIFERENCIAÇÃO DE SEXO E GÊNERO ............................ 12 

2.2 O DOMÍNIO SOBRE O CORPO FEMININO ....................................................... 15 

2.3 AS RELAÇÕES DE GÊNERO NO DIREITO........................................................19 

2.4 RAÇA E CLASSE NOS CRIMES SEXUAIS.........................................................24 

3 A CONSTRUÇÃO HISTÓRICA DAS VÍTIMAS DE CRIMES SEXUAIS ................ 27 

3.1 VITIMIZAÇÃO E PROPRIEDADE ....................................................................... 28 

3.2 A IDEALIZAÇÃO DA VÍTIMA PERFEITA ............................................................ 30 

3.3 O PAPEL DA VÍTIMA NO DIREITO BRASILEIRO .............................................. 35 

4 A CONSTRUÇÃO DO CRIMINOSO SEXUAL ....................................................... 40 

4.1 A TEMATIZAÇÃO E A FIGURATIVIZAÇÃO DO MONSTRO OU DEMENTE ..... 40 

4.2 A CONVENIÊNCIA DA IDEALIZAÇÃO ............................................................... 46 

4.3 AS REAIS CIRCUNSTÂNCIAS DOS CRIMES.................................................... 49 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS ................................................................................... 54 

REFERÊNCIAS ......................................................................................................... 57 

 

 



9 

1 INTRODUÇÃO 

 

O decreto-lei nº 2.848, de 7 de dezembro de 1940, isto é, o Código Penal 

brasileiro, em seu Título VI (Parte Especial), tipifica os Crimes Contra Dignidade 

Sexual (BRASIL, 1940).  Neste título, há uma série de delitos e penas que objetivam 

a proteção e a garantia da liberdade sexual de todos os indivíduos.  

Essa proteção dada pelo legislador contemporâneo confere à dignidade sexual 

um patamar de preceito jurídico fundamental. Nesse contexto, a doutrina jurídica 

brasileira descreve os crimes de estupros, além de outros delitos sexuais, como 

infrações extremamente abomináveis. Para eles, tão abomináveis que o Direito, desde 

sempre, ocupou-se em reprimi-las, dada a violação ao preceito da dignidade da 

pessoa humana.  

Contudo, trata-se disso uma grande inverdade histórica. Esse é um discurso 

fantasioso e bem composto, talvez, por isso bem aceito. Historicamente, o Direito, 

quando muito, tutelou a dignidade sexual da mulher em segundo plano, pois a 

propriedade e a honra de seus familiares estiveram sempre em primeiro lugar (LIMA, 

2012). 

Fato é que, ao longo de muitos séculos, as relações sociais entre homens e 

mulheres foram baseadas nas assimetrias de poder. Em razão disso, o homem, desde 

a Antiguidade, tornou-se a medida para o mundo, inclusive, para a mulher e para o 

Direito (LIMA, 2012). Ocorre que essa perspectiva patriarcal sobre o ordenamento 

jurídico contribuiu, em muito, para o surgimento de arquétipos idealizados do que 

seriam as prováveis vítimas e criminosos dos delitos de natureza sexual. 

Por isso, o conceito de gênero, como um conjunto de características pré-

atribuídas socialmente aos sexos (BEAUVOIR, 1970), faz-se relevante para esta 

temática, uma vez que estes mesmos atributos classificam os sujeitos em duas 

categorias de gênero: masculino e feminino. 

Logo, no imaginário popular e, até mesmo, no senso político-jurídico das 

autoridades, projetam-se nas vítimas uma série de requisitos sociais, bem como 

diversos comportamentos morais inatingíveis para que, somente assim, a violação 

sofrida seja socialmente validada e juridicamente punida.  

Do mesmo modo, espera-se do agressor um comportamento quase que 

cinematográfico (FARIAS, 2020). Sua categorização, nesse caso, vai da bestialidade 



10 

religiosa até à insanidade mental, estando também atrelada aos instintos masculinos 

“incontroláveis”. 

Os arquétipos da vítima santificada pelo discurso moral e do agressor 

demonizado pela igreja ou patologizado pelo cientificismo somente funcionam em um 

conjunto harmônico. Isso porque, convenientemente, essas idealizações encobrem as 

circunstâncias fáticas da violência, assim como omitem as causas estruturais dela. 

É exatamente, neste ponto, que o presente trabalho concentrou o cerne da 

discussão. O objetivo geral da pesquisa se ateve em entender quais os percursos 

históricos, sociais, analíticos e, até mesmo, narrativos que levaram às construções 

dessas figuras, a da vítima e de seu respectivo agressor. Para que, assim, fosse 

possível analisar, criticamente, a invalidação das vítimas e a figura de 

“monstro/maníaco” atribuída aos criminosos sexuais.  

A fim de que o objetivo acima fosse alcançado, a pesquisa buscou, 

primeiramente, analisar as relações de poder que envolvem as dinâmicas de sexo e 

gênero, bem como seus reflexos no mundo jurídico. Fez-se relevante, também, traçar-

se a historicidade concernente ao perfil das vítimas de crimes sexuais; analisando-se, 

dessa forma, os discursos de instituições sociais, como o Direito, a Medicina e a 

Psicologia, sobre o comportamento da mulher em diferentes contextos históricos.  

Para a investigação e interpretação das figuras e construtos dos estupradores 

e das vítimas, foram utilizados métodos de análise do discurso através das 

contribuições de estudos semióticos, mais especificamente, abordando-se os 

processos de tematização e figurativização. Por fim, associou-se a despolitização dos 

delitos e a dificuldade em resolvê-los às construções idealizadas dos criminosos e das 

vítimas. 

Em termos metodológicos, este trabalho recorreu à pesquisa teórica, 

consistente no debate de ideias. Para tanto, foi empregada a pesquisa bibliográfica, 

através do estudo de doutrinas jurídicas, legislações, jurisprudências, livros, artigos 

científicos, trabalhos de conclusão de curso, dissertações de mestrado, teses de 

doutorado e pesquisas estatístico-geográficas, todos provenientes de meios 

impressos e eletrônicos. 

Ainda sobre o contexto metodológico e epistemológico, é interessante ressaltar 

quais foram os principais referenciais teóricos utilizados na construção desta 

monografia. A priori, as ideias da autora Simone de Beauvoir, percursora da teoria 

feminista, foram adotadas como referências para a diferenciação entre sexo e gênero, 



11 

bem como para discutir-se as relações de gênero e poder. Mais especificamente, a 

autora Isabel Jaramillo, que aborda as perspectivas de gênero no âmbito no Direito, 

também foi citada de forma ampla. Outras grandes teóricas feministas se fizeram 

demasiadamente presente, tal qual a escritora Heleieth Saffioti e a autora Marcela 

Zamboni Ratton. 

Em relação ao sentido histórico e antropológico empregados, os principais 

referenciais se concentram nas pesquisas e pensamentos das historiadoras Marinete 

Aparecida Zacharias Rodrigues e Rachel Soihet, bem como nos trabalhos da autora 

e jurista Marina Torres Costa Lima. 

Em seguida, Diana Luz Pessoa de Barros e José Luiz Fiorin, referências no 

país em análise do discurso através de estudos semióticos, foram utilizados como os 

principais autores para a interpretação e análise dos temas e figuras que circundam a 

idealização do estupro.  

Enfim, essencialmente, os autores Roberto Efrem Filho e Rita Laura Segato 

foram empregues para debater-se, a partir de uma perspectiva crítica, as causas 

estruturais e políticas que abrangem os delitos de natureza sexual. 

Portanto, no primeiro momento, o trabalho trata da diferenciação entre sexo e 

gênero. Sob um viés feminista, o sexo faz referência ao aspecto biológico, isto é, a 

bipartição entre machos e fêmeas, a partir dos seus respectivos órgãos genitais. 

Assim, criticamente, estudos feministas analisaram que sobreposto ao sexo, 

engendra-se uma segunda bipartição: a de gênero. O gênero, por sua vez, refere-se 

aos padrões sociais e culturalmente atribuídos aos sexos. Nesse ínterim, busca-se 

entender como as relações de poder derivadas das construções de gênero contribuem 

para a ocorrência dos crimes de natureza sexual. Além disso, analisa-se quais os 

reflexos dessas categorizações de gênero nas legislações e prática jurídica em geral.  

No capítulo seguinte, o trabalho se atenta em realizar um estudo crítico sobre 

a vitimologia nos delitos de estupro e em outros crimes sexuais. Pretende-se, através 

de uma perspectiva jurídico-historiográfica, mostrar que o papel de vítima foi, e ainda 

é, um construto moldado pelas relações de gênero e poder. Assim, ao traçar-se um 

percurso histórico sobre os delitos em questão, nota-se que em torno das vítimas, 

além da objetificação, criam-se idealizações morais e sociais. Em razão disso, a 

violência sofrida será ou não validada pela sociedade e pelo Direito. 

No capítulo final da discussão, são abordados os processos discursivos de 

tematização e figurativização do criminoso sexual (FIORIN, 2018). Diante disso, 



12 

estuda-se que a violência sexual é constituída enquanto um percurso narrativo que 

requer arquétipos específicos de vítimas e algozes. Historicamente, atribuiu-se ao 

agressor sexual um papel bestial relacionado à idealização religiosa. Esse averso 

estaria contraposto a uma vítima santificada pelo mesmo discurso. Na explosão 

cientificista do século XIX, juristas, médicos e psicólogos atribuíram à violência aos 

instintos naturais do macho, segundo eles, aguçados por alguma patologia. Contudo, 

todas essas idealizações debatidas até aqui omitem a realidade fática dos crimes, 

bem como as causas estruturais deles. 

O trabalho, portanto, buscou analisar os discursos e as idealizações a respeito 

das vítimas e agressores através de um ponto de vista crítico. A partir disso, são 

discutidas as causas estruturais e políticas do fenômeno, bem como as reais 

circunstâncias em que ocorrem os crimes. Dessa forma, contribuindo para a 

desmistificação de crenças fundadas sobre bases, historicamente, patriarcais que, 

além de oprimir mulheres e crianças, dificultam a boa prática jurídica. 

 

2 SEXO, GÊNERO E PODER 

 

Simone de Beauvoir, sem dúvidas, foi um grande nome para o movimento 

feminista em todo o mundo. Em 1949, pioneiramente, a estudiosa lançou “O Segundo 

Sexo”, uma de suas mais famosas obras sobre o tema. No segundo volume de seu 

livro, a autora traz importantes questões, dentre elas a pergunta: “o que é uma 

mulher?” (BEAUVOIR, 1970). 

Em uma análise mais superficial, esse seria um questionamento fácil de se 

responder. No entanto, ocorre que a definição é muito mais complexa do que se 

imagina. Para 12ntende-la, é preciso compreender bem os conceitos de sexo e 

gênero, pois eles se relacionam intimamente com os fatos sociojurídicos estudados 

neste trabalho. 

 

2.1 O Conceito e a Diferenciação de Sexo e Gênero 

 

Sexo e gênero são conceitos frequentemente confundidos, inclusive, em 

diversas ocasiões são utilizados como sinônimos. Todavia, essas definições carregam 

não apenas sentidos distintos, como também significados plurais que variam 

cabalmente de acordo com o contexto histórico empregado.  



13 

Resumidamente, pode-se dizer que o sexo faz referência a um conceito 

puramente biológico dos indivíduos, dividindo-os em machos e fêmeas a partir de seus 

órgãos genitais, pênis e vagina. Esse é um conceito bastante explorado pelo ramo 

das ciências naturais, mais precisamente pela Biologia:  

 

Na Biologia, a diferenciação é a aquisição de propriedades funcionais 
diferentes por células semelhantes. A diferença é o resultado de uma 
diferenciação. O estudo das sociedades animais, incluindo a dos nossos 
primos primatas, revela uma grande variedade (indo do maior contraste até a 
quase similitude) de “diferenças” — a assimetria entre fêmeas e machos — 
características sexuais secundárias e comportamentos que asseguram a 
reprodução, a criação dos filhotes e a obtenção de alimento (MATHIEU, 
2009). 

 

Para Beauvoir (1970), o discurso da biologia traz um caráter demasiadamente 

determinista para a discussão em tela, pois diferencia homens e mulheres tão 

somente por suas características sexuais. Segundo a autora, esse discurso pretende, 

inclusive, explicar comportamentos e relações sociais simplesmente pelo critério 

biológico. Por consequência direta disso, a definição do que seria uma mulher, na 

concepção das ciências naturais, acaba sendo reducionista e simplória.  

 

A MULHER? É muito simples, dizem os amadores de fórmulas simples: é 
uma matriz, um ovário; é uma fêmea, e esta palavra basta para defini-la (...) 
A palavra fêmea sugere-lhe uma chusma de imagens: um enorme óvulo 
redondo abocanha e castra o ágil espermatozoide (BEAUVOIR, 1970, p. 25). 

 

Embora o discurso biológico se pretenda neutro e desprovido de quaisquer 

ideologias, na realidade, ele não o é. Ainda segundo Beauvoir (1970), ele fora (e ainda 

é) utilizado como forte argumento para explicar a inferiorização da mulher em relação 

ao homem.  

 

Na boca do homem o epíteto "fêmea" soa como um insulto; no entanto, ele 
não se envergonha de sua animalidade, sente-se, ao contrário, orgulhoso se 
dele dizem: "É um macho!" O termo "fêmea" é pejorativo, não porque enraíze 
a mulher na Natureza, mas porque a confina no seu sexo. E se esse sexo 
parece ao homem desprezível e inimigo, mesmo nos bichos inocentes, é 
evidentemente por causa da inquieta hostilidade que a mulher suscita no 
homem; entretanto, ele quer encontrar na biologia uma justificação desse 
sentimento (BEAUVOIR, 1970, p. 25). 

 

Por outro lado, o gênero é uma construção social galgada a partir do sexo. Ou 

seja, o gênero diz respeito a um conjunto de características e comportamentos 

estabelecidos pelas sociedades em um determinado contexto histórico; esses 



14 

comportamentos são divididos em gênero masculino e feminino. Portanto, se um 

sujeito nasce com uma vagina, cria-se a expectativa de que ele se enquadre nos 

padrões de gênero feminino, caso ele nasça com um pênis, espera-se que ele 

corresponda às expectativas criadas para o gênero masculino (JARAMILLO, 2000). 

Dentro do padrão de gênero feminino, encontram-se elementos como: 

delicadeza, fragilidade, passionalidade, fraqueza, submissão, beleza, maternidade. 

Às mulheres também são direcionados comportamentos e atividades, tais como: 

serviços domésticos e cuidado dos filhos. Enquanto dos homens, são esperados os 

seguintes elementos: força, bravura, virilidade, bruteza. Ainda, pode-se dizer que do 

homem são esperadas atividades ligadas à liderança e inteligência (JARAMILLO, 

2000).  

Infere-se, portanto, que homem e mulher são conceitos socialmente 

construídos. São definições, respectivamente, referentes ao gênero masculino e 

feminino. Segundo Isabel Jaramillo (2000), o sexo faz alusão à natureza biológica dos 

sujeitos (reprodução, órgãos genitais, características sexuais secundárias). No 

entanto, salienta-se que o sexo serve como medida inicial para que as duas categorias 

de gênero possam ser criadas, masculino e feminino. Afinal, o gênero é justamente 

essa bipartição padronizada que distingue homens e mulheres (JARAMILLO, 2000). 

Essa concepção sócio-histórica do que seria uma mulher é o que, 

verdadeiramente, explica a célebre frase de Beauvoir: “Ninguém nasce mulher, torna-

se”. Para a escritora, ser mulher não é fruto de um dado natural, imutável ou inerente, 

e sim o resultado de um processo histórico, isto é, a história forjou a mulher 

(BEAUVOIR, 1980). 

 

Ninguém nasce mulher; torna-se mulher. Nenhum destino biológico, psíquico, 
econômico define a forma que a fêmea humana assume no seio da 
sociedade; é o conjunto da civilização que elabora esse produto intermediário 
entre o macho e o castrado, que qualificam de feminino (BEAUVOIR, 1980, 
p. 9). 

 

Como dito anteriormente, cabe salientar que a conceituação de sexo e gênero 

é demasiadamente complexa, pois essas definições podem variar conforme o 

contexto histórico-social em que são empregadas. No entanto, na maior parte das 

sociedades humanas, a bipartição do gênero foi fundada a partir da bipartição do sexo, 

devendo existir entre esses dois elementos uma adequação (MATHIEU, 2009).  



15 

Além disso, a depender do referencial teórico utilizado, as concepções de 

gênero e sexo também podem sofrer algumas mudanças. Por exemplo, para a 

estudiosa de gênero Judith Butler, depreende-se que sexo é desde sempre gênero, 

tal qual natureza é história e ciência é discurso, relacionando-se tudo isso, enfim, às 

relações de poder (EFREM, 2017). 

 

Através de processos culturais, definimos o que é — ou não — natural; 
produzimos e transformamos a natureza e a biologia e, consequentemente, 
as tornamos históricas. Os corpos ganham sentido socialmente. A inscrição 
dos gêneros — feminino ou masculino — nos corpos é feita, sempre, no 
contexto de uma determinada cultura e, portanto, com as marcas dessa 
cultura (LIMA, 2012, p. 5). 

 

Contudo, é interessante salientar que este trabalho adotou a diferenciação 

conceitual de Simone de Beauvoir. Isto é, entende-se sexo como o elemento biológico, 

do qual partem as representações de gênero, sendo este o elemento cultural. Para a 

discussão, esse é o referencial teórico mais adequado, tendo em vista que o tema traz 

à baila violências esmagadoramente ligadas à condição inerente de fêmea (sexo 

feminino). 

À vista disso, depreende-se que as categorizações dos indivíduos em feminino 

e masculino (gêneros) são simplesmente construtos sociais de determinado contexto 

e momento histórico. Logo, é possível dizer que machos e fêmeas são socializados 

de acordo com a cartilha de condutas predeterminadas pelas instituições sociais, e 

não conforme uma destinação natural e determinista (LIMA, 2012). 

 

2.2 O Domínio Sobre o Corpo Feminino 

 

A representação do gênero feminino foi, historicamente, construída de modo 

subalterno ao masculino. Tanto o conceito de fêmea como o de mulher são 

inferiorizados em relação aos conceitos de macho e homem, respectivamente. Por 

isso, para Beauvoir, “em verdade, ninguém nasce gênio: torna-se gênio; e a condição 

feminina impossibilitou até agora esse ‘tornar-se’” (BEAUVOIR, 1970, p. 172). Nesse 

contexto, extrai-se uma das principais teses da autora: 

 

(...) o homem se colocava como o Sujeito e considerava a mulher como um 
objeto, o Outro. (…) Um dos mal-entendidos que meu livro suscitou foi que 
se pensou que nele eu negava qualquer diferença entre homens e mulheres: 
ao contrário, ao escrevê-lo medi o que os separa; o que sustentei foi que 



16 

essas dessemelhanças são de ordem cultural e não natural. Contei 
sistematicamente como elas se criam, da infância à velhice, examinei as 
possibilidades que este mundo oferece às mulheres, as que lhes são 
recusadas, seus limites, suas oportunidades e faltas de oportunidade, suas 
evasões, suas realizações (BEAUVOIR, 2009, p. 210-211). 

 

Para a escritora, a mulher é culturalmente encarada como o “outro”, já o homem 

é visto como o “sujeito”. Assim, infere-se que ambos participam de uma dinâmica, na 

qual um depende do outro para existir, embora se caracterizem de modo antagônico. 

Para que essa relação de subordinação feminina persista, é preciso que os indivíduos 

estejam, desde sempre, enquadrados cada qual em seu padrão de gênero. Às 

mulheres cabem, portanto, os papéis de submissão e de propriedade, enquanto aos 

homens é atribuída a função de proprietários delas. 

Essa dominação masculina é um produto direto da cultura patriarcal, que está 

presente na maioria das sociedades humanas desde a Antiguidade. O sistema 

patriarcalista é fundado primordialmente no controle e na subordinação feminina, 

dessa forma, nascem as representações de gênero. Obviamente, essas 

representações apresentaram distintas facetas conforme a variação do contexto 

histórico (LIMA, 2012). 

Salienta-se que o senso comum, o discurso religioso e o saber científico, por 

exemplo, não só contribuíram para a manutenção do sistema patriarcal, como também 

justificaram no determinismo a inferiorização da fêmea. Inclusive, o próprio 

ordenamento jurídico, em sua historicidade, deixa evidente a hipótese de Beauvoir 

sobre a dinâmica sujeito versus outro nas relações de gênero. Ou seja, enquanto o 

homem figura como sujeito e, portanto, como sujeito de direitos, a mulher sequer era 

vista como tal, sendo explicitamente tratada como objeto ou propriedade nos delitos 

tipificados em tempos pretéritos. 

À vista disso, ao homem sempre foi dada a possibilidade de usufruir livremente 

de sua sexualidade, enquanto à mulher cabia um papel de recatada ou, em 

contrapartida, de mero objeto sexual. Logo, depreende-se que o controle sobre o 

corpo e a capacidade reprodutiva da mulher sempre foram os meios utilizados para 

garantir a sua submissão, pois essas são as principais ferramentas de sociedades 

androcêntricas. Sobre isso, constata Simone de Beauvoir: 

 

O “destino anatômico” do homem é, pois, profundamente diferente do da 
mulher. Não é menos diferente a situação moral e social. A civilização 
patriarcal destinou a mulher à castidade; reconhece-se mais ou menos 



17 

abertamente ao homem o direito de satisfazer seus desejos sexuais (…) 
desde as civilizações primitivas até os nossos dias sempre se admitiu que a 
cama era para a mulher um “serviço (...)” (BEAUVOIR, 1980, p. 112). 

 

Uma vez que ao homem é dado, social e historicamente, o poder e o controle 

sobre o corpo feminino, resta mais do que cristalino que os delitos sexuais, como o 

estupro, são uma consequência direta desse tipo de construto. O homem, logo, dispõe 

livremente do corpo da mulher, pois desde cedo é educado que este o pertence.  

Mulheres ou até mesmo homens que fogem dos padrões de gêneros 

estabelecidos são alvos de represálias sociais, como lésbicas, gays e prostitutas. 

Assim, a violência direcionada a esses indivíduos ganha uma justificativa; a isso se 

denomina violência de gênero. Aqueles que apresentam comportamentos desviantes 

dos impostos acabam por submetidos a algum tipo de punição. 

 

A este tipo de violência, que pode se manifestar nas formas física e/ou 
psíquica, praticada apenas pela condição de mulher da vítima e manifestada 
como uma forma de “correção” àquelas que desrespeitaram o que lhes foi 
socialmente imposto, denomina-se violência de gênero (ROSSI, 2015, p. 19). 

   

Para Heleieth Saffioti (2015), na perspectiva dos Direitos Humanos, 

compreende-se a violência como todo agenciamento capaz de violar alguém.  A 

autora trata “da violência como ruptura de qualquer forma de integridade da vítima: 

integridade física, integridade psíquica, integridade sexual, integridade moral” 

(SAFFIOTI, 2015, p. 17-18). 

De acordo com Saffioti (2015), a violência de gênero está inserida no conceito 

de violência. Contudo, ela salienta que a violência de gênero não se confunde com a 

expressão “violência contra mulheres”. A estudiosa afirma que a violência de gênero 

é um conceito mais geral, na medida que abarca mulheres, crianças e adolescentes, 

independentemente do sexo. Na expressão “violência de gênero”, não se especifica a 

qual gênero a violência se dirige ou parte (SAFFIOTI, 2015). 

Por exemplo, se dois homens disputam uma mulher e, para tanto, agridem-se, 

ter-se-ia uma violência de gênero. A violência de gênero, portanto, abrange quaisquer 

violências relacionadas às relações de gênero. Ao usar somente “gênero”, a autora se 

refere às violências cometidas e sofridas por homens e mulheres. Porém, ressalta que 

as mulheres são as grandes vítimas das violações (SAFFIOTI, 2015). 

Ainda de acordo com Saffioti (2015), a violência de gênero é mais ampla, 

porquanto envolve, além de outras violações, a violência familiar. A violência familiar 



18 

se subdivide em: intrafamiliar e doméstica. Esses conceitos não são sinônimos, já que 

a primeira diz respeito às violações praticadas dentro de um núcleo familiar, o que 

envolve pais, mães, filhos e até mesmo outros parentes (SAFFIOTI, 2015). 

A violência intrafamiliar transcende os limites geográficos de um domicílio, já a 

violência doméstica está concentrada neste território. Em contrapartida, a violência 

doméstica pode envolver sujeitos que não integram o núcleo familiar. Por exemplo, o 

estupro de empregadas domésticas constitui um tipo de violência doméstica bastante 

comum (SAFFIOTI, 2015). 

 

Compreendida na violência de gênero, a violência familiar pode ocorrer no 
interior do domicílio ou fora dele, embora seja mais frequente o primeiro caso. 
A violência intrafamiliar extrapola os limites do domicílio (...) A violência 
doméstica apresenta pontos de sobreposição com a familiar. Atinge, porém, 
também pessoas que, não pertencendo à família, vivem, parcial ou 
integralmente, no domicílio do agressor, como é o caso de agregadas(os) e 
empregadas(os) domésticas (os) (SAFFIOTI, 2015, p. 71). 

 

Entretanto, cabe aqui demonstrar que a definição de violência de gênero é 

ainda mais ampla do que se imagina. A violação sofrida pela mulher vai muito além 

do corpo brutalizado, assim como o agressor também transcende a figura de um só 

indivíduo. Fato é que a violência de gênero se perpetra em dimensões estruturais na 

sociedade, partindo da esfera privada à pública. 

Para o sociólogo Roberto Efrem, a violência de gênero, em especial a sexual, 

opera-se em duas dimensões intimamente ligadas e interdependentes. Segundo ele, 

a primeira dimensão corresponde ao próprio ato de violência, é o estupro, a lesão, o 

assassinato. Enquanto a segunda, materializa-se através do corpo institucionalmente 

brutalizado pelas narrativas do Estado, as quais forjam documentos públicos, 

denúncias, inquéritos policiais e processos judiciais (EFREM, 2017). 

 

Essa “brutalidade” opera, segundo venho percebendo, em duas dimensões 
umbilicalmente comprometidas, de difícil diferenciação, e que sobrevivem 
amalgamadas uma à outra. Apenas didaticamente, poder-se-ia dizer que a 
primeira dessas dimensões concerniria ao corpo brutalizado pelo “ato” da 
violência. O ato correspondente ao golpe de espingarda contra a cabeça de 
Emília, por exemplo. A segunda delas consistiria no corpo brutalizado pelas 
narrativas que o forjam em documentos e denúncias ou mesmo nos autos de 
inquéritos policiais e processos judicias (EFREM, 2017, p. 7). 

 

Isso significa que os estereótipos, preconceitos e discriminações de gênero que 

estão presentes na cultura e profundamente incrustados nas consciências dos 



19 

indivíduos são, diversas vezes, absorvidos pelos operadores do Direito. Por óbvio, 

juristas, que agem em nome do Estado, não raramente refletem esses estereótipos 

discriminatórios na prática jurídica (PIMENTEL e SCHRITZMEYER, 1998).  

De fato, é inegável que as mulheres conquistaram algumas garantias e, 

teoricamente, foi-lhe dada a posição de sujeito de direitos, tal qual ao homem. No 

entanto, é perceptível que a violência de gênero ainda se engendra em diversos 

âmbitos sociais. Diz-se, nesta senda, que a violência de gênero se bifurca, 

entranhando-se tanto na esfera pública quanto na privada. Perfaz-se, então, através 

da violência propriamente dita, de cunho individual, mas não se restringe a ela. De 

modo que se concretiza, também, por meio de uma faceta institucionalizada. 

 

2.3 As Relações de Gênero no Direito 

 

As diferentes instituições sociais, a cultura, os sistemas econômicos e a política 

são estruturas de poder que se retroalimentam de forma constante, ou seja, estão 

intrinsecamente interligadas, bem como são dependentes umas das outras. Em 

virtude disso, a concepção de um ordenamento jurídico neutro e desconectado de 

fatores socioculturais é ilusória. Por isso, é inegável que ele foi fundado, 

historicamente, sobre pressupostos patriarcais que desvalorizam o gênero feminino. 

No Direito, as mulheres sempre ocuparam uma posição social de subordinação, 

o que deixa claro o caráter masculino desse discurso. Assim, as normas jurídicas 

alocam a mulher ao âmbito privado, não a considerando um sujeito de direito 

equivalente ao homem. Na realidade, por vezes, sequer a considerou (REVOREDO, 

2006).  

Nesse contexto, o Direito serviu como ferramenta de dominação masculina, 

uma vez que diversas normas previam o controle sobre os corpos femininos, como 

aquelas que estabeleciam o direito ao voto apenas para os homens ou até mesmo as 

que criminalizam o aborto (JARAMILLO, 2000).  

 O Direito foi fundado e composto, de maneira majoritária, por homens. A esfera 

pública é essencialmente masculina, pois são os homens que elaboram as leis, são 

eles que ocupam os cargos de juízes, promotores, delegados, advogados, defensores 

e doutrinadores. Em regra, às mulheres cabem os papéis de mãe, esposa e 

empregada doméstica, subalternas aos homens e confinadas à esfera privada 

(SANTOS, 2015). 



20 

Além do predomínio dos homens no mundo jurídico, nota-se que existe a 

presença de uma linguagem feita exclusivamente para eles, excluindo-se assim as 

mulheres. Isso ocorre, porque os critérios utilizados para a aplicação do Direito são 

masculinos. Características, como: neutralidade, imparcialidade e objetividade 

sempre estiveram ligadas à categorização do gênero masculino. E é bem sabido que 

esses são os atributos esperados da norma jurídica e dos operadores do direito 

(SMART, 2000).  

Em verdade, as normas e os operadores jurídicos, na construção e aplicação 

do Direito, apenas reproduzem os valores patriarcais, não promovendo neutralidade 

alguma. Na realidade, é bem pior do que isso, pois o ordenamento jurídico não 

somente reflete esses valores, como também é fundado sobre eles.  

É possível dizer, então, que o processo normativo tem gênero, no caso, o 

masculino.  Nesse ínterim, depreende-se que o ordenamento jurídico é pautado na 

binaridade, pois a própria legislação traz inúmeras diferenças entre homens e 

mulheres. Para tanto, utiliza-se de padrões e representações de gênero. Em outras 

palavras, pode-se dizer que o Direito fixa conceitos do que seria homem e mulher 

(SANTOS, 2015). 

Portanto, as normas, procedimentos e julgados garantem o acesso ao corpo 

das mulheres. Além disso, funcionam como ferramentas de controle da sexualidade 

feminina, reproduzindo-a sob a ótica dos homens. Isto é, ainda que se reverbere um 

discurso de proteção e garantia aos direitos das mulheres, em realidade, sua 

aplicação é constituída por instituições e sujeitos forjados no seio de uma sociedade 

patriarcal. Dessa maneira, mesmo que implicitamente, as mulheres saem em 

desvantagem (JARAMILLO, 2000). 

Por conseguinte, delitos sexuais (como o crime de estupro) quase sempre 

permanecem impunes, uma vez que os operadores do Direito e os demais sujeitos 

processuais são socializados e orientados por ideias machistas, aplicando esses 

mesmos valores na persecução penal. Assim, por exemplo, definem o que seriam as 

vítimas “corretas” ou “verdadeiras”. 

O estupro e os demais delitos sexuais são encarados pelos operadores do 

direito como instrumentos de correção para os desvios do que se considera uma 

mulher “correta”. Durante toda a persecução penal, desde a investigação, passando-

se pelo julgamento até a execução da pena, a “responsabilidade” da vítima é verificada 



21 

para que se possa avaliar o quanto a ofendida “contribuiu” com a própria violação 

(LIMA, 2012). 

As representações de gênero se iniciam com a fase investigativa, em 

delegacias de polícia. Desde logo, surgem questionamentos sobre as roupas da 

vítima, se estava acompanhada, se há um namorado ou marido, perguntam-lhe por 

qual motivo não estava em casa e, por fim, se realmente não consentiu (LIMA, 2012). 

Ademais, os sucessivos questionamentos, acompanhados de uma carga de 

sugestividade, dão causa a um processo de revitimização. no qual a ofendida revive 

toda a violência sofrida. 

Na seara processual, percebe-se que o discurso machista continua a ser 

propagado. Esse fato demonstra que os valores patriarcais extrapolam os limites da 

esfera privada e invadem a pública. Os profissionais da área, formados por esses 

valores desde a infância, não deixam de refleti-los em sua atuação (LIMA, 2012). 

Consequentemente, a persecução penal que, em tese, pretende-se justa e isonômica, 

perfaz-se como percursora de um discurso excludente, ao invés de promover o bem 

comum. 

Cabe aqui comentar sobre a definição de patriarcado. Esta não é uma definição 

intersubjetiva, de modo algum! O conceito de “patriarcado”, muitas vezes, é associado 

a algo distante, intangível, quase que fantasmagórico. Trata-se disso uma inverdade. 

Para Saffioti (2015), o patriarcado nasce umbilicalmente ligado ao contrato social, um 

não se dissocia do outro. 

 

Integra a ideologia de gênero, especificamente patriarcal, a ideia, defendida 
por muitos, de que o contrato social é distinto do contrato sexual, restringindo-
se este último à esfera privada. Segundo este raciocínio, o patriarcado não 
diz respeito ao mundo público ou, pelo menos, não tem para ele nenhuma 
relevância. Do mesmo modo como as relações patriarcais, suas hierarquias, 
sua estrutura de poder contaminam toda a sociedade, o direito patriarcal 
perpassa não apenas a sociedade civil, mas impregna também o Estado. 
Ainda que não se possa negar o predomínio de atividades privadas ou íntimas 
na esfera da família e a prevalência de atividades públicas no espaço do 
trabalho, do Estado, do lazer coletivo, e, portanto, as diferenças entre o 
público e o privado, estão estes espaços profundamente ligados e 
parcialmente mesclados. Para fins analíticos, trata-se de esferas distintas; 
são, contudo, inseparáveis para a compreensão do todo social. “A liberdade 
civil depende do direito patriarcal” (SAFFIOTI, 2015, p. 57). 

 

Segundo Saffioti, o contrato social é também um contrato sexual, na medida 

em que cria a liberdade do homem e a sujeição da mulher. O direito patriarcal, que 



22 

possibilita aos homens acesso ao corpo da mulher, é criado pelo contrato social 

(SAFFIOTI, 2015). 

Quando se diz que o contrato sexual é distinto do social, restringe-se aquele à 

esfera privada, íntima, pessoal e familiar. Ocorre que as esferas públicas e privada, 

apesar de distintas, são intimamente interligadas. Em razão disso, depreende-se que 

o patriarcado permeia o estado como um sistema. Portanto, tudo que dele se origina, 

inclusive o ordenamento jurídico, está inerentemente ligado ao conceito de patriarcado 

(SAFFIOTI, 2015).  

Nesse contexto, o patriarcado nasce com a figura do pater, o pai como chefe 

do clã. Embora seja legítimo afirmar-se que ainda se vive sob a lei do pai, fato é que 

a figura do marido prevalece nas sociedades contemporâneas complexas. Isso ocorre, 

porque é o marido que dá à luz ao contrato sexual. Sobre o que foi exposto, sintetiza 

Saffioti (2015) o conceito de patriarcado: 

 

Sistematizando e sintetizando o acima exposto, porque: 1 – não se trata de 
uma relação privada, mas civil; 2 – dá direitos sexuais aos homens sobre as 
mulheres, praticamente sem restrição. Haja vista o débito conjugal explícito 
nos códigos civis inspirados no Código Napoleônico e a ausência sistemática 
do tipo penal estupro no interior do casamento nos códigos penais. Há 
apenas uma década, e depois de muita luta, as francesas conseguiram 
capitular este crime no Código Penal, não se tendo conhecimento de se, 
efetivamente, há denúncias contra maridos que violentam suas esposas. No 
Brasil, felizmente, não há especificação do estuprador. Neste caso, pode ser 
qualquer homem, até mesmo o marido, pois o que importa é contrariar a 
vontade da mulher, mediante o uso de violência ou grave ameaça; 3 – 
configura um tipo hierárquico de relação, que invade todos os espaços da 
sociedade; 4 – tem uma base material; 5 – corporifica-se; 6 – representa uma 
estrutura de poder baseada tanto na ideologia quanto na violência 
(SAFFIOTI, 2015, p. 60). 

 

Como visto, o sistema patriarcal se estrutura de forma hierarquizada, assim 

como se materializa em todos os espaços socias, inclusive e essencialmente no 

Estado. Logo, é possível dizer que o Direito segue a mesma linha de raciocínio do 

direito patriarcal. A crítica que aqui se faz aponta que o ordenamento jurídico, em 

especial o Direito Penal, nunca teve proposta de ser correto, mas de agir a partir da 

seletividade penal, promovendo a desigualdade necessária para o racismo, o 

capitalismo e o patriarcado.  

A “correção” destinada às vítimas não somente resguarda um caráter 

punitivista, mas como o próprio nome prevê, objetiva também ensinar àqueles que 

transgridam as representações de gênero. Nesse contexto, as decisões judiciais 



23 

funcionam, portanto, como avisos para mulheres que não correspondem às 

expectativas morais que a sociedade impõe (LIMA, 2012). Tal fato pode ser 

nitidamente comprovado através de alguns julgados sobre o tema. 

 

APELAÇÃO CRIMINAL. crime contra a liberdade sexual. estupro. AUSÊNCIA 
DE VIOLÊNCIA. EXPERIÊNCIA SEXUAL ANTERIOR DA VÍTIMA. 
SENTENÇA ABSOLUTÓRIA. MANUTENÇÃO. 

 
A prova dos autos mostrou-se insuficiente para embasar, com a certeza 
necessária, um veredicto condenatório. Percebe-se que o réu mantinha um 
relacionamento amoroso com a vítima, que afirmou ter se apaixonado pelo 
acusado, com a prática consentida de sexo. Não há nos autos qualquer 
indício de violência por parte do acusado. Ademais, a ofendida não era mais 
virgem quando começou a se relacionar com o réu, do que se conclui que já 
possuía experiência sexual, não se podendo afirmar que o réu a tenha 
seduzido. Não sendo possível, no processo penal, a condenação com base 
apenas em indícios e suposições, impõe-se a manutenção da sentença 
absolutória, com fundamento no art. 386, VII, do CPP. APELO 
DESPROVIDO. (ACR Nº 70045425295, Sétima Câmara Criminal, TJRS, Rel. 
Des. Carlos Alberto Etcheverry, Publicado em 26/04/2012). 

 

A decisão acima, pertencente ao Tribunal de Justiça do Rio Grande do Sul, 

julgou a apelação RS Nº 70045425295. No presente processo, o réu foi acusado pelo 

estupro de uma menor de 14 anos, portanto, incidira no crime de estupro de 

vulnerável, tipificado no artigo 217-A do Código Penal (BRASIL, 1940). No entanto, o 

réu foi absolvido, já que houve a comprovação de experiência sexual anterior da 

vítima, o que descaracterizava o crime no entendimento dos julgadores.  

É cristalino que o judiciário exerce, de fato, um controle sobre os corpos 

femininos. As sentenças e acórdãos são genuínos arautos de valores androcêntricos, 

uma vez que evidenciam o teor disciplinar e corretivo das decisões. Dita-se, então, 

um modo “correto” de agir perante a sociedade, e não apenas isso, impõe-se também 

uma vítima “correta”. 

Em 1975, Michel Foucault publica sua mais famosa obra, Vigiar e Punir. 

Segundo o autor, o poder disciplinar se faz presente em distintas instituições de poder, 

tais quais prisões e escolas. Essas instituições contribuem para a docilização dos 

corpos através de um saber que disciplina e corrige comportamentos desviantes 

(FOUCAULT, 2002). Nesse sentido, o ordenamento jurídico se enquadra como 

instituição que propaga um discurso machista, punindo e disciplinando aqueles que 

dele se desviam. 

Teoricamente, o Direito se pretende enquanto garantidor da liberdade e 

dignidade da mulher, inclusive, positiva isso em diversos dispositivos, desde a 



24 

Constituição até as leis esparsas. Contudo, o sistema jurídico é estruturalmente 

incapaz de proteger a mulher. Em verdade, constitui-se como seu verdadeiro algoz, 

porquanto exerce um controle de sua autonomia e sexualidade. 

Em vista dos argumentos apresentados, fica perceptível que a reprodução das 

representações de gênero não se concretiza apenas nas instituições informais ou no 

âmbito privado das relações humanas. Na realidade, é na violência institucionalizada 

que a desigualdade ganha força. Nesse ponto, encontra-se o Direito, uma estrutura 

de grande poder e influência social, mas que julga a mulher pela medida do homem. 

 

2.4 Raça e Classe nos Crimes Sexuais 

 

Conhecer o passado brasileiro permite entender como as relações sociais de 

raça, classe e sexo se interdependem e se condicionam. Essa análise evidencia as 

raízes das desigualdades no país que vai desde o regime escravista-patriarcal colonial 

até a atualidade. A partir disso, compreende-se que não existe uma vítima geral dos 

abusos, e sim mulheres concretas, cada qual com suas especificidades, inseridas 

assim em recortes sociais de sexo, classe e raça (CISNE, 2021). 

A própria colonização brasileira foi marcada pelo estupro de várias mulheres. 

Durante o povoamento europeu, meninas e mulheres indígenas foram violadas 

constantemente pelos colonizadores. Além disso, os portugueses exploraram as 

terras brasileiras por séculos, utilizando-se, para tanto, de mão-de-obra escrava, seja 

indígena ou negra. Ocorre que o tráfico negreiro era bastante lucrativo para os 

portugueses, visto que lhes permitiam explorar as riquezas das novas terras a baixos 

custos. Em virtude disso, a mão-de-obra negra passou a ser largamente utilizada 

(CISNE, 2021). 

Os negros, em geral, eram vistos como coisas, mas a mulher negra guardava 

uma particularidade, era uma coisa no feminino. Além do trabalho forçado e dos 

castigos físicos, a mulher escravizada era destinada à reprodução da força de trabalho 

e à satisfação de seus senhores (CISNE, 2021). 

Para Collins (2019, p. 140), “a ideologia dominante na era da escravidão 

estimulou a criação de várias imagens de controle inter-relacionadas e socialmente 

construídas da condição de mulher negra”. Essas imagens, segundo ele, refletiam o 

interesse do grupo dominante em manter a subordinação das mulheres negras.  



25 

Diferentemente das mulheres negras, as mulheres brancas poderiam ser 

validadas socialmente, se correspondessem às expectativas consideradas para uma 

“mulher correta”. Em outras palavras, se a branca fosse doce, submissa, casta, 

doméstica seria vista como “a mulher certa” para o casamento e para a maternidade. 

Com isso, a raça dividiu as mulheres em duas classificações “as honestas e 

assexuais, protegidas pelo casamento, e seu oposto, as imorais e sexuais” (COLLINS, 

2019, p. 232). As mulheres negras, coisificadas ao extremo, estavam nesta última 

categoria. 

A abolição da escravidão não surtiu grandes efeitos na vida de mulheres e 

homens racializados. Aliás, ela ocorreu, tão somente, porque se tornou menos 

onerosa ao sistema capitalista. A escravidão, então, deu lugar ao trabalho assalariado, 

no qual os sujeitos vendiam sua força de trabalho por uma pequena contraprestação 

pecuniária (CISNE, 2021). 

 

Abandonados à própria sorte, após anos de escravização, sem reformas 
sociais estruturais que os integrassem, negros e negras foram despejados 
das terras em que tanto trabalharam, sem escolaridade e direito de estudar, 
incapacitados de atender as requisições do mercado emergente. 
Permaneceram a possuir apenas a sua força de trabalho, mas agora tinham 
apenas o direito de trocá-la, sem nenhuma garantia de moradia, alimentação 
e vestuário (CISNE, 2021, p. 354). 

 

Mulheres negras e indígenas foram estupradas consecutivamente na 

colonização patriarcal e racista ocorrida no Brasil. Sinalizadas, até a atualidade, pelas 

relações de raça e classe, não é coincidência que essas mulheres sejam as maiores 

vítimas de delitos, como o estupro e o feminicído. Devido ao estado de vulnerabilidade 

social em que se encontram, tornam-se “alvos fáceis” para homens, principalmente, 

àqueles que exercem algum poder ou privilégio sobre elas.  

 

Enquanto a taxa de homicídios de mulheres não negras teve crescimento de 
4,5% entre 2007 e 2017, a taxa de homicídios de mulheres negras cresceu 
29,9%. Em números absolutos a diferença é ainda mais brutal, já que entre 
não negras o crescimento é de 1,7% e entre mulheres negras de 60,5% 
(IPEA; FBSP, 2019b, p.38 – 39 apud CISNE, 2021, p. 360). 

 

É perceptível, portanto, que as relações de gênero não são as únicas esferas 

de poder que interferem na apuração dos crimes sexuais. Na persecução penal e em 

todo ordenamento jurídico, os desnivelamentos não se limitam às categorizações de 



26 

gênero. Nota-se que a prática jurídica também é atravessada por questões de classe 

e raça, tanto no que diz respeito à vítima quanto ao seu agressor (ROSSI, 2015). 

Isso significa dizer que há vítimas e vítimas, assim como há infratores e 

infratores, tomando-se como base a posição social e a raça desses indivíduos. Ou 

seja, “a criminalização é orientada pela seleção desigual de pessoas, e não pela 

incriminação igualitária de condutas” (ROSSI, 2015, p. 55).  

Por consequência direta disso, a vitimização e a criminalização de pessoas 

negras e pobres recebem um olhar diferenciado da justiça. Agressores recializados e 

empobrecidos são punidos do modo mais severo do que aqueles que são brancos e 

abastados. Já as vítimas das camadas populares perdem ainda mais a credibilidade 

perante o judiciário e a sociedade. 

Ainda hoje, a mulher negra continua sendo vítima da escravidão, na medida em 

que traz consigo a herança da “coisificação” de seu povo. Como dito anteriormente, 

da negra não somente se cobrava o trabalho, mas também a satisfação sexual. Em 

razão disso, as mulheres racializadas são atreladas a estereótipos hiperssexualizados 

(CISNE, 2021). É nesse contexto que as falas das negras são descredibilizadas pelo 

judiciário, pois está cediço no imaginário popular que elas são mulheres 

“naturalmente” mais imorais. 

Assim, as relações de raça e classe fazem parte da violência sexual. Por 

exemplo, há também uma larga diferença quando a vítima do estupro é pobre e 

quando ela é filha de um grande empresário. Sobre o assunto, comenta o professor 

Roberto Efrem (2017), ao analisar o caso da menina Emília. Em um certo dia, a jovem 

desapareceu de sua residência sem deixar quaisquer vestígios. Em virtude disso, 

seus familiares buscaram por notícias da menina, pedindo ajuda ao delegado e ao 

secretário de segurança do local (EFREM, 2017). 

Contudo, os agentes públicos mostraram uma postura indisposta na resolução 

do caso. Posteriormente, após muitos dias, descobriu-se que a garota foi assassinada 

após ter sido vítima de um estupro. Emília era de origem pobre e vivia com a família 

no sertão paraibano. Para Efrem (2017), Emília não era uma vítima óbvia, porquanto 

não atendia aos requisitos sociais que lhe possibilitariam figurar como tal. Ou seja, 

Emília não era rica, não era de família abastada, pelo contrário, a menina viva apenas 

com a mãe e os irmãos em uma residência simples (EFREM, 2017).   

 



27 

Disso se conclui, porém, que seu corpo e sua vida não são inteiramente 
apreensíveis, ao menos, por exemplo, quanto às relações de gênero, 
sexualidade e classe que os constituem e constituem a brutalidade que 
assinalou sua morte e, antes, caracterizou as indisposições de um delegado 
de polícia ou de um secretário de segurança (...) (EFREM, 2017, p. 13). 

 

É claro que toda mulher pode ser vítima de um crime de natureza sexual, 

inclusive, mulheres brancas e de classes mais altas. Todavia, é inegável que os 

estereótipos étnicos e sociais de cada mulher interferem na prática jurídica. O que não 

surpreende, tendo em vista que o racismo e as desigualdades de classe também 

fazem parte das estruturas de controle social, bem como constituem-se enquanto 

ferramentas da violência institucionalizada.  

 

(...) além da violência sexual representada por diversas condutas masculinas 
(estupro, atentado violento ao pudor, etc.), a mulher torna-se vítima da 
violência institucional plurifacetada do sistema, que expressa e reproduz, por 
sua vez, dois grandes tipos de violência estrutural da sociedade: a violência 
das relações sociais capitalistas (a desigualdade de classe) e a violência das 
relações sociais patriarcais (traduzidas na desigualdade de gênero) recriando 
os estereótipos inerentes a estas duas formas de desigualdade, o que é 
particularmente visível no campo da violência sexual. A passagem da vítima 
mulher ao longo do controle social formal acionado pelo sistema de justiça 
criminal implica, nesta perspectiva, vivenciar toda uma cultura da 
discriminação, da humilhação e da estereotipia (LIMA, 2012, p. 16). 

 

Desse modo, o Direito que tem o dever de dirimir as injustiças produzidas no 

seio social, na verdade, apresenta-se como grande precursor dos estereótipos de 

gênero, raça e classe. Infelizmente, há que se falar que a investigação policial, o 

processo judicial, a execução da pena e até a elaboração das normas serão mais 

eficientes ou não, dependendo de quem sejam os sujeitos envolvidos nos delitos. 

 

3 A CONSTRUÇÃO HISTÓRICA DAS VÍTIMAS DE CRIMES SEXUAIS 

 

Segundo Guilherme Souza Nucci (2012), doutrinador brasileiro, o estupro é 

uma violência milenar, presente nas mais diversas sociedades, nos mais diferentes 

lapsos temporais. De acordo com Nucci (2012), desde a Antiguidade, esse crime era 

reprimido, na medida em que maculava um conjunto de bens jurídicos valiosíssimos, 

tais quais a integridade e a vida das vítimas. Não à toa, a dignidade sexual, no 

contexto contemporâneo, foi elevada ao patamar de preceito jurídico fundamental. 

Contudo, ao se traçar um percurso sobre a historicidade dos delitos de natureza 

sexual, nota-se que a tutela da dignidade sexual nem sempre fora tratada assim. 



28 

Historicamente, o Direito nunca tutelou, de modo genuíno e eficiente, a dignidade 

física e moral da mulher.  

Na realidade, no estudo adiante será perceptível que diversos padrões de 

violência, ainda que antigos, são reproduzidos na atualidade. Com efeito, embora as 

épocas e os lugares apresentem suas especificidades históricas, a objetificação e a 

culpabilização das vítimas continuam sendo os grandes denominadores comuns entre 

eles.  

 

3.1 Vitimização e Propriedade  

 

Na Idade Antiga, surgem as primeiras repressões aos delitos sexuais. Nessa 

época, um conjunto de povos distintos ocupavam o globo terrestre. Esses povos eram 

fortemente marcados pelas mais diversificadas culturas, ou seja, suas línguas, 

crenças e costumes variavam cabalmente de um para outro. Por consequência direta 

disso, as normas que regiam cada civilização também eram bem diferentes 

(PORTINHO, 2019). 

Porém, durante esse período, os regramentos deixavam claro que as punições 

referentes ao delito de estupro não objetivavam a proteção da vida e da integridade 

física da mulher ofendida. Na realidade, as normas existiam como uma forma de 

assegurar a propriedade do homem, pois a mulher não era vista como um sujeito de 

direitos, e sim como um objeto ou território que pertencia ao pai ou ao marido (LIMA, 

2012). 

Desse modo, o estupro era considerado um crime contra o patrimônio, pois o 

bem jurídico tutelado era a posse ou a propriedade de um homem, jamais a dignidade 

da mulher estuprada.  Logo, não só o estupro era enquadrado como uma mácula à 

propriedade masculina, já que agredir e sequestrar uma mulher de seus proprietários 

legítimos também seriam consideradas condutas violadoras do domínio de outro 

homem (VILHENA e ZAMORA, 2004).  

Na “Lei de Moisés”, por exemplo, caso um homem violasse uma mulher virgem 

ou noiva dentro dos limites da cidade, ambos eram apedrejados até a morte. Se o 

crime acontecesse fora da cidade, somente o homem era apedrejado. Enquanto isso, 

no Código de Hamurábi, o estupro era definido no artigo 130 da seguinte forma: “se 

alguém viola a mulher que ainda não conheceu homem e vive na casa paterna e tem 



29 

contato com ela e é surpreendido, este homem deverá ser morto e a mulher irá livre” 

(PORTINHO, 2019, p. 137-158). 

Em relação ao povo hebraico, por exemplo, as penas do delito de estupro 

costumavam ser bastante severas. Segundo a tradição, culminava-se a pena de morte 

ao homem que violentasse a mulher já prometida em casamento. No entanto, caso a 

mulher fosse virgem e não desposada, o agente deveria pagar 50 ciclos de prata 

(moeda da época) ao pai da vítima e, além disso, casar-se com ela (PORTINHO, 

2019). 

Já no Egito Antigo, a pena também era rigorosa, pois o estupro era punido com 

a castração. Na Grécia, inicialmente, aplicava-se uma pena pecuniária, a multa. 

Todavia, a legislação ficou mais severa com o tempo, aplicando-se a pena de morte. 

Como a Polis Grega era ampla e diversificada, algumas penas variavam conforme o 

costume de cada local, mas a maior parte deles seguiam essa lei (KOSHIBA, 1996). 

Os povos da Germânia na Antiguidade, também denominados de “bárbaros”, 

variavam bastante a forma de punir seus criminosos. Em alguns casos, se o infrator 

fosse nobre, somente arcaria com uma pena pecuniária. Se fosse escravo, a pena era 

de morte. Reinava entre esses povos o direito privado de vingança, isto é, havendo o 

cometimento do delito, nascia o direito de vingar-se do estuprador. Em geral, a 

vendeta cabia à família da vítima, pois o clã como um todo teve a honra maculada 

(GUSMÃO, 1981). 

À vista dos exemplos mencionados, é perceptível que as primeiras civilizações 

humanas já delineavam um papel específico para as vítimas de crimes sexuais. Nesse 

primeiro momento, a mulher era tratada como um mero objeto pertencente ao homem, 

pois as normas deixavam claro o forte caráter patrimonialista sobre o corpo feminino. 

Assim, estuprar, assediar, importunar, agredir e sequestrar uma mulher não seria 

diferente de roubar ou danificar um patrimônio, porquanto este era o verdadeiro bem 

jurídico tutelado à época. 

Em virtude disso, pode-se afirmar que os delitos de natureza sexual são 

historicamente crimes patrimoniais, uma vez que surgem de tal modo. De certo, essas 

infrações realmente encontraram óbice em distintos ordenamentos jurídicos da 

Antiguidade. Todavia, a reprovabilidade social dessas condutas não pretendia punir o 

estuprador pelos prejuízos causados à mulher, tão pouco almejava salvaguardar a 

dignidade física e psíquica desta.   



30 

Nesse cenário, apesar dos grandes avanços na legislação, não se pode negar 

que o Direito é um produto histórico das relações humanas. Em seu livro “História do 

Direito: Geral e Brasil'', a escritora Flávia Lages Castro afirma que o mundo jurídico é 

produto direto da sociedade, logo é eminentemente histórico, o que também o torna 

cultural.   

 

Sendo o Direito uma produção humana, ele também é cultura e é produto do 
tempo histórico no qual a sociedade que o produziu ou produz está inserida. 
Plagiando o ditado árabe, poderíamos afirmar que o direito se parece com a 
necessidade histórica da sociedade que o produziu; é, portanto, uma 
produção cultural e um reflexo das exigências desta sociedade” (CASTRO, 
2009, p. 4). 

 

É inconteste que as percepções patriarcais e patrimonialistas ainda repercutem 

nas normas e decisões judiciais da atualidade, porquanto são “heranças” de uma 

punibilidade penal que nasce para reafirmar que o corpo da mulher é um território ou 

patrimônio masculino. Na verdade, o caráter historicamente abominável dos delitos 

sexuais decorre da mácula à propriedade e à honra de um homem, e não da ofensa 

à mulher. Nessa conjuntura, o Direito intervém tão somente para proteger e assegurar 

essa relação de poder e domínio. 

 

3.2 A Idealização da Vítima Perfeita 

 

O sujeito passivo é um conceito jurídico que se refere, na seara penal, ao titular 

do bem jurídico lesado ou ameaçado pela conduta criminosa de alguém (NUCCI, 

2021). Em outras palavras, esse termo costuma se referir às vítimas dos delitos. 

Ocorre que na Antiguidade e na Idade Média, à mulher não era atribuída a condição 

de sujeito passivo dos crimes sexuais, ou seja, ela sequer era vista como uma vítima. 

Portanto, como a mulher era uma propriedade do homem, este era o verdadeiro sujeito 

passivo dos crimes em questão. 

Contudo, mesmo sendo encarada como um mero objeto, a postura moral da 

mulher desde sempre foi cogitada. Na apuração e punição do estupro, a 

personalidade e o caráter são verdadeiros requisitos para a configuração do crime. 

Ou seja, para que uma mulher fosse considerada estuprada, deveria cumulativamente 

assumir um papel pré-estabelecido pelas sociedades.  



31 

Um bom exemplo disso, encontra-se no ordenamento da Roma Antiga, já que 

a civilização condenava a prática do estupro, desde que preenchida uma condição. 

Nesse caso, o estuprador só seria penalizado se a mulher violada fosse virgem ou, 

ainda, viúva honesta e de caráter idôneo. (FUNARI, 2003) 

É visível, assim, que nos sistemas patriarcais, separa-se a mulher casta da 

mulher desvirtuada. A partir dessa perspectiva, surgem diversas idealizações sociais 

a respeito dos delitos de natureza sexual, quais sejam a vítima perfeita e o agressor 

perverso ou doente. Segundo Georges Vigarello, “a virgindade é o ornamento dos 

costumes, a santidade dos sexos, a paz das famílias e a fonte das maiores amizades” 

(VIGARELLO, 1998, p. 19). Portanto, a mácula à castidade feminina consistiria em 

uma mácula à honra de sua família, violação esta que só poderia ser causada por um 

“monstro” ou “demente”. 

 Avançando-se na história, há que se dizer que o ano de 476 d.C. foi um grande 

marco para a humanidade, em virtude da queda do Império Romano do Ocidente. 

Após o declínio da então civilização romana, o Sistema Jurídico Germânico 

predominou na Europa. Nesse período, surgiram os primeiros ideais sobre Estado e 

contrato social. Conjunturalmente, o Direito Germânico buscou fortalecer o conceito 

de Estado como um ente precursor da ordem social, afastando-se assim do direito 

privado da vingança (BOBBIO, 1992). 

É imprescindível dizer que o Direito Canônico, conhecido como Direito da 

Igreja, também foi outro sistema de normas que trouxe mudanças relevantes ao 

ordenamento da época. O clero realmente marcou o Direito na Idade Média, pois 

efetuou relevantes contribuições à seara penal (PRADO, 2002). 

O Direito Eclesiástico, obviamente, era sinalizado pela forte presença de ideais 

cristãos, em especial, a moral. Diferente do Direito Romano que punia o agente com 

o intuito de promover a conservação social e dos germânicos que primavam pelo 

princípio individualista, o Direito Canônico trazia à baila jurídica o postulado superior 

da ordem moral (PRADO, 2002). 

Por conseguinte, a moral cristã acarretou um grande impacto nos delitos de 

estupro. O papel de vítima moralmente pré-estabelecido reaparece no Medievo de 

modo mais intenso do que na Idade Antiga. Na visão do senso comum, o estupro era 

visto como uma consequência natural ou até mesmo como um castigo destinado 

àquelas que apresentavam comportamentos desviantes (LIMA, 2012). 



32 

Portanto, esperava-se das mulheres que fossem boas filhas, castas, puras, 

recatadas e dedicadas às crias e ao marido. Quando muito, somente estas poderiam 

figurar como genuínas vítimas da violência sexual. Disso, depreende-se que a conduta 

da mulher sempre foi determinante para a ocorrência do estupro. Quão mais 

desviantes, mais acessíveis eram os seus corpos. 

Nesse ponto, situa-se o Direito Canônico, nele o crime de estupro só restaria 

configurado se a mulher preenchesse determinadas condições (LIMA, 2012). Logo, é 

possível dizer que haveria, naquele cenário, um crime com um sujeito passivo próprio, 

porque para a consumação do delito era preciso que a vítima fosse virgem, idônea e, 

ainda, que houvesse o emprego de violência física. Isso significa que a vitimização da 

mulher dependia de propriedades especiais, por isso, era uma vítima própria ou 

condicional. 

Contextualmente, a religiosidade cristã fortalece, desde logo, o antagonismo 

perfeito entre a vítima santificada e o agressor perverso. Na história, as narrativas que 

conduzem à idealização da violência sexual são arquitetadas, porquanto ao passo que 

à mulher cabe o matrimônio, a virgindade e a pureza, ao agressor cabe o papel de 

algoz desses elementos. Esses arquétipos são essenciais em um sistema 

patriarcalista, vez que auxiliam na despolitização dos crimes aqui tratados (EFREM, 

2017). 

Infere-se, assim, que a condição de vítima estava relacionada à reputação e 

aprovação moral da mulher. Notadamente, a Antiguidade e a Idade Média guardam 

sentidos semelhantes para o Direito. Portanto, é somente na transição para a 

Modernidade que as mudanças mais profundas ocorreram no ordenamento jurídico. 

Acerca disso, explica pontualmente a autora Rita Laura Segato (1999): 

 

O grande divisor de águas dá-se, contudo, entre sociedades pré-modernas e 
modernas. Nas primeiras, o estupro tende a ser uma questão de Estado, uma 
extensão da questão da soberania territorial, já que, como o território, a 
mulher e, mais exatamente, o acesso sexual à mesma, é mais um patrimônio, 
um bem, pelo qual os homens competem entre si...com o advento da 
modernidade e do individualismo, essa situação pouco a pouco se 
transforma, estendendo a cidadania à mulher, transformando-a em sujeito de 
Direito a par do homem. Com isso, ela deixa de ser uma extensão do Direito 
de outro homem e, portanto, o estupro deixa de ser uma agressão que, 
transitivamente, atinge um outro por intermédio de seu corpo, e passa a ser 
entendido como crime contra sua pessoa (SEGATO, 1999, p. 395). 

 

Com a Idade Moderna, o crime de estupro passou a ser visto de uma maneira 

diferente. Pela primeira vez, esse delito foi encarado como um atentado à mulher, e 



33 

não somente à propriedade. Contudo, não deixaram de existir os resquícios de 

entendimentos anteriores, uma vez que a infração constituía demasiado desrespeito 

à honra dos familiares da vítima, o que era de fato tutelado pelo direito da época 

(VIGARELLO, 1998). 

Apesar das novas leis e punições, o crime de estupro ainda era bastante 

negligenciado pelo ordenamento moderno. Desse modo, embora existissem 

investigações, tribunais e julgamentos mais sofisticados, persistia-se o pouco 

interesse em resolver os casos e sanar os danos causados à vítima, bem como 

protegê-la (VIGARELLO, 1998). 

A moral cristã também era uma forte herança de tempos pretéritos, o que 

inclusive dificultava bastante a punição do estuprador. O sexo sempre foi um grande 

tabu para o cristianismo, pois a virgindade era exaltada na religião e, até mesmo, vista 

como um trunfo. Dessarte, nenhuma mulher gostaria de estar associada a um estupro, 

porquanto seria considerada impura e indigna, ainda que a conjunção carnal não 

tenha sido consentida. Além disso, ao denunciar o crime, vários pontos sobre seu 

comportamento moral seriam suscitados e postos em questão (LIMA, 2012). 

É cristalino que a violência, por si só, não bastava para a vitimização. Segundo 

Efrem (2017): “em certos contextos narrativos, a violência produz vítima e, para isso, 

produz vida precária. A vítima compreende um corpo que é, ele mesmo, um 

testemunho”. Isso significa que à mulher cabe o ônus de provar que é uma vítima 

genuína e que não consentiu a violação. Requer-se dela um ato quase heroico para 

salvaguardar sua castidade; um “não” que se materialize de diversas formas. Por fim, 

requer-se que ela resista aos ataques do agressor com o intuito de trazer consigo as 

marcas da violação, sendo esta a única prova de sua “inocência”. 

Na Modernidade, em alguns países da Europa, a classe social da vítima 

também tinha um importante valor na apuração e resolução do delito. Isto é, caso a 

mulher fosse abastada e virgem, a infração ganharia alguns agravantes de pena. Isso 

ocorria, pois as autoridades da época entendiam que a honra daquela importante 

família foi maculada, portanto, merecia ser recomposta (LIMA, 2012). Nesse ponto, é 

visível que as relações de classe também estavam intimamente ligadas à violência de 

gênero.  

Para Efrem (2017), as vítimas de crimes sexuais nunca são óbvias. Elas são 

vítimas em potencial, pois essa qualidade fica em suspensão, a depender de sua cor, 

etnia, de quem são, de onde vieram ou a qual classe pertencem. Se às mulheres, 



34 

historicamente, coube um papel de sujeito passivo próprio, às mulheres pobres e 

racializadas sequer cabia a condição humana. 

 

A violência não é óbvia porque as “vítimas” não são óbvias (...) Dessa forma, 
os corpos e vidas das “vítimas” não são óbvios porque, a priori, não são 
obviamente choráveis, dignos de luto. Carecem de legitimidade para a 
suposição de um pranteamento generalizado (EFREM, 2017, p. 11-13). 

 

Percebe-se, então, que a mulher é uma vítima com um “desde que”. Uma vítima 

com uma condição de eficácia suspensiva. Ou seja, é vítima desde que abastada, 

desde que branca, desde que pura. Resguardadas as especificidades de cada período 

e de cada recorte social, depreende-se que a mulher é inserida no Direito como mera 

propriedade ou objeto masculino. Posteriormente, sua situação “evolui” para a de uma 

vítima condicional, quase santificada.  

Todas essas idealizações e papéis pré-definidos corroboram para a 

perpetuação e despolitização dos crimes. Segundo Marina Lima (2012), esse é o 

reflexo mais poderoso das assimetrias de gênero, pois além de manipular o imaginário 

da sociedade, mantém a mulher como objeto de domínio masculino, como vítima em 

potencial, sendo esta a pretensão de uma maioria que perpetua valores machistas e 

extingue a autonomia feminina. 

Já entre os séculos XVIII e XIX, surge a necessidade de se classificar e 

hierarquizar as condutas relacionadas às violações sexuais. Nesse contexto, nascem 

os diferentes tipos penais que compõem uma nova categoria de delitos, os chamados 

“Crimes Contra os Costumes''. Esse escalonamento garantiria a eficiência jurídica na 

resolução dos casos (LIMA, 2012). Contudo, é visível que a denominação, “costumes”, 

ainda conferia um forte caráter moral aos delitos. 

No século XIX, com a explosão do saber científico, sobrevieram fervorosos 

embates entre o discurso médico e o discurso jurídico. Especialmente influenciados 

pela Teoria Darwinista, esses discursos lutavam para definir quem seriam as 

“verdadeiras” vítimas e criminosos (CANCELLI, 2001). Fato é que as teorias científicas 

influenciaram não somente no senso comum da população, mas também no discurso 

médico-jurídico a respeito dos delitos. 

A partir desse momento, os cientistas da época começaram a traçar um perfil 

determinista para a vítima e seu respectivo delinquente. Com base no discurso 

científico, usava-se a genética e a biologia para justificar a existência de 



35 

características tidas como “inferiores”. Famosos médicos e antropólogos penais, como 

Cesare Lombroso, sustentaram que as fêmeas apresentavam caracteres 

comportamentais mais propensos à histeria, loucura e degeneratividade 

Simultaneamente, esses cientistas também delinearam um perfil de “criminoso nato” 

ou “demente”, em geral, associado aos critérios que envolviam a raça, a etnia ou a 

classe social dos indivíduos (SOIHET, 2009).  

Assim, ao buscarem explicações para o estupro e outros crimes na psiquê ou 

na biologia humana, os discursos científicos acabaram por despolitizar essas 

condutas. Novamente, a despolitização que ocorreu em períodos anteriores com a 

bestialidade do agressor e a santificação das vítimas, repete-se na Idade 

Contemporânea com uma nova roupagem. 

É somente no século XX que surgem debates mais sérios e aprofundados 

acerca dos crimes de natureza sexual. Com o advento de movimentos feministas, 

surgem os primeiros questionamentos a respeito de discursos de superioridade 

masculina e de domínio sobre o corpo da mulher. Portanto, pioneiramente, esses 

fatores foram, enfim, relacionados às práticas criminosas (LIMA, 2012). 

 

3.3 O Papel da Vítima no Direito Brasileiro 

 

No ordenamento jurídico brasileiro, os crimes sexuais são positivados, pela 

primeira vez, no Código Criminal do Império de 1830. Na referida lei, o crime de 

estupro constava no artigo 222 e sua pena era de 3 a 12 anos. Além da prisão, à 

vítima era devido um dote pecuniário. Entretanto, caso a mulher fosse prostitua, a 

pena em abstrato seria de 1 mês a 2 anos de reclusão, ou seja, a punibilidade sofreria 

uma drástica diminuição (PORTINHO, 2019). 

Diante disso, é possível inferir que a legislação penal brasileira, desde seu 

início, esteve demasiadamente atrelada aos valores morais que determinavam o 

comportamento de uma mulher em sociedade. É nítido que, originariamente, o Direito 

Penal relaciona a condição de vítima à reputação da mulher no seio da comunidade. 

Quanto a isso, não cabem grandes discussões, visto que o ordenamento pretérito 

positivava expressamente o que se considerava uma vítima “correta”. 

No mais, segundo a historiadora Marinete Rodrigues (2011), no Brasil do 

Império, políticos e grandes autoridades recorreram com certa frequência às teorias 

cientificas, por exemplo, a da hereditariedade dos caracteres genéticos contidos em 



36 

uma raça. Essas teorias eram empregues para justificar a adoção de modelos de 

exploração e dominação de homens e mulheres; brancos, negros e índios; pobres e 

escravos (RODRIGUES, 2011). 

 

As evidências, apontadas pela historiografia, mostram que tais atitudes 
condiziam com a visão de mundo daqueles que governavam e acaloravam 
os debates sobre as questões raciais, a hereditariedade biológica, a eugenia, 
a loucura, o criminoso nato, entre outros aspectos emblemáticos para os 
cientistas do século XIX. Um grupo em especial o dos “cientistas raciais e, 
mais tarde, os eugenistas, viam as mulheres como o inerentemente atávico 
arquivo vivo do arcaico primitivo”. (MCCLINTOCK, 2010: p.73). Essas 
imagens subsidiavam as sentenças judiciais e os discursos em prol da 
segregação feminina até mesmo nas mais longínquas Comarcas do Império 
brasileiro (RODRIGUES, 2011, p. 6-7). 

 

 Assim como no restante do mundo, o Direito brasileiro buscou explicações 

deterministas no cientificismo do século XIX. Às mulheres cabia, portanto, uma 

natureza inferior inerente à condição de fêmea. Em virtude disso, a família, a política, 

a polícia, o judiciário e a medicina tinham o dever de impor restrições e controle às 

atitudes femininas.  

 

As mulheres enquanto minoria social - sobretudo as subversoras da ordem 
moral e legal – quais sejas as transgressoras das fronteiras entre o lícito e o 
ilícito, chegaram às barras dos tribunais como vitimas ou rés da violência 
física. Estas foram as vítimas ideais da vigilância e do controle dos 
comportamentos sociais, impostos pelas autoridades e pelos detentores de 
algum tipo de poder político, jurídico, policial, administrativo e simbólico (...) 
(RODRIGUES, 2011, p. 6). 

 

No Império, esses discursos legitimavam o tratamento e a punição de mulheres 

“devassas”, bem como asseguravam a castidade de mulheres virtuosas e a honra de 

seus familiares. De modo simultâneo, o pensamento hegemônico também construiu, 

no imaginário do povo, a figura do “criminoso nato”, imagem esta comumente 

associada aos homens negros e pobres (RODRIGUES, 2011). 

Já o Código Penal de 1890 trouxe algumas inovações em relação às outras 

legislações estrangeiras. Em seu artigo 269, o Código positivou a definição de estupro 

como sendo a cópula violenta com mulher. No artigo seguinte, deixava claro que o 

sujeito passivo do crime poderia ser uma mulher virgem ou não, mas que esta deveria 

ser, necessariamente, “honesta”. Ademais, o tipo penal trazia uma hipótese de 

agravante nos casos em que o delito fosse praticado em concurso de duas ou mais 

pessoas (PORTINHO, 2019). 



37 

Portanto, seguindo a mesma linha de outras legislações, o Brasil 

expressamente positivou o crime de estupro e, implicitamente, consagrou-o como um 

crime de sujeito passivo próprio. Com efeito, para que a mulher fosse enquadrada 

como uma vítima, teria que necessariamente preencher alguns quesitos e imposições 

morais, isto é, ser casta, pura, virgem virtuosa…Enfim, como o aludido Código aduz: 

“honesta”. 

Em 1940, surge o atual Código Penal Brasileiro, nele havia um capítulo inteiro 

dedicado aos delitos sexuais: “Dos Crimes Contra os Costumes”. No referido diploma 

legal, o estupro estava tipificado no artigo 213, definido como a conjunção carnal com 

mulher, mediante violência ou grave ameaça. Nota-se que mesmo no Código Penal 

de 1940, esse delito ainda era encarado como uma mácula aos bons costumes 

(ALMEIDA e LEAL, 2021). Para Marcela Zamboni-Ratton (2007), a denominação 

“costumes” reforça o caráter patrimonial do crime: 

 

O estupro encontra-se no nosso Código Penal brasileiro como um crime 
contra os costumes, e não contra o indivíduo – a mulher que sofre de fato a 
agressão. Portanto, tal discurso, está ainda localizado na ordem do status, a 
defesa da mulher em prol da defesa do patrimônio masculino (RATTON, 
2007, p. 13). 

  

Nesse cenário, a legislação penal era tão somente o reflexo de todo um 

ordenamento baseado nos costumes morais da época, pois o próprio Código Civil de 

1916 tratava a mulher como um sujeito relativamente incapaz. De acordo com a antiga 

legislação civilista, a mulher não poderia realizar certos atos da vida civil sem que 

fosse assistida pelo cônjuge (BRASIL, 1916). 

 

Art. 6 - São incapazes, relativamente a certos atos ou à maneira de os 
exercer: 
I - Os maiores de dezesseis e menores de vinte e um anos;  
II - As mulheres casadas, enquanto subsistir a sociedade conjugal; 
III - Os pródigos; 
IV - Os silvícolas. 
(BRASIL, 1916) 

 

 Na realidade, a maior parte das leis atribuía à mulher características, como: 

honesta, pura, casta e virtuosa. Todos esses atributos estavam ligados à liberdade e 

ao comportamento sexual feminino. Inclusive, até recentemente, em 2005, o Código 

Penal se utilizava de termos como “mulher honesta” (ALMEIDA e LEAL, 2021). 



38 

No ano de 2005, a Lei 11.106/05 alterou o artigo 215 do Código Penal, retirando 

de sua redação a palavra “honesta” (BRASIL, 2005). No entanto, as mudanças mais 

relevantes ocorreram com a entrada em vigor da Lei n°12.015/09.  Essa legislação 

modificou a denominação “Crimes Contra os Costumes” para “Crimes Contra a 

Dignidade Sexual” (BRASIL, 2009). 

Enquanto a antiga expressão focava em como a mulher deveria se comportar 

sexualmente no meio social, a nova redação atribuiu à categoria um verdadeiro 

caráter de violação aos preceitos e direitos fundamentais das vítimas.  

 

Com efeito, a importante alteração acima descrita obriga formalmente o 
operador do direito e a sociedade de forma geral a olhar para os crimes de 
natureza sexual de forma distinta da visão utilizada no decorrer da História, 
reconhecendo que a tipificação penal em comento tem escopo de proteger 
diretamente o direito fundamental de liberdade e de disposição do próprio 
corpo (LIMA, p. 9, 2012). 

 

Outrossim, a Lei nº 12.015/09 alterou a tipificação do delito de estupro, 

porquanto passou a vigorar, com a seguinte redação: “art. 213. constranger alguém, 

mediante violência ou grave ameaça, a ter conjunção carnal ou a praticar ou permitir 

que com ele se pratique outro ato libidinoso” (BRASIL, 2009).  

Com a nova redação, ocorreu a fusão do revogado crime de atentado violento 

ao pudor com o antigo delito de estupro. Desse modo, o estupro teve sua incidência 

típico-normativa ampliada, pois o coito vaginal não seria a única conduta praticada 

para a consumação do 213, mas sim “qualquer outro ato libidinoso”. 

 

Em verdade, pela antiga redação apenas o coito vaginal era considerado 
estupro e, portanto, apenas a mulher poderia ser sujeito passivo do crime. As 
inúmeras outras condutas existentes que porventura violassem a liberdade 
sexual das pessoas se subsumiam, no máximo, ao crime de atentado violento 
ao pudor (LIMA, 2012, p. 10). 

 

Outra relevante alteração trazida com a nova redação do 213, refere-se à 

classificação deste delito. Anteriormente, somente a mulher poderia ser sujeito 

passivo do estupro. Contudo, ele passou a ser tratado como crime comum, haja vista 

que qualquer pessoa poderia figurar como autora e/ou vítima da conduta, seja do sexo 

masculino ou feminino (LIMA, 2012). 

Destaca-se, ainda, que o delito de estupro foi considerado tão gravoso para o 

ordenamento jurídico brasileiro que o legislador nacional o incluiu entre o rol de crimes 

hediondos. Logo, com a presença do delito de estupro (em todas as suas formas) na 



39 

Lei nº 8.072/90, o Direito reconhecia que o aludido crime era um verdadeiro atentado 

ao princípio da dignidade da humana (BRASIL, 1990). 

 

Cumpre salientar, ainda, que a Lei n. 12.015/2009 corroborou o 
enquadramento da infração penal de estupro, em suas formas básica ou 
qualificadas, como crime hediondo, previsto no art. 1º, inciso V, da Lei n.º 
8.072/90. Destarte, será insuscetível de anistia, graça e indulto, bem como 
de pagamento de fiança, e deverá ter a pena cumprida inicialmente em 
regime fechado (LIMA, 2012, p. 11). 

 

De fato, ocorreram relevantes modificações nas legislações brasileiras e 

estrangeiras, principalmente, em função do advento de movimentos feministas 

durante o século XIX e início do século XX. No entanto, é inegável que ainda persistem 

resquícios de uma longa historicidade de domínio e objetificação do corpo feminino. 

Embora na teoria tenha se consagrado a mulher como real sujeito passivo dos delitos 

sexuais (e não somente ela, mas agora também o homem), é bem sabido que, na 

prática, o comportamento da vítima é comumente suscitado. 

No Brasil contemporâneo, as decisões judiciais são importantes fontes para o 

Direito, pois mostram exatamente a prática jurídica. Apesar de ligado à Tradição 

Romano-Germânica, que embasa o ordenamento na positivação da lei e sobre 

pressupostos principiológicos, o Direito brasileiro também produz normas no caso 

concreto. Nessa conjuntura, os julgados são ótimos instrumentos de análise, vez que 

refletem os pensamentos e convicções dos operadores do Direito a respeito dos 

delitos sexuais.  

 

No processo de nº 0008963-29.2012.8.17.0001, igualmente oriundo da 
comarca de Recife/PE, segundo a denúncia, a vítima foi agredida e arrastada 
para dentro de um carro, sendo constrangida, mediante o emprego de 
violência, a manter conjunção carnal com o acusado, sendo o condutor do 
veículo detido por populares que presenciaram a cena. O réu foi preso em 
flagrante e a ofendida chegou a sofrer lesões em seus pés por terem ficado 
em atrito com o solo. Em sua resposta, a defesa declarou que o acusado é 
casado, pai de família, músico, benquisto na sociedade, homem de índole 
pacifica, costumeiramente respeitador, cidadão de bem, dissociado da figura 
clássica de estuprador, requerendo, em seguida, a juntada de abaixo-
assinado contendo mais de 130 subscrições da mais expressiva 
“SOLIDARIEDADE AO MÚSICO P.” em face do lamentável episódio em que, 
involuntariamente, se viu envolvido (...) Outrossim, alegou que a atitude do 
réu foi erroneamente interpretada, uma vez que sua intenção era apenas de 
ajudar a vítima que se encontrava sozinha em lugar ermo, tendo sido 
hostilizado por conta de sua atitude (CASTRO, 2017, p. 39-40). 

 



40 

No caso acima, os advogados adotaram uma tese defensiva que tentava provar 

a inocência do acusado através da utilização de estereótipos, tais como o de “cidadão 

de bem” ou “cidadão normal”. A defesa queria mostrar, portanto, que o réu não se 

enquadrava no padrão esperado para um estuprador; ele não era doente nem 

perverso. Na verdade, o comportamento desequilibrado foi relacionado à vítima, que 

“interpretou mal” a conduta do acusado (CASTRO, 2017). 

Desse modo, é perceptível a construção de percursos narrativos que sempre 

se repetem: o estuprador demente, único capaz de “roubar” a castidade das vítimas, 

ou a mulher “devassa” e “louca” que pretende destruir a reputação do “cidadão de 

bem”. 

Com efeito, os discursos machistas se instauram no Direito brasileiro agindo 

como justificativas à ocorrência dos delitos sexuais. Sorrateiramente, esses discursos 

impõem padrões de vitimização fictícios ou quase inatingíveis. As idealizações que 

circundam o papel de vítima transferem, convenientemente, a culpa da violência à 

perversão ou demência do agressor, quando não, à própria vítima. O estupro, então, 

é reduzido à esfera privada e individualista das relações, o que mascara as reais 

circunstâncias em que os crimes ocorrem. 

 

4. A CONSTRUÇÃO DO CRIMINOSO SEXUAL 

 

Neste capítulo, analisa-se o processo de idealização dos agentes de crimes 

sexuais. Primeiramente, discute-se como são construídas as imagens desses 

agressores junto às mais diversas instituições sociais. Em especial, a discussão se 

concentra em compreender o processo de construção dessas imagens e como os 

distintos discursos, principalmente, o religioso, o científico e o jurídico contribuíram 

para a criação e perpetuação dessas figuras.  

Por fim, discute-se a conveniência dessas tematizações e figurativizações, 

associada às causas estruturais e às circunstâncias reais em que ocorrem os crimes 

em questão. Trazendo-se, portanto, à tona o que há por trás do estuprador 

“monstruoso” ou “demente”. 

 

4.1 A Tematização e a Figurativização do Monstro ou Demente 

 



41 

Segundo o imaginário popular, um crime de estupro ocorre em um cenário 

quase que cinematográfico. Para o senso comum, uma moça é estuprada quando é 

atacada sozinha, em um beco escuro, por um homem estranho e mau (FARIAS, 

2020).  

 

A mesma sociedade que idealiza que tipo de mulher que pode ou não ser 
considerada vítima de estupro também projeta sua própria ideia de 
estuprador. O típico estuprador é tido como um homem mentalmente 
perturbado que usa da força para violentar mulheres honestas e descuidadas. 
Essa caracterização do estuprador como esse tipo de figura (perturbada, vil, 
bestial) vemos sendo reproduzida às dúzias em filmes como Irreversível 
(2002), ou novelas como A Indomada (1997), nos quais o estuprador é 
retratado como um sujeito de comportamento agressivo e suspeito que ataca 
suas vítimas de assalto (FARIAS, 2020, p.18). 

 

Assim como é construída a imagem de uma vítima “correta”, na sociedade, 

figurativiza-se o que seria um estuprador “genuíno”. A vítima idealizada pelo senso 

comum, que se enquadra nos padrões inatingíveis de castidade e moralidade, não 

funciona sem o seu arquétipo oposto. O percurso narrativo do crime de estupro 

necessita de um cenário específico, de uma vítima perfeita e, essencialmente, de um 

antagonista. 

Os crimes sexuais são crimes sobre status, tanto da vítima quanto de seu 

agressor. A construção desse status ganha força com a propagação dos discursos 

morais da igreja católica. Nesse contexto, constrói-se a ideia do “sagrado feminino”, 

materializada através da figura de uma mulher pura e casta (RATTON, 2007). 

 

O “tipo de escolha” pela mulher a ser violentada pode atenuar ou agravar a 
situação do acusado. Se aspectos morais são levados em conta, e não o 
crime em si, podemos imaginar que existem tipos de mulheres que não 
devem ser tocadas, ou ainda molestadas. A violência sexual praticada contra 
virgens, mães, esposas etc. não será tolerada (RATTON, 2007, p. 9). 

 

Nota-se que o estupro, encarado como um ato de bestialidade, requer vítimas 

de moral perfeitamente imaculada. Com efeito, a “pureza” era fundamental para a 

mulher, principalmente, no cenário em que a imagem da Virgem Maria era (e ainda é) 

um dos maiores exemplos a serem seguidos (SOIHET, 2009). Assim, “entra em cena” 

o averso narrativo das moças castas, um homem abominável e desconhecido, que 

rouba delas não somente a castidade, mas também a honra de seus familiares. 

(FARIAS, 2020). 



42 

Cabe aqui comentar-se, agora, a respeito dos conceitos de tematização e 

figurativização. Esses processos atuam em conjunto um com outro. Primordialmente, 

faz-se relevante dizer que essas definições são decorrentes de estudos sobre 

semiótica e análise do discurso. Portanto, interessantes para a investigação das 

construções sociais e históriográficas ligadas às imagens das vítimas e agressores. 

A semiótica se trata do estudo que analisa os signos de uma linguagem, os 

signos, por sua vez, são tudo aquilo que comunicam algo (FIORIN, 2018). Segundo 

Diana Luz Pessoas de Barros (2016), a maior estudiosa da área no país, a análise do 

discurso vai muito além da dimensão da palavra, examina-se através dela as relações 

entre a enunciação e o discurso e entre o discurso e os fatores sócio-históricos que o 

constroem. A análise semiótica, então, procura explicar os sentidos e, sobretudo, os 

mecanismos e procedimentos que constroem esses sentidos (BARROS, 2016). 

 

Esses mecanismos e procedimentos são de dois tipos: a organização 
linguística e discursiva do texto e as relações com a sociedade e a história. 
Em outras palavras, o texto se organiza e produz sentidos, como um objeto 
de significação, e também se constrói na relação com os demais objetos 
culturais, pois está inserido em uma sociedade, em um dado momento 
histórico e é determinado por formações ideológicas específicas, como um 
objeto de comunicação (BARROS, 2016, p. 188). 

 

Nesse contexto, para José Luiz Fiorin (2018), pai da semiótica no Brasil, dentre 

os elementos de análise de discursos, encontram-se os processos de tematização e 

figurativização. Temas e figuras são, a princípio, termos opostos. Ao passo que o tema 

se refere às abstrações conceituais, como a delicadeza, o orgulho, a vergonha; a 

figura é o termo que remete a algo existente no mundo natural, como uma árvore, o 

sol, a cor vermelha (FIORIN, 2018). 

 Logo, a figura é todo conteúdo de qualquer língua natural ou de quaisquer 

sistemas de representação que possui um correspondente perceptível no mundo. As 

figuras, em suma, representam a mundo. Já os temas são as categorias que 

organizam, ordenam e categorizam os elementos do mundo natural (FIORIN, 2018). 

Ainda de acordo com Fiorin (2018), os discursos figurativos são capazes de 

criar a realidade, na medida em que a constroem. Assim, o processo figurativo envolve 

um conjunto de figuras que criam um verdadeiro simulacro da realidade. Já o processo 

de tematização envolve uma série de temas que se ocupam em explicar essa 

realidade (FIORIN, 2018).  



43 

Portanto, é exatamente, nesse ponto, que se situam as construções das figuras 

e temas que representam os estupradores e as vítimas das agressões sexuais. Como 

já mencionado anteriormente, sobre estas (mulheres), sobrepõem-se temas, tais 

quais: a pureza; a castidade; a virgindade; a santidade; a branquitude. Enquanto 

àqueles (homens que estupram, assediam, etc...), sobrepõem-se temas, como: a 

monstruosidade; a doença; a perversidade. 

Esses temas e figuras variam de acordo com o contexto, contudo, ao longo do 

tempo, sustentaram e sustentam diferentes discursos sobre o estupro. São, 

justamente, estas representações que validam ou invalidam as vítimas, bem como são 

elas que ditam quais os agressores “corretos” ou quais fazem parte dos “equívocos” 

e “mal-entendidos”. 

Dito isso, verifica-se que há uma determinada racionalidade por trás dessas 

figuras idealizadas; já dizia Marcela Zmboni Ratton (2007), em seu texto “Uma 

Abordagem Criminológica do Estupro”, que o estupro sempre envolve um certo grau 

de racionalização. Verdade é que essas construções não são ingênuas nem 

desprovidas de um sentido político.  

Por exemplo, no século XIX, no Brasil, foi possível comprovar-se factualmente 

isso. Nesse período, houve uma forte crise econômica que acentuou as disputas 

políticas da elite brasileira. Segundo Rachel Soihet (2009), tal fato se ligava 

intimamente ao comportamento sexual das mulheres, a honra familiar e a hierarquia 

social, haja vista que quaisquer suspeitas sobre o procedimento das mulheres 

corresponderiam à sua exclusão do poder local.  

Além do mais, as ideias de honra e de casamento das mulheres pobres eram 

encaradas como contrárias à moralidade da nova sociedade que se engendrava. 

Logo, mulheres de camadas sociais mais altas deveriam esquivar-se dessa 

categorização (SOIHET, 2009).  

Nesse panorama, para autora, está explicada a preocupação excessiva dos 

jornais locais com a veiculação de figuras femininas idealizadas, contrapondo-as às 

características consideradas perigosas (sensualidade, desobediência, traição). Não 

coincidentemente, esses últimos valores estavam associados às mulheres pobres e 

trabalhadoras. Isso, por sua vez, oferecia base aos argumentos que justificavam a 

repressão e a exclusão dessas mulheres (SOIHET, 2009). 

Ainda no século XIX, o arquétipo do estuprador sofre uma mudança relevante, 

em virtude da explosão cientificista e do processo de higienização difundido pelas 



44 

ciências médicas. Ao analisar esse aspecto, Soihet (2009) destaca que Cesare 

Lombroso, nome de relevância nos campos da medicina e criminologia, influenciado 

por teorias evolucionistas, afirmava que a mulher possuía inúmeras deficiências, 

atribuindo-lhe uma propensão natural à histeria e dissimulação.  

Segundo a autora, Lombroso afirmava que, além de ser menos inteligente do 

que o homem, a mulher era inapta nos mais diversos âmbitos da vida, especialmente 

no quesito sexualidade. Por isso, para ele, as fêmeas raramente apresentavam 

condições relacionadas às psicopatias sexuais. Em função disso, também, quase 

nunca estavam associadas aos crimes violentos (SOIHET, 2009). 

Nos estudos de Lombroso, as mulheres eram naturalmente frigidas, pois 

possuíam a capacidade de manter a castidade por um longo período de tempo; algo 

inexigível dos homens, destes se esperava um comportamento sexual quase que 

impulsivo, incontrolável (SOIHET, 2009). 

 

As imposições da nova ordem tinham o respaldo da ciência, o paradigma do 
momento. A medicina social assegurava como características femininas, por 
razões biológicas: a fragilidade, o recato, o predomínio das faculdades 
afetivas sobre as intelectuais, a subordinação da sexualidade à vocação 
maternal (...) as características atribuídas às mulheres eram suficientes para 
justificar que se exigisse delas uma atitude de submissão, um comportamento 
que não maculasse sua honra. Estavam impedidas do exercício da 
sexualidade antes de se casarem e, depois, deviam restringi-la ao âmbito 
desse casamento (SOIHET, 2009, p. 304). 

 

Com base nessas premissas, os médicos e juristas argumentavam que as leis 

contra o adultério só deviam punir a mulher, visto que a traição, a mentira e a 

vulgaridade não correspondiam aos valores esperados de sua natureza. Para os 

cientistas, isso era um forte indicativo da propensão ao crime. Mulheres eróticas e de 

forte inteligência, seriam desprovidas do sentimento de maternidade e feminilidade, 

para eles, características inatas à condição de fêmea (SOIHET, 2009).  

Portanto, graças ao pensamento científico, instaura-se no senso comum, a 

ideia de que essas mulheres eram extremamente perigosas. Em virtude disso, elas 

eram encaradas como criminosas natas, loucas e prostitutas que haviam de ser 

excluídas do convívio social. 

“Em oposição, o homem conjugava à sua força física uma natureza autoritária, 

empreendedora, racional e uma sexualidade sem freios” (SOIHET, 2009, p. 304). Nas 

mulheres, enquanto a presença da inteligência e da sexualidade eram elementares à 



45 

culpabilização, nos homens esses valores funcionavam de modo contrário: eram 

verdadeiras excludentes da culpabilidade.  

Através da biologia, antropologia e outros campos das ciências (principalmente, 

as ciências naturais), explicava-se o porquê de tantos homens figurarem na qualidade 

de criminosos sexuais e passionais. Para a comunidade científica, a violência estava 

na genética do macho e, em relação a isso, nada se podia fazer – “dizia Lombroso 

que o tipo puro de criminoso passional seria sempre masculino, pois nunca a explosão 

da paixão na mulher poderia ser tão violenta quanto no homem” (SOIHET, 2009, p. 

319). 

Com efeito, os homens muitas vezes eram isentados da responsabilidade penal 

quando cometiam os ditos “crimes de amor”, leia-se: violência doméstica, 

assassinatos, estupros. Assim, a ciência foi uma das grandes legitimadoras da 

violência contra mulher, atribuindo a culpa de sua ocorrência à natureza instintiva do 

homem ou às patologias derivadas desta condição. Para muitos doutrinadores, punir 

os homens por esses caracteres imutáveis era completamente inútil, veja-se: 

 

Na virada do século, o crime passional assumiu grandes proporções. Em 
contraposição aos criminalistas clássicos – que afirmavam que ainda no 
paroxismo da mais violenta paixão não ocorria suspensão temporária das 
faculdades mentais e o indivíduo mantinha a percepção do bem e do mal -–, 
os adeptos da Escola Positivista Italiana, liderada por Lombroso, isentavam 
de responsabilidade o criminoso passional. Estes últimos explicavam que 
certas paixões intensas se identificavam com determinadas formas de 
loucura, podendo anular a função inibidora da vontade, deduzindo-se daí a 
irresponsabilidade penal. Ferri, criminalista da Escola Positivista, destacava 
a existência de paixões sociais, sendo os criminosos por elas acometidos 
impulsionados por motivos úteis à sociedade: o amor e a honra, o ideal 
político e o religioso. Argumentava que qualquer penalidade seria inútil para 
esses indivíduos já que “as próprias condições de tempestade psíquica sob 
as quais eles cometem o crime tornam impossível toda influência intimidante 
da ameaça legislativa” (SOIHET, 2009, p. 318). 

 

Esses entendimentos contribuíram para que a desigualdade se instalasse no 

Direito.  Por exemplo, alguns países aplicavam a impunidade total para o marido que 

“vingasse a honra”, caso a mulher fosse adúltera. É nesse contexto que surge o 

famoso instituto da “legítima defesa da honra”. No Brasil, a legislação penal de 1890, 

positivava que apenas a esposa poderia ser penalizada por adultério (SOIHET, 2009).  

Já o adultério do homem somente era reconhecido no caso de o marido possuir 

filhos com a concubina (SOIHET, 2009). Ou seja, é nítido que o Direito da época 

tutelava o patrimônio da família, tentando afastar a possibilidade de herdeiros 



46 

bastardos. Mais uma vez, é possível dizer que o ordenamento jurídico sempre esteve 

preocupado com o patrimônio quando se trata da mulher. 

No Brasil, não demorou muito para que psicólogos e juristas associassem a 

brutalidade e os instintos sexuais incontroláveis do macho à violência de gênero 

(SOIHET, 2009). Para eles, cabia à sociedade controlar essa natureza, em especial, 

às mulheres cabia o encargo de proteger-se através da castidade. Se assim não o 

fizessem, seriam “penalizadas” com estupros e assédios.  

Sorrateiramente, os discursos jurídicos e científicos transferiram a 

responsabilidade dos crimes ao critério natural ou até mesmo à própria vítima. É nesse 

cenário que se propaga a ideia do estuprador como um indivíduo patologicamente 

afetado, aguçado também pelos instintos inerentes à condição de macho. 

Portanto, ao longo da história, é perceptível que os discursos (especialmente, 

o religioso e o científico) moldaram a figura do estuprador. De modo conveniente, cria-

se a imagem de um agressor sexual que vai da bestialidade à demência patológica. 

Acontece que essas tematizações e figurativizações são demasiadamente perigosas, 

porquanto reduzem a ocorrência dos crimes à esfera individualista, 

desresponsabilizando o infrator e omitindo não somente as circunstâncias fáticas em 

que se ocorre a violência, mas também as causas estruturais dela. 

 

4.2 A Conveniência da idealização 

 

A vítima idealizada e o algoz são aversos que apenas funcionam em conjunto 

no processo de vitimização. Com efeito, pode-se dizer que só há o “demônio”, porque 

há a “santa” ou “virgem”. Só existe o “demente”, na medida em que se tem a vítima 

“correta” ou “normal”. Eles são, portanto, arquétipos convenientemente estruturados 

para individualizar e despolitizar os crimes: 

 

Essa aprovação moral da vítima e dos sujeitos empenhados em sua 
estruturação requer, não raras vezes, contraste. Nas disputas em torno da 
admissibilidade da vítima, ela é antagonicamente diferenciada do agente 
perpetrador da violência, o algoz, e contrastada a um contexto cruel que, mais 
do que simples pano de fundo, participa da vitimização. A vítima tem de vir 
acompanhada de seu avesso narrativo. Nas palavras de Francisca e de 
Tereza, Paulo se trata de um “monstro” ou de um “maníaco”, uma “mente 
doentia”, ou seja, trata-se de um arquétipo de algoz que se encontra entre a 
insanidade e a bestialidade (EFREM, 2017, p. 16). 

 



47 

A construção caricata do estuprador e da vítima são essenciais a uma estrutura 

de domínio e exploração feminina. As supostas perversidades ou demência do autor 

camuflam as reais condições e causas dos crimes. Teoricamente, ao se apontar um 

determinado sujeito como o único culpado pelo ato, “soluciona-se” o problema. Para 

as autoridades e para o povo, os crimes cometidos pelo infrator, com sua morte ou 

prisão, findam-se. 

Ao relatar o caso da menina Emília, estuprada e morta no sertão paraibano, 

Efrem descreve que os oficiais do Estado, formalmente, “resolveram” o caso quando 

prenderam o agente criminoso.  

 

O estupro de Emília nada teria a ver com tráfico de pessoas, tráfico de drogas, 
disputas territoriais, agentes políticos locais ou com todo esse emaranhado 
de hipóteses e relações de poder complexas e imprecisas. A solução de 
individualização, portanto, isolou o assassinato de Emília” (EFREM, 2017, p. 
21). 

 

A personificação dos estupros na figura de um indivíduo é conveniente, 

porquanto transfere a responsabilidade dos atos a uma pisque doentia ou a uma 

perversidade natural, quando não, à própria vítima que aguçou os instintos 

masculinos. Para autores como Efrem (2017) e Segato (2005), os delitos dessa 

natureza transcendem totalmente a esfera individualista, pois eles são crimes de 

Estado. 

 

Entre os anos 1993 e 1995, conduzi uma pesquisa sobre a mentalidade dos 
condenados por estupro presos na penitenciária de Brasília. Minha “escuta” 
dos relatos desses presidiários, todos eles condenados por ataques sexuais 
realizados no anonimato das ruas e com vítimas desconhecidas, respalda a 
tese feminista fundamental de que os crimes sexuais não são obra de desvios 
individuais, doentes mentais ou anomalias sociais, mas sim expressões de 
uma estrutura simbólica profunda que organiza nossos atos e nossas 
fantasias e confere-lhes inteligibilidade (SEGATO, 2005, p. 270). 

 

Segato (2005) fez uma importante análise sobre os crimes de estupros 

ocorridos na Ciudad Juarez, no México. A autora relaciona o aumento de estupros ao 

crescimento capitalista ocasionado pela instalação das chamadas empresas 

"maquiladoras". Essas empresas se constituem enquanto filiais de grandes 

multinacionais norte-americanas que firmam suas bases manufatureiras no território 

mexicano, objetivando assim a exploração da mão-de-obra barata e a ausência de 

taxas de importação (SEGATO, 2005). 



48 

“Curiosamente”, nessa localidade, os estupros nunca eram solucionados, havia 

naquele lugar um ciclo de terror sem fim. Foi aí que Segato, então, percebeu que, na 

Ciudad Juarez, um discurso era uníssono entre todos. 

 

A polícia, a Procuradoria Geral da República, a Procuradora Especial, o 
Comissionado dos Direitos Humanos, a imprensa e as ativistas das ONGs 
sempre afirmavam ‘a responsabilidade pelos crimes é dos narcos’, 
remetendo-nos a um sujeito com aspecto de malfeitor e reafirmando nosso 
terror quanto às margens da vida social” (SEGATO, 2005, p. 268). 

 

Remete-se a culpa dos estupros à violência passional ou a um serial killer. Isso 

é o que autora chama de “cortina de fumaça”, pois, segundo ela, esses discursos 

omitiem as reais causas dos atos. Ademais, as “indisposições” das autoridades locais 

em solucionar os casos e investigar as elites empresariais, também, sinalizavam que 

algo de estranho acontecia ali (SEGATO, 2005). 

Na perspectiva de Segato (2005), o estupro é um ato alegórico, uma violência 

instrumental. Em outras palavras, ele se constitui como um ato utilitário de 

comunicação, na medida em que comunica a soberania e o controle de um sujeito 

sobre o corpo de outro. A partir disso, depreende-se que a mensagem da violência é 

expressiva, ocorrendo em dois eixos distintos: vertical e horizontal . 

No eixo vertical, os estupradores passam às vítimas um discurso de aspecto 

punitivo e moralizador, “nesse imaginário compartido, o destino da mulher é ser 

contida, censurada, disciplinada, reduzida, pelo gesto violento de quem reencarna, 

por meio desse ato, a função soberana” (SEGATO, 2005, p.272).  

Já no eixo horizontal, há uma interlocução entre pares, isto é, o agressor se 

comunica com os demais homens, reafirmando sua masculinidade. Os feminicídios, 

portanto, são mensagens que somente podem ser identificadas, por meio de uma 

“escuta” aguçada desses delitos como atos comunicativos (SEGATO, 2005). 

 Para a autora, o avanço do neoliberalismo americano sobre o território do 

México, além de explorar a região e os seus moradores, dá lugar a uma série de 

crimes organizados, como o tráfico de mulheres. Essa situação assemelha-se, em 

muito, ao processo de colonização (SEGATO, 2005).  

Nesse cenário, o corpo da mulher se perfaz enquanto parte anexa do território 

dominado (SEGATO, 2005). Cabe aqui uma analogia, resguardas as devidas 

diferenciações, com o estupro de mulheres indígenas ao tempo da colonização 



49 

portuguesa. Como discutido em tópicos anteriores, não apenas o território brasileiro 

foi dominado, mas também os povos nativos.  

 

Na língua do feminicídio, corpo feminino também significa território, e sua 
etimologia é tão arcaica quanto suas transformações são recentes. Tem sido 
constitutivo da linguagem das guerras, tribais ou modernas, que o corpo da 
mulher se anexe como parte do país conquistado. A sexualidade investida 
sobre o mesmo expressa o ato domesticador, apropriador, quando insemina 
o território corpo da mulher. Por isso, a marca do controle territorial dos 
senhores de Ciudad Juárez pode ser inscrita no corpo de suas mulheres 
como parte ou extensão do domínio afirmado como próprio (SEGATO, 2005, 
p. 278-279). 

 

A essa conclusão dificilmente se chega. Aparenta ser mais conveniente culpar 

criminosos individualizados. Diante da ausência da figura caricata de um agressor, 

alguém há de ser responsabilizado. É nesse momento que as mulheres se 

transformam em “putas”, mentirosas, festeiras, drogadas, alcoólatras e em tudo aquilo 

que possa liberar da responsabilidade os agentes do Estado e a sociedade (SEGATO, 

2005). 

A “cortina de fumaça” é conveniente, porque oculta o verdadeiro e genuíno 

“terror”. Em um primeiro momento, é comum acreditar-se que o “terror” derive da figura 

“monstruosa” do agressor sexual. Ocorre que essa idealização, atravessada 

intensamente pela linguagem religiosa e também pelo discurso médico-científico, 

perde em contundência política. Os algozes escondem “nubladamente” as pessoas a 

eles conectadas. Assim, os integrantes do Poder Judiciário, do Poder Executivo e os 

grandes empresários deixam de ser nomeadamente denunciados (EFREM, 2017). 

Por fim, Segato infere que se instalou no território mexicano uma espécie de 

regime totalitarista, o “totalitarismo de província”. Para ela, os feminicídios de Ciudad 

Juárez não são crimes comuns de gênero, vão muito além disso, são delitos de 

segundo Estado, de Estado paralelo. Esses crimes são típicos de regimes totalitários; 

relacionam-se aos abusos do poder político e apresentam-se como crimes 

despersonalizados que atingem um tipo de mulher, vitimando-a para reafirmar o 

controle (SEGATO, 2005). 

 

4.3 As Reais Circunstâncias dos Crimes 

 

As pesquisas e estatísticas sobre crimes de gênero evidenciam, 

quantitativamente, a violência sexual sofrida por meninas e mulheres. 



50 

Primordialmente, cumpre aqui se delinear o perfil dos reais abusadores e 

estupradores.  

Não espantosamente, a maioria esmagadora é composta por indivíduos do 

sexo masculino. As pesquisas apontam que, em quase 100% das vezes, os 

agressores são homens.  “De acordo com o Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada 

(IPEA), o sexo do agressor sexual é masculino em: 92,55% quando a vítima é criança; 

96,69% quando a vítima é adolescente; e 96,66% quando a vítima é adulta” (IPEA 

apud FARIAS, 2020, p. 21). 

Está cristalino que a maioria dos abusadores sexuais são homens, contudo, de 

quem se tratam eles? Estupros, assédios, importunações e outros crimes de natureza 

sexual ocorrem nos mais diversos ambientes, não somente no temido beco escuro, 

onde todas as mães ensinam suas filhas a não transitarem. O que pouco se difunde 

é que grande parte dos estupros e outros abusos sexuais acontecem dentro das 

casas, escolas e locais de trabalho (FARIAS, 2020). 

O agressor, em geral, também não corresponde aquela caricata figura do 

homem perverso ou demente. Pelo contrário, ele costuma ser alguém muito próximo 

da vítima. No conceito patriarcal, o estupro “típico” ocorre em casos como o do 

“Maníaco do Parque”. Um homem desajustado que sequestra as vítimas, estuprando-

as em um matagal distante (FARIAS, 2020). 

Contudo, contrapondo-se ao cientificismo, entende Marcela Zamboni Ratton 

(2007, p. 7) que “o estupro é uma violência sexual vista como uma ação que envolve 

um certo grau de racionalização. Ele é uma ação pensada, apesar da forma obcecada 

com que o agressor age, guiado por impulsos que são colocados como incontroláveis” 

 Na perspectiva de Ratton (2007), isso significa que o estuprador sabe e 

entende o que está fazendo. Ele sabe que está rompendo alguma norma social, mas 

não vê a sua conduta como anormal. Inclusive, a depender do contexto e da vítima, 

ele sabe que seu ato será validado socialmente. 

Desse modo, a patologização dos crimes de estupro omite a compreensão 

deles enquanto fenômenos sociais. Esse raciocínio, o que aduz à doença ou à 

perversidade, constitui-se enquanto uma “saída” extremamente fácil para se explicar 

os crimes, entretanto, é bastante incoerente. 

Saffioti (2015), em seu livro “Gênero, Patriarcado e Violência”, traz algumas 

interessantes pesquisas sobre a violência contra a mulher entre meados dos anos 

1990 a início dos anos 2000. Segundo a autora, internacionalmente, falando somente 



51 

2% dos agressores sexuais, por exemplo, são doentes mentais, havendo outro tanto 

com passagem pela psiquiatria. De acordo com esses dados, ainda que estes últimos 

também sejam considerados doentes mentais, para fazer uma concessão, perfazem, 

no total, 4%, o que ainda é bem irrisório. 

Um estudo mais recente, realizado em 2008, na cidade do Rio de Janeiro, pelos 

psiquiatras Alexandre Martins Valença, Alcina Juliana Soares Barros e Lisieux E. de 

Borba Telles teve como objetivo investigar as características sociodemográficas, 

aspectos clínicos, características de comportamento criminal e avaliação de 

imputabilidade penal de infratores sexuais que foram encaminhados para avaliação 

pericial em uma unidade forense na cidade (VALENÇA, BARROS e TELLES, 2020).  

De acordo com a pesquisa (2020), foram estudados todos os laudos 

psiquiátricos cuja acusação foi crime de natureza sexual. As condutas praticadas 

pelos agressores remetem aos crimes de estupro, tentativa de estupro, atentado 

violento ao pudor (à época da pesquisa, este tipo penal ainda vigorava) e ultraje 

público ao pudor.  

No total, foram identificados 44 laudos periciais. Todos os agressores eram do 

sexo masculino. Deste total, 19 (43,2%) não recebeu quaisquer diagnósticos 

psiquiátricos. Do todo, 9 homens (20,4%) foram diagnosticados com alguma 

deficiência intelectual (por exemplo, Transtorno de Déficit de Atenção e 

Hiperatividade). Em 16 ocorrências (36,4%), foi identificado algum transtorno mental 

ou neurológico (VALENÇA, BARROS e TELLES, 2020).  

Do total de agressores sexuais estudados, 31 (70,4%) infratores foram 

considerados totalmente imputáveis, 8 (18,2%) semi-imputáveis e, somente, 5 

(11,4%) foram considerados inimputáveis por razão de alguma doença mental 

(VALENÇA, BARROS e TELLES, 2020).  

Interessante se faz ressaltar que os números apontados por Saffioti e pela 

pesquisa acima não “batem” com as quantidades de abusos sexuais registradas. 

Pensem bem, se há tão poucos doentes psiquiátricos entre as estatísticas e as 

pesquisas sobre o estupro, por qual motivo haveriam tantos outros estupradores na 

sociedade? 

Ocorre que o mecanismo da patologização ignora as hierarquias e as 

contradições sociais. Ele funciona, portanto, de modo semelhante à culpabilização dos 

pobres pelo aumento no nível da violência de diversos tipos (SAFFIOTI, 2015). Como 

afirma Segato, isso é uma verdadeira “cortina de fumaça”, na medida em que 



52 

obscurece as questões de gênero, classe, raça e poder que estão presentes nos 

delitos (SEGATO, 2005). 

Fato é que os estupradores estão em todos os lugares e classes da sociedade. 

Por isso, encarar a conduta do agressor sexual vai muito além de classificá-lo através 

de um tipo penal ou como um portador de quaisquer patologias previstas na Psicologia 

ou Psiquiatria (FARIAS, 2020). Nesse sentido também compreende Ratton (2007): 

 

O estuprador ainda é visto pelo senso comum, muitas vezes, como um 
indivíduo antissocial e com psicopatologias agudas. Ao contrário disso, os 
agressores são, na maioria das vezes, pais de família, têm emprego fixo e 
não se isolam da sociedade (RATTON, 2007, p.7). 

 

As pesquisadoras feministas Ana Lucia Pastore Schritzmeyer, Silvia Pimentel 

e Valéria Pandjiarjian, atuantes do movimento de mulheres e de Direitos Humanos, 

realizaram uma pesquisa intitulada “Estupro: Crime ou ‘Cortesia’? Abordagem 

Sociojurídica de Gênero” com o intuito de analisar processos judiciais e acórdãos de 

estupro no Brasil. Para tanto, utilizaram-se de uma perspectiva sociojurídica de gênero 

(PIMENTEL e SCHRITZMEYER, 1998).  

A pesquisa analisou casos de estupro em todas as regiões do Brasil, nas 

seguintes capitais: Belém (PA), no Norte; Recife (PE), no Nordeste; Cuiabá (MT), no 

Centro-oeste; São Paulo (SP), no Sudeste; e Florianópolis (SC), no Sul. O lapso 

temporal das pesquisas se deu entre as datas de janeiro de 1985 a dezembro de 1994 

(PIMENTEL e SCHRITZMEYER, 1998). A análise apontou algumas conclusões 

interessantes para esta monografia, dentre elas, destacam-se:  

 

Os estupradores condenados pertencem às camadas baixas da sociedade. 
O perfil socioeconômico e racial-étnico das vítimas coincide com o dos réus. 
Réus e vítimas são geralmente parentes, amigos, vizinhos ou conhecidos, o 
que se coaduna com o mencionado acima. Inexiste um só tipo de estuprador 
e o mais comum é o de indivíduos com uma orientação e vida normais. Não 
prevalece, portanto, a ideia de que o estuprador seja necessariamente um 
“anormal”, portador de uma patologia como muitos acreditavam. A maioria 
dos agressores é de jovens até 30 anos. A maioria absoluta das vítimas não 
tinha 18 anos e era virgem à época do estupro, sendo que muitas foram 
violadas, reiteradamente, desde crianças, por seus próprios pais e padrastos 
(PIMENTEL e SCHRITZMEYER, 1998, p. 63). 

 

A pesquisa comprova, estatisticamente, grande parte do que foi discutido até 

aqui. A maioria dos estupradores condenados são pobres e de camadas mais 

populares. O perfil socioeconômico das vítimas não difere muito do de seus 



53 

agressores. Fica evidente, portanto, o que foi dito sobre os recortes de raça e classe 

na perspectiva dos crimes sexuais. Ou seja, eles estão intimamente correlacionados. 

Nesse momento, chama-se a atenção para o fato de a pesquisa revelar que 

inexiste um só perfil de estuprador. Na verdade, segundo ela, o tipo mais comum é o 

de indivíduos com uma orientação e vida absolutamente normais. Logo, não há como 

se preponderar a ideia de que o estuprador seja necessariamente um “louco”, 

“perverso” ou “doente”.  

Além disso, a pesquisa ressalta que muitas dessas mulheres foram violadas, 

reiteradamente, desde crianças, por seus próprios pais e padrastos, ou seja, pessoas 

que eram muito próximas das vítimas, de sua confiança (PIMENTEL e 

SCHRITZMEYER, 1998). Esse é definitivamente um fato inusitado para o senso 

comum, tendo em mente que se espera do estuprador uma figura distante ou a de um 

estranho, o “famoso” homem do beco escuro. 

Há de se comentar, ainda, que a pesquisa revela que a maioria das vítimas 

foge do estereótipo esperado. Isto é, não são “putas”, “mulheres da vida”, “festeiras” 

ou simplesmente “descuidadas”, e sim são jovens e crianças virgens (PIMENTEL e 

SCHRITZMEYER, 1998). A pesquisa constatou que a maioria absoluta das vítimas 

não tinha sequer 18 anos e era virgem ao tempo do estupro. 

Fato é que a Psicologia e a Psiquiatria nunca conseguiram traçar um perfil único 

para o agressor de mulheres. Na realidade e na maioria dos casos, eles são pessoas 

comuns, via de regra, ocupam e desempenham “corretamente” seus papéis sociais. 

Esses homens praticam, todos os dias, distintas modalidades de uma mesma 

violência estrutural. Praticam-na quando espancam, xingam, ocupam melhores 

empregos e exploram o trabalho doméstico. O estupro seria apenas o ápice dessa 

violência (SAFFIOTI, 2015). 

Costuma ser sabida a ideia de que as classes sociais e a raça/etnia são 

constitutivas das relações sociais. Indaga-se, então, por que o gênero também não o 

seria? Não há qualquer motivo para caracterizar de forma isolada e específica os 

agressores de mulheres. A Psiquiatria e a Psicologia tentaram, exaustivamente, 

detectar as particularidades do agressor, obtendo sempre um resultado negativo. De 

duas, uma: ou os métodos científicos para diagnosticar-se a anormalidade são falhos, 

ou o abusador é absolutamente normal e saudável (SAFFIOTI, 2015).  

Depreende-se disto que o delineamento de um perfil individualista ou a adoção 

de características específicas para o criminoso sexual não são, exclusivamente, as 



54 

únicas razões para ocorrência dos fenômenos. Inclusive, são questionáveis do ponto 

de vista social e historiográfico, uma vez que a agressividade masculina se mostrou, 

por diversas vezes, historicamente construída e socialmente estimulada. 

 

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A partir do estudo proposto neste trabalho, pôde-se verificar que as relações 

entre homens e mulheres são, historicamente, marcadas pelas assimetrias de gênero 

derivadas do processo sociocultural que molda, em cada sociedade e contexto, papéis 

pré-estabelecidos do que seria feminino e masculino. Ocorre que essa bipartição do 

gênero, sobreposta aos sexos, aloca à mulher a uma posição de inferioridade. 

Ao passo que a categorização dos homens, desde sempre, concatenou uma 

série de características, como força, virilidade, racionalidade, inteligência, bruteza, 

violência; às mulheres, desde sempre, são destinados os papéis referentes à 

maternidade, ao casamento, a compassividade, a vocação para o trabalho doméstico 

e, não menos importante, a castidade, a virgindade e a pureza.  

O gênero, portanto, é uma construção social que define, contextualmente, quais 

os comportamentos adequados para os machos e para as fêmeas em uma 

determinada sociedade. Obviamente, esses atributos não só influenciaram o 

ordenamento jurídico ao longo de séculos, como também serviram de bases para a 

sua estruturação. 

É nesse panorama que se fez interessante analisar a construção dos 

arquétipos de gênero delineados para as vítimas e criminosos sexuais. De acordo com 

a sociedade e o Direito, a validação da ofendida e de seu respectivo agressor depende 

do preenchimento de requisitos morais e sociais, impostos justamente pelas 

representações de gênero e pelos discursos científico e religioso. 

Assim, o processo de vitimização da mulher foi, de fato, um processo de 

significação histórica. Da Antiguidade ao Medievo, os corpos brutalizados das fêmeas 

não passavam de uma extensão territorial do patrimônio de seus familiares ou marido. 

Da Modernidade à Contemporaneidade, a objetificação aliou-se às imposições morais 

herdadas pela igreja católica. Portanto, a filiação a um homem (pai ou marido), a 

santificação e o enquadramento nas representações de gênero se tornaram requisitos 

indispensáveis para a validação do estupro.  



55 

Além disso, na análise, foi perceptível que as perspectivas de raça e classe 

atravessaram e atravessam, intimamente, as relações de gênero. Em virtude disso, 

depreendeu-se que quando a vítima não corresponde aos padrões de branquitude ou 

quando não é abastada, os requisitos para a validação da violência se tornam bem 

mais severos. 

É válido dizer que o agressor sexual também passou por um processo de 

modelagem significativa ao longo das épocas.  Inicialmente, ele era encarado como 

um agente de crimes patrimoniais, na medida em que as vítimas eram vistas como 

meras propriedades.  

Contudo, as idealizações religiosas transformaram algumas mulheres em 

verdadeiras “Virgens Marias”, dotadas de uma pureza que só poderia ser “roubada” 

por um averso demoníaco, o estuprador naturalmente mau. Já o cientificismo do 

século XIX, traz à baila uma nova figurativização, a qual atribui ao agressor sexual 

uma condição patológica, aguçada pelos supostos instintos masculinos. 

À vista disso, foi possível inferir que os arquétipos de vítima e infrator só 

funcionariam em uma atuação conjunta. Em outras palavras, só há um “demônio”, 

porque há uma “virgem”; só há um “maníaco”, porque há uma “vítima moralmente 

perfeita”. Caso contrário, a responsabilidade dos crimes recairia sobre às mulheres 

violadas como uma forma de punição pelos desvios comportamentais. 

O cerne deste trabalho, portanto, foi analisar criticamente esses processos de 

tematização e figurativização das vítimas e criminosos sexuais. Assim, aliado a uma 

abordagem sociojurídica, historiográfica e feminista, observou-se a existência de um 

cenário problemático na sociedade e no sistema jurídico. As idealizações envoltas dos 

crimes aqui tratados funcionam como uma “cortina de fumaça”, na medida em 

obscurecem a realidade fática de suas circunstâncias e as causas estruturais da 

violência. 

Esta monografia, portanto, evidenciou que a maioria esmagadora dos estupros 

e outras agressões sexuais não são praticadas por homens perversos em becos 

escuros, tão pouco por doentes psiquiátricos, mas sim por indivíduos muito próximos 

das vítimas. Vítimas estas que, em sua maioria, são crianças e mulheres. Em boa 

parte dos casos, os abusadores acabam sendo pais, maridos, namorados, irmãos, 

tios, vizinhos, amigos e chefes das mulheres. Eles são, portanto, simplesmente 

homens, forjados e endossados por uma estrutura patriarcal que os dá acesso livre 

ao corpo feminino.  



56 

Já as mulheres, também, são simplesmente mulheres. Não são puras, não são 

castas nem frígidas. Fato é que nenhuma das vítimas atende aos padrões morais e 

às representações de gênero estabelecidos, ao menos, não em sua plenitude. Na 

realidade, não há como se corresponder às idealizações de vítima, justamente, porque 

são idealizações. E idealizações são inatingíveis, porquanto permanecem no campo 

ilusório das ideias. Não há e nunca houve, assim, uma vítima “perfeita” ou “correta”, 

pois toda mulher é uma vítima em potencial, simplesmente, por ser mulher. 

Por fim, diz-se que a então “cortina de fumaça” é conveniente (muito 

conveniente), porque oculta o verdadeiro e genuíno “terror”. É comum chegar-se à 

conclusão de que o “terror” derive somente da figura “monstruosa” ou “doente” do 

agressor sexual. Nisso, também, é mais fácil de se acreditar...  

Ocorre que toda essa idealização e performance, marcadas pela religiosidade, 

pelo discurso científico e, essencialmente, sustentadas pelo Direito, despolitizam os 

crimes e camuflam a realidade por trás deles, dificultando assim a resolução dos 

casos. Ora, se as autoridades esperam dos agressores, homens desajustados em 

becos escuros, acabam por desviar seus olhares das residências e das relações 

afetivas, que são de onde partem a maioria dos casos de violência.  

A realidade é que os “algozes” servem para esconder. Eles escondem as 

pessoas a eles conectadas. Escondem os agentes políticos e jurídicos. Escondem o 

crime organizado. Escondem as elites. Enfim, escondem e desresponsabilizam uma 

sociedade inteira baseada nas assimetrias de gênero, raça e classe. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



57 

REFERÊNCIAS 

 
ALECRIM, Gisele Machado. SILVA, Eduardo Pordeus. ARAÚJO, Jailton Macena de. 
Autonomia da mulher sobre o seu corpo e a intervenção estatal. Gênero&amp; 
Direito, [S. l.], v. 3, n. 2, 2014. Págs. 158/176. Disponível em: 

https://app.vlex.com/#BR/vid/546287482. Acesso em: 05 abr. 2022. 
 
ALMEIDA, Beatriz Antunes de Melo. LEAL, Brenda Ferraz Lucas. O estupro 
enquanto crime de gênero: uma análise cronológica da legislação brasileira. 
Jus.com.br. 2021. Disponível em: https://jus.com.br/artigos/91607/o-estupro-
enquanto-crime-de-genero-uma-analise-cronologica-da-legislacao-
brasileira#:~:text=Publicado%20em%2006%2F2021%20.,referentes%20ao%20delito
%20de%20estupro. Acesso em 23 mar. 2022. 
 
BARROS, Diana. Estudos do discurso in: FIORIN (Org.). Introdução à Linguística II: 
Princípios de análise. São Paulo, Contexto, 2016, p. 187-219. 
 
BEAUVOIR, Simone de. O Segundo Sexo: Fatos e Mitos. 4 ed. São Paulo: Difusão 
Europeia do Livro, 1970. 
 
______. O Segundo Sexo: A Experiência Vivida. Rio de Janeiro: 4 ed. Nova 

Fronteira,1980. 
 
______. A força das coisas. 4 ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2009. 
 
BOBBIO, Norberto. A era dos direitos. Tradução de Carlos Nelson Coutinho. 
11aed. Rio de Janeiro: Campus, 1992. 
 
BRASIL. Lei n° 3.071, de 1° de janeiro de 1916. Código Civil. Disponível em 
<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l3071.htm#:~:text=LEI%20N%C2%BA%203
.071%2C%20DE%201%C2%BA%20DE%20JANEIRO%20DE%201916.&text=C%C
3%B3digo%20Civil%20dos%20Estados%20Unidos%20do%20Brasil.&text=Art.,os%
20princ%C3%ADpios%20e%20conven%C3%A7%C3%B5es%20internacionais.> 
Acesso em 16 abr. 2022. 
 
BRASIL. [Constituição (1988)]. Constituição da República Federativa do Brasil de 
1988. Brasília, DF: Presidência da República, [2016]. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Constituicao/ Constituiçao.htm. Acesso em: 17 
abr. 2022. 
 
BRASIL. Decreto-Lei nº 2.848, de 07 de dezembro de 1940. Código Penal. Diário 
Oficial da União, Rio de Janeiro, 31 dez. 1940. Disponível em: 
<https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Decreto-Lei/Del2848.htm>. Acesso em: 23 
mar. de 2022. 
 
BRASIL, Lei nº 8.072, de 25 de julho de 1990. Lei dos crimes hediondos. 

Disponível em <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l8072.htm> Acesso em 24 
mar. de 2022. 
 



58 

BRASIL. Lei nº 11.106, de 28 de março de 2005. Altera os arts. 148, 215, 216, 226, 
227, 231 e acrescenta o art. 231-A ao Decreto-Lei nº 2.848, de 7 de dezembro de 
1940 – Código Penal e dá outras providências. Disponível em: 

<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2004-2006/2005/lei/l11106.htm>. Acesso 
em: 23 mar. de 2022. 
 

BRASIL. Lei nº 12.015, de 07 de agosto de 2009. Altera o Título VI da Parte Especial 
do Decreto-Lei no 2.848, de 7 de dezembro de 1940 - Código Penal, e o art. 1o da 
Lei no 8.072, de 25 de julho de 1990, que dispõe sobre os crimes hediondos, nos 

termos do inciso XLIII do art. 5o da Constituição Federal e revoga a Lei no 2.252, de 
1o de julho de 1954, que trata de corrupção de menores. Disponível em: 
<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2009/lei/l12015.htm>. Acesso 
em: 23 mar. de 2022. 
 
BRASIL. Lei nº 14.321, de 31 de março de 2022. Altera a Lei nº 13.869, de 5 de 
setembro de 2019, para tipificar o crime de violência institucional. Diário Oficial 
da União: seção 1, Brasília, DF, 1 abr. 2022. Disponível em: 
https://www.in.gov.br/en/web/dou/-/lei-n-14.321-de-31-de-marco-de-2022-
390279314#:~:text=Pena%20%2D%20deten%C3%A7%C3%A3o%2C%20de%203%
20(,%2F3%20(dois%20ter%C3%A7os). Acesso em: 26 abr. 2022 
 

CANCELLI, Elizabeth. A cultura do Crime e da Lei 1889-1930. Brasília: UnB, 2001. 
 
CASTRO, Flávia Lages de. História do direito: geral e do Brasil. Rio de Janeiro: 
Lumen Juris, 2009. 
 
CASTRO, Paloma Gouveia de. O Judiciário e a Cultura do Estupro. Orientadora: 

Liana Cirne Lins. 2017. 55 f. TCC (Graduação). Curso de Direito, Centro de Ciências 
Jurídicas, Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2017. Disponível em: 
https://repositorio.ufpe.br/bitstream/123456789/21955/1/TCC%20-%20Paloma%20-
%20FDR.pdf. Acesso em: 21 abr. 2022. 
 
CISNE, M.; ARAÚJO, N. da S. Colonialidade e violência contra as mulheres negras 
no Brasil: uma análise feminista decolonial. Tensões Mundiais, [S. l.], v. 17, n. 33, 
p. 349–370, 2021. Disponível em: 
https://revistas.uece.br/index.php/tensoesmundiais/article/view/2789. Acesso em: 2 
mai. 2022. 
 
COLLINS, P. H. Pensamento feminista negro: conhecimento, consciência 

e a política do empoderamento. São Paulo: Boitempo, 2019. 
 
EFREM FILHO, Roberto. A reivindicação da violência: gênero, sexualidade e a 
constituição da vítima. Cadernos Pagu, Campinas, SP, s./v., n. 50, p. 1-54, out. 

2017. 
 
FARIAS, Neirivane Gama Lobão. Cultura do estupro: prática e incitação à violência 
sexual contra mulheres. Conteúdo Jurídico. 2020. Disponível em: 

https://jus.com.br/artigos/86491/cultura-do-estupro-pratica-e-incitacao-a-violencia-
sexual-contra-mulheres Acesso em: 07 mai. 2022. 
 



59 

FIORIN, José Luiz. Elementos de análise do discurso. São Paulo: Contexto, 2018. 
 
FOUCAULT, Michel. Vigiar e Punir. 26 ed. Petrópolis: Vozes, 2002. 

 
FUNARI, Pedro P. A. A Vida Cotidiana na Roma Antiga. São Paulo: AnnaBlume, 

2003. 
 
GROSSI, PK. Violência contra a mulher: implicações para os profissionais de saúde. 
In: Lopes MJU, Meyer DEI, Waldow VR. Gênero e Saúde. Porto Alegre (RS): Artes 

Médicas;1996. 
 
GUSMÃO, Chrysolito de. Dos Crimes Sexuais estupro, atentado violento ao 
pudor, sedução, e corrupção de menores. 5 ed. Rio de Janeiro: Freitas Bastos, 

1981 
 
HUNGRIA, Nélson. Comentários ao Código Penal. v. VIII. Rio de Janeiro: Forense, 
1983 
 
JARAMILLO, Isabel. La critica feminista al derecho. In.: WEST, R. Gênero y teoría 
del derecho. Bogotá: Siglo del Hombre Editores, Facultad de Derecho de la 
Universidad de los Andes, Ediciones Uniandes, Instituto Pensar, 2000. 
 
KOSHIBA, Luiz. História do Brasil. 7 ed. São Paulo: Atual, 1996. 

 
LIMA, Marina Torres Costa. O estupro enquanto crime de gênero e suas 
implicações na prática jurídica. UEPB, 2012. 
 
MATHIEU, Nicole-Claude. Sexo e gênero. In: HIRATA, H. et al (org.). Dicionário 
Crítico do Feminismo. Editora UNESP: São Paulo, 2009, p. 173–178. 

 
NUCCI, Guilherme de Souza. Crimes contra a dignidade sexual. 3 ed. São Paulo. 

Editora Revista dos Tribunais, 2012. 
 
NUCCI, Guilherme de Souza. Curso de direito penal: parte geral: arts. 1º a 120 do 
Código Penal. Rio de Janeiro: Forense, 2021. 
 
PIMENTEL, S.; SCHRITZMEYER, A. L. P. ESTUPRO: DIREITOS HUMANOS, 
GÊNERO E JUSTIÇA. Revista USP, [S. l.], n. 37, p. 58-69, 1998. Disponível em: 
https://www.revistas.usp.br/revusp/article/view/27033. Acesso em: 22 abr. 2022. 
 
PORTINHO, João Pedro de Carvalho. História, desenvolvimento e violência: análise 
dos crimes contra a liberdade sexual para uma melhor saída humanitária. In: 
Desenvolvimento sustentável nas sociedades contemporâneas. 1 ed. Porto 

Alegre: editora FI, 2019, p. 137-158. 
 
PRADO, Luiz R. Curso de direito penal brasileiro. v. I. 3 ed. Revistas dos 
Tribunais: São Paulo, 2002. p.1- 120. 
 
RATTON, Marcela Z. Uma Abordagem Criminológica do Estupro. 2007. 

Disponível 



60 

em:<conpedi.org/manaus/arquivos/anais/recife/ciencias_criminais_marcela_zamboni
_ratton.pdf> Acesso em: 03 mai. 2022. 
 
REVOREDO, Marisol F. Usando el género para criticar al Derecho. Derecho PUCP, 
n. 59, p. 357-369, 1 dez. 2006. 
 
RIO GRANDE DO SUL. Tribunal de Justiça. Apelação Criminal: ACR Nº 
70045425295, Sétima Câmara Criminal, TJRS, Rel. Des. Carlos Alberto Etcheverry, 
Publicado em 26/04/2012. Disponível em <www.tjrs.jus.br>. Acesso em: 7 abr. 2022. 
 
RODRIGUES, Marinete Aparecida Zacharias. Saber médico e discurso jurídico: a 
ciência a favor da opressão feminina. O caso de Mato Grosso. in: XXVI SIMPÓSIO 
NACIONAL DE HISTÓRIA, 26., 2011, São Paulo. Anais eletrônicos. São Paulo: 

ANPUH-SP, 2011, p. 1 - 18. Disponível em: 
http://www.snh2011.anpuh.org/resources/anais/14/1312817589_ARQUIVO_TEXTO
ANPUHMARINETERODRIGUES.pdf. Acesso em: 21 abr. 2022. 
 
ROSSI, Giovana. Os estereótipos de gênero e o mito da imparcialidade jurídica: 
Análise do discurso judicial no crime de estupro. Trabalho de Conclusão de Curso 
(Graduação em Direito) Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis, 
2015. Disponível em: <https://repositorio.ufsc.br/handle/123456789/134028> Acesso 
em: 04 abr. de 2018. 
 
SAFFIOTI, Heleieth I. B. Gênero, patriarcado, violência. São Paulo: Fundação 
Perseu Abramo, 2015. 
 
SANTOS, Mariana F. Teorias Feministas do Direito: Contribuições a uma Visão 

Crítica do Direito. Conselho Nacional de Pesquisa e Pós-Graduação em Direito – 
CONPEDI, Florianópolis, 2015. Disponível em: 
http://www.conpedi.org.br/publicacoes/66fsl345/2p7e8wdv/j0Cwr85Y6BVBa8oo.pdf. 
 
SEGATO, Rita Laura. A estrutura de gênero e a injunção do estupro. In: SUÁREZ, 
Mireya; BANDEIRA, Lourdes (orgs). Violência, gênero e crime no Distrito Federal. 

Brasília: Paralelo 15 e UnB,1999. p.123-136. 

_____. Território, soberania e crimes de segundo Estado: a escritura nos corpos das 
mulheres de Cidade Juarez. Revista Estudos Feministas, Florianópolis, v. 13, n. 2, 

p. 265-285, maio/ago. 2005. 
 
SMART, Carol. La teoría feminista y el discurso jurídico. In.: BIRGIN, Haydée. El 
derecho em el gênero y el gênero en el derecho. Buenos Aires: Editorial Biblos, 

2000, p.31-71. 
 
SOIHET, Rachel. Mulheres pobres e violência no Brasil urbano. In: Priore, Mary Del 
(org.) História das mulheres no Brasil. 9 ed. São Paulo: Contexto, 2009. 

 

VALENÇA, A. M.; BARROS, A. J. S.; TELLES, L. E. D. B. Crimes sexuais e 
imputabilidade penal. Debates em Psiquiatria, Rio de Janeiro, v. 10, n. 3, p. 24–33, 

2020. DOI: 10.25118/2763-9037.2020.v10.26. Disponível em: 
https://revistardp.org.br/revista/article/view/26. Acesso em: 24 maio. 2022. 



61 

 

VIGARELLO, Georges. História do estupro: violência sexual nos séculos XVI-XX. 

Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1998 
 
VILHENA, Junia de. ZAMORA, Maria Helena. Além do ato: os transbordamentos do 
estupro. Revista Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: n. 12, p. 115-130, jan/abril 2004. 

Disponívelem:http://www.forumrio.uerj.br/documentos/revista_12/12_dossie_JuniaVil
hena.pdf. Acesso em 14 abr. 2022. 
 
 
 
 
 

http://www.forumrio.uerj.br/documentos/revista_12/12_dossie_JuniaVilhena.pdf
http://www.forumrio.uerj.br/documentos/revista_12/12_dossie_JuniaVilhena.pdf

	1 INTRODUÇÃO

