
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA – UFPB 
CENTRO DE CIÊNCIAS JURÍDICAS – CCJ 

COORDENAÇÃO DO CURSO DE DIREITO – CAMPUS JOÃO PESSOA 
COORDENAÇÃO DE MONOGRAFIA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

LARISSA TAVARES DE FREITAS 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

AS PENAS HUDUD DO DIREITO MUÇULMANO:  
UMA ANÁLISE CRÍTICA À LUZ DOS DIREITOS HUMANOS 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

JOÃO PESSOA 
2018 



 

LARISSA TAVARES DE FREITAS 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

AS PENAS HUDUD DO DIREITO MUÇULMANO:  
UMA ANÁLISE CRÍTICA À LUZ DOS DIREITOS HUMANOS 

 
 
 
 
 
Trabalho de Conclusão de Curso 
apresentado ao Curso de Graduação em 
Direito de João Pessoa do Centro de 
Ciências Jurídicas da Universidade 
Federal da Paraíba como requisito parcial 
da obtenção do grau de Bacharel em 
Direito. 
 
Orientadora: Prof. Doutor Gustavo 
Barbosa de Mesquita Batista 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

JOÃO PESSOA 
2018



F866p Freitas, Larissa Tavares de.
         As Penas Hudud do Direito Muçulmano: uma análise
      crítica à luz dos Direitos Humanos / Larissa Tavares de
      Freitas. - João Pessoa, 2018.
         85 f.

         Orientação: Gustavo Barbosa de Mesquita Batista.
         Monografia (Graduação)  - UFPB/CCJ.

         1. Direito Muçulmano. 2. Shari'a. 3. Penas Hudud. 4.
      Direitos Humanos. 5. Compatibilização. I. Batista,
      Gustavo Barbosa de Mesquita. II. Título.

UFPB/CCJ

Catalogação na publicação
Seção de Catalogação e Classificação



LARISSA TAVARES DE FREITAS

AS PENAS HUDUD DO DIREITO MUçULMANO:
Uma análise crítica à luz dos Direitos Humanos

Trabalho de Conclusão de Curso
apresentado ao Curso de Graduação em
Direito de João Pessoa do Centro de
Ciências Jurídicas da Universidade
Federal da Paraíba como requisito parcial
da obtenção do grau de Bacharel em
Direito.

Orientador: Prof. Dr. Gustavo Barbosa de
Mesquita Batista

DATA DA APROVAÇÃO: í3 DE NOVEMBRO DE 2018

BANCA EXAMINADORA:

-ffi#s*re,MoHo=HLql*,^(__) (oRrENrADoR)

,,.,,Si.Hhihr{wÀcAN.
(AVALTADOR)

[hr{ir,* HrúÀ,^" g ffna,--cc
Prof. Qr/ MARLENE HELENA DE OLIVEIHA FRANÇA '

(AVALTADORA)



 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

À minha avó, Neuza Tavares Soares. 

  



 

AGRADECIMENTOS 

 

Inicialmente, agradeço aos meus pais, Claudiane e Medeiros, e à minha 

irmã, Ana Luiza, pela atenção diário sem a qual nada disso seria possível. Obrigada 

por acreditarem incondicionalmente no meu potencial, principalmente quando eu 

falho nessa tarefa, e por permitirem, sem medir esforços, que eu vivesse 

experiências que me fizeram chegar até o presente trabalho e à pessoa que eu sou 

hoje.  

À minha família, principalmente meus primos, que eu sempre tive a sorte 

de ter como um constante ponto de apoio. 

Aos meus amigos, irmãos por escolha, sem os quais toda a minha 

educação, seja na escola ou na universidade, teria sido bastante cinza. Crescer com 

vocês foi e continua sendo um privilégio que eu reconheço e valorizo.  

A Bianca, Carolina, Elizabeth, Rafaella, Raquel e Paulo, pelo 

companheirismo e torcida de toda uma vida, a Juliana, por ser uma amiga incrível e 

uma ótima editora, a Ibrahim e Thiago, pelo alívio cômico e pela atenção, sempre 

demonstrada de nosso jeito peculiar, a William, pelo suporte permanente e cuidado 

mútuo sem o qual tudo seria mais complicado, e a Ylana, cuja parceria fez todo o 

processo mais divertido.  

Às minhas amigas, Camila, Deise, Luísa e Renata, e a todos os meus 

colegas de trabalho que serviram de incentivo diário, principalmente pela 

compreensão. 

Ao meu orientador, Professor Gustavo Barbosa de Mesquita Batista, pelo 

entusiasmo com o tema desde o início do processo e por todas as orientações e 

disponibilidade, e a todos os professores que me impactaram positivamente, 

servindo de inspiração e contribuindo para a minha formação acadêmica e pessoal.  

O mesmo se aplica a Viviane e a todos aqueles que fizeram parte da 

minha trajetória com oportunidades, apoio e ensinamento. A todos, meus mais 

verdadeiros agradecimentos. 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Ele queria que nós nos inspirássemos em 

nossos grandes heróis, mas de um modo 

adequado a nossos tempos: com canetas, 

não com espadas. Assim como Khattack 

desejou que os patchuns se unissem contra 

um inimigo estrangeiro, nós devemos nos 

unir contra a ignorância.” 

 

Malala Yousafzai 



 

RESUMO 

 

A presente monografia versa sobre o Direito Penal Muçulmano, mais 
especificamente sobre as penas fixas da área criminal islâmica. Analisa-se como 
estas penalidades, que constituem os castigos corporais de açoite, amputação e 
pena capital, violam os Direitos Humanos, ilustrados aqui através dos instrumentos 
internacionais da Declaração Universal dos Direitos Humanos e do Pacto 
Internacional dos Direitos Civis e Políticos. Contudo, para chegar a esta discussão 
estuda-se a origem do Islã e do Direito Muçulmano, bem como suas quatro fontes: o 
Alcorão, a Sunna, o consenso e o processo analógico. Estuda-se, também, a 
organização interna do Direito Penal Muçulmano, com a averiguação da divisão 
deste ramo feita pela ciência jurídica islâmica, que se dá, em diferença do 
ordenamento brasileiro, com base nas penas a serem aplicadas, não com relação à 
matéria violada pelos crimes em questão. De tal feita, a categoria das penas fixas 
junta-se a outra duas, a das penas qysas, aplicadas aos delitos de homicídio e lesão 
corporal, e aquela dos castigos ta’azir, que, por sua vez, abrangem os crimes que 
não se encaixam em nenhum dos dois primeiros grupos. Uma análise dos referidos 
dispositivos de Direitos Humanos deixa clara a incompatibilidade entre esta seara do 
Direito e as penas fixas impostas pelo Direito Muçulmano. Propõe-se uma 
reinterpretação da Shari‟a, redirecionando sua análise aos seus próprios princípios, 
que em sua literalidade são brandos e compatíveis com as normas internacionais. 
Isto permitiria a abolição das penas corporais e a troca destas por penalidades 
alternativas, sem questionar ou contrariar a Lei Sagrada. Além disso, propõe-se uma 
maior participação dos países de maioria islâmica na elaboração dos instrumentos 
normativos de matéria de Direitos Humanos, de modo que se desconstrua a ideia de 
que estas regras fundamentais são apenas fruto e instrumento de influência do 
ocidente. Para tal, utiliza-se uma metodologia que combina uma abordagem 
exploratória, que se apresenta através da análise bibliográfica, virtual e legal de 
dispositivos, doutrina e textos sagrados, com um tratamento interpretativo e 
qualitativo dos recursos estudados. Dentre os principais autores utilizados, cita-se 
Joseph Schacht, Francesco Castro, Mark A. Gabriel, Massimo Papa e Rudolph 
Peters. As alternativas propostas para o empasse trazido tornam-se necessárias 
haja vista a tendência mundial presente e futura de tutela e ampliação dos Direitos 
Fundamentais, bem como os crescentes conflitos internacionais em regiões de 
maioria islâmica.  
 

Palavras-chave: Direito Muçulmano. Shari‟a. Penas hudud. Direitos Humanos. 

Compatibilização.  

  



 

SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO ......................................................................................................... 9 

2 O DIREITO MUÇULMANO .................................................................................... 12 

2.1 A ORIGEM DO DIREITO MUÇULMANO ............................................................ 13 

2.1.1 Definições de Direito Muçulmano e Shari’a ................................................. 15 

2.2 AS FONTES DO DIREITO MUÇULMANO .......................................................... 18 

2.2.1 O Alcorão ........................................................................................................ 20 

2.2.2 A Sunna ........................................................................................................... 22 

2.2.3 A Ijma ............................................................................................................... 24 

2.2.4 O Qyias ............................................................................................................ 25 

3 A PERSPECTIVA CRIMINAL ................................................................................ 27 

3.1 A VISÃO GERAL DO DIREITO PENAL MUÇULMANO ...................................... 28 

3.2 A ESTRUTURAÇÃO INTERNA DO DIREITO PENAL MUÇULMANO ................ 30 

3.2.1 As Penas Qysas ............................................................................................. 32 

3.2.2 As Penas Ta’azir ............................................................................................. 36 

3.2.3 As Penas Hudud ............................................................................................. 38 

4 DAS PENAS FIXAS DO DIREITO PENAL MUÇULMANO ................................... 42 

4.1 RELAÇÃO SEXUAL ILÍCITA (ZINÀ) ................................................................... 42 

4.2 FALSA ACUSAÇÃO DE RELAÇÃO SEXUAL ILEGAL (QADHF) ....................... 46 

4.3 EMBRIAGUEZ (SHURB AL-KHAMR) ................................................................. 48 

4.4 FURTO (SARIQA) ............................................................................................... 50 

4.5 PERTURBAÇÃO DA PAZ (HARABA OU QAT ‘AL-TARIQ) ................................ 53 

4.6 APOSTASIA (RIDDA).......................................................................................... 55 

4.7 TRANSGRESSÃO (BAGHI) ................................................................................ 56 

5 ANÁLISE CRÍTICA DAS PENAS FIXAS DO DIREITO PENAL MUÇULMANO À 

LUZ DA PROTEÇÃO AOS DIREITOS HUMANOS .................................................. 59 

5.1 DA ORIGEM DOS DIREITOS HUMANOS E DA PERCEPÇÃO ISLÂMICA ........ 59 

5.2 VIOLAÇÕES DOS DIREITOS HUMANOS PROMOVIDAS PELAS PENAS 

HUDUD ..................................................................................................................... 65 

5.2.1 Punição Cruel, Desumana e Degradante ...................................................... 67 

5.2.2 Direito à Vida .................................................................................................. 69 

5.2.3 Liberdade de Pensamento, de Consciência e de Religião .......................... 70 

5.2.4 Direito à Privacidade ...................................................................................... 72 



 

5.2.5 Direito à Igualdade ......................................................................................... 72 

5.3 DESCONSTRUÇÃO DAS DEFESAS ISLÂMICAS E ALTERNATIVAS NO 

TRATO DAS PENAS HUDUD ................................................................................... 75 

6 CONSIDERAÇÕES FINAIS ................................................................................... 80 

REFERÊNCIAS ......................................................................................................... 83 

 



9 

1 INTRODUÇÃO 

 

A presente monografia discute a compatibilidade entre o Direito Penal 

Muçulmano e os Direitos Humanos internacionalmente tutelados. Mais 

precisamente, analisar-se-á a harmonia entre as penas fixas do Direito Islâmico, 

notadamente as mais ortodoxas e diferentes dos castigos comumente aplicados por 

ordenamentos jurídicos ocidentais como o brasileiro e o americano.   

Entende-se por Direito Muçulmano, ou Shari‟a, o direito vigente para os 

povos islâmicos de determinada região, pessoas aqui vistas como cidadãos-fiéis, 

haja vista a inseparabilidade do ordenamento jurídico e da religião, que influencia, 

em verdade, todos os âmbitos do foro interno e externo da sociedade muçulmana.  

Analisar-se-á que esta conexão religioso-jurídica é ainda mais estreita na 

seara do Direito Criminal Muçulmano, pois toda a efetividade normativa e punitiva 

dele deve, obrigatoriamente, advir das fontes sagradas do Islã. As penas fixas, 

assim como aquelas aplicadas aos crimes de homicídio e lesão corporal, e aquelas 

deixadas à discricionariedade do juiz, compõem a organização interna deste âmbito 

da ciência jurídica, sendo o foco caracterizador os tipos de punição em vez da 

matéria a ser discutida.  

Cabe ao presente trabalho investigar quais os subsídios internos para a 

aplicação das sanções do primeiro grupo, a dos castigos fixos, e como esta conduta 

estatal é recebida no âmbito internacional dos Direitos Humanos, pois trata-se de 

castigos corporais, prática há muito abolida e atualmente amplamente repreendida 

por ordenamentos jurídicos externos ao contexto islâmico.  

O problema da compatibilização entre esses dois universos vem à baila, 

por sua vez, em virtude da constante globalização, que vem intensificando tanto as 

relações interestatais quanto os relacionamentos intrapessoais de toda a 

Comunidade Internacional. Além disso, é indiscutível que o mundo caminhe em 

direção a uma tutela cada vez maior dos Direitos Humanos, entendidos aqui como 

garantias de todas as pessoas, inerentes às suas próprias condições de seres 

humanos.  

Sendo assim, há de se questionar: qual espaço ocuparão os países de 

maioria muçulmana neste contexto se essa aparente incompatibilidade for 

confirmada? Até onde a liberdade religiosa e a soberania dos países podem ser 

consideradas razões para a exclusão da responsabilidade dos atores que incorrerem 



10 

em condutas inadequadas? E, por fim, qual o caminho sugerido para que haja, de 

fato, uma conformidade entre ordenamentos distintos sem a opressão que pode 

surgir da ideia parcial de universalidade, promovendo o respeito e a integração das 

peculiaridades da realidade de cada cultura envolvida?  

Essas discussões mostram-se pertinentes, pois, apesar de parecer 

distante do contexto brasileiro, trata-se de matéria cada vez mais difundida em um 

espectro global, principalmente em virtude da atual crise migratória que assola a 

sociedade e dos crescentes conflitos internacionais ocorrendo em países de maioria 

islâmica, que frequentemente acarretam na desproteção de Direitos Fundamentais. 

É importante que as informações que cheguem aos cidadãos alheios a essa 

realidade sejam trazidas de maneira responsável e fidedigna, de modo a promover o 

conhecimento e a empatia ao invés do preconceito e da estereotipação de toda uma 

cultura que abrange um grande número da população mundial.  

Ademais, durante intercâmbio realizado na Università Degli Studi di Roma 

Tor Vergata, na Itália, no ano de 2017, esta autora teve a oportunidade de estudar 

sobre o tema, ocasião na qual pôde adquirir uma visão geral do Direito Muçulmano e 

dos países islâmicos, em disciplina ministrada pelo professor Massimo Papa, autor 

de uma das obras utilizadas como base para o presente trabalho.  

Na experiência de estudo fora do Brasil, constatou-se que é 

imprescindível que a Comunidade Internacional como um todo contribua para a 

resolução pacífica de conflitos que envolvam ou ameacem a égide dos Direitos 

Humanos, de modo que a academia brasileira não deve isentar-se do estudo do 

tema. Esta relevância foi ratificada pela vivência do problema da crise migratória a 

olho nu, bem como da percepção dos diversos desdobramentos práticos da 

desinformação e da recorrência irresponsável a um lugar-comum quando do 

tratamento de toda população. 

Quanto à metodologia do presente trabalho, trata-se de uma pesquisa 

exploratória, cujo objetivo é familiarizar o leitor com os conceitos do Direito Penal 

Muçulmano para que, ao final, se possa fazer uma análise mais aprofundada de um 

de seus tópicos específicos.  Isto se dá através de uma abordagem qualitativa, pela 

qual objetiva-se a discussão do problema, e interpretativa. 

Resta, ainda, pontuar que as técnicas aqui utilizadas foram, 

majoritariamente, as bibliográfica, virtual e legal. As duas primeiras, através da 

análise da doutrina especializada em formato de livros, dissertações, artigos, tanto 



11 

físicos quanto virtuais, e a terceira, através da interpretação de dispositivos legais 

pertinentes ao tema, tanto no âmbito do Direito Islâmico, como o Alcorão, como do 

Direito Internacional, como a Declaração Universal dos Direitos Humanos e o Pacto 

Internacional dos Direitos Civis e Políticos. 

Para buscar a solução dos problemas propostos, iniciar-se-á por uma 

análise histórica do surgimento do Direito Muçulmano e do Islã enquanto religião, de 

modo que se possa perceber a intrínseca conexão existente entre estas duas 

esferas. Além disso, apresentar-se-á as principais fontes do Direito Muçulmano. A 

compreensão do papel e da força normativa de cada uma é imprescindível para a 

problematização que o presente trabalho se propõe a fazer.  

Em seguida, discutir-se-á a organização interna do Direito Penal 

Muçulmano, como foco na distinção entre os três grupos de penas que ele possui, 

qual seja: as penas fixas (hadd), aquelas aplicadas a crimes de lesão corporal e 

homicídio (qysas) e aquelas deixadas à discricionariedade do juiz (ta’azir).  

No terceiro capítulo, por sua vez, dar-se-á uma pesquisa mais específica 

da aplicação do primeiro grupo de penas da Shari‟a, através do apontamento da 

peculiaridade dos sete crimes aos quais elas podem ser imputadas, que são relação 

sexual ilícita, denúncia falsa de relação sexual ilícita, embriaguez, furto, perturbação 

da paz, apostasia e transgressão, bem como dos institutos dos quais elas se 

originam. Trata-se de penalidades corporais que podem variar entre diferentes 

modalidades de açoites, amputações e penas capitais.  

Por fim, examinar-se-á estes regramentos à luz dos Direitos Humanos, 

argumentando-se, de maneira polida e imparcial, que há incompatibilidade que deve 

ser urgentemente combatida. Serão investigadas alternativas à interpretação da Lei 

Divina islâmica, com a defesa de uma reinterpretação respeitosa da Shari‟a de modo 

a permitir a mudança legal das penas a serem aplicadas, e ao papel desempenhado 

pelos Estados de maioria muçulmana no plano internacional.  

  



12 

2 O DIREITO MUÇULMANO 

 

Predominante em países do lado oriental do globo, o Direito Muçulmano 

que chega ao contexto brasileiro, notadamente fora do âmbito da academia, é 

muitas vezes permeado por incertezas e impressões, fontes de conhecimento que 

podem carecer de base não apenas jurídica, haja vista tratar-se de um conjunto de 

normas, mas também cultural e sociológica.  

De fato, é fácil notar o “truísmo” existente na ideia de que ordenamentos 

ocidentais e grupos societários sob a égide do Direito Islâmico são incongruentes, 

principalmente quando observamos questões de mais visibilidade, como o 

tratamento reservado à porção feminina da população e o reconhecimento de 

direitos civis.1 Esta perspectiva, inclusive, torna-se ainda mais evidente quando 

falamos de matéria do âmbito criminal. Como bem afirma Massimo Papa2, professor 

e pesquisador italiano: 

 

I tanti stereotipi che ruotano intorno al termine shari‟a (diritto coranico, legge 
degli arabi) hanno spesso ingenerato (e continuano a produre) una serie di 
equivoci che impediscono di poter offrire un giudizio transparente e leale 
sulle vicende che coinvolgono una delle tre grandi religioni della storia 
dell‟umanità, una fede che è in grado di coprire una vastíssima área del 
pianeta, dal nord del Mediterraneo e Medio Oriente sino al Sudest asiatico, 
dall‟Africa centrale sino ad alcuni Stati sorti dall‟ex repubblica dell‟Unione 
Sovietica, senza considerare l‟incessante fenomeno delle grandi migrazioni 
di popolazioni di fede musulmana verso l‟Europa e gli altri paesi occidentali.

3
  

 

Isso implica dizer, em outras palavras, que compreender tal falta de 

informação como fruto da diversidade de contextos nos quais e através dos quais 

esses diferentes ordenamentos se originam é natural. Contudo, é importante 

combatê-la e encará-la com responsabilidade, de modo que possamos caminhar 

para uma comunidade internacional mais tolerante e instruída. 

                                                
1
 KELLY, Michael J. Islam & International Criminal Law: a Brief (In) Compatibility Study. Pace 

International Law Review Online Companion. [S. l.], 1 mar. 2010. p. 3. Disponível em: < 
https://digitalcommons.pace.edu/pilronline/8/>. Acesso em:  25 ago. 2018. 
2
 PAPA, Massimo; ASCANIO, Lorenzo. Shari’a. Bolonha: Ed. Mulino, 2014. p. 7. 

3
 Tradução livre: “Os tantos estereótipos que rodam em torno ao termo shari‟a (direito corânico, lei 

dos árabes) frequentemente geraram (e continuam a produzir) uma série de equívocos que impedem 
o oferecimento de julgamentos transparentes e leais sobre os eventos que envolvem uma das três 
grandes religiões da história da humanidade, uma fé que é capaz de cobrir uma área vastíssima do 
planeta, do norte do Mediterrâneo e Oriente Médio até o sudeste asiático, da África Central a alguns 
Estados nascidos da antiga União Soviética, sem considerar o incessante fenômeno das grandes 
migrações de populações de fé muçulmana para a Europa e outros países ocidentais.” 

https://digitalcommons.pace.edu/pilronline/8/


13 

Para tal, é condição sine qua non o esclarecimento de aspectos basilares 

da organização do aparato jurídico que norteia e estrutura o Direito Muçulmano, bem 

como sua origem e suas principais características, conceitos e institutos, dentre os 

quais as várias acepções das próprias expressões “direito muçulmano” e “shari‟a”, 

conforme demonstrar-se-á a seguir.  

 

2.1 A ORIGEM DO DIREITO MUÇULMANO 

 

Para entender de onde vêm os preceitos e as regras do Direito 

Muçulmano é imprescindível compreender como se deu a origem da própria religião 

islâmica. Isto porque a linha divisória entre os âmbitos político, jurídico e religioso 

das sociedades islâmicas é, por vezes, bastante tênue, sendo as intercessões 

nítidas e parte importante da cultura na qual todo este grupo se insere. 

Neste campo do estudo da ciência jurídica, a palavra-chave é revelação 

(naql) e as principais personagens são Alá e Muhammad, o Profeta. Todo o sistema 

religioso, bem como os aglomerados culturais, políticos e jurídicos posteriores, 

baseiam-se na figura de Maomé, órfão nascido em 570 D.C. e pertencente à tribo 

dos Quraysh. De acordo com a tradição islâmica, em 610 ele recebeu a primeira 

revelação do Arcanjo Gabriel, virando o Mensageiro de Alá entre os homens.4 

Isso se dá no contexto das antigas sociedades árabes, na época 

controladas por diversos grupos locais que funcionavam à semelhança do que 

entendemos por comunidades tribais. Neste momento, a hierarquia social era ditada 

pela imponência do vínculo sanguíneo e da efetiva participação societária, com uma 

sobreposição do “nós” em detrimento do “eu”. Aqui, todas as decisões tomadas 

possuíam um aspecto consuetudinário, pois eram nada mais que a aplicação dos 

preceitos morais passados de geração em geração. 5  

Naturalmente, a difusão e proliferação de acontecimentos com 

proporções tão magnânimas quanto uma revelação divina provocou alterações no 

status quo, o que resultou em hostilidades por parte daqueles que detinham o 

controle – a oligarquia mercantilista de Mecca. A pressão desses impulsionou o 

                                                
4
 ACQUARONE, Lorenza. et. al. Sistemi Giuridici Nel Mondo. Turim: G. Giappichelli Editore, 2012. 

p. 286. 
5
 PAPA, Massimo; ASCANIO, Lorenzo. Shari’a. Bolonha: Ed. Mulino, 2014. p. 10.  



14 

jovem Profeta a procurar refúgio na cidade de Yarthrib, posteriormente denominada 

Medina (cidade do profeta).  

Contudo, os esforços para impedir a divulgação das palavras reveladas 

não foram bem sucedidos. Neste momento, a credibilidade dada ao Profeta era tanta 

que surgiu em Medina a primeira comunidade daqueles que creem, a umma, grupo 

que se via com superioridade por julgarem estar mais próximos de Deus. A ideia 

norteadora da religião é de que através da naql se dá a liberação da ignorância das 

sociedades pré-islâmicas acontece. 6 

Esse movimento persiste e se fortalece à medida que continuam as 

revelações, que se deram até a morte de Maomé, em 632. Mas a consagração da 

comunidade islâmica como tal vem em 637, quando da expulsão da comunidade 

hebraica de Medina. Neste ponto os seguidores de Maomé já utilizavam seus 

dizeres e hábitos como fonte reguladora de suas condutas morais e sociais, vendo 

nele o mais próximo que os homens conseguiriam chegar à santidade de Alá. Aqui 

dá-se a mudança mais significativa no panorama da época: a união societária pelo 

vínculo de sangue é sucedida pela união de uma única fé, o Islã. Dentro da umma, 

os cidadãos desligam-se de seus laços de parentesco e vinculam-se individualmente 

a direitos e deveres oriundos de seu status de indivíduo-crente7, condição 

inseparável. 

Dali em diante ocorre uma fusão entre o que era visto como religião, 

direito e política, principalmente em virtude do crescimento da umma, que 

funcionava em um regime de submissão total aos ditos de Maomé. Isto porque a 

revelação continha mensagens de nítido cunho jurídico, como será posteriormente 

explicitado, e também porque, após a sua morte, cabia apenas aos sucessores 

(califas) do Profeta guiar e controlar a sociedade.  

Apesar da pouca formalidade na transmissão dos dizeres do profeta, a 

umma já era vista e entendida como regida por Deus através dele. Essa ideia é 

ilustrada com preciosidade por Lorenzo Ascanio8, que diz que: 

 

La umma è governata da Dio. Egli è il re (Allah al-malik) e detiene il potere 
sul suo popolo, senza alcuna forma di mediazione. Il rapporto tra divino e 
umano è, infatti, diretto, non potendo esistere intermediari in grado di 
interpretare la volontà del Creatore. L‟uomo è solo innanzi al giudizio ultimo 

                                                
6
 PAPA, Massimo; ASCANIO, Lorenzo. Shari’a. Bolonha: Ed. Mulino, 2014. p. 12. 

7
 Ibid., p. 10 – 13.  

8
 Ibid., p. 12. 



15 

di Dio rispetto alle sue azioni; Allah conosce tutto, sino al più intimo e 
recondito angolo dela coscienza del singolo essere umano. A quest‟ultimo 
non rimane che l‟abbandono innanzi ala sua potenza infinita e ala sua 
misericordia.

 9
  

 

Resta evidente o poder completo de controle que a religião exerce 

naqueles que creem. Trata-se de uma submissão total de todos os aspectos da vida 

dos crentes, até mesmo de seus pensamentos, haja vista a onipotência e 

onisciência de Alá. O que os fiéis devem ter como norte, para viverem como tais, é 

que o Islã, como lei e religião, requer a performance de “atos cerimoniais”, sendo 

qualquer conduta considerada insignificante tanto religiosa quando juridicamente 

caso por trás dela não haja atos de compaixão e caridade pelos outros.  

Essa linha de pensamento é retratada frequentemente no Alcorão, livro 

sagrado codificado durante o terceiro Califado que reúne as revelações do Profeta. 

Em seus primeiros versículos, por exemplo, lê-se: “eis o livro que é indubitavelmente 

a orientação dos tementes a Deus; que creem no incognoscível, observam a oração 

e gastam daquilo com que os agraciamos; que creem no que te foi revelado (ó 

Muhammad)”10.  

É com o advento do Livro Sagrado, a ser examinado em detalhes adiante, 

que podemos discutir a existência de um Direito Muçulmano concreto e mais 

próximo das concepções ocidentais de um ordenamento jurídico.  

 

2.1.1 Definições de Direito Muçulmano e Shari’a 

 

Sabendo da construção histórica que levou à criação do Direito 

Muçulmano, há de se discutir exatamente no que ele, enquanto ordenamento 

jurídico, consiste e através de quais pontos de vista pode ser examinado.  

Aqui prevalece o entendimento de que o Direito Islâmico diz respeito a um 

conjunto de tradições emanadas do próprio Alá, e não a um poder construído pelo 

intelecto e esforço societário humano, haja vista a impotência deste em confronto 

                                                
9
 Tradução livre: “a umma é governada por Deus. Ele é o rei (Allah al-malik) e detém o poder sobre 

seu povo, sem nenhuma forma de mediação. O relacionamento entre divino e humano é, na verdade, 
direto, não podendo existir intermediários capazes de interpretar a vontade do Criador. O homem está 
apenas diante do juízo último de Deus no que diz respeito às suas ações; Alá conhece tudo, até o 
mais íntimo e recôndito ângulo da consciência de todo ser humano.  A este último não resta outra 
opção que não seja abandonar-se diante da Sua infinita potência e misericórdia.”  
10

 O ALCORÃO Sagrado. Tradução, introdução e anotações de Samir El Hayek. São Paulo: LLC 
Publicações Eletrônicas, 1994. Disponível em: < http://www.ebooksbrasil.org/eLibris/alcorao.html>. 
Acesso em: 25 ago. 2018. 

http://www.ebooksbrasil.org/eLibris/alcorao.html


16 

com a relevância Daquele. A partir disto, é na Shari‟a que se dá a consolidação da 

união religiosa, ética e jurídica entre Deus, aqueles que creem e sua comunidade.11  

A popularidade deste termo, principalmente no ocidente, muitas vezes 

não reflete seus múltiplos significados. Isto porque a Shari‟a pode ser entendida e 

interpretada de três pontos de vista diversos, mas extremamente conectados. A 

própria palavra em árabe significa “a estrada, o caminho que conduz à fonte de 

salvação”, passando a ideia de que apenas através dela o crente muçulmano estaria 

seguindo o caminho de Deus. De um segundo ponto de vista, Shari‟a é entendida 

como via revelada apenas aos muçulmanos com diretrizes acerca de sua conduta 

humana, entendida como foro externo, e de sua consciência, que seria o foro 

interno. Por último, em sentido estrito, trata-se de fato da lei religiosa dos povos 

islâmicos, oriunda de Deus e organizada para controlar a vida em sociedade.12 

Ela caracteriza-se, notadamente, por sua exclusividade, personalidade, 

imutabilidade, sacralidade, extraterritorialidade e seu aspecto confessional e ético. 

Além de intuir-se que a Shari‟a é sacra e imutável em virtude de sua origem divina, 

por este mesmo motivo cabe exclusivamente a ela a disciplina de várias matérias 

dos mais diversos âmbitos, dentre os quais o jurídico.  

A ética, por sua vez, aparece como reflexo da grande carga moral que 

esse sistema traz desde sua origem. Ademais, sua eficácia sua eficácia territorial 

está, em teoria, mais ligada à localização daqueles que creem do que às fronteiras 

resultantes da soberania dos Estados – é deste pensamento que vem a ideia de 

personalidade. A Shari‟a é carregada pelos fiéis para onde eles forem.13   

Essa linha de pensamento sobre a conceituação da Lei Islâmica e seus 

aspectos caracterizadores é reiterada por Ahmed Akgunduz14, que preciosamente a 

define como: 

 

(...) the general name given to Islamic Law and refers to the body of Islamic 
Law. It means “way” or “road to the water source,” “path to be followed”, “the 
way to the source of life” and it is the legal framework within which the public 
and private aspects of life are regulated for those living in a legal system 
based on Islamic principles of jurisprudence and for Muslims living outside 
the borders of an Islamic country.  (…) refers to the Islamic law, includes the 
totality of God‟s commandment, and deals with many aspects of day-to-day 

                                                
11

 PAPA, Massimo; ASCANIO, Lorenzo. Shari’a. Bolonha: Ed. Mulino, 2014. p. 15. 
12

 Ibid., p. 16. 
13

 Ibid., p. 19 – 20.  
14

 AKGUNDUZ, Ahmed. Introduction to Islamic Law: Islamic Law in Theory and Practice. Roterdã: 
IUR Press, 2010. p. 19. 



17 

life, including politics, economics, banking, business, contracts, family, 
sexuality, hygiene, and social issues. (…) This definition includes matters of 
conduct (‘amalyyât) as well as matters of belief (i’tiqâdiyyât) and of ethics 
(akhlâqiyyât)

15
. 

 

A concepção de Direito Muçulmano ou Direito Islâmico, por seu turno, 

também recebe três interpretações. Este pode ser entendido, primeiramente, como 

fiqh, “conhecimento profundo” em árabe16, parte da Shari‟a que regula as atividades 

do foro externo daqueles que creem tanto em relação a Deus quanto a ele mesmo e 

aos outros. Por um segundo viés, trata-se, mais especificamente, da parte realmente 

jurídica da fiqh, com complemento do conteúdo de direito público alheio àquela. 

Ademais, tal expressão pode também ser vista como o direito vigente para 

determinado grupo de muçulmanos de uma região, enquadrando-se aqui a parcela 

da fiqh que não caiu em desuso e o direito consuetudinário local, mesmo que não 

conectado com o islamismo.17  

Dito isto, é importante mencionar que através da superioridade Dele e do 

alcance de Seu poder sobre a vida daqueles que creem, todas as condutas 

humanas são enquadradas em um sistema qualitativo no qual a elas são atribuídos 

valores ou “desvalores” normativos. As atitudes dos fiéis, de acordo com os 

ensinamentos corânicos, podem ser classificadas em cinco categorias: obrigatórias 

(fard), proibidas (haram), recomendáveis (mustahadd), reprováveis (makrub) e lícitas 

(habal).18  

Percebe-se aqui o caráter impositivo e controlador da revelação, o que se 

podia constatar mesmo antes da concepção desta sistema como jurídico ou da 

instalação de um poder coercitivo organizado. De fato, a evolução das profecias de 

Maomé deu-se paulatinamente, culminando no esquema de fontes construído e 

estruturado pela fiqh, vocábulo também entendido como ciência do Direito Islâmico, 

a atuação humana do cientista jurídico das leis islâmicas.  

                                                
15

 Tradução livre: “(...) o nome genérico dado à Lei Islâmica, referindo-se também ao corpo dela. 
Significa “caminho” ou “estrada à fonte de água,” “trajeto a ser seguido,” “caminho para a fonte de 
vida‟” e é também a moldura dentro da qual os aspectos públicos e privados da vida daqueles que 
vivem dentro de um sistema baseado em princípios islâmicos de jurisprudência e daqueles 
muçulmanos que vivem fora das fronteiras de um país islâmico são regulados. (...) refere-se à Lei 
Islâmica, incluindo a totalidade dos comandos de Deus, e lida com vários aspectos da vida cotidiana, 
incluindo política, economia, sistema financeiro, negócios, contratos, família, sexualidade, higiene e 
questões sociais. (...) Esta definição inclui questões de conduta (‘amalyyât), assim como questões de 
crença (i’tiqâdiyyât) e de ética (akhlâqiyyât).”   
16

 AKGUNDUZ, Ahmed. Introduction to Islamic Law: Islamic Law in Theory and Practice. Roterdã: 
IUR Press, 2010. p. 20.  
17

 CASTRO, Francesco. Il Modello Islamico. Turim: G. Giappichelli Editore, 2007. p. 3. 
18

 PAPA, Massimo; ASCANIO, Lorenzo. Shari’a. Bolonha: Ed. Mulino, 2014. p. 17. 



18 

Toda essa transição, passo base para a construção do estado atual que 

nos permite discutir os delitos oriundos do texto corânico à luz dos princípios dos 

Direitos Humanos, é definida por Nilo Batista19 da seguinte forma: 

 

No início tratava-se apenas de ler o Corão, de memorizar os preceitos 
divinos. Só mais tarde, graças à reconstrução das obras, das sentenças, 
das palavras e dos silêncios, em suma, das orientações e esclarecimentos 
que em sua movimentada vida o profeta ministrara, reconstrução essa fruto 
de um esforço e uma dedicação fantasticamente minuciosos que resultarão 
na Sunna, e graças também a um dosado e escrupuloso emprego da 
dedução analógica (qiyás) (...). O direito islâmico pretende regulamentar de 
forma ampla e totalizante (suas lacunas espelham tão somente a ignorância 
ou incompreensão humana) e a vida (e o após-a-vida) dos crentes, sendo, 
(...), um direito pessoal. 

 

É importante para a discussão que o presente trabalho se propõe a fazer 

a compreensão de que se trata de normas imperativas vistas como infalíveis e 

inquestionáveis em virtude de sua origem divina. Estas condições estabelecidas 

aplicam-se a todas as áreas do Direito, tendo especial relevância no âmbito criminal, 

como analisar-se-á em capítulos posteriores.  

Parte-se agora para a análise de cada uma das fontes formais do Direito 

Muçulmano, quase em sua totalidade mencionadas no texto acima, quais sejam: o 

Alcorão, a Sunna, o Qiyás e a Igmà. 

 

2.2 AS FONTES DO DIREITO MUÇULMANO 

 

O estudo do funcionamento e da organização hierárquica das fontes do 

direito muçulmano é imprescindível para a compreensão de qualquer 

problematização que se proponha fazer em matéria de Direito Muçulmano. Isto 

porque elas, além de servirem como base para a construção dos ordenamentos, 

também regem os ideais morais e sociais de toda a umma.   

Inicialmente, pensou-se que, pela sua proposta de completude e 

infalibilidade, o próprio Texto Sagrado e apenas ele conteria credibilidade e 

conteúdo suficiente para reger a vida dos crentes. No entanto, com o passar do 

tempo lacunas passaram a ser descobertas e a necessidade de completa-las 

impulsionou o desenvolvimento de outras nascentes normativas. O raciocínio, 

                                                
19

 BATISTA, Nilo. Matrizes Ibéricas do Sistema Penal Brasileiro – I. Rio de janeiro: Freitas Bastos 
Editora, 2000. (Coleção Pensamento Criminológico). p. 148. 



19 

porém, permaneceu o mesmo: manter os cânones morais, religiosos, políticos e 

jurídicos o mais próximo possível dos ensinamentos divinos. Isto culminou em um 

minucioso reexame dos feitos e silêncios de Maomé, entendido como o homem mais 

próximo a Deus e desta atividade intelectual surge a Sunna. 

Ademais, permanecendo embates não resolvidos na prática do 

ordenamento jurídico, perdurou também a busca por respostas alternativas que 

dessem funcionalidade ao Poder Jurídico sem implicar no desrespeito às regras já 

estabelecidas. Aqui tem lugar a ijma, o qyias e a urf.  

A subordinação e hierarquização destas fontes dão-se, naturalmente, com 

base na origem de cada uma, na amplitude do impacto delas na vida dos 

muçulmanos da comunidade islâmica e até mesmo na ordem em que elas se 

consolidam. De todo modo, a construção da pirâmide dá-se com as fontes diretas, o 

Alcorão e a Sunna, no topo, enquanto as fontes indiretas, fruto do esforço humano 

da fiqh, ocupam lugar inferior.20 Por último, encontram-se fontes cuja validade não é 

unanimemente aceita, como a ‘urf, istishab, istishaan e maslahah mursalah.21  

Esta divisão também pode ser entendida, nas palavras de Mohamed 

Elewa Badar22, como entre fontes primárias e subordinadas. As primeiras seriam as 

fundadoras da Shari‟a em sentido estrito, puramente legal, e as segundas, aquelas 

alcançadas através da dedução, entendidas aqui como parte formadora 

jurisprudência islâmica. 

 

 

 
FIGURA 1

23
 – Hierarquia das fontes do Direito Muçulmano.

24
 

                                                
20

 CASTRO, Francesco. Il Modello Islamico. Turim: G. Giappichelli Editore, 2007. p. 12. 
21

 BADAR, Mohamed Elewa. Islamic Law (Shari‟a) and the Jurisdiction of the International Criminal 
Court. Leiden Journal of International Law. Londres, v. 24, n. 2, 2011. p. 417. 
22

 Ibid., p. 414. 
23 USTAOGLU, Murat; INCEKARA, Ahmet. The First Step Towards Islamic Finance: Separation of 
Secularism and the Islamic Agenda. Islamic Finance Alternatives for Emerging Economies: 
Empirical Evidence from Turkey. Nova York: Palgrave Pivot, 2014. p. 44. 



20 

 

As peculiaridades de cada uma das fontes serão demonstradas a seguir, 

com análise mais profunda do Alcorão haja vista a sua relevância para a presente 

problemática. É através de sua compreensão que teremos a perspectiva interna do 

processo de imposição de suas leis, notadamente aquelas de Direito Penal, papel, 

por sua vez, importante para que possamos ter uma visão mais clara do problema 

quando diante do contexto dos Direitos Humanos.  

 

2.2.1 O Alcorão 

 

A fonte primeira e inquestionável do Direito Muçulmano é o Alcorão. O 

livro sagrado, indivisível, infalível e inquestionável para o cidadão-fiél, é fruto da 

coleta das revelações recebidas por Maomé através do Anjo Gabriel, o que se deu 

de forma isolada e em breves intervalos no curso de 23 anos.25  

Primeiro livro escrito em árabe, a escritura sagrada dos muçulmanos não 

é dividida por matérias ou em ordem cronológica, mas sim pelo tamanho de seus 

capítulos, chamados de Surata, passando dos maiores para os menores. Além 

disso, todo o texto é feito em discurso direto, com exceção da primeira Sura, 

representando a exata conversa entre Maomé e Alá.26 

É importante perceber que se trata de algo distantes da ideia comumente 

associada a códigos normativos ocidentais, com artigos espalhados por diversos 

capítulos. Como bem afirma Mohamed Elewa Badar27, trata-se de um livro-guia de 

todos os aspectos da vida dos muçulmanos, cujos ensinamentos se apresentam 

através de apontamentos de cunho majoritariamente moral. O mesmo pensamento é 

reiterado por Lorenzo Ascanio28, que, de maneira interessante, assevera que:  

 

Va naturalmente sottolineato che le norme contenute nel Corano non 
rispecchiano, nella forma in cui si presentano al lettore, um vero e próprio 
stile giuridico secondo i canoni conosciuti dal giurista occidentale, quanto 
piuttosto um insieme di obbligazioni, regole, ingiunzioni che si possono 
ricavare all‟interno di rivelazioni a carattere morale-religioso; così si possono 

                                                                                                                                                   
24

 Tradução livre: “Alcorão e Tradições Proféticas (Sunna); Ijmaa’ (consenso) e Qiyas (dedução); 
Istishaan e ‘urf’.” 
25

 CASTRO, Francesco. Il Modello Islamico. Turim: G. Giappichelli Editore, 2007. p. 13. 
26

 Ibid., p. 13. 
27

 BADAR, Mohamed Elewa. Islamic Law (Shari‟a) and the Jurisdiction of the International Criminal 
Court. Leiden Journal of International Law. Londres, v. 24, n. 2, 2011. p. 415. 
28

 PAPA, Massimo; ASCANIO, Lorenzo. Shari’a. Bolonha: Ed. Mulino, 2014. p. 30. 



21 

individuare norme estremamente chiare e precise, pertanto non suscettibili 
di alcuna interpretazione (...).

29
 

 

Ressalta-se que, apesar desta mencionada clareza, é possível atestar 

com facilidade a existência de contradições no texto corânico. Porém, o que poderia 

gerar insegurança jurídica ou incertezas quanto à falibilidade da revelação é apenas 

visto como outro aspecto do poder discricionário absoluto de Deus: apesar de 

conhecer, pela sua onisciência, todo o conteúdo da escritura, se for de Seu desejo, 

Alá pode modificar as regras previamente estabelecidas. Reina aqui a teoria da ab-

rogação (naskh), através da qual se dá o cancelamento de uma regra pela 

substituição de outra posterior sobre a mesma matéria.30   

Seguindo o aspecto cronológico, apenas para fins explicativos, é possível 

dividir as revelações corânicas dois períodos distintos, intrinsecamente conectados 

com o conteúdo apresentado: aquele compartilhado pelo profeta quando em Mecca 

e aqueles feito quando em Medina.  

Os versículos advindos da primeira época, quando do início das 

revelações, são de cunho religioso e moral, com especial atenção ao aspecto 

teológico31. Já aqueles cujo surgimento data da ocupação de Medina tratam, 

notadamente, de temáticas econômicas, políticas e jurídicas, o que nada mais é do 

que reflexo do momento que o Profeta vivia durante aquele tempo: o 

estabelecimento e organização da primeira umma.32  

Essa assertiva é ratificada por Francesco Castro33, que afirma que esta 

mudança de enfoque acontece em virtude da nova posição ocupada por Maomé de 

chefe político do Estado que ele próprio criou. O autor pontua, inclusive, que as 

regras apresentadas neste momento são “profanas” por não abarcarem a religião 

puramente, ou por alcançarem preceitos jurídicos e de direcionamento de 

comportamentos através dos cânones religiosos e não com uso direto destes.  

É apontado, também, que a parte efetivamente jurídica dos mandamentos 

corânicos é pequena em comparação com toda a sua extensão, tratando-se de 

                                                
29

 Tradução livre: “É naturalmente entendido que as normas contidas no Alcorão não dizem respeito, 
quanto à forma em que são apresentadas ao leitor, ao verdadeiro e próprio estilo jurídico segundo os 
cânones conhecidos pelo jurista ocidental, mas sim a um conjunto de obrigações, regras, injunções 
que podem ser obtidas no interior da revelação com caráter moral-religioso; assim é possível 
individuar normas extremamente claras e precisas, portanto não suscetíveis de interpretação.” 
30

 PAPA, Massimo; ASCANIO, Lorenzo. Shari’a. Bolonha: Ed. Mulino, 2014. p. 32. 
31

 Ibid., p. 29. 
32

 Ibid., p. 30. 
33

 CASTRO, Francesco. Il Modello Islamico. Turim: G. Giappichelli Editore, 2007. p. 14. 



22 

cerca de 500 versículos em um universo de mais de 6 mil. Dentro deste nicho, há 

ainda outras compartimentalizações, haja vista a amplitude das matérias a serem 

abordadas, das quais resultam cinco subgrupos: o das regras morais, o das normas 

dogmáticas, o daquelas com escopo cultural, o das regras alimentares e de 

vestuário, e, por último, o das regras jurídicas.  

Neste último campo, aparecem outras micro categorias, dentre as quais o 

casamento, a imposição fiscal, o direito à guerra, e penas a serem aplicadas a 

crimes especificamente previstos. É destes últimos que se ocupará o presente 

trabalho, tanto do aspecto interno de eficácia e implementação, quanto do aspecto 

externo, quando diante das diretrizes adotadas pela comunidade internacional em 

matéria de Direitos Humanos, tema que tem se tornado cada vez mais importante, 

haja vista atual crise migratória na qual se encontram o continente europeu e os 

países de maioria muçulmana do Oriente Médio. 

Ademais, a busca por novas fontes, todas subordinadas e submetidas aos 

crivos do Alcorão, partiu da constatação da fragmentação e complexidade do texto 

do Livro Sagrado. Até mesmo o vocabulário, muitas vezes obscuro, cooperou para a 

compreensão coletiva de que através dos dizeres corânicos e apenas deles essa 

pretensa completude jamais foi alcançada. 

Desta feita, passa-se, então, ao exame da Sunna, a segunda fonte do 

Direito Muçulmano. 

 

2.2.2 A Sunna 

 

Com o “esgotamento” do Alcorão, a procura por um guia moral, político, 

religioso e jurídico passou a concentrar-se, como já mencionado, àquele dentre os 

homens que mais próximo chegou do divino, o profeta Maomé. Conforme Lorenzo 

Ascanio34, isso se deu justamente em razão de seu status de “o melhore entre os 

homens, maior que os outros, que recebeu, através da revelação, a graça de ser o 

ser mais próximo à última verdade, tornando-se, assim, infalível (...) e iluminado da 

sabedoria a ele revelada por Deus”.35  

                                                
34

 PAPA, Massimo; ASCANIO, Lorenzo. Shari’a. Bolonha: Ed. Mulino, 2014. p. 34. 
35

 Texto original: “(...) il migliore tra gli uomini; più di tutti gli altri, ha ricevuto, attraverso la rivelazione, 
la grazia di essere il più vicino ala verità ultima, così divenendo infallibile, (...) illuminato dalla sapienza 
rivelatagli da Dio”.  



23 

A palavra sunna, em árabe, significa “modo habitual de comportar-se”, de 

acordo com Francesco Castro.36 No entanto, conforme o autor, é apenas com a 

consolidação do Islã que o termo representa a abreviação de sunnat al-nabì, que 

quer dizer, por sua vez, “Sunna do profeta”. Desta feita, para complementação da 

legislação islâmica e a consequente estruturação do sistema jurídico muçulmano, 

todas as atenções passam para Maomé, analisado aqui como homem, e não como 

Profeta. Nas palavras de Nilo Batista37, este caminho é pertinente, pois “Maomé 

ouvira a Voz que lhe ditara o direito revelado, porém Maomé também ensinara, 

refletira, julgara, repreendera, pelejara, advertira, opinara, corrigira, comerciara, 

absolvera, orientara”.  

No próprio Alcorão é possível perceber a carga normativa a ser 

depositava nos feitos e desfeitos do Profeta. O versículo 59:738, por exemplo, diz: 

“aceitai, pois, o que vos der o Mensageiro, e abstende-vos de tudo quanto ele vos 

proíba”. Na mesma linha, em 4:6439 lê-se que “jamais enviaríamos um mensageiro 

que não devesse ser obedecido, com a anuência de Deus”.  

Conforme Mohamed Elewa Badar40, reina o entendimento de que a 

Sunna nada mais é do que uma revelação interna. A ideia é de que, ao ser inspirado 

por Deus, Maomé transmitiu os conceitos através de suas próprias palavras e 

opiniões ou dizeres (hadith).  

Restando clara tal diretriz, pontua-se que foi apenas depois de três 

séculos da Hégira, a fuga de Maomé de Meca para Medina, que as tradições do 

Mensageiro passam a ter força jurídica de fontes do direito41, servindo tanto para 

complementar como para explicar os preceitos corânicos, principalmente graças aos 

esforços de Muhammad al-Shàfi‟ì, renomado jurista do Islã.42  

Aqui teve início um escrupuloso estudo de vários aspectos da vida de 

Maomé, dentre os quais suas opiniões e hábitos. Como explica Lorenzo Ascanio43: 

                                                
36

 CASTRO, Francesco. Il Modello Islamico. Turim: G. Giappichelli Editore, 2007. p. 15. 
37

 BATISTA, Nilo. Matrizes Ibéricas do Sistema Penal Brasileiro – I. Rio de janeiro: Freitas Bastos 
Editora, 2000. (Coleção Pensamento Criminológico). p. 149. 
38

 O ALCORÃO Sagrado. Tradução, introdução e anotações de Samir El Hayek. São Paulo: LLC 
Publicações Eletrônicas, 1994. Disponível em:  < http://www.ebooksbrasil.org/eLibris/alcorao.html>. 
Acesso em: 05 set. 2018. 
39

 Ibidem. 
40

 BADAR, Mohamed Elewa. Islamic Law (Shari‟a) and the Jurisdiction of the International Criminal 
Court. Leiden Journal of International Law. Londres, v. 24, n. 2, 2011. p. 415 – 416. 
41

 PAPA, Massimo; ASCANIO, Lorenzo. Shari’a. Bolonha: Ed. Mulino, 2014. p. 34. 
42

 CASTRO, op. cit., p. 15. 
43

 PAPA, ASCANIO, op. cit., p. 35. 

http://www.ebooksbrasil.org/eLibris/alcorao.html


24 

 

La parola (qawl), l‟atto (fi’l), il silenzio (sukut) come tacita conferma o 
approvazione (taqrir), e piú in generale, gli ammonimenti e le esortazioni 
rinvenibili dalla vita quotidiana del Messaggero prendono, pertanto, il nome 
di Sunna, letteralmente “modo abituale di agire”, “pratica”, “tradizione”.

44
 

 

O trabalho desenvolvido por um ramo dedicado da ciência do Direito 

Islâmico a partir de então voltou-se não apenas ao conteúdo dos dizeres do 

Mensageiro, mas também e principalmente à análise da credibilidade da origem 

destes hadith. Levando-se em conta que o compartilhamento da tradição se dá 

através de cadeias de transmissores que remontam ao tempo do próprio profeta, 

existe uma complexa discussão acerca da relevância social, religiosa e jurídica a ser 

dada a cada uma delas. Vigora, inclusive, um sistema de classificação, de acordo 

com o qual a fiabilidade das informações é valorada, podendo elas serem sahìh (sãs 

ou exatas), hasan (belas) ou da’if (doentes ou fracas).45  

Vale ressaltar, também, sem adentrar no mérito da relevância desta 

divisão, que é da confiança dada à cadeira dos transmissores dos hadith, bem como 

da discussão acerca das regras de sucessão do califado islâmico, que advém a 

cisão entre sunitas e xiitas.46  

 

2.2.3 A Ijma 

 

A ijma, originalmente ijma’ al-umma, é a primeira fonte do Direito 

Muçulmano oriunda do esforço de compreensão humano. Ela representa, de acordo 

com a tradição, o consenso da comunidade islâmica.47  

Naturalmente, vários pontos hão de ser questionados em tal definição, 

principalmente pois o embasamento de sua existência não se dá no Alcorão, mas 

sim em uma suposta fala de Maomé, uma vez que a ele é atribuído o discurso de 

que à comunidade muçulmana é impossível entrar em acordo sobre um erro.48  

                                                
44

 Tradução livre: “A palavra (qawl), o ato (fi’l), o silêncio (sukut) como confirmação tácita de 
aprovação (taqrir) e, de maneira mais genérica, as advertências e exortações originárias da vida 
cotidiana do Mensageiro recebem, portanto, o nome de Sunna, literalmente „modo habitual de agir‟, 
„prática‟, „tradição‟.” 
45

 CASTRO, Francesco. Il Modello Islamico. Turim: G. Giappichelli Editore, 2007. p. 16. 
46

 PAPA, Massimo; ASCANIO, Lorenzo. Shari’a. Bolonha: Ed. Mulino, 2014. p. 35. 
47

 KELLY, Michael J. Islam & International Criminal Law: a Brief (In) Compatibility Study. Pace 
International Law Review Online Companion. [S. l.], 1 mar. 2010. p. 13. Disponível em: < 
https://digitalcommons.pace.edu/pilronline/8/>. Acesso em:  06 set. 2018. 
48

 CASTRO, op. cit., p. 17. 

https://digitalcommons.pace.edu/pilronline/8/


25 

Daqui depreende-se que, caso consiga harmonicamente posicionar-se 

acerca de um determinado aspecto da Shari‟a, poder normativo há de ser concedido 

a tal racionalização da umma. No entanto, como seria impraticável estruturar um 

sistema no qual houvesse a necessidade de um consenso absoluto de todos os 

integrantes do grupo, cabe aos doutores do direito, enquanto representantes 

qualificados da comunidade em determinado momento da história, cumprir tal 

obrigação.49  

Ademais, de acordo com Lorenzo Ascanio, cabe a esta fonte uma 

importante responsabilidade: a de adaptar e perpetuar a autenticidade das duas 

primeiras fontes do direito, o Alcorão e a Sunna, com o decorrer do tempo, através 

das gerações de fiéis que passam. Isto porque a consolidação dos dogmas jurídicos 

oriundos da fé islâmica origina-se da ideia de infalibilidade do pensamento 

harmonioso de toda a comunidade islâmica.50  

Ainda conforme o autor, este princípio representa o apogeu da íntima 

ligação existente entre Alá e seu povo. Isso porque este consenso nada mais é do 

que um fruto da inspiração divina, sendo essa indefectibilidade do pensamento da 

umma concedida por Deus, enviada por Ele de modo a promover o bem e proibir o 

mal entre os Seus.  

É importante ressaltar que aqui as diferenças doutrinárias entre sunitas e 

xiitas são gritantes. O primeiro grupo, em suas subdivisões, ou não reconhece a ijma 

como fonte do Direito Muçulmano, ou limita-a ao consenso daqueles que 

representam a opinião do imàm, líder infalível e supremo. Já o segundo 

simplesmente não admite o uso do consenso como fonte do direito.51   

 

2.2.4 O Qyias 

 

O qyias, por sua vez, é a fonte mais ligada ao intelecto humano, logo, 

uma das mais criticadas pela doutrina muçulmana. Aqui trata-se, de acordo com 

Mhamed Elewa Badar52, do procedimento analógico a ser aplicado a casos novos, 

não antes previstos pelo Alcorão, pela Sunna ou por alguma Ijma definida. É a 

                                                
49

 CASTRO, Francesco. Il Modello Islamico. Turim: G. Giappichelli Editore, 2007. p. 17. 
50

 PAPA, Massimo; ASCANIO, Lorenzo. Shari’a. Bolonha: Ed. Mulino, 2014. p. 41 
51

 Ibid., p. 43. 
52

 BADAR, Mohamed Elewa. Islamic Law (Shari‟a) and the Jurisdiction of the International Criminal 
Court. Leiden Journal of International Law. Londres, v. 24, n. 2, 2011. p. 417. 



26 

extensão do valor e julgamento da Shari‟a, que se dá em virtude da coincidência de 

efeitos entre os dois processos. 

Essa definição da quarta fonte do Direito Muçulmano é ratificada por 

Francesco Castro53, que aponta, ainda, que a semelhança entre os acontecimentos 

deve ser inquestionável e evidente, ou que a aplicação dos preceitos de um ao outro 

deve ser lógica.  

A polêmica em torno dos qyias origina-se justamente de seu maior 

distanciamento da intervenção divina, o que ainda se dá de forma imponente com as 

três primeiras fontes. Aqui questiona-se, como pontua Lorenzo Ascanio54, como 

“pode, em outras palavras, o homem, falível, investigar as razões e o intelecto 

perfeito de Deus?”55. Ressalta-se a título de informação que a aceitação e a 

extensão do uso do qyias varia entre as várias escolas jurídicas do Direito 

Muçulmano, assim como acontece com o processo analógico.    

Esgotado o estudo das fontes, passa-se agora à análise específica da 

perspectiva penal do Direito Muçulmano e para posterior discussão acerca da 

compatibilidade deste com os regramentos de Direitos Humanos.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
53

 CASTRO, op. cit., p. 18. 
54

 PAPA, Massimo; ASCANIO, Lorenzo. Shari’a. Bolonha: Ed. Mulino, 2014. p. 45. 
55

 Texto original: “Può, in altri termini, l‟uomo, fallibile, investigare le ragioni e l‟intelleto, perfetti, di 
Dio?” 



27 

3 A PERSPECTIVA CRIMINAL 

 

No meio do processo de miscigenação cultural pelo qual passa a 

sociedade moderna, principalmente em virtude da globalização, é notável o esforço 

feito pelos países de maioria islâmica para adaptar seus preceitos e realidades às 

novas dinâmicas do mundo moderno.  

No entanto, esta empreitada, cujo objetivo é a inserção da realidade 

muçulmana no novo contexto mundial, no qual as relações entre os membros da 

Comunidade Internacional estão cada vez mais estreitas, não se dá de maneira 

homogênea dentro das diversas ramificações do Direito. Isto é verdade devido aos 

diferentes níveis de flexibilização concedidos a cada uma das searas jurídicas pelos 

costumes e tradições há muito estabelecidos.  

Na perspectiva do Direito Muçulmano, isto é traduzido no entendimento 

de que algumas matérias são mais dificilmente dissociadas da moldura assinalada a 

elas por qualquer uma das fontes do direito islâmico estudadas. Além disso, a 

inclusão do Direito Penal neste seleto grupo, que poderia ser meramente intuitiva 

devido ao seu nítido distanciamento das premissas ocidentais, é também ratificada 

pela doutrina majoritária, como será analisado no presente capítulo. Entretanto, essa 

não foi sempre o cenário encontrado.  

De acordo com o professor italiano Massimo Papa56, essa tendência ao 

conservadorismo não foi imutável. Em realidade, ela surge após esforços de 

distanciamento do sistema islâmico tradicional, como se deu com o código penal 

otomano, reinando, na época, uma forte influência europeia na elaboração dos 

instrumentos normativos, tanto com relação à forma de tratamento dada aos 

assuntos quanto aos procedimentos adotados. O processo de “re-islamização” da 

matéria criminal só se inicia nos anos 70 do século XX, momento no qual a Shari‟a 

volta a exercer papel de filtro de todos os aspectos referentes a esta esfera. 

A maior justificativa para este processo de “fechamento de fronteiras 

jurídicas”, que se dá em clara contraposição ao fluxo que tende a ser adotado pelas 

relações modernas entre Estados, está na promoção e salvaguarda dos valores, 

hábitos e cânones professados e seguidos há anos por aqueles que se submetem à 

à realidade muçulmana, que, como já mencionado, exacerba o jurídico, sendo, 

                                                
56

 PAPA, Massimo; ASCANIO, Lorenzo. Shari’a. Bolonha: Ed. Mulino, 2014. p. 118. 



28 

também, moral, política, econômica e religiosa. Aqui o Direito Penal deixa de ser 

visto apenas como meio de promoção da paz social e passa a acumular a função de 

resguardar e defender a corrupção dos costumes islâmicos57. Ele passa a ser, em 

tradução livre, um “ponto de referência essencial na construção da identidade 

individual e social dos muçulmanos e representando um tipo de emblema contra a 

invasão dos modelos culturais e jurídicos produzidos pelo ocidente, em particular 

aqueles americanos”.58  

Essa volta à perspectiva ortodoxa pode se dar de duas maneiras: através, 

efetivamente, da aplicação e execução literal da Shari‟a, ou através do uso desta 

como inspiração para o legislador ao qual caberá a elaboração das leis existentes. 

Como observar-se-á no último capítulo, qualquer reinterpretação ou reavaliação da 

Lei Sagrada é vista com maus olhos pela ortodoxia muçulmana. No entanto, é 

inegável a existência de uma corrente moderada que propõe certas reformas no 

sistema apresentado. 

Sendo assim, é relevante para o presente trabalho analisar 

dogmaticamente os preceitos em matéria de Direito Penal estabelecidos pela Lei 

Islâmica, evidenciando a estruturação deste ramo do Direito Muçulmano bem como 

seus principais institutos, em detrimento das adaptações específicas feitas por cada 

ordenamento estatal a ela submetido.  

Além disso, para que seja promovida uma visão aberta do Direito Penal 

Muçulmano e de sua relação com o pensamento jurídico supranacional, é 

necessário, também, analisar de forma específica as penas e crime oriundos 

diretamente do Alcorão. Através desta análise, a ser feita no terceiro capítulo, 

objetiva-se a preparação da discussão acerca dos graus de compatibilidade entre 

estas normas e o atual caminho seguido pelo Direito Internacional, com especial 

atenção às regras de Direito Humanos.  

 

3.1 A VISÃO GERAL DO DIREITO PENAL MUÇULMANO 

 

O Direito Penal consolida-se no Direito Muçulmano como um importante 

elemento na regulação da vida dos cidadãos-crentes. O ponto de vista de acordo 

                                                
57

 PAPA, Massimo; ASCANIO, Lorenzo. Shari’a. Bolonha: Ed. Mulino, 2014. p. 118 – 119. 
58

 Texto original: “(...) punto di riferimento essenziale nella costruzione dell‟identità individuale e 
sociale dei musulmani e rappresenta una sorta di emblema contro l‟invasione dei modelli culturali e 
giuridici prodotti dall‟Occidente, in particolare di quelli statunitensi”.  



29 

com o qual cabe a ele a defesa da base do islamismo não se afasta muito daquele 

adotado quando do surgimento da umma, pois desde esta época era através da 

coercitividade que se fomentava o dever ético-moral de preservar o bem e evitar o 

mal (hisba).59  

Sob uma ótica mais ampla, todas as normas da Shari‟a originalmente 

agrupam-se em dois grandes grupos: as regras ibadat e as mu’amalat. No primeiro 

enquadram-se os ritos de culto, ou seja, as principais diretrizes de devoção que os 

fiéis devem seguir para serem considerados como tal, estando em foco aqui a 

relação entre o homem e Deus. Trata-se de cinco ditames específicos, quais sejam: 

a profissão da fé (shahada), as cinco orações diárias (salat), o pagamento do dízimo 

(zakat), o jejum (saum) e a participação no ritual de peregrinação aos lugares 

sagrados do islã (hajj). O segundo grupo, por sua vez, representa as normativas que 

disciplinam as relações entre os homens.60 É neste onde se encontra o Direito Penal 

Muçulmano.  

No entanto, apesar de não se tratar da conexão direta entre o fiel e Alá, 

as regras deste âmbito jurídico encontram-se, mais do que nunca, ligadas aos 

preceitos da ética religiosa. Em semelhança ao apontado como origem da 

legitimidade das fontes do direito, a ideia aqui regente é a de que Deus impõe a 

obrigação de não cometer crimes, estabelecendo ele mesmo as penas a serem 

pagas pelo descumprimento desta ordem.61  

Este pensamento é bem elucidado por Lorenzo Ascanio62, que pontua 

que: 

 

La hisba è, pertanto, attuata per mezzo della proibizione di tutti gli atti umani 
vergognosi, ingiusti e di ribellione. Allo stesso tempo, la disciplina dei reati e 
delle pene trova terreno fertile nel raggiungimento degli obiettivi o scopi 
(maqasid) tesi proprio alla salvaguardia dell‟interesse, dell‟utilità (maslaha) 
che la shari‟a si prefigge di tutelare, quali la difesa della religione, della vita, 
della ragione, della stirpe e della proprietà. Próprio per tali motivi, anche per 
la matéria penalistica diritto ed ética religiosa si stringono in um forte legame 
l‟uno com l‟altra, fattispecie criminosa e peccato sono, infatti, intimamente 
correlati.

63
  

                                                
59

 PAPA, Massimo; ASCANIO, Lorenzo. Shari’a. Bolonha: Ed. Mulino, 2014. p.  70. 
60

 Ibid., p. 52 – 53. 
61

 Ibid., p. 70. 
62

 Ibid., p. 70. 
63

 Tradução livre: “A hisba é, portanto, implementada como meio de proibição de todos os atos 
humanos vergonhosos, injustos e de rebelião. Ao mesmo tempo, a disciplina dos crimes e das penas 
encontra terreno fértil no alcance dos objetivos ou escopos (maqasid) destinados à salvaguarda do 
interesse, da utilidade (mashala) que a Shari‟a se propõe, de antemão, a tutelar, quais sejam: a 
defesa da religião, da vida, da razão, da estirpe e da propriedade. Justamente por estes motivos, 



30 

O mesmo pensamento é reiterado por Nilo Batista, que, ao estudar as 

comunidades pré-islâmicas da Andaluzia, aponta que o Direito Muçulmano, 

teoricamente falando, não se aplicaria aos infiéis. Ele afirma que “em Al-Andaluz o 

princípio da personalidade tem uma base religiosa estritamente observada; não é 

aquele „direito de raças‟ (...), mas sim um „direito de credos‟ que compreendia 

normas penais e cuja influência alcançaria a idade moderna”.64  

Contudo, na prática da vida em sociedade, é inconcebível que um grupo 

de pessoas simplesmente fiquem à margem do ordenamento jurídico estabelecido. 

A consequência de tal fato é, inclusive, uma das principais características do Direito 

Muçulmano como um todo: a diferença de tratamento concedida a fiéis e infiéis. 

Observar-se-á, em capítulo posterior, que o próprio Alcorão impõe e estimula a 

diferença de status entre esses dois grupos. No entanto, pode-se mencionar de 

agora que aqui reina a ideia de que aqueles que não se submetem à palavra Dele 

naturalmente incorrem no erro, não sendo merecedores das mesmas tutelas e 

regalias que aqueles que se dedicam ao seguimento do caminho divino.  

Naturalmente, esta estreita ligação entre Direito e religião, que aparenta 

ser muito distante da laicidade que impera no ocidente, é a maior fonte de 

direcionamento para a estruturação interna do Direito Penal Muçulmano, o que se 

analisará agora. 

 

3.2 A ESTRUTURAÇÃO INTERNA DO DIREITO PENAL MUÇULMANO 

 

No Direito Penal Muçulmano, a primeira característica a ser pontuada é o 

critério utilizado para estudo, divisão e enfrentamento dos comportamentos ilícitos. 

Em dissonância da metodologia adotada pelos ordenamentos jurídicos dos Estados 

ocidentais, o Direito Islâmico divide os crimes em dois grandes gêneros, que, por 

sua vez, se subdividem em três grandes espécies, levando como base as penas a 

serem aplicadas. 

                                                                                                                                                   
também em matéria penalística, direito e ética religiosa se aproximam em um forte vínculo uma com a 
outra, a tipificação criminosa e o pecado são, inclusive, intimamente correlatos.” 
64

 BATISTA, Nilo. Matrizes Ibéricas do Sistema Penal Brasileiro – I. Rio de janeiro: Freitas Bastos 
Editora, 2000. (Coleção Pensamento Criminológico). p. 152 – 153. 



31 

Esse sistema não se dá sem suas diversas nuances, ainda mais por ser 

tão peculiar. De acordo com Mohamed Elewa Badar65, a análise das penas para fins 

de categorização não se dá de maneira superficial, levando em consideração 

aspectos como a gravidade da punição, a maneira e o método utilizados na 

incriminação e no castigo, e, principalmente, a natureza do interesse ofendido pelo 

ato proibido. É deste último ponto, inclusive, que se origina o primeiro agrupamento, 

que se dá, quanto ao gênero, entre crimes contra Deus e crimes contra o Homem.66 

Seguindo a mesma linha de pensamento, Joseph Schacht67 afirma, em 

outras palavras, que essa divisão inicial em dois grandes grupos se dá com base 

nas duas reclamações das quais se origina todo o Direito Penal, que seriam a 

vingança pessoal e os atentados contra religião e disciplina militar.  

 Há, ainda, autores como Lorenzo Ascanio68, Francesco Castro69 e o já 

mencionado Mohamed Elewa Badar70 que pontuam a existência de um terceiro 

grande agrupamento, o que nos leva à divisão dos delitos a nível de espécie. Nessa 

perspectiva, as penalidades utilizadas seriam, em ordem de ligação com os 

preceitos religiosos, as penas hadd ou hudud, as qysas e as ta’azir. Para fins de 

relevância e completude do presente estudo, analisar-se-á o Direito Penal 

Muçulmano com base nesta tríade de sanções.   

Resta enumerar, antes do estudo detalhado a que se propõe o presente 

capítulo, que existem cerca de dez tipos diferentes de penalidades a serem 

aplicadas no Direito Penal Muçulmano, quais sejam: reprimenda, multa, exposição 

pública a humilhação, banimento, prisão, açoite, amputação, amputação cruzada, 

retaliação e pena de morte, que, por sua vez, pode dar-se de três formas diferentes 

(como retaliação, por apedrejamento, com uso da espada, ou através da 

crucificação).71 

A maioria destes castigos serão estudados dentro de uma das três 

categorias já mencionadas. No entanto, os dois primeiros mencionados, por serem 

                                                
65

 BADAR, Mohamed Elewa. Islamic Law (Shari‟a) and the Jurisdiction of the International Criminal 
Court. Leiden Journal of International Law. Londres, v. 24, n. 2, 2011. p. 417. 
66

 KELLY, Michael J. Islam & International Criminal Law: a Brief (In) Compatibility Study. Pace 
International Law Review Online Companion. [S. l.], 1 mar. 2010. p. 15. Disponível em: < 
https://digitalcommons.pace.edu/pilronline/8/>. Acesso em:  06 set. 2018. 
67

 SCHACHT, Joseph. An Introduction to Islamic Law. Oxford: Clarendon Press, 1982. p. 176. 
68

 PAPA, Massimo; ASCANIO, Lorenzo. Shari’a. Bolonha: Ed. Mulino, 2014. p. 70. 
69

 CASTRO, Francesco. Il Modello Islamico. Turim: G. Giappichelli Editore, 2007. p. 75. 
70

 BADAR, op. cit., p. 417 – 418. 
71

 PETERS, Rudolph. Crime and Punishment in Islamic Law: Theory and Practice from the 
Sixteenth to the Twenty-first Century. Amsterdã: Cambridge University Press, 2005. p. 33 – 38. 

https://digitalcommons.pace.edu/pilronline/8/


32 

considerados punições leves, não encontram lugar dentro destas divisões, de modo 

que serão explicadas com antecedência.  

Entende-se por reprimenda uma mera recriminação por parte do juiz feita 

em público, geralmente reservada a membros da elite. Apesar de tratar-se de 

conduta reprovável, o status do acusado, bem como sua reputação, o protegem, 

pois prevalece a confiança de que tal situação não se repetirá. Já a multa é o castigo 

pecuniário que visa compensar os danos sofridos pela vítima ou seus herdeiros, 

devendo ser pago pelo acusado ao Estado. Este depósito é visto como uma garantia 

de que a pessoa não reincidirá.72  

Passa-se agora à análise dos três grandes grupos de penalidades do 

Direito Penal Islâmico. 

 

3.2.1 As Penas Qysas 

 

Enquadradas no segundo grande gênero, o dos crimes contra o homem 

ou vingança pessoal, as penas qysas são aquelas que representam o talião. Elas 

perpetuam a ideia do “olho por olho, dente por dente” em crimes de assassinato e 

outros cujo escopo da lesão seja pessoal, sejam eles dolosos ou culposos.73 Isso 

implica dizer que, apesar de encontrarem-se previstos na Shari‟a, essas condutas 

atacam interesses primordialmente privados e disponíveis.74 Suas gravidades são 

relativizadas, consideradas inferiores, haja vista a enormidade da feitura de 

condutas que representem um direito desrespeito a Deus.  

No entanto, o status de coadjuvante desta punição não a diminui como 

parte integrante do sistema penal muçulmano. Em verdade, sua presença data das 

sociedades pré-islâmicas, onde se podia encontrar o princípio da vingança (tha’ir) 

dentro da „urf. A diferença é que este instituto promovia a aplicação de uma sanção 

com dano maior do que aquele que havia sido causado pelo agressor75, o que foi 

retificado pelo Alcorão no versículo 45 da 5ª Surata, que assevera que: 

 

                                                
72

 PETERS, Rudolph. Crime and Punishment in Islamic Law: Theory and Practice from the 
Sixteenth to the Twenty-first Century. Amsterdã: Cambridge University Press, 2005. p. 33.  
73

 CASTRO, Francesco. Il Modello Islamico. Turim: G. Giappichelli Editore, 2007. p. 75. 
74

 BATISTA, Nilo. Matrizes Ibéricas do Sistema Penal Brasileiro – I. Rio de janeiro: Freitas Bastos 
Editora, 2000. (Coleção Pensamento Criminológico). p. 159. 
75

 PAPA, Massimo; ASCANIO, Lorenzo. Shari’a. Bolonha: Ed. Mulino, 2014. p. 72. 



33 

45 Nem (a Tora) temo-lhes prescrito: vida por vida, olho por olho, nariz por 
nariz, orelha por orelha, dente por dente e as retaliações tais e quais; mas 
quem indultar um culpado, isto lhe servirá de expiação. Aqueles que não 
julgarem conforme o que Deus tem revelado serão iníquos.

76
 

 

É importante mencionar que, de acordo com a mentalidade jurídica 

muçulmana, apenas os homicídios considerados injustos ou ilegais serão punidos. 

Isto porque, como se verá adiante, há situações nas quais existe permissão para 

que tal conduta seja adotada, sendo até mesmo incentivada aos fiéis. Além disso, 

pontua-se que o pensamento de que o sofrimento de castigo em vida servirá de 

livramento para castigos na vida eterna permeia todo o sistema punitivo muçulmano, 

como é possível perceber do final do referido versículo.   

De acordo com Rudolph Peters77, três princípios regem as penas qysas: o 

da privacidade do processo, o da reparação, que consiste em retaliação ou 

compensação financeira, e o da equivalência.  

Depreende-se do primeiro o papel da vítima e de seus herdeiros na 

denúncia dos crimes agrupados nesta categoria. Aqui o papel dela é tão grande que 

cabe a ela – ou a seus familiares, no caso de morte – decidir se há intenção de 

reparação do dano ou não.78 Isso implica dizer que a continuação do julgamento, 

bem como a execução da sentença, está completamente nas mãos das pessoas 

que sofreram os danos do ato ilícito, cabendo ao Poder Judiciário o papel de atuar 

apenas como mediador. Como analisar-se-á adiante, esta possibilidade de não 

persecução da punição decorrente de conduta ilícita é impensável diante de crimes 

contra a religião. 

O segundo princípio diz respeito às penas a serem aplicadas para os 

delitos de lesão corporal e homicídio. O cânone principal deste tipo de pena é a ideia 

de que ao agressor será infligido dano exatamente igual ou equivalente ao que ele 

causou à vítima. No entanto, no interior do talião, dois esquemas hierárquicos se 

organizam para que esta reparação seja possível: um quanto aos graus de 

culpabilidade e outro quanto ao nível de sanções legais a serem aplicadas. A 

importância desta estruturação é notável, pois a intenção com a qual uma conduta 

                                                
76

 O ALCORÃO Sagrado. Tradução, introdução e anotações de Samir El Hayek. São Paulo: LLC 
Publicações Eletrônicas, 1994. Disponível em: < http://www.ebooksbrasil.org/eLibris/alcorao.html>. 
Acesso em: 07 set. 2018. 
77

 PETERS, Rudolph. Crime and Punishment in Islamic Law: Theory and Practice from the 
Sixteenth to the Twenty-first Century. Amsterdã: Cambridge University Press, 2005. p. 39. 
78

 BADAR, Mohamed Elewa. Islamic Law (Shari‟a) and the Jurisdiction of the International Criminal 
Court. Leiden Journal of International Law. Londres, v. 24, n. 2, 2011. p. 418. 

http://www.ebooksbrasil.org/eLibris/alcorao.html


34 

reprovável é desempenhada é um dos critérios utilizados para definir a intensidade 

com a qual o castigo será aplicado.  

De qualquer maneira, dentro do estudo da culpabilidade no Direito Penal 

Muçulmano, quatro categorias devem ser mencionadas, quais sejam: deliberate 

intent, quase-deliberate intente, mistake e indirect homicide. A primeira e mais grave 

das intenções se dá quando do uso de material ou objeto letal na execução da 

conduta ilícita. Já a segunda representa um ato intencional cometido sem o uso de 

material ou objeto letal. Tem-se ainda a possibilidade de mistake, onde entrariam os 

erros, e indirect homicide, que, por sua vez, ao opor-se à ideia de condução 

intencional do ato ilegal79, aproxima-se da ideia de crimes culposos do ordenamento 

jurídico brasileiro, por exemplo. Percebe-se, aqui, um enfoque maior no modus 

operandi da execução, principalmente no instrumento utilizado para tal. 

Quanto às punições em si, estas podem dar-se de duas formas: através 

da retaliação (kisás) ou do preço de sangue (diya).80 A retaliação representa a ideia 

original de infligir ao culpado dano igual ao que ele causou, só sendo permitida 

quando o ato danoso for intencional, de acordo com os versículos 178 e 179 da 2ª 

Surata da Lei Sagrada, que dizem, in verbis: 

 

178 Ó fiéis, está-vos preceituado o talião para o homicídio: livre por livre, 
escravo por escravo, mulher por mulher. Mas, se o irmão do morto perdoar 
o assassino, devereis indenizá-lo espontânea e voluntariamente. Isso é uma 
mitigação e misericórdia de vosso Senhor. Mas quem vinga-se, depois 
disso, sofrerá um doloso castigo. 
179 Tendes, no talião, a segurança da vida, ó sensatos, para que vos 
refreeis.

81
 

 

É possível perceber na mesma passagem outro aspecto importante do 

papel da vítima e de seus familiares no processo acusatório islâmico: em diversos 

casos, a primeira punição pode ser substituída em virtude do instituto do afw, que é 

o perdão concedido pela pessoa ofendida ao agressor, através do qual aquela faz 

                                                
79

 SCHACHT, Joseph. An Introduction to Islamic Law. Oxford: Clarendon Press, 1982. p. 181. 
80

 Ibid., p. 181. 
81

 O ALCORÃO Sagrado. Tradução, introdução e anotações de Samir El Hayek. São Paulo: LLC 
Publicações Eletrônicas, 1994. Disponível em: < http://www.ebooksbrasil.org/eLibris/alcorao.html>. 
Acesso em: 07 set. 2018. 

http://www.ebooksbrasil.org/eLibris/alcorao.html


35 

uma transação com este, trocando o talião por ressarcimento financeiro e uma 

garantia pessoal de mudança de conduta.82 

A indenização a que o versículo 178 se refere é justamente o diya ou 

preço de sangue. Trata-se, em termos simples, de uma compensação pecuniária 

pelos prejuízos do crime. De acordo com Rudolph Peters83, ela é cabível em duas 

situações, além do contexto no qual a pessoa com capacidade ativa para tal entra 

em um acordo, escolhendo não impor a retaliação: quando o ato ilícito tiver sido 

acidental ou semi-intencional, e quando o agressor tiver agido intencionalmente, 

mas, por alguma razão, a pena de retaliação não puder ser aplicada.  

Ressalta-se, aqui, que essa indenização não é vista como punição 

propriamente dita, haja vista o fato de o pagamento não ser feito pelo próprio 

condenado, mas sim por sua ‘áqila84, entendida como grupo de pessoas com 

responsabilidade solidária nos casos de homicídio acidental ou semi-intencional. 

Menciona-se, também, que o valor a ser pago varia de acordo com o sexo, religião e 

status legal da vítima, o que deixa clara a diferente posição ocupada por diferentes 

grupos dentro da hierarquia do Direito Muçulmano. O preço de sangue a ser pago a 

uma vítima mulher, por exemplo, é consideravelmente menor do que o devido a um 

homem que sofreu o mesmo dano.85  

Francesco Castro86, ao posicionar-se sobre a aplicação do preço de 

sangue, explica esta situação em outras palavras. Em consonância com a doutrina 

majoritária italiana, ele afirma que: 

 

Quando non si possa o non si voglia applicare il taglione, si fa luogo alla 
composizione (diya, o prezzo di sangue, simile al guidrigildo del diritto 
barbarico), la cui misura varia in base alla minutissima casistica che tiene 
conto dello status libertatis, del sesso e della condizione sociale della 
vittima.

87
 

 

                                                
82 CARADONNA, Ivan. Il Diritto Islamico: categorie generali e norme penali. Diritto&Diritto. [S. l.]: 
Nov. 2003. Disponível em: <https://www.diritto.it/articoli/transnazionale/caradonna.html>. Acesso em: 
04 set. 2018. 
83

 PETERS, Rudolph. Crime and Punishment in Islamic Law: Theory and Practice from the 
Sixteenth to the Twenty-first Century. Amsterdã: Cambridge University Press, 2005. p. 49. 
84

 A ideia de ‘áqila é a mesma existente nas tribos pré-islâmicas: grupo de homens cuja 
responsabilidade era proteger todos os membros de seu grupo.   
85

 PETERS, op. cit., p. 47. 
86

 CASTRO, Francesco. Il Modello Islamico. Turim: G. Giappichelli Editore, 2007. p. 75. 
87

 Tradução livre: “Quando não se possa ou não se queira aplicar o talião, se dá lugar à composição 
(diya, o preço de sangue, similar ao guidrigildo do direito barbárico), a qual se mede com base nas 
especificidades do caso concreto, que leva em conta o status libertatis, o sexo e a condição social da 
vítima.” 

https://www.diritto.it/articoli/transnazionale/caradonna.html


36 

Há de se pontuar, ainda, outra forma de reparação atribuída aos crimes 

qysas: a expiação religiosa ou kaffara. Trata-se de uma punição espiritual definida 

pelo próprio agressor para que este possa buscar o perdão divino, aproximando-se 

da ideia de arrependimento. Geralmente trata-se de jejum por dois meses ou 

promessa de orações diárias.88 A peculiaridade desta forma de reparação é que ela 

parte totalmente do condenado, tratando-se de atitude do foro interno deste e fora 

da jurisdição do juiz muçulmano, o qadi.   

Já o terceiro princípio trazido por Rudolph Peters89, que defende a 

equivalência, não relaciona-se à já mencionada correspondência entre o crime 

cometido e a pena aplicada, mas sim ao valor atribuído às pessoas envolvidas na 

lide. Quanto a este aspecto, são claras as palavras do referido autor, que menciona, 

de maneira elucidativa, que: 

 

According to most schools, retaliation for homicide or bodily harm is only 
allowed if the victim‟s bloodprice is the same as or higher than the 
offender‟s. As a consequence, a person cannot be sentenced to retaliation if 
he has killed a person with a lower bloodprice: a free man cannot be 
executed for having killed a slave, nor a Muslin for having killed a dhimmi 
(protected non-Muslim resident). The only exception is that a man may be 
executed for having killed a woman, although her bloodprice is only half that 
of a man.

90
  

 

Esta parte do Direito Penal Muçulmano é examinada com bastante 

minúcia pelos cientistas jurídicos do Direito Islâmico. No entanto, para o presente 

trabalho não cabe a análise detalhada dos desdobramentos e especificidades 

referentes a cada um dos crimes puníveis com as qysas. Desta feita, passar-se à 

análise das penas ta’azir. 

 

3.2.2 As Penas Ta’azir 

 

                                                
88

 TOUZENIS, Kristina. Appunti di Diritto Musulmano. Reelaboração, integração e atualização por 
Francesca Raia e Francesco Randone. Pisa: Università di Pisa, 2010. p. 50 – 51. Disponível em: < 
http://web.jus.unipi.it/wp-content/uploads/2014/05/Diritto_musulmano.pdf>. Acesso em: 05 set. 2018. 
89

 PETERS, Rudolph. Crime and Punishment in Islamic Law: Theory and Practice from the 
Sixteenth to the Twenty-first Century. Amsterdã: Cambridge University Press, 2005. p. 47. 
90 Tradução livre: “De acordo com a maioria das escolas, retaliação por homicídio ou lesão corporal 
só é permitida se o preço de sangue da vítima for igual ou superior ao do agressor. Como 
consequência, uma pessoa não pode ser sentenciada a retaliação se ele tiver assassinado pessoa 
com preço de sangue menor que o seu: um homem livre não pode ser executado por ter matado um 
escravo, nem um muçulmano por ter matado um dhimmi (residente não-muçulmano protegido). A 
única exceção é que um homem pode ser executado por ter matado uma mulher, apesar do preço de 
sangue desta ser metade do de um homem.” 



37 

As penas ta’azir aparecem dentro do ordenamento jurídico muçulmano 

com a função de suprir, preencher as lacunas deixadas pelo Alcorão e pela Sunna 

diante do caso concreto. Tal linha de pensamento poderia ser questionada, assim 

como aconteceu com as fontes do direito, em virtude da pretensa completude dos 

textos e preceitos sagrados. No entanto, com o passar do tempo e com o 

desenvolvimento da vida na umma, percebeu-se a necessidade de deslocar certa 

autonomia ao qadi, como é conhecido o juiz islâmico.  

Nas circunstâncias que cercam essas penas, caberá ao juiz fazer uso 

direto de sua discricionariedade na aplicação das punições, mantendo este o dever 

de não bater de frente com os preceitos e normas corânicos e da Sunna. Há, ainda, 

a obrigação de não impor pena superior à hadd, que será analisada 

posteriormente.91 

Inicialmente, é necessário pontuar que o qadi é um juiz único indicado 

pela autoridade política local, apesar da validação de sua indicação não depender 

do caráter desta autoridade. Sua competência exacerba o âmbito jurídico e abrange 

responsabilidades como a promoção do bem estar social92 e a administração de 

mesquitas.93 

A amplitude das obrigações do juiz islâmico refletem-se nos próprios 

objetivos das punições ta’azir, que vão além da mera reparação de danos. Aqui, de 

acordo com Nilo Batista94, “tais penas pretendem influenciar condutas, moldar a 

organização social, e são, pois, servidas por uma teoria relativa; aqui há espaço 

para a prescrição e para a graça, pois cabe ao poder político dissipar o que ele 

mesmo criou”.  

Na mesma linha, Bassiouni95 explica que este grupo de penas abrange 

condutas que resultam em danos individuais ou sociais tangíveis ou intangíveis, para 

os quais a punição, que pode ser prisão, punição física, multa e compensação, é 

corretiva. Ele aponta, também, que, para dar seguimento ao processo, o qadi deve 

considerar certos critérios, como o interesse social envolvido na ação, a justa 

                                                
91

 PAPA, Massimo; ASCANIO, Lorenzo. Shari’a. Bolonha: Ed. Mulino, 2014. p. 73. 
92

 SCHACHT, Joseph. An Introduction to Islamic Law. Oxford: Clarendon Press, 1982. p. 188. 
93

 CASTRO, Francesco. Il Modello Islamico. Turim: G. Giappichelli Editore, 2007. p. 81. 
94

 BATISTA, Nilo. Matrizes Ibéricas do Sistema Penal Brasileiro – I. Rio de janeiro: Freitas Bastos 
Editora, 2000. (Coleção Pensamento Criminológico). p. 159. 
95 BASSIOUNI, M. Cherif. Crimes and the Criminal Process. Arab Law Quarterly. [S. l.], v. 12, n. 3, 

1997. p. 270. 



38 

reparação da vítima de acordo com os interesses desta, a correção da violação da 

norma e a reabilitação do agressor.  

De modo geral, além de aplicar-se aos crimes sem punição prevista pelo 

Alcorão ou pela Sunna, os castigos ta’azir são imputados a qualquer ato que ofender 

interesses privados ou comunitários de ordem pública, sendo obrigação do poder 

público punir estas condutas.  

Em outras palavras, Mohamed Elewa Badar96 afirma que as punições 

deste grupo serão cabíveis em três casos, quais sejam, para: 

 

1. Criminal acts which must by their very nature be sanctioned by penalties 
which relate to hudud, for example attempted adultery, illicit cohabition, 
or simple robbery;  

2. Criminal acts normally punished by hudud, but where by reason of 
doubt, for procedural reasons, or because of the situation of the 
accused, the hudud punishment is replaced by ta’azir;  

3. All acts under the provisions of the law, which are not punished by 
hudud.

97
  

 

Os crimes submetidos a esta categoria de penas são inúmeros, variando 

do estupro violento à falsificação de documentos98, incluindo também corrupção, 

falso testemunho, espionagem e outros. No entanto, apesar da indiscutível variação 

do nível de gravidade de cada conduta, impera aqui uma ideia “contravencional” do 

ilícito99. 

Resta, agora, analisar as penas mais bem definidas e esclarecidas do 

Direito Penal Muçulmano, as hadd ou hudud.  

 

3.2.3 As Penas Hudud 

 

As penas hadd, cujo plural em árabe é hudud, são aquelas que 

representam o grupo mais importante e grave de ilícitos dentro do ordenamento 

jurídico muçulmano: o dos crimes religiosos e contra a disciplina militar.  

                                                
96

 BADAR, Mohamed Elewa. Islamic Law (Shari‟a) and the Jurisdiction of the International Criminal 
Court. Leiden Journal of International Law. Londres, v. 24, n. 2, 2011. p. 418. 
97

 Tradução livre: “1. Atos criminosos que devem, pela sua própria natureza, ser sancionados por 

penalidades que se relacionam à hudud, como tentativa de adultério, coabitação ilegal, ou furto 
simples; 2. Atos criminosos normalmente puníveis por hudud, mas onde, por existência de dúvidas, 
questões processuais, ou pela situação do acusado, há a troca da punição hudud pela ta‟azir; 3. 
Todos os atos sob a provisão da lei que não sejam puníveis por hudud.” 
98

 PAPA, Massimo; ASCANIO, Lorenzo. Shari’a. Bolonha: Ed. Mulino, 2014. p. 73. 
99

 BATISTA, Nilo. Matrizes Ibéricas do Sistema Penal Brasileiro – I. Rio de janeiro: Freitas Bastos 
Editora, 2000. (Coleção Pensamento Criminológico). p. 159. 



39 

Apesar da claridade do nome, é importante entender que esses delitos 

não se caracterizam necessariamente por ofensas em matéria de religião. Percebe-

se, por exemplo, que as penas hudud não se aplicam necessariamente ao 

descumprimento de uma das cinco obrigações básicas do Islã mencionadas no 

primeiro capítulo, tratando-se, em verdade, da responsabilização daquele que 

afrontar os ensinamentos diretos de Deus e de Seu Mensageiro.  

De toda forma, a enorme força normativa e moral atribuída a estas 

penalidades se dá em virtude da origem das normas proibitórias, pois, de fato, elas 

estão necessariamente prescritas nas principais fontes da Shari‟a, quais sejam: o 

Alcorão ou a Sunna.  

Já da análise desta origem depreender-se-ia a obrigação clara de não-

fazer das condutas a serem apontadas. No entanto, essa premissa é ainda mais 

forte em virtude da prescrição conjunta dos castigos a serem aplicados àqueles que 

perseverarem no comportamento inadequado, predominando aqui de maneira 

evidente a ideia de respeito às obrigações impostas por Deus, cabendo ao Poder 

Público a responsabilidade de assegurar este cumprimento.100  

Sobre o tema, Rudolph Peter101 acrescenta que também aqui há uma 

“convicção generalizada de que aquele que foi sujeito a penas fixas não serão 

punidos novamente pela mesma ofensa na outra vida”.102 Trata-se, novamente, da 

expiação, o sofrimento terreno que alivia as dores da vida eterna.   

Ademais, existe uma lista de desregramentos, a ser analisada em capítulo 

posterior, para os quais as penas fixas são aplicadas. Para cada um deles, caberá, 

de acordo com a Letra Sagrada, uma consequência específica que pode variar entre 

as seguintes alternativas: pena de morte por lapidação, crucificação ou com o uso 

de uma espada, amputação de um membro e açoite.103 Essa definição encontra-se 

no Alcorão, 5, 33, que dispõe: 

 

“O castigo, para aqueles que lutam contra Deus e contra o Seu Mensageiro 
e semeiam a corrupção na terra, é que sejam mortos, ou crucificados, ou 

                                                
100

 BADAR, Mohamed Elewa. Islamic Law (Shari‟a) and the Jurisdiction of the International Criminal 
Court. Leiden Journal of International Law. Londres, v. 24, n. 2, 2011. p. 417. 
101

 PETERS, Rudolph. Crime and Punishment in Islamic Law: Theory and Practice from the 
Sixteenth to the Twenty-first Century. Amsterdã: Cambridge University Press, 2005. p. 53. 
102

 Texto original: “(…) a widespread conviction that a person who has been subjected to a fixed 
penalty will no longer be punished for the same offense in the Hereafter”. 
103

 SCHACHT, Joseph. An Introduction to Islamic Law. Oxford: Clarendon Press, 1982. p. 175. 



40 

lhes seja decepada a mão e o pé opostos, ou banidos. Tal será, para eles, 
um aviltamento nesse mundo e, no outro, sofrerão um severo castigo”.

104
 

 

Quando diante de ocorrências, as peculiaridades do caso concreto, 

apesar de não permitirem a mudança do tipo de pena, influenciam na intensidade 

com a qual estas são aplicadas. As circunstâncias podem, por exemplo, modificar o 

número de açoites que o réu deve receber ou permitir que mulheres utilizem uma 

proteção especial acolchoada ao redor do abdômen para evitar sua morte105.  

Pontua-se, ainda, que para estas acusações não cabe qualquer 

alternativa, sendo inadmissível a graça ou a prescrição.  Além disso, elas devem ser 

aplicadas de forma sequenciada nos casos em que mais de um crime hudud for 

executado e todo o processo que as circunda é permeado por peculiaridades e 

especificidades que de certa forma desestimulam as suas aplicações.106  

A denúncia de qualquer destes delitos pode ser feita por qualquer 

muçulmano, até mesmo o próprio juiz, e a vítima mantém, até o início do processo, o 

poder de conceder o perdão ao agressor. Tal concessão implicaria na absolvição 

completa do ilícito tanto perante os homens quanto perante Deus, restando, apenas, 

a possibilidade de aplicação de sanções pecuniárias ou de ta’azir. Dentro do mesmo 

prazo para o perdão, é possível, ainda, que a pessoa ofendida opte pela feitura de 

um acordo.107 

Mohamed Elewa Badar pontua, de maneira interessante, que a doutrina 

vê o aspecto protetivo desta seara do Direito Penal como modo de salvaguardar os 

seguintes aspectos da vida do muçulmano, em ordem de importância: religião, vida, 

família, intelecto e fortuna.108 De fato, a gravidade desses castigos se justifica em 

virtude da magnitude das ofensas, que se dão contra a palavra de Deus e os feitos 

do Profeta. O apelo disciplinante, assim como o cunho educador e exemplificativo 

                                                
104

 O ALCORÃO Sagrado. Tradução, introdução e anotações de Samir El Hayek. São Paulo: LLC 
Publicações Eletrônicas, 1994. Disponível em: < http://www.ebooksbrasil.org/eLibris/alcorao.html>. 
Acesso em: 07 set. 2018. 
105

 PAPA, Massimo; ASCANIO, Lorenzo. Shari’a. Bolonha: Ed. Mulino, 2014. p. 71. 
106

 BATISTA, Nilo. Matrizes Ibéricas do Sistema Penal Brasileiro – I. Rio de janeiro: Freitas Bastos 
Editora, 2000. (Coleção Pensamento Criminológico). p. 158. 
107

 PETERS, Rudolph. Crime and Punishment in Islamic Law: Theory and Practice from the 
Sixteenth to the Twenty-first Century. Amsterdã: Cambridge University Press, 2005. p. 54. 
108

 BADAR, Mohamed Elewa. Islamic Law (Shari‟a) and the Jurisdiction of the International Criminal 
Court. Leiden Journal of International Law. Londres, v. 24, n. 2, 2011. p. 417. 

http://www.ebooksbrasil.org/eLibris/alcorao.html


41 

destes castigos, é tanto que eles devem, necessariamente, ser desempenhados em 

público.109  

No entanto, existe, se não um esforço, uma clara intenção de tratar tais 

reprimendas com responsabilidade. Pode-se citar, por exemplo, as confissões, que 

só serão aceitas se feitas no próprio tribunal, devendo ser efetuadas quatro vezes 

em quatro circunstancias diferentes, podendo ser retiradas (ruju’)110 sem prejuízo ao 

agressor, e os testemunhos, que só terão efetividade caso partam de, no mínimo, 

dois homens ou um homem e duas mulheres, número que varia de acordo com o 

hadd. 

Além disso, há diversas regras a serem seguidas quanto ao aceite de 

provas e é forte o instituto do arrependimento, de acordo com o qual o agressor 

poderá ser escusado do julgamento pelos crimes hudud caso prove haver 

genuinamente reconsiderado sua conduta.111 Outrossim, a própria definição dos 

crimes, bastante detalhada, deixa margem para o desenquadramento de condutas 

análogas em virtude do princípio da incerteza (shubha).112   

Em razão da especificidade dos crimes puníveis com as penas hudud, 

analisar-se-ão cada uma das hipóteses em capítulo específico.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
109

 PETERS, Rudolph. Crime and Punishment in Islamic Law: Theory and Practice from the 
Sixteenth to the Twenty-first Century. Amsterdã: Cambridge University Press, 2005. p. 53. 
110

 SCHACHT, Joseph. An Introduction to Islamic Law. Oxford: Clarendon Press, 1982. p. 177. 
111

 KELLY, Michael J. Islam & International Criminal Law: a Brief (In) Compatibility Study. Pace 
International Law Review Online Companion. [S. l.], 1 mar. 2010. p. 15 – 16. Disponível em: < 
https://digitalcommons.pace.edu/pilronline/8/>. Acesso em:  10 set. 2018. 
112

 PETERS, op. cit.,. p. 54. 

https://digitalcommons.pace.edu/pilronline/8/


42 

4 DAS PENAS FIXAS DO DIREITO PENAL MUÇULMANO  

 

Como explicado em capítulo anterior, as penas fixas do Direito Penal 

Muçulmano, conhecidas como hadd, são aquelas que derivam diretamente das duas 

principais fontes sagradas do Islamismo, a Sunna e o Alcorão.  

Em virtude de tratar-se de condutas explicitamente proibidas por Deus e 

Seu Mensageiro, é importante que os castigos aplicados àqueles que ousem 

incorrer na ilegalidade sejam opulentos, servindo de exemplo e de lição para todos 

os outros fiéis.  

Quanto às espécies de delitos que constituem os crimes hudud, há 

grande divergência doutrinária. Vários autores pontuam a existência de cinco ou seis 

delitos neste grupo. No entanto, outros, como Mohamed Elewa Badar113 e Nilo 

Batista114, trabalham com sete itens, que seriam os crimes de relação sexual ilícita 

(zinà), falsa acusação de relação sexual ilícita (qadhf), embriaguez (shurb al-khamr), 

furto (sariqa), perturbação da paz (haraba ou qat ‘al-tariq), transgressão (baghi) e 

apostasia (ridda). Por ser a mais completa, a última classificação será adotada no 

presente trabalho.  

Sendo assim, passa-se à análise detalhada de cada uma destas 

situações, com foco em suas particularidades e efetivação diante de casos 

concretos. 

 

4.1 RELAÇÃO SEXUAL ILÍCITA (ZINÀ) 

 

O universo do Islã, como já explicado, abrange todas as áreas da vida do 

cidadão-crente. Diante da onipresença, onipotência e onisciência de Alá, o alcance 

da disciplina do ordenamento jurídico muçulmano se estende a ponto de alcançar a 

disciplina da vida sexual dos fiéis, impondo permissões e proibições.  

A criminalização da relação sexual ilícita, chamada de zinà em árabe, 

bem como da falsa acusação de adultério, a ser analisada em tópico posterior, 

                                                
113

 BADAR, Mohamed Elewa. Islamic Law (Shari‟a) and the Jurisdiction of the International Criminal 
Court. Leiden Journal of International Law. Londres, v. 24, n. 2, 2011. p. 417. 
114

 BATISTA, Nilo. Matrizes Ibéricas do Sistema Penal Brasileiro – I. Rio de janeiro: Freitas Bastos 
Editora, 2000. (Coleção Pensamento Criminológico). p. 158 – 159. 



43 

aparecem no Direito Penal Muçulmano com o objetivo de proteger dois interesses da 

sociedade islâmica como um todo: a religião (din) e a estirpe (nasab).115 

De acordo com a tradição islâmica, o direito à relação sexual, conhecido 

como milk, surge em duas situações: ou com o matrimônio legítimo ou através da 

posse de alguma escrava.116 Isso implica dizer que qualquer relação sexual que 

aconteça fora destes parâmetros será considerada ilegal. No entanto, tal assertiva é 

considerada hadd pois encontra-se descrita no Alcorão, mais especificamente nos 

primeiros versículos da 24ª Surata, que dizem, in verbis, que: 

 

2 Quanto à adúltera e ao adúltero, vergastei-os com cem vergastadas, cada 
um; que a vossa compaixão não vos demova de cumprir a lei de Deus, se 
realmente credes em Deus e no Dia do Juízo Final. Que uma parte dos fiéis 
testemunhe o castigo. 
3 O adultero não poderá casar-se, senão com uma adúltera ou uma idólatra; 
adúltera não poderá desposar senão um adúltero ou um idólatra. Tais 
uniões estão vedadas aos fiéis.

117
 

 

Além disso, lê-se, no versículo 32 da 17ª Surata: “evitai a fornicação, 

porque é uma obscenidade e um péssimo exemplo!”.118 Destes posicionamentos 

corânicos depreende-se a pena a ser aplicada para esta contravenção, qual seja: 

cem vergastadas. No entanto, esta penalidade não é indiscriminadamente aplicada 

para todos os casos de pessoas que incorrem neste delito.  

De acordo com a doutrina, as condutas podem encaixar-se em duas 

subclassificações: a de fornicação simples e a de adultério propriamente dito. A 

primeira diz respeito ao ato apontado no texto sagrado, abrangendo qualquer 

relação sexual que é ilícita por não acontecer dentro do casamento e a punição é, de 

fato, cem açoites e banimento por um ano. Já a segunda trata de relações 

extraconjugais, caso no qual o castigo pode chegar à pena de morte por 

lapidação119, e a punição, assim como o exílio para os casos de fornicação, advém 

da Sunna, mais especificamente de um hadith120 do Profeta que diz: 

 

                                                
115

 PAPA, Massimo; ASCANIO, Lorenzo. Shari’a. Bolonha: Ed. Mulino, 2014. p. 71. 
116

 Ibid., p. 71. 
117

 O ALCORÃO Sagrado. Tradução, introdução e anotações de Samir El Hayek. São Paulo: LLC 
Publicações Eletrônicas, 1994.  Disponível em: < http://www.ebooksbrasil.org/eLibris/alcorao.html>. 
Acesso em: 15 set. 2018. 
118

 Ibidem. 
119

 CASTRO, Francesco. Il Modello Islamico. Turim: G. Giappichelli Editore, 2007. p. 75 – 76. 
120

 ASQALANI, Bulügh apud PETERS, Rudolph. Crime and Punishment in Islamic Law: Theory and 
Practice from the Sixteenth to the Twenty-first Century. Amsterdã: Cambridge University Press, 2005. 
p. 60. 

http://www.ebooksbrasil.org/eLibris/alcorao.html


44 

He said: „My son worked as a labourer for this man and then he fornicated 
with his wife. I was told that my son deserved to be stoned to death, so I 
ransomed him for one hundred sheep and a female slave. I then asked the 
people of knowledge and they informed me that my son deserved to be 
stoned to death.‟ The Prophet answered: „By the One Who holds my hand in 
His soul, I shall certainly pass judgment between you in accordance with 
God‟s book. As for the female slave and the seep, they must be returned to 
you. Your son deserves one hundred lashes and banishment for a year. Go, 
Unays, to this man‟s wife and if she confesses, stone her to death.‟ 
Thereupon Unays went to this man‟s wife and she confessed. Then the 
Prophet ordered her to be stoned.

121
  

 

Em todos os casos, é imprescindível que haja penetração para que o 

crime seja consumado.122 Contudo, a ideia de tipificação apenas quando da 

conjunção carnal é aparentemente flexibilizada quando do trato de casais 

homossexuais. De acordo com Mark A. Gabriel123, qualquer pessoa flagrada 

cometendo “atos homossexuais”, sem especificação da conduta, devem ser punidas, 

devendo o ilícito ser tratado como um crime zinà. O autor afirma, ainda, que esta é a 

posição adotada por todas as quatro escolas sunitas do Direito Muçulmano, que 

defendem, cada uma à sua maneira, que os mesmos castigos de açoite e morte por 

apedrejamento sejam aplicados. 

Pontua-se, também, que o castigo adequado deve ser aplicado às duas 

pessoas que incorreram no crime. Além disso, na constatação da relação sexual 

ilícita as peculiaridades do caso concreto, como a idade das pessoas envolvidas, 

não implicam no agravamento da pena e a existência de consenso é irrelevante.124 

Ademais, os delitos zinà, assim como todos os hudud, demandam provas 

inquestionáveis para sua comprovação e posterior castigo, até mesmo porque 

qualquer dúvida ou incerteza dá margem à aplicação do já mencionado princípio da 

shubha. De qualquer maneira, estes crimes podem ser provados de duas maneiras: 

                                                
121

 Tradução livre: “Ele disse: „meu filho trabalhava como trabalhador para este homem e depois 
fornicou com a esposa dele. Me disseram que meu filho merece ser apedrejado até a morte, então eu 
o resgatei cem ovelhas e uma escrava. Depois, perguntei às pessoas sábias e eles me informaram 
que meu filho merecia cem vergastadas e um ano de banimento e que a mulher merecia ser 
apedrejada até a morte.‟ O Profeta respondeu: „Por Aquele Que segura minha alma em Suas mãos, 
eu certamente devo julgar sua situação de acordo com o Livro de Deus. No que concerne as cem 
ovelhas e a escrava, eles devem retornar para você. Seu filho merece cem vergastadas e banimento 
por um ano. Vá, Unays, para a esposa deste homem e, se ela confessar, a apedreje até a morte.‟ 
Após isto, Unays foi até a mulher e ela confessou. Logo, o Profeta ordenou que ela fosse 
apedrejada.” 
122

 PETERS, Rudolph. Crime and Punishment in Islamic Law: Theory and Practice from the 
Sixteenth to the Twenty-first Century. Amsterdã: Cambridge University Press, 2005. p. 61. 
123

 GABRIEL, Mark A. Reforming Hudud Ordinances to Reconcile Islamic Criminal Law with 
International Human Rights Law. 2016. Tese (Doutorado em Filosofia) – Universidade de Cape 
Town, Cidade do Cabo, 2016. p. 97. 
124

 PETERS, op. cit., p. 59. 



45 

ou através de uma confissão totalmente voluntária do acusado, que deve ser feita 

em quatro ocasiões diferentes, sempre diante do juiz, e que pode ser retirada 

posteriormente, ou pelo testemunho de quatro homens muçulmanos confiáveis, que 

devem, teoricamente, ter presenciado juntos e ao mesmo tempo o ato sexual 

ilegal.125  

Aqui, quando da análise das questões processuais de admissão de 

provas, fica gritante a diferença entre o direcionamento do ordenamento jurídico 

muçulmano e Código Penal do Brasil, aqui utilizado como exemplo de conjunto 

normativo ocidental. Da perspectiva brasileira, com todos os instrumentos e 

restrições disponíveis para produção de provas disponibilizados pelo Código de 

Processo Penal, tais circunstancias seriam consideradas totalmente insuficientes 

para o processo acusatório. Isto, obviamente, através de uma análise puramente 

comparativa do modo como a matéria é abordada das duas perspectivas, haja vista 

o fato de o Direito brasileiro não legislar sobre o foro interno dos seus cidadãos.  

É interessante mencionar, também, que no Direito Muçulmano não existe 

a ideia de que a mulher tem “direito exclusivo” ao marido em virtude de seu 

casamento.126 Isto porque, de acordo com as leis muçulmanas de Direito Civil, 

especificamente no que concerne o Direito de Família, o esposo que controla a vida 

da casa, exercendo sobre todos os entes familiares o “direito de coerção 

doméstica”.127  

Ademais, é possível notar, a título de curiosidade, que é da mesma ideia 

de defesa da estirpe e dos bons costumes que surgem várias regras referentes à 

vida e comportamento das mulheres muçulmanas. Na mesma Surata na qual a zinà 

é prevista, lê-se também: 

 

30 Dize aos fiéis que recatem os seus olhares e conservem seus pudores, 
porque isso é mais benéfico para eles; Deus está bem inteirado de tudo 
quanto fazem. 
31 Dize às fiéis que recatem os seus olhares, conservem os seus pudores e 
não mostrem os seus atrativos, além dos que (normalmente) aparecem; que 
cubram o colo com seus véus e não mostrem os seus atrativos, a não ser 
aos seus esposo, seus pais, seus sogros, seus filhos, seus enteados, seus 
irmãos, seus sobrinhos, às mulheres suas servas, seus criados isentos das 
necessidades sexuais, ou às crianças que não discernem a nudez das 

                                                
125 LAWAN, Mamman, et. al. An Introduction to Islamic Criminal Justice: a teaching and Learning 

Manual. [S. l.]: UK Center for Legal Education, 2011. p. 26 – 27. 
126

 SCHACHT, Joseph. An Introduction to Islamic Law. Oxford: Clarendon Press, 1982. p. 179. 
127

 PAPA, Massimo; ASCANIO, Lorenzo. Shari’a. Bolonha: Ed. Mulino, 2014. p. 61 – 62.  



46 

mulheres; que não agitem os seus pés, para não chamarem à atenção 
sobre seus atrativos ocultos. (...)

128
 

 

Esta é apenas uma das áreas do Direito Muçulmano na qual diretrizes 

acerca das liberdades femininas podem ser discutidas. A opressão imposta às 

mulheres submetidas ao regime jurídico islâmico é alvo popular e importante de 

estudos de várias áreas da ciência, notadamente da Sociologia e do Direito.  

Ressalta-se, por último, que a pena a ser aplicada a escravos neste e em 

todos os crimes hudud é sempre metade da aplicada para pessoas em status de 

liberdade. No caso da fornicação, por exemplo, caberia à escrava receber 50 açoites 

ao invés de 100 em virtude de seu status de pessoas não-livres.129 

 
4.2 FALSA ACUSAÇÃO DE RELAÇÃO SEXUAL ILEGAL (QADHF) 

 

O crime de falsa acusação de relação sexual ilegal tem a sua primeira 

aparição conhecida no tempo do próprio Profeta. Nesta ocasião, uma de suas 

mulheres favoritas, „À‟isha, foi acusada por outro homem de ter tido relações sexuais 

ilegais com ele130, o que implicaria na prática de zinà por parte dela.  

De acordo com esse delito, será punido aquele que, como o próprio nome 

sugere, difamar pessoa respeitável e de reputação ilibada, nunca antes acusada do 

delito de relação sexual ilícita. Este indivíduo é conhecido como muhsan, que, de 

acordo com o Oxford Islamic Studies Online131, é o “conceito legal que descreve o 

status de um indivíduo que, ou nunca cometeu o ato de relação sexual ilícita, ou 

consumou um casamento legalizado com uma parceira livre”.132 Rudolph Peters133 

ainda complementa esta definição apontando que um muhsan deve ser adulto, 

muçulmano e livre, além de casto.  

                                                
128

 O ALCORÃO Sagrado. Tradução, introdução e anotações de Samir El Hayek. São Paulo: LLC 
Publicações Eletrônicas, 1994. Disponível em: < http://www.ebooksbrasil.org/eLibris/alcorao.html>. 
Acesso em: 15 set. 2018. 
129

 SCHACHT, Joseph. An Introduction to Islamic Law. Oxford: Clarendon Press, 1982. p. 178. 
130

 CASTRO, Francesco. Il Modello Islamico. Turim: G. Giappichelli Editore, 2007. p. 76. 
131

 OXFORD ISLAMIC STUDIES ONLINE. Muhsan. Disponível em: 
<www.oxfordislamicstudies.com/article/opr/t125/e1587>. Acesso em: 22 set. 2018. 
132

 Texto original: “Legal concept describing the personal status of an individual who either has never 
committed an act of illicit intercourse or has consummated a lawful marriage to a free partner”.  
133

 PETERS, Rudolph. Crime and Punishment in Islamic Law: Theory and Practice from the 
Sixteenth to the Twenty-first Century. Amsterdã: Cambridge University Press, 2005. p. 63. 

http://www.ebooksbrasil.org/eLibris/alcorao.html
http://www.oxfordislamicstudies.com/article/opr/t125/e1587


47 

Este crime também se aplica, em situação diferente, ao marido que 

falsamente acusar a mulher de ter gerado um filho ilegítimo.134 Essa conduta 

implicaria uma relação sexual ilegal por parte da esposa, se encaixando no tipo 

penal em questão.  

Naturalmente, este delito está intrinsecamente conectado com o crime de 

zinà, já examinado. Isto porque a acusação de difamação no que concerne relação 

sexual ilícita representa uma defesa da pessoa que, por sua vez, foi apontada como 

tendo incorrido na conjunção carnal ilegal. Neste caso, a punição de um implica, 

necessariamente, na absolvição da outra parte. Em outras palavras, ou a acusação 

é mentirosa e o acusador incorrerá no crime de qadhf, ou é verdadeira e o acusado 

terá incorrido no crime de relação sexual ilegal.  

É importante mencionar que as únicas pessoas com capacidade ativa de 

denunciar alguém do delito em questão são aqueles que estão sendo acusados de 

conduta inadequada, quais sejam: o possível adúltero ou fornicador e a mulher 

acusada de ter tido um filho fora de seu casamento.135  

A Lei Sagrada, fonte originária de tal proibição, posiciona-se sobre o 

assunto através, novamente, da 24ª Surata. O tema é bastante explorado, mas 

listam-se abaixo os versículos mais importantes: 

 

4 E aqueles que difamarem as mulheres castas, sem apresentarem quatro 
testemunhas, infligi-lhes oitenta vergastadas e nunca mais aceiteis os seus 
testemunhos, porque são depravados. 
5 Exceto aqueles que, depois disso, se arrependerem e se emendarem; 
sabei que Deus é Indulgente, Misericordiosíssimo. 
6 E aquele que difamar a sua esposa, em mais testemunhas do que eles 
próprios, que um deles jure quatro vezes por Deus que é um dos verazes. 
7 E na quinta vez pedirá que a maldição de Deus caia sobre ele, se for 
perjuro. 
(...) 
11 Aqueles que lançam a calúnia, constituem uma legião entre vós; não 
considereis isso coisa ruim para vós; pelo contrário, é até bom. Cada um 
deles receberá o castigo merecido por seu delito, e quem os liderar sofrerá 
um severo castigo.

136
  

 

                                                
134

 MA‟, Arafa. Islamic Criminal Law: The Divine Criminal Justice System Between Lacuna and 
Possible Routes. Journal of Forensic and Crime Studies. [S. l.], v. 2, n. 1, 2018. p. 3. 
135

 COMPARATIVE Criminal Law and Enforcement: Islam – False Accusation of Unlawful Intercourse 
(kadhf). Disponível em: <http://law.jrank.org/pages/662/Comparative-Criminal-Law-Enforcement-
Islam-False-accusation-unlawful-intercourse-kadhf.html>. Acesso em: 22 set. 2018. 
136

 O ALCORÃO Sagrado. Tradução, introdução e anotações de Samir El Hayek. São Paulo: LLC 
Publicações Eletrônicas, 1994. Disponível em: < http://www.ebooksbrasil.org/eLibris/alcorao.html>. 
Acesso em: 15 set. 2018. 

http://law.jrank.org/pages/662/Comparative-Criminal-Law-Enforcement-Islam-False-accusation-unlawful-intercourse-kadhf.html
http://law.jrank.org/pages/662/Comparative-Criminal-Law-Enforcement-Islam-False-accusation-unlawful-intercourse-kadhf.html
http://www.ebooksbrasil.org/eLibris/alcorao.html


48 

Como em todos os hudud, a pena para os crimes é estabelecida no 

próprio Alcorão ou na Sunna. Neste caso, como é possível perceber no versículo 4, 

o castigo para a infração de falsa acusação de relação sexual ilícita é de 80 

vergastadas, além da perda do direito de testemunhar até que advenha um 

arrependimento. Além disso, o qadhf pode, também, ser evitado caso o acusado de 

difamação consiga comprovar sua versão dos fatos através de quatro 

testemunhas.137  

Joseph Schacht138 menciona, ainda, que, caso a tipificação do crime não 

seja perfeita no caso concreto, a conduta, sendo reprovável, pode ser punida com 

penas ta’azir, ficando o castigo a cargo da discricionariedade do qadi. Isso acontece, 

por exemplo, quando o acusado é um escravo ou um infiel, alguém não muçulmano.  

Outrossim, Raj Bhala139, professor da Universidade de Kansas, aponta 

que outros tipos de difamações, desta vez sobre temas externos à esfera sexual, 

também são regulamentados, porém com penas ta’azir. Chamar um muçulmano de 

pecador (tasik) ou insultar a sua mãe (kahba), por exemplo, são atitudes que podem 

ensejar punição com açoites em um número a ser determinado pelo qadi. O mesmo 

acontece quando descendentes do Profeta ou estudiosos da Shari‟a são chamados 

de cachorros.  

 

4.3 EMBRIAGUEZ (SHURB AL-KHAMR) 

 

O delito de embriaguez é inicialmente tratado como a proibição de 

consumo de vinho, diretriz trazida no Alcorão no versículo 90 da 5ª Surata, que lê: 

“ó, fiéis, as bebidas inebriantes140, os jogos de azar, a dedicação às pedras e as 

adivinhações com setas, são manobras abomináveis de Satanás. Evitai-os, pois, 

para que prospereis.”141 

                                                
137

 PETERS, Rudolph. Crime and Punishment in Islamic Law: Theory and Practice from the 
Sixteenth to the Twenty-first Century. Amsterdã: Cambridge University Press, 2005. p. 63. 
138

 SCHACHT, Joseph. An Introduction to Islamic Law. Oxford: Clarendon Press, 1982. p. 179. 
139 BHALA, Raj. Understanding Islamic Law: Shari‟a. [S. l.]: LexisNexis, 2011. Sem paginação. 

Disponível em: <https://bit.ly/2ymeyCe>. Acesso em: 17 set. 2018. 
140

 Em versões do Alcorão em inglês, o termo utilizado é “wine”, que significa vinho. Na versão em 
português da Lei Sagrada utilizada neste trabalho, o uso de “bebidas inebriantes” dá a entender que 
outras bebidas alcoólicas já são abrangidas pelos preceitos corânicos, o que não é o caso. 
141

 O ALCORÃO Sagrado. Tradução, introdução e anotações de Samir El Hayek. São Paulo: LLC 
Publicações Eletrônicas, 1994. Disponível em: < http://www.ebooksbrasil.org/eLibris/alcorao.html>. 
Acesso em: 17 set. 2018. 

https://bit.ly/2ymeyCe
http://www.ebooksbrasil.org/eLibris/alcorao.html


49 

Esta obrigação de não fazer, bem como o descontentamento com tal 

conduta, são reforçados também em outras partes da Lei Sagrada. No versículo 219 

da segunda Surata, por exemplo, é dito: “interrogam-te a respeito da bebida 

inebriante e do jogo de azar; dize-lhes: Em ambos há benefícios e malefícios para o 

homem; porém, os seus malefícios são maiores do que os seus benefícios”. Já o 

versículo 43 da 4ª Surata assevera que “ó, fiéis, não vos deis à oração, quando vos 

achardes ébrios, até que saibais o que dizeis, nem quando estiverdes polutos pelo 

dever conjugal (...) até que vos tenhais higienizado”.142 

Esse crime, enquadrado entre os de natureza político-religiosa143, tem o 

objetivo de proteger o uso saudável da razão humana. Naturalmente, a embriaguez 

causa “ofuscamento” e “incapacidade” da mente, impedindo e afastando o homem 

dos ensinamentos e cânones do Islã.144 

Através do uso da analogia (qyias), passou-se a considerar, para fins de 

tipificação do crime de embriaguez, qualquer substância, alcóolica ou entorpecente, 

que cause estado de confusão mental. Joseph Schacht145 explica, em outras 

palavras, que este desregramento pode dar-se em duas situações: através do 

consumo de qualquer quantidade de vinho, sendo aqui seguido o Alcorão em sua 

literalidade, e através do alcance do estado de inebriação por qualquer outra causa.  

O autor sinala, ainda, que, para a prova de tal conduta ilícita, há de se 

comprovar que o consumo das substâncias foi voluntário. Na prática, isto significa 

que encontrar uma pessoa em estado de embriaguez não é suficiente para prendê-

lo.146  

Contudo, percebe-se que o referido versículo corânico, apesar de deixar 

clara a obrigação de não-fazer, silencia-se quanto à punição adequada para esta 

ilicitude. Cabe, assim como no caso da pena a ser aplicada para adultério, a um 

hadith147 do Profeta suprir esta lacuna. Sobre este assunto, o seguinte dizer é 

atribuído a ele: 

                                                
142

 O ALCORÃO Sagrado. Tradução, introdução e anotações de Samir El Hayek. São Paulo: LLC 
Publicações Eletrônicas, 1994. Disponível em: < http://www.ebooksbrasil.org/eLibris/alcorao.html>. 
Acesso em: 17 set. 2018. 
143

 CASTRO, Francesco. Il Modello Islamico. Turim: G. Giappichelli Editore, 2007. p. 76. 
144

 PAPA, Massimo; ASCANIO, Lorenzo. Shari’a. Bolonha: Ed. Mulino, 2014. p. 71. 
145

 SCHACHT, Joseph. An Introduction to Islamic Law. Oxford: Clarendon Press, 1982. p. 179. 
146

 Ibid., p. 179. 
147

 „ASQALANI, Bulügh apud PETERS, Rudolph. Crime and Punishment in Islamic Law: Theory 
and Practice from the Sixteenth to the Twenty-first Century. Amsterdã: Cambridge University Press, 
2005. p. 64. 

http://www.ebooksbrasil.org/eLibris/alcorao.html


50 

 

Once a man who had drunk wine was brought before the Prophet. He then 
inflicted about forty strokes with two palm-leaf stalks on him. Abu Bakr did 
the same. But when „Umar came to power he consulted the people and then 
„Abd al-Rahman ibn „Awf said, „The lightest of all fixed penalties is eighty 
[strokes].‟ Thereupon „Umar decreed this.

148
 

 

Depreende-se da clareza deste hadith que a punição para o estado 

inebriante é de 80 açoites – 40, caso se trate de escravos.  

 

4.4 FURTO (SARIQA) 

 

Sariqa, ou furto, é um dos delitos mais peculiares e detalhados de todo o 

Direito Penal Muçulmano. Trata-se, em consonância com a definição utilizada nos 

ordenamentos jurídicos ocidentais, da subtração de um bem móvel que não 

pertencia à pessoa que o subtraiu, enquadrando-se no grupo dos crimes de lucro 

dentro das ofensas contra o patrimônio.149  

Inicialmente, esta matéria seria enquadrada no âmbito do Direito Civil, 

área da qual se originaria a obrigação de reparação de danos e de restituição do 

bem perdido, sendo o principal interesse tutelado a propriedade privada. No entanto, 

dentro do contexto islâmico, o tópico passa a ser visto como criminal, pois ocorre o 

preenchimento de diversos elementos específicos que tipificam a ilicitude como um 

crime hadd.  

De acordo com Rudolph Peters150, existem elementos específicos que 

devem, necessariamente, ser observados para a ocorrência do hadd. Para adquirir 

tal status, a conduta deve acontecer secretamente, o objeto subtraído deve ser bem 

móvel de um determinado valor mínimo (nisab), não sendo de propriedade ou co-

propriedade do acusado e não estando sob seus cuidados (hirz). O ítem deve, 

também, ser retirado de um local guardado e seguro.   

Há de se mencionar que o objeto furtado deve ser licitamente passível de 

posse de acordo com as leis e tradições islâmicas. Isso significa que vinho e carne 

                                                
148

 Tradução livre: “Uma vez um homem que havia bebido vinho foi trazido diante do Profeta. Ele, 
então, infligiu cerca de quarenta vergastadas com dois caules de folhas de palmeira nele. Abu Kabr 
fez a mesma coisa. Mas quando „Umar assumiu o poder ele consultou as pessoas e então „Abd al-
Rahman ibn „Awf disse: „A mais leve de todas as penalidades fixas é oitenta (açoites).‟ Então, „Umar 
decretou isto‟.” 
149

 CASTRO, Francesco. Il Modello Islamico. Turim: G. Giappichelli Editore, 2007. p. 76. 
150

 PETERS, Rudolph. Crime and Punishment in Islamic Law: Theory and Practice from the 
Sixteenth to the Twenty-first Century. Amsterdã: Cambridge University Press, 2005. p. 56. 



51 

de porco, por exemplo, caso roubados, não ensejam a tipificação de sariqa, haja 

vista o fato de estes objetos não poderem ser adquiridos pelos fiéis. O mesmo se dá 

quando do roubo de objetos sagrados, como cópias do Alcorão, e de utensílios dos 

quais o agressor é dono parcial, o que pode acontecer com elementos de 

propriedade privada ou pública.151 

Joseph Schacht152 complementa o estudo deste crime mencionando que 

o caráter furtivo do furto afasta a sua incidência nos casos de roubo às claras e para 

batedores de carteiras. Já a necessidade de o objeto encontrar-se em custódia 

implica dizer que o hadd não acontecerá quando se der entre parentes (mahram), 

nos casos de fraude (khiyana) e quando a subtração for de objeto situado em casa 

onde o acusado foi permitido ou convidado a entrar. 

A excludente de tipificação decorrente do correto, seguro e protegido 

armazenamento dos itens valiosos, por sua vez, coloca certa responsabilidade nos 

proprietários. Isso porque cabe a eles, sabendo da importância do objeto, não deixa-

lo à mercê do destino. Sendo assim, caso eles falhem em protege-lo, não haverá de 

se falar em saqira.  

Ressalta-se, porém, que o fato de estas brechas à aplicação das penas 

hudud existirem em grande quantidade não implica dizer que estas condutas, ilegais 

e proibidas, serão simplesmente ignoradas pelo ordenamento jurídico muçulmano. 

Por não se tratar de saqira, a penalidade fixa não poderá ser aplicada. No entanto, a 

cada um dos casos concretos caberá a execução de um castigo alternativo, 

consistindo em alguma dentre as outras penas ta’azir estudadas.   

Ademais, pontua-se a existência de muita divergência quanto a diversos 

detalhes da saqira entre as quatro escolas sunitas do Direito Muçulmano 

(madhahib), que se chamam hanifita, malikita, chafiita e hanbalita.153 No entanto, é 

pacificado na doutrina que é condição sine qua non para a qualificação do ato como 

hadd que o objeto subtraído tenha valor igual ou superior a 10 dirrãs154 (dirhams em 

árabe), moeda até hoje utilizada em vários países árabes. Destaca-se, ainda, que no 

                                                
151

 SCHACHT, Joseph. An Introduction to Islamic Law. Oxford: Clarendon Press, 1982. p. 180. 
152

 Ibid., p. 180. 
153

 BATISTA, Nilo. Matrizes Ibéricas do Sistema Penal Brasileiro – I. Rio de janeiro: Freitas Bastos 
Editora, 2000. (Coleção Pensamento Criminológico). p. 150 – 151. 
154

 PETERS, Rudolph. Crime and Punishment in Islamic Law: Theory and Practice from the 
Sixteenth to the Twenty-first Century. Amsterdã: Cambridge University Press, 2005. p. 56. 



52 

caso de crime efetuado por mais de uma pessoa, o valor do objeto dividido pelo 

número de autores deve ser igual ou superior ao nisab.155 

Esse ilícito é mencionado no Alcorão no versículo 188 da 2ª Surata e no 

versículo 28 da 5ª, que dizem, respectivamente: “não consumais as vossas 

propriedades em vaidades, nem as useis para subornar os juízes, a fim de vos 

apropriardes ilegalmente, com conhecimento, de algo dos bens alheios” 156 e “quanto 

ao ladrão e à ladra, decepai-lhes a mão, como castigo de tudo quanto tenham 

cometido; é um exemplo, que emana de Deus, porque Deus é Poderoso, 

Prudentíssimo”.157 

Há quem mencione também um hadith158 do Profeta narrado por „A‟isha, a 

mesma mulher citada no qadhf, de acordo com o qual é creditada a Maomé a 

seguinte fala: “a mão de um ladrão não deve ser cortada exceto por um quarto de 

dinar ou mais”.159 

De qualquer feita, percebe-se pela redação da Lei Sagrada que a pena a 

ser aplicada àqueles que incorrerem no delito de furto é a amputação da mão direita 

e subsequente amputação do pé esquerdo em caso de reincidência. Se a conduta 

repetir-se após os dois primeiros castigos, o acusado deve permanecer preso até 

que demonstre arrependimento.160  

As peculiaridades da punição são ponto de bastante diferenciação entre 

Sunitas e Xiitas. Menciona-se, a título de curiosidade, que, enquanto os primeiros 

pregam a amputação de toda a mão direita a partir do pulso, os segundos defendem 

a mutilação de quatro dedos.161 

Outro aspecto relevante da saqira é o papel da vítima na persecução da 

denúncia. Joseph Schacht162 elucida que, apesar de tratar-se de matéria 

classicamente situada no âmbito privado do Direito, o furto é visto com um caráter 

público no Direito Muçulmano. A consequência disso é que a vítima perde o direito 

                                                
155

 SCHACHT, Joseph. An Introduction to Islamic Law. Oxford: Clarendon Press, 1982. p. 180. 
156

 O ALCORÃO Sagrado. Tradução, introdução e anotações de Samir El Hayek. São Paulo: LLC 
Publicações Eletrônicas, 1994. Disponível em: < http://www.ebooksbrasil.org/eLibris/alcorao.html>. 
Acesso em: 19 set. 2018. 
157

 Ibidem. 
158

 BURKHARI & MUSLIM apud LAWAN, Mamman, et. al. An Introduction to Islamic Criminal 
Justice: a teaching and Learning Manual. [S. l.]: UK Center for Legal Education, 2011. p. 29. 
159

 Texto original: “A thief‟s hand should not be cut off except for a quarter of dinar and upwards”.  
160

 SCHACHT, op. cit., p. 180. 
161 LAWAN, Mamman, et. al. An Introduction to Islamic Criminal Justice: a teaching and Learning 

Manual. [S. l.]: UK Center for Legal Education, 2011. p. 30. 
162

 PETERS, Rudolph. Crime and Punishment in Islamic Law: Theory and Practice from the 
Sixteenth to the Twenty-first Century. Amsterdã: Cambridge University Press, 2005. p. 57. 

http://www.ebooksbrasil.org/eLibris/alcorao.html


53 

de conceder perdão ao acusado a partir do momento que esta formaliza a denúncia 

e demanda a aplicação da pena fixa. Deste ponto em diante, apenas a escolha da 

vítima de doar o objeto furtado para o acusado é capaz de minorar sua pena. O 

mesmo efeito é alcançado caso este tome a iniciativa de retornar o objeto furtado 

àquela antes do julgamento. 

4.5 PERTURBAÇÃO DA PAZ (HARABA OU QAT ‘AL-TARIQ) 

 

O delito de perturbação da paz, assim como o de furto, enquadra-se nos 

crimes de lucro, atentando contra a propriedade. No entanto, este ilícito é bem mais 

abrangente do que o que esta classificação dá a entender.  

De acordo com Rudolph Peters163, trata-se de “mostrar armas com 

objetivo de assustar pessoas viajando por vias públicas e de impedi-las de continuar 

sua jornada”.164 Ele menciona, também, que os assaltantes em questão devem ser 

mais fortes que as vítimas, que, por sua vez, devem encontrar-se sem possibilidade 

de escapar.  

A previsão da haraba como crime hadd advém dos versículos 33 e 34 da 

5ª Surata do Alcorão, que dizem, respectivamente, que: 

 

33 O castigo, para aqueles que lutam contra Deus e contra o Seu 
Mensageiro e semeiam a corrupção na terra, é que sejam mortos, ou 
crucificados, ou lhes seja decepada a mão e o pé opostos, ou banidos. Tal 
será, para eles, um aviltamento nesse mundo e, no outro, sofrerão um 
severo castigo. 
34 Exceto aqueles que se arrependem, antes de caírem em vosso poder; 
sabei que Deus é Indulgente, Misericordiosíssimo.

165
 

 

Percebe-se que aqui quatro penas fixas são previstas, quais sejam: 

banimento, amputação, morte e crucificação. Neste ponto, as escolas sunitas do 

Direito encontram campo livre para interpretações, dispersando-se quanto às exatas 

regras de punição e analisando a situação de acordo com o ponto de vistas 

específicos de seus contextos societários, bastante diversificados entre si. 

                                                
163

 PETERS, Rudolph. Crime and Punishment in Islamic Law: Theory and Practice from the 
Sixteenth to the Twenty-first Century. Amsterdã: Cambridge University Press, 2005. p. 57. 
164

 Texto original: “The shown of drawn weapons in order to frighten people travelling on a public road 
and to prevent them from continuing on their journey”. 
165

 O ALCORÃO Sagrado. Tradução, introdução e anotações de Samir El Hayek. São Paulo: LLC 
Publicações Eletrônicas, 1994. Disponível em: < http://www.ebooksbrasil.org/eLibris/alcorao.html>. 
Acesso em: 20 set. 2018. 

http://www.ebooksbrasil.org/eLibris/alcorao.html


54 

De toda feita, todas as escolas, com exceção da malikita, acreditam que 

haja uma correspondência entre as circunstâncias, agravantes do caso concreto e a 

punição a ser aplicada. Com base nisto, nos deparamos com quatro situações 

distintas: caso haja apenas o impedimento de trânsito das pessoas, incorrem os 

culpados em banimento ou prisão até arrependimento. Se houver bloqueio e furto, 

aqui entendido com todos os elementos já apresentados para a saqira, inclusive o 

nisab, o sofrimento é a cross-amputation, a amputação da mão direita e do pé 

esquerdo na mesma ocasião. Já no terceiro cenário, existe homicídio e a pena é de 

morte, enquanto na quarta possibilidade trata-se da combinação do ato de saquear e 

o de matar alguém, o que enseja a morte por crucificação.166  

Na mesma linha, Joseph Schacht167 pontua que: 

 

(…) the penalties inflicted differ according to the different facts of the case. If 
only plunder has happened and the value of the loot, when divided by the 
number of culprits, at least equals the minimum amount required for the 
hadd for theft to be applicable, the right hand and the left foot are cut off; if 
only homicide has happened, execution with the sword takes place, not as 
retaliation but as hadd; if both plunder and homicide have happened, 
execution by crucification alive takes place.

168
 

 

Ademais, é importante perceber que este crime é visto como um delito 

coletivo. Essa característica, além de implicar que ele não pode ser executado por 

apenas uma pessoa, tem efeitos importantes na culpabilização ou absolvição dos 

agressores. Isso porque, de acordo com o Direito Penal Muçulmano, a pena deve 

ser aplicada igualmente para todos os envolvidos, independentemente do papel 

específico que cada um desempenhou no contexto geral. Isto implica dizer que, caso 

um dos acusados seja menor de idade ou considerado inimputável em virtude de 

insanidade, por exemplo, nenhum dos outros membros do grupo pode ser 

processado pelo delito hadd de distúrbio da paz. Permanece, contudo, a 

responsabilidade pessoal pelos atos acessórios cometidos, que podem ser, como já 

citado, homicídio e furto, devendo aos acusados serem aplicados os castigos 

                                                
166

 PETERS, Rudolph. Crime and Punishment in Islamic Law: Theory and Practice from the 
Sixteenth to the Twenty-first Century. Amsterdã: Cambridge University Press, 2005. p. 58. 
167

 SCHACHT, Joseph. An Introduction to Islamic Law. Oxford: Clarendon Press, 1982. p. 181. 
168

 Tradução livre: “(…) as penalidades infligidas diferem de acordo com os diferentes fatos do caso.  
Se houver acontecido apenas o saque e o valor do objeto roubado, quando dividido pelo número de 
culpados, pelo menos igualar-se à quantidade mínima necessária para o delito hadd de furto ser 
aplicado, a mão direita e o pé direito são cortados; se apenas homicídio aconteceu, execução com a 
espada acontece, não como retaliação, mas como hadd; se tanto saque quanto homicídio tiverem 
acontecido, execução por crucificação enquanto vivo acontece”. 



55 

correspondentes às ilicitudes praticadas concomitantemente ao haraba não 

penalizado.169  

 

4.6 APOSTASIA (RIDDA) 

 

A apostasia, ou ridda, enquadra-se dentro dos crimes político-religiosos, 

assim como a embriaguez. Aqui temos a criminalização da “desistência” do Islã, do 

abandono religioso por parte de um fiel, e o nítido objetivo de proteção, defesa e 

promoção da religião, base para todo o aparato moral, político, econômico e jurídico 

que se está estudando.  

Essa recusa criminalizada pode dar-se tanto através de atos quanto de 

palavras. Em virtude disso, entende-se, também, como crime de ridda condutas 

contrárias aos preceitos e cânones do Islã, que o desrespeitem ou diminuem. Isso 

porque a rejeição ao islamismo pode dar-se tanto de maneira explícita, através da 

escolha direta e aberta de outra religião ou da ofensa direta a ele, como de maneira 

implícita, através do desrespeito de um dos pilares que o fiel deve seguir para ser 

considerado muçulmano.  Dentro deste último grupo enquadrar-se-iam, por exemplo, 

as condutas de maus tratos a cópias do Alcorão ou a negação da obrigatoriedade do 

jejum durante o Ramadã.170  

Dentro da ciência jurídica do Direito Muçulmano, muito se discute acerca 

do status de crime hadd da apostasia. Isto fica claro quando da análise das escolas 

do Direito, pois, apesar de um consenso majoritário, há a escola hanafita, no 

contexto sunita, e todo o estudo xiita que negam esta possibilidade.171  

De qualquer forma, a origem da proibição, bem como o castigo a ser 

aplicado, advém de um hadith172 do Profeta e do versículo 217 da 2ª Surata do 

Alcorão. É creditada a Maomé a seguinte fala: “se alguém mudar sua religião, então 

o mate”.173 Já a Lei Sagrada pontua, ao falar sobre combates no mês sagrado, que:  

 

                                                
169

 SCHACHT, Joseph. An Introduction to Islamic Law. Oxford: Clarendon Press, 1982. p. 181. 
170

 PETERS, Rudolph. Crime and Punishment in Islamic Law: Theory and Practice from the 
Sixteenth to the Twenty-first Century. Amsterdã: Cambridge University Press, 2005. p. 64. 
171

 Ibid., p. 65. 
172

 ASQALANI, Bulügh apud PETERS, Rudolph. Crime and Punishment in Islamic Law: Theory and 
Practice from the Sixteenth to the Twenty-first Century. Amsterdã: Cambridge University Press, 2005. 
p. 65. 
173

 Texto original: “If someone changes his religion, then kill him”. 



56 

Os incrédulos, enquanto puderem, não cessarão de vos combater, até vos 
fazerem renunciar à vossa religião; porém, aqueles dentre vós que 
renegarem a sua fé e morrerem incrédulos tornarão as suas obras sem 
efeito, neste mundo e no outro, e serão condenados ao inferno, onde 
permanecerão eternamente.

 174
 

 

Apesar de restar clara a pena a ser aplicada aos apóstata, a morte, o 

modo como ela deve ser executada não é descrito em detalhes, o que abre margem 

para diferentes interpretações. Sobre o tópico, Lorenzo Ascanio175 aponta que o 

tratamento do culpado há de variar de acordo com o seu gênero. Para homens, a 

punição é a morte por decapitação. Já para mulheres, é prevista a prisão até que 

advenha o arrependimento.  

Em todos os casos, deve ser concedido um período a ser contado a partir 

do veredito de apostasia para que o acusado repense suas escolhas e se 

arrependa. Bassiouni176 pontua, contudo, que a extensão desse prazo é bastante 

discutida, variando dentre as quatro principais escolas jurídicas sunitas: enquanto 

algumas defendem o prazo de 3 dias, outras apontam 10 dias ou até mesmo uma 

quantidade de tempo mais longa. 

Outros pormenores interessantes sobre este delito são mencionados por 

Rudolph Peters.177 De acordo com o autor, nos casos de apostasia decorrentes de 

insultos diretos ao Profeta, a pena de morte deve ser executada imediatamente, não 

havendo oportunidade para arrependimento. Esta segunda chance também não 

deve ser concedida àqueles que cometem ridda enquanto passam a impressão de 

continuarem sob o islamismo. Isto porque, a partir do momento que mentiram e 

mantiveram as aparências, torna-se impossível aferir a veracidade de uma possível 

mudança de pensamento que levasse à sua retratação.   

 

4.7 TRANSGRESSÃO (BAGHI) 

 

                                                
174

 O ALCORÃO Sagrado. Tradução, introdução e anotações de Samir El Hayek. São Paulo: LLC 
Publicações Eletrônicas, 1994. Disponível em: < http://www.ebooksbrasil.org/eLibris/alcorao.html>. 
Acesso em: 20 set. 2018. 
175

 PAPA, Massimo; ASCANIO, Lorenzo. Shari’a. Bolonha: Ed. Mulino, 2014. p. 72. 
176 BASSIOUNI, M. Cherif. Crimes and the Criminal Process. Arab Law Quarterly. [S. l.], v. 12, n. 3, 

1997. p. 277. 
177

 PETERS, Rudolph. Crime and Punishment in Islamic Law: Theory and Practice from the 
Sixteenth to the Twenty-first Century. Amsterdã: Cambridge University Press, 2005. p. 65. 

http://www.ebooksbrasil.org/eLibris/alcorao.html


57 

Último dos crimes hudud a ser analisado, o delito de baghi é conhecido 

com transgressão ou rebelião. Na mesma linha da ridda e da embriaguez, trata-se 

de um ilícito político-religioso cuja proibição visa proteger e defender o Islã.  

A posição da Lei Sagrada sobre este crime encontra-se na Sutara 49, 

especificamente no versículo 9, que diz, in verbis:  

 

E quando dois grupos de fiéis combaterem entre si, reconciliai-os, então. E 
se um grupo provocar outro, combatei o provocador, até que se cumpram 
os desígnios de Deus. Se porém, se cumprirem (os desígnios), então 
reconciliei-os equitativamente e sede equânimes, porque Deus aprecia os 
equânimes.

178
 

 

De acordo com a doutrina, a definição do delito em si distancia-se um 

pouco do preceito corânico. Para Bassiouni179, trata-se de qualquer insurreição 

contra um Imam, um líder legitimamente estabelecido, com uso de força. A 

dificuldade de discutir este tema encontra-se no fato de que todo muçulmano tem 

não apenas o direito como também o estímulo a rebelar-se contra líderes 

considerados injustos. Isto acarreta uma natural discussão acerca da justiça ou 

injustiça da insurreição, questionando-se tanto a conduta do Imam quanto a dos 

acusados.  

A pena a ser aplicada, de acordo com Muhammad Al-Awa180, seria a 

capital. Ele aponta, também, que diversos ordenamentos jurídicos atuais, como o 

egípcio em seu Código Penal, mencionam esta ilegalidade, apontando tratar-se de 

ofensas contra a segurança nacional do Estado.  

Haja vista a complexidade do tema, bem como a extensa divergência 

acerca de seu enquadramento como hadd, feito apenas por poucas escolas sunitas 

do Direito Muçulmano, decidiu-se pela menção do delito no presente trabalho sem 

adentrar em suas peculiaridades. 

Resta, agora, a análise de como estas penas fixas do Direito Muçulmano, 

bem como as condutas criminalizadas, são recebidas pela Comunidade 

                                                
178

 O ALCORÃO Sagrado. Tradução, introdução e anotações de Samir El Hayek. São Paulo: LLC 
Publicações Eletrônicas, 1994. Disponível em: < http://www.ebooksbrasil.org/eLibris/alcorao.html>. 
Acesso em: 20 set. 2018. 
179 BASSIOUNI, M. Cherif. Crimes and the Criminal Process. Arab Law Quarterly. [S. l.], v. 12, n. 3, 

1997. p. 278. 
180

 AL-AWA, Muhammad. Does rebellion carry a mandatory punishment? Arab News. 2002. 
Disponível em: <http://www.arabnews.com/node/217478>. Acesso em: 20 set. 2018. 

http://www.ebooksbrasil.org/eLibris/alcorao.html


58 

Internacional, especialmente a parte desta responsável pelos crescentes e 

propagados ideias dos Direitos Humanos.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



59 

5 ANÁLISE CRÍTICA DAS PENAS FIXAS DO DIREITO PENAL MUÇULMANO À 

LUZ DA PROTEÇÃO AOS DIREITOS HUMANOS 

 

A tutela dos Direito Humanos, apesar de mais difundida e estudada na 

realidade brasileira do que os próprios preceitos do Direito Muçulmano, não deixa de 

ser outro tema que muitas vezes carece de embasamento e de ratificação 

acadêmica quando tratado diariamente.  

Por essa e outras razões, a serem expostas no presente capítulo, a 

importância de tal seara da ciência jurídica, que se encontra em pleno 

desenvolvimento nos dias de hoje, é inegável e, de certa forma, ainda incipiente, no 

sentido de que se situa em um campo relativamente inexplorado se comparado a 

todo o seu potencial produtivo.  

Pautados, a grosso modo, na atribuição de direitos inalienáveis aos seres 

humanos pela sua própria natureza humana, e na promoção de princípios de 

respeito aos mais diversos aspectos da vida das pessoas, tanto internacional quanto 

nacionalmente, os Direitos Humanos são normas de jus cogens, imperativas no 

contexto internacional. 

Diante disto, há de se questionar como se dá a interseção entre estes 

dois setores, o grupo de direitos inalienáveis e o Direito Muçulmano, 

especificamente no que concerne a sua parte criminal. Isto porque estas esferas 

aparentam ser incompatíveis até mesmo para o olhar mais despreparado. 

O presente capítulo objetiva examinar os Direitos Humanos sob o ponto 

de vista do Direito Islâmico, analisando as posições do primeiro no que diz respeito à 

aplicação das penas fixas da Shari‟a, apresentadas no capítulo anterior, e sugerindo 

soluções para pontos sensíveis.  

Para tal faz-se mister, inicialmente, uma breve explanação sobre a origem 

dos Direitos Humanos e a interferência que este tem no Direito Internacional como 

um todo, o que inclui, naturalmente, as relações diplomáticas, políticas e 

econômicas entre Estados.  

 

5.1 DA ORIGEM DOS DIREITOS HUMANOS E DA PERCEPÇÃO ISLÂMICA 

 

Em meados do século XX, a sociedade mundial encontrava-se diante de 

grandes obstáculos à harmonia internacional, notadamente as duas Guerras 



60 

Mundiais e a Guerra Fria. Do esforço de balancear as expectativas dos Estados, 

bem como da vontade geral de impedir que abusos grotescos à vida humana 

respaldados em ideias ultranacionalistas continuassem a acontecer, surge o 

interesse em consolidar um grupo de Direitos indiscutíveis e indivisíveis, vistos como 

tal por não ter sua validação e efetividade atrelados a qualquer outro critério que não 

seja a própria essência de ser humano.  

Essa tentativa de normatização das relações interestatais no âmbito 

supranacional representou, nas palavras de Flavia Piovesan181, uma quebra de 

paradigma: se, durante os conflitos, houve a submissão do valor da pessoa humana 

aos interesses políticos da época, passa-se, agora, à reconstrução da dignidade de 

todos os cidadãos, que passa a ser vista como “referencial ético a orientar a ordem 

internacional contemporânea”. 

Essa mudança, como bem pontuam Antônio Augusto Cançado Trindade e 

Manuel E. Ventura Robles182, surge como consequência do que se percebeu com as 

experiências do nazismo e do fascismo: não é a partir do Estado que os cidadãos 

devem ser vistos como titulares de direitos. Pelo contrário, cabe àqueles limitarem 

seus poderes e suas atuações de moro a resguardar e proteger estes.  

O efeito dessas experiências com o totalitarismo foi o mesmo de 

acontecimentos históricos posteriores, como o Apartheid, o movimento 

anticolonialista e a luta contra a opressão dos regimes soviéticos: a 

internacionalização dos Direitos Humanos.183 Isto pois o que todos estes conflitos 

tem em comum é, justamente, um moral e aberto desrespeito pela condição 

humana, com tratamentos tão inaceitáveis e reprováveis que a Comunidade 

Internacional sentiu-se impelida a, no mínimo, posicionar-se, chegando até mesmo a 

intervir em tentativas de solucionar os desacordos.  

Como explica Flavia Piovesan184, é superada a “era em que a forma pela 

qual o Estado tratava seus nacionais era concebida como um problema de jurisdição 

doméstica, decorrência de sua soberania”. A partir deste momento consolida-se a 

                                                
181

 PIOVESAN, Flávia. Direitos Humanos e Justiça Internacional. São Paulo: Saraiva, 2006. p. 9. 
182

 TRINDADE, Antônio; CANÇADO, Augusto. El Futuro de la Corte Interamericana de Derechos 
Humanos. São José: Corte Interamericana de Direitos Humanos; Alto Comissariado das Nações 
Unidas para Refugiados, 2003. p. 106 – 107. 
183

 FALK, Richard A. Human Rights Horizons: The Pursuit of Justice in a Globalizing World. Nova 
York: Routledge: 2000. p. 4. 
184

 PIOVESAN, op. cit., p. 12. 



61 

ideia de que os Direitos Humanos são universais e indivisíveis e, sobre esses 

aspectos, a autora elucida185, de maneira interessante, que: 

 

Universalidade (...) clama pela extensão universal dos direitos humanos, 
sob a crença de que a condição de pessoa é o requisito único para a 
titularidade de direitos, considerando o ser humano um ser essencialmente 
moral, dotado de unicidade existencial e dignidade, esta com valor 
intrínseco à condição humana. Indivisibilidade porque a garantia dos direitos 
civis e políticos é condição para a observância de direitos sociais, 
econômicos e culturais e vice-versa. Quando um deles é violado, os demais 
também são. Os direitos humanos compõem, assim, uma unidade 
indivisível, interdependente e inter-relacionada, capaz de conjugar o 
catálogo de direitos civil e políticos com o catálogo de direitos sociais, 
econômicos e culturais.  

 

Desde cenário emergem várias consequências. A primeira é a 

progressiva normatização dos Direitos Humanos no âmbito internacional através a 

elaboração da Declaração Universal dos Direitos Humanos (DUDH), em 1948186, e a 

conseguinte elaboração de vários outros dispositivos, dentre os quais se menciona 

os dois Pactos Internacionais de Direitos Humanos: o Pacto Internacional dos 

Direitos Econômicos, Sociais e Culturais (PIDESC)187 e o Pacto Internacional dos 

Direitos Civis e Políticos (PIDCP), haja vista a relevância de ambos para o presente 

trabalho.188   

A segunda consequência, por sua vez, é a pretensão de aplicação e 

respeito total dessas regras a nível mundial, o que implica em diversos 

desdobramentos que afetam aspectos como a soberania e as estruturações político, 

econômico e religiosa vários Estados. É neste âmbito que surge a questão do Direito 

Muçulmano.  

Com o advento da Guerra Fria e a consequente polarização mundial, os 

Direitos Humanos passaram a ser vistos como portadores de uma pesada carga 

ideológica189. Esta discussão, naturalmente, expõe o estado completamente 

polarizado em que se encontrava o mundo no momento. Se, por um lado, o ocidente 

                                                
185

 PIOVESAN, Flávia. Direitos Humanos e Justiça Internacional. São Paulo: Saraiva, 2006. p. 13. 
186

 ASSEMBLÉIA GERAL DAS NAÇÕES UNIDAS (ONU). Declaração Universal dos Direitos 
Humanos, 1948. Disponível em: <https://www.unicef.org/brazil/pt/resources_10133.htm>. Acesso em: 
03 out. 2018. 
187

 BRASIL. Decreto nº 591, de 06 de julho de 1992. Atos Internacionais. Pacto Internacional Sobre 
Direitos Econômicos, Sociais e Culturais. Promulgação. Disponível em: 
<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1990-1994/d0591.htm>. Acesso em 04 out. 2018. 
188

 Ibidem. 
189

 FALK, Richard A. Human Rights Horizons: The Pursuit of Justice in a Globalizing World. Nova 
York: Routledge: 2000. p. 8. 

https://www.unicef.org/brazil/pt/resources_10133.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1990-1994/d0591.htm


62 

era acusado de utilizar estes regramentos como instrumento de pressão para 

controle de questões de geopolítica internacional190, por outro lado, o oriente tinha 

estes ataques interpretados como desculpas de governos autoritários para justificar 

a não cooperação com os padrões internacionais, impedindo a responsabilização 

interna ou externa de suas condutas.191  

A superação deste problema, por sua vez, deu margem para outro 

questionamento, este até hoje utilizado como argumento enfraquecedor da 

universalidade da tutela internacional da pessoa humana: a origem culturalmente 

“afetada” deste grupo de princípios e regras. 

Nota-se, pelo exposto até o presente momento, que, de fato, a origem dos 

Direitos Humanos se deu no ocidente como resposta a problemas que envolviam 

sujeitos internacionais do ocidente e com pouca ou nenhuma participação de atores 

dos “movimentos não-alinhados”. Como bem explica Mohammad Abed al-Jabri192:  

 

The Universal Declaration of Human Rights that was heralded in Western 
culture (like the American Declaration of Independence in 1776; the French 
Declaration of the National Assembly, in 1789; and the UN Declaration, in 
1948) finds its authoritative historical point of reference in the givens of the 
Western Nations and appears to be the outcome of situations experienced 
by those nations.

193
  

 

Depreende-se deste contexto que, se considerando excluídos do 

processo formativo da nova legislação, alguns atores internacionais, dentre os quais 

os países de maioria islâmica, quando cobrados pelo Direito Internacional acerca da 

aplicação e tutela destes direitos fundamentais, questionam a efetividade do 

sistema. Parece-lhes que o processo de elevação de preceitos à indisponibilidade 

acontece apenas com atenção ao ponto de vista consolidado nos países-

fundadores. 

                                                
190

 AL-JABRI, Mohammad Abed. Democracy, Human Rights and Law in Islamic Thought. Hamra: 
Centre for Arab Unit Studies; Londres: I.B. Tauris, 2009. p. 176. 
191

 FALK, Richard A. Human Rights Horizons: The Pursuit of Justice in a Globalizing World. Nova 
York: Routledge: 2000. p. 8. 
192

 AL-JABRI, op. cit., p. 176. 
193

 Tradução livre: “A Declaração Universal dos Direitos do Homem, que foi pioneira na cultura 
ocidental (como a Declaração de Independência americana em 1776; a Declaração Francesa dos 
Direitos do Homem e do Cidadão, de 1789; e a Declaração das Nações Unidas de 1948) encontra 
autoridade histórica do ponto de referência das nações ocidentais e parece ser o resultado de 
situações vividas por estas nações.” 



63 

Richard A. Falk194, compactuando com esta linha de pensamento, aponta 

para os perigos da “romantização” desta normatização dos Direitos Humanos. De 

acordo com ele, a universalização destes direitos: 

 

(…) can easily be confounded with the cultural arrogance of a geopolitical 
leadership that self-confidently disseminates its particular worldview as if it 
were universally valid. How human rights fits into this dynamic of Western 
dominance in both its Eurocentric and later American phases Is a critical 
element in any convincing claim to the effect that international human rights 
as now understood in the West possesses a universal applicability.

195
 

 

Este afrontamento é real e significativo da perspectiva do Direito 

Muçulmano, que passa a questionar a universalidade dos Direitos Humanos e, 

assim, a obrigatoriedade de sua aplicação, principalmente no que concerne a área 

criminal, que, como demonstrado nos capítulos anteriores, é uma das que mais se 

distancia da visão ocidental do Direito.  

Mark A. Gabriel196 pontua a existência de importantes críticas aos Direitos 

Humanos como nós conhecemos por parte dos muçulmanos ortodoxos, todas 

remontando, em sua base, ao fato de supostamente tratar-se de uma invenção 

ocidental. De acordo com o autor, qualquer tipo de sugestão normativa ou moral 

vinda do ocidente que contrarie o Islã será vista com maus olhos, pois este, 

enquanto produto divino, é infalível. Diante de sua infalibilidade, qualquer coisa que 

o contradiga é imoral e destrutiva, uma doença infecciosa que deve ser erradicada.  

Além disso, existe certa aversão a ideais ocidentais em virtude do 

histórico colonialista desta parte do mundo. Muitos estudiosos muçulmanos 

acreditam que, ao negarem a validade dos Direitos Humanos da outra parte do 

globo, estão livrando a cultura muçulmana da corrupção e da influência de princípios 

negativos que visam à aniquilação da identidade islâmica e à defraudação de seu 

principal instituto, a Shari‟a.197  

                                                
194

 FALK, Richard A. Human Rights Horizons: The Pursuit of Justice in a Globalizing World. Nova 
York: Routledge: 2000. p. 1. 
195

 Tradução livre: “(...) pode facilmente ser confundido com a arrogância de uma liderança geopolítica 
que dissemina sua visão de mundo particular como se fosse universalmente válida. Como os direitos 
humanos se encaixam nesta dinâmica de dominação ocidental tanto em sua fase eurocêntrica quanto 
americana é um elemento crucial em qualquer argumentação convincente de que os direitos 
humanos internacionais como entendidos atualmente no ocidente possuem aplicabilidade universal”. 
196

 GABRIEL, Mark A. Reforming Hudud Ordinances to Reconcile Islamic Criminal Law with 
International Human Rights Law. 2016. Tese (Doutorado em Filosofia) – Universidade de Cape 
Town, Cidade do Cabo, 2016. p. 56. 
197

 Ibid., p. 57 – 58. 



64 

Nessa discussão vem à baila, ainda, mais dois aspectos: a liberdade 

religiosa dos países de maioria muçulmana e a ideia de que a Shari‟a já traz, dentro 

de seu texto, proteções de Direitos Humanos. Inicialmente, pontua-se a ironia na 

requisição de “imunidade” em virtude de preceitos religiosos, haja vista o fato de que 

o respeito a liberdade encontra-se dentro do rol de direitos tutelados pelos Direitos 

Humanos. Ou seja, existe a tentativa de utilização de um preceito defendido como 

norma de jus cogens para justificar a não aplicação das mesmas normas.  

De fato, como já explanado no presente trabalho, o Islã como religião é o 

guia máximo de todas as áreas da vida dos cidadãos, vistos aqui indissociavelmente 

como cidadãos-crentes. Isto implica dizer que a religiosidade e os preceitos dela 

oriundos são a bússola moral, econômica, política, social e jurídica dos Estados a 

ela submetidos. Logo, insinuar que determinados aspectos do Direito Muçulmano 

encontram-se em desacordo com o Direito Internacional implica, necessariamente, 

dizer que há algo de errado com o Islã, o que, por sua vez, é inconcebível.  

No segundo ponto, argumenta-se que a Shari‟a não apenas tutela e 

protege direitos pertencentes ao rol dos Direitos Humanos como o fez antes das 

sociedades do ocidente198, principalmente através dos cinco aspectos 

indispensáveis defendidos pelo Islã, quais sejam: religião, vida, intelecto, família e 

propriedade, nesta ordem de importância. A diferença é que os Direitos Humanos 

islâmicos, assim como a ciência do Direito nesta esfera, são vistos como divinos, 

oriundos diretamente da vontade de Alá.199  

De fato, Mark A. Gabriel200 pontua que uma análise do Alcorão permite 

perceber pontos de interseção entre a Shari‟a e as concepções “ocidentais” de 

Direitos Muçulmanos, como a proteção da santidade da vida, da dignidade de todas 

as pessoas, do direito à privacidade e até mesmo da liberdade de religião, 

respectivamente nas seguintes passagens corânicas: 

 

17:33 Não mateis o ser que Deus vedou matar, senão legitimamente; mas, 
quanto a quem é morto injustamente, facultamos ao seu parente a 
represália; porém, que não exceda na vingança, pois ele está auxiliado 
(pela lei); 
(...) 

                                                
198

 GABRIEL, Mark A. Reforming Hudud Ordinances to Reconcile Islamic Criminal Law with 
International Human Rights Law. 2016. Tese (Doutorado em Filosofia) – Universidade de Cape 
Town, Cidade do Cabo, 2016. p. 62. 
199

 Ibid., p. 65 – 66.  
200

 Ibid., p. 66. 



65 

17: 70 Enobrecemos os filhos de Adão e os conduzimos pela terra e pelo 
mar; agraciamo-los com todo o bem, e preferimos enormemente sobre a 
maior parte de tudo quanto criamos; 
(...) 
49:12 Ó, fiéis, evitai tanto quanto possível a suspeita, porque algumas 
suspeitas implicam em pecado. Não vos espreiteis, nem vos calunieis 
mutuamente. Quem de vós seria capaz de comer a carne do seu irmão 
morto? Tal atitude vos causa repulsa! Temei a Deus, porque Ele é 
Remissório, Misericordiosíssimo. 
(...) 
2:256 Não há imposição quanto à religião, porque já se destacou a verdade 
do erro. Quem renegar o sedutor e crer em Deus, Ter-se-á apegado a um 
firme e inquebrável sustentáculo, porque Deus é Oniouvinte, 
Sapientíssimo.

201
 

 

Além disso, existiram, sim, esforços notáveis de países muçulmanos para 

pelo menos aproximar-se dos ideais internacionalmente consolidados de Direitos 

Humanos, notadamente através de dois instrumentos: a Carta Árabe de Direitos 

Humanos, adotada pela Liga dos Estados Árabes em 1994, e a Declaração do Cairo 

sobre Direitos Humanos no Islã, de 1990, ambas sujeitas aos preceitos da Lei 

Sagrada.202 

No entanto, é inegável que existam incongruências entre este discurso e 

a realidade apresentada no Direito Penal Muçulmano. Tais discrepâncias ficam 

ainda mais evidentes quando da análise das penas fixas da Shari‟a, que, além de 

representarem a polêmica criminalização de condutas vistas como normais por boa 

parte do mundo, implicam na aplicação de castigos bastante severos e cruéis, que 

são, como já mencionado, a amputação, o açoite e a pena de morte, cada um em 

diversas variáveis.  

Passa-se, agora, à análise das violações de Direitos Humanos 

desempenhadas por estas penalidades, para, depois, discutir-se a possibilidade de 

uma coexistência harmoniosa destes dois institutos, o da tutela inalienável da 

dignidade da pessoa humana e do ordenamento submetido à Lei Revelada.   

 

5.2 VIOLAÇÕES DOS DIREITOS HUMANOS PROMOVIDAS PELAS PENAS 

HUDUD 

 

                                                
201

 O ALCORÃO Sagrado. Tradução, introdução e anotações de Samir El Hayek. São Paulo: LLC 
Publicações Eletrônicas, 1994. Disponível em: < http://www.ebooksbrasil.org/eLibris/alcorao.html>. 
Acesso em: 29 set. 2018. 
202

 PIOVESAN, Flávia. Direitos Humanos e Justiça Internacional. São Paulo: Saraiva, 2006. p. 21. 

http://www.ebooksbrasil.org/eLibris/alcorao.html


66 

Como explicado em capítulo anterior, as penas fixas da Shari‟a, 

conhecidas como hadd ou hudud, são aplicadas a sete crimes: relação sexual ilícita, 

falsa acusação de relação sexual ilícita, embriaguez, furto, perturbação da paz, 

transgressão e apostasia.  

Por serem originárias diretamente das principais fontes da Lei Sagrada, o 

Alcorão e a Sunna, sua validade e efetividade são indiscutíveis do ponto de vista 

interno do Direito Muçulmano. Contudo, é clara a intensidade exacerbada destas 

penalidades, cuja execução implica no desrespeito de vários princípios e direitos que 

o próprio Direito Islâmico se diz tutelar.  

Inicialmente, faz-se mister discutir um ponto ainda mais fundamental de 

discrepância entre estas duas searas do Direito: a própria tipificação dos crimes na 

ciência jurídica islâmica. A criminalização de algumas condutas, como a embriaguez, 

determinados tipos de relações sexuais e a apostasia, é bastante questionável fora 

do contexto islâmico.  

Ainda sobre o mesmo tópico, mas focando nos outros delitos, Mark A. 

Gabriel203 pontua brilhantemente que, apesar de também serem puníveis do ponto 

de vista do Direito Internacional, estes crimes, ou o são por condutas diferentes, ou 

implicam na aplicação de castigos completamente diversos e significativamente mais 

leves.  A difamação, por exemplo, é considerada ilegal pela Comunidade 

Internacional, estando prescrita no parágrafo 1º do art. 17 do Pacto Internacional dos 

Direitos Civis e Políticos204, que assevera que “ninguém poderá ser objeto de 

ingerências arbitrárias ou ilegais em sua vida privada, em sua família, em seu 

domicílio ou em sua correspondência, nem de ofensas ilegais à sua honra e 

reputação”. No Direito Penal Muçulmano, como já demonstrado, trata-se da 

acusação falsa ou não comprovada de relação sexual ilícita (adultério ou 

fornicação). Já o furto, apesar de não caracterizar definição muito distinta, 

certamente não implica o castigo de amputação de membros quando analisado fora 

do contexto islâmico. 

Restando claro que o primeiro ponto de conflito entre os Direitos 

Humanos e o as penas hudud do Direito Penal Muçulmano são as próprias condutas 

                                                
203

 GABRIEL, Mark A. Reforming Hudud Ordinances to Reconcile Islamic Criminal Law with 
International Human Rights Law. 2016. Tese (Doutorado em Filosofia) – Universidade de Cape 
Town, Cidade do Cabo, 2016. p. 72. 
204

 ASSEMBLÉIA GERAL DAS NAÇÕES UNIDAS (ONU). Declaração Universal dos Direitos 
Humanos, 1948. Disponível em: <https://www.unicef.org/brazil/pt/resources_10133.htm>. Acesso em: 
03 out. 2018. 

https://www.unicef.org/brazil/pt/resources_10133.htm


67 

a serem criminalizadas, comentar-se-á, com base na Declaração Universal dos 

Direitos Humanos e no Pacto Internacional dos Direitos Civis e Políticos, a violação 

grave das normas inalienáveis em si. Isto se dá, como se observará adiante, através 

do desrespeito das seguintes normativas inalienáveis: direito à vida, liberdade de 

pensamento, consciência e religião, direito à privacidade, direito à igualdade e a 

proibição de punição cruel, desumana e degradante.  

 

5.2.1 Punição Cruel, Desumana e Degradante 

 

Do ponto de vista do Direito Internacional, a proteção dos cidadãos à 

aplicação de punição cruel, desumana e degradante é explicita e consolidada, 

estando presente nos arts. 5º e 7º da Declaração Universal dos Direitos Humanos205 

e do Pacto Internacional dos Direitos Civis e Políticos206, respectivamente. Em 

ambos defende-se, em palavras similares, que ninguém será submetido a tortura ou 

a penas e tratamentos que se enquadres nas circunstâncias derrogatórias 

mencionadas.  

No entanto, certa polêmica surgiu a respeito deste tema em virtude dos 

dizeres do art. 1º da Convenção Contra Tortura e Outros Tratamentos ou Penas 

Cruéis, Desumanas ou Degradantes.207 Isto porque, a partir do texto deste artigo, 

argumentou-se uma suposta permissão do desempenho deste tipo de conduta por 

parte do Estado, desde que este esteja executando de seu poder coercitivo.  

A este respeito, Mark A. Gabriel208 explica que a questão foi pacificada 

pelo Comitê de Direitos Humanos da Organização das Nações Unidas (ONU), que 

                                                
205

 ASSEMBLÉIA GERAL DAS NAÇÕES UNIDAS (ONU). Declaração Universal dos Direitos 
Humanos, 1948. Disponível em: <https://www.unicef.org/brazil/pt/resources_10133.htm>. Acesso em: 
04 out. 2018. 
206

 BRASIL. Decreto nº 592, de 06 de julho de 1992. Atos Internacionais. Pacto Internacional sobre 
Direitos Civis e Políticos. Promulgação. Disponível em: 
<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1990-1994/D0592.htm>. Acesso em 04 out. 2018. 
207

 BRASIL. Decreto nº 6.085, de 19 de abril de 2007. Promulga o Protocolo Facultativo à 
Convenção contra a Tortura e Outros Tratamentos ou Penas Cruéis, Desumanas ou Degradantes. 
Disponível em: <http://www2.camara.leg.br/atividade-legislativa/comissoes/comissoes-
permanentes/cdhm/comite-bra sileiro-de-direitos-humanos-e-politica-
externa/ConvTortTratPenCruDesDegr.html>. Acesso em: 4 out. 2018. 
208

 GABRIEL, Mark A. Reforming Hudud Ordinances to Reconcile Islamic Criminal Law with 
International Human Rights Law. 2016. Tese (Doutorado em Filosofia) – Universidade de Cape 
Town, Cidade do Cabo, 2016. p. 68. 

https://www.unicef.org/brazil/pt/resources_10133.htm
http://www2.camara.leg.br/atividade-legislativa/comissoes/comissoes-permanentes/cdhm/comite-bra%20sileiro-de-direitos-humanos-e-politica-externa/ConvTortTratPenCruDesDegr.html
http://www2.camara.leg.br/atividade-legislativa/comissoes/comissoes-permanentes/cdhm/comite-bra%20sileiro-de-direitos-humanos-e-politica-externa/ConvTortTratPenCruDesDegr.html
http://www2.camara.leg.br/atividade-legislativa/comissoes/comissoes-permanentes/cdhm/comite-bra%20sileiro-de-direitos-humanos-e-politica-externa/ConvTortTratPenCruDesDegr.html


68 

esclareceu, no Comentário Geral N. 20209, que “o Comitê observa que nenhuma 

justificativa ou circunstancia extenuante pode ser invocada como desculpa para a 

violação do artigo 7 por nenhuma razão, incluindo aquelas baseadas em ordens de 

oficiais superiores ou autoridades públicas”. Acertadamente, o Comitê refere-se ao 

já mencionado art. 7º do PIDCP, que assevera, in verbis, que “ninguém poderá ser 

submetido à tortura, nem a penas ou tratamento cruéis, desumanos ou 

degradantes”.  

O órgão teve, ainda, o cuidado de ampliar a proibição de maneira clara, 

pontuando que: 

 

The prohibition in article 7 relates not only to acts that cause physical pain, 
but also to acts that cause mental suffering to the victim. In the Committee‟s 
view, moreover, the prohibition must extend to corporal punishment, 
including excessive chastisement ordered as punishment for a crime or as 
an educative or disciplinary measure.

210
 

 

Além disso, esta suposta permissão é desafiada ainda pelo art. 10º do 

PIDCP211, que assevera, por sua vez, que “toda pessoa privada de sua liberdade 

deverá ser tratada com humanidade e respeito à dignidade inerente à pessoa 

humana”. Com esta tutela, a garantia dos direitos dos presos é ratificada, o que 

impossibilita a afirmação de que determinado ato não seria considerado tortura ou 

crueldade por partir de autoridade pública em exercício de seu poder coercitivo.  

Ademais, como demonstrado anteriormente, todas as penas hudud são 

castigos corporais graves que, ou afetam permanentemente a vida dos condenados, 

como acontece com os açoites e as amputações, ou acaba com ela, como nas 

diversas modalidades de pena de morte que podem ser adotadas (apedrejamento, 

com espada, crucificação).  

Sendo assim, resta clara a violação do Direito Muçulmano a esta 

normativa internacional, sendo ele, de fato, um recorrente violador da proteção 

contra punições cruéis, desumanas e degradantes.  

                                                
209

 UN HUMAN RIGHTS COMMITTEE. CCPT General Comment No. 20: Article 7 (Prohibition of 
Torture, or Other Cruel, Inhuman or Degrading Treatment or Punishment). 10 mar 1992. Disponível 
em: < http://www.refworld.org/docid/453883fb0.html>. Acesso em: 4 out. 2018. 
210

 Tradução livre: “A proibição no artigo 7 relaciona-se não apenas com atos que causam dor física, 
mas também com atos que causam sofrimento mental para a vítima. Do ponto de vista do Comitê, 
ademais, a proibição deve ser estendida a punições corporais, incluindo castigos excessivos por 
crimes ou como medidas educativas ou disciplinares”.  
211

 BRASIL. Decreto nº 592, de 06 de julho de 1992. Atos Internacionais. Pacto Internacional sobre 
Direitos Civis e Políticos. Promulgação. Disponível em: 
<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1990-1994/D0592.htm>. Acesso em 04 out. 2018. 

http://www.refworld.org/docid/453883fb0.html


69 

 

5.2.2 Direito à Vida 

 

O direito à vida, possivelmente a mais básica das garantias humanas, é 

vastamente tutelado tanto internacional quando nacionalmente - neste último caso, 

nos próprios textos constitucionais. Naturalmente, ele é afrontado através da 

aplicação da pena capital, bastante disseminada e aceita dentro do Direito 

Muçulmano, como já demonstrado.  

A discussão acerca das peculiaridades que envolvem a pena de morte é 

extensa. Pontua-se, brevemente, que o art. 6º do PIDCP212 disciplina a matéria de 

maneira bastante detalhada e completa, asseverando que: 

 

§ 1. O direito à vida é inerente à pessoal humana. Este direito deverá ser 
protegido pelas Leis. Ninguém poderá ser arbitrariamente privado de sua 
vida. 
§2.Nos países em que a pena de morte não tenha sido abolida, esta poderá 
ser imposta apenas nos casos de crimes mais graves, em conformidade 
coma legislação vigente na época em que o crime foi cometido e que não 
esteja em conflito com as disposições do presente Pacto, nem com a 
Convenção sobre a Prevenção e a Repressão do Crime de Genocídio. 
Poder-se-á aplicar essa pena em decorrência de uma sentença transitada 
em julgado e proferida por tribunal competente. 
(...) 
§4.Qualquer condenado à morte terá o direito de pedir indulto ou comutação 
da pena. A anistia, o indulto ou a comutação da pena poderão ser 
concedidos em todos os casos. 
(...) 
§6. Não se poderá invocar disposição alguma de presente artigo para 
retardar ou impedir a abolição da pena de morte por um Estado-parte no 
presente Pacto. 

 

A violação ao direito à vida, apesar do que diz o já mencionado versículo 

33 da 17º Surata do Alcorão, é uma constante no que concerne às penas fixas da 

Shari‟a. Isto porque a execução da pena de morte é, de fato, normatizada, apesar 

dos mencionados esforços para extingui-la e das dificuldades que são postas pela 

própria ciência criminal para a tipificação dos crimes hudud.   

Sinaliza-se, outrossim, que o castigo de pena de morte, gravíssimo em 

sua própria natureza, é ainda mais delicado e preocupante do ponto de vista do 

Direito Penal Islâmico, haja vista as condutas às quais este castigo é aplicado – 

                                                
212

 BRASIL. Decreto nº 592, de 06 de julho de 1992. Atos Internacionais. Pacto Internacional sobre 
Direitos Civis e Políticos. Promulgação. Disponível em: 
<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1990-1994/D0592.htm>. Acesso em 04 out. 2018. 



70 

circunstâncias que, como já demonstrado para a apostasia e a relação sexual ilícita, 

não são tampouco consideradas criminosas fora deste contexto.213  

 

5.2.3 Liberdade de Pensamento, de Consciência e de Religião 

 

A liberdade de pensamento e de consciência, assim como a liberdade de 

religião, são atacadas pelas penas fixas do Direito Penal Muçulmano indicadas para 

os crimes de apostasia e de perturbação da paz. 

Inicialmente, é importante mencionar que tais direitos são tutelados por 

diversos dispositivos internacionais: enquanto a liberdade religiosa é protegida nos 

arts. 18 da DUDH e do DIDCP, a liberdade de pensamento e de consciência é 

defendida nos arts. 19 dos mesmos instrumentos.214 

Observa-se que o crime de haraba, por exemplo, ao abarcar em sua 

tipificação qualquer crítica ao Islã, a Alá e a Maomé feita através de atos ou 

palavras, criminaliza a liberdade de pensamento, cerceando parte do direito de 

expressão do cidadão-fiel. A justificativa dada para tal é de que, em virtude da 

infalibilidade da palavra de Deus, qualquer tipo de raciocínio contrário ou 

questionador dos dizeres divinos é visto como perigoso e corrompido, devendo ser 

combatido. No entanto, este posicionamento vai diretamente de encontro ao que 

estabelece o referido art. 19 da DUDH215, de acordo com o qual:  

 

Todo ser humano tem direito à liberdade de opinião e de expressão; esse 
direito inclui a liberdade de, sem interferência, ter opiniões e de procurar, 
receber e transmitir informações e ideias por quaisquer meios e 
independentemente de fronteiras.  

 

O PIDCP216 vai além, afirmando, explicitamente, que “ninguém poderá ser 

molestado por suas opiniões”.  

                                                
213

 GABRIEL, Mark A. Reforming Hudud Ordinances to Reconcile Islamic Criminal Law with 
International Human Rights Law. 2016. Tese (Doutorado em Filosofia) – Universidade de Cape 
Town, Cidade do Cabo, 2016. p. 71. 
214

 Ibid., p. 72. 
215

 ASSEMBLÉIA GERAL DAS NAÇÕES UNIDAS (ONU). Declaração Universal dos Direitos 
Humanos, 1948. Disponível em: <https://www.unicef.org/brazil/pt/resources_10133.htm>. Acesso em: 
04 out. 2018. 
216

 BRASIL. Decreto nº 592, de 06 de julho de 1992. Atos Internacionais. Pacto Internacional sobre 
Direitos Civis e Políticos. Promulgação. Disponível em: 
<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1990-1994/D0592.htm>. Acesso em 04 out. 2018. 

https://www.unicef.org/brazil/pt/resources_10133.htm


71 

A questão da liberdade religiosa, por sua vez, é um dos pontos mais 

polêmicos no estudo da compatibilidade entre Direito Muçulmano e Direitos 

Humanos. Apesar da suposta tutela oferecida pela Shari‟a no versículo 256 da 2ª 

Surata do Alcorão, o que se observa na prática é bastante diferente. Há não apenas 

um alto nível de intolerância às outras religiões, mas também a impossibilidade legal 

de que um fiel mude de religião, haja vista a tipificação do abandono do Islã com o já 

estudado crime de apostasia.  

Sobre o posicionamento da Shari‟a, o que Mark A. Gabriel217 explica é 

que, na verdade, o que a Lei Divina tutela é a “proteção da religião”. Este conceito é 

diferente daquele apresentado para “liberdade religiosa” e é, inclusive, sinônimo de 

repressão, implicando em uma oposição direta à concepção cristalizada nos Direitos 

Humanos. De acordo com o autor: 

 

On the one hand, the Qu‟ran says that there shall be no compulsion in 
religion – meaning that everyone can freely choose whether to accept the 
Faith of Allah or not. On the other hand, orthodox Muslims strongly believe 
that no Muslim has the right to leave Islam. (…) Orthodox Muslins thus deny 
the protection of the “freedom of religion” found in the Qu‟ran and instead 
they uphold the “protection of religion”, which is one of the five 
indispensables, the one being in opposition with the other. In contrast to 
freedom of religion, that is, the “freedom (of the individual) to change the 
religion or belief”, as defined in art 18 of the UDHR, the “protection of 
religion” actually limits individual‟s rights, if their behavior contravenes the 
requirements of the religion.

218
  

 

Isto configura, como mencionado pelo autor, uma violação aberta e 

concreta ao art. 18 da DUDH219, que enfatiza o direito à liberdade de mudança de 

religião ou crença, podendo elas serem manifestadas de maneira pública ou 

particular. Esta linha de pensamento é reforçada e complementada pelo artigo de 

                                                
217

 GABRIEL, Mark A. Reforming Hudud Ordinances to Reconcile Islamic Criminal Law with 
International Human Rights Law. 2016. Tese (Doutorado em Filosofia) – Universidade de Cape 
Town, Cidade do Cabo, 2016. p. 66 – 67.  
218

 Tradução livre: “Por um lado, o Alcorão diz que não deve haver nenhuma compulsão em matéria 
de religião – o que significa que qualquer um pode escolher livremente se aceita a fé em Alá ou não. 
Por outro lado, muçulmanos ortodoxos acreditam plenamente que nenhum muçulmano tem o direito 
de deixar o Islã. (...) Muçulmanos ortodoxos, logo, negam a proteção da ‟liberdade de religião‟ 
encontrada no Alcorão e, ao invés disso, mantém a „proteção da religião‟, que é um dos cinco 
princípios indispensáveis do Islã, estando esta proteção em oposição com aquela liberdade. Em 
contraste com liberdade de religião, que é a „liberdade (do indivíduo) de mudar de religião ou crença‟, 
como definido no art. 18 da DUDH, a „proteção da religião‟ na verdade limita direitos individuais se os 
comportamentos contrariarem os requerimentos da religião.”  
219

 ASSEMBLÉIA GERAL DAS NAÇÕES UNIDAS (ONU). Declaração Universal dos Direitos 
Humanos, 1948. Disponível em: <https://www.unicef.org/brazil/pt/resources_10133.htm>. Acesso em: 
04 out. 2018. 

https://www.unicef.org/brazil/pt/resources_10133.htm


72 

mesmo número do PIDCP220, que adiciona que “ninguém poderá ser submetido a 

medidas coercitivas que possam restringir sua liberdade de ter ou de adotar uma 

religião ou crença de sua escolha”. 

 

5.2.4 Direito à Privacidade 

 

A defesa do direito à privacidade é consistente no Direito Internacional, 

encontrando-se, por exemplo, no art. 17 do PIDCP221, que assevera que “ninguém 

poderá ser objeto de ingerências arbitrárias ou ilegais em sua vida privada, em sua 

família, em seu domicílio ou em sua correspondência, nem de ofensas ilegais à sua 

honra e reputação”. Dentro do Direito Muçulmano, a sua violação se dá de diversas 

maneiras. 

 Inicialmente, retorna-se à discussão de que algumas condutas 

criminalizadas por este ordenamento jurídico são consideradas externas à alçada da 

justiça do ponto de vista ocidental, principalmente os casos de zinà.222 A 

constatação deste crime, que, como estudado, encontra-se dentro da esfera da vida 

sexual dos fiéis, representa uma entrada da jurisdição no foro interno do cidadão-fiel. 

Como já pontuado em capítulo anterior, isto se justifica, da perspectiva muçulmana, 

pela onipresença e onipotência de Alá e daqueles que protegem Sua palavra. No 

entanto, tal regulamentação por si só, além de tudo que envolve a constatação do 

crime e a sua punição, já representa uma violação grave do direito à privacidade.  

Ademais, outro atentado grave ocorre no Direito Penal Muçulmano, desta 

vez relacionado à execução de todas as penas fixas. Em virtude de seu caráter 

educativo e exemplificativo, as penas hudud devem, obrigatoriamente, ser 

executadas em público. Isto eleva ainda mais o já alteroso nível de crueldade do 

castigo, adicionando ao mesmo humilhação e descaso pela imagem e dignidade da 

pessoa humana.223 

 

5.2.5 Direito à Igualdade  

                                                
220

 BRASIL. Decreto nº 592, de 06 de julho de 1992. Atos Internacionais. Pacto Internacional sobre 
Direitos Civis e Políticos. Promulgação. Disponível em: 
<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1990-1994/D0592.htm>. Acesso em: 04 out. 2018. 
221

 Ibidem. 
222

 GABRIEL, Mark A. Reforming Hudud Ordinances to Reconcile Islamic Criminal Law with 
International Human Rights Law. 2016. Tese (Doutorado em Filosofia) – Universidade de Cape 
Town, Cidade do Cabo, 2016. p. 69. 
223

 Ibid., p. 68. 



73 

 

O direito à igualdade, último a ser mencionado, é tão consolidado e 

protegido quanto o direito à vida no âmbito dos Direitos Humanos. Nos instrumentos 

internacionais estudados, a tutela encontra-se especificamente no art. 26 do 

PIDCP224, que diz que “todas as pessoas são iguais perante a lei e tem direito, sem 

discriminação alguma, a igual proteção da lei”, e no art. 2º da DUDH225, que dispõe o 

seguinte: 

 

Todo ser humano tem capacidade de gozar os direitos e as liberdades 
estabelecidos nesta Declaração, sem distinção de qualquer espécie, seja de 
raça, cor, sexo, língua, religião, opinião política ou de outra natureza, origem 
nacional ou social, riqueza, nascimento, ou qualquer outra condição. 

 

No Direito Muçulmano, a violação ao ideal de igualdade se dá de forma 

mais exacerbada sobre dois grupos: as mulheres e os não muçulmanos, conhecidos 

como infiéis ou kafir.226 O primeiro grupo é diminuído em questão processual, como 

se viu, por exemplo, nos requisitos para servir como testemunha dos crimes hudud. 

Além disso, o próprio Alcorão coloca a mulher em um papel de submissão e 

inferioridade ao homem.227  

Outro ponto gravíssimo de disparidade motivada pelo gênero é pontuado 

por Mark A. Gabriel228: os casos de estupro, nos quais, de acordo com a ciência 

jurídica islâmica, cabe à vítima o ônus probatório. Caso ela falhe, será punida pelo 

crime hadd de difamação, pois haverá mentido acerca de uma relação sexual ilícita.  

Ressalta-se que as violações da igualdade feminina praticadas pela 

aplicação das penas fixas são apenas algumas dentre várias situações que 

poderiam ser mencionadas. O tratamento fornecido às mulheres pela Lei Islâmica 

representa, em diversos âmbitos que fogem do escopo do presente trabalho, 

opressão e violência.  

                                                
224

 BRASIL. Decreto nº 592, de 06 de julho de 1992. Atos Internacionais. Pacto Internacional sobre 
Direitos Civis e Políticos. Promulgação. Disponível em: 
<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1990-1994/D0592.htm>. Acesso em 04 out. 2018. 
225

 ASSEMBLÉIA GERAL DAS NAÇÕES UNIDAS (ONU). Declaração Universal dos Direitos 
Humanos, 1948. Disponível em: <https://www.unicef.org/brazil/pt/resources_10133.htm>. Acesso em: 
04 out. 2018. 
226

 GABRIEL, Mark A. Reforming Hudud Ordinances to Reconcile Islamic Criminal Law with 
International Human Rights Law. 2016. Tese (Doutorado em Filosofia) – Universidade de Cape 
Town, Cidade do Cabo, 2016. p. 69. 
227

 ABU-SAHLIEH, Sami. Conflitos entre Direito Religioso e Direito Estadual em Relação aos 
Muçulmanos Residentes em Países Muçulmanos e em Países Europeus. Análise Social. [S. l.], v. 
33, 1998. p. 559. 
228

 GABRIEL, op. cit., p. 69. 

https://www.unicef.org/brazil/pt/resources_10133.htm


74 

Quanto aos não muçulmanos, a desigualdade é nítida no próprio texto do 

Alcorão, sendo, inclusive, incentivada. O que se pensa aqui é que, como a palavra 

de Deus, revelada a Maomé, é irrefutável, incorrem em erro grave todos os que nela 

não acreditam, devendo ser combatidos.  

Este raciocínio está presente na letra da Lei Divina em vários momentos 

diferentes. Grifam-se, para fins de ilustração, o versículo 123 da 9ª Surata229, que 

diz: “ó, fiéis, combatei os vossos vizinhos incrédulos para que sintam severidade em 

vós; e sabei que Deus está com os tementes”; e o versículo 29 da 48ª Surata230, que 

dispõe: 

 

29 Mohammad é o Mensageiro de Deus, e aqueles que estão com ele são 
severos para com os incrédulos, porém compassivos entre si. Vê-los-ás 
genuflexos, prostrados, anelando a graça de Deus e a Sua complacência. 
Seus rostos estarão marcados com os traços da prostração. Tal é o 
exemplo na Tora e no Evangelho, como a semente que brota, se 
desenvolve e se robustece, e se firma em seus talos, compraz aos 
semeadores, para irritar os incrédulos. Deus prometeu aos fiéis, que 
praticam o bem, indulgência e uma magnífica recompensa.  

 

Essa desigualdade pode, ainda, ser notada em outro contexto. De acordo 

com Mark. A. Gabriel231, existe diferença nas penas fixas a serem aplicadas aos 

infiéis nos casos de adultério e difamação, que são notadamente mais pesados do 

que aqueles dispostos para muçulmanos. De fato, isto já foi demonstrado no 

segundo capítulo deste trabalho, quando se pontuou que, em se tratando de calúnia 

de zinà cometida por um infiel, por exemplo, apesar de não ocorrer a tipificação 

perfeita do crime, penas ta’azir devem ser aplicadas.  

Há, ainda, a menção corânica da excludente de ilicitude oferecida aos 

muçulmanos que assassinarem infiéis em momentos de batalha.232 Percebe-se tal 

assertiva nos primeiros versículos da 47ª Surata do Alcorão, que dizem: 

 

1 Quanto aos incrédulos, que desencaminham os demais da senda de 
Deus, Ele desvanecerá as suas ações. 

                                                
229

 O ALCORÃO Sagrado. Tradução, introdução e anotações de Samir El Hayek. São Paulo: LLC 
Publicações Eletrônicas, 1994. Disponível em: < http://www.ebooksbrasil.org/eLibris/alcorao.html>. 
Acesso em: 05 out. 2018. 
230

 Ibidem. 
231

 GABRIEL, Mark A. Reforming Hudud Ordinances to Reconcile Islamic Criminal Law with 
International Human Rights Law. 2016. Tese (Doutorado em Filosofia) – Universidade de Cape 
Town, Cidade do Cabo, 2016. p. 69. 
232

 OKON, Etim E. Hudud Punishments in Islamic Criminal Law. European Scientific Journal. [S.l.], 
v. 10, n. 14, mai. 2014. p. 233 – 234. 

http://www.ebooksbrasil.org/eLibris/alcorao.html


75 

2 Outrossim, quanto aos fiéis, que praticam o bem e creem no que foi 
revelado a Mohammad – esta é a verdade do seu Senhor – Deus absolverá 
as suas faltas e lhes melhorará as condições. 
3 (Isso não ocorrerá com os incrédulos) porque os incrédulos seguem a 
falsidade, enquanto os fiéis seguem a verdade do seu Senhor. Assim Deus 
evidencia os Seus exemplos aos humanos. 
4 E quando vos enfrentardes com os incrédulos, (em batalha), golpeai-lhes 
os pescoços, até que os tenhais dominado, e tomai (os sobreviventes) como 
prisioneiros. Libertai-os, então, por generosidade ou mediante resgate, 
quando a guerra tiver terminado. Tal é a ordem. E se Deus quisesse, Ele 
mesmo ter-Se-ia livrado deles; porém, (facultou-vos a guerra) para que vos 
provásseis mutuamente. (...)

233
 

 

Há de se mencionar, ainda, a desigualdade em virtude de origem social e 

riqueza, violação que, apesar de não se dar no meio das penas hudud, é gritante e 

claramente contrária aos preceitos e princípios dos Direito Humanos. Tal é o caso 

quando da aplicação do preço de sangue, pena qysas que, como pontuado por 

Rudolph Peters234, só pode ser usado como castigo pelos crimes de homicídio e de 

lesão corporal se a vítima e o agressor forem considerados “do mesmo valor”. Essas 

diferenças de status referem-se à condição de pessoa livre, em oposição à de 

escravo, e à condição de cidadão-fiel, contrária, por sua vez, à qualidade de kafir.  

 

5.3 DESCONSTRUÇÃO DAS DEFESAS ISLÂMICAS E ALTERNATIVAS NO 

TRATO DAS PENAS HUDUD 

 

Após as últimas análises, resta desconstruída a concepção defendida por 

muçulmanos ortodoxos de que a própria Shari‟a, dentro de seu texto, tutela Direitos 

Humanos. Caso argumente-se que tal proteção existe, há de se entender que trata-

se da perspectiva islâmica que, como demonstrado, não se encontra em 

consonância com as condutas adotadas no âmbito do Direito internacional.  

Concomitantemente, não se pode negar que a ampliação do amparo aos 

Direitos Fundamentais é a tendência presente e futura da Comunidade Internacional, 

consolidando-se o pensamento de que trata-se, de fato, de uma era de supremacia 

                                                
233

 O ALCORÃO Sagrado. Tradução, introdução e anotações de Samir El Hayek. São Paulo: LLC 
Publicações Eletrônicas, 1994. Disponível em: < http://www.ebooksbrasil.org/eLibris/alcorao.html>. 
Acesso em: 05 out. 2018 
234

 PETERS, Rudolph. Crime and Punishment in Islamic Law: Theory and Practice from the 
Sixteenth to the Twenty-first Century. Amsterdã: Cambridge University Press, 2005. p. 47. 

http://www.ebooksbrasil.org/eLibris/alcorao.html


76 

do indivíduo com a consequente limitação do poder interventor do Estado no que 

concerne esta matéria. Nas palavras de Richard A. Falk235: 

 

Support for human rights has been gathering further momentum in recent 
decades. This pattern of growth may reflect the overall dynamic of 
globalization that is creating a stronger sense of shared destiny among the 
diverse peoples of the world, even while it is also generating a more 
stressful sense of ethnic, religious, and cultural difference.

236
 

 

Sendo assim, questiona-se qual o futuro dos países de maioria 

muçulmana, tanto do ponto de vista interno quanto externo, e se seria possível uma 

compatibilização ou harmonização destes dois ordenamentos que aparentam estar 

em polos opostos do espectro da ciência jurídica.  

Diante da inflexibilidade dos grupos islâmicos tradicionalistas, uma 

alternativa seria o isolamento político e econômico dos Estados Muçulmanos. No 

entanto, tal prática causaria consequências muito superiores ao mero ostracismo 

destes atores no cenário internacional, caracterizando uma medida bastante 

impraticável no atual contexto mundial. 

Com base nisto, sugere-se duas soluções que se complementam: a 

reinterpretação dos preceitos da Shari‟a, com o cuidado de não a questionar, e uma 

mudança na organização internacional de modo a permitir uma maior participação 

de países “não alinhados”, aqui incluídos não apenas o de maioria islâmica, no 

processo de produção e aplicação das normas supranacionais que se pretende 

adotar de maneira universal.  

O primeiro ponto, trazido por Mark A. Gabriel237, representa o ponto de 

vista dos muçulmanos moderados, que, em contraste com os tradicionalistas, 

defendem uma atualização da abordagem feita da Shari‟a. De acordo com o autor, 

com o passar do tempo a jurisprudência islâmica afastou a ciência jurídica dos 

princípios e cânones originais da Lei Divina, como os próprios conceitos de Direitos 

Humanos mencionados que podem ser encontrados nela.  

                                                
235

 FALK, Richard A. Human Rights Horizons: The Pursuit of Justice in a Globalizing World. Nova 
York: Routledge: 2000. p. 2. 
236

 Tradução livre: “Apoio pelos Direitos Humanos tem juntado impulso nas últimas décadas. Esse 
padrão de crescimento reflete a dinâmica geral de globalização que está criando um senso de destino 
compartilhado entre as diversas pessoas do mundo, mesmo enquanto também está gerando um 
sentimento mais estressante de etnia, religião e diferenças culturais.”  
237

 GABRIEL, Mark A. Reforming Hudud Ordinances to Reconcile Islamic Criminal Law with 
International Human Rights Law. 2016. Tese (Doutorado em Filosofia) – Universidade de Cape 
Town, Cidade do Cabo, 2016. p. 86. 



77 

Neste ponto, é imprescindível compreender que esta reanálise não 

defende um afastamento ou um questionamento da Shari‟a, nem uma negação da 

criminalização das condutas apontadas. Contrariamente, o que o autor propõe, de 

maneira bastante cuidadosa, é que se retorne à literalidade dos ensinamentos 

propostos, que, de fato, incluem, como demonstrado, princípios tutelados pelos 

Direitos Humanos, e que visam, acima de tudo, servir ao benefício dos cidadãos.238  

Através desta “nova” perspectiva, que em realidade defende um retorno à 

base das diretrizes islâmicas, é proposta uma mudança completa no sistema de 

penas, com uma transição do objetivo final da punição: em vez de visar servir de 

exemplo, desaconselhando pessoas a repetirem as condutas ilegais, o sistema 

deveria ocupar-se, em consonância com o pensamento do ordenamento brasileiro, 

com a reabilitação dos condenados, de modo que estes possam eventualmente 

reinserir-se na sociedade.239  

Dentro do Direito Muçulmano, isto seria possível através de uma abolição 

completa dos castigos corporais, gravíssimos violadores de Direitos Humanos, e da 

substituição destes por penas ta’azir. Isto porque, através destas pode-se 

“considerar, em cada caso, a severidade da ofensa, as circunstancias especiais do 

crime e do ofensor, e o aspecto da reabilitação”240, sendo fomentado um regime com 

maior segurança jurídica e menos violência.241  

Além disso, o autor aponta, ainda, a existência de dispositivos islâmicos 

que defendem, através do uso da itjihad242 – outro   nome para a fonte do direito que 

propõe a analogia (qiyas) – que na própria Shari‟a requer-se que a realidade da vida 

e a necessidade das pessoas sejam consideradas. Esse raciocínio permitiria a 

interpretação dos ensinamentos divinos de maneira ajustada a cada tempo e 

circunstância.243  

Ademais, é imprescindível para a presente discussão apontar, 

novamente, que propostas de solução que enfrentem a Shari‟a ou qualquer uma de 

                                                
238

 GABRIEL, Mark A. Reforming Hudud Ordinances to Reconcile Islamic Criminal Law with 
International Human Rights Law. 2016. Tese (Doutorado em Filosofia) – Universidade de Cape 
Town, Cidade do Cabo, 2016. p. 206. 
239

 Ibid., p. 206. 
240

 Texto original: “(…) allow to consider, in every case, the severity of the offence, the special 
circumstances of the crime and the offender, and the aspect of rehabilitation”.  
241

 GABRIEL, op. cit., p. 206. 
242

 OXFORD ISLAMIC STUDIES ONLINE. Itjihad. Disponível em: 
<http://www.oxfordislamicstudies.com/article/opr/t125/e990>. Acesso em: 06 out. 2018. 
243

 GABRIEL, op. cit., p. 202. 



78 

suas fontes não serão bem sucedidas. Isto porque, como demonstrado, trata-se da 

palavra divina, compartilhada por Alá com os fiéis através de Seu Mensageiro, 

Maomé. Logo, questionar as penas fixas pode e é facilmente interpretado como uma 

negação da divindade a elas atribuída, o que implica em pura blasfêmia. Em outras 

palavras, entende-se que uma abordagem “cega” e insensível às peculiaridades da 

cultura moral, política, social, econômica e jurídica muçulmanas é, em verdade, um 

desserviço ao trabalho de integração e harmonização da Comunidade Internacional. 

Isto porque este comportamento é não apenas infrutífero, sendo imediatamente 

rechaçado, como também reforçador os estereótipos etnocentristas e colonialistas 

imputados ao ocidente pelo islamismo ortodoxo.244 

Porém, se, por um lado, há necessidade de comprometimento por parte 

da comunidade muçulmana através do esforço de aclarar os ensinamentos divinos, 

por outro lado, cabe à Comunidade Internacional funcionar de maneira mais 

democrática, dando vez e voz a grupos internacionalmente “marginalizados” quando 

da criação de instrumentos internacionais, principalmente em assunto de Direitos 

Humanos.  

Aqui menciona-se que, de fato, a proposta de universalismo de qualquer 

corpo de normas ou preceitos, por mais óbvios que sejam, precisam pautar-se em 

uma universalidade real de contribuições. Isto pois, como visto na luta de outros 

grupos marginalizados, a não ser que participação autêntica no processo de criação 

de direitos ocorra, os resultados provavelmente não serão genuinamente 

representativos e todo o processo poderá ser visto como ilegítimo e alienado por 

aqueles que dele não participaram.245 

Em termos práticos, a falta de participação dos países islâmicos neste 

processo pode ser observada de diversas formas. Como pontua Richard A. Falk246, 

apesar de representarem um grupo de mais de um bilhão de pessoas espalhadas 

por mais de 45 países, nenhuma das nações islâmicas é parte do Conselho de 

Segurança da ONU. Além disso, dentro deste órgão internacional, poucos postos de 

comando já foram administrados por muçulmanos. O mesmo se dá do ponto de vista 

econômico, com a falta de representatividade no G7, por exemplo.  

                                                
244

 FALK, Richard A. Human Rights Horizons: The Pursuit of Justice in a Globalizing World. Nova 
York: Routledge: 2000. p. 151 – 152  
245

 Ibid., p. 152. 
246

 Ibid., p. 157 – 159  



79 

É inegável que a população muçulmana é um dos maiores e mais 

proeminentes grupos do mundo. Logo, a falta de participação equitativa é não 

apenas uma das fontes do problema, mas também algo chocante e contraditório, 

haja vista a atual tendência e procura pela harmonização internacional. Cabe, aqui, 

o discurso de Falk, que, de maneira enérgica, pontua que: 

 

We are in the midst of a period in international history in which the normative 
architecture of international society has been increasingly expressed by 
reference to a human rights discourse that combines, somewhat confusingly, 
ethical, political, and legal perspectives; these perspectives are intertwined 
in various ways, but more in the form of claims, grievances, and practices 
than as biding rules and standards. To a larger extent, this human rights 
discourse is unavoidably perceived, with varying degrees of justification and 
opportunism, as tainted by false universalism and as an expression of 
Western hegemony, one feature of which has been, and continues to be, the 
suppression of civilizational identity and difference – particularly Islam, which 
has historically been perceived as a theat by the West.

247
  

 

Diante de tudo isto, é possível resumir as soluções propostas para a 

incompatibilidade entre as penas fixas hudud e os Direitos Humanos da seguinte 

forma: é necessário interpretar as normas construídas através de uma perspectiva 

intercivilizatória que promova o diálogo entre diferentes contextos248, inserindo-as na 

redoma do Direito Muçulmano sem diminuí-lo ou subestimá-lo,  enquanto também 

diminuindo a marginalização dos atores internacionais submetidos à égide do Direito 

Muçulmano, através da fomentação da participação deles na produção das normas 

a serem aplicadas.  

 

 

 

 

 

 

                                                
247

 Tradução livre: “Estamos no meio de um período na história internacional no qual a arquitetura 
normativa da sociedade internacional tem sido cada vez mais expressada com base em um discurso 
de Direitos Humanos que combina, de maneira confusa, perspectivas éticas, políticas e legais; essas 
perspectivas estão interligadas de diversas maneiras, mas mais em forma de reivindicações, queixas 
e práticas do que como normas vinculantes e standards. Em grande medida, esse discurso de 
Direitos Humanos é inevitavelmente percebido, com vários graus de justificação e oportunismo, como 
contaminado por falso universalismo e como uma expressão da hegemonia ocidental, um aspecto da 
qual foi e continua a ser a supressão de identidades e diferenças civilizatórias – particularmente 
islâmicas, quem tem sido historicamente vistas como uma ameaça pelo ocidente.” 
248

 FALK, Richard A. Human Rights Horizons: The Pursuit of Justice in a Globalizing World. Nova 
York: Routledge: 2000. p. 154. 



80 

6 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Através do exposto no presente trabalho, percebe-se que o Direito 

Muçulmano tem sua base e fundamento na religião Islâmica, pegando emprestado 

dela suas principais fontes, princípios e cânones. 

Desta realidade, aliada à concepção de infalibilidade da palavra divina e à 

onipresença, onipotência e onisciência de Deus, surge a concepção do cidadão-fiel, 

cuja vida deve seguir os ensinamentos oferecidos por Ele tanto interna quanto 

externamente. O poder da palavra divina é atestado, também, através de sua 

reprodução em todos os âmbitos da vida da umma, a comunidade islâmica, na qual 

a religião age como guia dos preceitos morais, econômicos, sociais, políticos e 

jurídicos.  

Dentro da ciência jurídica, o Direito Penal é, certamente, uma das áreas 

mais diretamente afetadas pelas mensagens passadas de Alá para Maomé. No 

entanto, a influência inicia-se na base da fiqh, que tem como fontes normativas o 

Alcorão, a Sunna, o consenso da comunidade e o processo analógico.  

Na área criminal, um dos âmbitos mais direta e fortemente conectadas 

aos preceitos religiosos defendidos pelo Islã, os delitos podem ser considerados 

violações contra os homens ou contra Deus. No entanto, a organização da ciência 

penalística se dá com base nas penalidades a serem aplicadas em cada caso. Desta 

perspectiva, três grandes grupos de castigos surgem: os hudud, cujas penas vêm 

direto das principais fontes do Direito Muçulmano, os qyias, aplicados a assassinato 

e lesão corporal, e os ta’azir, para condutas que não se enquadram em nenhuma 

das duas primeiras categorias.  

A polêmica acerca das penas hudud se origina em virtude dos castigos 

propostos por ela – açoites, amputações e diferentes modalidades da pena capital –, 

a serem imputados pela incidência em 7 diferentes crimes, quais sejam: relação 

sexual ilícita, falsa acusação de relação sexual ilícita, embriaguez, furto, perturbação 

da paz, apostasia e transgressão.  

A força normativa e efetividade destas punições, bem como sua 

intensidade, estão fundamentadas na mesma ideia de infalibilidade que permeia a 

base do Direito Muçulmano: em teoria, como elas são retiradas sem filtros do próprio 

texto corânico ou da Sunna, elas não podem ser modificadas ou questionadas.  



81 

Contudo, um conflito surge quando estas penalidades passam a ser analisadas 

através das lentes dos direitos fundamentais.  

A constatação de que penas que promovem castigos corporais severos 

encontram-se em oposição com as disposições internacionais de Direitos Humanos 

é praticamente intuitiva. Este pensamento é ratificado pela análise dos principais 

instrumentos normativos do tema, notadamente a Declaração Universal dos Direitos 

Humanos e o Pacto Internacional dos Direitos Civis e Políticos. Percebe-se, na 

aplicação das penas fixas, violação do direito à vida, à igualdade, à privacidade, à 

dignidade da pessoa humana, à liberdade religiosa, de expressão e de pensamento, 

bem como da proibição da punição cruel, desumana e degradante.  

Nota-se que a tutela dos Direitos Humanos é a tendência do presente e 

do futuro das relações entre Estados em um âmbito supranacional. Diante disto, a 

manutenção da cena relatada acarretaria num aumento exponencial das hostilidades 

entre países de maioria muçulmana e aqueles que se enquadram no status quo, 

provocando um gradual e inevitável isolamento daqueles, não apenas diplomática, 

mas também econômico e socialmente.  

Contudo, o caminho para uma solução harmoniosa é árduo e requer 

empenho de todas as partes envolvidas. Se, por um lado, os Estados sob a égide da 

Shari‟a precisam abrir mão de condutas que não se encaixam com os ideais do que 

é aceitável em termos de punições para delitos, por outro lado, a Comunidade 

Internacional, aqui entendida como os países alinhados no mesmo ponto de vista, 

precisa levar em conta as peculiaridades culturais envolvidas neste problema, de 

modo a propor reformas sensíveis e respeitosas a todos os contextos.  

Sugere-se, para fim do conflito e uma maior compatibilização entre as 

penas fixas do Direito Muçulmano e os Direitos Humanos, uma reinterpretação dos 

preceitos da Shari‟a, sem, contudo, contrariá-la ou questioná-la. Como mostrado, a 

Lei Sagrada possui vários pontos de interseção com a legislação internacional, 

principalmente no que concerne seus princípios. Em seu texto se defende, por 

exemplo, o direito à vida e à liberdade de expressão, de modo que uma volta ao 

ponto de partida original representaria um grande, positivo e pacífico passo em 

direção ao mencionado balanço, pois este dar-se-ia sem a intervenção de hábitos ou 

racionalizações oriundas do ocidente.  

Além disso, é importante que o objetivo das penas mude, deixando de 

visar a coação do cidadão-fiel e passando a ter como objetivo a ressocialização dos 



82 

condenados para que estes, até mesmo através dos institutos do perdão e do 

arrependimento, possam eventualmente voltar a conviver em sociedade.  

Por fim, é imprescindível que os países de maioria islâmica, assim como 

outros atores internacionais marginalizados, tenham mais participação nos órgãos e 

grupos que tem capacidade ativa de legislar sobre temas de Direitos Humanos. É 

apenas através do aumento desta presença que se desconstruirá a ideia de que a 

tutela de Direitos Fundamentais, como feito atualmente, seja fruto de pensamento 

puramente ocidental, beirando, a semelhança ao colonialismo, a imposição de 

condições que favorecem a um grupo em detrimento de outro.  

Naturalmente, não há certezas de sucesso nesta empreitada, haja vista a 

complexidade do tema. No entanto, este problema é atual e relevante, não devendo 

ser negado ou minimizado, mas sim tratado com respeito e cautela. Afinal, o objetivo 

principal é comum: assegurar a todos os cidadãos do mundo as melhores condições 

para que eles cresçam e se desenvolvam da melhor maneira possível, gozando de 

oportunidades iguais independentemente de sua origem, religião ou qualquer outro 

fator que os distinga dos demais.  

 

  



83 

REFERÊNCIAS 

 

ABU-SAHLIEH, Sami. Conflitos entre Direito Religioso e Direito Estadual em 
Relação aos Muçulmanos Residentes em Países Muçulmanos e em Países 
Europeus. Análise Social. [S. l.], v. 33, 1998.  
 
AKGUNDUZ, Ahmed. Introduction to Islamic Law: Islamic Law in Theory and 
Practice. Roterdã: IUR Press, 2010. 

 
AL-AWA, Muhammad. Does rebellion carry a mandatory punishment? Arab News. 
2002. Disponível em: <http://www.arabnews.com/node/217478>. Acesso em: 20 set. 
2018. 
 
AL-JABRI, Mohammad Abed. Democracy, Human Rights and Law in Islamic 
Thought. Hamra: Centre for Arab Unit Studies; Londres: I.B. Tauris, 2009.  
 
ASSEMBLÉIA GERAL DAS NAÇÕES UNIDAS (ONU). Declaração Universal dos 
Direitos Humanos, 1948. Disponível em: 
<https://www.unicef.org/brazil/pt/resources_10133.htm>. Acesso em: 03 out. 2018. 
 
AQCUARONE, Lorenza. et. al. Sistemi Guiridici Nel Mondo. Turim: G. Giappichelli 
Editore, 2012.  
 
BADAR, Mohamed Elewa. Islamic Law (Shari’a) and the Jurisdiction of the 
International Criminal Court. Leiden Journal of International Law. Londres, v. 24, 
n. 2, jun. 2011. 
 
BASSIOUNI, M. Cherif. Crimes and the Criminal Process. Arab Law Quarterly. [S. 
l.], v. 12, n. 3, 1997.  
 
BATISTA, Nilo. Matrizes Ibéricas do Sistema Penal Brasileiro – I. Rio de janeiro: 
Freitas Bastos Editora, 2000. (Coleção Pensamento Criminológico).  
 
BHALA, Raj. Understanding Islamic Law: Shari‟a. [S. l.]: LexisNexis, 2011. 
Disponível em: < https://bit.ly/2ymeyCe>. Acesso em: 17 set. 2018. 
 
BRASIL. Decreto nº 592, de 06 de julho de 1992. Atos Internacionais. Pacto 
Internacional sobre Direitos Civis e Políticos. Promulgação. Disponível em: 
<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1990-1994/D0592.htm>. Acesso em 04 
out. 2018. 
 
________. Decreto nº 591, de 06 de julho de 1992. Atos Internacionais. Pacto 
Internacional Sobre Direitos Econômicos, Sociais e Culturais. Promulgação. 
Disponível em: <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1990-1994/d0591.htm>. 
Acesso em 04 out. 2018. 
 
________. Decreto nº 6.085, de 19 de abril de 2007. Promulga o Protocolo 
Facultativo à Convenção contra a Tortura e Outros Tratamentos ou Penas Cruéis, 
Desumanas ou Degradantes. Disponível em: <http://www2.camara.leg.br/atividade-

https://www.unicef.org/brazil/pt/resources_10133.htm
https://bit.ly/2ymeyCe
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1990-1994/d0591.htm
http://www2.camara.leg.br/atividade-legislativa/comissoes/comissoes-perma%20nentes/cdhm/comite-brasileiro-de-direitos-humanos-e-politica-externa/ConvTort%20TratPenCruDesDegr.html


84 

legislativa/comissoes/comissoes-perma nentes/cdhm/comite-brasileiro-de-direitos-
humanos-e-politica-externa/ConvTort TratPenCruDesDegr.html>. Acesso em: 4 out. 
2018. 
 
CASTRO, Francesco. Il Modello Islamico. Turim: G. Giappichelli Editore, 2007.  
FALK, Richard A. Human Rights Horizons: The Pursuit of Justice in a Globalizing 
World. Nova York: Routledge: 2000.  
 
CARADONNA, Ivan. Il Diritto Islamico: categorie generali e norme penali. 
Diritto&Diritto. [S. l.]: Nov. 2003. Disponível em: 
<https://www.diritto.it/articoli/transnazionale/caradonna.html>. Acesso em: 04 set. 
2018. 
 
COMPARATIVE Criminal Law and Enforcement: Islam – False Accusation of 
Unlawful Intercourse (kadhf). Disponível: 
<http://law.jrank.org/pages/662/Comparative-Criminal-Law-Enforcement-Islam-False-
accusation-unlawful-intercourse-kadhf.html>. Acesso em: 22 set. 2018. 
 
GABRIEL, Mark A. Reforming Hudud Ordinances to Reconcile Islamic Criminal 
Law with International Human Rights Law. 2016. Tese (Doutorado em Filosofia) – 
Universidade de Cape Town, Cidade do Cabo, 2016.  
 
KELLY, Michael J. Islam & International Criminal Law: a Brief (In) Compatibility 
Study. Pace International Law Review Online Companion. [S. l.], 1 mar 2010. 
Disponível em: < https://digitalcommons.pace.edu/pilronline/8/>. Acesso em: 25 ago. 
2018. 
 
LAWAN, Mamman, et. al. An Introduction to Islamic Criminal Justice: a teaching 
and Learning Manual. [S. l.]: UK Center for Legal Education, 2011. 
 
MA‟, Arafa. Islamic Criminal Law: The Divine Criminal Justice System Between 
Lacuna and Possible Routes. Journal of Forensic and Crime Studies. [S. l.], v. 2, 
n. 1, 2018. 
 
O ALCORÃO Sagrado. Tradução, introdução e anotações de Samir El Hayek. São 
Paulo: LLC Publicações Eletrônicas, 1994.  Disponível em: < 
http://www.ebooksbrasil.org/eLibris/alcorao.html>. Acesso em: 25 ago. 2018. 
 
OKON, Etim E. Hudud Punishments in Islamic Criminal Law. European Scientific 
Journal. [S.l.], v. 10, n. 14, mai. 2014.   
 
OXFORD ISLAMIC STUDIES ONLINE. Muhsan. Disponível em: 
<www.oxfordislamicstudies.com/article/opr/t125/e1587>. Acesso em: 06 out. 2018. 
 

___________. Itjihad. Disponível em: 
<http://www.oxfordislamicstudies.com/article/opr/t125/e990>. Acesso em: 06 out. 
2018. 
 

PAPA, Massimo; ASCANIO, Lorenzo. Shari’a. Bolonha: Ed. Mulino, 2014.  
 

http://www2.camara.leg.br/atividade-legislativa/comissoes/comissoes-perma%20nentes/cdhm/comite-brasileiro-de-direitos-humanos-e-politica-externa/ConvTort%20TratPenCruDesDegr.html
http://www2.camara.leg.br/atividade-legislativa/comissoes/comissoes-perma%20nentes/cdhm/comite-brasileiro-de-direitos-humanos-e-politica-externa/ConvTort%20TratPenCruDesDegr.html
https://www.diritto.it/articoli/transnazionale/caradonna.html
http://law.jrank.org/pages/662/Comparative-Criminal-Law-Enforcement-Islam-False-accusation-unlawful-intercourse-kadhf.html
http://law.jrank.org/pages/662/Comparative-Criminal-Law-Enforcement-Islam-False-accusation-unlawful-intercourse-kadhf.html
https://digitalcommons.pace.edu/pilronline/8/
http://www.ebooksbrasil.org/eLibris/alcorao.html
http://www.oxfordislamicstudies.com/article/opr/t125/e1587


85 

PETERS, Rudolph. Crime and Punishment in Islamic Law: Theory and Practice 
from the Sixteenth to the Twenty-first Century. Amsterdã: Cambridge University 
Press, 2005.  
 
PIOVESAN, Flávia. Direitos Humanos e Justiça Internacional. São Paulo: 
Saraiva, 2006.  
 
SCHACHT, Joseph. An Introduction to Islamic Law. Oxford: Clarendon Press, 
1982.  
 
TOUZENIS, Kristina. Appunti di Diritto Musulmano. Reelaboração, integração e 
atualização por Francesca Raia e Francesco Randone. Pisa: Università di Pisa, 
2010. P. 50 – 51. Disponível em: < http://web.jus.unipi.it/wp-
content/uploads/2014/05/Diritto_musulmano.pdf>. Acesso em: 05 set. 2018. 
 

TRINDADE, Antônio; CANÇADO, Augusto. El Futuro de la Corte Interamericana 
de Derechos Humanos. São José: Corte Interamericana de Direitos Humanos; Alto 
Comissariado das Nações Unidas para Refugiados, 2003. 
 
UN HUMAN RIGHTS COMMITTEE. CCPR General Comment No. 20: Article 7 
(Prohibition of Torture, or Other Cruel, Inhuman or Degrading Treatment or 
Punishment). 10 mar 1992. Disponível em: < 
http://www.refworld.org/docid/453883fb0.html>. Acesso em: 4 out. 2018. 
 

USTAOGLU, Murat; INCEKARA, Ahmet. The First Step Towards Islamic Finance: 
Separation of Secularism and the Islamic Agenda. Islamic Finance Alternatives for 
Emerging Economies: Empirical Evidence from Turkey. Nova York: Palgrave 
Pivot, 2014. 
 

http://www.refworld.org/docid/453883fb0.html



