
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE CIÊNCIAS JURÍDICAS 

DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS JURIDICAS 

CURSO DE DIREITO UNIDADE SANTA RITA 

 

 

 

 

MIGUEL FERREIRA RODRIGUES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DIÁLOGO SOBRE O PAPEL JURÍDICO DO ESTADO A PARTIR DA 

VISÃO DO FILÓSOFO HERMAN DOOYEWEERD  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SANTA RITA – PB 

2023 



 

 

MIGUEL FERREIRA RODRIGUES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DIÁLOGO SOBRE O PAPEL JURÍDICO DO ESTADO A PARTIR DA 

VISÃO DO FILÓSOFO HERMAN DOOYEWEERD  

 
 

 

 

 
Trabalho de Conclusão de Curso apresentado 

ao Curso de Direito do Centro de Ciências 

Jurídicas da Universidade Federal da Paraíba, 

no Departamento de Ciências Jurídicas – Santa 

Rita, como exigência parcial para a obtenção do 

título de Bacharel em Ciências Jurídicas. 

 

Orientador: Prof. Me. Ulisses da Silveira Job. 

 

 

 

 

 
 

 

SANTA RITA – PB 

2023 

 

 



R696d Rodrigues, Miguel Ferreira.
         DIÁLOGO SOBRE O PAPEL JURÍDICO DO ESTADO A PARTIR DA
      VISÃO DO FILÓSOFO HERMAN DOOYEWEERD / Miguel Ferreira
      Rodrigues. - Santa Rita, 2023.
         68 f.

         Orientação: Ulisses Job.
         Coorientação: Fábio Barros II.
         TCC (Graduação)  - UFPB/DCJ/SANTA RITA.

         1. Herman Dooyeweerd. 2. Estado. 3. Teoria do
      Estado. 4. Filosofia Cosmonômica. I. Job, Ulisses. II.
      Barros II, Fábio. III. Título.

UFPB/DCJ/CCJ-SANTARITA                                 CDU 34

Catalogação na publicação
Seção de Catalogação e Classificação

Elaborado por AMANDA SOUZA XAVIER DE LUNA - CRB-15/817



 

 

MIGUEL FERREIRA RODRIGUES 

 

 

 
DIÁLOGO SOBRE O PAPEL JURÍDICO DO ESTADO A PARTIR DA VISÃO DO 

FILÓSOFO HERMAN DOOYEWEERD  

 

Monografia apresentada ao Departamento de 

Ciências Jurídicas da Universidade Federal da 

Paraíba, como requisito parcial à obtenção do 

título de Bacharel em Direito. 

 

Orientador: Prof. Me. Ulisses da Silveira Job. 

 

 

Aprovado em:  

 

BANCA EXAMINADORA 

 

__________________________________________________ 

Prof. Me. Ulisses da Silveira Job – DCJ/UFPB  

Orientador 

 

__________________________________________________ 

Prof. Me. Fábio Romero Virgolino Barros II – FICV 

Coorientador 

 

__________________________________________________ 

1º Membro da Banca 

 

__________________________________________________ 

2º Membro da Banca 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho aos meus pais, 

Leonardo e Natássia, meus avós, Hermes 

e Fátima e a minha futura esposa Isabel. 



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Primeiramente e antes de tudo, à Deus. Sua graça e seu sustento é tudo para mim, sem 

ele jamais teria qualquer objetivo e direção para minha vida. Desde o dia que a graça de Cristo 

me alcançou, tive certeza de que nasci de novo e a partir dali descobri que não estava sozinho, 

sem rumo, mas que tinha alguém para me dar a direção e ainda mais que iria me acompanhar 

nessa caminhada. A ele seja toda a glória e que essa graduação sirva, acima de qualquer outra 

coisa, para glorificar a Deus, fazer o Senhor conhecido e reconciliar todas as coisas para Cristo. 

 Aos meus avós, os quais não pouparam esforços para me oferecer a melhor educação 

possível. Com bastante amor, Hermes Ferreira e Fátima Pessoa, dedicaram arduamente em 

conceder os melhores meios para eu conseguir ser um profissional excelente. Além disso, me 

deram o maior tesouro que é o exemplo, tanto na Defensoria Pública do Estado como no 

Ministério da Agricultura e Pecuária, eles são exemplos de altruísmo e integridade. Jamais 

esquecerei de tudo que vocês fizeram por mim, amo vocês! 

 Aos meus pais, Leonardo Rodrigues e Natássia Rodrigues, os quais me deram tudo que 

eu preciso para viver bem, uma vida digna para o Senhor e para minha vida profissional. 

Obrigado por serem exemplos gigantes para mim de excelência, tanto na área da advocacia, 

como na área acadêmica (sendo feito um curso de direito comigo no colo) e acima de tudo na 

vida para Cristo. Sou grato por nunca medirem esforços para me conceder a melhor educação, 

os melhores conselhos e por fazerem tudo isso em amor. Obrigado papai por me mostra os 

caminhos profissionais que devo fazer e por abrir muitas portas para mim. Obrigado mamãe 

por me aconselhar sempre e por estar em constante oração por minha vida. Amo vocês! 

 À minha namorada e futura esposa, Isabel Cristina Torres, o qual se me auxiliou em 

todo o processo acadêmico, me dando toda ajuda necessária, suportando e aconselhando em 

todos os problemas e acima de tudo por tanto amor. Obrigado por ser uma verdadeira 

auxiliadora idônea, uma mulher que além de cumprir com seu papel, não mede esforços para 

me ajudar. Meu desejo e vontade é que caminhemos juntos para a eternidade e que essa 

conquista não seja só minha, mas sua também. Te amo muito! 

 Ao meu mentor acadêmico, coorientador e amigo, Fábio Barros II, o qual me auxiliou 

desde os primeiros períodos do curso, nos estudos de uma cosmovisão cristã aplicada ao direito. 

Sou muito grato por toda orientação, cuidado e direcionamento nos estudos sobre filosofia 

reformacional e outras diversas áreas do Direito e teologia, sem você não conseguiria realizar 

esse trabalho. Muito obrigado! 



 

 

 Ao meu orientador Me. Ulisses da Silveira Job, por toda a dedicação em me orientar a 

escrever esse trabalho e por ser aberto a um amplo diálogo de ideias, mesmo com aquelas que 

não concorda, sendo um exemplo de docência para o meio acadêmico. 

 À minha igreja Cidade Viva, liderada pelo pastor Sérgio Queiroz, o qual sempre investiu 

no ensino da cosmovisão cristã e sempre buscou uma teologia bíblica aprofundada e aplicada 

as mais diversas áreas da vida. Sou muito grato por todos os ensinamentos ofertado ao longo 

de anos, formando em mim bases que necessitei para esse trabalho. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

-Como será a Filosofia Reformacional daqui a 50 anos? 

-Não sei. Pode ter desaparecido até então, e eu não me 

importaria, se tiver feito seu trabalho. Por enquanto, ela tem 

funcionado como uma força libertadora para muitas pessoas 

e me dá grande prazer que suas ideias ainda estejam se 

espalhando. A filosofia reformativa é agora conhecida em 

muitas partes do mundo. 

(Herman Dooyeweerd, entrevista gravada em 16 de maio 

de 1973) 



 

 

RESUMO 

 

Em meio a diversas ideias sobre o Estado, o filósofo Herman Dooyeweerd apresenta sua teoria 

sobre a função do Estado baseado em sua filosofia cosmonômica. O presente trabalho tem como 

objetivo apresentar o pensamento amplo desse filósofo, mostrando das origens de seu 

pensamento até os pontos bases de sua teoria. No primeiro momento é realizado uma análise 

do passado de Dooyeweerd, suas conquistas, obras escritas e influências de filósofos e 

movimento que aconteceram em sua vida. Em conjunto é abordado as ideias básicas para o 

entendimento desse filosofo, principalmente focando em sua teoria modal da realidade, o qual 

traz luz a todos os seus escritos. Em conjunto são analisados os principais motivos que 

influenciaram o pensamento de cada época na sociedade ocidental, o qual dará direcionamento 

para os diálogos com outros filósofos que são desenvolvidos ao longo do trabalho. No segundo 

momento, será analisado o pensamento de Dooyeweerd acerca da Estado, tratando de questões 

como direitos fundamentais, justiça, leis e direito. Nessa parte será demonstrado como questão 

como liberdade, moral e bem-estar são pontos chaves no desenvolvimento da teoria do filosofo 

holandês. Por conseguinte, é realizado um diálogo de Dooyeweerd com os filósofos 

contratualistas, mostrando pontos de divergência e infringência com os autores desse 

movimento que influenciam o pensamento acadêmico até a atualidade. Nesse momento, serão 

mostrados os pensamentos de cada filosofo, suas influências e ideias políticas práticas para 

poder se chegar a um amplo diálogo com Dooyeweerd.  

 

Palavras-chave: Herman Dooyeweerd; Estado; Teoria do Estado; Filosofia Cosmonômica. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

ABSTRACT 

 

Amidst diverse ideas about the State, philosopher Herman Dooyeweerd presents his theory 

about the function of the State based on his cosmonomic philosophy. The present work aims to 

present the broad thinking of this philosopher, showing the origins of his thought to the basic 

points of his theory. Firstly, an analysis of Dooyeweerd's past, his achievements, written works 

and influences from philosophers and movements that took place in his life is carried out. 

Together, the basic ideas for understanding this philosopher are covered, mainly focusing on 

his modal theory of reality, which brings light to all of his writings. Together, the main reasons 

that influenced the thinking of each era in Western society are analyzed, which will provide 

direction for the dialogues with other philosophers that are developed throughout the work. In 

the second moment, Dooyeweerd's thoughts about the State will be analyzed, dealing with 

issues such as fundamental rights, justice, laws and law. This part will demonstrate how 

freedom, morality and well-being are key points in the development of the Dutch philosopher's 

theory. Therefore, a dialogue between Dooyeweerd and contractualist philosophers is carried 

out, showing points of divergence and infringement with the authors of this movement that 

influence academic thought to this day. At this point, the thoughts of each philosopher, their 

influences and practical political ideas will be shown in order to reach a broad dialogue with 

Dooyeweerd. 

 

Keywords: Herman Dooyeweerd; State; State Theory; Cosmonomic Philosophy. 

 



SUMÁRIO 

 

 

1 INTRODUÇÃO................................................................................................ 11 

2 O PENSAMENTO DE DOOYEWEERD....................................................... 13 

2.1 As origens do filósofo holandês....................................................................... 13 

2.2 Conceitos fundamentais da teoria dooyeweerdiana...................................... 17 

2.2.1 Aspectos modais................................................................................................ 17 

2.2.2 Reducionismo.................................................................................................... 20 

2.2.3 Encapse.............................................................................................................. 21 

2.2.4 Religião e ideia cosmonômica........................................................................... 23 

2.2.5 Os motivos-base do pensamento ocidental...................................................... 26 

3 O ESTADO PARA DOOYEWEERD............................................................. 29 

3.1 O método dooyeweerdiano.............................................................................. 29 

3.2 O Estado e a sua função................................................................................... 32 

3.2.1 O Estado e a justiça............................................................................................ 35 

3.2.1.1 A justiça e as leis................................................................................................ 37 

3.2.1.2 O sistema de justiça........................................................................................... 39 

3.2.1.3 A força coercitiva do Estado............................................................................. 42 

3.2.1.4 O Estado injusto................................................................................................. 43 

3.2.2 O Estado e o bem-estar social............................................................................ 44 

3.2.2.1 O Estado e as comunidade internas..................................................................... 45 

3.2.2.2 O Estado e as comunidades externas.................................................................. 46 

3.2.2.3 O Estado e o indivíduo....................................................................................... 47 

4 DIÁLOGOS SOBRE O ESTADO................................................................... 50 

4.1 Thomas Hobbes................................................................................................ 50 

4.2 John Locke........................................................................................................ 53 

4.3 Jean-Jacques Rousseau.................................................................................... 58 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS.......................................................................... 63 

REFERÊNCIAS............................................................................................................... 65 

 

 



11 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

O conceito de Estado, discernido na atualidade, tem perdido suas bases ao longo dos 

anos. Diversos estudiosos e juristas têm deixado de lado o assunto do papel principal do Estado, 

de tal forma que ocorre uma acomodação em se saber qual é sua função básica. Teóricos 

explanam que seu papel é propor e executar leis das quais a população necessite, outros falam 

da sua necessidade para manter o bem-estar da sociedade – de tal forma a dar tudo que o seu 

cidadão necessita –, e até mesmo dizem que sua função é somente manter a liberdade individual 

e evitar sua “quebra”. Diante disso, ideias são difundidas, porém se esquecem do principal: a 

base dessas ideias. 

 Sem nos aprofundar nas questões filosóficas, sabemos que a base de uma ideia é aquilo 

que guia o seu raciocínio e desenvolvimento, inclusive para aplicação prática. Ao vivermos em 

uma sociedade sem base de pensamentos teóricos, as ideias práticas se perdem em seu 

implemento e compartilhar. Quando uma pessoa informa que a função de um Estado é 

determinada coisa, porém não entende a base dessa ideia e nem o raciocínio que levou ao seu 

pleno desenvolvimento, essa função poderá se transformar em outra dialeticamente oposta, pois 

não tinha seu alicerce guia. A consequência de mudanças constantes de ideias poderá levar, 

ocasionalmente, à relativização do conceito. Visto isso, a falta de uma base teórica para 

questões fundamentais, como a função do Estado, leva a uma relativização de sua função, 

perdendo-se, portanto, sua devida aplicação prática, e gerando consequências para as relações 

sociais, observando que a questão do papel do Estado é uma das discussões com maiores 

consequências sociais. 

 Diante dos fatos analisados, observa-se a necessidade de ideias que levem ao 

desenvolvimento teórico e prático do conceito e função do Estado. Em meio a isso, o filósofo 

Herman Dooyeweerd (1894 - 1977), em seu amplo pensamento difundido através de suas obras, 

analisou as bases e motivos fundamentais do pensamento de nossa atual sociedade. Tal análise 

esclarece como, ao longo da história da humanidade, certos pensamentos tiveram uma base, a 

qual serviu de guia para a sociedade e para os seus principais teóricos e doutrinadores. Essas 

bases são denominadas motivos-base, os quais são os que perpassaram a história do pensamento 

ocidental, que podendo ser distinguidas em quatro, a saber: a) matéria e forma; b) criação, queda 

e redenção; c) natureza e graça; d) natureza e liberdade – todos os motivos serão melhor 

desenvolvimento posteriormente. Diante disso, Dooyeweerd demonstrou que a compreensão 

aprofundada da sociedade, especialmente a ocidental, requer um entendimento preciso de suas 

fundamentações. 



12 

 

O próprio Dooyeweerd não se limitou a descrever quais foram as bases da sociedade 

ocidental ao longo do tempo, mas, acima disso, buscou analisar de maneira crítica cada uma. 

Tal trabalho elaborado pelo filósofo, estudou a dialética que ocorre em cada um desses motivos, 

observando como os teóricos de cada tempo almejavam o seu ideal de sociedade e vida baseado 

em preceitos que ocorreram em cada época. Como exemplo disso, o quarto motivo-base de 

natureza e liberdade teve seu: 

 

Desenvolvimento histórico do Ocidente pelo grande movimento espiritual humanista 

do período moderno, esse motivo gradualmente conquistou uma liderança indiscutível 

que perdurou até o final do século 19 (DOOYEWEERD, 2015, p. 170). 

 

Com análises dessa natureza, é possível observar os preceitos do pensamento de cada 

sociedade e dessa forma realizar a crítica correta de sua validade devido à situação apresentada. 

Em conjunto a isso, é importante notar que esses motivos não são somente feitos por um único 

indivíduo que pensou a respeito e os difundiu pela sociedade, mas provêm de uma ideia 

comunal, a qual muitos têm em mente, mesmo sem consciência de sua existência. Em meio a 

isso, disse Dooyeweerd: 

 

O motivo básico religioso de uma cultura nunca pode ser estabelecido a partir das 

concepções ou da crença pessoal do indivíduo. É, de fato, um motivo comunal que 

governa o indivíduo, mesmo quando esse indivíduo não está consciente disso, ou 

quando não o reconhece (DOOYEWEERD, 2015, p. 22). 

 

Logo, diversos dos pensamentos dos “motivos-base” impõem-se sobre o indivíduo sem 

que ele observe a existência destes, gerando, assim, uma das causas de muitos entenderem sua 

visão como verdade e até o terem como religião (termo utilizado por Dooyeweerd, o qual será 

posteriormente desenvolvido), guiadora de sua vida e práticas. 

 Ao observarmos a filosofia de Dooyeweerd, temos a noção que os “motivos-base” são 

o início da compreensão para ter o entendimento de sua análise sobre a função do Estado. Uma 

das partes principais do seu pensamento está pautado no tema da soberania, o qual guia todo o 

pensamento do filósofo. Assim, a progressão do entendimento dessas concepções conduzirá a 

uma análise minuciosa sobre o papel do Estado, sendo necessário traçar as bases desse 

entendimento e distingui-las daquilo estabelecido por filósofos e grandes pensadores que 

influenciam fortemente a análise de um pensamento acerca da função do Estado, como é o caso 

dos contratualistas. 

 

 



13 

 

2 O PENSAMENTO DE DOOYEWEERD 

 

Sabe-se que a história desempenha um papel fundamental na formação das bases da 

filosofia do sujeito, pois fornece o contexto e os eventos que moldam as concepções filosóficas 

sobre a natureza e a importância da pessoa ao longo do tempo. Os eventos que ocorrem na vida 

do sujeito influenciam e interferem na formação de suas ideias, desde as questões de problemas 

com os quais o indivíduo se depara e sobre os quais reflete. Até mesmo as mudanças na cultura 

e na sociedade ao longo do tempo afetam as concepções filosóficas da pessoa. Por exemplo, o 

Renascimento e o Iluminismo trouxeram novas ideias sobre a autonomia individual e a razão, 

influenciando a filosofia pessoal dos sujeitos. Diante disso, é necessário apresentar a história 

de Herman Dooyeweerd antes de se adentrar em suas ideias. 

 

2.1 AS ORIGENS DO FILÓSOFO HOLANDÊS  

 

Herman Dooyeweerd nasceu em Amsterdã, no dia 7 de outubro de 1884, na residência 

de seus pais, seguidores das doutrinas calvinistas. As crenças e o modo de vida de sua família 

eram profundamente moldados pela influência de Abraham Kuyper, uma figura destacada que 

atuou como estadista, educador, jornalista, líder eclesiástico, fundou o Partido 

Antirrevolucionário e foi Primeiro-Ministro dos Países Baixos, entre 1901 e 1905. Kuyper 

desempenhou um papel crucial na revitalização da ala evangélica do protestantismo reformado 

holandês, que havia permanecido praticamente inerte por quase dois séculos (ZYLSTRA, 2015, 

p. 13). 

Em 1912, o jovem Dooyeweerd deu seus primeiros passos na Faculdade de Direito na 

Vrije Universiteit Amsterdam (Universidade Livre de Amsterdã), fundada em 1880 por 

Abraham Kuyper (DULCI, 2020, p. 66-67). Ali completou seus estudos acadêmicos formais, 

em 1917, culminando com a defesa de sua Tese de Doutorado intitulada De Ministerraad in het 

Nederlandsche staatsrecht (O Conselho de Ministros no Direito Constitucional Holandês) 

(VERBURG, 2015, p. 15-18). 

Em 1922, Herman Dooyeweerd assumiu o cargo de diretor assistente no recém-criado 

Instituto Kuyper em Haia. Este instituto era um centro de pesquisas associado ao Partido 

Antirrevolucionário, um dos dois maiores partidos políticos protestantes da Holanda. Essa 

nomeação proporcionou a Dooyeweerd a oportunidade de se envolver profundamente em uma 

reflexão sistemática sobre a natureza da política cristã (ZYLSTRA, 2015, p. 14). 



14 

 

Além disso, essa posição também o colocou no centro do jornalismo político de alto 

nível, pois ele era responsável pela edição do periódico mensal do Instituto Kuyper, o "Anti-

revolutionaire staatkunde". Este periódico abordava uma ampla gama de questões práticas e 

teóricas relacionadas a temas políticos e econômicos (MCINTIRE, 1985). 

Em 1926, ele assumiu a posição de professor de Filosofia Jurídica, Enciclopédia Jurídica 

e Legislação Holandesa Medieval na Universidade Livre. Ocupou este cargo de forma diligente 

até sua aposentadoria em 1965. Durante seus últimos anos, preenchia seus dias com tarefas 

editoriais, correspondência e, de tempos em tempos, com a meticulosa produção de artigos, 

representando uma nota de rodapé em sua carreira frutífera dedicada ao ensino e à escrita 

(ZYLSTRA, 2015, p.14). 

Dooyeweerd desenvolveu sua filosofia da História dos anos de 1920 a 1930, com o 

principal propósito de complementar e enriquecer seu sistema dentro da tradição do pensador 

neocalvinista Abraham Kuyper. Nesse empreendimento, ele se dedicou a encontrar um espaço 

adequado para o estudo da História como uma das disciplinas acadêmicas fundamentais, ao 

mesmo tempo em que buscava compreender e explicar os processos históricos que moldaram 

o mundo. 

O filósofo holandês foi grandemente influenciado pelos dois principais movimentos do 

século XIX, o Neocalvinismo holandês e o Idealismo Alemão, naquilo do que ficaria sendo 

conhecido como a sua filosofia da ideia cosmonômica (VIANA, 2018, p, 120). Esse termo 

provém de “cosmo” como a ideia de mundo e “nomos” como a ideia de lei, sendo uma filosofia 

que busca as leis do mundo. Essa filosofia é o resultado de um sólido e sistemático edifício 

teórico construído através de um diálogo profundo com toda a tradição filosófica e uma ampla 

gama de campos científicos. 

Observa-se que, no final do século XVIII, a influência do Iluminismo e da Revolução 

Francesa chega aos Países Baixos, uma região predominantemente protestante em termos 

culturais. Esse influxo provocou uma profunda transformação, abrangendo também o domínio 

do pensamento teórico. Nesse período, houve um grande recebimento do pensamento 

humanista. Com a queda do Império Napoleônico e o Congresso de Viena (1818), seguiu-se o 

movimento de restauração das casas reais europeias e a Holanda receberam um rei. O reinado 

de Guilherme I foi marcado por forte intervenção do Estado e do pensamento humanista 

moderno, em todas as áreas públicas da vida, em especial na educação e na Igreja. Nesse 

ínterim, emerge a figura de Abraham Kuyper, que através de seu “movimento 

Antirrevolucionário”, dentro do contexto calvinista, traz uma nova visão da realidade por 

intermédio de sua ideia de Soberania. (GODFREY, 1990, p. 138). Em meio a isso, os pais de 



15 

 

Dooyeweerd participavam da igreja de Abraham Kuyper e dedicavam-se à leitura assídua de 

seus artigos e escritos. Foi, portanto, a influência marcante de Kuyper que exerceu um papel 

significativo no desenvolvimento intelectual de Dooyeweerd, influência que perdurou ao longo 

de sua trajetória acadêmica. Como decorrência natural desse vínculo, Dooyeweerd se 

empenhou em expandir e aprofundar as ideias de Kuyper, adaptando-as à sua própria 

perspectiva e realidade. 

No entanto, durante essa busca, que se uniu ao seu interesse por abordagens acadêmicas 

para questões de natureza geral, Herman Dooyeweerd se viu imerso em um diálogo abrangente 

que se estendia por várias disciplinas do conhecimento. A resposta de Dooyeweerd, tanto em 

seu envolvimento político, em uma nação ocidental que estava passando por um crescente 

aumento na diferenciação e pluralidade de ideias, quanto em seu trabalho acadêmico, oferece 

contribuições valiosas para a comunidade acadêmica como um todo. Sua abordagem não se 

limita apenas ao contexto imediato, mas também se volta para questões persistentes 

relacionadas à teoria da soberania e das liberdades políticas. 

Os impulsos de liberdade que marcaram a história dos calvinistas neerlandeses não 

podem ser ignorados. Esse grupo lutou incansavelmente contra a perseguição e pela liberdade 

religiosa, inclusive no período em que estava no poder, quando sua própria Igreja perdeu sua 

identidade protestante calvinista e se tornou um instrumento do Estado com um impulso 

absolutista, restringindo os direitos de outros grupos, incluindo os católicos romanos. Nesse 

contexto, o movimento neocalvinista neerlandês emergiu como defensor das liberdades 

próprias e das liberdades alheias, possivelmente como uma forma de unir forças em busca de 

benefícios mútuos (GODFREY, 1990, p. 141). 

À medida que seu trabalho progredia, praticamente todos os elementos de sua filosofia 

da História foram cuidadosamente integrados em seu sistema filosófico. Esse processo 

culminou quando ele publicou a versão holandesa de sua obra, "De wijsbegeerte der wetsidee" 

(A filosofia da Ideia de Direito), entre os anos de 1935 e 1936 (MCINTIRE, 1985, p. 82). As 

teorias de religião de Herman Dooyeweerd e os “motivos-base” são elementos distintivos 

evidentes em sua filosofia geral. De fato, Dooyeweerd reservou a maior parte do primeiro 

volume de sua obra-prima, “A New Critique of Theoretical Thought”, na versão em inglês, para 

abordar a religião, enquanto o segundo volume tratou das “modalidades”. Por outro lado, 

Dooyeweerd não dedicou um volume específico à sua filosofia da História; em vez disso, 

espalhou suas ideias sobre história ao longo de “Nova Crítica” e seus outros escritos. Para maior 

análise acerca desse ponto, é preciso reunir tais ideias, para compreender completamente a 

narrativa histórica. Apesar dessa abordagem fragmentada, é justo afirmar que sua filosofia da 



16 

 

História serve como a força motriz subjacente à estrutura de seu sistema. Dooyeweerd concebeu 

seu sistema como uma ontologia e epistemologia, mas tomou todas as medidas para dotá-lo da 

capacidade de responder de maneira dinâmica à trajetória histórica (MCINTIRE, 1985, p. 81). 

Nos escritos de Dooyeweerd, encontramos todos os elementos que são típicos das 

filosofias da História, tais como teorias sobre o tempo, transformação, mudança, continuidade, 

desenvolvimento, progresso e assim por diante. Além disso, ele apresenta uma teoria do estudo 

histórico. Dooyeweerd também oferece uma interpretação do curso da civilização, focalizando 

especialmente, a "civilização ocidental", englobando as culturas europeias e relacionadas a elas. 

Além disso, seus escritos contêm uma quantidade considerável de análise histórica pura. No 

decorrer de sua obra, ele também discute pensadores frequentemente associados à filosofia da 

História, como Voltaire, Georg Wilhelm Friedrich Hegel, August Comte, Karl Marx, John 

Locke, Thomas Hobbes, entre outros pensadores influentes (MCINTIRE, 1985, p. 81). 

Dooyeweerd tinha um segundo e mais premente objetivo ao desenvolver sua filosofia 

da História. Assim como muitos de sua geração, ele compartilhava da convicção de que a 

"civilização ocidental" estava atravessando uma crise profunda. Através de sua filosofia da 

História, ele se esforçou para compreender essa crise e oferecer possíveis soluções. Nesse 

aspecto, ele seguiu as trilhas traçadas por Oswald Spengler em "The Decline of the West", 

lançado em alemão em 1918 e em inglês em 1926. Além disso, ele colaborou simultaneamente 

com Arnold Toynbee, cujos primeiros três volumes da obra "A Study of History" foram 

publicados em 1934 (MCINTIRE, 1985, p. 84). 

A análise de Dooyeweerd sobre a crise passou por duas fases distintas. Durante as 

décadas de 1920 e 1930, no rescaldo da Primeira Guerra Mundial, ele frequentemente discutia 

a forma como o humanismo secular havia gerado uma série de “ismos”, ou seja, movimentos 

que transformaram diversos aspectos da realidade em deidades, tais como racionalismo, 

irracionalismo, Socialismo, Liberalismo, entre outros. O historicismo era apenas um deles nessa 

fase. 

No entanto, com a ascensão dos nazistas, dos stalinistas, a Grande Depressão do 

Capitalismo e, acima de tudo, a devastação insana da Segunda Guerra Mundial e a dominação 

totalitária nazista sobre a Holanda, Dooyeweerd ficou profundamente abalado por esses 

eventos. Ele os interpretou como uma forma de historicismo enlouquecido. Assim, ele revisou 

sua análise em uma série de ensaios publicados entre agosto de 1945 e maio de 1948 no jornal 

semanal intitulado "Nieuw Nederland" (Nova Holanda), que mais tarde foi publicado em inglês 

como "Roots of Western Culture: Pagan, Secular, and Christian Options." (MCINTIRE, 1985, 

p. 82). 



17 

 

Nesses ensaios, ele chamou o Nazismo de “uma guerra indescritivelmente sangrenta e 

regime reacionário” e “a descendência espiritual degenerada do historicismo moderno”. Ele 

considerou o historicismo como um “espírito perigoso”, uma “doença fatal”, que via toda a 

realidade como nada mais do que um processo histórico dinâmico, negando a existência de 

valores duradouros. Com essa abordagem do seu adversário, ele reinterpretou a história do 

secularismo humanista desde o fim do Iluminismo como o período "historicista" em que todas 

as formas de humanismo eram permeadas pela visão de que a realidade era essencialmente 

histórica. Em obra-prima: A New Critique of Theoretical Thought, ele acrescentou uma seção 

sobre historicismo e comentou o seguinte: 

 

“Desde que a edição holandesa foi publicada, tornou-se claro que os fenómenos de 

desenraizamento espiritual no pensamento humanista não eram temporários, mas 

antes refletiam uma crise nos fundamentos espirituais fundamentais da cultura 

ocidental.” (Dooyeweerd,1984, p. 208). 

 

Diante de tais análises, Dooyeweerd esteve ao longo de sua vida acadêmica buscando 

sempre associar suas ideias filosóficas à realidade. A busca por não ser um mero “especulador” 

ou criador de teorias sem sentidos práticos, fez com que o filósofo buscasse analisar as relações 

que estavam ocorrendo ao longo da história, buscando identificar a Cosmovisão dos indivíduos. 

 

2.2 CONCEITOS FUNDAMENTAIS DA TEORIA DOOYEWEERDIANA 

 

Diante da análise do passado, o qual serviu como inspiração para o cenário que moldou 

o pensamento de Herman Dooyeweerd, é necessário trazer luz a alguns dos conceitos 

fundamentais de sua teoria da realidade e do conhecimento, os quais servirão como base para 

entender com mais clareza a teoria social. O pensamento de Herman Dooyeweerd e sua teoria 

cosmonômica têm grande potencial para oferecer insights cruciais para a compreensão da 

complexidade da existência humana e os desafios filosóficos que ela apresenta. Serão 

examinadas as principais dimensões de sua filosofia e destacaremos como suas contribuições 

podem influenciar e inspirar estudiosos e pensadores em todo o mundo, enriquecendo o 

panorama intelectual com sua visão única e profunda da realidade humana e do cosmos. 

 

2.2.1 Aspectos modais 

 



18 

 

De acordo com o teórico holandês, toda a realidade se apresenta no que ele chamou de 

aspectos modais. Os aspectos modais seriam os modos de ser nos quais tudo o que existe se 

apresenta. Tais modos de ser seriam ordenados em esferas de leis próprias, portanto, típicas de 

uma ordem própria, não se confundindo essas ordens entre si. Tal teoria é imprescindível, pois 

é a base do pensamento de Dooyeweerd para diferenciarmos questões de soberania e 

organização de funções. Nas palavras do filósofo: 

 

A realidade criada apresenta uma grande variedade de aspectos ou modos de ser na 

ordem temporal. Esses aspectos dividem a unidade básica espiritual e religiosa da 

criação numa riqueza de cores, do mesmo modo que a luz é refratada nos matizes do 

arco-íris quando passa por um prisma. Número, espaço, movimento, vida orgânica, 

sentimento emocional, distinção lógica, desenvolvimento histórico da cultura, 

significado simbólico, interação social, valor econômico, harmonia estética, lei, 

avaliação moral, e certeza de fé compreendem os aspectos da realidade. Eles são 

basicamente os campos investigados pelas diversas ciências especiais modernas: a 

matemática, as ciências naturais (física e química), a biologia (a ciência da vida 

orgânica), a psicologia, a lógica, a História, a linguística, a sociologia, a economia, a 

estética, a teoria do direito, a ética ou ciência moral e a teologia, que estuda a revelação 

divina na fé cristã e na fé não cristã. Cada ciência em especial considera a realidade 

em apenas um de seus aspectos (DOOYEWEERD, 2015, p. 55-56). 

 

Diante disso, ele os distinguiu em quinze modos fundamentais, os quais são 

gradativamente classificados como: quantitativo ou numérico (que lida com números, medidas 

e quantificação, envolvendo conceitos matemáticos e a capacidade de quantificar e comparar 

coisas); espacial (o qual se relaciona com o espaço e a extensão, a relação entre objetos no 

espaço e das dimensões físicas da realidade); cinético ou do movimento extensivo (diz respeito 

ao movimento e à energia, envolve processos dinâmicos, mudanças de estado e energia 

cinética); físico ou enérgico (que lida com a matéria em seu estado físico, envolve as 

propriedades físicas dos objetos, como densidade, textura e temperatura); biológico ou biótico 

(esse aspecto se concentra na vida orgânica, aborda questões relacionadas à biologia, 

crescimento, reprodução e saúde); sensitivo ou psíquico (envolve a experiência sensorial e a 

percepção, abarca os cinco sentidos humanos e a capacidade de perceber o ambiente, além 

disso, lida com a experiência psicológica e emocional); lógico (esse aspecto envolve distinção, 

pensamento, consciência e processos mentais); histórico ou cultural (trata da continuidade no 

tempo e da história, lida com a memória, a herança cultural e a influência do passado no 

presente); linguístico ou simbólico (esse aspecto envolve o uso de vários sinais e símbolos, aos 



19 

 

quais atribuímos um certo significado, inclusive a própria língua ou idioma); social (esse 

aspecto se concentra nas relações sociais e na comunidade, envolve interações, normas sociais, 

cultura e instituições); econômico (lida com a produção e a distribuição de recursos, envolvendo 

questões econômicas, trocas e transações); estético (está relacionado à apreciação da beleza e à 

criatividade artística, envolvendo o senso estético e a expressão artística); jurídico (que trata 

das relações jurídicas e do cumprimento da lei, envolve justiça, direitos e responsabilidade 

legal); moral (lida com questões éticas e valores morais, envolve a distinção entre o certo e o 

errado, a virtude e a responsabilidade moral); e, por último, o pistêmico ou de fé (que se 

concentra no conhecimento e na compreensão, envolvendo a busca pelo conhecimento, a 

epistemologia e a fundamentação do saber, estando ligado diretamente com fé ou crença) 

(KALSBEEK, 2015, p. 36). 

Os aspectos modais servem para entendermos como algo se caracteriza dentro da 

realidade. Como, por exemplo, uma rocha: ela existe em quantidade, ou seja, conseguimos 

distingui-la numericamente, em conjunto a isso, ela ocupa um espaço na realidade, logo, existe 

no aspecto espacial e, em seu interior possui uma composição de moléculas de carbono, em 

face do que possui uma fisicalidade. Contudo, observamos que uma rocha não possui uma vida 

orgânica: ela não se alimenta e não se reproduz; logo, a rocha não pode ser classificada como 

biótica. De igual forma, observamos esses aspectos em toda a realidade, tendo cada coisa a sua 

própria categoria mais elevada - como as plantas, que estão no aspecto biótico, pois se 

reproduzem e se alimentam; e os animais, que estão no aspecto sensitivo, pois possuem sentidos 

para realidade, conseguem se locomover pelos sentidos e sentem dor. Contudo, o único que 

possui todos os aspectos da realidade é o ser humano, que alcança o aspecto lógico, uma vez 

que é o único ser vivo que consegue pensar racionalmente, e alcançar todos os outros aspectos, 

até o pístico. Diante disso, o filósofo trata os aspectos do lógico até o pístico como superiores, 

não pelo seu nível de importância, mas por serem os únicos que os seres humanos possuem ou 

produzem a partir de sua experiência (DOOYEWEERD, 2015, p. 238). 

Os aspectos modais, isto é, os modos de ser de todos as coisas que existem na realidade, 

são agudamente distintos das próprias coisas concretas que neles existem. Dooyeweerd 

utilizava a expressão Modus Quo (latim para “maneira no qual”), para se referir a eles, sendo 

frequentemente usada para destacar o fato de que uma modalidade é uma maneira ou modo no 

qual uma coisa existe ou funciona, e não uma coisa em si mesma (WOLTERS, 2015, p.257). 

Diante disso, observa-se que os aspectos possuem diferentes funções. Existem “funções 

de sujeito” e “funções de objeto”, as quais são destacadas por Roy Clouser, um teórico que 

desenvolve muitos pensamentos a partir da teoria de Dooyeweerd, e realiza uma análise 



20 

 

profunda entre essas categorias. Ele as usa para explicar como as totalidades individuais podem 

desempenhar funções de sujeito ou objeto em relação a outros sujeitos. Segundo Clouser, as 

leis aspectuais sempre têm propriedades correlatas, conectando o sujeito conhecedor com o 

objeto conhecido. Em realidade, cada entidade real tem características associadas a cada lei 

aspectual simultaneamente. Clouser acredita que Dooyeweerd teria usado palavras inadequadas 

como “função-sujeito” e “função-objeto” em vez de “propriedades ativas” e “propriedades 

passivas”, respectivamente. De acordo com Clouser, essas últimas representam as duas formas 

pelas quais uma totalidade individual pode existir e operar dentro das leis de um determinado 

aspecto (CLOUSER, 2018, p.9) 

O filósofo entende que para os aspectos se expressarem na realidade, é necessário que 

outros aspectos se expressem anteriormente a ele. Sendo assim, tomando em consideração um 

aspecto da realidade qualquer, os aspectos que necessariamente o precedem são considerados 

seus substratos, e assim, os que o sucedem, seus superstratos. Temos como exemplo o aspecto 

físico-químico. Para que algo exista no aspecto físico-químico, é necessário que exista no 

aspecto cinemático, que exista espacialmente e que seja quantificável. Toda propriedade físico-

química pressupõe as propriedades desses aspectos anteriores, a saber, cinemático, espacial e 

numérico. Assim, como toda propriedade biótica só se expressa em uma totalidade que possui 

um corpo físico, que pressupõe todas as propriedades necessárias de aspectos anteriores. Desta 

forma, a escala modal não é mera exposição pedagógica ou simples arbítrio do teórico, mas se 

faz baseada em uma constatação da ordem da realidade. O único aspecto que não possui 

substrato algum é o numérico, que é substrato de todos os demais, e o único que não possui 

superstrato é o pístico, que é superstrato de todos (DOOYEWEERD, 2010, p. 47). 

Observa-se, também, que todas as funções anteriores dentro de uma estrutura de 

individualidade geralmente são orientadas pela função que dá forma àquela estrutura. Essa 

função organizadora da estrutura é chamada de “função-guia”. Como a função mais alta na qual 

a totalidade individual atua como sujeito, também é a função que a qualifica, ou seja, a função 

de qualificação (DOOYEWEERD, 2014, p. 83). 

 

2.2.2 “Reducionismo” 

  

Em meio à análise dos aspectos modais, é necessário atentar para o problema de quando 

um aspecto sobrepõe ou toma o lugar do outro. Abraham Kuyper desenvolveu a ideia do 

"soevereiniteit in eigen kring," pelo qual ele defendia que as diferentes esferas de autoridade 

humana, como a família, Igreja, escola e negócios, possuem, cada uma, sua responsabilidade e 



21 

 

poder decisório exclusivos, então não deveriam ser usurpados por aqueles que detêm autoridade 

em outra esfera, como o Estado, por exemplo. Com base nessa ideia, Dooyeweerd desenvolveu 

a ideia da “Soberania das Esferas”, a qual é um princípio ontológico que fala do reconhecimento 

da diversidade inerente à realidade e da compreensão de que cada esfera social é autônoma em 

sua própria esfera (ou aspecto modal) de influência, regida por suas próprias leis e princípios. 

Essa abordagem implica que a esfera da ciência, por exemplo, não deve tentar usurpar a 

autoridade de outras esferas, pois, caso acontecesse passaríamos a enxergar toda a realidade 

baseada unicamente nesse aspecto, gerando um cientificismo em todos os aspectos, e, assim 

por diante, em relação a outras esferas, como historicismo ou psicologismo. O pensamento de 

Dooyeweerd é que cada aspecto deve respeitar a soberania de cada uma delas e permitir que 

exerçam sua função específica de acordo com suas modalidades qualificadoras únicas 

(CLOUSER, 2018, p. 1) 

Essa teoria adentra em aspectos práticos em nossa sociedade. Imagine a situação de uma 

pessoa reduzir toda o aspecto jurídico ao econômico, como um juiz que dá a sentença favorável 

ao que lhe der mais dinheiro. Em conjunto a isso, uma pessoa que reduza o aspecto do estético 

unicamente ao aspecto histórico, como, por exemplo, um crítico de arte que diz que a obra só 

tem seu valor devido ao aspecto histórico, e não estético. Outro exemplo seria uma pessoa que 

reduza o aspecto científico ao pístico, o qual diz que só através da ciência teremos um sentido 

para a vida ou vice-versa, assim como de um médico que, ao invés de realizar uma consulta em 

seu paciente e receitar medicamento, fala unicamente para ele orar. Diante disso, observamos 

problemas do reducionismo, no qual um aspecto modal se sobrepõe a outro, retirando sua 

soberania e, acima de tudo, seu significado original, pelo qual unicamente existe (KALSBEEK, 

2015, p.75, 76). 

 

2.2.3 Encapse 

 

Diante da análise inicial dos aspectos modais, é necessário adentrar na análise de quando 

aspectos se cruzam entre si sem tomar a forma e a soberania da outra esfera. Sabe-se que a 

teoria modal de Dooyeweerd também ajuda a entender como as estruturas de individualidade 

se manifestam em várias formas de conexão; oferece um entendimento integral da 

complexidade das interconexões e da formação de totalidades compostas por partes 

interdependentes (SPIER, 2019. p. 60).    

O filósofo acredita que existe uma ordem estrutural fundamental na forma como tudo é 

feito, que pode ser classificada analiticamente do ponto de vista modal. Composições e 



22 

 

entrelaçamentos estão presentes em todo o mundo, quando você olha para ele. Estruturas de 

individualidade não existem isoladas, mas sempre conectadas ao seu ambiente. Todas as coisas, 

desde as pequenas moléculas e átomos até às complexas interações sociais, estão conectadas 

em redes, seja em seu ambiente ou em uma obra de arte. Dooyeweerd divide essas conexões 

em dois tipos principais: um todo e suas partes, também chamada de relação parte-todo, e a 

relação de encapse ou encapsulamento (KALSBEEK, 2015, p 230, 231).    

A classificação para saber se é parte de um todo baseia-se em três análises: primeiro, se 

participa da organização interna do todo; segundo, se ele é incapaz de vir a existir ou operar à 

parte do todo; e, terceiro, se sua relação com o aspecto modal, o qual é a parte de um todo, 

compartilha a mesma qualificação aspectual do todo. Diante disso, observamos, como exemplo, 

que um livro não é parte de uma biblioteca, da mesma maneira que uma bateria faz parte de um 

celular. Embora o livro faça parte da estrutura interna da biblioteca, sua existência não é 

estritamente dependente da biblioteca em si. É crucial ressaltar que a livro e a biblioteca à qual 

ele pertence não exercem a mesma função qualificadora. Portanto, o livro não é considerado 

uma parte intrínseca do todo, mas sim uma estrutura encapsulada dentro da organização da 

biblioteca. No entanto, a questão da dependência da existência entra em um campo muito mais 

intuitivo e é difícil de explicar. Isso se deve ao fato de Dooyeweerd entender que todas as 

estruturas existentes estão tão conectadas umas às outras, e que toda a realidade está 

interconectada (CARVALHO, 2005, p.118)  

Diante disso, observamos a encapse como um neologismo adotado por Dooyeweerd, 

originário do biólogo suíço Heidenhain e derivado da palavra grega "enkaptein," que significa 

"incorporar" (WOLTERS, 2015, p. 250). O termo se refere às intrínsecas conexões estruturais 

que podem existir entre objetos, plantas, animais e estruturas sociais. Cada estrutura tem seu 

próprio princípio estrutural interno e função específica. Como resultado, a encapse deve ser 

claramente distinguida da relação parte-todo, que tem uma função qualificadora e uma estrutura 

interna compartilhadas. 

A análise das relações sociais depende diretamente da teoria da encapse, uma vez que, 

a partir da análise modal, essas serão abordadas como estruturas sociais. Essa é a teoria que 

Dooyeweerd usa para explicar sua rejeição à ideia de que os humanos estão conectados às 

estruturas sociais como partes de um todo, seja visto de forma atomística ou de forma que sua 

individualidade seja associada ao Estado, à Igreja ou a qualquer outra estrutura universalista 

(BARROS II, 2022, p. 99) 

Dooyeweerd acredita que as pessoas são encapsuladas em relações sociais e 

comunitárias e não integradas às estruturas sociais como um todo. Não são percebidas como 



23 

 

partes de um todo maior, pois estão conectadas por meio de entrelaçamentos encápticos. O ser 

humano não é considerado parte de uma família, mesmo que nasça nela e dependa dela para 

sobreviver, pois cada família tem suas próprias qualidades. Dooyeweerd se afasta da metafísica, 

que vê os humanos como parte de uma comunidade política ou qualquer outro conjunto 

totalizante (CLOUSER, 2010, p. 10). 

Diante dessa teoria da encapse, podemos trazer a luz inicial para a função do Estado. Ao 

deslumbrarmos o indivíduo como encapse do Estado, e não parte do todo, observamos essa 

independência do humano em relação ao Estado, quebrando muitas teorias que o homem e o 

Estado possuíam a mesma dependência que os órgãos do seu corpo. Todavia, ao trazer essa 

teoria, Dooyeweerd não está emancipando o homem de viver uma vida sem Estado, mas 

somente quebrando essa dependência de um “homem estatal”, o qual ele perderia sua identidade 

sem o Estado. Dooyeweerd, longe de ser um “anarquista”, destaca que há, sim, um benefício 

de se viver dentro do Estado, sendo essa uma relação encáptica - assim como uma pedra dentro 

de um jardim, assim como o mármore dentro de uma obra de arte, assim como o livro em uma 

biblioteca - que gera aspectos positivos a sua realidade (BARROS II, 2022, p. 99, 100)  

 

2.2.4 Religião e ideia cosmonômica 

 

Notoriamente, é difícil definir o termo "religião". A palavra é usada em uma variedade 

de contextos, incluindo rituais, instituições, crenças, doutrinas e sentimentos, bem como 

existem religiões amplas como o hinduísmo, o budismo, o taoísmo, o judaísmo, o cristianismo 

e o islamismo. Além disso, é razoável que as conversas sobre crenças religiosas geralmente 

envolvem sentimentos, pois a religião tem um impacto significativo nas crenças e valores das 

pessoas, inclusive daqueles que discordam da existência de qualquer uma delas (CLOUSER, 

2020, p. 17)   

No entanto, ao explorar o tema da religião de acordo com a perspectiva de Herman 

Dooyeweerd, não se implica que uma seja verdadeira e a outra seja falsa. Pelo contrário, quando 

o filósofo aborda a religião, ele se refere a uma crença no transcendental, que não 

necessariamente precisa estar associada a um deus, divindade ou ser metafísico. Qualquer 

crença em algo além da realidade comum pode ser considerada como religiosa. Isso ocorre 

porque a crença desempenha um papel central na religião, uma vez que são as crenças religiosas 

que motivam e orientam práticas, ritos, rituais e tradições frequentemente identificadas como 

"religiosas". Nesse contexto, Dooyeweerd argumenta que, em última análise, todo pensamento 

ou ideia tem sua origem em uma fonte de natureza religiosa. Ele sustenta que, no final das 



24 

 

contas, não há neutralidade nem objetividade, uma vez que todas as perspectivas têm raízes em 

crenças e pressupostos fundamentais (CLOUSER, 2020, p. 20, 21).  

 Nesse primeiro momento essa questão de que “todas as pessoas são religiosas” acaba 

sendo estranha, pois hoje religião se associa diretamente a pessoas que professam uma crença 

em uma divindade. Qualquer pessoa que chegar em um ambiente com inúmeras pessoas e 

perguntar: “quem se considera religioso?”, provavelmente que verá levantar a mão tão somente 

pessoas com terço no pescoço. Contudo, até mesmo uma pessoa que se considera ateu ou sem 

nenhuma religião, é considerado uma pessoa religiosa. Isso porque não existe neutralidade. 

Todos os seres humanos acreditam em algo baseado em seu contexto familiar, social, político, 

acadêmico, et coetera. Em decorrência disso, ninguém pode inferir que possui um pensamento 

puramente neutro e objetivo, todos sofremos influência e acreditamos em algo que no final das 

contas não é possível ser provado sem entrar em uma área transcendente. Uma pessoa pode 

acreditar que sua vida existe unicamente por causa de eventos ocorridos pelo Big Bang, 

contudo, em última análise, é necessário “fé” ou crença para acreditar em uma teoria que não 

pode ser comprovada em 100%. Em meio a isso, todo pensamento que busca sua origem ou seu 

sentido final é, em si, religioso. Se eu acredito que algo é o certo, nunca será algo comprovado 

em sua certeza. No final de conta todos realizam “saltos de fé” para comprovar aquilo que 

creem. Em decorrência disso Dooyeweerd define religião como sendo:  

 

 “O impulso inato do eu [selfhood] humano para dirigir-se para a verdadeira ou uma 

pretensa origem absoluta de toda a diversidade temporal de significado a qual se 

encontra focada concentricamente em si mesma.” (Dooyeweerd ,1984, P.57). 

 

Após o entendimento da questão religiosa, é necessário adentra na ideia cosmonômica. 

Sabe-se que os motivos-base religiosos são as influências direcionadoras que, emanando do 

núcleo religioso do ser humano, moldam a trajetória de seu pensamento filosófico. Diante disso, 

o filósofo questiona de que maneira os motivos religiosos podem afetar a estrutura interna do 

pensamento teórico. Dooyeweerd afirma que esse controle é alcançado por meio de uma 

coleção de ideias teóricas fundamentais, mas de um tipo único: uma coleção de ideias que 

refletem a consciência suprarracional do "arché" em cada motivo-base religioso. Essas ideias 

possuem um caráter transcendental porque representam a resposta subjetiva teórica do ser 

humano à influência espiritual fundamental que transcende o próprio pensamento teórico. Elas 

são essenciais para o estabelecimento do pensamento teórico sobre seus pressupostos. Em meio 

a isso o filósofo elenca três problemas sendo eles: 

 



25 

 

1. A estrutura antitética do pensamento teórico levanta o primeiro problema 

transcendental fundamental: "O que estamos abstraindo, na atitude antitética de 

pensamento, das estruturas da realidade empírica conforme nos são apresentadas na 

experiência cotidiana?" 

2. A estrutura da síntese teórica, que supera a antítese teórica, traz o segundo problema 

transcendental básico: "A partir de qual ponto de partida podemos sintetizar os 

aspectos lógicos e não-lógicos da experiência que foram colocados em oposição na 

antítese teórica?" 

3. A estrutura da autorreflexão crítica, através da qual alcançamos o ponto central do 

pensamento, nos conduz ao terceiro problema transcendental básico: "Como é 

possível essa autorreflexão crítica, essa direção concêntrica do pensamento teórico em 

busca do ego central, e qual é a sua verdadeira natureza? (CARVALHO, 2005, p. 33). 

 

Em consequência dessa análise são apresentados os pré-requisitos para a possibilidade 

do pensamento teórico, abordando os três problemas transcendentais básicos que compõem a 

atitude teórica de pensamento. Assim abarca: a coerência de sentido da ordem temporal 

cósmica; o ego supratemporal que faz parte da comunidade religiosa supratemporal da 

humanidade e, portanto, da totalidade do sentido do cosmos centrado nela; Arché (substancia 

base) de todo o significado, ao qual tudo se refere e cujo conhecimento é necessário para ser 

consciente de si mesmo. Dooyeweerd chama a primeira das condições de condição 

transcendental, e as outras duas são chamadas de condições de pensamento transcendental 

(CARVALHO, 2005, p. 55). 

Em meio a isso Dooyeweerd introduz a ideia de lei (idea legis), como forma de resolver 

esses problemas. Inicialmente a ideia de que existe coerência entre os vários aspectos atuais da 

realidade cósmica é a base de qualquer pesquisa científica e filosófica. Observamos, portanto, 

que a ideia de lei, também conhecida como ideia cosmonômica, seria, na verdade, a condição 

necessária para que qualquer tipo de pensamento teórico fosse possível. Assim, a base de 

qualquer sistema filosófico é uma noção de lei ou cosmonômica. No entanto, a noção 

cosmonômica não deve ser confundida com a noção de criação cristã especificamente. Embora 

um sistema filosófico possa negar o conceito de criação, ele não pode negar o conceito 

cosmonômico. Diante disso, Dooyeweerd fala:  

 

Desde o início, eu introduzi o termo holandês wetsidee (idea legis) para a ideia base 

transcendental ou ideia básica da filosofia. O melhor termo inglês correspondente me 

parece ser “Ideia cosmonômica”, desde que a palavra “lei” usada sem qualificação 

poderia evocar um sentido jurídico especial que, obviamente, não está em vista aqui. 

Este termo foi cunhado por mim, quando eu estava particularmente preocupado com 

o fato de que diferentes sistemas de filosofia antiga, medieval e também moderna 

(como o de Leibiniz) orientavam expressamente o pensamento filosófico para a Ideia 

de uma ordem-cósmica divina, que era qualificada como lex naturalis, lex aeterna, 

harmonia pre-estabilita, etc. Nessa ideia cosmonômica, que implicava uma Ideia 

transcendental de subjetividade, uma posição apriorística era escolhida com respeito 

aos problemas transcendentais básicos do pensamento filosófico. Nos sistemas que 

nós temos em mente essa ideia cosmonômica era geralmente concebida em larga 



26 

 

medida de um modo racionalista e metafísico. Assim veio a se tornar uma tarefa 

bastante atrativa para mim mostrar que cada sistema autêntico de filosofia está 

realmente baseado em uma ideia cosmonômica deste ou daquele tipo, mesmo quando 

seu autor não está consciente disso; e a execução dessa tarefa estaria destinada ao 

sucesso. Pois não é possível que o pensamento filosófico, que é intrinsecamente 

sujeito à ordem cósmica temporal, não receba a carga de uma visão apriori sobre a 

origem e totalidade do sentido dessa ordem cósmica e seu sujeito correlato. E a 

filosofia deve ter uma visão apriori com respeito à relação mútua e coerência dos 

diferentes aspectos do sentido em que a ordem divina e seu sujeito se revelam 

(Dooyeweerd,1984, p. 93-94). 

 

1.2.5 Os motivos-base do pensamento ocidental 

 

Para se fazer uma análise profunda acerca do papel do Estado é necessário entender 

quais pensamentos são mais populares no ambiente acadêmico quando se trata desse assunto. 

Em meio a isso, Herman Dooyeweerd, ao analisar o pensamento que rodeia a sociedade, 

desenvolveu a teoria dos motivos-base do pensamento ocidental, que são elementos conceituais 

fundamentais que moldaram a maneira como os pensadores ocidentais abordaram questões 

filosóficas, éticas e culturais ao longo da história. Tais motivos-base são ocidentais pois 

Dooyeweerd entende que a sociedade em que vivemos teve influência direta deles, não 

alcançando, em sua totalidade, o oriente, do qual vemos pouca ação em comparação com o 

ocidente. Diante disso, há de se falar que os motivos-base religiosos são as forças controladoras 

que, a partir do centro religioso do homem, determinam o curso de seu pensamento filosófico 

(CARVALHO, 2005, p.).  

Dooyeweerd trata de quatro motivos-base do pensamento ocidental, sendo elas: matéria 

e forma; criação, queda e redenção; natureza e graça; natureza e liberdade. O primeiro motivo-

base, "matéria e forma”, é uma característica central do pensamento ocidental. Ele se originou 

na filosofia grega antiga, difundida por Platão, na qual encontramos a concepção do mundo das 

formas, que são as realidades ideais percebidas pela mente e que existem em várias 

manifestações na matéria. Essa última é vista como ontologicamente inferior. Portanto, Platão 

considera que o ser humano é composto de alma racional e matéria, e a essência básica do ser 

humano é de natureza ideal. Em Aristóteles, essa visão de mundo é mais profundamente 

explorada e desenvolvida, ocorrendo distinção aristotélica entre matéria (aquilo de que as coisas 

são feitas) e forma (a essência ou estrutura que dá forma à matéria). Essa distinção influenciou 

profundamente o desenvolvimento da metafísica e da filosofia da natureza no Ocidente. Ela 

também contribuiu para a tradição científica e a busca por leis naturais que descrevem a forma 

como o mundo material funciona. Esse motivo-base enfatiza a importância da compreensão das 

formas e estruturas subjacentes à realidade material (KALSBEEK, 2015, p. 55, 56) 



27 

 

O segundo é o motivo-base da “criação, queda e redenção”, o qual tem raízes religiosas, 

particularmente no Cristianismo. Ele reflete a narrativa cristã da criação do mundo por Deus, a 

queda da humanidade devido ao pecado e a promessa de redenção e salvação por meio de Cristo. 

Essa estrutura teológica influenciou amplamente a ética, a filosofia da História e a visão de 

mundo do pensamento ocidental. A noção de pecado, culpa e busca de redenção moldou a moral 

ocidental e a compreensão da natureza humana. Esse motivo-base enfatiza que a queda humana 

foi total, fazendo com que o homem distorça todas as suas ações e pensamentos, sendo nem 

mesmo a racionalidade não afetada pelo pecado, estando, diversas vezes, associada à criação 

de ídolos para alcançar o sentido de sua existência, e tornando esse homem natural uma fabrica 

idolorum como diz João Calvino (CALVINO, 2008, p. 113)   

O terceiro motivo básico é o da "natureza e graça", o qual refere-se à tensão entre a 

ordem natural do mundo e a intervenção divina ou a graça. Essa dicotomia está enraizada na 

tradição cristã e influencia a maneira como os pensadores ocidentais conceberam a relação entre 

o mundo natural, a razão humana e a divindade. Ela também se relaciona com a discussão sobre 

a relação entre a fé e a razão. Sofreu grande influência por Agostinho, que embora acreditando 

que o pensamento teórico deveria depender exclusivamente da religião, ele erroneamente 

correlacionou a teologia com a filosofia cristã. Neste contexto, a era da teologia foi considerada 

a "regina scientiarum", ou a rainha das ciências. Dooyeweerd afirma que a metafísica 

aristotélica foi uma fonte do conceito de elevar a teologia à posição de rainha das ciências. 

Diante desse pensamento, uma outra fase começou com a escolástica e, particularmente, a 

teologia de Tomás de Aquino. Nesse ponto, a separação entre a Filosofia e a dogmática ficou 

mais clara. A teologia escolástica, por outro lado, manteve uma compreensão limitada da queda 

original. Essa perspectiva sustenta que o ser humano possui uma natureza intrinsecamente boa 

e um dom sobrenatural no estado original de perfeição. Acredita-se que a humanidade tenha 

perdido o dom sobrenatural da graça após a queda, mas a natureza humana manteve todas as 

suas capacidades essenciais. Portanto, a redenção foi vista como um retorno à graça original, 

em vez de apenas como uma restauração da natureza. Foi um tipo de "donum superadditum", 

definida pela famosa frase escolástica: "A graça não elimina a natureza, mas a aperfeiçoa" 

(CARVALHO, 2005, p. 41).   

Perante o exposto, surge o último motivo-base, o da "natureza e liberdade", que teve sua 

origem na Revolução Francesa, o qual aborda a tensão entre a natureza humana, suas 

inclinações naturais e a liberdade de escolha. Essa tensão foi explorada por filósofos como Jean-

Jacques Rousseau e Immanuel Kant. Ela diz respeito à questão de até que ponto a natureza 

humana é determinada por instintos e impulsos naturais, e até que ponto os seres humanos têm 



28 

 

a capacidade de agir de forma livre e moralmente responsável. Diante de tal movimento, surgiu 

o Humanismo, sendo o mais influente na contemporaneidade (DOOYEWEERD, 2015, p. 82) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



29 

 

3 O ESTADO PARA DOOYEWEERD 

 

3.1 O MÉTODO DOOYEWEERDIANO  

 

Ao investigar o Estado, um dos principais objetos da Ciência Política e da Filosofia do 

Direito, é necessário se questionar, antes de tudo, se é ele uma estrutura existente na realidade 

ou se não passa de uma mera ficção da mente humana e suas convenções. Se produto da mera 

ficção e convenção humana, o Estado restaria flexível, quanto as funções, finalidades, e papéis 

que a criatividade humana pudesse a ele incumbir ou sobre ele dispor, ou haveria um parâmetro 

ou estrutura permanente capaz de fornecer uma âncora para a definição do que seria o Estado? 

Em decorrência disso, Dooyeweerd propõe um critério para a identificação e análise das 

totalidades que se apresentam na realidade, bem como das comunidades sociais, que se baseia 

em sua teoria modal da realidade, conhecido como o "princípio ordenador". Esse princípio 

ordenador desempenha um papel essencial na abordagem filosófica de Dooyeweerd (SPIER, 

2019, p. 106) 

O princípio ordenador de todas as coisas que são produtos da ação humana, isto é, 

culturais, ou de relações ou associações humanas, possui duas funções que caracterizam certos 

tipos de todos estruturais (coisas na realidade), chamadas de “funções tipificantes”, sendo elas 

a função fundante e a função qualificadora. A primeira, a função fundante (ou fundacional) é a 

mais básica para caracterizar o todo estrutural, sendo aquela identificada pelo aspecto que 

qualifica o processo de formação. Um exemplo analisado, é o da casa, o qual encontra sua 

função fundante no aspecto formativo humano, pois ela pode ser encontrada em diversas outras 

funções como, numérico, espacial e físico, contudo, ele criado a partir do aspecto formativo (ou 

cultural) (KALSBEEK, 2015, p. 156). Aliás, a ocorrência dessa função, como comenta Spier, 

é um diferencial do princípio ordenador entre as coisas naturais e as culturais: 

 

Uma diferença adicional entre tais coisas culturais e naturais é que — embora a função 

guia desempenhe um papel importante no processo de desvelamento interno de ambos 

— na coisa cultural há ainda uma função secundária a observar que desempenha um 

papel muito especial em sua estrutura. Essa segunda função é sempre a função-objeto 

histórica — o poder formador de cultura. Chamamos isso de função fundante da coisa, 

pois esta coisa objetiva deve sua existência ao poder de formação cultural de um 

homem que age sobre a base da plasticidade objetiva do material que, por sua vez, se 

presta à produção da tal coisa chamada cultura (SPIER, 2019, p. 51). 

 

 Adiante, a segunda função é a qualificadora (ou de destinação), a qual é traduzida do 

termo holandês bestemmingsfunctie, referindo-se à função que caracteriza primariamente um 



30 

 

todo estrutural (WOLTERS, 2015, p. 254). Tal função aponta para o aspecto em que demonstra 

o aspecto em que destina a sua função. Cita-se a isso é uma rocha, a qual encontra sua função 

fundante no aspecto físico, contudo quando está presente em um jardim, encontra sua função 

qualificadora no aspecto estético, da mesma forma uma casa, a sua função fundante está no 

aspecto formativo, mas a qualificadora na social. Da mesma forma, conseguimos analisar as 

diversas comunidades, diferenciando a sua função fundante da qualificadora.  

 Tal distinção entre as “funções tipificantes” possui uma importância ímpar para a 

compreensão da teoria social de Dooyeweerd, pois fornecem a base para o entendimento das 

funções que devem ser realizadas pelas comunidades. Diante disso, ao observamos as funções 

de cada instituição, é possível traçar em que área cada uma irá atuar, desenvolvendo um senso 

de responsabilidade para cada uma atuar em sua área de soberania. Em meio a isso, o filósofo 

expõe que:  

 

Os vínculos sociais, tais como família, igreja, escola, Estado, etc., também são, 

portanto, totalidades individuais com sua própria estrutura interna. Eles também não 

podem ser reduzidos a ou determinados por um único aspecto da realidade, como, por 

exemplo, os aspectos econômico ou jurídico; em princípio, eles funcionam em todos 

os aspectos da realidade. Contudo, eles são radicalmente distintos uns dos outros em 

seu princípio estrutural interno, pois é este que determina a função típica final de um 

vínculo social. Essa função qualificante dá a direção típica a todas as funções de uma 

estrutura social nos aspectos antecedentes. Ela dá a essa estrutura sua marca distintiva, 

sua qualificação particular (DOOYEWEERD, 2014, p. 84). 

 

Portanto, a proposta de Dooyeweerd de usar o princípio ordenador como critério para a 

identificação das coisas é uma abordagem filosófica que promove uma análise de dados 

presentes na própria temporalidade. Ele nos lembra que a realidade não pode ser reduzida a uma 

única dimensão ou perspectiva, e que nossa compreensão das coisas deve levar em consideração 

a diversidade de aspectos que compõem a realidade. 

Diante de tais fatos, encontramos duas estruturas presentes na realidade, que qualificam 

cada objeto presente nela, que são a “estrutura interna” e a “estrutura externa”. Inicialmente, ao 

tratarmos da “estrutura interna” estamos falando, de um lado de uma instituição, o qual possui 

uma base constante, ou seja, ela permanece além das relações sociais e intervenções dos seres 

humanos. Diante disso, Dooyeweerd analisa a existência da “estrutura interna”, como sendo a 

parte fixa de uma instituição, o qual continua inalterada, sendo assim, caso ocorra uma 

modificação nessa estrutura, essa instituição deixará de ser aquilo que deveria ser. Como 

exemplo, apego-me à laranja, cuja “estrutura interna” é o seu fruto e a “estrutura externa” é a 

sua casca, caso a seu fruto seja modificado geneticamente e seja igual ao de uma maçã, ela logo 

deixa de ser uma laranja, pois sua composição interna foi alterada (KALSBEEK, 2015, p.157). 



31 

 

 Em consequência do raciocínio anterior, podemos identificar a “estrutura externa” da 

realidade, a qual é um lado que é alterado pelas relações sociais e intervenções humanas. Tal 

lado pode ser classificado como inconstante e mutável. Em consequência disso, Dooyeweerd 

trata como sendo um “lado externo” de uma estrutura, ou seja, é algo que pode ser alterada, 

porém sua estrutura permanece. Analogamente, seguindo o exemplo anterior, caso alterem a 

casca de uma laranja, alterando sua cor e textura, seu fruto não se altera, logo sua “estrutura 

interna” permanece inalterada. Em meio a isso, observamos uma característica da “estrutura 

externa”, a qual é sua plasticidade. A estrutura externa de algo pode ser alterado até o ponto 

que não interfira em sua estrutura interna, ou seja, ela é plástica, existe um molde ou uma 

barreira de modificações humanas que não podem ser ultrapassadas, para não deixar 

descaracterizar esse algo. Em meio a esse raciocínio, observamos que existe um lado da 

realidade que pode ser alterado pelas ações humanas, pela história e pelas relações sociais, 

contudo sua barreira de mudança se limita à sua estrutura interna. Diante disso, o intelectual e 

um dos maiores divulgadores do pensamento e da tradição dooyeweerdiana no Brasil, 

Guilherme Vilela Ribeiro de Carvalho, traz uma análise:  

 

Dentro de um tipo-radical podemos distinguir ainda os tipos-grupais, ou genótipos. 

Sob um grupo compreendemos um princípio estreito de estruturação dentro de um 

reino específico. Entidades pertencentes ao mesmo grupo tem peculiaridades 

estruturais que são estranhas a outros grupos do mesmo reino. Essas peculiaridades 

não dependem de fatores externos, mas são garantidas pela sua estrutura interna. Um 

jacaré, por exemplo, não pode mudar suas condições externas e deixar de ser um réptil. 

(CARVALHO, 2005, p. 115). 

 

O princípio ordenador não deve ser confundido com a essência dos metafísicos. Ele se 

encontra em uma análise modal da realidade, fundamentada no método de observação. O 

método dooyeweerdiano permanece solidamente ancorado em dados concretos da realidade 

temporal. O princípio ordenador, em contraste com a busca pela essência em bases metafísicas, 

envolve uma abordagem mais prática e tangível para compreender o mundo ao nosso redor. Ele 

se baseia na observação atenta dos fenômenos e eventos da realidade. O método 

dooyeweerdiano, que incorpora esse princípio, coloca sua ênfase na coleta e análise de dados 

presentes na temporalidade. Logo, o filósofo rejeita a ideia de essência dialogado na antiguidade 

e difundido por muitos filósofos gregos (BARROS II, 2019, p. 42). 

Em meio à análise dos lados da realidade, Herman Dooyeweerd observou um problema 

que pode atrapalhar a sua compreensão que é o aspecto modal da linguagem (ou simbólica). O 

filósofo argumenta que o uso inadequado do aspecto linguístico pode trazer compreensões 

erradas da “estrutura interna” de uma instituição (CARVALHO, 2005, p. 28). Observa-se que 



32 

 

o Estado possui uma “estrutura interna” a qual demonstra a sua função primordial, como ele 

deve ser e quais tarefas ele tem que desenvolver. Essa estrutura do Estado é constante, não 

sendo alterada pela cultura, nem pelo tempo ou por quaisquer intervenções humanos. Contudo, 

ele também possui, a sua “estrutura externa” que sofre mudanças em sua simbologia; em 

aspectos não fundamentais para a sua caracterização e pode ser alterado devido à história, à 

cultura e ações humanas, tanto que elas deverão ser identificadas. No mesmo fluxo de 

pensamento, sabe-se que as estruturas do Estado são visíveis através da realidade e podemos 

diferenciar, sua estrutura interna e externa, sem ter que se utilizar da metafisica ou qualquer 

outro método que não seja a observação da realidade temporal (DOOYEWEERD, 2014, p. 87)  

Em decorrência do pensamento anterior, Dooyeweerd infere que a simples linguagem 

ou a intervenção de outras instituições não podem constituir algo como Estado. Como dito, se 

um grupo terrorista conquista um território e em meio a isso se denomina como um Estado, não 

poderá por esse mesmo fato, se denominar como tal, pois tudo depende de sua estrutura interna. 

Da mesma forma, se uma instituição social estiver atuando com as funções de um Estado, ela 

não poderá, se determinar como tal, pois está “fugindo” de sua função qualificadora. Como, por 

exemplo, se uma Igreja começar a atuar com as funções de um Estado, ela não poderá ser um 

Estado, a não ser que deixe de ser Igreja, pois duas “estruturas internas”. Não podem coexistir 

ou fundir-se. Isso é aplicada a todas as intuições sociais, inclusive ao próprio Estado, mas 

também à família, Igreja, instituições educacionais, partidos políticos, et coetera. 

 

3.2 O ESTADO E A SUA FUNÇÃO 

 

Como jurista, Herman Dooyeweerd, ao longo de sua vida acadêmica, sempre teve 

interesse no funcionamento do Estado, dialogando bastante sobre seus excessos, como faltas 

em sua atuação na sociedade. Em meio a isso, ao escrever o livro considerado a sua magnum 

opus, Dooyeweerd dedicou o volume três de sua obra A New Critique Of Theoretical Thought 

(A Nova Crítica do Pensamento Teórico) a várias questões envolvendo as instituições sociais, 

especialmente o Estado. Ele realiza essa análise explorando questões relacionadas à 

temporalidade, mudança cultural, desenvolvimento histórico e a relação entre os motivos-base 

e as várias esferas da cultura, além disso realiza um estudo profundo de como surgiram as bases 

que guiam os Estados modernos, suas influências e, em conjunto, a isso, como o Estado, em 

seu modelo original deve agir. 

O filósofo holandês começa o capítulo da sua obra sobre o Estado, falando como ele 

tem passado por diversas mudanças na Modernidade. Como tratado anteriormente, a ideia do 



33 

 

humanismo influenciou grande parte do pensamento moderno diante do motivo-base “natureza 

e liberdade”. Entretanto, a ideia moderna sofreu mudanças diante dos movimentos do 

historicismo e relativismo, deixando de lado o humanismo como ideia base para caracterizar o 

Estado, pois esses novos movimentos suprimiram a ideia de “um ideal de ciência e 

personalidade humanista” (PAZ, 2022, p.93). Em meio a isso, sugiram ideias de uma teoria 

política em que se discute sobre um ente estatal sem ter uma ideia de Estado ou sem uma 

concepção de estrutura do Estado, que beira um anarquismo em suas mais diversas formas. 

Dooyeweerd se aprofunda em uma análise mais elabora sobre o tema em seu livro “De Crisis 

in de Humanistische Staatsleer”.  

Dooyeweerd analisa que a ideias da Modernidade ao aderirem ao relativismo 

transformam a sua visão de Estado:  

 

Com o declínio da ideia humanista normativa do cidadão desempenha um papel 

dominante. O Estado de direito desempenha um papel dominante. Esta ideia baseou-

se na Ciência humanística e ideal de personalidade, cuja metafísica foi desgastada 

pelo relativismo e pelo historicismo. O homem moderno tomou consciência de uma 

relatividade histórica fundamental das supostas ideias auto subsistentes de lei natural 

e racional (DOOYEWEERD, 1984, p. 382). 

 

 Em meio a essa análise, vemos uma quebra do direito natural e racional na mentalidade 

do homem moderno, possuindo ele uma ideia do Estado na qual não há mais princípio estrutural 

normativo invariável. Dessa forma, o Estado se torna uma coisa “alheia” e meramente 

ocasional, cuja existência pode ou não ocorrer, com a possibilidade de qualquer outra instituição 

realizar suas funções (PAZ, 2022, p.93). Para o homem moderno, a ideia de um Estado com 

uma “estrutura interna” se torna impossível em seu pensamento. 

Dooyeweerd argumenta que, enquanto a teoria sociológica considerava o Estado como 

um conceito que só existe na mente humana e não tem nenhuma relação com a realidade, a 

“Ciência Pura do Direito”, baseada nas ideias de Hans Kelsen, transformou o Direito em um 

sistema de normas estritamente lógicas, excluindo qualquer concepção de sociologia. Os 

fundamentos estruturais das esferas sociais foram removidos, deixando o conteúdo material das 

comunidades para uma perspectiva historicista (DOOYEWEERD, 1984, p. 241). 

Adiante, com base na sociologia positivista e historicista, buscou-se estabelecer uma 

noção a-normativa do Estado, rejeitando a ideia de um Estado sem uma estrutura histórica 

definidora. Dooyeweerd reconhece que a implementação da metodologia neo-kantiana levou à 

divisão das categorias de ser (sein) e dever-ser (sollen), que são a sociologia empírica e a ciência 



34 

 

jurídica normativa, respectivamente. Portanto, em princípio, nenhuma tentativa de síntese entre 

as concepções jurídica e sociológica podem ser realizadas (DOOYEWEERD, 2010, p.26). 

Dooyeweerd também reconhece que as teorias políticas imanentistas, que se baseiam no 

princípio fundamental da natureza-liberdade, resultaram em uma tensão dialética entre o 

"Direito" e o "poder" na estrutura do Estado. Uma forte "antítese entre o Estado de Direito 

democrático individualista e o Estado de poder autoritário universalista" surgiu como resultado 

da falta de uma noção clara da estrutura do Estado. Existe uma oposição entre ordem legal e 

direito subjetivo (PAZ, 2022, p. 93). 

Dentre esse turbilhão de ideais relativista, Herman Dooyeweerd lança luz sobre a teoria 

do Estado, definindo sua função baseada em aspectos da realidade constantes. Para o filósofo, 

o Estado é, portanto, uma das instituições sociais. Ele tem o poder de impor sua vontade dentro 

de um território devido à sua base histórica. Dooyeweerd não identificar, o poder com o mal 

para evitar ontologizar o mal. A capacidade de criar algum bem ou estrutura cultural com base 

em dados históricos é o que está em primeiro lugar (CARVALHO, 2006, p. 37). 

 O conceito de corpo político, conforme a tradição derivada do calvinismo político de 

Johannes Althusius (1557-1638), é definido por Dooyeweerd como a congregação dos cidadãos 

e das instituições em uma comunidade voltada para a realização da justiça pública. A autoridade 

do Estado é reconhecida pelo povo como a representação do corpo político, mas não se baseia 

na vontade individual, como em um hipotético contrato social fictício, nem possui soberania 

absoluta pela força da espada. Essa autoridade tem origem em sua vocação, cujo alicerce reside 

na lei da esfera jurídica (SKILLEN, 1996, p. 94). 

 Ademais, Dooyeweerd caracteriza o Estado como uma comunidade institucional. 

Assim, ele faz a distinção entre "comunidades institucionais e não-institucionais". As 

"comunidades institucionais" são aquelas que são naturais e organizadas, destinadas, por sua 

natureza interna, a abranger seus membros em grande intensidade, de forma contínua ou durante 

uma parte substancial de suas vidas, e independentemente de sua vontade. Para Dooyeweerd, 

exemplos de comunidades com essas características incluem o casamento, a família, o Estado 

e comunidades religiosas, como templos, mesquitas ou igrejas. A intensidade surge porque a 

mudança de membros não é fácil e geralmente não ocorre por mera decisão unilateral 

(DOOYEWEERD, 1984, p. 187). 

Em contrapartida, outras comunidades são "não-institucionais" porque são formadas por 

associações voluntárias e derivam de relações interpessoais e intercomunitárias caracterizadas 

pelo princípio de liberdade de entrada e saída. Empresas, escolas e partidos políticos são 

exemplos de organizações voluntárias. Comunidades não-institucionais podem ter governos 



35 

 

"associativos" ou "de autoridade". Em comunidades associativas, todos trabalham juntos para 

tomar decisões, com diferentes objetivos internos, como clubes sociais e organizações de 

caridade. Por outro lado, nas comunidades de autoridade, as autoridades realizam as decisões 

em relação aos membros, como em instituições como escolas e empresas (KALSBEEK, 2015, 

p. 168-169)  

Dooyeweerd analisa as funções que o Estado deve exercer. Contudo, para organizar as 

ideias que não estão agrupadas em uma sequência dos seus escritos, serão as funções divididas 

em dois pontos basilares, que são a “justiça” e o “bem-estar social”. Esses pontos tratam de 

questões essenciais para o Estado poder determinar-se como tal. Adiantando, ambas as funções 

podem se cruzar ou complementar, todavia, esses dois pontos definem suas intenções 

primordiais de que um Estado devem ser, não somente caracterizado pela figura de seus 

governantes, mas sim por toda a estrutura que o compõe, que pode ser chamada de ente estatal, 

a qual vai do líder ou Chefe do Executivo até os servidores públicos ou organizações estatais 

municipais. Em consequência disso, diversas outras subfunções serão apresentadas em ambos 

os pontos, todas com o intuito de garantir o devido funcionamento do Estado, sem extrapolar 

ou abdicar de suas funções. 

 

3.2.1. O Estado e a justiça  

 

Inicialmente, há de se saber o que é a justiça para, consequentemente, descobrir a razão 

pela qual o Estado retem a função de realizá-la. Segundo Dooyeweerd, a justiça é uma “esfera” 

de soberania ou um aspecto modal da realidade, logo a justiça não é exatamente uma 

“qualidade”, é algo que possui existência independente. Diante da análise do filósofo, o núcleo 

de cada modalidade é uma realidade transcendental da nossa experiência, não podendo ser 

plenamente captado em um conceito. Portanto, conhecemos a ideia de justiça devido a uma 

instituição fundamental da estrutura do mundo, dada na experiência ordinária. É por isso que 

os seres humanos “têm o discernimento”, diversas, vezes da presença ou não justiça, de modo 

intuitivo (CARVALHO, 2015, p. 37). 

Em decorrência disso, Dooyeweerd observa que há uma norma para o aspecto modal 

jurídico. Dooyeweerd descreve o cerne ou núcleo do sentido desta esfera como sendo a 

"retribuição" (na língua holandesa: "vergelding"). A "retribuição" envolve o equilíbrio e a 

harmonização de diversos interesses individuais e sociais, pressupondo um determinado padrão 

de proporcionalidade para orientar a interpretação dos eventos sociais e manter o equilíbrio 

legal por meio da aplicação conveniente das consequências legais. Em outras palavras, significa 



36 

 

a implementação das consequências legais adequadas. Dado o caráter abstrato da definição, 

Dooyeweerd reconhece que, uma vez que pertence ao domínio transcendental da experiência, 

a "justiça" só pode ser aproximadamente compreendida por meio de analogias. Além disso, 

Dooyeweerd enfatiza que o princípio da retribuição não possui apenas uma conotação negativa; 

ele é aplicável tanto em contextos adversos, quanto em contextos favoráveis, sendo válido para 

todas as consequências legais relacionadas a qualquer evento jurídico (DOOYEWEERD, 1984, 

p. 129-130). 

A análise que o teórico holandês realiza da esfera jurídica e do princípio jurídico central, 

a retribuição, é de caráter puramente formal. Entretanto, essa formalidade não deve, de maneira 

alguma, ser interpretada como uma forma de positivismo jurídico, pois não implica em qualquer 

ceticismo em relação ao denominado "conteúdo moral" da justiça. A questão aqui é que, mesmo 

quando existe uma norma jurídica positiva que é separada da moralidade, não existe uma 

"justiça essencial" no sentido metafísico, como proposto por vários filósofos do Direito que 

desejam se distanciar do positivismo jurídico (CARVALHO, 2015, p. 39). 

A justiça, conforme Dooyeweerd, manifesta-se nas interações humanas e constitui uma 

ação que deve ser efetivada. Ela é, essencialmente, uma prática. Entretanto, isso não nos impede 

de discutir a justiça de maneira abstrata, pois é possível determinar, em uma situação específica, 

o julgamento a ser proferido ou a ação a ser empreendida. Portanto, no julgamento jurídico é 

necessário mais do que apenas a norma jurídica; requer-se um contexto humano que nos ofereça 

uma compreensão positiva de justiça. (DOOYEWEERD, 1978, p. 44). 

Através de uma localização ontológica ampliada do Estado, o filósofo estabelece suas 

funções e limites, rompendo com qualquer absolutização do Estado e do indivíduo. De acordo 

com ele, o objetivo principal do Estado é garantir a justiça pública, o que exige o uso da força. 

Seu alcance no contexto da justiça pública abrange todas as esferas de soberania. Ele não pode, 

no entanto, interferir nas demais esferas de soberania em relação à autonomia particular de cada 

uma delas. Isso se deve ao fato de que cada instituição apresenta um tipo único de autoridade, 

que pode ser identificado por sua função guia. Segue Dooyeweerd: 

 

Há numerosos e diferentes tipos de poder: o poder espiritual da Palavra e dos 

sacramentos na comunidade eclesiástica, o poder econômico do livre 

empreendimento, e o poder das ciências e das artes. Todos estes tipos de poder 

preenchem funções encápticas extremamente importantes dentro da estrutura do 

estado. É uma fantasia totalitária, no entanto, assumir que o estado, como um moderno 

Leviatã, possa fazer todos estes tipos de poder subservientes a seus propósitos 

políticos, como se eles pudessem ser absorvidos dentro de sua própria esfera de poder, 

negando-lhes o seu caráter distintivo (DOOYEWEERD, 1986, p. 90). 

 



37 

 

Em decorrência do exposto, observamos que o Estado deve ser pautado, dentro do 

aspecto modal de justiça, por de um fator base que é a retribuição, sem interferir nas esferas de 

soberania. Dessa forma, a retribuição será o fato de dar a cada um o que é devido, assim 

aplicando uma justiça social que será observada dentro da positividade de cada contexto da 

sociedade, dentro do limite da ética ou moral universal. Em meio a isso, há de se falar como 

deve ser aplicada a justiça na sociedade, através de suas leis.  

 

3.2.1.1 A justiça e as leis 

 

No âmbito da teoria jurídica, duas perspectivas fundamentais emergem como pilares 

conceituais: o direito natural e o direito positivo. Essas duas ideias representam abordagens 

distintas para compreender a natureza, origem e autoridade das leis e normas que regem uma 

sociedade. Enquanto o direito natural se baseia em princípios intrínsecos, universais e morais, 

o direito positivo é moldado por convenções humanas, instituições e autoridades 

governamentais. Em meio a essa discussão acadêmica sobre a origem da lei, se através da 

natureza ou positivada pela sociedade, Dooyeweerd inova com uma ideia de como devem ser 

propostas as leis para que o Estado possa bem executar sua função de justiça. 

Diante da análise de Guilherme de Carvalho sobre o filósofo holandês, é proposto que 

a lei normativa deve abranger sua estrutura interna e externa. Baseado nessa ideia já 

argumentada anteriormente, o filósofo fala que a “estrutura interna” da lei estatal é a ética ou 

moral universal e a “estrutura externa” é a retribuição aplicada ao contexto social. Para 

argumentar sobre a moral universal, Dooyeweerd induz que todo ser humano adquire ao longo 

da vida uma moral que é universal, pois ela está exposta na realidade. Assim como as leis do 

aspecto da física, as leis do aspecto matemático ou numérico, as leis do aspecto biótico, existem 

em conjunto de leis do aspecto da justiça. Da mesma forma que uma recém-nascido, não sabe 

que dois mais dois é igual a quatro e que existe uma lei gravitacional, também ele já não nasce 

conhecedor da moral universal. Diante disso, através de sua experiência sensível e suas 

“relações religiosas”, o ser humano se torna conhecedor da moral universal 

(WOLTERSTORFF, 1983, p. 83). 

A moral universal (como “estrutura interna”) guia todas as leis estatais, as tornando 

justas ou injustas, pois, caso estejam sem o seu lastro, as leis não podem ser consideradas como 

tal, pois perderam sua base, ou seja, sua composição. Essa moral, também é conhecida como o 

dever moral que os seres humanos têm uns em relação aos outros, também chamada como 

“Rights are grounded in responsabilities”. Como consequência disso, observamos que essa 



38 

 

moral universal está amparada em três princípios básicos: vida, propriedade e liberdade. A vida, 

pela qual o ser humano possui um valor intrínseco, ou seja, em si mesmo. Sua vida há de ser 

protegida a qualquer custo, sendo as penas mais graves as relacionadas com crimes de atentado 

a vida humana. Em meio a isso, não existe ser humano que não perceba que há uma lei universal 

que protege a vida. Como ilustração, mesmo quando se trata de psicopatas ou terroristas que 

tiram a vida de pessoas inocentes, se alguém cometer um ato semelhante de extinguir a vida de 

pessoas próximas a ele sem motivo aparente, essa pessoa poderá experimentar uma sensação 

de injustiça. Em seguida está a lei da propriedade, pela qual todo ser humano adquire posses e 

as toma como suas. Como consequência, há de ser protegidas essas posses, pois caso não fossem 

não existiria propriedade, porquanto qualquer coisa seria um bem coletivo que poderia ser 

tomado à força. Em meio a isso, a positivação das leis universais sobre propriedade, almeja que 

a justiça seja aplicada, e que ninguém se aproprie do que não lhe pertence. Por último está a 

liberdade, pela qual todo ser humano necessita ser livre para tomar suas decisões. Livre não no 

sentido de ser neutro ou não influenciado (como explicado anteriormente, isso seria 

impossível), mas sim livre de maneira física, psicológica e intelectual. Exemplos dessa 

liberdade são a liberdade de ir e vir, a liberdade para pensar e compartilhar ideias, a liberdade 

religiosa, a liberdade econômica, et coetera. Todas essas liberdades são necessárias para que 

um homem possa existir dentro de um Estado e se determinar como um indivíduo que não é um 

encapse do Estado (uma parte do todo), mas sim uma peça que existe dentro do Estado, vivendo 

de maneira harmônica, cada um realizando seus devidos papeis (DOOYEWEERD, 2012, p. 

218).   

Observamos essa “estrutura interna” da legislação estatal se concretizando ao longo da 

história humana. Inicialmente, podemos ver que uma das fontes de legislação mais antigas que 

é o decálogo, a lei base para o povo hebreu, comporta os três princípios, os quais sejam, a vida, 

a propriedade e a liberdade. Dentro dessa lei, mandamentos que falam sobre preservar a vida 

(“não matarás”), da mesma forma outros que preservam a propriedade (“não furtarás”) e ao 

mesmo tempo, em todos, analisa-se a liberdade de que cada um cumpria a lei. Observamos 

também, mais legislações refletindo essa “estrutura interna”, como as Leis das Doze Tábuas 

(451 a.c.); Código de Hamurabi (1772 a.c.); as Constituições dos países ocidentais. Em meio 

isso, Herman Dooyeweerd quis evidencias que a “estrutura interna” da legislação estatal deve 

estar firmada em uma ética ou moral universal, que, em suma, está baseada em “faça com o 

outro o que gostaria que fizessem com você” ou na máxima “ame o seu próximo como a si 

mesmo” (CARVALHO, 2005, p. 43). 



39 

 

Ademais, Dooyeweerd explana sobre o outro lado da legislação estatal que é a “estrutura 

externa”, baseada na retribuição aplicada ao contexto social. Sabe-se que todas as sociedades 

apresentam contextos, problemas e “religiões” diferentes. Logo diferentes leis devem ser 

aplicadas a elas. Contudo, elas se limitam a “estrutura externa”, ou seja, elas não podem 

ultrapassar ou infringir a moral universal (DOOYEWEERD, 1984, p. 438). Como exemplo, 

uma sociedade não pode colocar a morte como pena para o furto ou, devido ao número alto de 

assaltos, em uma determinada hora do dia, proibir as pessoas de andarem na rua, ou, ainda mais, 

proibir as pessoas de expressarem suas ideias ou frequentar cultos. Devido a maioria ser 

contrária a determinada ideia ou religião. As leis devem ser implementadas dentro do contexto 

social e “modeladas” pela moral universal. Assim sendo, “todos os interesses jurídicos 

especificamente qualificados devem ser harmonizados no sentido de uma retribuição jurídica 

verdadeiramente pública, e integrados no interesse público” (PAZ, 2022, p. 94-95). 

A retribuição deve ser analisada a partir da proporcionalidade. Cada lei deve ser 

proposta mediante a situação social pela qual está passando o território estatal. Assim se está 

acontecendo mais crimes de determinado tipo, penas mais atenuadas devem existir para evitar 

o crime. Em conjunto se existe uma situação que está afetando a relação de sujeitos, leis devem 

ser propostas para evitar tal situação. Como exemplo, se está ocorrendo uma dificuldade em 

uma determinada cidade devido à divisão de áreas para moradia, é necessário ter legislações de 

planejamento urbano, evitando problemas entre os indivíduos. Todavia, em hipótese alguma o 

Estado deve interferir na liberdade do indivíduo, como evitando que ele possa acreditar e 

expressar determinada ideia, como em um Estado teocrático, o qual evita que certos indivíduos 

possam prestar culto a uma religião diferente daquelas do Estado. Ademais, todo tipo de ideia 

deve ser aceito socialmente, menos as que interferirem, prática e diferentemente, nos princípios 

da vida, liberdade e propriedade. Como exemplo disso, não pode ocorrer a proclamação de 

ideias como matar um grupo seleto da sociedade; de roubar pessoas ou manter em cárcere 

indivíduos. Todavia, observa-se que tal ideia levantada pelo filósofo pode ser corrompida, pois 

um determinado Estado pode com base na subjetividade proibir qualquer ideia dizendo que ele 

corrompe a moral. É de extrema necessidade para o Estado um sistema de justiça (não 

necessariamente o Poder Judiciário) o qual possa aplicar a justiça de maneira correta de acordo 

com suas estruturas internas e externas (DOOYEWEERD, 1984, p. 438). 

 

3.2.1.2 O sistema de justiça 

 



40 

 

Dentro da perspectiva reformacional, linha seguida por Herman Dooyeweerd, não há 

uma preferência por um modelo político específico. Ao longo da história, os filósofos de tal 

linha viveram sob uma Monarquia; outros em um Parlamentarismo, como é o caso de 

Dooyeweerd. Porém, nenhum apresentou uma argumentação sólida sobre qual modelo seria o 

ideal, estando os modelos de Estados na “estrutura externa”, aquilo que pode ser escolhido ou 

moldado a depender do contexto social e histórico. Dooyeweerd, ao tratar de sistema de justiça 

a ser seguido pelo Estado, não debate sobre um modelo específico de representação ou de 

Governo, mas sim de princípios que devem ter o Estado que busca aplicar a justiça através de 

sua legislação (DOOYEWEERD, 1984, p. 411). 

Dooyeweerd observa, primeiramente, que todo sistema de justiça deve ser público, ou 

seja, regido exclusivamente pelo Estado. Isso se deve ao fato de que somente no sistema público 

há como manter uma função qualificante baseado, exclusivamente, no aspecto jurídico 

(DOOYEWEERD, 2014, p. 87). Portanto, caso possua um sistema privado, as pessoas que 

participarão dele poderão atrelar-se ao aspecto modal econômico ou até mesmo social mais do 

que ao da justiça que deve ser o único e exclusivo para o Estado. Como exemplo, se existe um 

juiz, o qual é um funcionário público, ele irá aplicar a lei baseado em sua função com o 

funcionário e não no quanto irá ganhar para julgar aquela causa. Todavia em um tribunal 

privado para toda a sociedade, as pessoas teriam que pagar direto para um juiz julgar sua causa. 

Assim, esse tribunal seria guiado pela função econômica. Assim, esclarece o estudioso de 

Dooyeweerd: 

 

A esfera legal interna do Estado, no entanto, não tem uma qualificação meta-jurídica. 

A lei comunal interna do Estado é a lei pública, em comparação com a qual as esferas 

legais internas das estruturas não estatais podem ser descritas como lei privada. 

Assim, o Estado é caracterizado por uma comunidade organizada legal pública de 

governo e seus sujeitos. O Estado é público no sentido de que cada pessoa vivendo 

em seu território e cada comunidade e associação tendo ali seu domicílio estão sujeitas 

à jurisdição legal do Estado e têm direito à sua proteção legal (KALSBEEK, 2015, p. 

192). 

 

Ademais, se existisse um sistema de justiça exclusivamente privado, sem a atuação 

estatal, logo haveria concorrência entre eles, ou seja, teriam vários tribunais, que regulariam 

seus preços e suas ofertas. Assim, um tribunal aplicaria uma lei que outro já aplicaria de forma 

diversa, logo, não existiria a tendência de uniformidade de julgamento que somente o tribunal 

público pode oferecer. Em suma, o sistema de justiça necessita ser público. Assim, o único que 

possui a função de implementar, organizar e executar sua função é o Estado, aquela comunidade 

social que tem por função qualificadora o próprio aspecto jurídico, o que pressupõe que suas 



41 

 

normas de justiça não sirvam a outros fins e não sejam guiadas nem em sua criação, nem em 

sua aplicação por outro aspecto que não seja o da própria justiça (DOOYEWEERD, 2014, p. 

87). 

Um segundo ponto, que Dooyeweerd entende como essencial para o sistema de justiça, 

é que sejam serviços totalmente divididos entre os que criam e os que aplicam as leis. Durante 

grande parte da história, em sistemas de Monarquia e Império, o rei era quem decretava a lei e 

a aplicava através do julgamento. Contudo, a junção do “Poder Legislativo” ao “Judiciário” 

acarreta a tirania estatal, a qual possui poder “ilimitado” a favor daqueles que governam. Em 

meio a isso, para um sistema correto de Justiça deve haver a plena separação dos que criam a 

legislação e dos que a aplicam (DOOYEWEERD, 1984, p. 323). 

O terceiro ponto de Dooyeweerd para o sistema de Justiça é a livre criação de partidos 

políticos. O filósofo os classifica como comunidades não-institucionais, as quais, apesar de não 

estarem necessariamente atrelados aos Estados, possuem, em sua liberdade de entrada a 

manifestação da vontade social para guiar o Estado (DOOYEWEERD, 1984, p. 190). É de 

extrema necessidade que o Estado permita a livre criação e associação de partidos políticos, 

para que nenhum grupo possa governar o Estado sozinho, mas que tenha o acatamento da 

população no Governo. A ideia de Dooyeweerd se assemelha a uma defesa da democracia, 

contudo o filósofo não coloca o sucesso estatal na democracia, mas sim nas atitudes de seus 

governantes, pois podemos ter uma plena democracia, contudo governantes que aplicam a 

injustiça sobre a sua população. O pensamento de Dooyeweerd se assemelha à icônica frase do 

ex-Primeiro-Ministro do Reino Unido, Winston Churchill, o qual diz que “a democracia é a 

pior forma de Governo, exceto por todas as outras formas que já foram tentadas na história”. 

Essa frase dita no Parlamento inglês em 1947 se assemelha ao pensamento de Dooyeweerd 

sobre democracia. Este ele não se coloca como um defensor ferrenho do sistema ou apresenta 

como a solução dos problemas em nossa sociedade, mas sim entende seu valor e a defende 

dentro do ideal de liberdade que é necessário ter em todo Estado, inclusive a liberdade para ser 

um possível representante ou funcionário do Governo, através da livre candidatura.  

O último ponto sobre o sistema de Justiça é a necessidade de possuir um sistema 

processual legal. Diante disso, Dooyeweerd observa que toda legislação deve possuir um 

sistema processual para que pessoas possam defender seus direitos, tanto em relação as outras 

pessoas como em relação ao próprio Estado. Cada sistema de justiça deve possuir um sistema 

legal que garanta a ampla defesa de seus indivíduos quando acusados por algo, até para que 

possa reinar plenamente a justiça. (DOOYEWEERD, 1984, p. 437) 



42 

 

Em suma, são informados quatro pontos essenciais para se ter um sistema de justiça que 

promova devidamente a aplicação da Lei Estatal. 

 

3.2.1.3 A força coercitiva do Estado 

 

O Estado deve garantir que sejam respeitados a legislação e os julgamentos de seu 

Sistema. Ele deve promover a retribuição jurídica por meio de seu poder coercitivo. 

Dooyeweerd entende essa força coercitiva que o Estado deve possuir como parte de sua 

característica necessária para cumprir com sua função, porém nem toda instituição (ou sujeito) 

que possua uma força coercitiva dentro da sociedade poderá se determinar como um Estado. 

Diz o filósofo: 

 

Antes, sua função fundante típica é dada no aspecto histórico da realidade em uma 

formação histórica de poder, a organização monopolística do poder da espada sobre 

um dado território. Onde quer que essa fundação seja ausente, não podemos 

falar de um Estado (DOOYEWEERD, 2014, p. 86). 

 

Entretanto, existem casos em que uma “comunidade” possui poder de espada, como é o 

caso das milícias, as quais tomam parte de um território, mesmo possuindo um Estado 

governando, através de sua força armada e capacidade militar – muitas vezes parecidas com o 

próprio exército do Governo. Esse grupo miliciano, apesar de possuir um poder coercitivo sobre 

a população em seu território para fazer cumprir um sistema de leis próprias e até mesmo aplicar 

penas sobre eles, não podem ser classificados como um Estado. A base de tal grupo armado 

está pautado em aspectos econômicos, de poder ou até mesmo culturais, mas não no da justiça. 

Ao observamos milícias, grupos terroristas e “grupos revolucionários”, concluímos que, eles 

não possuem um sistema de legislação pautado em proteger a vida, a propriedade e a liberdade 

das pessoas em seu território, tanto que grande parte deles proíbe a sua população de ter contato 

com outros territórios. Em tais grupos, a busca por justiça não está pautada na permanência do 

indivíduo como ser humano, mas sim a manutenção do grupo no poder. Assim, duras penas são 

impostas nos indivíduos, sendo muitas vezes aplicadas penas de morte. Também eles não 

possuem um sistema de processo legal em suas legislações, logo não há quem defenda o ser 

humano em meio a poder desse grupo. “Essa espada de poder é o monopólio do governo, que 

não pode tolerar quaisquer organizações armadas de seus cidadãos resistindo ao exercício 

oficial de seu dever, seu ofício legal” (KALSBEEK, 2015, p. 186). 



43 

 

O poder coercitivo (também chamado de poder da espada), é apresentado como uma 

parte essencial do Estado. Todo Estado possui, o poder coercitivo, contudo nem toda 

comunidade que possua esse poder pode ser denominada como Estado. Para possuir esse poder, 

é necessário que tenha um sistema interno que não faça uso do “poder ilimitado”, para que o 

Estado não se torne tirânico. Assim, o papel da própria legislação irá assegurar os limites do 

Estado em meio a seu poder. Se o Estado ultrapassar tais leis, ele mesmo será descaracterizado 

como tal, pois em um Estado não pode existir o aspecto da justiça em meio à quebra da 

legislação que garanta a liberdade do indivíduo, pois a noção básica do Estado é a justiça e a 

tirania, em si, é injusta (KALSBEEK, 2015, p. 187). 

 

3.2.1.4 O Estado injusto  

 

Como qualquer outra instituição humana, o Estado pode ser injusto e descumprir seu 

papel fundamental. A partir da leitura de Guilherme de Carvalho sobre Dooyeweerd, cabe a sua 

própria população tomar as medidas necessárias. Em face de um Estado que age de forma 

injusta, a resposta mais apropriada é a mobilização e a luta política. Nesse contexto, a população 

deve se unir para buscar a garantia da justiça, não se limitando apenas ao cumprimento do 

direito positivo vigente. Isso implica não apenas em defender os direitos já adquiridos, mas 

também pode envolver a contestação de um direito, especialmente quando ele se torna injusto 

ou é interpretado de maneira a resultar em injustiças (DOOYEWEERD, 2015, p. 183). 

Um exemplo elucidativo é o direito à propriedade, que não deve ser considerado como 

algo absoluto e imutável. A perspectiva reformacional nos ensina que as leis podem ser injustas 

não apenas quando contradizem princípios legais existentes ou quando não atendem a critérios 

de utilidade social, como afirmam as abordagens positivistas e utilitaristas. Mais crucialmente, 

uma lei pode ser considerada injusta quando, na prática, resulta em desigualdade e injustiça 

(CARVALHO, 2015, p. 47). 

Portanto, a luta política em busca da justiça transcende a mera conformidade com as leis 

existentes e exige uma análise crítica das normas e sua aplicação. Isso implica, por vezes, em 

contestar as leis que perpetuam desigualdades e promover reformas para assegurar que o 

sistema legal promova genuinamente a justiça e o bem-estar de toda a sociedade. Nesse 

contexto, a luta política é vista como um meio legítimo de buscar a justiça social e não apenas 

como uma simples conformidade com o direito positivo. Quando a corrupção se torna tão 

prevalente no seio do Estado que mina completamente a possibilidade de uma luta política 

eficaz dentro dos limites legais, pode surgir a necessidade de recorrer à desobediência civil. 



44 

 

Esta tática, embora radical, historicamente encontrou justificativa em diversas circunstâncias e 

contextos, muitas vezes moldada por convicções morais e religiosas profundas (CARVALHO, 

2015, p. 48). 

Um exemplo notável remonta aos primórdios do Cristianismo, quando os seguidores de 

Cristo, os cristãos primitivos, rejeitaram a autoridade do Estado romano sobre suas 

consciências. Em vez de renunciar à sua fé, eles optaram por enfrentar a perseguição e a morte. 

Esse episódio ressalta a importância da integridade moral e da convicção religiosa na resistência 

a um Estado opressor. 

Um cenário semelhante surgiu na Inglaterra do século XVII, quando os calvinistas 

puritanos, em busca de uma ordem política justa, optaram pela revolta armada para desafiar o 

poder estabelecido. Sua ação refletiu uma visão calvinista que considerava justificável, em 

certas circunstâncias, desafiar a lei e resistir ao Estado não com o objetivo de negá-lo, mas sim 

de influenciá-lo na realização de sua missão. Nessa perspectiva, o Estado não é visto como 

soberano sobre o ser humano, mas apenas sobre a esfera jurídica da sociedade. O Calvinismo, 

com sua ênfase na responsabilidade moral individual, incentivou a resistência contra a tirania 

(CARVALHO, 2015, p. 48). 

Assim, a desobediência civil, quando embasada em princípios éticos e morais sólidos, 

pode ser vista como uma ferramenta de resistência legítima em face de um Estado corrupto ou 

tirânico. Ela ilustra como a convicção moral pode guiar indivíduos e grupos na busca pela 

justiça e pela preservação dos valores fundamentais da sociedade, mesmo quando isso envolve 

desafiar a autoridade estatal.  

 

3.2.2 O Estado e o bem-estar social 

 

O bem-estar social pode se resumir em como o Estado irá fazer na prática para que seu 

território possa viver em harmonia e debaixo da justiça. É necessário que ocorra a proteção 

prática das relações dos indivíduos para acontecer com plenitude o bem-estar social. Como 

consequência disso, Dooyeweerd lança luz sobre essas questões sociais para que ocorra o bem-

estar social, o qual pode ser dividido em três relações: a) a relação das comunidades internas; 

b) a relação com a comunidade externa; c) a relação do indivíduo com o estado.  

O bem-estar social possui princípios necessários. Esses princípios são guiados pela 

soberania das esferas, ou seja, que o Estado em meio a essas relações entenda cada instituição 

e sujeito dentro de uma esfera de soberania, a qual ele possui direitos e deveres que não podem 

ser suprimidos por ele. Essa ideia de soberania das esferas teve início com Abraham Kuyper e 



45 

 

foi desenvolvida exaustivamente por Dooyeweerd ao longo de seu pensamento, no qual o 

Estado não pode ser um “gigante” que domina todas as áreas e esferas da vida (CARVALHO, 

2005, p. 64). A primeira responsabilidade do Estado, no cumprimento de sua missão em busca 

da justiça pública, reside em reconhecer a base ontológica subjacente a todo direito, que está 

enraizada nas esferas de soberania jurídica. A única prerrogativa do Estado, enquanto forma de 

organização humana, consiste em implementar a norma associada à sua própria esfera, o 

princípio formal do Direito, na busca da harmonização da vida humana. O conteúdo concreto e 

substancial necessário para alcançar a justiça pública é obtido somente por meio do 

reconhecimento dos limites ontológicos que circundam a esfera jurídica e mediante o respeito 

às deliberações das demais esferas de soberania (DOOYEWEERD, 2015, p. 96). 

Nesse sentido, as relações políticas, a legislação e o sistema judiciário devem respeitar 

integralmente a autonomia das várias esferas da sociedade, incluindo a esfera acadêmico-

científica, os cultos religiosos (no âmbito de suas práticas religiosas), o setor econômico, a arte, 

a família e outras. Isso implica assegurar que cada uma dessas esferas tenha a liberdade 

necessária para prosperar, permitindo que seus princípios fundamentais orientem suas 

atividades de acordo com seus próprios desideratos e valores. Esse respeito aos limites e 

soberania das esferas, é essencial para a construção de uma sociedade a busca genuína da justiça 

e da harmonia entre seus diversos componentes (KALSBEEK, 2015, p.188)    

Outro princípio do bem-estar social se relaciona com a adaptação às necessidades 

sociais que surgem na sociedade. O Estado deve estar em constante alerta sobre quais fatores 

estão afetando a vida de sua população na retirada de sua dignidade ou afetando a sua liberdade 

e propriedade. O Estado deve identificar quais são os problemas que podem estar sendo 

ocasionados e buscar entender se tais soluções podem ser dadas por sua esfera de soberania. 

Como exemplo, se uma alíquota está alta para a sua população e gerando muitos devedores, 

cabe ao Estado, dentro de sua esfera econômica, a qual é necessária para manter o 

funcionamento do sistema judiciário, diminuir e cobrar menos impostos. De igual forma, se um 

produto está sendo vendido a um alto valor no mercado para a população, o Estado não poderá 

regular o preço, pois tal esfera econômica não lhe pertence, logo o Estado deve dar a 

responsabilidade para o indivíduo que irá regular o preço desse produto através da oferta e 

demanda (CARVALHO, 2006, p. 46). 

 

3.2.2.1 O Estado e as comunidade internas 

 



46 

 

Todas as relações humanas estão sujeitas a falhas, desentendimentos e problemas. Isso 

acontece desde os pequenos núcleos, como a família, até os mais amplos como nações. Assim, 

cabe ao Estado apaziguar essas relações através das legislações e de suas políticas públicas. Um 

Estado que deixa suas comunidades internas viverem em guerra ou separados, falhou em sua 

missão, assim como um gestor de comércio falha quando os setores da empresa permanecem 

em conflito, prejudicando toda a produção e seus fins, ou quando em uma casa os pais não 

conseguem manter os filhos em união e cooperação, permanecendo em constante disputa de 

interesses. Apesar de problemas poderem surgir, e nem o todo Estado irá dispor da solução 

ideal para todos os tipos, há de existir um esforço por parte do Governo para que todas as 

comunidades possam viver em harmonia, mesmo com aspectos econômicos, sociais, culturais 

e até mesmo históricos muitas vezes diferentes e conflitantes.  

Dooyeweerd entende que nenhum território será homogêneo. Sempre, em um território, 

haverá divisões – até no menor país do mundo, que é o Vaticano, existem divisões. Nessas 

questões, atua novamente o princípio da retribuição. Como exemplo, se um Estado está 

passando por mais dificuldades em crimes, nessa região deverá estar mais presente a atuação 

do Poder Judiciário. Diante disso, mais renda e mais servidores serão necessários nessa região. 

Assim, a sua função jurídica deve ser repartida proporcionalmente à população presente na 

região, junto à gravidade do problema apresentado. Em consequência disso, o Estado tem como 

função de manter a harmonia em suas comunidades internas, mantendo a ordem pública 

(DOOYEWEERD, 1984, p. 414). 

 

3.2.2.2 O Estado e as comunidades externas 

 

O papel do Estado em manter a harmonia com comunidades externas é fundamental 

para a estabilidade e prosperidade de seu território no cenário internacional. Isso envolve uma 

série de funções e responsabilidades que visam promover relações pacíficas, cooperação e 

interesse mútuo com outros Estados e atores internacionais. Sabe-se que o Estado é responsável 

por desenvolver e executar uma política ou legislação externa coerente que defina seus 

objetivos e interesses no cenário internacional. Isso inclui estabelecer relações diplomáticas 

com outros países, negociar acordos bilaterais e multilaterais, representar o país em 

organizações internacionais e resolver conflitos por meios pacíficos, como a diplomacia. 

Todavia, é necessário estar preparado para a guerra com comunidades que possam tentar invadir 

o território. Todo Estado deve investir em um Exército para que possa manter a ordem nas 

relações externas por seu poder de força. Observamos a diferenciação entre o poder de polícia 



47 

 

e o poder militar. Enquanto o poder de polícia é necessário para a ação coercitiva nas relações 

internas do Estado, o poder militar é preciso para manter a proteção e integridade nacional e 

territorial nas relações externas ou internacionais (KALSBEEK, 2015, p. 192). 

Para Dooyeweerd as relações internacionais não poderiam estar baseadas em uma teoria 

naturalista da raison d’Etat ou qualquer visão que eleve a soberania do Estado a um status 

absoluto. O Estado não funcionaria através de um princípio orgânico ou natural de 

autopreservação e nem mesmo para esses fins, materializando e consagrando um tipo de 

“egoísmo” como princípio de suas relações externas. Tais perspectivas, nem mesmo estariam 

em consonância com o princípio ordenador dos Estados assim como com a estrutura básica da 

ordem internacional (DOOYEWEERD, 1984, p. 476). Ele chega a se referir à teoria naturalista 

da raison d’Etat como intrinsecamente falsa, dados esses princípios estruturais, e, 

reconhecendo uma interdependência e interconexão entre essas comunidades, complementa: 

 

Apenas um cego não enxerga que os interesses vitais das nações estão mutuamente 

interconectados em muitas e variadas maneiras.  Não é a estrutura política da vida 

nacional, mas os pecados das nações, o que têm levado o poder individualista e egoísta 

dos Estados a dominar a política internacional (DOOYEWEERD, 1984, p. 476). 

 

Em decorrência disso, o Estado não pode isolar-se de outros territórios, mas é necessário 

que ocorra uma relação diplomática entre os Estados. A diplomacia deve ser pautada em colocar 

não os interesses do país em primeiro lugar, mas sim que a moral universal possa guiar essa 

relação (DOOYEWEERD, 1984, p. 589). Diante de tal análise, observamos três pontos como 

sendo necessários para a harmonia na relação externa, quais sejam, possuir uma política ou 

legislação externa; um exército; e exercer a diplomacia (tudo isso pode ser pautado em uma 

função da defesa nacional) 

 

3.2.2.3 O Estado e o indivíduo 

 

Durante grande parte da história, observamos diversos Estados nos quais a liberdade do 

indivíduo era praticamente inexistente, de tal forma que em quase todo ideal de revolução que 

aconteceu a “bandeira” levantada foi a da liberdade. Observamos que foram poucos os Estados 

antigos que colocaram um homem como um ser dotado de liberdade, seja ela econômica, 

política, social ou relacional e religiosa (em seu sentido comum). Dooyeweerd, ao tratar das 

esferas de soberania, trabalha com base na ideia de liberdade religiosa, no sentido de o homem 

poder crer, viver e agir conforme ele desejar dentro da lei da própria realidade. Com isso, o 

filósofo holandês colocou em uma mais alta posição dentro do bem-estar social a questão da 



48 

 

relação do Estado com os indivíduos, pois ao longo dos anos as relações que tiveram mais 

conflitos para a população de um Governo, não foram os seus conflitos internos ou externos, 

mas sim a relação de um Estado que retira os direitos e liberdades dos seus indivíduos 

(DOOYEWEERD, 2015, p. 42). 

Se o Estado tem a responsabilidade de assegurar a aplicação da justiça pública, isso 

implica que ele deve assegurar o respeito por todas as facetas da sociedade. Portanto, não pode 

ser meramente um “Estado mínimo”. Conforme delineado nas teorias liberais clássicas. Se uma 

instituição ou segmento social adquire influência cultural e começa a apropriar-se dos recursos 

das outras esferas para si, ou impõe suas normas sobre outros setores sociais, o Estado deve 

intervir e estabelecer limites (CARVALHO, 2006, p. 46). 

Sobre essa questão de liberdade do indivíduo Dooyeweerd chega a tecer elogios à 

concepção dos “direitos do homem” desenvolvida durante a Revolução Francesa em 1789. 

Apesar de suas críticas contundentes ao antropocentrismo da Revolução, ele reconheceu que 

ela estabeleceu um espaço para “[...] o reconhecimento dos direitos inerentes ao ser humano, 

independentemente de sua afiliação a comunidades específicas, como raça, nação, família ou 

religião” (DOOYEWEERD, 1984, p. 186). Neste contexto, parece que Dooyeweerd aceita a 

existência de uma esfera de soberania individual, relacionada à própria natureza humana. Diante 

disso, Guilherme de Carvalho analisa três pontos que guiam essa ideia de liberdade humana 

desenvolvida por Dooyeweerd: 

 

Considerando que, na antropologia filosófica de Dooyeweerd, a singularidade do 

homem reside na imago Dei e em sua existência como sujeito em todas as esferas da 

realidade, poderíamos seguramente dizer que a esfera de soberania individual do 

homem, isto é, o direito do homem como tal, seria (1) o direito de expressar sua 

substância religiosa por meio (2) da realização do chamado divino para cada esfera da 

vida, (3) a partir do suprimento de todas as condições básicas necessárias para essa 

realização (CARVALHO, 2006, p. 42). 
 

Adiante, Dooyeweerd fala que a liberdade do Estado para com o indivíduo está pautada 

também na divisão das funções das instituições da sociedade. Como dito anteriormente, 

instituições como família, casamento, igreja, et coetera, cada uma possui sua função, sendo da 

família a educar e guiar os seus membros pela união, laços sanguíneos e amor. Assim, o Estado, 

em hipótese alguma, pode fazer com que o núcleo familiar deixe de exercer sua função, como, 

por exemplo, obrigar os pais a ensinarem algo para seus filhos, mesmo sendo contra a vontade 

deles (CARVALHO, 2006, p. 46). Da mesma forma, o Estado nunca pode dizer o que as igrejas 

podem pregar ou não. Em meio a isso, a relação de liberdade do Estado com as instituições 

sociais ocasionará diretamente o bem-estar social para o indivíduo, restringindo essa liberdade, 



49 

 

somente, para a justiça pública. Como o filósofo político Jonathan Chaplin comenta a partir 

dessa teoria: 

 

Os direitos da criança à integridade física e emocional não derivam da esfera de justiça 

interna da família, mas do status público das crianças como cidadãos. Assim, quando 

o braço do estado remove uma criança de uma família abusiva, ele não está 

interferindo nos direitos internos da família – nenhuma família tem o direito de abusar 

de seus filhos – mas simplesmente requerendo de seus pais o respeito aos direitos 

públicos das crianças (CHAPLIN, 2004, p. 6). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



50 

 

4 DIÁLOGOS SOBRE O ESTADO 

 

Como dito anteriormente, existiram diversos outros autores que explanaram a respeito 

das funções do Estado e geram bastante influencia na atualidade. Diante disso, para que ocorra 

uma maior distinção da visão de Dooyeweerd com as visões modernas do conceito estatal, é 

necessário realizar um diálogo entre o filósofo holandês com os filósofos que mais contribuíram 

com a ideia do Estado na atualidade. Como consequência, serão apresentados os pensadores 

contratualistas, os quais contribuíram em grande nível academicamente para as ideias de origem 

e funções do Estado, dialogando sobre suas ideias e seus pontos de concordância e divergência 

com o pensamento de Dooyeweerd. 

Para realizar uma comparação com as teorias contratualistas, é interessante notar, 

preliminarmente, que, em contraste com os pensadores contratualistas, Dooyeweerd, embora 

não rejeite explicitamente a noção de contrato social, não nega a existência de pactos, contratos 

e a formação de comunidades na sociedade através da associação de indivíduos, onde essa 

associação também envolve uma convergência de vontades. Para ele, há certamente associações 

que ele descreve como "voluntárias". No entanto, ele não sustenta que o Estado emerge de uma 

associação puramente voluntária. Além disso, ele não defende a ideia de que o Estado se origina 

da transição de um "Estado de natureza" para um "Estado de sociedade civil" por meio de um 

contrato social, nem trabalha com os conceitos Tradicionais de Estado de natureza e Estado de 

sociedade civil (SOUZA; PINHEIRO, 2019, p. 143). 

 

4.1 THOMAS HOBBES 

 

Thomas Hobbes (1588-1679) foi um filósofo político inglês que viveu durante a época 

da Revolução Inglesa. Em sua obra mais famosa, "Leviatã" (1651), Hobbes apresenta uma visão 

sobre o Estado e a sociedade. Para Hobbes, o homem, em seu estado natural, é egoísta e 

violento, e vive em constante guerra com os outros homens, ou seja, em seu Estado de Natureza 

(termo bastante utilizado pelo autor). Nesse contexto, Hobbes defende a ideia de que os 

indivíduos deveriam ceder parte de sua liberdade e poder a um soberano absoluto, que seria 

capaz de impor a ordem e a paz na sociedade. Esse soberano seria o Estado, e sua autoridade 

deveria ser inquestionável. Hobbes concebe o Estado como uma entidade artificial criada pelos 

indivíduos, mediante um contrato social (KLEINMAN, 2014, p. 100). 

A soberania, ou seja, o poder absoluto de tomar decisões e impor regras na sociedade, 

seria conferida ao Estado em troca de proteção e segurança. Assim, o Estado seria o único 



51 

 

responsável por manter a ordem e garantir a segurança dos indivíduos, mesmo que isso 

significasse limitar sua liberdade. Hobbes acreditava que o Estado deveria ser forte e 

centralizado para garantir que suas leis fossem obedecidas. Sobre isso, diz o autor em sua obra:  

 

E aquele que é o titular dessa pessoa, é chamado SOBERANO, e dele se diz ter o 

poder soberano; sendo todos os demais seus SÚDITOS. A conquista deste poder 

soberano se dá de duas maneiras. Uma, pela força natural; como quando um homem 

faz seus filhos se submeterem, e aos filhos destes também, ao seu governo, sendo 

capaz de destruí-los caso se recusem; ou pela guerra, quando um homem subjuga seus 

inimigos à sua vontade, garantindo-lhes suas vidas nessa condição. A outra ocorre 

quando os homens concordam entre si em se submeterem a um homem ou assembleia 

de homens, de maneira voluntária, na confiança de que serão protegidos por ele contra 

todos os outros. Este último pode ser chamado de república política, ou república por 

instituição; e a primeira, uma república por aquisição. É sobre a república por 

instituição que tratarei em primeiro lugar (HOBBES, 2020, p. 203). 

 

 Em meio a isso, Hobbes enfatiza que o poder se dá através da conquista pela guerra ou 

através de um contrato entre os seres humanos para se protegerem entre si. Todavia, em ambas 

as formas, o Estado é soberano e reina sobre todos aqueles que se submeteram a ele, seja 

livremente ou não (HOBBES, 2020, p. 106).  

Para mais, ele defendia que a autoridade do Estado deveria se estender a todos os 

aspectos da vida social, incluindo a religião. Hobbes via a religião como uma fonte de conflito 

e instabilidade e, por isso, defendia que o Estado deveria ter o poder de regulá-la. Em resumo, 

para Hobbes, o Estado é uma entidade soberana e centralizada, que tem o poder absoluto de 

impor a ordem e a paz na sociedade. Sua autoridade é inquestionável e sua função é garantir a 

segurança dos indivíduos, mesmo que isso signifique limitar sua liberdade. O autor traz essa 

ideia da seguinte forma:  

 

É próprio da soberania a escolha de todos os conselheiros, ministros, magistrados e 

oficiais, tanto em paz quanto em guerra. Afinal, o soberano é o encarregado do fim 

maior, que é a paz e a defesa comuns; e, por isso, entende-se que é dele o poder de 

usar os meios que considerar mais adequados (HOBBES, 2020, p. 212). 

  

As ideias trazidas por Hobbes influenciaram grande parte da ideia de Estado na 

Modernidade, principalmente sobre a questão da soberania. Tal reconhecimento é dado pelo 

próprio Dooyeweerd em sua análise das ideias sobre Estado:  

 

O Estado moderno foi construído de acordo com o modelo mecanicista de uma 

máquina, um instrumento de controle, como na teoria da lei natural de Thomas 

Hobbes, o humanista contemporâneo de Oliver Cromwell (DOOYEWEERD, 2015, 

p. 196). 

 



52 

 

Ao oferecer uma análise sobre a teoria do Estado de Hobbes, Dooyeweerd analisa que 

a fundamentação das ideias desse autor encontra-se alicerçada no “motivo-base” da natureza e 

liberdade. Em meio às ideias humanistas que permeavam o seu tempo, Hobbes teve suas ideias 

influenciadas por esse movimento, de tal forma que a centralidade do indivíduo sobre as demais 

áreas da vida pode ser vista explicitamente em suas obras. A obra de Hobbes gerou “forças” 

para a ocorrência do Iluminismo, de tal forma que o filósofo holandês o considera como “um 

apóstolo inicial do Iluminismo” (DOOYEWEERD, 2015, p. 176). 

Em consequência disso, Dooyeweerd e Hobbes apresentam uma relevante diferenciação 

em suas teorias sobre a função do Estado. A primeira diferença crucial encontra-se na questão 

relativa ao Estado de natureza e à soberania do Estado. Dooyeweerd, por ter sua teoria pautada 

no motivo-base da “criação, queda e redenção”, entende que o ser humano nasce “influenciado 

pelo pecado”, ou seja, ele nasce mau, pontuando em comum com Hobbes, sendo “que a queda 

permanece no imaginário de Dooyeweerd como um aviso da maldade humana constatável na 

realidade empírica” (BARROS II, 2022, p. 176). Todavia, o conflito de ambas as teorias se 

encontra marcado na forma de solução de conflitos da “maldade humana”, quando Hobbes 

coloca o Estado como o único meio capacitado para controlar a maldade entre os homens 

(HOBBES, 2020, p. 75). Dooyeweerd tem a ideia de um Estado não como meio de salvar os 

indivíduos do próprio mal, mas sim de poder aplicar a justiça na sociedade, na qual haverá áreas 

em que o pecado humano poderá existir e ele não poderá interferir. Ademais, o filósofo 

holandês observa que o próprio Estado será gerenciado por indivíduos que também são maus e 

pecadores, desconstruindo tal análise de Hobbes acerca da necessidade do Estado como meio 

de controle da maldade humana. 

 Em conjunto, outro ponto dialogado entre Hobbes e Dooyeweerd é o conceito de 

soberania para o Estado. Hobbes observa o Estado como soberano entre todas as esferas da 

vida, podendo interferir ilimitadamente em instituições como a família e a Igreja com o intuito 

de manter a paz e a justiça, sendo esse autor um defensor de uma monarquia absolutista, a qual 

não provinha de comissionamento divino, e sim através da ideia de um contrato social 

(BARROS II, 2022, p. 21). Em meio a isso, o filósofo inglês, em sua teoria, nega 

completamente a ideia de soberania das esferas trazida por Dooyeweerd, o qual entende que 

nenhuma instituição pode sobrepor outra em suas funções. Diz o autor:  

 

Em vista disso, Hobbes não tinha nenhuma utilidade para a noção de soberania 

popular, que supostamente existia antes e para além do corpo político. Somente o 

governo, como representante da unidade do povo, é o verdadeiro soberano. As pessoas 

nunca poderiam protestar contra a injustiça do soberano, uma vez que as ações dele 

compreendiam as ações do povo (DOOYEWEERD, 2015, p. 186). 



53 

 

 

Assim, Hobbes, para justificar a soberania do Estado, diz que esse exerce por completo a 

vontade popular, ou seja, que o indivíduo está intrinsecamente ligado ao Estado, sendo sua 

existência dependente unicamente desse. Todavia, Dooyeweerd entende que o indivíduo pode 

existir sem o Estado, estando ele em uma relação encáptica com o Estado. Com isso, 

Dooyeweerd contesta a ideia de soberania estatal de Hobbes, devido à quebra do princípio das 

esferas de soberania, dadas pelas estruturas internas permanentes das comunidades sociais, e, 

portanto, a inclinação para a tirania, a qual não está presente unicamente na Monarquia, mas 

também pode estar presente em outras formas de Governo, como no Parlamentarismo 

(DOOYEWEERD, 2015, p. 186). 

 

4.2 JOHN LOCKE 

 

John Locke (1632-1704) foi um filósofo inglês que viveu durante a época do 

Iluminismo, ou seja, no início do movimento Humanista. Em sua obra mais famosa, "Segundo 

Tratado Sobre o Governo" (1689), Locke apresenta a visão sobre o Estado e a sociedade. Para 

Locke, o homem, em seu estado natural, é livre e igual a todos os outros homens, e possui 

direitos naturais, como o direito à vida, à liberdade e à propriedade. No entanto, ele acredita 

que o estado natural é insuficiente para garantir a segurança e a proteção desses direitos, e, por 

isso, os homens se unem para criar o Estado. Locke concebe o Estado como um contrato social 

entre os indivíduos, em que estes cedem parte de seus direitos naturais em troca da proteção do 

Estado. O Estado, por sua vez, deve garantir a proteção desses direitos e a promoção do bem 

comum ou bem-estar social (KLEINMAN, 2014, p. 79-81). 

Para Locke, a soberania deve ser exercida pelo povo (aqueles que detém a propriedade 

privada), e não pelo governante. Ele questiona a concepção Tradicional que sustenta que os 

monarcas detêm um direito divino para governar como representantes de Deus na Terra. Ele 

avança ainda mais na teoria do contrato social proposta por Hobbes, indo contra o conceito 

absolutista de soberania desse filósofo (DOOYEWEERD, 2015, p. 186). Locke defende a ideia 

de que o poder político deve ser limitado pela lei e que o Governo deve ser eleito pelo povo e 

estar sujeito ao controle popular. Contudo, diferentemente de Rousseau, ele não acredita 

plenamente no direto à representação popular na política. Como diz o autor:  

 

Creio que não é fora de propósito indicar o que eu entendo por poder político; e deve-

se distinguir o poder de um magistrado sobre um súdito daquele de um pai sobre seus 

filhos, de um patrão sobre seu empregado, de um marido sobre sua esposa e de um 



54 

 

senhor sobre seu escravo. Considerando-se que uma mesma pessoa, levando-se em 

conta todos os seus relacionamentos, exercesse simultaneamente todos esses poderes 

distintos, isso pode nos ajudar a distinguir uns dos outros e mostrar a diferença entre 

o dirigente de uma sociedade política, um pai de família e o capitão de uma galera 

(LOCKE, 2019, p. 99). 

 

Diante disso, Locke acreditava na distinção de Poderes, em face da qual o Estado não 

deveria ser absoluto e estender seu poder sobre todas as áreas de uma sociedade, sendo que ele 

“estava entre os primeiros pensadores modernos insatisfeitos com essa elaboração da lei natural 

de um Estado absoluto” (DOOYEWEERD, 2015, p. 183). Ele também acreditava que a 

liberdade individual era um direito inalienável e que o Estado deveria garantir a liberdade de 

pensamento, de expressão e de religião. Além disso, Locke defendia que a propriedade privada 

fosse um direito natural do indivíduo e que o Estado deveria garantir e proteger esse direito. 

Ele acreditava que a propriedade era essencial para a liberdade individual e para o 

desenvolvimento econômico da sociedade. Portanto, na visão de Locke, o Estado era uma 

entidade criada pelos indivíduos mediante um contrato social, cuja função é garantir a proteção 

dos direitos naturais dos indivíduos e promover o bem comum. Ele defendia a soberania 

popular, o Governo limitado pela lei e o respeito à liberdade individual e à propriedade privada. 

Dessa forma, ele diz: 

 

Por poder político, então, eu entendo o direito de fazer leis, aplicando a pena de morte, 

ou, por via de consequência, qualquer pena menos severa, a fim de regulamentar e de 

preservar a propriedade, assim como de empregar a força da comunidade para a 

execução de tais leis e a defesa da república contra as depredações do estrangeiro, 

tudo isso tendo em vista apenas o bem público (LOCKE, 2019, p. 99). 

  

Em meio a essa análise, Dooyeweerd entende que John Locke “lançou as bases” para o 

movimento do Liberalismo, sendo essa a visão de que “o Estado é uma sociedade de 

responsabilidade limitada (sociedade anônima) organizada para proteger os direitos civis à vida, 

à liberdade e à propriedade” (DOOYEWEERD, 2015, p. 183). Mesmo com um acentuado 

respeito às esferas de soberania geradas pelo Liberalismo idealizado por Locke, o filósofo 

holandês possui certas ressalvas a esse movimento, principalmente quanto à forma como essa 

liberdade é exercida e executada. Diante disso, diz Herman:  

 

Observamos, também, que o motivo da liberdade na teoria humanista do direito 

natural reagiu contra essa imagem mecanicista e absolutista do Estado. O liberalismo 

clássico, defendido também por Kant, buscou colocar o Estado a serviço da liberdade 

individual. Mas até mesmo o "indivíduo livre" permanecia um "elemento" da 

sociedade. Kant exibiu os sinais inconfundíveis do pensamento científico-natural da 

época. O liberalismo, por sua vez, ao superestimar o indivíduo, tornou-se irrealista, 

incolor, e alheio à realidade social (DOOYEWEERD, 2015, p. 196). 



55 

 

  

Decorrente dessa análise, o filósofo apresenta que o principal problema do Liberalismo 

desenvolvido por Locke se encontra em suas bases humanistas. A filosofia liberal afirma que a 

liberdade do homem e seus direitos provêm unicamente dos contratos sociais que são firmados 

entre os homens para a criação do Estado. Em contrapartida, Dooyeweerd entende que o direito 

à liberdade provém unicamente da própria realidade. Dessa forma, não é necessária à sua 

positivação ou um contrato entre os homens para a sua existência, tendo o Governo somente o 

dever de proteger essa liberdade (DOOYEWEERD, 2015, p. 187). 

 Dooyeweerd faz uma crítica, inicialmente empreendida por John Locke e 

posteriormente continuada por David Hume, dirigida ao pensamento científico ao afirmar que 

o mesmo infligiu um golpe substancial nas aspirações "metafísicas" associadas ao conceito de 

uma ciência determinista. Esta linha de raciocínio sustentava a concepção de que a ciência 

poderia oferecer um conhecimento absoluto da realidade, desvinculado da consciência humana, 

isto é, uma apreensão da realidade "em si mesma". Surgia, assim, a possibilidade de que, por 

meio dessa crítica, a noção de liberdade, previamente suprimida devido à excessiva ênfase na 

natureza, pudesse, finalmente, emancipar-se do ideal determinista subjacente à ciência. Caso as 

leis científicas naturais não se harmonizem com a realidade objetiva, torna-se questionável que 

a ciência possa justamente pleitear o direito de contestar a liberdade do pensamento e da 

vontade humana (DOOYEWEERD, 2015, p. 182). 

 Essa análise se originou devido ao fato de Locke se utilizar da epistemologia do 

Empirismo, sendo conhecido como o “pai” dessa filosofia. Em meio a isso, sua forma de 

observar a realidade está baseada na experiência sensorial direta e na observação do mundo, 

sendo para ele a fonte primordial do conhecimento. Dessa forma, o filósofo, em sua obra Ensaio 

acerca do Entendimento Humano (1689), faz uma análise profunda dessa cosmovisão, sendo a 

ideia base nessa obra:  

 

Imagino que todo conhecimento esteja fundado no sentido e derive, em última 

instância, dele ou de algo análogo, que pode ser chamado sensação, produzido pelos 

sentidos em contato com objetos particulares que nos fornecem ideias simples ou 

imagens de coisas (LOCKE, 2013, p.12). 

 

Baseado nessa obra, o filósofo sustentava a crença de que os seres humanos eram como 

"tábula rasa" ou páginas em branco, em que o conhecimento era adquirido por meio da 

experiência. Segundo sua visão, a experiência é o fator que gera ideias simples, baseadas nos 

sentidos, reflexos e sensações. À medida que essas ideias simples se combinam, elas se tornam 



56 

 

mais complexas através de processos como comparação, abstração e combinação, resultando 

na formação do conhecimento (cf. LOCKE, 2013). 

As ideias que surgem desse processo podem ser divididas em duas categorias 

fundamentais: as ideias primárias - que não podem ser separadas da matéria e estão sempre 

presentes, independentemente de as pessoas as observarem ou não, sendo que as 

exemplificações dessas ideias incluem características como tamanho, forma e movimento, que 

estão intrinsecamente ligadas à matéria e não variam com a percepção individual, as quais estão 

em contraste com as ideias secundárias, que são aquelas que podem ser separadas da matéria e 

só são percebidas quando a matéria correspondente é observada, sendo que as exemplificações 

dessas ideias incluem características como sabor e odor, que dependem da interação entre o 

observador e a matéria para serem percebidas (KLEINMAN, 2014, p. 79-81). Igualmente a 

Dooyeweerd, o filósofo inglês também faz objeções ao conceito de essência de Platão, o qual 

refere-se à ideia de que os seres humanos só conseguem identificar um indivíduo como 

pertencente a uma espécie devido à sua essência, porém ele demonstra uma opção diferente 

para essa ideia do filósofo grego (LEVENE, 2021, p. 121). 

Em decorrência disso, Herman se distancia do pensamento de Locke por fatores que 

segundo o autor são consequências do Humanismo. Portanto, ele defende que a teoria política 

humanista abrigava duas correntes de pensamento (DOOYEWEERD, 2015, p. 212). 

Primeiramente, uma vertente de natureza mais empírica, direcionada para a análise dos 

fenômenos sociais concretos e observáveis. Esta abordagem buscava compreender a política a 

partir da investigação dos fatos e eventos que ocorriam na sociedade. Dessa forma, Dooyeweerd 

lança sua crítica sobre sua forma de análise da realidade dos fenômenos sociais factuais, os 

quais ele entende que, na realidade ordinária, contêm partes necessárias para a interpretação do 

Estado. Porém, nem todos os fatos encontram-se presentes em nossa experiência sensitiva, mas 

existem pensamentos a priori (DOOYEWEERD, 2015, p. 229). 

Em segundo lugar, identificamos uma tendência mais apriorística, especialmente 

arraigada na Tradição do direito natural. Essa linha de pensamento procurava interpretar e 

justificar todos os laços e relações sociais por meio de um contrato social entre indivíduos. 

Aqui, a ênfase estava na formulação de princípios e ideias fundamentais que embasassem a 

organização política e social. A lei natural não seria uma norma meramente feita pelo contrato 

social, mas é algo além dele, cuja existência não depende de positivação (DOOYEWEERD, 

2015, p. 186-187).   

 Adiante, observa-se que para Locke existe uma soberania dentro do Estado que busca 

manter a proteção dos “direitos naturais” dos indivíduos e ela está no Legislativo. Para o 



57 

 

filósofo, o Poder Legislativo irá guiar as normas da sociedade, logo, ele seria o “poder supremo” 

para a sociedade. Todavia, mesmo que o filósofo faça referência ao Legislativo como a 

autoridade suprema sobre os demais Poderes, em última análise, existe uma autoridade ainda 

mais elevada, que transcende até mesmo o Legislativo. Esse poder repousa no povo, 

especificamente no grupo de proprietários com direito a voto – estando numa linguagem 

contemporânea, o “poder supremo” presente na “democracia”. O Legislativo, apesar de sua 

autoridade sobre os outros Poderes estabelecidos, atua apenas como um agente fiduciário e está 

sujeito a restrições específicas, conforme afirmado pelo autor. Para ele, o poder está nas mãos 

do povo, sendo este sujeito à devolução aos seus titulares originais, caso o Legislativo 

promulgue leis que claramente negligenciem ou contradigam os objetivos para os quais foi 

criado, a exemplo de revogar a confiança do povo. Estes, por sua vez, têm a prerrogativa de 

determinar onde restabelecer esse poder, a fim de garantir sua própria segurança e proteção 

(BARROS II, 2022, p. 38-39). 

Apesar de o “poder supremo” estar pautado na legislação, a qual o autor infere ser a 

representação do povo, Locke não é a favor de um voto universal. O autor, em sua análise, 

defende o direito ao voto, porém ele deveria ser ofertado somente a uma classe seleta da 

sociedade.  Em meio a isso, Dooyeweerd lança críticas à forma como é ofertado um sistema 

que seria representação da população, contudo somente uma parte poderia usufruir, mesmo que 

indiretamente, no poder Legislativo. Decorrendo dessa análise, o filósofo holandês observava 

uma contradição aos princípios de liberdade e igualdade defendidos por Locke e sua forma 

prática de modelo de representação política. Ele afirma:  

 

A concepção liberal do Estado de Locke não implica direito universal ao voto por 

parte de cada cidadão. Locke estava perfeitamente satisfeito com a limitação do direito 

de voto a uma classe social privilegiada, como foi o caso da monarquia constitucional 

inglesa da época dele. Liberdade e igualdade na "sociedade civil", na ordem privada 

legal, de modo algum implicavam igualdade dos direitos políticos dos cidadãos, e 

certamente não uma chamada "democracia econômica". O ideal democrático de 

Locke não se estendia além das exigências de que o rei exercitasse o poder legislativo 

apenas por meio do parlamento, o representante constitucional do povo, e que o rei 

estivesse sujeito a todas as leis do Parlamento. O ideal democrático de Locke se dirigia 

apenas contra a prerrogativa privada e o direito divino [droit divin] do monarca, uma 

vez que contradiziam tanto a ideia humanista da liberdade quanto da autonomia da 

personalidade humana, orientada para o que os ingleses chamam de "Estado de 

Direito" (DOOYEWEERD, 2015, p. 187). 

  

Mesmo em sua inconsistência em relação à formação do Poder Legislativo, observamos 

pontos de convergência entre Locke e Dooyeweerd, como em relação à divisão dos Poderes. 

Apesar da ausência de uma concepção completa para a divisão dos poderes dentro do Estado, 



58 

 

a qual só foi desenvolvida pelo pensador francês Montesquieu (1689-1755), o filósofo inglês 

lançou bases para “à ideia da separação e equilíbrio dos poderes legislativo, executivo e 

judiciário do Estado” (DOOYEWEERD, 2015, p. 188). O autor considerava fundamental a 

presença de um equilíbrio de poderes políticos, o que estava em total consonância com a 

supremacia legal do legislador. Ele procurou estabelecer esse equilíbrio ao restringir a 

frequência e a duração das sessões legislativas, de modo que o Poder Executivo não fosse 

excessivamente influenciado pela pressão política do Parlamento ao desempenhar suas funções. 

Embora Locke não tenha incluído o sistema judiciário em sua tríade de poderes, ele enfatizou, 

de maneira explícita, que a independência e a imparcialidade dos tribunais eram condições 

imprescindíveis para garantir as liberdades e os direitos individuais (DOOYEWEERD, 2015, 

p. 189). Este é, pois, um ponto de convergência com o pensamento de Dooyeweerd acerca da 

organização interna do Poder Judiciário. 

 

4.3 JEAN-JACQUES ROUSSEAU 

 

Jean-Jacques Rousseau (1712-1778) foi um filósofo que nasceu em Genebra, na Suíça, 

porém fez sua carreira na França, vivendo durante o Iluminismo. Em sua obra mais famosa, 

"O Contrato Social" (1762), Rousseau apresenta uma visão sobre o Estado e a sociedade. 

Rousseau parte do pressuposto de que o homem é naturalmente bom, mas que a sociedade o 

corrompe e o torna egoísta e individualista. Para ele, a solução para esse problema seria a 

criação de uma sociedade baseada na vontade geral, ou seja, na vontade de todos os membros 

da sociedade em conjunto. Essa sociedade seria regulada pelo Estado, que seria responsável 

por garantir que a vontade geral (volonté générale) fosse respeitada (KLEINMAN, 2014, p. 

57-59). 

Para Rousseau, o Estado é uma criação da vontade geral, e sua função é promover o 

bem comum. Ele acredita que a soberania deve ser exercida pelo povo, e não por uma pessoa 

ou grupo específico. Como ele diz em sua obra: 

 

De fato, cada indivíduo pode, como homem, ter uma vontade particular contrária ou 

dessemelhante à vontade geral que tem como cidadão. Seu interesse particular pode 

falar-lhe de um modo bem diferente do interesse comum; sua existência absoluta e 

naturalmente independente pode levá-lo a considerar o que deve à causa comum como 

uma contribuição gratuita, cuja perda será menos prejudicial aos outros do que o 

pagamento é oneroso para ele. Considerando a pessoa moral que é o Estado como um 

ser de razão, por não ser um homem, ele gozaria do direito do cidadão sem querer 

cumprir os deveres de súdito – injustiça cujo progresso causaria a ruína do corpo 

político (ROUSSEAU, 2007, p. 36). 

 



59 

 

Assim, o Estado seria uma democracia direta, em que todos os cidadãos teriam o direito 

de participar das decisões políticas. Rousseau defende que o Estado deve ter o poder de 

regulamentar a vida social, mas que esse poder deve ser limitado pela vontade geral (RIBEIRO, 

2017, p. 18-20).  

Em sua obra Discours sur l'origine et les fondements de l'inégalité parmi les hommes 

(Discurso sobre a origem e o fundamento da desigualdade entre os homens), Rousseau explora 

uma teoria intrínseca sobre a formação da sociedade civil. Ele argumenta que a propriedade 

privada desempenhou um papel central nesse processo. De acordo com autor, à medida que os 

indivíduos adquiriram propriedades, eles se tornaram mais ambiciosos, avarentos e, em última 

análise, maus. Essa transformação gerou um estado de guerra, onde as desigualdades e 

conflitos se multiplicaram. (ROUSSEAU, 1985, p. 91, 95, 107-108) 

Para resolver essa situação desvantajosa e restaurar a paz, os mais ricos da sociedade 

propuseram o estabelecimento de um contrato social. Esse contrato implicaria que todos os 

indivíduos concordariam em se submeter às leis criadas pelos homens, com o propósito de 

estabelecer obrigações mútuas entre os mais fracos e os mais poderosos. Isso, por sua vez, 

levaria à criação de um poder supremo, uma entidade resultante da combinação dos poderes 

de todos os indivíduos. (ROUSSEAU, 1985, p. 110-104) 

A ideia fundamental para o filósofo é que, através desse contrato social, as pessoas 

concordariam em renunciar a uma parte de sua liberdade natural em troca de proteção e 

segurança sob as leis acordadas. Esse contrato criaria uma estrutura que permitiria a 

coexistência pacífica e justa na sociedade civil, estabelecendo um sistema de governo em que 

o poder supremo representaria a vontade coletiva e a autoridade final. Dessa forma, ele defende 

a ideia de que a propriedade deve ser regulada pelo Estado, para garantir que a vontade geral 

seja respeitada, dessa forma garantindo a justiça social. 

Para Dooyeweerd, Rousseau desempenhou o papel de um defensor do valor humanista 

da liberdade. Para o filósofo suíço, a essência da personalidade humana não estava enraizada 

no rigor do pensamento científico, mas sim no sentimento de liberdade. A religião que 

Rousseau promovia não se baseava na razão, mas sim no âmbito dos sentimentos. Quando 

afirmou que a religião residia no coração e não na mente, ele não considerava o "coração" 

como o cerne religioso da vida humana, contrariando a Tradição calvinista, mas sim como o 

epicentro dos sentimentos. Além disso, ele interpretou a motivação intrínseca à natureza 

humana como um sentimento inato de liberdade (CARVALHO, 2006, p. 50). Segundo ele, no 

estado natural original dos seres humanos, eles viviam em um estado de inocência e felicidade, 

caracterizado pela liberdade e igualdade. No entanto, a cultura racionalista havia levado a 



60 

 

humanidade a um estado de escravidão e miséria. Essa cultura gerou desigualdade e submeteu 

as nações ao domínio de reis. Como resultado, praticamente não restava nenhum vestígio da 

personalidade humana livre e autônoma (DOOYEWEERD, 2015, p. 183). 

Na filosofia de Rousseau, os conceitos de soberania e vontade estão intrinsecamente 

conectados, de forma que a existência de um não é possível sem o outro. A soberania pode ser 

entendida como a expressão da vontade geral da comunidade, desempenhando um papel 

central em sua teoria política. Uma característica fundamental destacada por Rousseau é a 

inalienabilidade da soberania e da vontade geral, o que significa que elas não podem ser 

transferidas para terceiros. O soberano, representado pelo coletivo que representa o povo, é 

singular nesse contexto, pois não pode ser representado por ninguém além de si mesmo, uma 

distinção importante em relação ao pensamento de Hobbes. Essa distinção essencial está 

fundamentada na visão de que o poder pode ser delegado, mas a vontade, que serve como base 

da soberania, não pode ser representada. A ideia subjacente é que ninguém pode tomar decisões 

em nome de outra pessoa, pois isso eliminaria a autonomia do indivíduo representado 

(BARROS II, 2022, p. 41). 

Além disso, a soberania também é considerada inalienável, pois está intrinsecamente 

ligada à vontade geral. Essa perspectiva implica que os deputados em um governo não podem 

verdadeiramente representar o povo, mas, no máximo, agir como comissários encarregados de 

expressar a vontade geral. Qualquer lei proposta por esses deputados só pode ser considerada 

legítima se for ratificada pelo povo, enfatizando a importância do consentimento popular na 

determinação da autoridade das leis (ROUSSEAU, 1985, p. 36-37, 131/134). 

Rousseau reconhece a possibilidade de representação no Governo, mas destaca a 

necessidade de uma supervisão rigorosa sobre os representantes. Dado que esses representantes 

tendem a agir em seu próprio interesse, Rousseau propõe a substituição periódica deles para 

garantir que permaneçam alinhados com a vontade geral da comunidade. Esse princípio de 

controle estrito sobre os representantes desempenha um papel crucial na preservação da 

soberania e da vontade geral como princípios fundamentais da governança (NASCIMENTO, 

1991, p. 197-198). 

Rousseau, devido a sua visão de representação do poder, obteve conflito com os liberais 

clássicos, como Locke. No contexto do Liberalismo clássico, a democracia não era considerada 

como um objetivo principal, mas, ao invés disso, como um meio para salvaguardar os direitos 

civis individuais. Contudo, quando a democracia passou a ser posteriormente vista como um 

fim em si mesma [Selbstzweck], impulsionada pelo motivo humanista da liberdade, essa 



61 

 

perspectiva resultou em um desdobramento contrário aos princípios liberais. Rousseau foi uma 

figura chave nesse processo de evolução (DOOYEWEERD, 2015, p. 187). 

Um dos pontos de divergência entre Rousseau e Dooyeweerd está presente nessa 

questão da democracia. O filósofo holandês qualifica o suíço como sendo o apóstolo da 

democracia radical. Essa definição se deu devido ao fato de Rousseau idealizar uma 

democracia firmada em si mesmo e o seu representante ser a representação direta do povo. 

Todavia, Dooyeweerd entende que como uma sociedade é formada por um pluralismo de 

ideias, não há como uma democracia ser a representação completa do seu povo, mas somente 

o reflexo da maioria da população (DOOYEWEERD, 2015, p. 190). 

 Portanto, Dooyeweerd afirma que tal democracia propagado por Rousseau é totalitária 

em seus aspectos. Em suas análises dos contratualistas ele observa que tanto as ideias de Hobbes 

como de Rousseau dão margem para o totalitarismo e ameaça das esferas de soberania dentro 

da sociedade. Diante disso, o autor analisa:  

 

Como o Leviatã de Hobbes, a democracia radical de Rousseau é totalitária em todos 

os aspectos. Ela expressa o motivo humanista da liberdade de uma maneira 

radicalmente política, em antítese absoluta com o motivo bíblico da criação que 

sustenta o princípio da soberania das esferas. A noção de democracia radical contém 

a constatação paradoxal de que a maior liberdade de uma pessoa se encontra no total 

absolutismo do Estado. Como Rousseau declarou: "Uma pessoa deve ser forçada a ser 

livre" [On les Jorcera d'être libre] (DOOYEWEERD, 2015, p. 192). 

 

Dessa forma, Dooyeweerd analisa as ideias de Rousseau, como uma quebra das 

soberanias das esferas e dos papéis de cada instituição. Ele também observa nesse totalitarismo 

a quebra de um valor necessário para a sociedade, o qual é a propriedade privada. Para 

Dooyeweerd, a propriedade é um fator necessário de ser protegido pelo Estado dentro da esfera 

da justiça, sendo fundamental protegê-la até mesmo contra o próprio ente estatal. Com base 

nesses fatos, quando o filósofo suíço, idealiza um Estado que controla e regula a propriedade 

privada, a ideia de liberdade dada para o homem é quebrada. Nada mais passa a pertencer ao 

indivíduo, mas tudo ao Estado, de tal forma, que o Estado se torna a instituição superior entre 

todas as demais. As ideias propagadas por Rousseau estão em conflito direto com o princípio 

ordenador do método de Dooyeweerd (DOOYEWEERD, 2015, p. 191-193). 

Outra questão de conflito entre os filósofos está na ideia de divisão de Poderes. De 

acordo com o filósofo holandês, Rousseau rejeitava a ideia liberal da separação dos poderes 

políticos, com base na mesma razão. Ele considerava a soberania do povo como indivisível, 

uma vez que o direito inalienável do povo à livre autodeterminação e soberania não podia ser 

fragmentado. Dentro do quadro humanista proposto por Rousseau, foi questionado o que as 



62 

 

pessoas realmente ganhavam ao submeter-se a leis que não haviam sido criadas por elas 

enquanto cidadãos em suas posições públicas, mesmo que retivessem parte de suas vidas 

privadas e liberdade natural em relação ao Estado. Para Dooyeweerd, um Estado desse tipo era 

claramente considerado ilegítimo em relação às reivindicações inalienáveis da personalidade 

humana. Permanecia visto como uma instituição que promovia a escravidão. Somente em um 

Estado que se baseava na repressão e dominação, ou seja, um governo que era ilegal, de acordo 

com os ideais humanistas da personalidade, surgia a necessidade de proteger os direitos 

privados dos indivíduos e de preservar as demais liberdades naturais contra o tirano 

(DOOYEWEERD, 2015, p. 191-192). Apesar de haver embates acadêmicos sobre Rousseau 

ser defensor ou não de uma divisão de Poderes, principalmente pelo fato de ter nascido em um 

país menor e menos dividido, quando comparado aos outros contratualistas, além do fato de ser 

defensor da democracia direta, sua teoria não impossibilita totalmente a divisão de Poderes. Em 

consequência disso, Dooyeweerd entende a divisão de Poderes como um meio necessário para 

que não ocorra a quebra de soberania das esferas e evitar que o poder possa estar em um único 

ente político, sendo a ideia de Rousseau contrária a esse método de divisão. Diante disso, diz o 

autor: 

 

Mas para Rousseau, a questão crucial era a liberdade política. Ele se preocupava com 

os direitos inalienáveis do cidadão [droits du citoyen], os direitos dos seres humanos 

[droits de l'homme] receberem expressão público-legal. Rousseau agia como se 

estivesse religiosamente obcecado por garantir a liberdade autônoma da personalidade 

humana dentro dos limites do Estado. Nenhum elemento de livre autodeterminação 

poderia ser perdido quando as pessoas fizessem a transição do estado de natureza para 

o estado de cidadania. Se alguém cedesse apenas uma parte de sua liberdade natural 

no contrato social sem recebê-la novamente na forma superior dos direitos 

inalienáveis de cidadania ativa, então, a autodeterminação era inatingível. Para 

Rousseau, um sistema representativo como o da Inglaterra agredia a livre 

autodeterminação da humanidade. O povo soberano não pode ser "representado', pois 

a representação obriga as pessoas a abrir mão do direito à livre determinação para uma 

elite que pode impor a vontade dela sobre o povo de novo e, portanto, escravizá-lo 

(DOOYEWEERD, 2015, p. 191). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



63 

 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS  

 

 O presente trabalho relacionou-se com o debate da função do Estado. Ao ocorrer a 

exposição do amplo pensamento de Herman Dooyeweerd, é possível compreender com mais 

clareza a sua teoria do Estado, a qual esteve fundamentada no aspecto modal da Justiça. Dessa 

forma, o Estado é a única instituição criada para o fim da justiça, sendo o direito público uma 

forma de “lei que faz com que as leis sejam seguidas”, ou seja, o Estado “aplica uma justiça 

(pública) para que a justiça possa ser realizada.  

Em consequência dessa análise, pode-se contextualizar a aplicação da justiça em duas 

áreas, sendo a primeira na aplicação das leis e das normas, e a segunda na aplicação do bem-

estar social. Ambas as áreas possuem aspectos próprios, os quais são denominados de suas 

estruturas internas, que são necessárias para as caracterizar como Estado. Em decorrência 

dessas estruturas, são apresentadas as estruturas externas, as quais sofrem mudanças 

decorrentes do aspecto formativo humano (ou cultural), sendo que essas suas variações não 

implicam em uma perda da caracterização da coisa, devido a sua plasticidade.  

 Para Dooyeweerd, existem pontos essenciais dentro do sistema jurídico do Estado, os 

quais se caracterizam como sua estrutura interna. O sistema deve ser público, ocorrendo a 

necessidade da divisão dos Poderes Legislativo e Judiciário, da criação livre de partidos 

políticos deve ser livre e de um sistema processual legal. Além do mais, uma característica do 

Estado é o seu poder de espada. Contudo, o filósofo enfatiza que, jamais, essa força deve ser 

usada como uma forma de tirania contra o seu povo, mas somente para manter a aplicação da 

justiça dentro das leis. Para além, é demonstrada a existência de estruturas na própria legislação, 

a saber, uma interna (com uma lei constante e universal) e uma externa (com lei adequada à 

realidade social de cada Estado). 

 Dooyeweerd, em sua teoria social, também enfatizou como o Estado deve se comportar 

em relação ao bem-estar social. Para isso, ele dialoga com a relação do Estado com as 

comunidades internas, externas e os seus indivíduos. Assim, é demonstrado como devem 

ocorrer as relações, mantendo-se presentes as funções de cada integrante e resguardando a 

liberdade e ausência de autoritarismo.  

 Dessa forma, é realizado um diálogo com os filósofos contratualistas, demonstrando 

seus pontos de equivalência e divergência. Inicialmente, realiza-se uma análise do filósofo 

Thomas Hobbes, cuja concepção de um Estado soberano e a liberdade individual representam 

os principais pontos abordados nas críticas de Dooyeweerd em suas obras. Adiante, é analisado 

John Locke, o qual apesar de possuir pontos de equivalência com o teórico holandês em alguns 



64 

 

princípios de seu Liberalismo, se distingue em relação ao entendimento do contrato social para 

a criação de direitos fundamentais e em sua visão acerca da democracia. Por fim, é analisado 

Jean-Jacques Rousseau, cuja visão acerca da propriedade privada e a autoridade do Estado sobre 

a mesma, demonstra, para Dooyeweerd, uma relevante distinção de sua teoria de soberania das 

esferas sociais. Além do mais, o filósofo faz críticas sobre questões como democracia, 

representação política e divisão de poderes. 

 Em consequência da explanação, observamos o amplo pensamento de Herman 

Dooyeweerd e sua importância para Ciência Política e a Filosofia do Direito. O pensamento 

desse filósofo encontra seu motivo-base na “criação, queda e redenção”, assim, ele entende que 

todas as coisas foram feitas por um Criador, o qual não está inserido na realidade temporal, e 

todas as coisas sofreram uma queda, ou seja, foram “manchadas” pelo pecado. Assim, todo ser 

ou coisa nessa realidade está naturalmente afetado pelo pecado. Contudo, o teórico entende que 

há uma redenção para todas as coisas, e ela se encontra em Jesus Cristo, o qual reconcilia o 

homem com Deus, trazendo para o mundo o ministério da reconciliação. Diante disso, a teoria 

social de Dooyeweerd se baseia em uma cosmovisão cristã, a qual entende o Estado não como 

uma figura absoluta, nem que trará um sentido para a vida dos indivíduos e a solução de todos 

os problemas, mas sim uma instituição que pode diminuir as consequências do pecado e 

reconciliar a sociedade, através de seu papel, para Cristo. Como disse Abraham Kuyper:  

 

O lado-claro também, por uma humanidade pecaminosa, sem divisão de estados, sem 

lei e governo e sem autoridade governante, seria um verdadeiro inferno sobre a terra; 

ou ao menos uma repetição daquilo que existiu sobre a terra quando Deus afogou a 

primeira raça degenerada no dilúvio. Portanto, o Calvinismo tem, através de sua 

profunda concepção do pecado, exposto a verdadeira raiz da vida do Estado, e nos 

tem ensinado duas coisas: primeira – que devemos agradecidamente receber da mão 

de Deus a instituição do Estado com seus magisTrados como meio de preservação 

agora, de fato, indispensável. E por outro lado também que, em virtude de nosso 

impulso natural, devemos sempre vigiar contra o perigo que está escondido no poder 

do Estado para nossa liberdade pessoal (KUYPER, 2022, p. 144). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



65 

 

REFERÊNCIAS 

 

BARROS II, Fábio Romero Virgolino. Teoria das esferas de soberania de H. Dooyeweerd: 

uma teoria da liberdade das comunidades civis. 2022. 159 f. Dissertação (MesTrado) curso de 

Ciência Política e Relações Internacionais, Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2022. 

 

CALVINO, João. A instituição da religião cristã, tomo 1: Livros I e II. São Paulo: Editora 

UNESP, 2008. 

 

CARVALHO, Guilherme Vilela Ribeiro de. Herman Dooyeweerd, reformador da razão. In: 

DOOYEWEERD, Herman. No crepúsculo do pensamento ocidental: estudos sobre a 

pretensa autonomia do pensamento filosófico / Herman Dooyeweerd. Introdução editorial. 

Trad. de Guilherme Vilela Ribeiro de Carvalho; Rodolfo Amorim Carlos de Souza. São Paulo: 

Hagnos, 2010. 

 

CARVALHO, Guilherme Vilela Ribeiro de. Introdução à filosofia cristã: uma introdução à 

filosofia na Tradição reformacional. Minas Gerais: Centro Kuyper de Estudos Cristãos, 2005. 

 

CARVALHO, Guilherme Vilela Ribeiro de. Poder político e justiça social na filosofia 

reformacional de Herman Dooyeweerd. In: Revista Eletrônica de Ética e Cidadania, 

Mackenzie, São Paulo, v. 1, n.1, p. 30-50, 2006. Disponível em: 

<http://www.mackenzie.com.br/fileadmin/Graduacao/EST/Publicacoesartigos/carvalho_3.pdf

>. Acesso em: 10 de setembro de 2023. 

 

CHAPLIN, Jonathan. Defining “Public Justice” in a Pluralistic Society: Probing a Key Neo-

Calvinist Insight. Pro Rege, March 2004, p. 1-11. 

 

CLOUSER, Roy A. A Brief Sketch of the Philosophy of Herman Dooyeweerd. Axiomathes. 

v. 20, 30-17, 2010. Disponível em: <https://doi.org/10.1007/s10516-009-9075-2>. Acesso em: 

18 de maio de 2023. 

 

CLOUSER, R. O mito da neutralidade religiosa: Um ensaio sobre a crença religiosa e o 

seu papel no pensamento teórico. 1. ed. Brasília, DF: Monergismo, 2020. Ebook não 

paginado. 

 

CLOUSER, R. Passo a passo para uma Teoria Não Reducionista da Realidade. p. 17, nov. 

2018. – Disponível em: < https://www.cristaosnaciencia.org.br/content/uploads/Passo-apasso-

para-uma-Teoria-N%C3%A3o-Reducionista-da-Realidade-Roy-Clouser.pdf >. 

 

DOOYEWEERD, Herman. A Christian Theory of Social Institutions. La Jolla, Califórnia: 

The Herman Dooyeweerd Foundation, 1986. 

 

DOOYEWEERD, Herman. A New Critique of Theoretical Thought. v. I: the necessary 

presuppositions of philosophy. Philadelphia: The Presbyterian and Reformed Publishing 

Company, 1969. 

 

DOOYEWEERD, Herman. A New Critique of Theoretical Thought. v. II: the general theory 

of the modal spheres. Ontario, Canadá: Pandeia Press, 1984. 

 



66 

 

DOOYEWEERD, Herman. A New Critique of Theoretical Thought. v. III: the structures of 

individuality of temporal reality. Ontario, Canadá: Pandeia Press, 1984. 

 

DOOYEWEERD, Herman. A New Critique of Theoretical Thought. v. IV: index of subjects 

and authors. Ontario, Canadá: Pandeia Press, 2016. 

 

DOOYEWEERD, Herman. Estado e soberania: ensaios sobre cristianismo e política / Herman 

Dooyeweerd. Trad. de Leonardo Ramos, Lucas G. Freire, Guilherme de Carvalho. São Paulo: 

Vida Nova, 2014. 

 

DOOYEWEERD, Herman. No crepúsculo do pensamento ocidental: estudos sobre a 

pretensaautonomia do pensamento filosófico / Herman Dooyeweerd. Trad. de Guilherme Vilela 

Ribeiro de Carvalho; Rodolfo Amorim Carlos de Souza. São Paulo: Hagnos, 2010. 

 

DOOYEWEERD, Herman. Raízes da cultura ocidental / Herman Dooyeweerd. Trad. de 

Afonso Teixeira Filho. São Paulo: Cultura Cristã, 2015. 

 

DOOYEWEERD, Herman. Struggle for a Christian Politics. [S.l.] Paideia Press: 

Reformational Publishing Project, 2012. 

 

DOOYEWEERD, Herman. The Christian Idea of the State. Nutley, New Jersey: Craig Press, 

1978. 

 

DULCI, Pedro Lucas. Em cada esfera da realidade: as contribuições de Abraham Kuyper para 

a vida cristã integral. In: O problema da pobreza: a questão social e a religião cristã / Abraham 

Kuyper. Trad. Minka Lopes. Rio de Janeiro, RJ: Thomas Nelson Brasil, 2020. 

 

GODFREY, Robert W. Calvino e o Calvinismo nos Países Baixos. In: REID, Stanfort W. (Ed.). 

Calvino e sua influência no mundo ocidental. São Paulo: Casa Editora Presbiteriana, 1990. 

 

HOBBES, Thomas. Leviatã: matéria, forma e poder de um estado eclesiástico e civil. [S.l.]: 

Editora Vozes, 2020. 

 

MCINTIRE, C. T. The Legacy of Herman Dooyeweerd. [S.l.] Lanham, Md.: University Press 

of America, 1985. 

 

PAZ, Anderson Barbosa. Ordem política em Herman Dooyeweerd. 2022. 120 f. Dissertação 

(MesTrado) Curso de Filosofia, Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2022. 

 

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Discurso sobre a origem da desigualdade entre os homens. São 

Paulo: Abril, 1985. 

 

ROUSSEAU, Jean-Jacques. O Contrato Social. [S.l.]: L&Pm Editores, 2007. 

 

KALSBEEK, L. Contornos da filosofia cristã. Trad. de Rodrigo Amorim de Souza. São Paulo: 

Cultura Cristã, 2015. 

 

KLEINMAN, P. Tudo o que você precisa saber sobre filosofia. Trad Cristina Sant´Anna. São 

Paulo: Editora Gente, 2014. 

 



67 

 

KUYPER, Abraham. Calvinismo. [S.l.]: Editora Cultura Cristã, 2022. 

 

KUYPER, Abraham. O problema da pobreza: a questão social e a religião cristã / Abraham 

Kuyper. Trad. Minka Lopes. Rio de Janeiro, RJ: Thomas Nelson Brasil, 2020. 

 

LEVENE, L. A história da filosofia para quem tem pressa. [S.l.]: Editora Valentina, 2021. 

 

LOCKE, John. Draft A do ensaio sobre o entendimento humano. [S.l.]: SciELO Editora 

UNESP, 2013. 

 

LOCKE, John. Segundo Tratado sobre o Governo Civil e outros escritos. Petrópolis: Vozes 

de bolso, 2019. 

 

RIBEIRO, Josuel Stenio da Paixão. Os contratualistas em questão: Hobbes, Locke e 

Rousseau. Prisma Jurídico, São Paulo, n. 1, p. 3-24, 2017. Disponível em: 

<https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=93453803002>. acesso em 05 de março de 2021. 

 

SKILLEN, James W. Covenant of Grace to Equitable Public Pluralism: The Dutch Calvinist 

Contribution. Calvin Theological Journal, Londres, v. 1, n. 31, p. 67-96, abr. 1996. 

 

SOUZA, E. B.; PINHEIRO, V.S.. Estado e soberania na filosofia protestante: uma introdução 

ao debate holandês do século xx. Passagens: Revista Internacional de História Política e 

Cultura Jurídica, [s.l.], v. 13, n. 1, p. 129-147, 31 jan. 2021. Passagens. 

http://dx.doi.org/10.15175/1984-2503-202113106. 

 

SPIER, Johannes Marinus. O que é a filosofia calvinista? Johannes Marinus Spier. Trad. de 

Felipe Sabino de Araújo Neto. Brasília: Monergismo, 2019. 

 

VIANA, D. T. Introdução ao pensamento reformacional de Herman Dooyeweerd. Revista 

Summae Sapientiae, v. 1, n. 1, p. 116–138, 31 out. 2018. 

 

WOLTERS, Albert. Glossário. In: Contornos da filosofia cristã / L. Kalsbbeek. Trad. de 

Rodrigo Amorim de Souza. São Paulo: Cultura Cristã, 2015. 

 

WOLTERS, Albert. Glossário. In: Raízes da cultura ocidental / Herman Dooyeweerd. Trad. 

de Afonso Teixeira Filho. São Paulo: Cultura Cristã, 2015. 

 

WOLTERSTORFF, N. Until justice and peace embrace: the Kuyper lectures for 1981 

delivered at the Free University of Amsterdam. Grand Rapids, Michigan: William B. Eerdmans 

Publishing Company, 1987. 

 

ZYLSTRA, Bernard, Introdução. In: Contornos da filosofia cristã / L. Kalsbeek. Trad. de 

Rodrigo Amorim de Souza. São Paulo: Cultura Cristã, 2015. 

 

 


	8167464736994f29d39227122b173b49a75f664bb6556dc0f6729860df40a681.pdf
	e738406b4e549d465330eca610c138116ce68bcffb53079bb5378046e4f22983.pdf
	8167464736994f29d39227122b173b49a75f664bb6556dc0f6729860df40a681.pdf

