
 

 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA – UFPB 

CENTRO DE CIÊNCIAS JURÍDICAS – CCJ 

COORDENAÇÃO DO CURSO DE DIREITO – CAMPUS JOÃO PESSOA 

COORDENAÇÃO DE MONOGRAFIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CLARISSE MACK DA SILVA CAMPOS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PODE UMA TRAVESTI CURSAR DIREITO? UMA ANÁLISE 

AUTOETNOGRÁFICA SOBRE SER “A PRIMEIRA MULHER TRAVESTI NO 

CURSO DE DIREITO DO CCJ UFPB” À LUZ DO TRANSFEMINISMO JURÍDICO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA 

2024 



 

CLARISSE MACK DA SILVA CAMPOS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PODE UMA TRAVESTI CURSAR DIREITO? UMA ANÁLISE 

AUTOETNOGRÁFICA SOBRE SER “A PRIMEIRA MULHER TRAVESTI DO 

CURSO DE DIREITO DO CCJ – UFPB” À LUZ DO TRANSFEMINISMO JURÍDICO 

 

 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado 

ao Curso de Graduação em Direito de João 

Pessoa do Centro de Ciências Jurídicas da 

Universidade Federal da Paraíba como 

requisito parcial da obtenção do grau de 

Bacharel em Direito. 

 

Orientador: Prof. Dr. José Baptista de Mello 

Neto 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA 

2024



C198p Campos, Clarisse Mack da Silva.
         Pode uma travesti cursar direito? uma análise
      autoetnográfica sobre ser "a primeira mulher travesti
      no curso de direito do CCJ UFPB " à luz do
      transfeminismo jurídico / Clarisse Mack da Silva
      Campos. - João Pessoa, 2024.
         52 f.

         Orientação: José Baptista de Mello Neto.
         TCC (Graduação)  - UFPB/CCJ.

         1. Travesti. 2. Direito. 3. Gênero. 4.
      Transfeminismo. 5. Autoetonografia. I. Mello Neto, José
      Baptista de. II. Título.

UFPB/CCJ                                               CDU 34

Catalogação na publicação
Seção de Catalogação e Classificação

Elaborado por Lucimário Dias dos Santos - CRB-15/645



CLARISSE MACK DA SILVA CAMPOS 

PODE UMA TRAYESTICURSAR DIREITO2 UMA ANÁLISE 
AUTOETNOGRÁFICA SOBRE SER"A PRIMEIRA MULHER TRAVESTI DO 

CURSO DE DIREITO DO CCJ - UFPB" À LUZ DO TRANSFEMINISMO JURÍDICO 

BANCA EXAMINADORA: 

Trabalho de Conclusào de Curso aprcscntado 
ao Curso de Graduação em Dircito de João 
Pessoa do Centro de Ciências Juridicas da 
Universidade Federal da Paraiba como 
requisito parcial da obtenção do grau de 
Bacharel em Direito. 

DATA DA APROVAAÇÃO: 17 DE ABRIL DE 2024 

Prat. 

Orientadora: Prof. Dr. Jos� Baptista de Mello 
Neto 

Bapista de Mello Neto 
(ORIENTADOR) 

Profa. Dra. Antonella Bruna Machado Torres Galindo 
(AVALIADORA) 

wiles Coutinto vieira Caulhh ine 
(AVALLADORA) 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho à minha travesti-trans-

ancestralidade, a mim mesma, à minha mãe (In 

memorian), à minha família, a meu orientador Zé 

Neto, aos meus amigos e amigas, ao Centro de 

Ciências Jurídicas, à UFPB, ao Núcleo de 

Diversidade da Defensoria Pública, à Dra. Maria dos 

Remédios e Dra. Aldaci, às minhas colegas de 

trabalho na Defensoria, às minhas mestres travestis e 

trans que me antecederam e que me dão toda a força 

epistemológica para romper os grilhões do trans-

epistemicídio.  

  



 

AGRADECIMENTOS 

 

A mim, mas no meu eu cabem muitas/os daquelas/es que me atravessam.  

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Eu não sou livre enquanto alguma mulher não o for, 

mesmo que as correntes dela forem muito diferentes 

das minhas. 

 

Audre Lorde 

  



 

RESUMO 

 

Inicialmente, ao repensar teórico-filosoficamente o direito, retirando a pergunta central sobre 

“o que é o direito?” e realocando o questionamento “direito para quem?” buscamos estruturar 

não dogmaticamente, mas em aberto, algumas bases para uma outra teoria do direito, que 

emerge da necessidade de se pensá-lo a partir de uma travesti. Ao buscarmos compreender se 

uma travesti pode ou não cursar o direito, queremos questioná-lo sob o olhar de gênero, (re) 

pensando os (não) lugares epistemológicos que histórico-socialmente foram destinados à esta 

identidade. A partir da metodologia de pesquisa documental, normativa e autoetnográfica, 

buscamos na decolonialidade, no direito das subalternidades, no direito antidiscriminatório e 

na análise de gênero, um lugar possível para um direito que também seja travesti. Nesta 

pesquisa sujeita e objeto confluem em si mesmos, uma vez que o conceito central da 

travestilidade atravessa indissociavelmente a pesquisadora, sem que se possa soltar. Ao fim, 

ao compreender quais as bases de um caminho possível para uma outra teoria/filosofia do 

direito, desaguamos em um direito travesti, capaz de encher de esperança os corpos-potência 

que rompem com o trans-epistemicídio jurídico e podem, enfim, encontrar um lugar de acesso 

e permanência nos cursos jurídicos do país. 

 

Palavras-chave: Travesti. Direito. Gênero. Transfeminismo. Autoetonografia.  

  



 

RESUMEN 

 

Inicialmente, repensando teórica y filosóficamente el derecho, eliminando la pregunta central 

sobre “¿qué es el derecho?” y reubicar la pregunta “¿derecho para quién?” buscamos 

estructurar, no dogmáticamente, sino abiertamente, unas bases para otra teoría del derecho, 

que surge de la necesidad de pensarlo desde una perspectiva travesti. Cuando buscamos 

comprender si una travesti puede o no estudiar derecho, queremos cuestionarlo desde una 

perspectiva de género, (re)pensando los lugares (no)epistemológicos que histórica y 

socialmente estaban destinados a esta identidad. Utilizando metodología de investigación 

documental, normativa y autoetnográfica, buscamos en la decolonialidad, en el derecho de las 

subalternidades, en el derecho antidiscriminación y en el análisis de género, un lugar posible 

para un derecho que también es travesti. En esta investigación, sujeto y objeto convergen 

dentro de sí mismos, ya que el concepto central de travestilidad permea inseparablemente la 

investigadora, sin poder soltarlo. Al final, al comprender las bases de un posible camino hacia 

otra teoría/filosofía del derecho, terminamos en un derecho travesti, capaz de llenar de 

esperanza los órganos de poder que rompen con el transepistemicidio jurídico y pueden, 

finalmente, encontrar una solución. lugar de acceso y permanencia en las carreras jurídicas del 

país. 

 

Palabras clave: Travesti. Derecho. Género. Transfeminismo. Autoetnografía. 

  



 

 

Sumário 

 

1 INTRODUÇÃO ..................................................................................................................... 9 

2 DIREITO PARA QUEM? AS BASES ANALÍTICAS PARA (UMA OUTRA) 

TEORIA/FILOSOFIA DO DIREITO .................................................................................. 13 

2.1 Direito, Colonização e Silenciamento: a decolonialidade e o direito das 

subalternidades como lugar travesti frente ao trans-epistemicídio jurídico .................... 14 

2.1.1 Trans-epistemicídio jurídico: o direito, a colonização e a morte dos saberes e 

identidades travestis ........................................................................................................... 16 

2.1.2 O direito das subalternidades frente ao direito como força, poder e violência: 

pensando a revolução a partir das margens ....................................................................... 19 

2.2 O direito antidiscriminatório como ferramenta analítica para uma análise 

transfeminista do direito ......................................................................................................... 21 

2.3 Direito e gênero: o transfeminismo jurídico como possibilidade contra-

epistemológica ........................................................................................................................... 23 

3 TRANSFEMINISMO JURÍDICO: SURGE UMA NOVA EPISTEMOLOGIA 

JURÍDICA E MÉTODO DE ANÁLISE DO DIREITO ..................................................... 31 

3.1 A Cisnormatividade Jurídica como Conceito Central do Transfeminismo Jurídico 32 

3.2 Necrotransfobia: a face estrutura da crueldade contra as trans-identidades ............ 35 

3.3 Um Direito Transfeminista: apontamentos jurídicos acerca das normas de proteção 

às trans-identidades ................................................................................................................. 37 

4 O DIREITO É (E DEVE SER) TRAVESTI! UMA AUTOETNOGRAFIA 

TRANSFEMINISTA .............................................................................................................. 40 

4.1 Do eu ao eu travesti e do eu travesti ao eu travesti do direito: por que uma 

autoetnografia? ......................................................................................................................... 40 

4.2 Que lugar uma travesti ocupa/deve ocupar? .................................................................. 44 

4.3 Lugar de travesti é onde ela quiser: a travestilidade toma/ocupa o direito ................ 45 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS .............................................................................................. 46 

REFERÊNCIAS ..................................................................................................................... 47 

 



9 

1 INTRODUÇÃO 

 

O direito, enquanto sistema normativo, mas também enquanto campo do saber, e 

portanto, epistemologia, além de exercer controle sobre a vida das pessoas em sociedade, 

também se baseia em estruturas discursivas de saberes hegemônicos. Além disso, as carreiras 

jurídicas envolvem algo que, diferentemente de outras formas de trabalho ou profissão, dizem 

respeito ao exercício direto de funções do Estado, resultando na noção de que as ciências 

jurídicas enquanto instrumentos de saber-poder são utilizadas para fundamentar o exercício do 

próprio Estado. Desse modo, compreendemos que existe uma rede colonial de poderes que 

envolvem o direito enquanto sistema normativo, rede esta que envolve o próprio poder do 

Estado, que cria o direito e que exerce seu poder baseado nele, inclusive para sua própria 

manutenção, o que consequentemente afasta certos grupos e indivíduos do centro das ciências 

jurídicas, uma vez que não estão em mesmo no centro da sociedade.  

Sob esse viés, buscamos investigar em nossa pesquisa um determinado grupo 

subalternizado historicamente, inclusive pelo próprio exercício do direito enquanto sistema 

regulador da identidade de gênero, estabelecendo como problema de pesquisa o 

questionamento “pode uma travesti cursar direito?”. A priori nos parece uma pergunta 

bastante simples, cuja resposta seria “sim, obviamente! Basta que cumpra com os requisitos 

de admissão e acesso ao ensino superior”, contudo ao internalizar este questionamento a partir 

da minha própria experiência e da ausência ou da pouca presença de travestis nas carreiras 

jurídicas, nos parece que existe uma estrutura, inclusive reforçada pela epistemologia jurídica, 

que, no mínimo, afasta essas pessoas dos cursos jurídicos e, em consequência, dessas 

carreiras.  

Quando afirmo que me utilizo da minha própria experiência me baseio no fato de que 

sou a primeira mulher travesti a ingressar no curso de direito do Centro de Ciências Jurídicas 

– CCJ da Universidade Federal da Paraíba – UFPB. Neste sentido, ao compreender 

autoetograficamente que não se trata de uma posição de privilégio, mas que deve haver um 

questionamento, o incômodo por não terem outras iguais a mim me fez refletir sobre a própria 

teoria e filosofia do direito, a história das ciências jurídicas, e a produção do conhecimento em 

direito, as quais, em pesquisa bibliográfica, me parecem atravessadas por uma ótica que não 

vislumbra a minha existência enquanto pessoa, mas que me põe como persona non grata ou 

outriedade.  

Ao passo que, ao analisar as estruturas sociais, percebemos em nossa pesquisa que há 

a existência de uma violência estrutural, baseada na morte de identidades dissidentes baseadas 



10 

no gênero, a qual denominamos de necrotransfobia, conceito e este que será abordado em 

capítulo oportuno. Desse modo, traçamos um paralelo entre a minha existência enquanto 

sujeita de pesquisa e pesquisadora, nos valendo da pesquisa autoetnográfica, mas também 

buscamos construir categorias de análise a partir da pesquisa bibliográfica e documental.  

Metodologicamente, construímos nosso trabalho a partir de três meios de se construir 

conhecimento, baseando nosso estudo na pesquisa bibliográfica, na pesquisa documental e, 

por fim, na autoetnografia. Em um primeiro momento buscamos nos valer de um referencial 

teórico que nos ajudasse a compreender o fenômeno jurídico enquanto sistema normativo, 

fruto de uma colonização eurocêntrica, e que exercer poder, violência e opressão sobre certas 

identidades, além de não ser lido sob a perspectiva de gênero.  

Para tanto, encontramos em autores decoloniais como Spivak e Moreira, categorias de 

conhecimento que nos ajudam a compreender os processos de silenciamento coloniais 

destinados a obscurecer os saberes, vivências e modos de ser e viver no mundo dos grupos 

subalternizados, o que resulta na construção de intelectualidades hegemônicas que falam por 

eles e que os silenciam.  

Ao alinha à critica decolonial ao direito à perspectiva de gênero em Viviane Vergueiro 

entendemos que a ciscolonialidade do saber atravessa as travestilidades enquanto grupo 

subalternizado, construindo uma normatividade que exerce sobre essas identidades opressão e 

impossibilidade de existência sem a vivência de violências. Deste modo, em Sara York e 

outras autoras transfeministas tecemos uma crítica ao que é nomeado como transepistemicídio 

e trouxemos este conceito ao universo jurídico ao perceber que dele deriva um 

transepistemicídio jurídico, o qual seria o uso direito enquanto sistema normativo para apagar, 

matar e roubar saber transcentrados.  

Após a compreensão de que o direito é fruto de um sistema colonial e perceber a 

crítica decolonial que exerce a função inversa construindo uma contra-epistemologia, 

entendemos em Walter Benjamim a existência do direito enquanto poder, violência e opressão 

que busca manter a si mesmo enquanto sistema. Desse modo, apenas a partir da resistência 

dos grupos subalternizados pela revolução é que se é possível um outro direito, capaz de 

romper com aquele silenciamento tão bem descrito por Spivak.  

Surge com isso a necessidade de olharmos para o direito das subalternidades, capaz de 

ser construído e elaborado pelos grupos historicamente vulnerabilizados, e sendo fruto de suas 

lutas e resistências históricas, bem como suas contra-epistemologias.  

Ao direito decolonial e ao direito das subalternidades enquanto fundamentos teórico-

críticos de uma outra epistemologia e teoria do direito unem-se o direito antidiscriminatório, 



11 

que reconhece estes processos históricos de discriminação negativa e propõe instrumentos de 

reparação e o direito à luz do gênero, com o feminismo não apenas enquanto movimento 

sociopolítico de reivindicação de direitos, mas como meio de análise crítica da ciência 

jurídica.  

O feminismo jurídico, ao tensionar o formalismo jurídico, as categorias hegemônicas 

do direito e a sua coerência e unicidade, percebe os arranjos estruturais que servem como 

ferramentas de opressão as mulheridades, como o patriarcado e o machismo, que operam 

atravessando a produção teórica do direito, fornecendo categorias que não reconhecem as 

mulheridades como iguais, mas como outriedades.  

Do feminismo como teoria crítica do direito propomos o transfeminismo jurídico, 

derivado do próprio transfeminismo enquanto corrente ou vertente feminista. O 

transfeminismo é, como o feminismo, ao mesmo tempo movimento sociopolítico de 

reivindicação de direitos que historicamente resiste em meio as opressões e violências vividas 

por pessoas trans-travesti-gênero, e método científico de análise social, com suas categorias 

próprias e conceitos centrais, tais como a cisgeneridade e a cisnormatividade.  

Destes conceitos transfeministas transpomos em nosso trabalho seus sentidos para uma 

análise transfeminista do direito, construindo as categorias de análises denominadas de 

cisnormatividade jurídica e necrotransfobia, sendo a primeira uma compreensão conceitual do 

uso do direito para manutenção da cisgeneridade como norma, e a segunda o resultado dessa 

normatização no que tange às violências estruturais que pessoas dissidentes de gênero 

enfrentam, tais como assassinato, expulsão familiar, evasão escolar, ausência de trabalho, 

prostituição compulsória, e outras.  

Desse modo, defendemos a possibilidade epistemológica de responder a pergunta da 

teoria do direito: “direito para quem?” como uma subpergunta ao questionamento “pode uma 

travesti cursar direito?”  

À travestilidade é dada a possibilidade de cursar o direito e de se estabelecer dentro de 

uma carreira jurídica apenas se, dentro da epistemologia jurídica, da teoria do direito, da 

filosofia do direito, houver espaço para o transfeminismo jurídico enquanto método de análise 

e teoria crítica, baseado nas concepções analíticas do direito decolonial, do direito das 

subalternidades, do direito antidiscriminatório e do direito à luz do gênero pela crítica 

feminista.  

Ao fim, ao analisar não se pode desprender esta que vos escreve de sua pesquisa, uma 

vez que se trata de uma mulher travesti periférica, paraibana, nordestina e que conseguiu 

romper, com ajuda da trans-travesti-ancentralidade, das guias e dos guias espirituais, do apoio 



12 

da família e de amigos, e do apoio incondicional de seu orientador, os grilhões do 

transepistemicídio jurídico e chegar ao curso de direito, ousamos em trazer às ciências 

jurídicas a possibilidade de se ter um conhecimento também a partir da própria sujeita de 

direitos.  

Neste sentido, estabelecemos uma pesquisa autoetnográfica, analisando a partir da 

própria pesquisadora aquilo que teorizou, construindo e (des)construindo noções, conceitos, 

teses e se permitindo ser. Teorizamos a partir de Sarte uma compreensão da travestilidade 

como existência que se faz em sua essência, que surge antes de existir, porque não existe 

enquanto não se percebe que se pode ser. Tensionamos, portanto, o próprio conceito do direito 

de existir para (re) pensar o direito de ser quem se é.  

  



13 

2 DIREITO PARA QUEM? AS BASES ANALÍTICAS PARA (UMA OUTRA) 

TEORIA/FILOSOFIA DO DIREITO 

 

A discussão sobre o sentido e o alcance do termo direito perpassa por inúmeras 

elaborações teóricas e exige uma longa disposição de pesquisa, para então compreendermos 

que haverá sempre uma questão ontológica em aberto, porque a resposta a “o que é o direito?” 

parece não se sedimentar nem se compreender em razão das limitações da linguagem, da 

semântica, da epistemologia, da racionalidade humana, da filosofia, ou por qualquer outra. 

Nesse sentido, não será uma monografia de apenas algumas laudas que terá como escopo 

responder uma pergunta tão profunda e quiçá sem resposta, aliás compreendemos que é 

justamente a abertura desta lacuna ontológica que abrilhanta ainda mais a teoria e a filosofia 

do direito.  

Aos estudantes das ciências jurídicas, logo ao início do curso de graduação, é comum 

que se faça esta provocação, até para perceber hermeneuticamente qual a escola que atravessa 

a compreensão da interpretação do direito que os levam a compreendê-lo. Contudo, iremos 

neste trabalho não realizar um esforço teórico-filosófico para descobrir qual resposta se 

adequaria mais a esta pergunta, porém, compreendendo que temos objetivos mais práticos na 

construção de uma ciência jurídica, inclusiva e antidiscriminatória, voltada à promoção de seu 

acesso e permanência por todas as pessoas, e em particular, as travestilidades, discorreremos 

nos subtópicos a seguir sobre o direito que queremos e a quem este se destina.  

Desse modo, não se trata de um esforço meramente teórico-filosófico, o qual 

consideramos importante, mas da efetivação de uma epistemologia jurídica outra, que 

fundamenta um direito decolonial, das subalternidades, antidiscriminatório e lido a partir do 

olhar de gênero. Sob esse viés, essas serão as ferramentas analíticas que fundamentam a 

pergunta “direito para quem?” muito mais do que “o que é o direito?”, pois não desejamos 

enfatizar as noções meramente filosóficas ou teóricas do direito, mas buscar a partir das 

subjetividades subalternizadas a construção de um lugar no direito para todas as pessoas.  

Destarte, para a compreensão do que propomos neste trabalho, realizaremos 

inicialmente, a análise de algumas bases para um direito para todas as pessoas e capaz de 

garantir acesso à travestilidade, a saber: a decolonialidade jurídica, o direito das 

subalternidades, o direito antidiscriminatório e o olhar de gênero. Ao fim, podemos entender a 

partir destas bases, que é possível um direito travesti, que se coloca como decolonial, 

subalterno, antidiscriminatório, e inclusivo para com todas as mulheridades, termo que pode 

ser compreendido nos dizeres de Letícia Nascimento (2021, p.19):  



14 

 

Utilizo o termo “mulheridades”, e não mulher, no singular, para demarcar os 

diferentes modos pelos quais podemos produzir estas experiências sociais, pessoais e 

coletivas. Além disso, a ideia também é conferir movimentos de produção, visto que 

o termo “mulher” pode sinalizar algo que se é de modo essencial.  

 

Ainda, em nossa compreensão (Mack, 2024, p.13): 

 

(...) com a terminologia “mulheridades” o transfeminismo defende uma maior 

compreensão das possibilidades desta performatividade de gênero, a qual passa a 

considerar as mulheres em sua diversidade, seja ela uma mulher indígena, uma 

mulher negra, uma mulher com deficiência, uma mulher da comunidade, uma 

mulher da zona rural, uma mulher cisgênera branca ou uma mulher trans/travesti. 

 

 Desse modo, passemos à análise das bases que defendemos sustentar um direito para 

todas as pessoas e em particular acessível à travestilidade, termo compreendido aqui não em 

consonância com o imaginário social ou o senso comum, onde apesar das violências 

vivenciadas por estas pessoas, em um processo de subversão e consciência política emergem 

como corpo-potência, entendido como a insurgência de uma corporalidade subalternizada e 

silenciada pela colonização, mas que se recusa a se curvar ante ao algoz.  

 

Entretanto, nós existimos e resistimos e existimos porque resistimos. É sob essa 

lógica que a travestilidade é necessariamente potência e resistência. É impossível ser 

travesti no Brasil, país que mais mata esta população no mundo por quinze anos 

consecutivos, sem resistir. Não há escolha, não há opção. Estar viva sendo travesti é 

em si uma resistência epistemológica. Trans-epistemológica. (Campos, 2024, p. 3) 

 

 

2.1 Direito, Colonização e Silenciamento: a decolonialidade e o direito das 

subalternidades como lugar travesti frente ao trans-epistemicídio jurídico  

 

Enquanto cistema1 normativo, o direito é pensado a partir de um lugar, e esse lugar é a 

visão eurocêntrica do mundo. Desse modo, a epistemologia jurídica e tudo o que dela nasce, 

bem como o meio de se construir e produzir o direito advém de uma lógica da metrópole, uma 

vez que a cultura nacional é atravessada e enraizada no modo de ser e pensar europeu. Ora, 

antes da chegada dos povos invasores as terras indígenas, nossos povos originários já tinham 

sua forma de organização, suas regras e seu modo de vida bem estabelecidos, porém com a 

 
1 Ao longo do texto utilizaremos o termo “cistema” ao invés de sistema para nos referir à cisnormatividade, um 

sistema de normas que, segundo as autoras transfeministas, e em particular Viviane Vergueiro, funciona como 

um arranjo colonial que atravessa e viola as vivências de pessoas não cisgêneras.  



15 

invasão e a imposição colonial, se impõe o que se chama de “direito” a estes povos, 

demonizando e destruindo todo o constructo social anterior.  

 A decolonialidade enquanto teoria alinhada ao direito propõe a reflexão crítica sobre 

este processo de epistemicídio jurídico, (re) pensando-o sob um olhar distinto do 

eurocentrismo, onde os povos subalternizados e os grupos vulnerabilizados possam expressar 

um saber anticolonial e, portanto, de resistência, ressignificando e visibilizando saberes, 

vivências, culturas e histórias anteriormente apagadas pela imposição de normativas 

hegemônicas advindas da Europa. 

Para a compreensão decolonial não há de se falar em um Brasil pós-colonial, uma vez 

que as consequências das violências vividas histórico-socialmente por estes grupos permeiam 

e reverberam continuamente em nosso presente, incluindo as reiteradas pelo sistema jurídico, 

fruto do ideal eurocêntrico de mundo. A colonização não passou, mas atravessa cada um de 

nós, sobretudo aquelas pessoas a quem a história elaborada pelos dominadores fez questão de 

apagar, como é o caso da travestilidade. 

Sob esse viés, queremos afirmar que podemos perceber que não somos mais uma 

colônia em termos formais, entretanto o mesmo modus operandi colonial ainda está enraizado 

em nossa epistemologia e nosso modo de ser, incluindo a epistemologia jurídica e nossos 

cursos jurídicos, onde grupos historicamente vulneráveis não possuem espaço para a 

elaboração de uma contra-epistemologia jurídica dissidente. Como afirma Moreira (2022, p. 

68),   

 

A teoria decolonial decorre de uma vertente intelectual crítica que pressupõe uma 

continuidade de processos de dominação entre grupos humanos em nações que 

passaram por um processo de colonização. Embora elas tenham adquirido 

independência política das antigas metrópoles, a prevalência da cultura 

europeia, a persistência dos processos de exploração econômica, a concentração 

do poder nas mãos de pequenas elites e a preservação de práticas sociais e 

culturais que representam grupos anteriormente subordinados como incapazes 

de atuarem de forma competente no espaço público fazem com que relações de 

dependência e marginalização sejam reproduzidas ao longo do tempo. (grifo 

nosso) 

 

 Desse modo, ainda que tenhamos, em tese, passado por um processo de 

independência, nossa cultura ainda é atravessada por uma visão colonial e eurocêntrica. 

Apenas a título de exemplo, todo o nosso direito civil é estabelecido sob uma lógica do direito 

romano, com algumas distinções e adaptações necessárias à nossa realidade, e muitos cursos 

ainda o estudam como matéria obrigatória, como é o caso do Centro de Ciências Jurídicas da 

Universidade Federal da Paraíba - UFPB. Entretanto, o modo de organização dos povos 



16 

originários e das populações subalternizadas é pouquíssimo conhecido pela Academia e não 

se tem um “direito dos povos originários” nas grades curriculares dos cursos de graduação em 

direito, quando muito apenas um olhar superficial sobre esses povos, muitas vezes sob a ótica 

eurocêntrica.  

 Sob esse viés, percebemos uma intensa relação de poder, produto da gênese colonial 

de nosso direito, a qual torna certos saberes jurídicos relevantes e com ênfase, notadamente 

aqueles que se aproximam do ideal do homem europeu colonizador, enquanto que outros 

modos de conhecimento, notadamente os subalternizados, são desconsiderados: 

 

O poder político e econômico permanece entrincheirado nas mãos dos mesmos 

grupos dominantes; seus membros estabelecem as formas de saber que organizam a 

compreensão do mundo; e as subjetividades são criadas e vividas a partir das 

regulações culturais estabelecidas por eles. (Moreira, et al, 2022, p. 69) 

  

Como resultado desse processo, os grupos historicamente vulneráveis têm seus 

saberes epistemologicamente desconsiderados, e em consequência não acessam certos 

lugares, como os cursos jurídicos do país e posteriormente as ditas carreiras jurídicas, as quais 

majoritariamente são ocupadas por pessoas do grupo colonial hegemônico: brancas, 

cisgêneras, heterossexuais, sem deficiências e etc. Ao sofrerem tal processo de 

subalternização, silenciamento ou, de maneira direta, colonização, estas identidades são 

impedidas por ação ou omissão dos grupos hegemônicos e a partir da morte aos seus saberes. 

Dentro dessa lógica, as travestis, enquanto grupo reconhecidamente vulnerável e que sofreu 

historicamente um processo de colonização de suas identidades, sofre com o que poderíamos 

denominar de trans-epistemicídio-jurídico.  

 

2.1.1 Trans-epistemicídio jurídico: o direito, a colonização e a morte dos saberes e identidades 

travestis 

 

Quando falamos em travestilidade e direito em termos coloniais é impossível não 

mencionar o caso de Xica Manicongo, a qual é considerada pela memória coletiva como 

símbolo da luta dessas identidades, pois, segundo os trabalhos de resgate histórico de muitas 

travestis como Jaqueline Gomes de Jesus (2019) e Megg Rayara (2020), ela foi obrigada a 

despir-se de si mesma, para sobreviver: 

 

Deu-se, porém, a primeira visita da Inquisição, denominada visitação. O dito cujo 

estava tão incomodado que a denunciou à Igreja, e ela foi acusado do crime de 



17 

sodomia, que não se restringia ao que hoje entendemos por homossexualidade ou 

transexualidade. 

O código penal vigente à época era as Ordenações Manuelinas, que equiparavam a 

sodomia ao crime de lesa-majestade. A pessoa considerada culpada deveria ser 

queimada viva, em um auto de fé em praça pública, ter seus bens confiscados pela 

Igreja Católica e a infâmia lançada sobre os seus descendentes até a terceira geração. 

O que se comenta é que Xica, para continuar viva, abriu mão de se vestir como lhe 

convinha e adotou o estilo de vestimenta tradicional para os homens da época. 

(Jesus, 2019, p. 4) 

 

 O direito colonial eurocêntrico serviu, portanto, como dispositivo de regulação das 

identidades de gênero dissidentes, produzindo, além da aculturação, meios de controle e 

exercício de poder sobre as travestilidades, o que resulta diretamente na manutenção dessas 

pessoas em lugares de marginalização até os dias atuais, e revela de maneira significativa a 

ausência de pessoas travestis nos cursos jurídicos, uma vez que a história comprova tal trans-

epistemicídio, revelando que pela ação ou omissão, o direito como cistema colonial não foi e 

não é capaz de garantir uma vida digna às pessoas travestis, muito menos o seu acesso.  

Desse modo, para o melhor entendimento do que seja o trans-epistemicídio jurídico, 

nos valemos de algumas autoras transfeministas que apontam para a compreensão de que 

existe o que denominam de trans-epistemicídio, conceito que pode ser compreendido em York 

(2020) como um processo de morte aos saberes, vivências e histórias de pessoas trans ao 

longo do tempo.  

 Ainda, para Viviane Vergueiro (2015, p. 22) existe o que pode ser denominado em 

termos de poder, saber e colonialidade, como “ciscolonialidade do saber”, onde a 

cisgeneridade enquanto normatividade funciona como um mecanismo que silencia e 

marginaliza os saberes de pessoas não cisgêneras.  

 Desse modo, nesse jogo de poder sobre saberes instituído pela colonização, as travestis 

historicamente tiveram sua identidade negada pelo direito, como cistema colonial 

epistemológico dominante, o que acabava sendo reforçado por outros cistemas normativos, 

como a própria religião ou a moral.   

Nesse sentido, afirma Nascimento (2021, p. 86) que “o sistema colonial não 

reconhecia dissidências de gênero” e ainda que “as disputas de gênero, rupturas e violências 

sofridas pelas mulheres transexuais e travestis estão presentes no decorrer da história 

brasileira, no entanto, como memórias apagadas, vozes esquecidas (...)”. Contudo, em 

contrapartida a hegemonia epistemológica a ao apagamento histórico colonial, a autora 

também afirma que: 

 



18 

É importante reconhecer, valorizar, e divulgar que nós mulheres transexuais e 

travestis, somos produtoras de epistemologias. Não somos exemplos exóticos de 

dissidência de gênero prontos para serem investigados por pesquisadores e demais 

curiosos de modo geral. Afinal, é nisso que o transfeminismo consiste 

primariamente: um movimento epistêmico e político feito por e para mulheres 

transexuais e travestis. (Nascimento, 2021, p.70) 

 

Sob esse viés, quando falamos em trans-epistemicídio jurídico, por sua vez, queremos 

nos valer da ideia de que os saberes não coloniais das pessoas não cisgêneras acerca de si 

mesmas, com a perseguição histórico-social e a regulação jurídica de suas identidades, seja 

por ação ou omissão, foram apagados por um processo de morte através do assujeitamento 

histórico dessas ideias por estruturas de poder como o direito. Modos de ser, de viver e de se 

comportar no mundo, reforçados pelo direito enquanto cistema colonial, em suas relações 

com os demais cistemas normativos, foram impostos e construídos como hegemonia, como no 

caso de Xica Manicongo.  

O direito, enquanto instrumento de poder colonial, se impôs como força e hegemonia, 

não considerando as vivências plurais e subalternizando as dissidências em relação aos mais 

distintos marcadores sociais, e dentre eles a identidade de gênero.  

Desse modo, podemos extrair tal conceito da ideia de trans-epistemicídio, no qual o 

imperialismo capitalista destrói os saberes daqueles que não se adéquam ou não se assimilam 

à epistemologia dominante eurocêntrica. Assim, compreendemos que o direito se materializa 

inicialmente pela morte aos saberes subalternizados, e imposição de uma ordem hegemônica 

de poder que atravessa e dilacera as epistemologias anteriormente construídas.  

 O saber decolonial, por sua vez, nos chama a atenção para o fato de que o nosso 

direito hoje é fruto de um processo violento de aculturação e imposição que perdura até os 

dias atuais, cuja lógica eurocêntrica não passou, e os mesmos grupos subalternizados que 

outrora foram violentados continuam a sofrer com a violência epistêmica. 

Nesse sentido, Passos (2022, p. 28) afirma que “ir contra os silenciamentos e 

ocultamentos exige a realização de “escavações epistemológicas”, de forma a visibilizar as 

trajetórias de luta das mulheridades/feminilidades”.   

Com isso, tensionando os saberes coloniais das ciências jurídicas e os (não) espaços 

dados aos grupos subalternizados, podemos (re) pensar e (re) construir um outro direito, para 

todas, inclusive para as subalternidades travestis.  

 



19 

2.1.2 O direito das subalternidades frente ao direito como força, poder e violência: pensando a 

revolução a partir das margens 

 

O rompimento decolonial do direito eurocêntrico deve se dar inicialmente pelo direito 

das subalternidades, o qual neste trabalho está em consonância com os estudos da autora 

indiana Gayatri Chakravorty Spivak (2014). Para ela, a intelectualidade dominante e 

hegemônica corrobora com o silenciamento dos saberes subalternizados, decorrendo em 

processos de apagamento histórico dessas subjetividades, sobretudo no que tange às 

mulheridades, sob um olhar de gênero. Portanto, faz-se necessário o rompimento deste (não) 

lugar epistemológico para os subalternos, através do vociferar das vozes silenciadas e destes 

saberes outrora apagados pelo decurso da história.  

 No mesmo sentido, Benjamin (1995, p. 225) afirma que é necessário escovar a história 

a contrapelo, pela construção de uma outra história, do presente, daqueles que foram 

apagados:  

 

Nunca houve um monumento da cultura que não fosse também um monumento da 

barbárie, e, assim como a cultura não é isenta de barbárie, não o é, tampouco, o 

processo de transmissão da cultura. Por isso, na medida do possível, o materialista 

histórico se desvia dela. Considera a sua tarefa escovar a história a contrapelo 

  

Sob esse viés, em consonância com as ideias do mesmo autor, o direito como 

instrumento de poder, força e violência acaba por historicamente assujeitar identidades 

subalternas, construindo privilégios epistemológicos para aqueles que se constituem no 

centro, forçando pela violência certos sujeitos às margens, pois não se é interessante que o 

indivíduo detenha o poder, sobretudo os subalternizados, uma vez que o direito quer manter a 

si mesmo. Nesse sentido, escovar a história a contrapelo é recuperar os cacos do passado e dar 

voz aos que outrora foram silenciados pela opressão e violência dos que dominam, inclusive 

pelo uso da força e violência jurídica.  

 

Por outro lado, talvez deva se levar em consideração a surpreendente possibilidade 

de que o interesse do direito em monopolizar o poder diante do indivíduo não se 

explica pela intenção de garantir os fins jurídicos, mas de garantir o próprio direito. 

Possibilidade de que o poder, quando não está nas mãos do respectivo direito, a ,, 

não pelos fins que possa almejar, mas pela sua própria existência fora da alçada do 

direito. (Benjamin, 2003, p. 2) 

  

 Nesta ótica, nas relações com o poder, o direito o utiliza para garantir a si mesmo, sua 

manutenção e fundação, agindo de modo a garantir que os indivíduos não o detenham, em 



20 

particular os que não devem ter, aqueles que historicamente são dominados. Para Benjamin 

(2003, p. 3) “o poder mantenedor do direito é um poder ameaçador”, sua origem é a força e a 

violência que o mantém, uma vez que “seu sentido não é punir a infração da lei, mas afirmar o 

novo direito”. 

Desse modo, o autor apregoa que:  

 

Todo poder enquanto meio é, ou instituinte ou mantenedor de direito. Não 

reivindicando nenhum desses dois atributos, renuncia a qualquer validade. Portanto, 

qualquer poder enquanto meio, mesmo no caso mais favorável, tem a ver com a 

problemática geral do direito. (grifo nosso) (Benjamin. 2003, p. 4) 

A função do poder- violência, na institucionalização do direito, é dupla no sentido de 

que, por um lado, a institucionalização almeja aquilo que é instituído como 

direito, como o seu fim, usando a violência como meio; e, por outro lado, no 

momento da instituição do fim como um direito, não dispensa a violência, mas 

só agora a transforma, no sentido rigoroso e imediato, num poder instituinte do 

direito, estabelecendo como direito não um fim livre e independente de 

violência (Gewalt), mas um fim necessário e intimamente vinculado a ela, sob o 

nome do poder (Macht). A institucionalização do direito é institucionalização 

do poder e, nesse sentido, um ato de manifestação imediata da violência. (Grifo 

nosso) (Benjamin, 2003, p. 6) 

 

 O direito, portanto, acaba por utilizar o poder como seu instrumento de instituição e 

manutenção, o que deságua na violência, sobretudo contra os grupos subalternizados. 

Contudo, este direito não dura para sempre, mas “isso dura até que novos poderes ou os 

anteriormente oprimidos vençam o poder até então instituinte do direito” (Benjamin, 2003, p. 

7), e “fica provada a possibilidade do poder revolucionário, termo pelo qual deve ser 

designada a mais alta manifestação do poder puro, por parte do homem” (Benjamin, 2003, p. 

7).  

 Desse modo, por mais que o direito seja força, imposição e violência, existe a 

possibilidade de um direito revolucionário que, em consonância com os autores 

supramencionados, é capaz de garantir um lugar aos grupos silenciados pelos processos de 

dominação.  

Destarte, um direito que é integralmente decolonial, deve ser também das 

subalternidades, efusivo no rompimento da intelectualidade silenciadora, como afirma Spivak 

(2014), mas também capaz de construir caminhos para um lugar outro para aqueles que 

anteriormente só enfrentavam a subalternização como única realidade possível de existência.  

O direito das subalternidades como ferramenta contra o silenciamento da 

intelectualidade dominante e em contrapartida revolucionária frente ao direito como força e 

violência é aquele pensado a partir e pelas margens, uma voz que ecoa dos silêncios impostos 

anteriormente. Nascimento (2021, p. 78), valendo-se dos ensinamentos de Djamila Ribeiro e 



21 

Spivak, afirma que “as categorias subalternas como mulheres negras e mulheres trans, 

mulheres do sul global, entre outras, sofrem com um histórico processo de silenciamento 

dentro da normatização hegemônica raça-gênero-classe”, mas são justamente essas 

mulheridades que podem e devem ser capazes de vociferar suas subalternidades na construção 

de um outro direito. 

 

2.2 O direito antidiscriminatório como ferramenta analítica para uma análise 

transfeminista do direito  

  

Se o direito decolonial é uma ferramenta analítica e epistemológica contra a 

epistemologia colonial e o direito das subalternidades é capaz de fazer vociferar vozes 

silenciadas pela intelectualidade dominante rompendo com estruturas de dominação, força e 

violência exercidas pelo direito para manter a si mesmo, o direito antidiscriminatório, por sua 

vez,  se materializa como outra ferramenta importante na construção de um direito para todas, 

onde a partir das críticas às estruturas que constroem discriminações negativas se pode 

estabelecer uma outra ordem jurídica capaz de reconhecer os processos históricos de exclusão 

e violação de direitos e estabelecer meios capazes de combatê-los. Nesse sentido, Galindo 

(2015, p.55), o define como:  

 

Um conjunto de medidas jurídicas em âmbito constitucional e infraconstitucional 

que almeja reduzir a situação de vulnerabilidade de cidadãos e grupos sociais 

específicos através da proibição de condutas discriminatórias pejorativas, a exemplo 

da criação e manutenção de privilégios injustificáveis à luz das contemporâneas 

teorias da justiça, e, por outro lado, da implementação, quando necessário, de 

políticas públicas de discriminação reversa ou positiva, sempre no sentido de 

promover tais grupos e cidadãos a uma situação de potencial igualdade 

substancial/material, políticas estas normalmente transitórias até que se atinja uma 

redução significativa ou mesmo extinção da vulnerabilidade em questão. 

 

 Destarte, temos três importantes bases que fundamentam a possibilidade do que 

chamamos de transfeminismo jurídico: de um lado um direito para alguns construído pela 

colonização, pela força e violência, que almeja apenas se manter a si mesmo e os privilégios 

dos grupos dominantes; por outro temos as bases teóricas que fundamentam um direito para 

todas as pessoas, incluindo sobretudo os grupos historicamente vulnerabilizados, primeiro 

com a crítica decolonial ao direito, depois com o direito das subalternidades e enfim com o 

direito antidiscriminatório. Estas ferramentas analíticas e epistemológicas cedem espaço para 

a possibilidade de uma outra epistemologia jurídica que, a partir dos estudos feministas e de 

gênero, propõe uma vertente do feminismo como método de análise e elaboração de saberes 



22 

do próprio direito: o transfeminismo jurídico, que como o transfeminismo em si, não é apenas 

um movimento social e político, mas também uma teoria crítica. 

Neste sentido, Bahia (2010, p. 91) ao discorrer sobre o direito à não discriminação 

apregoa que este é um direito humano, positivado em inúmeros tratados e normas de direito 

internacional dos direitos humanos: 

 

Sobre esses, vale lembrar que a Declaração dos Direitos Humanos aprovada em  

1948 é marcada justamente por ser uma resposta às atrocidades cometidas pelo  

nazifascismo. Assim, esta Declaração, bem como todo o Sistema Internacional de 

Direitos Humanos, é marcado pela afirmação da igualdade e dignidade da 

pessoa humana e a proteção contra qualquer forma de discriminação. (Grifo 

nosso) 

 

 Nesta seara, cabe mencionar também que o direito à livre identidade de gênero sob a 

ótica antidiscriminatória, que deve nortear as normas internacionais de direitos humanos, está 

muito bem explicitado nos Princípios de Yogyakarta (p. 10), onde seu conceito jurídico é 

construído do seguinte modo: 

 

ENTENDENDO “identidade de gênero” como estando referida à experiência 

interna, individual e profundamente sentida que cada pessoa tem em relação ao 

gênero, que pode, ou não, corresponder ao sexo atribuído no nascimento, incluindo-

se aí o sentimento pessoal do corpo (que pode envolver, por livre escolha, 

modificação da aparência ou função corporal por meios médicos, cirúrgicos ou 

outros) e outras expressões de gênero, inclusive o modo de vestir-se, o modo de falar 

e maneirismos; 

  

Deste modo, é indubitável o entendimento de que parte do direito antidiscriminatório 

perpassa necessariamente pela proteção à identidade de gênero enquanto direito humano e 

que, portanto, deve ser garantido e efetivado. Sob esse viés, Moreira (2020, p. 641 do PDF), 

em seu Tratado de Direito Antidiscriminatório discorre sobre o que denomina de 

discriminação sexual, analisando que existe uma naturalização das violências em razão do 

“sexo” e que esta discriminação envolve inúmeras camadas sociais, desde a política, até o 

direito:  

 

Diversos tipos de discriminação contra mulheres são culturalmente legitimados e 

vistos como aspectos da constituição natural da organização das sociedades 

humanas. Da mesma forma que a discriminação racial, a discriminação sexual 

precisa ser analisada como um fator estruturante dos diversos sistemas sociais, razão 

pela qual devemos examinar sua dimensão cultural, sua dimensão política, sua 

dimensão econômica e sua dimensão jurídica. 

 



23 

 Diante destas constatações, compreendemos que o direito antidiscriminatório se 

configura como importante instrumento de combate às violências estruturais de uma 

sociedade pautada pelo desrespeito à diferença. Desse modo, para melhor compreendermos 

como a discriminação baseada em gênero/sexo funciona, inclusive reiterada pelo cistema 

jurídico, e chegarmos a uma leitura transfeminista do direito, necessitamos passear pelas 

compreensões feministas e, ao fim, montar as bases de um transfeminismo jurídico.  

 

2.3 Direito e gênero: o transfeminismo jurídico como possibilidade contra-

epistemológica 

  

 A partir da perspectiva feminista, tanto enquanto movimento social e político quanto 

como uma teoria crítica, é possível compreender como o gênero influencia a regulação 

jurídica e a dominação sobre as identidades femininas. Nesse sentido, o direito se manifesta 

como um instrumento que impacta questões fundamentais, como os direitos reprodutivos, as 

liberdades individuais e a proteção contra a violência. O feminismo identifica o direito como 

um agente que perpetua estruturas de poder opressivas, tais como a misoginia (hostilidade em 

relação ao feminino), o patriarcado (sistema social centrado na hegemonia masculina) e a 

transfobia dirigida às identidades trans-femininas (aversão ao feminino não conformado com 

padrões hegemônicos).  

Desse modo, apregoa Spivak (2014, p. 85) que “se, no contexto da produção colonial, 

o sujeito subalterno não tem história e não pode falar, o sujeito subalterno feminino está ainda 

mais profundamente na obscuridade”. Assim, é imprescindível que nos apeguemos a esta 

forma de compreender o fenômeno jurídico se desejarmos a construção de um lugar para 

todas, onde seja possível o acesso também para as travestis.  

 Sob esse viés, para Simone de Beauvoir (1967, p. 9) “não se nasce mulher, torna-se”, o 

que significa que a essência do ser mulher é construída pela existência, uma vez que em 

consonância a Sartre (1970, p. 8) “a essência precede a existência”. Nesse sentido, a 

subjetividade da feminilidade é segundo a compreensão social dominante um “não homem”, 

compreendido nas estruturas que determinam os lugares sociais para este não ser. A mulher, 

portanto, só pode ser e se reconhecer a partir do homem (padrão), existindo a partir desta 

compreensão, segundo as normas de gênero.  

 Beauvoir (1967) questiona o ser mulher enquanto essência e determinismo 

essencialista e biologizante pela compreensão do seu contexto histórico, percebendo o 

rompimento das mulheridades para com os lugares e papéis instituídos “naturalmente”, em 



24 

um contexto bélico, onde as mulheres ocuparam os lugares tidos como “naturalmente 

masculinos”.  

 Percebeu-se, portanto, que a essência do ser mulher na verdade é ela quem faz, se 

construindo a partir de sua própria liberdade e responsabilidade, a partir de sua 

autodeterminação e não segundo o anteriormente compreendido como “segundo sexo”, o 

outro.  

 Em termos jurídicos, aquelas imposições derivadas desta compreensão falaciosa do 

determinismo naturalista e do essencialismo revelavam o quanto o direito correspondia às 

normatividades sociais de gênero, regulando e proibindo certas estruturas a partir das noções 

de sexo e de mulher naturalmente construída.  

 Butler (2023, p. 27), por sua vez, vai compreender o gênero como performatividade, 

percebendo as estruturas discursivas que atravessam o binômio sexo-gênero e descrevendo-as 

como construções sociais:  

 

Se o caráter imutável do sexo é contestável, talvez o próprio construto chamado 

“sexo” seja tão culturalmente construído quanto o gênero; a rigor, talvez o sexo 

sempre tenha sido o gênero, de tal forma que a distinção entre sexo e gênero 

revela-se absolutamente nula. 

Se o sexo é, ele próprio, uma categoria tomada em seu gênero, não faz sentido 

definir o gênero como a interpretação cultural do sexo. O gênero não deve ser 

meramente concebido como a inscrição cultural de significado num sexo 

previamente dado (uma concepção jurídica); tem de designar também o aparato 

mesmo de produção mediante o qual os próprios sexos são estabelecidos. Resulta 

daí que o gênero não está para a cultura como o sexo para a natureza; ele 

também é o meio discursivo/cultural pelo qual “a natureza sexuada” ou “um 

sexo natural” é produzido e estabelecido como “pré-discursivo”, anterior à 

cultura, uma superfície politicamente neutra sobre a qual age a cultura. (Grifo 

nosso) 

  

Compreende-se, portanto, que o gênero/sexo enquanto dimensão se faz como 

construção social da performatividade, não sendo um determinismo meramente biológico, 

mas principalmente um arranjo da autopercepção performativa individual, capaz de subverter 

e insurgir contra as noções reducionistas ligadas a estruturas determinadas como genitália, 

cromossomos ou qualquer outra forma de reducionismo discursivo do meio social.  

 Em relação ao direito, em particular à análise feminista do direito, a desconstrução do 

discurso hegemônico determinista e biologizante, que reduzia e regulava a vida das 

mulheridades é questionado a partir de, por um lado movimentos sociais organizados, que 

pleiteiam a luta por direitos de diferentes dimensões a partir do que se denomina de “ondas do 

feminismo”, o que resulta no direito ao voto, na possibilidade de divórcio, no combate às 

violências de gênero, na elaboração da lei maria da penha, na construção de convenções e 



25 

normativas internacionais, e nas perspectivas críticas interseccionais, e por outro a partir de 

concepções teóricas que revisitam noções tidas como tradicionais ou sedimentadas no 

universo epistemológico das ciências jurídicas, trazendo novos conceitos e métodos de 

análise.  

 Por esse lado, a compreensão do feminismo enquanto teoria crítica e epistemologia dá 

lugar a elaborações filosóficas e teóricas que fundamentam um novo olhar sobre a ciência, 

bem como sobre a ciência do direito. Neste sentido, ensina Dias (1992, p. 40) que “os estudos 

feministas constituem um modo de conhecer pré-determinado por um sistema de dominação 

cultural arraigado, no que diz respeito às amarras ideológicas, e, ao mesmo tempo, dizem 

respeito a mulheres que, como seres humanos, são também agentes de si mesmas”. 

O feminismo, ao criticar os universalismos reducionistas, se configura como método 

crítico, “que consiste na busca de novas balizas do conhecimento que não reproduzam, como 

espelho distorcido, as próprias categorias do sistema de dominação que pretende criticar 

(Dias, 1992, p. 41).   

Deste modo, enquanto teoria crítica e método de análise o feminismo é capaz de se 

configurar como importante mecanismo de compreensão do mundo. Neste sentido, “trata-se 

de reconstruir ou redefinir os processos de subjetividade, de identidade, da própria 

racionalidade no mundo contemporâneo”.  

 

Os estudos feministas participam em cheio deste processo de reelaboração do 

conhecimento e crítica dos métodos das Ciências Humanas (...) Há que recorrer a 

tipos de conhecimento em que sujeito e objeto sejam diluídos um no outro, pois o 

engajamento faz parte da crítica feminista. (Dias, 1992, p. 41).   

  

Nesta seara, é perfeitamente possível que haja uma teorização crítica a partir do 

feminismo, este sendo não mais apenas movimento social e político de luta por direitos, mas 

também este lugar de crítica metodológica. Deste modo, podemos falar também em 

feminismo jurídico ou análise feminista do direito, que pode ser compreendida como teoria 

crítica e modo de análise do fenômeno jurídico.  

A partir desta ótica, Rabenhorst (2009) nos ensina que existe uma multiplicidade em 

termos da análise feminista do direito, variando-se em termos da visão do direito, em relação 

à metologia e ao estilo de cada autora. Neste sentido, o autor situa sua análise nos prismas 

históricos do movimento feminista, inicialmente com o feminismo liberal, onde “para estas 

feministas, o direito, apesar de discriminar as mulheres, direta ou indiretamente, não é, por 

vocação, masculino. Ele o é apenas por distorção, podendo assim ser reformado” (p. 30). 



26 

Desse modo, esta corrente buscava sobretudo a superação da tese da inferioridade masculina 

(igualdade formal) e a cidadania.  

 Em seguida, o segundo prisma, por sua vez, defende que o direito é em si 

necessariamente masculino, ou “em outros termos, o compromisso que o direito mantém com 

a dominação masculina e heterossexual, não seria contingencial ou episódico, mas faria parte 

da própria natureza do jurídico” (Rabenhorst, 2009, p. 30). Desse modo, estabelece a não 

confiança no próprio direito e no Estado, estrutura que o funda e mantém. Assim, se questiona 

as categorias do direito, considerando-as não como neutras, mas mantenedoras do patriarcado.  

Por fim, o terceiro prisma, segundo o autor, “concebe o direito como sexuado” 

(Rabenhorst, 2009, p. 31). Busca-se, neste sentido, não uma igualdade formal, mas 

compreender como o gênero enquanto categoria central da análise feminista opera no direito e 

ajuda a construí-lo, “donde a compreensão de que o direito é uma tecnologia de gênero” 

(Rabenhorst, 2009, p. 31). Compreende-se, portanto, a perspectiva interseccional, percebendo 

todos os marcadores que atravessam as mulheridades, sobretudo a pauta racial. Em suma, o 

autor compreende que:  

 

O feminismo, portanto, nas suas variadas formas de expressão, sempre desenvolveu 

uma postura profundamente questionadora em relação ao direito. E o alvo principal 

deste questionamento foi principalmente o formalismo jurídico e sua representação 

do direito como um sistema completo, coerente, unívoco, elaborado por um 

legislador racional e aplicado por um juiz neutro e imparcial. (Rabenhorst, 

2009, p. 31) 

 

 Conforme podemos apreender, o feminismo como análise do direito questiona sua 

completude, coerência e formas, compreendendo o sujeito por trás de sua elaboração, que é 

homem, o qual estabelece um sistema para os homens. Ao pensar um fenômeno jurídico que 

seja incompleto e que apresente falhas, o método de análise feminista aponta novos rumos 

para um direito que seja também para as mulheres.  

De maneira exemplificativa, a Prof. Dra. Camila Magalhães (2017) ao utilizar o 

feminismo jurídico enquanto método de análise, em particular com o feminismo decolonial, 

procurou em sua tese de doutorado tensionar o conceito de dignidade da pessoa humana, 

categoria esta fruto da visão colonial de mundo, e que sob a lógica da metrópole é 

compreendida a partir do ideal europeu: homem, branco, cisgênero, sem deficiência. Desse 

modo, a autora perpassa por uma análise feminista utilizando-se dos critérios interseccionais 

de raça e gênero, (re) pensando esta categoria jurídica e (re) construindo-a a partir de uma 

compreensão menos universalista e sem recortes sociais, produzindo a noção feminista de que 



27 

dignidade humana não é sinônimo de universalismo, mas que se é necessário a elaboração de 

um outro olhar, interseccional e do sul global. 

Desse modo, o direito enquanto cistema normativo e regulador do gênero como 

tecnologia, compreendido então a partir da teoria crítica feminista, resulta na necessidade de 

reconstrução, a partir das interseccionalidades e das necessidades das distintas formas do ser 

mulher no mundo. Nesse sentido, afirma Collins (2020): 

 

O principal entendimento da interseccionalidade, a saber, que, em determinada 

sociedade, em determinado período, as relações de poder que envolvem raça, classe 

e gênero, por exemplo, não se manifestam como entidades distintas e mutuamente 

excludentes. De fato, essas categorias se sobrepõem e funcionam de maneira 

unificada. Além disso, apesar de geralmente invisíveis, essas relações 

interseccionais de poder afetam todos os aspectos do convívio social. 

 

É sob essa ótica que o transfeminismo surge enquanto vertente do feminismo que 

procura englobar as subjetividades atravessadas pelas estruturas derivadas da opressão às 

mulheridades e feminilidades não englobadas dentro da cisgeneridade, conceito essencial 

transfeminista. Desse modo, em termos conceituais, podemos compreender o transfeminismo 

conforme ensina Nascimento (2021, p. 68):  

 

O transfeminismo é uma corrente teórica e política vinculada ao feminismo, que se 

divide em variadas correntes exatamente pela compreensão, de certo modo comum, 

de que é impossível permanecer insistindo em mulher, no singular, numa condição 

universalizante, como sujeita única do feminismo. É preciso localizar as sujeitas, de 

modo a favorecer a dimensão plural de nossas existências. 

 

 Ademais, Jesus e Alves (2012, p. 14) afirmam em complemento que “O feminismo 

transgênero pode ser compreendido tanto como uma filosofia quanto como uma práxis acerca 

das identidades transgêneras que visa a transformação dos feminismos”, caracterizando-o 

tanto em sua dimensão prática de movimento social e político na reivindicação por direitos, 

como também no que tange à perspectiva de teoria crítica, a partir das elaborações científicas 

e dos saberes contra-coloniais e subversivos de gênero.  

 Desse modo, compreendemos que quando falamos em análise transfeminista 

englobamos tanto a subversão e luta de resistência histórica de mulheres trans e travestis em 

termos político-sociais quanto em relação à perspectiva teórico-epistemológica, resultando em 

movimento social insurgente e campo teórico-crítico do saber vinculado ao feminismo 

enquanto teoria crítica social. Ressaltamos que o transfeminismo engloba a pluralização das 

sujeitas do feminismo (Nascimento, 2021) e que também se subdivide em outras subvertentes  



28 

como a que defendemos nesta monografia: a necessidade de uma teoria transfeminista do 

direito ou transfeminismo jurídico, com categorias próprias de análise.  

 Deste modo, em termos de teoria crítica, necessitamos de princípios que a 

fundamentem, e, conforme nos ensina Jesus (2013, p. 5) o transfeminismo, portanto, se 

sustenta a partir dos seguintes princípios:  

 

(1) redefinição da equiparação entre gênero e biologia;  

(2) reiteração do caráter interacional das opressões;  

(3) reconhecimento da história de lutas das travestis e das mulheres transexuais e das 

experiências pessoais da população transgênera de forma geral como elementos 

fundamentais para o entendimento do feminismo; e 

(4) validação das contribuições de quaisquer pessoas, sejam elas transgêneras ou 

cisgêneras, o que leva ao fato de que, por sua constituição, o transfeminismo pode 

ser útil para qualquer pessoa que não se enquadra no modelo sexista de sociedade 

que vivemos, não apenas as transgêneras. 

 

Em suma, podemos afirmar que este método de análise se baseia no questionamento 

do determinismo biológico em razão das noções de gênero, como já debatidas acima, percebe 

as opressões de maneira interseccional, reconhece o silenciamento histórico das mulheridades 

trans e travestis com sua respectiva desconstrução e, por fim, é aberto a subjetividades 

múltiplas na luta por uma sociedade mais justa, equitativa e sem opressões.  

Enquanto teoria constrói conceitos próprios, como o de cisgeneridade e 

cisnormatividade. Em relação ao primeiro conceito essencial do transfeminismo, Vergueiro 

(2016, p.5) afirma que “uma primeira definição para a cisgeneridade seria considerá-la a 

identidade de gênero daquelas pessoas cuja “experiência interna e individual do gênero” 

corresponda ao “sexo atribuído no nascimento” a elas. Contudo, como afirma a autora (2016, 

p. 5):  

 

Analisar a cisgeneridade implica também uma possibilidade de refletir sobre a 

normalidade e os dispositivos de poder que produzem sua naturalização: uma análise 

cistêmica. Pensando a cisgeneridade como crítica decolonial que nos viabilize 

cartografias críticas acerca das violências institucionalizadas e não 

institucionalizadas contra as diversidades corporais e de identidades de gênero. 

  

 Nesse sentido, a cisgeneridade, segundo Vergueiro, se apresenta como normatividade 

derivada da colonização, e assim se faz necessária a compreensão de três eixos ou traços, a 

saber: pré-discursividade; binariedade; permanência. Para esta autora (2015, p. 43):  

 

a cisnormatividade, ou normatividade cisgênera – que exerce, através de variados 

dispositivos de poder interseccionalmente situados, efeitos colonizatórios sobre 

corpos, existências, vivências, identidades e identificações de gênero que, de 



29 

diversas formas e em diferentes graus, não estejam em conformidade com seus 

preceitos normativos 

 

Para ela “a cisnormatividade é uma normatividade colonial – isto é, normatividade 

constituída por colonialidades –” (2015, p.43), ou seja, como mencionamos em capítulos 

anteriores e se nos atentarmos a um olhar jurídico, a cisgeneridade como normatividade 

advém da colonização e deste direito colonial que colonizou a performatividade de gênero de 

Xica Manicongo e que hoje incide sobre as identidades travestis e trans de todas as 

mulheridades à margem da cisgeneridade.  

Seguindo a compreensão de Vergueiro , temos a cisgeneridade marcada pelos traços 

supramencionados. O primeiro, denominado de pré-discursividade é entendido como a 

elaboração colonial sobre as corporalidades que age em consonância com o disposto nas 

análises realizadas anteriormente em nosso trabalho, a saber, a naturalização das identidades a 

partir de critérios objetivos como genitálias, cromossomos ou quaisquer outros aspectos 

biologizantes, em desconformidade com a compreensão discursiva, social, cultural e 

autopercebida dos corpos e identidades: 

 

A pré-discursividade pode ser caracterizada como o entendimento sociocultural – 

historicamente normativo e produzido, consideravelmente, por projetos coloniais – 

de que seja possível definir sexos-gêneros de seres a partir de critérios objetivos e de 

certas características corporais, independentemente de como sejam suas 

autopercepções ou das posições e contextos interseccionais e socioculturais em que 

elas estejam localizadas. (Vergueiro, 2015, p. 61) 

 

Desse modo, a cisgeneridade se funda na ideia falaciosa de que existe naturalmente a 

determinação das identidades a partir destes critérios, não nomeando outras possibilidades e 

experiências dissidentes, anulando-as. O direito, em conformidade com essa característica, 

pode agir reforçando tais noções a partir da negação do acesso às prerrogativas fundamentais 

em função do que denomina de “sexo”, e de outras formas de regulação das identidades, sob 

suas normas.  

O feminismo e o transfeminismo, ao questionarem esta naturalização e determinismo 

se colocam como mecanismos de emancipação das subjetividades, desconstruindo padrões de 

sexo-gênero que reforçam os esteriótipos, as estruturas, as hegemonias, e as opressões 

vivenciadas por todas as mulheridades.  

O segundo traço da cisgeneridade é denominado de binariedade, e diz respeito à noção 

de que ao invés das múltiplas possibilidades de ser, estar e viver no mundo em relação ao 

gênero, apenas duas existem, são válidas e normas. Nas palavras de Vergueiro (2015, p. 64): 



30 

 

O traço de binariedade é uma outra importante característica da cisgeneridade. 

Quando se considera que a leitura sobre os corpos seja capaz de, objetivamente, 

determinar gêneros, ela também é atravessada pela ideia de que estes corpos, se 

’normais’, terão estes gêneros definidos a partir de duas, e somente duas, 

alternativas: macho/homem e fêmea/mulher. 

 

Por fim, o terceiro elemento da normatividade da cisgeneridade é a permanência, que 

apregoa que a normalidade, a padronização ou o modo de ser ideal são encontrados dentro na 

noção da fisiologia ou da psicologia em termos das corporalidades cisgêneras, vistas como 

corpos normais, perfeitos e adequados, enquanto que pessoas trans no mínimo “nasceram no 

corpo errado”. Para a autora (2015, p. 66): 

 

O terceiro elemento nesta breve tentativa de definição da cisgeneridade é a premissa 

de que corpos ‘normais’, ‘ideais’ ou ‘padrão’ apresentam uma certa coerência 

fisiológica e psicológica em termos de seus pertencimentos a uma ou outra categoria 

de ‘sexo biológico’, e que tal coerência se manifeste nas expressões e identificações 

vistas como ‘adequadas’ para cada corpo de maneira consistente através da vida de 

uma pessoa.  

 

Desse modo, a partir destes três elementos a cisgeneridade se configura como 

normatividade. O direito, ao compreender o sexo como categoria determinante e determinista, 

a binariedade como única forma de compreensão dos corpos/das identidades, e no 

entendimento de que existem corpos ideais e permanentes, reitera essas opressões 

interseccionais e naturaliza as subalternizações.  

 Nascimento (2021), por sua vez, acrescenta que a cisgeneridade é um conceito central 

e essencial para a compreensão da crítica transfeminista, e colabora com a ideia de outriedade, 

onde a cisgeneridade impõe a construção das pessoas não cisgêneras como “o outro do outro”, 

incluindo o direito enquanto discurso hegemônico de reforço, pois “no decorrer da história, 

um imenso aparato discursivo jurídico, (…), tentou instituir o padrão hegemônico do homem 

branco, cristão, heterossexual, burguês, sem deficiências, branco e magro, como medida para 

todas as outras coisas” (2021, p. 3).  

 

o conceito de cisgeneridade é capaz de estabelecer um paralelo crítico ao das 

transgeneridades, revelando que, apesar de todos os gêneros passarem por um 

processo de materialização a partir de práticas discursivas sobre o sexo, os corpos 

cis gozam de um privilégio capaz de colocá-los em uma condição natural, como 

sexo/gênero real, verdadeiro, na medida em que as transgeneridades são 

caracterizadas como uma produção artificial e falseada da realidade cisnormativa. 

(Nascimento, 2021, p. 97) 

 

  



31 

3 TRANSFEMINISMO JURÍDICO: SURGE UMA NOVA EPISTEMOLOGIA 

JURÍDICA E MÉTODO DE ANÁLISE DO DIREITO 

 

Em contrapartida à cisgeneridade como normatividade, que atravessa também o direito 

enquanto sistema normativo, propomos a análise transfeminista do direito ou o 

transfeminismo jurídico. Esta teoria jurídica ou método de análise do direito propõe dialogar 

com conceitos feministas e transfeministas para compreender o fenômeno jurídico e propor 

novos caminhos de acesso a prerrogativas, sobretudo as fundamentais.  

O transfeminismo jurídico, portanto, é capaz de, a partir das elaborações teóricas de 

pensadoras transfeministas e da luta política e social dos movimentos trans estabelecer um 

outro direito, também para as pessoas trans, e também para as travestis.  

Desse modo, não se trata de estabelecermos uma visão totalizante e global do 

transfeminismo jurídico neste trabalho, mas de iniciarmos uma era do direito pautada também 

pelas silenciadas, pautada também pelas travestilidades enquanto potências epistemológicas e 

intelectuais, com rigor científico. Trata-se, portanto, de apontar caminhos iniciais para uma 

análise transfeminista do direito, arraigada no direito decolonial, no direito das 

subalternidades, no direito antidiscriminatório, e no feminismo decolonial e interseccional, 

como bases possíveis para um caminho metodológico às ciências jurídicas.  

Como vimos, a teoria transfeminista possui alguns princípios estabelecidos pela Dra. 

Jaqueline Gomes de Jesus, e estes e outros princípios, bem como aqueles presentes no próprio 

direito podem e devem dialogar para a construção de um universo jurídico capaz de abarcar a 

pluralidade não cis, deixando o direito de ser hegemonicamente cisnormativo.  

Neste sentido, para uma teoria transfeminista do direito, é de suma importância a 

compreensão da equiparação sexo-gênero, do reconhecimento da história e memória das 

travestilidades dentro do universo jurídico e reconhecimento de seu papel epistemológico, em 

detrimento do trans-epistemicídio-jurídico, bem como a participação de todas as pessoas, 

incluindo pessoas cisgêneras, na constituição de uma sociedade anti-cisnormativa.  

Ademais, se faz necessário o reconhecimento do conceito de cisnormatividade 

jurídica, compreensão nossa de que o direito enquanto sistema normativo pode reiterar, 

reforçar e criar normatividades cisgêneras, por ação ou omissão.  

 Em suma, para a compreensão analítico-teórica e filosófica do transfeminismo 

enquanto método de análise do direito, entendemos que essa possibilidade se dá a partir da 

compreensão da decolonialidade e do direito das subalternidades, a primeira teoria nos 

informa que o direito é fruto da colonização, é a imposição europeia, a segunda nos demonstra 



32 

que o direito é força e violência, bem como instrumento de silenciamento dos grupos 

subalternizados, porém é possível uma revolução em termos subversivos a partir de saberes 

não hegemônicos pela decolonialidade e pela centralidade nas margens pelo direito das 

subalternidades, dos grupos vulnerabilizados.  

A análise transfeminista é possível, como percebemos, mas como fazê-la? Vimos que 

isso se dá pela ótica de gênero e, portanto, as contribuições dadas pela análise feminista do 

direito, e o transfeminismo enquanto vertente do feminismo, se vale de suas bases de análise, 

mas cria seus próprios conceitos pelas especificidades das mulheres trans. E por falar em 

especificidades, o direito antidiscriminatório é um outro grande aliado da análise 

transfeminista do direito, uma vez que é capaz de garantir que as especificidades de grupos 

histórico-socialmente discriminados sejam levadas em consideração na epistemologia 

jurídica, na formulação de leis e no pensar o próprio direito.  

Desse modo, acreditamos que estes caminhos de possibilidades de se olhar o direito 

contribuem para uma possibilidade de uma análise transfeminista do direito, com seus 

próprios conceitos e métodos, mas em consonância com tais áreas, e outras mais que venham 

a agregar.   

 

3.1 A Cisnormatividade Jurídica como Conceito Central do Transfeminismo Jurídico 

 

A cisnormatividade jurídica ocorre quando o sistema jurídico é utilizado para 

normatizar, regularizar, dominar, regular as identidades não cisgêneras e seus direitos, ou 

ainda quando há a omissão em garantir garantias de condições mínimas de existência em 

razão da identidade trans e do cistema.  

Podemos falar, portanto, em cisnormatividade jurídica por ação e por omissão, sendo a 

primeira a ação positiva do cistema jurídico em negar direitos, perseguir as trans-travesti-

identidades, violentar diretamente as pessoas trans, e a segunda o silenciamento e a não ação 

do cistema jurídico na garantia e efetivação dos direitos das pessoas trans-travestis.  

Sob esse viés, Adeodato (2012, p. 199-203) compreende em sua análise acerca dos 

pressupostos, características e constrangimentos do direito moderno que o sistema jurídico 

pressupõe: a) pretensão de monopólio do Estado na produção das normas jurídicas; b) 

Crescente importância das normas jurídicas estatais em relação às não-estatais; c) Crescente 

importância das normas jurídicas em relação às demais normas éticas; se caracteriza por: 1. 

Inegabilidade dos pontos de partida; 2. Obrigação de decidir os conflitos, além de se 

constranger por: 1. Fixar textos normativos; 2. Dizer o que os textos significam; 3. 



33 

Argumentar com base nos textos normativos; 4. Decidir com base nos textos normativos; 5. 

Fundamentar com base nos textos normativos.  

Desse modo, é nítida a importância das fontes formais do direito, sobretudo a lei, bem 

como a necessidade do Estado de Direito em monopolizar a produção destas. Assim, se a lei é 

a principal fonte do direito e se é o Estado quem monopoliza a sua produção, quando temos 

leis que regulam negativamente a identidade de pessoas trans e travestis ou quando existe a 

omissão legislativa na proteção destes direitos há clara existência de uma cisnormatividade 

jurídica, que privilegia a existência apenas de pessoas cisgêneras.  

Ora, se é o Estado quem monopoliza a produção das normas jurídicas e se é o direito o 

sistema normativo hegemônico no seio social em detrimento de outras normas, a ausência da 

produção de normas e leis que reparem os danos históricos relacionados às violências 

destinadas à população trans, sobretudo às mulheridades não cisgêneras, ou até mesmo o uso 

desta monopolização como ferramenta jurídica de negação de direitos ou até mesmo combate 

e condenação a estas identidades revela que a cisnormatividade pode ultrapassar a seara social 

e incidir diretamente no direito, onde como um rio que deságua no mar, tornam-se águas 

homogêneas que afogam e matam as travestis-trans-identidades.  

Tércio Sampaio (2003), por sua vez, ao analisar a dogmática analítica ou a ciência do 

direito como teoria da norma estabelece que a norma jurídica ganha notoriedade dentro dos 

sistemas de dominação social, e a partir da teoria das fontes jurídicas, é a lei que enquanto 

fonte formal se materializa imperativamente dentro dos arranjos sociais:  

 

Esse novo quadro de relações de poder reconhece, pois, como um dos elementos  

básicos da soberania, a ideia de contrato, de contrato social, posto que, no contrato, 

está presente o compromisso, o arranjo organizado das vontades aderentes, mas 

também a do império da lei, sua supremacia como centro irradiador da ordem 

(FERRAZ JÚNIOR, 2003, p. 226) 

 

Sob essa ótica, a lei enquanto principal força normativa dentro do seio social se 

configura nas democracias liberais como essencial para o Estado Democrático de direito e 

para o próprio cistema jurídico, o qual quando se omite ou quando age em termos de exclusão 

e desrespeito às pluralidades de gênero, em seu império, acaba por manter o cenário de 

violência, reiterando o que nomeamos de cisnormatividade jurídica, que ocorre justamente 

quando as fontes do direito agem de modo a perseguir, violar, destruir, demonizar, 

invisibilizar, matar as identidades não cisgêneras, sobretudo mulheres trans e travestis, bem 

como quando a omissão revela um projeto de igual finalidade.  



34 

Como podemos depreender dos estudos anteriores, em Xica Manicongo temos o 

primeiro exemplo histórico da cisnormatividade jurídica por ação, quando o Estado 

Inquisitorial utiliza-se de meios, mecanismos, e instrumentos legais e jurídicos para regular e 

condenar a identidade de uma pessoa não cisgênera, de uma pessoa que não se adequava as 

construções sociais de gênero. Além disso, é impossível não compreender este caso 

emblemático da cisnormatividade jurídica sem fazer sua leitura interseccional, percebendo 

como os critérios de racialidade e gênero se entrelaçam estruturalmente para condenar e 

assujeitar Xica.  

Conforme ensina Jaqueline Gomes de Jesus (2019, p. 253): 

 

O código penal vigente à época era as Ordenações Manuelinas, que equiparavam a 

sodomia ao crime de lesa-majestade. A pessoa considerada culpada deveria ser 

queimada viva, em um auto de fé em praça pública, ter seus bens confiscados pela 

Igreja Católica e a infâmia lançada sobre os seus descendentes até a terceira geração. 

As Ordenações Filipinas, que substituíram as Manuelinas em 1603, acrescentaram o 

crime de se vestir com os trajes de alguém de gênero diverso ao atribuído 

socialmente, exceto se em festas ou jogos, cujas penas iam do degredo de três anos 

para os homens e de dois para as mulheres, além do pagamento de multa para o 

denunciador.  

 

Outro exemplo histórico da cisnormatividade jurídica foi a perseguição estatal e o 

aparato policial utilizado para violentar e perseguir diretamente as travestis e pessoas trans à 

época da ditadura militar. Ademais, cabe mencionar a omissão legislativa reconhecida por 

órgãos jurisdicionais em relação ao legislativo no que tange à elaboração de leis que garantam 

o mínimo de existência digna às pessoas trans, como nome, trabalho e renda.  

Percebemos de maneira direta e histórica como o direito enquanto cistema colonial, de 

força e violência, sem uma perspectiva antidiscriminatória e sem a perspectiva de gênero é 

capaz de assujeitar, condenar e desumanizar existências em razão de sua identidade com base 

nesta mesma estrutura social que chamamos de cisnormatividade, mas que quando se atrela ao 

cistema jurídico ganha uma força ainda maior, que merece ainda mais ser considerada como 

jurídica, para compreendermos que o direito também pode reiterar violências e estruturas de 

poder com base em sistemas normativos de dominação de gênero.  

Da cisnormatividade emerge a violência estrutural, que se caracteriza diretamente por 

inúmeras modalidades destinadas à população trans-travesti, em razão de sua identidade, e 

motivadas por ela. Segundo dados da Associação Nacional de Travestis e Transexuais - 



35 

ANTRA e do Trans Murder Monitoring2, o Brasil é por quinze anos o país que mais mata 

pessoas trans e travestis no mundo, o que demonstra uma ausência do Estado na garantia da 

dignidade e vida destas pessoas.  

Neste sentido, para a compreensão deste quadro de violência constituímos o conceito 

transfeminista jurídico de necrotransfobia enquanto categoria analítica, uma vez que 

pensamos não se tratar apenas de violar ou ter aversão ou ainda ter “medo” como o termo 

“fobia” sugere, mas de uma condição estrutural da sociedade cisnormativa brasileira advinda 

desde a época colonial com a condenação de Xica Manicongo.  

 

3.2 Necrotransfobia: a face estrutura da crueldade contra as trans-identidades 

 

Derivada dos estudos de Michel Foucault (1999) sobre biopolítica e biopoder, bem 

como do conceito de necropolítica de Mbembe (2018), a necrotransfobia revela a condição 

estrutural socialmente estabelecida na sociedade colonial brasileira de aversão, ódio, pavor, 

nojo, e sobretudo, morte e mortandade, destinada a toda a população trans, mas em particular 

às travestilidades.  

Defendemos que esta estrutura se materializa a partir de inúmeros mecanismos de 

necropolítica, seja a morte jurídica, caracterizada pela negação do acesso à justiça, negação de 

direitos e negação do acesso aos cursos de direito, seja a morte simbólica, caracterizada pela 

invisibilização, noturnalização, seja a morte por prostituição compulsória para mulheres trans 

e travestis, caracterizada pela ausência de opções de fonte de renda e subsistência, resultando 

na imposição do trabalho sexual como única saída, ocasionando aumento da violência pelas 

condições de trabalho e informalidade.  

A Necrotransfobia revela que não se trata de um mero sentimento de medo, de fobia 

ou de nojo, mas uma realidade de morte, um desejo social de apagamento necropolítico, uma 

banalização do assassinato de mulheridades não cisgêneras, uma estrutura que atravessa a 

política, o estado, as instituições sociais, e que demonstra o fuzilamento, a destruição, e a 

ausência de empatia para com os corpos trans amontoados ao chão. Como afirmamos em um 

trabalho desenvolvido sobre o tema (2023, p. 14): 

 

De maneira mais simplificada, queremos dizer que a necropolítica dentro da lógica 

da cisnormatividade produz o que entendemos como necrotransfobia, que se traduz 

 
2 Dossiê de assassinatos de pessoas transexuais e travestis - ANTRA. Disponível em: 

<https://antrabrasil.org/assassinatos/>. Acesso em 23/01/2024. Trans Murder Monitoring. Disponível em: 

<https://transrespect.org/en/trans-murder-monitoring/>. Acesso em 23/01/2024.  



36 

na sentença de morte destinada às pessoas transfemininas/travestis, seja por meio da 

morte física ou simbólica, materializada de diversas formas. Desse modo, 

adentrando na seara do trabalho, percebemos que esse “cistema” necrópole se 

materializa pela compulsoriedade da prostituição relacionada às mulheres trans e 

travestis, que, para sobreviver sem acesso a um trabalho digno, necessitam cumprir 

com a lógica de fetichização, objetificação e coisificação de suas identidades. 

 

O caso Dandara3 é bastante emblemático neste sentido, revela como parece 

socialmente aceita a morte e o assassinato de corpos travestis, de maneira cruel e banal. Trata-

se de uma mulher travesti que foi brutalmente espancada a pauladas e pedradas e em seguida 

morta a tiros diante da anuência e olhos atentos da população, que não interviu e que nada fez, 

nem sequer acionaram a polícia. Houve, de fato, uma comoção pública posterior, mas a que 

preço e de que maneira? Em termos práticos, criou-se a lei Dandara de combate ao assassinato 

em massa de travestis? A resposta é não. Quais políticas públicas e planos governamentais de 

trabalho, empregabilidade, educação, profissionalização e combate a realidade em que se 

encontra essas pessoas foram criadas? Quem chora a morte da travesti preta na esquina? 

Quem se compadece pela travesti que não tem o que comer no dia de hoje? 

Após longos anos de luta do movimento LGBT+ tivemos a aprovação por meio do 

judiciário, vale-se destacar, uma vez que a lei parece ser a principal fonte do direito, da 

equiparação da homotransfobia ao crime de racismo. Contudo, já houve movimentos de 

repúdio por parte de boa parte da sociedade, bem como por parte do Congresso Nacional, em 

contrariedade à decisão. Congresso este que continua omisso.  

Travestis continuam a morrer. Continuamos a ser o país que mais mata essas 

identidades no mundo. A decisão do Supremo em muitos casos não é cumprida, pois depende 

da interpretação das forças policiais e do delegado, cuja leitura de gênero e sexualidade é, sem 

dúvidas, defasada ou ausente. Temos, enfim, uma realidade outra? Acreditamos que não.  

Apesar de considerarmos um avanço louvável a decisão jurisprudencial 

supramencionada, pensamos que a sua concretização ainda encontra dificuldades, 

principalmente em relação às mulheres trans e travestis. Dificilmente temos uma capacitação 

efetiva em gênero e sexualidade por parte dos agentes legais e da justiça, o que resulta 

diretamente na ausência da devida importância aos casos, seja por desconhecimento, seja por 

qualquer outro motivo.  

As mortes ainda são cruéis, normalmente decorrem do espaço social ao qual as 

travestilidades são destinadas: a rua, a noite e a escuridão. Em situações e contextos 

 
3 https://aventurasnahistoria.uol.com.br/noticias/vitrine/dandara-santos-o-brutal-assassinato-que-chocou-o-

pais.phtml 



37 

propensos a violência como único ganha pão têm suas vidas ceifadas notadamente por aqueles 

que buscam o prazer de seus corpos, contudo considerando-os imundos, indignos e 

indesejáveis.  

 

Às travestilidades/transfeminilidades  são  dadas  as  ruas  da  vida noturna,  mas 

nunca  o  convívio  diurno,  social  e  coletivo  que  outras  corporalidades  e  

identidades experimentam e assim é construído o acesso ao meio social. Dentro 

dessa lógica, essas corporalidades simbólicas são construídas como coisas, objetos, 

indignos de afeto ou de desejo, e ainda que exista este desejo, sempre será 

escondido, combatido e alvo de rejeição. E esse combate pode extrapolar o ser 

interior e se materializar no assassinato daquilo (daquela) que se quer matar. 

(CAMPOS, 2023, p. 13) 

 

Matam o desejo que não querem ter. Combatem o sentimento oculto dentro de si. O 

ódio ao denominado “outro” é a força motriz de suas ações. Pregam e declaram ódio à 

liberdade de ser, que não possuem.  

Nos acostumamos a ver os movimentos trans e travestis a bradar por mais um ano 

“somos o país que mais mata mulheres trans e travestis no mundo”? Nos acostumamos e 

banalizamos estas mortes sempre tão cruéis e pensamos “ah, é só mais uma”? Agimos como 

na pandemia da Covid-19 pensando nas mortes e nas famílias destruídas apenas como 

números? Poderíamos considerar, portanto, a larga escalada de mortes transfemininas como 

uma epidemia brasileira? 

A Necrotransfobia é elaborada em forma de ciclo, fruto da cisnormatividade. Primeiro 

nega-se o direito ao convívio familiar e ao afeto, depois se nega a moradia e a educação, em 

seguida se fecham as portas da empregabilidade e do trabalho, para em seguida abrir as portas 

da morte por meio da violência em suas mais distintas modalidades.  

Com isso, a ausência de uma ação efetiva para garantia do pleno emprego, da 

capacitação profissional, da política de cotas, de incentivos a empresas trans-inclusivas, e de 

programas, planos e ações voltados a essa população, bem como a omissão legislativa em um 

cenário onde o direito enquanto cistema normativo é hegemônico e o Estado é monopolizador 

da produção das normas jurídicas, demonstra o descaso pela vida destas pessoas.  

 

3.3 Um Direito Transfeminista: apontamentos jurídicos acerca das normas de proteção 

às trans-identidades  

 

 Contudo, mesmo em meio a este cenário de necrotransfobia, ainda assim existem 

normas e decisões judiciais que podem ser lidas como transfeministas. Em primeiro lugar, 



38 

temos os princípios de Yogyakarta que resguardam o direito à identidade de gênero como um 

direito humano, sob a ótica do direito antidiscriminatório no direito internacional dos direitos 

humanos. Ainda, em termos de direito internacional dos direitos humanos sob à égide do 

direito antidiscriminatório, temos inúmeros exemplos aos quais o nosso país é signatário, tais 

como a convenção contra todas as formas de discriminação contra a mulher, a convenção 

interamericana de direitos humanos - Pacto San José da Costa Rica, além de convenções da 

Organização Internacional do Trabalho e a própria Declaração Universal dos Direitos 

Humanos - DUDH.  

 A nossa Constituição Federal, em seu art. 1º, III, garante a Dignidade da Pessoa 

Humana como fundamento de nossa República, e em seu art. 3º, IV, afirma que é objetivo 

fundamental a promoção do bem de todas as pessoas e o combate a todas as formas de 

discriminação. Desse modo, apesar de não citar explicitamente a identidade de gênero como 

um direito humano, em uma hermenêutica simples e sistemática, tal qual como deve ser, é 

nítido o fato de que o respeito à diversidade de identidade de gênero está em consonância com 

os ditames constitucionais. 

 Ainda, em nosso atual cenário, os direitos LGBT+ de modo geral ainda estão 

vinculados apenas a decisões judiciais, passíveis de revisão ou ataques por meio de leis 

inconstitucionais, o que revela por um lado a fragilidade da proteção jurídica e a insegurança 

jurídica e por outro a cisnormatividade e heteronormatividade que invadem ainda a produção 

das normas em seu sentido formal.  

 Desse modo, existe em nosso ordenamento jurídico atual um claro direcionamento em 

termos de proteção e promoção ao direito à identidade de gênero. Contudo, percebemos a 

fragilidade de termos estes direitos apenas declarados em decisões judiciais e não em leis, 

como deveria. Além disso, na prática, a efetividade destes direitos em termos transfeministas 

ainda é ínfima.  

 Acreditamos que, em uma análise transfeminista dos direitos trans no Brasil, temos em 

termos fundamentais e de direitos humanos excelentes fundamentos e normas principiológicas 

que deveriam nortear a elaboração de normas gerais locais protetivas, mas que não se vê na 

realidade. Os direitos desta comunidade, e das pessoas LGBT+ no geral, ainda são escassos, 

frágeis e definidos de maneira espaçada. Desse modo, urge a necessidade de elaboração de 

um Código de Direito Antidiscriminatório em Gênero e Sexualidades ou Estatuto da 

Igualdade de Gênero e Sexualidades, cujas normas versem também sobre o direito à 

identidade de gênero.  

 



39 

  



40 

4 O DIREITO É (E DEVE SER) TRAVESTI! UMA AUTOETNOGRAFIA 

TRANSFEMINISTA 

 

Se por um lado uma análise transfeminista do direito é plenamente possível e 

necessária, como apregoamos, por outro compreendemos que parte dessa análise teórica 

perpassa também pela imersão na subjetividade desta que vos escreve. Assim, em 

conformidade com o que Conceição Evaristo denomina de “escrevivência” (2005), vou 

imergir em mim mesma, porque falar de direito também é falar da sujeita de direitos 

 

4.1 Do eu ao eu travesti e do eu travesti ao eu travesti do direito: por que uma 

autoetnografia? 

 

De acordo com Sartre (2014, p.8) “a existência precede a essência, ou, se se preferir, 

que é necessário partir da subjetividade”, o que resulta na noção de que a subjetividade 

existencial vem antes da própria construção de sua essência. Contudo, complementando o 

pensamento do autor, gostarias de refletir sobre a experiência travesti a partir desta noção, 

mas indo além, defendendo que para a travestilidade o surgimento precede a existência que 

precede a essência. Nesse sentido, considerando que os processos sociais normativos da 

cisgeneridade golpeia a subjetividade travesti em termos de assujeitamentos, consideramos 

que nem sequer temos uma subjetividade existencial, apenas surgimos, e a partir disso somos 

obrigadas a uma não subjetividade, a uma não existência, por causa de uma não consciência 

existencial ontológica.  

A partir da cisgeneridade compreendemos como o direito funciona em detrimento de 

corporalidades não cisgêneras. Em termos sartrianos, em uma reflexão sobre a minha própria 

travestilidade e em relação à travestilidade enquanto categoria analítica filosófica e não 

apenas um dado material no mundo, penso que em uma construção existencialista, a 

percebemos dentro da noção da autopercepção, da autoconstrução do ser enquanto autônomo 

e livre dentro de suas próprias responsabilidades, sua capacidade de se autodeterminar, se 

autoconhecer e se autoconstruir.  

Conforme a frase supramencionada, primeiro existimos e a partir da perspectiva da 

autonomia e da liberdade vamos construindo nossa essência com base nos contextos que 

vivemos também, mas com base em nossa autonomia enquanto ser. A nossa essência, 

portanto, é uma construção, existimos, e enquanto ser, somos capazes de construir a nossa 



41 

essência e quem somos. A travestilidade em si seria a construção, portanto, de fato, dessa 

essência.  

Contudo, para além desta compreensão, penso que antes da existência, 

filosoficamente, existiria, para a travestilidade, o surgimento, um momento de limbo 

existencial do não ser que é incapaz de se perceber como existente porque a cisnormatividade 

o impede de existir. A travesti surge sem existir porque não tem a liberdade de saber que 

existe.  

No momento em que tomamos por meio do rompimento subversivo o lugar de travesti 

em torno da consciência do próprio sujeito, no processo de possibilidade de ser travesti, então 

começamos a existir. Quando tomamos consciência do “é possível sim ser travesti, ter uma 

outra identidade de gênero que não a cisgeneridade”, então, sim existimos.  

E a travestilidade é a existência será filosoficamente a existência em busca da essência 

do que seja ser travesti dentro da realidade material. Uma construção diária do próprio ser em 

torno de sua própria liberdade de ser. Existimos quando tomamos consciência da própria 

possibilidade de ser travesti e ser travesti é a essência que a partir do momento que a gente 

existe passa a ser a busca do ser.  

Em termos práticos, a partir da possibilidade de uma autoetnografia, começo este 

capítulo reflexionando a partir de mim mesma, fazendo uma viagem temporal em torno da 

minha própria história. Desse modo, quero dizer que em toda a minha trajetória eu vivia uma 

não existência, um assujeitamento, a subtração da minha subjetividade pela cisnormatividade 

social. Eu surgi neste mundo, mas não existi enquanto ser, porque não fui capaz de exercer 

minha autodeterminação e liberdade de ser, de compreensão e construção da minha 

subjetividade, para posterior compreensão da minha essência. 

Essa não existência que atravessou a minha subjetividade ocorre a partir do momento 

em que socialmente apenas pessoas cisgêneras existem no mundo a partir da fundamentação 

da cisnormatividade, enquanto pessoas trans e travestis não são existentes, apenas surgem. Eu 

surgi. Eu apareci neste mundo, mas não existi, porque a existência necessita de uma 

subjetivação, da autoconsciência do ser sobre si em termos de sua compreensão de si mesmo, 

na liberdade de sua autodeterminação.  

Como nos roubam esta liberdade existencial, nos roubam a própria existência, nos 

reduzindo a um surgimento, sendo um não ser, e como não ser, sendo alguém que não existe, 

e que, portanto, não possui essência válida.  

 Contudo, a experiência de existir passa a ser válida no rompimento subversivo do ser 

que em determinado momento de sua vida é capaz de se auto(re)conhecer para além da 



42 

compreensão social, se construindo e então passando de mero lugar de surgimento para uma 

existência capaz de construir a sua essência em sua autonomia de ser.  

A travestilidade, portanto, existe a partir do momento em que o ser rompe com o 

processo de não ser (mera redução a surgimento) se reconhecendo para além das 

compreensões cisnormativas de subjetividade e assim potencializa a si mesmo pela construção 

de um lugar próprio no mundo e em sua identidade subversiva travestilizada.  

E é neste lugar que quero me situar. Não em um lugar de violência apenas, que, de 

fato, vivi. Mas, no lugar de potência do ser travesti como uma ontologia insurgente capaz de 

romper com o processo de assujeitamento e não existência.  

Vivenciei em minha vida a negação do direito de existir no mundo, vivi a negação do 

direito a uma vida sem violência, vivi também a negação de direitos que são essenciais para 

uma vida digna.  

Na escola vivenciei a violência física com pedrada, chute e murros. Vivenciei a 

violência psicológica por meio de xingamentos, ameaças e perseguições. Utilizaram da 

instituição como mecanismo de violência pedagógica em relação ao meu corpo, educando-o a 

partir da lógica hétero-cis-normativa (LOURO, 2000). 

Ao me compreender insurgentemente como Clarisse temi. Temi a minha vida ao 

pensar que estava no país que mais mata pessoas como eu, em uma lógica necrotransfóbica. 

Temi principalmente não ter onde trabalhar, mesmo que me capacitasse, pois esta mesma 

estrutura impede o acesso ao direito ao trabalho, para negar àqueles que dependem dele, como 

a alimentação, a moradia, o transporte, o lazer.  

Clarisse surge em meio ao temor, como a travesti periférica, de comunidade, da zona 

rural, de família pobre, mas enquanto potência. E sou uma possibilidade de vida e de 

dignidade porque também não estava só.  

 Achei que, como demonstra a estatística, eu seria mais uma moradora de rua, expulsa 

de casa e morta na próxima esquina, obrigada a viver da prostituição compulsória. Encontrei 

amor, aceitação, respeito e consideração, uma família compreensiva. Motivo maior pelo qual 

a minha potência foi ainda mais potencializada.  

 Em paralelo, a universidade e o curso de direito, em particular na pessoa do Professor 

Zé Neto, da disciplina que exerce veementemente um ensino jurídico do direito das 

subalternidades e da decolinalidade, que emancipa e liberta os estudantes, ora denominada de 

direitos dos grupos socialmente vulneráveis - DGSV.  

 Em meio a uma série de violências vividas, incluindo perseguição, calúnia, difamação, 

injúrias, e inúmeras outras, encontrei em DGSV um conteúdo que falava sobre mim, 



43 

finalmente. Estudei um direito não hegemônico, não apenas dogmático, mas prático, real, 

capaz de conduzir os estudantes à compreensão de sua própria existência, um direito das 

margens, um direito que não é apenas cis-hétero-normativo, mas travesti.  

 Tive conteúdos jurídicos sobre grupos vulneráveis, dentre eles aquele a qual eu nem 

mesmo sabia que pertencia, pois vivia apenas um surgimento e não uma existência, Ao 

realizar um documentário, como parte da exigência de nota da disciplina, escolhi abordar a 

temática da transfobia, mal sabendo ainda que estaria também falando sobre mim. 

 Me reconheci, me percebi, existi. Pude adentrar em um Projeto de Extensão, mesmo 

acreditando que jamais conseguiria. Não só fui extensionista do “Educação em direitos 

humanos: a construção da cidadania” do mesmo professor anteriormente citado, como 

também me tornei responsável pelas pesquisas sobre direitos humanos, gênero e sexualidades, 

onde dividi com colegas experiências e conhecimentos sobre a temática, além de ministrar 

palestras e minicursos.  

 Mal sabia que tudo isso falava muito sobre mim, e sobre a palestrante que surgiu 

posteriormente. Estes momentos acadêmicos de subversão, de uma pedagogia do oprimido, 

emancipatória e capaz de libertar o ser para a compreensão do mundo (FREIRE, 1987), 

ocasionaram em mim um autoconhecimento insurgente capaz de me construir enquanto eu 

travesti. Do eu que apenas surgiu no mundo para o eu travesti que agora existe e iniciando o 

eu travesti, a essência que em mim habita e o propósito da minha vida em lutar pelas que, 

como eu, sofrem com a necrotransfobia que nos nega a existência e nos mata antes mesmo de 

estarmos vivas enquanto ser.   

Falo sobre mim primeiro porque passei muito tempo não sendo, passei muito tempo 

silenciada ontologicamente e em todas as outras formas de silêncio social (SPIVAK, 2014). 

Escrevo sobre a minha vivência no sentido de  escrevivências construído por Conceição 

Evaristo (2005), o qual pensa que não há como nós, grupos subalternizados, não falarmos 

sobre nós naquilo que pesquisamos e escrevemos.  

Deste modo, compreendo a necessidade urgente de me colocar como parte de minha 

pesquisa, uma vez que ela também é sobre mim, e muito sobre mim. É sobre o direito, mas 

sobretudo sobre o direito de ser, o direito de existir, de não ser mero surgimento no mundo, 

mas de ter uma existência válida, e uma essência capaz de ser construída.  

A Clarisse, travesti do direito, não para de existir para que eu apareça enquanto 

pesquisadora, para corresponder a uma falsa percepção de objetividade na elaboração de 

pesquisas científicas. Ora, meu corpo é científico. Não porque somos meros objetos de 

pesquisa, não mais! Mas, porque a autoetnografia é sobretudo uma metodologia científica 



44 

transfeminista válida para a construção de ciência, porque o transepistemicídio que matou e 

mata nossos saberes por anos nos reduziu ao único lugar de corpos-objeto, entretanto hoje, 

pela insurgência de nossa potencialidade somos corpos científicos, sujeitas de pesquisa, 

capazes de elaborar teorias e pensamentos em ciência, rompendo o silenciamento promovido 

pelas intelectualidades hegemônicas, como afirma Spivak.  

 

Nesse sentido, situamos o conceito de “epistemologia travesti” como a elaboração 

do saber científico a partir da centralidade no protagonismo destas identidades, sob a 

insurgência de se romper com o (não) lugar destes saberes dentro do que se costuma 

denominar  como  ciência,  bem  como  na  colocação  de  seus  corpos  como  

objetos  de pesquisa,  mas  dificilmente  como  pesquisadoras.  

(Campos, 2023, p. 13) 

 

Deste modo, defendo que uma análise transfeminista da ciência pode e deve ter a 

autoetnografia como uma possibilidade de método de pesquisa válido, uma vez que a 

travestilidade nos acompanha, nos faz ser seres científicos, nos atravessa e nos define. Somos 

travestis antes de cientistas, e nem sempre cientistas, mas sempre travestis. É um caminho 

irrevogável, não há como não ser mais.  

Destarte, afirmo que o meu eu é apenas um surgimento (um não eu), quando a 

travestilidade surge como potência insurgente então surge o eu travesti e então passo a existir 

no mundo, e ao acessar e ser a primeira travesti a ingressar no curso de direito da 

Universidade Federal da Paraíba e me compreender enquanto não apenas travesti, mas travesti 

do direito, construo em mim mesma a minha essência, junto a todos os atores que 

contribuíram e contribuem com a minha vida.  

 

4.2 Que lugar uma travesti ocupa/deve ocupar? 

 

Ao olhar para os lados, me reconhecendo como a travesti do direito enquanto essência, 

e perceber que sou a primeira travesti a ingressar no curso de direito da Universidade Federal 

da Paraíba - UFPB, compreendi esse lugar não como privilégio, mas como um 

questionamento. Onde estão as travestis do direito?  

Começo então a analisar mais afundo essa questão e questionar: onde estão as travestis 

no ônibus que pego pela manhã? Sou a única? Onde estão as travestis durante o dia? No 

mercado de trabalho? Nas chefias? Na política? 

Onde estão as travestis senão estampadas como notícias de assassinato? 



45 

O que o direito tem feito? É um instrumento de força, violência, imposição apenas? O 

Estado monopolizador nada tem feito? 

Então, de tantos questionamentos, e me apegando a tantos referenciais teóricos 

importantes, percebo a necessidade da construção de uma análise transfeminista do direito 

Uma teoria jurídico-político-filosófica capaz de (re)repensar o direito a partir da própria trans-

travesti-generidade, um direito decolonial e anticisnormativo, capaz de garantir que não 

apenas o lugar da travesti seja a prostituição na noite, mas qualquer lugar que ela quiser. 

Este é o principal sentido e importância deste trabalho, que não pretende ser apenas 

um outro TCC feito para se graduar, mas tem a (imensa) pretensão de embasar decisões 

judiciais, elaborações legais, estudos científicos e doutrinas jurídicas.  

Não é o caminho, mas um caminho. Apenas as bases, apenas o começo. O trabalho 

ainda é grandioso, mas pretendemos ser quem deu o primeiro passo.  

 

4.3 Lugar de travesti é onde ela quiser: a travestilidade toma/ocupa o direito 

 

Ao romper com o paradigma do surgimento e existir enquanto Clarisse, minha 

existência se torna necessariamente política e de reivindicação por direitos, sobretudo o de 

existir. Ao me tornar a travesti do direito, assumo em mim mesma o compromisso jurídico de 

compreender o fenômeno jurídico para além do colonialismo, da opressão, da dominação, do 

poder, da força, e ocupar/tomar um novo lugar neste cistema, um lugar dos silenciados, 

subalternizados, marginalizados, um lugar das travestis.  

 É pela tomada do direito, do cistema, que a travesti pode sonhar em ser, ser ela 

mesma, ser quem ela quiser ser. E também em ocupar o lugar que ela quiser ocupar. Todo 

lugar é lugar de travesti.  

 Seja na luta sócio-política seja no que denomino de ativismo epistemológico (luta pela 

valorização dos saberes apagados e marginalizados), a travesti enquanto corpo-potência se 

reinventa e reconstroi para desconstruir o mundo que construíram sem nós. E é inevitável. 

Não dá mais para não termos travestis advogadas, juristas, professoras de direito, juízas, 

defensoras públicas, procuradoras, promotoras ou qualquer outra carreira do direito.  

 A ocupação começou e não tem mais como parar.  

 

  



46 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Em suma, a ciência jurídica que queremos é aquela capaz de, com o olhar de gênero, 

romper com a epistemologia eurocêntrica, com isso dando lugar ao direito das 

subalternidades, o qual rompe com o silenciamento promovido pela intelectualidade 

hegemônica e quebra o direito enquanto unicamente instrumento de poder, força e violência 

nas mãos dos grupos dominadores, possibilitando seu acesso e a voz aos grupos que 

historicamente são marginalizados, e assim construindo um lugar possível para as 

travestilidades, enquanto subjetividade subalternizada pelo colonialismo.  

Não se trata de apontar um caminho único, dogmático e fixo, mas de criar 

possibilidades outras, caminhos outros. A decolonialidade é a crítica radical de uma 

racionalidade epistemológica dogmática e dominante, centralizadora e centralizada em 

saberes únicos, a permissão para um não lugar não no sentido da dominação, mas no sentido 

de se permitir pensar de maneira plural, diversa e a partir das margens, porque elas também 

importam. É por isso que, assim, afirmarmos que sim, o direito é travesti.  

 Se por um lado o direito pode ser um instrumento de poder, violência e dominação 

fruto da colonização, e portanto, servir apenas aos interesses das classes dominantes, quando 

invertemos subversivamente este mesmo direito e o (re)pensamos a partir de um olhar 

decolonial, subalterno, antidiscriminatório e transfeminista (de gênero), podemos construir 

um direito para quem quiser, um direito que também pode ser travesti.  

 Destarte, o transfeminismo jurídico ou a análise transfeminista do direito, a partir das 

bases sólidas aqui destrinchadas, em muito pode contribuir para um outro e novo olhar sobre 

o direito, capaz de ser acessado por todas, e em “todas” incluindo as travestilidades. Os 

conceitos como o trans-epistemicídio jurídico, a cisnormatividade jurídica, seja por ação ou 

omissão, a necrotransfobia, e outros, podem contribuir para uma melhor garantia da dignidade 

e do acesso às prerrogativas humanas.  

 Aponta-se, portanto, para a necessidade de se (re)pensar a epistemologia jurídica a 

partir das margens e do saber do Sul Global, resultando em uma abertura para que possamos, 

de fato, ter a existência de um direito que também seja transfeminista.  

 Resulta-se na necessidade de elaboração, pelo Congresso Nacional, de um Estatuto de 

Promoção e Proteção à Igualdade de Sexualidades e Identidades de Gênero, sob o olhar do 

transfeminismo jurídico, capaz de romper com a cisnormatividade jurídica e apontar 

caminhos para a superação da necrotransfobia.  

  



47 

REFERÊNCIAS 

 

ADEODATO, J. M. Pressupostos e Diferenças de um Direito Dogmaticantente 

Organizado. Revista da Faculdade de Direito da UFRGS, Porto Alegre, v. 1, n. 20, 2017. 

DOI: 10.22456/0104-6594.71890. Disponível em: 

https://seer.ufrgs.br/index.php/revfacdir/article/view/71890. Acesso em: 23 jan. 2024. 

 

ADEODATO, J. M. Ética e Retórica: para uma teoria da dogmática jurídica. 5 Ed. São 

Paulo: Saraiva, 2012.  

  

BAHIA, Alexandre Gustavo Melo Franco de Morais. A não-discriminação como Direito 

Fundamental e as redes municipais de proteção a minorias sexuais - LGBT. Revista de 

Informação Legislativa, 2010.  

 

BEAUVOIR, Simone. O Segundo Sexo. Vol. 2: A Experiência Vivida. São Paulo: Difusão 

Europeia do Livro, 1967. 

 

BENJAMIN, Walter. Crítica da violência: crítica do poder. Revista Espaço Acadêmico, v. 

2, n. 21, 20 fev. 2003. 

 

BENJAMIN, Walter. Sobre o conceito da história. In: Obras Escolhidas: magia e técnica, 

arte e política. V. I. Trad. S.P. Rouanet. São Paulo: Brasiliense. 1995. 

 

BRASIL. [Constituição (1988)]. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. 

Brasília, DF: Presidente da República, [2016]. Disponível em: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm. Acesso em 05 abr. 2024. 

 

BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. 22ª Edição. 

São Paulo: Civilização Brasileira, 2020.  

 

BUTLER, Judith. Quadros de guerra: quando a vida é passível de luto. 1ª edição. Rio de 

Janeiro: Civilização Brasileira, 2015. 

 

CAMPOS,  Clarisse Mack  da  Silva; ARAÚJO, Jailton  Macena de. Indignidade e 

necrotransfobia: a prostituição compulsória de mulheres trans e travestis como  

degradação do direito fundamental ao trabalho. (des)troços: revista de pensamento radical, 

Belo Horizonte, v. 4, n. 2, p.e 48638, jul./dez. 2023 

 

CAMPOS, Clarisse Mack da Silva; YORK, Sara. A Travestilidade como Potência 

Epistemológica: Rompendo Os Grilhões Do Trans-Epistemicídio. Notícias, Revista 

Docência e Cibercultura, janeiro de 2024, online. ISSN: 2594-9004. Disponível em: 

<https://www.e-publicacoes.uerj.br/re-doc/announcement/view/1753>. Acesso em: 07  Jan. 

2024. 

 

COLLINS, Patricia Hill; BILGE, Sirma. Interseccionalidade. São Paulo: Boitempo, 2020. 

 



48 

DIAS, Maria Odila Leite da Silva. Teoria e Método dos Estudos Feministas: perspectiva 

histórica e hermenêutica do cotidiano. In: COSTA, Albertina de Oliveira; BRUSCHINI, 

Cristina (Orgs).  uma questão de gênero. Rio de Janeiro: Rosa dos Tempos; São Paulo: 

Fundação Carlos Chagas, 1992.   

 

Dossiê de assassinatos de pessoas transexuais e travestis - ANTRA. Disponível em: 

<https://antrabrasil.org/assassinatos/>. Acesso em 23/01/2024. Trans Murder Monitoring. 

Disponível em: <https://transrespect.org/en/trans-murder-monitoring/>. Acesso em 

23/01/2024 

 

EVARISTO, Conceição. Gênero e Etnia: uma escre(vivência) de dupla face. In: 

MOREIRA, Nadilza Martins de Barros; SCHNEIDER, Liane (orgs). Mulheres no mundo: 

etnia, marginalidade e diáspora. João Pessoa: Ideia; Editora Universitária UFPB, 2005.  

 

FERRAZ  JUNIOR,  Tercio  Sampaio. Introdução  ao  estudo  do  Direito:  técnica, 

decisão, dominação. São Paulo: Atlas, 2003 

 

FOUCAULT, Michel. Em defesa da sociedade: Curso dado no Collège de France (1975 - 

1976). São Paulo: Martins Fontes, 1999. 

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. 17ª Ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra. 1987.  

 

GALINDO, Bruno. O direito antidiscriminatório entre a forma e a substância: igualdade 

material e proteção de grupos vulneráveis pelo reconhecimento da diferença, in: Direito 

à diversidade. São Paulo: Atlas, 2015. 

 

GOMES, Camila de Magalhães. Têmis Travesti: as relações entre gênero, raça e direito 

na busca de uma hermenêutica expansiva do “humano” no Direito. 2017. 234 f. Tese 

(Doutorado em Direito)—Universidade de Brasília, Brasília, 2017 

 

JESUS, Jaqueline Gomes de; ALVES, Hailey. Feminismo Transgênero e movimentos de 

mulheres transexuais. Revista Cronos, v. 11, n. 2, 28 nov. 2012. 

 

JESUS, Jaqueline Gomes de. Feminismo e identidade de gênero: elementos para a 

construção da teoria transfeminista. In: Seminário Internacional Fazendo Gênero 10, 2013, 

Florianópolis, Anais. Florianópolis: Universidade Federal de Santa Catarina, 2013.  

 

JESUS, Jaqueline Gomes de. Xica Manicongo: a transgeneridade toma a palavra. Revista 

Docência e Cibercultura, v. 3, n. 1, p. 250-260, 2019.  

 

MACK, Clarisse; COUTINHO, D’Angelles; ALECSANDER, Ricardo. Quem está protegida 

contra a violência política de gênero? Reflexões sobre direito, linguagem e poder a partir 

da lei n.º 14.192/2021. Abordagens: revista do Programa de Pós-Graduação em Sociologia, 

João Pessoa, v. 5, n. 1, 2024.  

 

MBEMBE, Achille. Necropolítica: biopoder, soberania, estado de exceção, política da 

morte. Trad. Renata Santini. São Paulo: N - 1 edições, 2018 



49 

 

MOREIRA, Adílson José; ALMEIDA, Phillipe Oliveira de; CORBO, Wallace. Manual de 

Educação Jurídica Antirracista. São Paulo: Contracorrente, 2022. 

 

MOREIRA, Adílson José. Tratado de Direito Antidiscriminatório. São Paulo: 

Contracorrente, 2020.  

 

OLIVEIRA, Megg Rayara Gomes de. Xica Manicongo: racismo, transfobia e o direito de 

matar. In: BENEVIDES, Bruna G.; NOGUEIRA, Sayonara Naider Bonfim (Orgs). Dossiê 

dos assassinatos e da violência contra travestis e transexuais brasileiras em 2019. São Paulo: 

Expansão Popular, Antra, IBTE, 2020. p. 75-77.  

 

NASCIMENTO, Letícia. Transfeminismo. São Paulo: Jandaíra, 2021.  

 

PASSOS, Maria Clara Araújo dos. Pedagogia das Travestilidades. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 2022. 

 

Princípios de Yogyakarta. Disponível em 

<https://www.clam.org.br/uploads/conteudo/principios_de_yogyakarta.pdf>. Acesso em 

27/11/2023. 

 

RABENHORST, Eduardo Ramalho. O feminismo como crítica do direito. Revista 

Eletrônica Direito e Política, Programa de Pós-Graduação Stricto Sensu em Ciência Jurídica 

da UNIVALI, Itajaí. 

 

SARTRE, Jean Paul. O existencialismo é um humanismo. Trad: Rita Correia Guedes. Paris: 

1970.   

 

SPIVAK, C. G. Pode o Subalterno Falar?. Tradução: Sandra Regina Goulart Almeida, 

Marcos Pereira Feitosa, André Pereira Feitosa. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2014. 

 

VERGUEIRO, V. Pensando a cisgeneridade como crítica decolonial. In: MESSEDER, S., 

CASTRO, M.G., and MOUTINHO, L., orgs. Enlaçando sexualidades: uma tessitura 

interdisciplinar no reino das sexualidades e das relações de gênero [online]. Salvador: 

EDUFBA, 2016, pp. 249-270. ISBN: 978- 85-232-1866-9. 

https://doi.org/10.7476/9788523218669.0014 

 

VERGUEIRO, Viviane. Por inflexões decoloniais de corpos e identidades de gênero 

inconformes: uma análise autoetnográfica da cisgeneridade como normatividade. 

Dissertação (Mestrado em Cultura e Sociedade) - Programa Multidisciplinar de Pós 

Graduação em Cultura e Sociedade, Instituto de Humanidades, Artes e Ciências. Professor 

Milton Santos, Universidade Federal da Bahia, 2016.  

 

YORK, Sara Wagner; OLIVEIRA, Megg Rayara Gomes; BENEVIDES, Bruna. 

Manifestações textuais (insubmissas) travesti. 2020. V. 28 N. 3. Artigo Científico (Dossiê 

Inflexões feministas e agenda de lutas no Brasil contemporâneo). Revista Estudos Feministas, 

2020. 



50 

 

YORK, Sara Wagner. TIA, VOCÊ É HOMEM? Trans na/da educação: des(a)fiando e 

ocupando os “cistemas” de pós-graduação. Dissertação (Mestrado em Educação) – 

Programa de Pós-Graduação em educação, Universidade do Estado do Rio de Janeiro. UERJ, 

2020. 


