
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM DIREITOS HUMANOS,  

CIDADANIA E POLÍTICAS PÚBLICAS 

MESTRADO EM DIREITOS HUMANOS 

 

 

 

 

 

ANITA CRISTINA DA SILVA 

 

 

 

 

 

 

EDUCAÇÃO ANTIRRACISTA EM DIREITOS HUMANOS  

E ENSINO DE HISTÓRIA E CULTURA AFRICANA:  

ESTUDO DE CASO EM ESCOLA PÚBLICA 

 

 

 

 

 

 

 

João Pessoa – PB 

2023 

  



 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM DIREITOS HUMANOS,  

CIDADANIA E POLÍTICAS PÚBLICAS 

MESTRADO EM DIREITOS HUMANOS 

 

 

 

 

 

ANITA CRISTINA DA SILVA 

 

 

 

 

EDUCAÇÃO ANTIRRACISTA EM DIREITOS HUMANOS E 

ENSINO DE HISTÓRIA E CULTURA AFRICANA: 

ESTUDO DE CASO EM ESCOLA PÚBLICA 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de 

Pós-Graduação em Direitos Humanos, 

Cidadania e Políticas Públicas da 

Universidade Federal da Paraíba, como 

requisito à obtenção do título de Mestra em 

Direitos Humanos, sob a orientação do Prof. 

Dr. Fernando Cézar Bezerra de Andrade. 

 

 

 

 

João Pessoa – PB 

2023 

 



S586e Silva, Anita Cristina da.
         Educação antirracista em direitos humanos e ensino
      de história e cultura africana : estudo de caso em
      escola pública / Anita Cristina da Silva. - João
      Pessoa, 2023.
         169 f. : il.

         Orientação: Fernando César Bezerra Andrade.
         Dissertação (Mestrado)  - UFPB/PPGDH-UFPB.

         1. Educação antirracista. 2. Lei n° 10.639/2003. 3.
      Projeto político pedagógico. 4. História -
      Afro-Brasileira. I. Andrade, Fernando César Bezerra.
      II. Título.

UFPB/BC                                    CDU 37:323.14(043)

Catalogação na publicação
Seção de Catalogação e Classificação

Elaborado por GRACILENE BARBOSA FIGUEIREDO - CRB-15/794



 
 

ANITA CRISTINA DA SILVA 

 

 

 

EDUCAÇÃO ANTIRRACISTA EM DIREITOS HUMANOS E 

ENSINO DE HISTÓRIA E CULTURA AFRICANA: 

ESTUDO DE CASO EM ESCOLA PÚBLICA 

 

 

TERMO DE APROVAÇÃO 

 

Esta Dissertação, apresentada ao Programa de 

Pós-Graduação em Direitos Humanos, 

Cidadania e Políticas Públicas da Universidade 

Federal da Paraíba, foi considerada 

_____________ como exigência parcial à 

obtenção do título de Mestra em Direitos 

Humanos. A examinada foi aprovada com a 

nota ________. 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

_______________________________________________________________ 

Prof. Dr. Fernando Cézar Bezerra de Andrade 

Universidade Federal da Paraíba (Orientador) 

 

__________________________________________________________________ 

Profa. Dra. Ana Paula Romão de Souza Ferreira 

Universidade Federal da Paraíba (Examinador Externo) 

 

________________________________________________________________ 

Prof. Dr. Orlandil de Lima Moreira 

Universidade Federal da Paraíba (Examinador Interno) 

 

João Pessoa, ______ de _____________________ de _________ 

  



 
 

AGRADECIMENTOS 

 

 

 Três anos de pandemia, perdas, isolamento e violações aos direitos humanos. Um 

cenário desanimador coordenado por um presidente de extrema-direita, racista e violador de 

garantias fundamentais. Foi nesse período entre 2021 e 2022 que este trabalho se desenvolveu: 

um cenário difícil para a militância dos direitos humanos. Entretanto, o final desta pesquisa 

coincide com a retomada da democracia. Com o peito inflado de alegria, entrego esta dissertação 

como pesquisa final para alcançar um sonho: ser mestra em Direitos Humanos.  

 Externo meus agradecimentos a algumas pessoas que me acompanharam e foram 

fundamentais para a realização de mais esta conquista. Expresso aqui, com palavras sinceras, 

um pouquinho da importância que elas tiveram, e ainda têm, nesta conquista.  

 Primeiramente, agradeço a Deus por ter me mantido com saúde e forças na trilha certa 

durante este projeto de pesquisa para chegar até o final. Obrigada, Senhor, por me dar a fé e a 

força necessárias para lutar e enfrentar os contratempos, sem desistir.  

 Sou grata aos meus pais, Maria de Lourdes e Rui Ramos, por acreditarem que eu seria 

capaz de superar os obstáculos apresentados pela vida. À minha família sou eternamente grata 

por tudo que sou, conquistei e pela alegria de tê-los comigo.  

 A todos os meus amigos que direta ou indiretamente torceram por mim.  

 Deixo um agradecimento particular ao meu orientador, Professor Dr. Fernando Cézar 

Bezerra de Andrade, pelo estímulo, confiança e dedicação de inúmeras horas para sanar as 

minhas dúvidas e me colocar na direção correta. Seus conhecimentos fizeram grande diferença 

no resultado deste trabalho. Sem sua orientação, apoio e amizade, nada disso seria possível.  

 Agradeço à Professora Dra. Ana Paula Romão de Souza Ferreira e ao Professor Orlandil 

de Lima Moreira, membros da banca de Qualificação e Defesa de Mestrado, pelos conselhos, 

sugestões e interesse em contribuir com esta pesquisa. 

 E, por fim, em especial, agradeço a minha avó Anita Pereira, que partiu em 2021 nos 

deixando seu legado em ser forte mesmo em tempos difíceis, bem como ter força e fé. 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Depois do pão, a educação é a primeira necessidade do povo. 

George Jacques Danton 



 
 

RESUMO 

 

 

Esta dissertação parte da premissa pela qual o projeto político-pedagógico (PPP) é instrumento 

para se potencializar a implementação da Lei Federal nº 10.639/2003, que inclui no currículo 

oficial das redes de ensino a obrigatoriedade da temática História e Cultura Afro-Brasileira. Esta 

foi uma conquista na luta por uma educação em direitos humanos avessa a qualquer forma de 

preconceito étnico-racial, como no caso do racismo estrutural característico das relações sociais 

e educacionais brasileiras. É necessário pensar as relações e práticas cotidianas na escola para 

examinar se e como a lei alcança as diretrizes e o chão da escola. Nesse cenário, este estudo tem 

por objetivo geral analisar, sob a perspectiva dos Direitos Humanos, como as diretrizes do 

projeto político-pedagógico de uma escola pública municipal em Pernambuco trabalham, de um 

lado, as práticas de docentes que lá trabalham, e, de outro, se consideram o ensino da História 

e da Cultura Afro-Brasileira. Como objetivos específicos, a pesquisa busca refletir criticamente 

sobre a Educação em Direitos Humanos sob o olhar de uma educação antirracista, com suas 

implicações para o processo enaltecedor da história e cultura africanas; compreender os 

caminhos para a elaboração da referida lei como materialização de uma educação em direitos 

humanos antirracista; analisar o projeto político-pedagógico de uma escola municipal em 

Pernambuco; examinar as práticas de docentes da mesma escola em torno do que prevê aquela 

lei; e relacionar a análise do projeto político-pedagógico com o exame das práticas docentes em 

uma escola pública em Pernambuco, à luz da Educação em Direitos Humanos antirracista. 

Metodologicamente, trata-se de uma pesquisa com abordagem qualitativa do tipo documental e 

um estudo de caso de natureza exploratória e descritiva,  a qual utiliza técnicas de coleta e 

análise envolvendo a triangulação de fonte: análise documental do projeto político-pedagógico, 

análise de conteúdo das transcrições dos entrevistados e dos participantes do grupo focal. A 

análise dos dados não só reafirmou a hipótese da pesquisa de que a Lei n° 10639/2003 vem 

sendo trabalhada de forma secundária no PPP da Escola Esperança, corroborando práticas 

pedagógicas acríticas, padronizadas e repetitivas, como também não dá vozes a uma 

comunidade que possui seu pertencimento racial; os professores, por mais que reconheçam a 

presença da lei no projeto político-pedagógico, não encontram subsídios suficientes para o 

tratamento da temática. 

Palavras-chave: Lei n° 10.639/2003. Escola Pública. Projeto Político-pedagógico. Práticas 

Docentes. Estudo de Caso. Educação Antirracista em Direitos Humanos. 

  



 
 

RESUMEN 

 

Esta disertación parte de la premisa de que el proyecto político-pedagógico (PPP) es un 

instrumento para potenciar la implementación de la Ley Federal nº 10.639/2003, que incluye en 

el currículo oficial de las redes de enseñanza la obligatoriedad de la asignatura Historia y 

Afrobrasileño. La cultura, una conquista en la lucha por una educación en derechos humanos, 

contraria a toda forma de prejuicio étnico-racial, como es el caso del racismo estructural 

característico de las relaciones sociales y educativas brasileñas. Es necesario reflexionar sobre 

las relaciones y prácticas cotidianas en la escuela, para examinar si y cómo la ley llega a las 

orientaciones y terrenos de la escuela. En ese escenario, este estudio tiene el objetivo general 

de analizar, desde la perspectiva de los Derechos Humanos, cómo se trabajan las directrices del 

proyecto político-pedagógico de una escuela pública de Pernambuco, por un lado, las prácticas 

de los docentes que actúan allí, por el otro, considerar la enseñanza de la Historia y la Cultura 

Afrobrasileñas. Como objetivos específicos, la investigación busca reflexionar críticamente 

sobre la Educación en Derechos Humanos desde la perspectiva de una educación antirracista, 

en sus implicaciones para el proceso de exaltación de la historia y la cultura africanas; 

comprender las formas de elaborar la referida Ley como materialización de una educación 

antirracista en derechos humanos; analizar el proyecto político-pedagógico de una escuela 

municipal de Pernambuco; examinar las prácticas de los docentes de la misma escuela en torno 

a lo dispuesto en dicha ley; y relacionar el análisis del proyecto político-pedagógico con el 

examen de las prácticas docentes en una escuela pública de Pernambuco, a la luz de la 

Educación antirracista en Derechos Humanos. Metodológicamente, se trata de una 

investigación con abordaje cualitativo del tipo documental y estudio de caso de naturaleza 

exploratoria y descriptiva, utilizando técnicas de recolección y análisis que involucran la 

triangulación de fuentes: análisis documental del proyecto político-pedagógico, análisis de 

contenido de las transcripciones de los entrevistados y participantes del grupo de enfoque. El 

análisis de los datos no sólo reafirmó la hipótesis de investigación de que la Ley n° 10.639/2003 

ha sido trabajada de forma secundaria en el PPP de la Escuela Esperança, corroborando 

prácticas pedagógicas acríticas, estandarizadas y repetitivas, sino que tampoco da voz a una 

comunidad que tiene su propia pertenencia racial y, aunque los docentes reconocen la presencia 

de la ley en el proyecto político-pedagógico, no encuentran suficientes subsidios para tratar el 

tema. 

Palabras-clave: Ley n° 10639/2003. Escuela Pública. Proyecto Político-Pedagógico. Prácticas 

Docentes. Estudio de Caso. Educación Antirracista en Derechos Humanos. 



 
 

LISTA DE ABREVIATURAS 

 

 

BNCC        Base Nacional Curricular Comum 

CEEs          Conselhos Estaduais de Educação 

CF               Constituição Federal 

CFE            Conselho Federal de Educação 

CIDAN       Centro Brasileiro de Informação e Documentação do Artista Negro  

DCN            Documentos Curriculares Nacionais 

EDH            Educação em Direitos Humanos 

FBS             Fórum Brasileiro de Segurança Pública 

IDEB           Índice de Desenvolvimento da Educação Básica 

IES              Instituição de Ensino Superior 

IPEA           Instituto de Pesquisa Econômica e Aplicada 

LDB             Lei de Diretrizes e Bases da Educação 

MVB            Movimento negro Brasileiro 

OCDE          Organização para Cooperação e o Desenvolvimento Econômico 

PNEDH        Plano Nacional de Educação em Direitos Humanos 

PPP               Projeto Político-Pedagógico 

PPPE            Projeto Político-Pedagógico da Escola Esperança 

SEPPIR        Secretaria de Políticas de Promoção da Igualdade Racial  

SECADI       Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização, Diversidade e Inclusão 

UNESCO     Organização das Nações Unidas para a Educação 

UNESP         Universidade Estadual Paulista 

UNICAMP   Universidade Estadual Paulista 

USP               Universidade de São Paulo 

 

 

 

 

 

 

  

 

 



 
 

LISTA DE FIGURAS 

  

Figura 01 Análise das entrevistas – Mapa Conceitual da Análise 107 

Figura 02 

 

Sequência de conteúdos debatidos no grupo focal (dinâmica 

interacional) 
124 

Figura 03 Açoite em praça pública, gravura de Jean-Baptiste Debret 125 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 
 

LISTA DE GRÁFICOS, QUADROS E TABELAS 

 

Quadro 01 

 

Dissertações que tratam da relação entre educação antirracista e PPP 

escolar 

19 

Quadro 02 Identificação dos sujeitos da pesquisa 28 

Quadro 03 Categorização do PPPE na Escola Esperança, no ano de 2019 101 

Quadro 04 Análise das entrevistas 105 

Quadro 05 Análise do grupo focal 127 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 
 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO .................................................................................................................................... 12 

1. METODOLOGIA ............................................................................................................................ 24 

2. A LUTA ANTIRRACISTA COMO PRÁXIS DE UMA EDUCAÇÃO 

PROBLEMATIZADORA EM DIREITOS HUMANOS ................................................................. 31 

2.1 A história da África: escravidão e resistência .......................................................................... 31 

2.2 Formas de resistir e persistir: da luta nos quilombos (e de Palmares) às conquistas do 

movimento negro no combate ao racismo ...................................................................................... 35 

2.3 Movimento negro brasileiro ...................................................................................................... 39 

2.4 Educar em direitos humanos contra o racismo e a favor da democracia ............................. 47 

3. RACISMO E EDUCAÇÃO ANTIRRACISTA EM DIREITOS HUMANOS NA ESCOLA 

PÚBLICA .............................................................................................................................................. 50 

3.1 Uma inacabada construção discursiva em torno dos direitos humanos antirracistas ......... 50 

3.2 A importância da Lei n° 10.639/2003 para uma educação antirracista em direitos humanos

 ............................................................................................................................................................ 55 

3.3 Cultura escolar e educação antirracista ................................................................................... 65 

3.4 A formação de professores e a educação antirracista em direitos humanos ......................... 70 

4. JUSTIÇA CURRICULAR NO PROJETO POLÍTICO-PEDAGÓGICO COMO 

INSTRUMENTO PARA UMA EDUCAÇÃO ANTIRRACISTA ................................................... 76 

4.1 O currículo e o projeto político-pedagógico ............................................................................. 77 

4.1.1 Por um currículo antirracista ............................................................................................ 78 

4.1.2 Justiça Curricular afrorreferenciada ................................................................................ 81 

4.1.3 Projeto político-pedagógico como terreno para o plantio da Justiça Curricular .......... 89 

5. RELAÇÃO ENTRE PROJETO POLÍTICO-PEDAGÓGICO E PRÁTICAS DOCENTES 

NUMA ESCOLA PÚBLICA EM PERNAMBUCO .......................................................................... 97 

5.1 Uma escola apelidada “Esperança” .......................................................................................... 97 

6.2 Análise do projeto político-pedagógico .................................................................................... 98 

5.3 Análise das entrevistas ............................................................................................................. 104 

5.4 Análise do debate em grupo focal ........................................................................................... 123 

5.5 Relação entre PPPE e práticas docentes: por uma educação antirracista em direitos 

humanos a partir da Lei n° 10.639/2003 ...................................................................................... 135 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ............................................................................................................ 142 

REFERÊNCIAS ................................................................................................................................. 147 

APÊNDICES ....................................................................................................................................... 163 

 

 



12 

INTRODUÇÃO 

 

 

Em diversos espaços brasileiros somos recepcionados por notícias veiculadas nas mídias 

sociais que evidenciam ataques racistas. A própria estruturação da sociedade brasileira e do 

mundo ainda se equilibra na violação de direitos de pessoas negras. São afrodescendentes1 

morando nas ruas, ocupando o maior número em presídios, desempregados, analfabetos ou no 

subemprego, situações essas fruto de uma sociedade excludente, historicamente construída sob 

o suporte do racismo estrutural. 

Em pleno século XXI, torna-se cada vez mais evidente que a população negra continua 

a sofrer com as consequências acarretadas pela escravidão de séculos. Nesse sentido, 

convivemos com diversos acontecimentos que evidenciam as marcas de um país cuja história 

se sustenta no preconceito ao negro. Nesse contexto, episódios como o 25 de maio de 2020 

(assassinato do segurança George Floyd, em Minnesota, nos Estados Unidos), além do 

assassinato de João Pedro, adolescente de 14 anos, durante uma operação policial em São 

Gonçalo, no Rio de Janeiro, em 18 de maio de 2020, somam-se a outras inúmeras manifestações 

do racismo estrutural. Tais acontecimentos, somados à morte do menino Miguel Otávio Santana 

da Silva, de cinco anos, após cair do nono andar de um prédio de luxo no Recife, em 2 de junho 

de 2020, demonstram que a comunidade negra ainda precisa continuar sua luta por igualdade 

racial e social. 

Os episódios mencionados acontecem porque a sociedade está marcada por um mercado 

capitalista, o qual se baseia na meritocracia educacional. Este tem como discurso a igualdade 

de oportunidade para todos – nesse sentido, torna o Estado isento de responsabilidade, deixando 

sua população sem políticas públicas efetivas e eficientes. Santos (2006) afirma que estamos 

vivendo uma época de pós-modernidade, na qual se apresenta uma globalização sistêmica ou 

também hegemônica que exalta o capitalismo desenfreado em detrimento das particularidades 

locais. Ou seja, de acordo com o autor, o modelo de sociedade capitalista fundamenta-se numa 

imagem de democracia racial hegemônica, sem levar em consideração as diferenças. 

Desta forma, este trabalho relaciona-se a uma perspectiva epistemológica decolonial, 

que, a partir dela, busca quebrar paradigmas impostos pelo racismo estrutural, uma perspectiva 

imprescindível para a discussão que envolve os estudos étnico-raciais. É nesse cenário que 

                                                           
1  Afrodescendente é aquele que descende de africano. A palavra afrodescendente é formada por dois 

adjetivos: afro, que faz referência ao africano, mais descendente, aquele que descende ou provém por geração; 

portanto, afrodescendente significa “descendente de africano”, diz respeito à sua humanidade. Já o afro-

brasileiro representa o sujeito miscigenado. 

https://jc.ne10.uol.com.br/mundo/2020/05/5610916-george-floyd--o--bom-gigante--que-a-policia-dos-eua-matou.html


13 

insurge nossa realidade local enquanto forma de resistência à epistemologia hegemônica 

imposta pela escravidão comercial. Ao fortalecer a luta, trazemos nossa experiência como 

professora dos anos iniciais e finais: após quinze anos ministrando aulas na rede pública de 

ensino de Pernambuco, e há sete anos na escola alvo do estudo, percebemos que estudantes 

afrodescendentes são vítimas de ataques pejorativos e discriminação por parte de outros alunos. 

Infelizmente, a cor da pele ainda enaltece ou desumaniza em uma sociedade marcada pela 

desigualdade de raças, fortalecendo, consequentemente, a criação e manutenção dessas 

desigualdades, inclusive na escola. 

Por isso, a temática está intimamente ligada à própria história de vida desta 

pesquisadora. Pois, se o acesso à educação representa um direito de todos os cidadãos, é 

contraditório o espaço escolar não estar preparado para receber crianças negras, essencialmente 

em um país de maioria negra (CAVALLEIRO, 1998, p. 50) 

Nesse contexto, torna-se importante a apresentação de minha história de vida: tive uma 

infância marcada por uma relação familiar cercada de muito amor, atenção e afeto. Éramos 

quatro: meu pai, minha mãe, meu irmão e eu. Meus pais estudaram apenas o Ensino 

Fundamental Incompleto. Morávamos de aluguel durante anos até que meu pai conseguiu 

comprar um terreno para construirmos uma pequena casa. Papai sempre trabalhou como 

estivador portuário e sofreu durante muito tempo com o alcoolismo, enquanto minha mãe 

trabalhava como merendeira numa escola pública municipal. Tínhamos muitas privações de 

conforto e alimentos, mas mantínhamos os laços unidos pelo amor.  

A minha experiência do antigo primário quando criança foi traumatizante. Convivia com 

o racismo estrutural por intermédio de violências verbais feitas por colegas de turma, quase que 

diariamente. As expressões racistas se dividiam em narrativas depreciativas como “testa de 

amolar facão”, “cabeça de cuscuz” e rejeição para trabalhos em grupos. O insulto se explicava 

por causa do meu fenótipo africano de nariz largo e testa comprida, enquanto o segundo 

acontecia porque eu gostava de frequentar a escola com uma touca no cabelo, para deixá-lo liso 

igual ao das atrizes de novelas. Dificilmente o caso era levado ao conhecimento da professora 

ou à direção, pois, além de me sentir extremamente constrangida, quando isso levado ao 

conhecimento da docente era tratado como brincadeira de criança. Nesse contexto, eu me 

tornara uma criança de baixa estima, tendo medo de me posicionar e sem perspectiva de 

qualquer futuro para uma estudante negra. 

Na contramão dos que me menosprezavam, estudei. Optei por seguir a carreira do 

magistério para tentar potencializar a vida. Descobri o quanto a educação é importante para as 

pessoas; por isso, optei em trabalhar com as classes populares das quais eu vim. Realizei estágio 



14 

em algumas escolas da periferia do Recife e, hoje, continuo como professora. Em exercício na 

sala de aula, conviver com as dificuldades dos alunos me faz revisitar as violências racistas 

vividas como aluna. A falta de estrutura física educacional, além da formação deficitária dos 

professores, ainda ocasiona a ausência de preparo para atender a essas demandas. 

Nesse sentido, partindo de nossa experiência pessoal como professora negra e periférica 

em redes municipais de ensino em Pernambuco, observamos a existência de um olhar raso 

referente aos temas africanos nos projetos políticos-pedagógicos. Existe uma lacuna quanto a 

metodologias ativas e ações voltadas a esse conteúdo. O cumprimento da Lei n° 10.639/2003 

ocorre de maneira superficial e, na maioria das vezes, limita-se apenas a datas comemorativas: 

Superar o problema da discriminação racial na educação não é colocar capoeira, 

cabelo com trancinha ou feijoada no currículo; pode até passar por isso, mas deve 

antes passar pelo compromisso dos educadores de tentar qualificar os seus alunos 

negros para as mesmas posições ocupadas pelos alunos oriundos dos outros segmentos 

étnicos (COSTA, 2010, p. 46). 

 

Em se tratando da importância do ensino da história e cultura africana no projeto 

político-pedagógico, corroboramos o pensamento de Gonzalez (2020, p. 31) quando afirma: 

Apesar da seriedade dos teóricos brasileiros, percebe-se que muitos deles não 

conseguem escapar às astúcias da razão ocidental. Aqui e ali podemos constatar em 

seus discursos os efeitos do neocolonialismo cultural; desde a transposição mecânica 

de interpretações de realidades diferentes às mais sofisticadas articulações 

‘conceituais’ que se perdem no abstracionismo. 

 

Esse fenômeno desencadeia não só uma ausência de discussão sobre a cultura negra, 

como também favorece a omissão do conhecimento das lutas étnicas que formaram a nação.  

Ora, o período colonial se fortaleceu pelo tráfico de pessoas escravizadas, considerado 

a atividade mais lucrativa do comércio exterior no mundo à época. Para o colonizador, a 

comunidade negra caracterizava-se como apenas mais uma mercadoria lucrativa, inferior aos 

humanos brancos e cristãos e, portanto, indigna de qualquer direito associado à humanidade 

segundo a concepção eurocêntrica apoiada em discursos que vieram a lastrear o racismo no 

Brasil (DOMINGUES, 2007). 

Por outro lado, torna-se importante ressaltar que o processo diaspórico – representado 

pelos fluxos forçados dos modos de vida africanos culturas, práticas religiosas, línguas e formas 

de organização política – influenciavam as sociedades nas quais eram conduzidos. Nesse 

contexto, a diáspora não representou apenas um processo de destruição, mas, sobretudo, de 

reconstrução de novas sociedades. 

 Sabemos que a “libertação das pessoas escravizadas” nada mais foi do que uma 

manobra política que tinha por objetivo principal transformar mão-de-obra não remunerada em 



15 

mão-de-obra pouco remunerada para abastecer o mercado capitalista consumidor em 

nascimento nos fins do século XIX. Negras e negros, que não se inseriam nesse mercado 

consumidor, continuavam a ser associados à preguiça, à indisciplina e à indolência segundo o 

crivo, por exemplo, do pensamento liberal protestante da maioria das populações de europeus 

pobres e migrantes que povoaram o Sul do país: “serviço de branco” foi associado a um “bom 

trabalho” ou bem-feito, enquanto “serviço de preto” a um mal feito. Com o racismo pós-

abolição, sustentava-se a inferiorização naturalizada da população negra, mantida nas piores 

posições socioeconômicas (SCHWARCZ, 1957). 

Camuflante das violações aos direitos humanos, tratando-as como diferenças naturais, a 

obra de Gilberto Freyre (2019), que inicia um mascaramento do tratamento à população negra 

brasileira, dispõe que o Brasil é um país sem racismo ou qualquer outro tipo de preconceito. O 

discurso de Freyre reforça uma visão biológica da natureza humana, defendido via argumento 

da existência de uma única raça, a humana, fundamentado na ideia de que todas as pessoas 

teriam iguais oportunidades socioculturais e econômicas desde a origem; a pobreza se resolveria 

pelo esforço individual; o sistema social seria justo para quem a ele recorresse; e que a escola – 

sobretudo na República – deveria ser neutra e preparar para o trabalho conforme as 

competências e habilidades individuais. Com isso, mascaravam-se os diversos fatos racistas 

vividos pelos brasileiros em vários setores da sociedade. Sob o slogan da democracia racial, 

evidenciado como um mito, o Brasil não encara de forma séria o problema do racismo, tratando 

o tema como superado e, desta forma, contribui ainda mais para a sua perpetuação e força. 

Ora, a luta de negras e negros por visibilidade, reconhecimento, respeito e direitos 

tampouco é incipiente. Além das lutas coletivas (como a da resistência em quilombos, sendo o 

de Palmares o maior e mais conhecido) durante a escravidão, a história do movimento negro, 

no Brasil, aponta para o renascimento de grupos associados à cultura (como o Teatro 

Experimental do Negro, fundado por Abdias do Nascimento) e à política (como a Associação 

dos Negros Brasileiros) a partir dos anos 1950. 

Enfatizamos esse percurso para lembrar que toda a construção das lutas negras 

contribuiu para o surgimento da Lei n° 10.639/2003,2 que alterou a Lei nº 9.394, de 20 de 

dezembro de 1996 (Lei das Diretrizes e Bases da Educação Nacional – LDBEN) no início deste 

século. A Lei n° 10.639/2003 registrou a ascensão da temática História e Cultura Afro-Brasileira 

como obrigatória para o currículo oficial da rede de ensino, assumindo explicitamente, pela 

                                                           
2  É importante pontuar que a Lei n° 10.639/2003 foi alterada pela Lei n° 11.645/2008, que estabelece a 

obrigatoriedade do ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Indígena. Entretanto, neste trabalho 

consideraremos apenas a Lei n° 10.639 /2003. 



16 

primeira vez na história da educação escolar brasileira, o problema do racismo, entre outros, 

como conteúdo a ser estudado em busca de uma educação antirracista: além de discutir a 

existência do racismo estrutural e institucional, esse exercício pedagógico deve apontar 

caminhos para sua superação. É nesse panorama que rediscutimos o fenômeno do racismo 

estrutural, tendo como contraponto uma educação antirracista fundamentada à luz de uma 

educação em direitos humanos. 

Nesse contexto, procurando corrigir o negacionismo aos direitos humanos ocorridos em 

todo o mundo – em especial durante a Segunda Guerra Mundial, com as ideias de superioridade 

de raças levadas ao extremo pelo nazismo –, países caminharam à procura de estratégias que 

pudessem compensar direitos da pessoa humana transgredidos. As discussões tiveram como 

resultado a assinatura, em 1948, da Declaração Universal dos Direitos Humanos por 193 

Estados-nação membros da Organização das Nações Unidas (ONU). A esperança com relação 

a uma nova era constituía-se, portanto. 

Por seu turno, a educação em direitos humanos surge como um compromisso 

internacional, inicialmente discutida e planejada na II Conferência Internacional de Direitos 

Humanos em Viena. A Declaração de Viena (1993) é considerada indispensável para 

estabelecer e promover relações estáveis e harmoniosas entre as comunidades e estimular a 

compreensão mútua, a tolerância e a paz. 

No Brasil, a educação em direitos humanos encontra-se legislada no Plano Nacional de 

Educação em Direitos Humanos (PNEDH) (2006), o qual está em sintonia com a Lei n° 

10.639/2003 quando afirma que a educação em direitos humanos é orientada para harmonizar-

se com outros instrumentos documentais tendo como horizonte uma educação brasileira 

antirracista.  

Esse documento sobre a Educação em Direitos Humanos (EDH), no Brasil, é ainda mais 

relevante quando ajuda a sublinhar que ela não se distancia da escola, pois nela temos um local 

de encontro entre culturas diversas, tornando-se um espaço importante para o relacionamento 

entre identidades e sua eventual (re)construção diante de injustiças e desigualdades – tais como 

aquelas sustentadas pelo racismo. Desta forma, ao nosso ver, a Lei n° 10.639/2003 não pode 

estar distanciada desse ambiente escolar; ao contrário, deverá fazer parte de suas ações na busca 

por uma educação antirracista. 

Intrínseco à educação em direitos humanos encontra-se o Projeto Político-Pedagógico 

(PPP). O documento surgiu como política pública de resistência ao período da ditadura político-

educacional estabelecida pelo golpe militar de 1964, abrindo as portas da escola para 

acolhimento dos diversos povos que antes eram privados de frequentá-la. Através do PPP, a 



17 

educação antirracista encontra um importante dispositivo visando orientar um ensino dialético 

à luz de uma sociedade pluriétnica e multirracial, o qual, partindo dos conflitos decorrentes das 

desigualdades, proponha um debate crítico com vistas à promoção do respeito as diferentes 

formas de sermos humanos. 

A existência de práticas discriminatórias aliadas à exclusão social e cultural impede 

muitos brasileiros de terem uma vivência plena com sua cidadania, sendo a escola também 

atravessada por práticas injustas como essas: se, de um lado, as escolas têm na Lei n° 

10.639/2003 uma “ponte” que estabelece as ações locais para a orientação de uma construção 

de seus PPP a partir de uma visão antirracista da educação, por outro, entretanto, o preconceito 

e o racismo ao que vem da África ainda se fazem presentes nos ambientes educacionais mesmo 

após as lutas e conquistas do movimento negro. 

A discriminação se expressa nas comparações pejorativas relacionadas à religião, modo 

de vestir-se, cor da pele, tipo de cabelo e, em outras ocasiões, chega a se materializar em 

agressões verbais, psicológicas ou até mesmo físicas. A ausência de discussão da Lei n° 

10.639/2003 no projeto político-pedagógico, por parte de todos os seguimentos escolares, 

desfavorece o desenvolvimento da gestão democrática, pluriétnica e multirracial que valorize o 

protagonismo de cada indivíduo em seu contexto social. 

Nesse horizonte, após realizarmos o estado da arte das produções científicas em língua 

portuguesa sobre a efetivação da Lei n° 10.639/2003 no PPP como exteriorização da EDH, 

verificamos que existe uma lacuna de discussão entrelaçada sobre a temática. Com efeito, em 

pesquisa feita na base de dados da Scielo em língua portuguesa, em janeiro de 2022, utilizando-

se o conjunto entre os descritores (a) “Lei n° 10.639/2003” e (b) “projeto político-pedagógico”, 

não obtivemos qualquer trabalho como resultado.  

Ao refinar a pesquisa apenas para o descritor (a), Lei n° 10.639/2003, obtivemos três 

resultados:  

 Formação de professores de inglês para abordagem de questões étnico-raciais: 

práticas planejadas e práticas manifestas (SANTOS, 2021): trata-se de um artigo 

cujo objetivo é investigar a teorização e as metodologias sobre as questões étnico-

raciais num curso de extensão de Inglês. A pesquisa teve a participação de oito 

professores atuantes no Ensino Superior. Como resultado, verificou-se a 

importância da fala como mecanismo de consolação do sofrimento, assim como 

insumo fundamental para o redimensionamento das identidades sociais raciais 

dos/as docentes;  



18 

 A história africana nas escolas brasileiras: entre o prescrito e o vivido, da 

legislação educacional aos olhares dos especialistas (OLIVA, 2009): diz respeito 

ao diálogo acerca da história africana por antropólogos, historiadores e outros 

especialistas do assunto. O resultado do trabalho demonstrou que, apesar das 

indicações encontradas nas legislações educacionais brasileiras, ainda há uma 

lacuna no tratamento de temas africanos dentro das salas de aula;  

 A História da África nos bancos escolares: representações e imprecisões na 

literatura didática (OLIVA, 2009: o trabalho buscou estudar como a história da 

África está inserida em um livro didático sobre a história do brasil. Como resultado, 

comprovou-se que há um descaso da parte academia, um despreparo dos professores 

e uma desatenção pelas editoras pelo tema. 

Já no caso do uso do descritor (b), projeto político-pedagógico, a busca apresentou 66 

trabalhos acadêmicos, dentre os quais um faz a relação entre Educação em Direitos Humanos e 

PPP. Este último se refere a um artigo escrito por Chagas, Pedroza e Branco (2012), com o título 

Direitos humanos e democracia na educação infantil: atuação do psicólogo escolar em uma 

associação pró-educação. O texto realiza uma análise sobre como o psicólogo influencia no 

cotidiano escolar, direcionando as decisões no projeto político-pedagógico em conformidade 

com a educação em/para direitos humanos. 

Durante busca na plataforma Google Acadêmico, empregando os mesmos descritores e 

critérios, obtivemos 1.920 resultados. Ainda nessa consulta, refinamos os critérios para os 

trabalhos lançados de 2020 a 2022, tendo encontrado 321 resultados. Filtramos para os 100 

trabalhos mais recentes, escolhendo 40 trabalhos que atenderam ao critério de inclusão: 

articulação entre os descritores (a) e (b) indicados. Dessa análise, resultaram três monografias:  

 Cultura como aspecto essencial na decifração escrita dentro de comunidades 

quilombolas da UFPB (SILVA, 2020): este trabalho teve por objetivo analisar as 

relações étnico-raciais no processo de letramento. A inquietação de como inserir 

uma leitura da diversidade étnica no 1° ano do Ensino Fundamental norteou toda a 

pesquisa qualitativa exploratória. No resultado da pesquisa está explícito que o tema 

da diversidade étnica precisa estar incluído no PPP como tema específico; 

 A cultura afro-brasileira nos cursos de Pedagogia: um estudo sobre as DCN e os 

efeitos da Lei n° 10.639/2003 nas universidades públicas paulistas (MANSÃO, 

2022): trata-se de um trabalho de conclusão de curso de Biociências apresentado à 

Universidade Estadual Paulista (UNESP), cujo objetivo era compreender como as 

legislações apresentadas dão suporte às instituições de ensino para o trabalho de 



19 

uma educação étnico-racial e se a mesma está sendo efetivada. Ao apresentar uma 

abordagem qualitativa através da pesquisa bibliográfica e documental, o trabalho 

buscou investigar como foram implementadas a Lei n° 10.639/2003 e as Diretrizes 

Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais nos cursos de 

Pedagogia nas seguintes universidades públicas estaduais paulistas: Universidade 

de São Paulo (USP), Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP) e  

Universidade Estadual Paulista Júlio de Mesquita Filho (UNESP). O resultado do 

trabalho identificou algumas invisibilidades e ausências cruciais nesses documentos 

no que diz respeito à temática étnico-racial; 

 Educação do/no campo: um estudo sobre a Escola Municipal de Educação Básica 

Dr. Antenor Correia Serpa, localizada na comunidade quilombola Cruz – Delmiro 

Gouveia-AL (BRANDÃO, 2020): trabalho apresentado à Universidade Federal de 

Alagoas (UFAL), que se utilizou de uma abordagem qualitativa. As informações 

foram coletadas através da revisão bibliográfica. Como resultado, a pesquisa 

demonstrou que a escola contribui para o desenvolvimento de uma educação 

antirracista. 

Ainda na mesma direção, sete dissertações foram identificadas com foco semelhante a 

esta pesquisa, algo sintetizado pelo Quadro 1 a seguir: 

 

Quadro 1: Dissertações que tratam da relação entre educação antirracista e PPP escolar 

Título Autoria Ano Objeto Comentário 

Educação antirracista e 

projeto político-

pedagógico escolar: um 

olhar para as escolas 

públicas de Ensino 

Fundamental da Cidade 

Estrutural/DF 

Araújo 2021 

Análise documental dos projetos 

politico-pedagógicos das escolas 

públicas de Ensino Fundamental 

da SCIA/Estrutural, vinculadas à 

Coordenação Regional de Ensino 

(CRE) da Região Administrativa 

do Guará. 

O trabalho seguiu uma abordagem 

qualitativa através dos projetos 

politico-pedagógicos e concluiu que, 

apesar de a educação antirracista não 

estar inserida de forma ampla e 

aprofundada, ela não chega a ser 

invisível no espaço escolar. 

Literatura infantil e 

formação de professores: 

caminhos para a 

implantação da Lei nº 

10.639/2003 no Instituto 

Federal Goiano.  

Silva 2021 

Análise de documentos da escola 

e materiais pedagógicos que 

auxiliam os professores no 

desenvolvimento de uma 

educação antirracista. 

O resultado da pesquisa apontou para a 

necessidade de cursos de formação 

continuada para professores. 

Pertencimentos étnico-

raciais na infância: o que 

dizem as crianças negras 

sobre si 

Pires 2020 

Análise do projeto político-

pedagógico objetivando como a 

unidade educativa tem assumido 

em seu coletivo uma Educação 

das Relações Étnico-Raciais. 

Como resultado da pesquisa, concluiu-

se que a instituição zela pelo debate 

coletivo, favorecendo a implementação 

de uma educação democrática. 



20 

Formação de professores 

dos anos iniciais do 

Ensino Fundamental em 

Iguatu-CE: desafios da 

construção do 

pertencimento afro através 

da Pretagogia 

Félix 2021 

Análise dos limites de 

pertencimento dos professores a 

uma pedagogia através de um 

estudo empírico. 

O resultado da pesquisa apontou para 

constatação de que a ausência de 

formação para os professores contribui 

com o racismo e que este se encontra 

presente na instituição. O debate 

proporcionou aos docentes novos 

caminhos para a elaboração de práticas 

pedagógicas. 

Educação e Relações 

Étnico-Raciais: formação 

docente em curso de 

Filosofia da Universidade 

Federal de Mato Grosso 

Lima 2020 

Estudo da formação do docente 

em Filosofia no contexto das 

relações étnico-raciais através da 

análise do projeto político-

pedagógico do curso. 

Como resultado da pesquisa, verificou-

se que mesmo o documento sofrendo 

alterações para adequação do currículo 

às Diretrizes Curriculares para a 

Educação das Relações Étnico-Raciais 

baseada na história e cultura africana, 

ele segue eurocêntrico, ignorando a 

contribuição africana para a Filosofia. 

Implementação da Lei n° 

10.639/2003 nos cursos 

técnicos integrados do 

Instituto Federal de Santa 

Catarina – IFSC 

Santos 2020 

Analisar, sob perspectivas 

docentes, os processos didático-

pedagógicos para implementação 

da Lei n° 10.639/2003 nos cursos 

técnicos integrados do Instituto 

Federal de Santa Catarina 

(IFSC), campus Florianópolis. 

Os resultados da pesquisa, apontaram 

para a necessidade da formação 

docente, assim como, também, a 

disponibilização de materiais 

adequados sob a perspectiva 

antirracista.  

O estudo da história e da 

cultura afro-brasileira e 

indígena na formação de 

professores de História 

Paulista 

de 

Carvalho 

2020 

Analisar os projetos politico-

pedagógicos dos cursos de 

Licenciatura em História, 

presenciais e ativos em 2020, das 

17 IES públicas localizadas em 

Minas Gerais.  

A pesquisa observou como resultado 

que a carga horária dos componentes 

específicos sobre história e cultura 

afro-brasileira e indígena é, em media, 

3,66% da carga horária total dos cursos, 

o que indica um espaço reduzido para o 

debate sobre o tema. 

Fonte: Elaboração da própria autora, 2021. 

 

Por fim, a busca na plataforma, considerando-se os mesmos critérios anteriores, 

apresentou uma tese com o tema Estudos sobre a formação de professores de Química numa 

disciplina experimental com abordagem cultural diaspórica. A pesquisa apresentada à 

Universidade de Goiás teve por objetivo principal o estudo sobre a implementação da Lei n° 

10.639/2003 e o cumprimento da Resolução CNE/CP 01/2004 e do Parecer CNE/CP 03/2004 

no ensino de Química através de uma abordagem qualitativa por meio de pesquisa participante. 

Os resultados apontam para a rigidez do currículo da IES, o empobrecimento do caráter 

conteudista e a necessidade do diálogo com a cultura negada por esse modelo (SILVA, 2020).  

Desse exercício pudemos concluir que todos os trabalhos reconhecem o racismo 

estrutural como fonte de oposição ao ensino da História e Cultura Africanas nas escolas, bem 

como que a maioria deles apontam para a educação antirracista como preocupação na formação 

docente. Além disso, os estudos mostram uma tendência entre os pesquisadores quanto a 



21 

analisar a prática de professores e a aplicabilidade da Lei n° 10.639/2003 no PPP. Entretanto, 

ainda são tímidos os debates sobre essa lei e o projeto político-pedagógico em interface a uma 

educação antirracista em direitos humanos. 

Desta forma, perguntas inquietantes surgem como processo de problematização de uma 

educação em direitos humanos na perspectiva antirracista. De que modo um projeto político-

pedagógico estimula a educação antirracista em direitos humanos nas escolas? As práticas 

docentes têm incorporado a temática da Lei n° 10.639/2003 em uma cultura de respeito? 

Sendo assim, torna-se importante analisar a visão que Arroyo (2011) propõe para superar 

as desigualdades no campo educacional, discutindo o papel do Estado e suas políticas, que 

transformam os diferentes em desiguais. De acordo com o autor, a presença afirmativa dos 

coletivos feitos desiguais, através de suas lutas por justiça, igualdade e diversidade, ressignifica 

o Estado, a esfera pública, as políticas e põe em xeque sua administração: 

Tentamos superar essa visão ao reconhecer a educação, o conhecimento, a herança 

cultural como direitos de todo cidadão e consequentemente dever do Estado e de suas 

instituições e políticas. Na medida em que no movimento pró-direitos se avança no 

reconhecimento de todo cidadão sujeito de direitos, as formas de pensar o Estado 

mudam: passa a ser visto como agente da garantia de direitos, não mais benfeitor, nem 

pai-dos-pobres, nem solução. As políticas passam a ser pensadas como políticas de 

direitos, escola universidade, instituições públicas de direitos, não de privilégios 

(ARROYO, 2011, p. 92). 

 

Segundo Arroyo (2011), o ambiente educacional deve ser um local de transformação 

que acompanha uma sociedade também em transformação. Precisa ser um local de resgate de 

direitos violados, os quais, silenciados por anos, não foram vistos nem ao menos ouvidos. Trata-

se de um direito à educação em harmonia com a educação em direitos humanos para uma 

sociedade antirracista. 

Os PPPs são documentos que, em sua essência, devem reunir toda a comunidade escolar 

a fim de discutir metas e ações para a construção de uma educação de qualidade. Nesse 

movimento são consideradas as necessidades locais da comunidade, o diálogo sobre temas 

como a intolerância de qualquer gênero, a construção da paz social e a solução pacífica dos 

conflitos. Todavia, na prática os PPPs têm se tornado documentos retóricos, criados apenas para 

cumprimento burocrático de demandas por órgãos superiores e externos às escolas visando o 

cumprimento legal. Essa visão, somada a outros fatores sociais, tais como a falta de formação 

docente, fortalece o racismo estrutural expresso no aumento de intolerância – religiosa, de 

gênero, étnico-racial, entre outras. 

Nesse sentido, é por acreditarmos na educação como espaço para fomentar a cultura de 

direitos humanos, a qual se baseia numa sociedade igualitária, que nos motivamos ao trabalho 



22 

com a temática. Por isso, assim como Freire (2000, p. 67), afirmamos: “Se a educação sozinha 

não transforma a sociedade, sem ela tampouco a sociedade muda.” 

Torna-se relevante, então, o tema proposto dentro do espaço escolar, como agulha da 

bússola a apontar o norte dos caminhos pedagógicos que a comunidade escolar deverá perseguir 

durante suas práticas cotidianas: a Lei n° 10.639/2003, atrelada ao PPP, como ponto de entrada 

para repensarmos se cultura escolar possui o espaço merecido para as discussões sobre as 

identidades étnico-raciais. Importante ressaltar, ainda, que as ações voltadas para a temática 

africana no PPP e adotadas pela comunidade escolar em seu dia a dia serão analisadas nesta 

pesquisa.  

Diante do que foi discutido, supomos, como hipótese, que a Lei n° 10.639/2003 vem 

sendo trabalhada de forma secundária no PPP da Escola Esperança, corroborando práticas 

pedagógicas acríticas, padronizadas e repetitivas – o que confere ao conteúdo da lei um espaço 

insuficiente, precário e distante do espírito originador da política pública, reproduzindo-se o 

racismo estrutural e resistindo à justiça curricular. No que diz respeito à visão direcionada para 

uma educação antirracista, essa ainda ocorre de forma pontual, tímida, resumida em datas 

comemorativas, especificamente como no dia 20 de novembro (Dia da Consciência Negra), 

sendo considerada apenas uma ação a ser cumprida para uma eventual fiscalização de órgão 

externo à escola para cumprimento de norma. Além disso, acreditamos que o § 2º do artigo 26° 

da referida lei, ao tratar da especificidade do ensino nas áreas de Educação Artística e de 

Literatura e História Brasileiras, paradoxalmente diminui a discussão sobre a 

interdisciplinaridade do tema frente às orientações de uma educação em/para os direitos 

humanos. 

Considerados tais problemas e a hipótese antes enunciados, temos, como objetivo 

geral, analisar, sob a perspectiva dos Direitos Humanos, como as diretrizes do PPP de uma 

escola pública em Pernambuco, relativas ao ensino da História e da Cultura Afro-brasileira, se 

relacionam com a prática de docentes que lá trabalham e discentes que lá estudam. 

Para alcançar tal objetivo, pretendemos, de modo específico: a) refletir criticamente a 

respeito da Educação em Direitos Humanos sob o olhar de uma educação antirracista, com suas 

implicações para o processo enaltecedor da história e cultura africanas; b) compreender os 

caminhos para a elaboração da Lei n° 10.639/2003 como materialização de uma educação em 

direitos humanos antirracista; c) analisar o PPP de uma escola municipal em Pernambuco, 

referente ao ano de 2019, em termos da eventual presença dos elementos da Lei  n° 10.639/2003; 

e d) examinar as práticas de docentes da mesma escola em torno do que prevê a lei.  



23 

A organização deste estudo consiste nesta Introdução e em cinco capítulos. O primeiro 

deles é dedicado ao delineamento metodológico da pesquisa, que se estrutura a partir de dois 

momentos distintos: no primeiro, a análise documental da Lei n° 10.639/2003 e do PPP; no 

segundo, a aplicação de entrevistas semiestruturadas que posteriormente nortearão a construção 

de grupo focal. O segundo capítulo consiste no estudo da escravização em África e, 

posteriormente, sua disseminação na América do Sul; ademais, uma análise crítica sobre as 

justificativas tecidas quanto à superioridade racial e, por fim, uma análise histórica sobre as 

conquistas do movimento negro brasileiro (MNB). O diálogo fundamentar-se-á nos referenciais 

teóricos desta pesquisa, em particular nos conceitos de raça e racismo, de modo a caminharmos 

pela luta histórica e pelas conquistas do movimento negro. Trataremos também, aqui, da 

importância de se educar em direitos humanos para a democracia sob a perspectiva de uma 

educação antirracista. 

No terceiro capítulo, realizamos uma análise acerca dos caminhos das lutas pela 

eliminação do racismo a nível mundial e local, e, consequentemente, nos desdobramentos de 

documentos legais que garantiram a chegada da elaboração da Lei n° 10.639/2003. Dentre os 

marcos regulatórios, abordamos como marcos internacionais: a Declaração Universal dos 

Direitos Humanos, a Convenção relativa à Luta contra as Discriminações na Esfera do Ensino, 

a Conferência Mundial das Nações Unidas (2001), a Convenção sobre a Eliminação de Todas 

as Formas de Discriminação Racial (1968) e a Conferência Mundial sobre o Racismo e a 

Discriminação Racial (1997). Em uma análise interna, o estudo foi desenvolvido considerando-

se a Lei Afonso Arinos (1951), a Constituição Federal de 1988, a Lei n° 9.459/1997 e a Lei n° 

9.394/1996. Por fim, trazemos uma reflexão sobre a persistência da homogeneidade expressa 

na cultura escolar europeizada, bem como a importância da formação dos professores para a 

disseminação de uma educação antirracista. 

O quarto capítulo, por sua vez, consiste na busca por compreender o processo de 

descolonização do currículo. Nesse processo, a discussão irá procurar entender se o currículo  

existente oculta ou evidencia uma educação antirracista que direciona o PPP escolar, a 

importância de se ensinar a Lei n° 10.639/2003 no Brasil de hoje. No quinto capítulo, será 

realizada a análise dos dados gerados, utilizando-se da análise de conteúdo de Bardin (2011) 

para buscar a relação entre a prática docente e sua relação com a educação antirracista numa 

escola pública de Pernambuco. O trabalho é encerrado com as considerações finais. 

 

  



24 

1. METODOLOGIA 

 

 

Neste capítulo serão apresentados o método de pesquisa, as estratégias de geração, 

tratamento e análise dos dados: entrevistas, grupos focais com respectivos questionários, 

observações, além de referência ao tratamento e à análise como uma descrição sumária das 

pessoas participantes da pesquisa. 

No que se refere à metodologia subjacente à investigação, esta pesquisa está associada 

ao curso de Mestrado em Direitos Humanos, Cidadania e Políticas Públicas da Universidade 

Federal da Paraíba (UFPB) – sobretudo à linha 2, de Políticas Públicas em Educação em Direitos 

Humanos. A concentração na referida área de pesquisa justifica-se porque compreende um 

estudo voltado para a defesa de uma política pública necessária ao surgimento de uma educação 

antirracista. Fundamenta-se numa pedagogia deliberativa a qual propõe uma desconstrução da 

ideologia de um PPP teórico, engessado, burocrático e apenas administrativo. 

No que diz respeito à natureza da pesquisa, ela se identifica como qualitativa, pois exige 

um estudo amplo dos significados atribuídos pelos sujeitos participantes (docentes da escola) 

ao objeto de pesquisa, bem como das relações entre ele e suas práticas profissionais, 

considerando-se o contexto racista e a contraposta meta de uma educação antirracista, a ser 

alcançada pelas pessoas que trabalham com a educação escolar, inclusive na unidade de ensino 

estudada. 

Caracteriza-se como estudo de caso, pois pretende investigar verticalmente como o 

fenômeno ocorre numa escola, sem poder generalizar resultados.  Esta pesquisa fundamenta-se 

em uma pedagogia emancipadora, antirracista, que propõe uma desconstrução da ideologia de 

um PPP teórico e não prático. Possui caráter interdisciplinar, por acreditar que a Educação em 

Direitos Humanos compreende um processo sistemático e multidimensional que orienta a 

formação do sujeito de direitos. Para isso, no plano da revisão de literatura, buscará informações 

nos campos da História, Sociologia, Pedagogia e Direitos Humanos. 

Quanto à História, se utilizou dessa ciência a partir da reconstrução e reflexão sobre os 

acontecimentos históricos através dos quais foram construídos os ideais de direitos humanos. 

Para isso, utilizar-se-á, dentre outros autores, da obra de Hunt (2009) e Herrera (2008). Em 

Bobbio (1992), a pesquisa procura estudar sobre as gerações do Direito, localizando no discurso 

elementos que evidenciem a construção de uma educação pluriétnica. 

No campo da Sociologia, buscou-se a compreensão das relações entre os seres humanos 

frente às políticas de colonização e escravização de negros, bem como as formas de resistência 



25 

através do movimento negro. Ademais, analisou a perpetuação do racismo nas instituições 

escolares, tendo a compreensão de que ele simboliza uma sociedade marcada pelo preconceito 

e discriminação a povos e culturas de origem africana. 

No campo da Pedagogia, demandou pelas orientações expressas nos Parâmetros 

Curriculares Nacionais (PCNs), instrumento que norteia a atuação de professores sob a 

perspectiva da construção de uma educação crítica e emancipadora, com destaque para o ensino 

multiétnico, como destaco nesse trecho dos PCNs – Pluralidade Cultural: 

A necessidade imperiosa da formação de professores no tema Pluralidade Cultural. 

Provocar essa demanda específica na formação docente é exercício de cidadania. É 

investimento importante e precisa ser um compromisso político pedagógico de 

qualquer planejamento educacional /escolar para formação e/ou desenvolvimento 

profissional dos professores (BRASIL, 1998, p. 123).  

 

Por sua vez, na área dos Direitos Humanos, procurou-se compreender os processos de 

elaboração, promulgação e eficácia das legislações referentes à Educação em Direitos 

Humanos. Além disso, nesse espaço foi analisada a evolução da educação em direitos humanos 

como política de Estado no Brasil, identificando elementos democráticos e/ou autoritários nesse 

processo. Para este estudo, utilizamos os seguintes referenciais teóricos: Nascimento (2003), 

Bastides e Fernandes (1959), Gonzalez (2020) e Klein (2020). Por fim, trouxemos uma reflexão 

do direito à formação docente e ao estabelecimento de um espaço multicultural, bem como a 

importância do combate ao racismo educacional. Nesta última análise trouxemos as discussões 

de Candau (2008), Gomes (2017), Klein (2020) e McCowan (2015). 

A pesquisa é qualitativa, pois está às voltas com os significados e o contexto que os 

sujeitos participantes atribuem ao objeto e aos problemas levantados pela investigação. Essa 

abordagem melhor se adequa ao objeto de estudo, porquanto estarmos ligadas ao processo, 

inclusive porque somos docentes da escola que se presta a ser lócus da pesquisa empírica. Com 

efeito, segundo Chizzotti (2006), a pesquisa qualitativa, em razão de suas multitransformações 

e mudanças de paradigmas, estuda determinado fenômeno dentro do seu ambiente, com o intuito 

de encontrar os sentidos e suas respectivas acepções / definições que os seres humanos atribuem 

aos mesmos. 

A pesquisa se dividiu em três etapas, a saber: revisão de literatura (a partir de autoras e 

autores já indicados, entre outros), análise documental, entrevistas e grupo focal. Devido à sua 

caraterística exploratória no estudo de um problema ou tema amplo, possui como peculiaridade 

principal o fornecimento de uma visão geral atual sobre um tema. Trata-se de um mapeamento 

possibilitando o conhecimento de estudos que estão sendo ou já foram realizados no Brasil (em 



26 

alguns casos, no mundo) com temáticas, ou linhas de pesquisa iguais ou parecidas ao tema 

proposto. 

Investigamos a Educação em Direitos Humanos sob um olhar reflexivo em meio ao 

colonialismo e o neoliberalismo, utilizando as obras de Santos (1997), Freire (1964) e Saviani 

(1997). Nos temas relacionados à pedagogia decolonialista, voltada para construção do sujeito 

crítico de sua realidade, o momento atual das ações educacionais e violência nas escolas – por 

exemplo, o projeto Escola sem Partido, que busca a proibição do pluralismo de ideias em sala 

de aula. Realizamos uma análise de autores relacionados a aproximações com o pensamento 

antirracista, antifascista e democrata, tais como: Munanga (2004), Candau (2008), Gomes 

(2017) e Andrade (2004). 

A segunda etapa da pesquisa concentrou-se na análise documental do PPP da unidade 

de ensino. Em se tratando do tema “projeto político-pedagógico”, como instrumento utilizado 

para o direcionamento de professores para ações voltadas a efetivação da Lei n° 10.639/2003 a 

pesquisa faz um estudo das obras de Veiga (2003), Gadotti (1994). O documento seguiu o 

procedimento de análise documental de Bardin (2011), corroborando a observação espontânea 

e naturalística da pesquisadora. 

A partir da vivência da pesquisadora na escola campo de estudo, verificou-se que o PPP 

pouco condiz com a realidade do dia a dia. No diário de campo foram observados que a estrutura 

física da instituição demonstrou uma ausência de cartazes, panfletos ou ações voltadas para a 

discussão da Lei n° 10.639/2003. As entrevistas ocorreram de abril a junho e, nesse período, 

não foram evidenciados nenhuma movimentação coletiva que abordasse a temática antirracista. 

Tal fato demonstra um marcador do racismo estrutural expresso na elaboração de uma 

consciência negra concentrada apenas em novembro. Essas constatações observadas pela 

pesquisadora corroboraram entrevistas cedidas pelos docentes. 

O PPP analisado foi o vigente no ano de 2019 da Escola Municipal Esperança.3 A análise 

documental é desenvolvida de forma crítica, analisando elementos que evidenciem a 

importância dos direitos humanos na educação e as metodologias aplicadas no PPP, de forma a 

ressaltar a indispensabilidade de uma educação antirracista no documento. 

A terceira etapa desta pesquisa consistiu em gerar, no chão da escola, dados empíricos 

e analisá-los. Sobre a pesquisa de campo, fizemos, então, como explica Minayo (1994, p. 53): 

“O recorte que o pesquisador faz em termos de espaço, representando uma realidade empírica 

a ser estudada a partir das concepções teóricas que fundamentam o objeto da investigação.” O 

                                                           
3 Pseudônimo atribuído à escola com vistas a proteger sua identidade e a das pessoas participantes da pesquisa. 



27 

nosso recorte privilegia a relação entre PPP e práticas docentes em torno da educação 

antirracista como meta para a escola, conforme a Lei n° 10.639/2003. 

Os dados gerados no campo são utilizados para fins de conhecer a dinâmica da escola 

(sua metodologia, diretrizes e práticas pedagógicas, a perspectiva de seu corpo docente), bem 

como compreender como está ocorrendo o estudo da história e cultura africana no espaço 

educacional através do PPP. Dentre as ferramentas de coleta de dados empíricos existentes, a 

opção desta pesquisa recaiu sobre entrevistas individuais semiestruturadas e grupo focal. 

Escolhemos a entrevista semiestruturada como estratégia de pesquisa por conter 

perguntas abertas, possibilitando maior liberdade de respostas por parte dos entrevistados ao 

mesmo tempo que possibilita uma reflexão por parte de quem pesquisa sobre a sua impressão a 

respeito das experiências vividas em meio ao estudo. Desta forma, as perguntas elaboradas 

foram realizadas para que todos os entrevistados pudessem se expressar livremente, 

privilegiando-se perguntas abertas e que facilitassem associações entre o que pensavam, 

sentiam e faziam. 

Assim, segundo Minayo (1994, p. 59), a entrevista, cujo objetivo é fornecer dados à 

investigação qualitativa, refere-se a: 

[...] informações diretamente construídas no diálogo com o indivíduo entrevistado e 

tratam da reflexão do próprio sujeito sobre a realidade que vivencia. Os cientistas 

sociais costumam denominar esses últimos de dados ‘subjetivos’ [...] Constituem uma 

representação da realidade: ideias; crenças; maneiras de pensar; opiniões; sentimentos; 

maneiras de sentir; maneiras de atuar; condutas; projeções para o futuro; razões 

conscientes ou inconscientes de determinadas atitudes e comportamentos. 

 

Logo, essa forma de coleta justifica-se por se tratar de uma técnica de interação social 

em busca de informações. Nesse contexto interacional, como afirma Chizzotti (1995, p. 99): 

Esta técnica procura reduzir o volume amplo de informações contidas em uma 

comunicação a algumas características particulares ou categorias conceituais que 

permitam passar dos elementos descritivos a interpretação ou investigar a 

compreensão dos atores sociais no contexto cultural em que produzem a informação 

ou, enfim, verificando a influência desse contexto no estilo, na forma e no conteúdo 

da comunicação. 

 

O objetivo da entrevista semiestruturada foi analisar as aproximações e/ou 

distanciamentos das narrativas e vivências dos participantes, sendo conduzidas por questões 

norteadoras que visavam motivar os entrevistados/as a colocarem suas opiniões sobre o objeto 

da pesquisa. Pretendemos envolver, como sujeitos da pesquisa, todos os professores que 

voluntariamente se interessaram em responder a pesquisa. A escolha dos participantes se 

justifica pelo protagonismo que possuem no processo de elaboração e execução do PPP da 



28 

referida escola, ou seja, podem validar aos questionamentos com uma visão mais crítica sobre 

o objeto de pesquisa. 

As entrevistas foram aplicadas aos participantes, independentemente de raça, gênero ou 

religião, abordando conteúdos e vivências sobre a história e cultura afro-brasileira no espaço 

escolar. Elas tiveram duração aproximada de 60 minutos, sendo registradas através de gravador 

de áudio e transcritas em sua totalidade. Os dados foram gerados a partir das perguntas 

realizadas e transcritos pela pesquisadora.  

O Quadro 2 a seguir apresenta a identificação de sujeitos que colaboraram com a 

pesquisa, levando em conta seu tempo de atuação, a disciplina ministrada e o nível de formação. 

Elas e eles são identificados por pseudônimos criados a partir de nomes de logradouros do 

município do Recife. A definição da pesquisa foi realizada mediante critérios determinados pela 

pesquisadora, a saber: professores que trabalhassem diretamente com os alunos e respondessem 

pela elaboração e execução do planejamento e pelas práticas pedagógicas voltadas para a 

educação antirracista. 

 

 Quadro 2: Identificação dos sujeitos da pesquisa 

Docente 

Tempo de 

atuação na 

educação (anos ) 

Tempo de atuação 

na Escola 

Esperança (anos) 

Disciplina 
Nível de 

Formação 

1 Abdias de Carvalho 25 6 Ciências Especialização 

2 Agamenon Magalhães 7 7 Geografia Especialização 

3 Amélia 26 16 Matemática Especialização 

4 Ana Nery 5 3 
Apoio à Educação 

Especial 
Graduação 

5 Auta de Souza 23 18 Polivalente Graduação 

6 Bárbara Helidora 18 12 Ciências Especialização 

7 Bernadete Xavier Gomes 12 5 História Especialização 

8 Cristina Tavares 28 2 Português Especialização 

9 Rosa Gattorno 16 5 
Apoio à Educação 

Especial 
Especialização 

 Fonte: Elaboração da própria autora (2022). 

 

Tais participantes, uma vez entrevistados, também foram convidadas e convidados a 

participarem de um grupo focal, utilizado como metodologia ativa com o objetivo de levantar 

detalhes não colhidos durante a fase das entrevistas. Além disso, a formação poderia 

proporcionar o surgimento de troca de experiências, diálogo e mesmo divergência de posições 

– que, mediada pela pesquisadora, poderia levar o grupo a encontrar soluções em equipe para 

conflitos institucionais a respeito do racismo. 



29 

A utilização do grupo focal tem sido cada vez mais recorrente em abordagens 

qualitativas. Essa técnica de coleta de dados é executada por um conjunto de pessoas que se 

reúnem para discutir sobre o problema da pesquisa a partir de suas próprias experiências. 

Podemos constatar que a maior parte dos professores trabalham em duas ou três escolas e, por 

isso mesmo, não houve condições quanto a reunir todos fisicamente. Haja vista as restrições 

impostas pela dificuldade em reunir todos os professores fisicamente devido à tripla jornada de 

trabalho, foi escolhida uma via secundária para a realização da coleta de dados do grupo focal. 

Assim, o grupo focal foi realizado de forma remota. A reunião aconteceu em 18 de maio de 

2022, às 19h30, através da plataforma Google Meet, e teve duração de 60 minutos, tendo 

participado da experiência nove professores. 

A configuração do grupo focal foi de extrema importância para a pesquisa, pois permitiu 

trazer para o debate opiniões diversas, fazendo com que o momento se tornasse rico em 

conhecimentos empíricos. Gatti (2012) bem lembra que em, um grupo focal, não há certo ou 

errado, bom ou mal posicionamento. O importante são os diferentes pontos de vista que 

favorecem a visualização mais ampla do problema. De acordo com Gatti (2012, p. 69): 

  

Há potencialidades interessantes ligadas ao trabalho de pesquisa desenvolvido em 

ciências sociais e humanas com grupos focais. A primeira delas é o próprio tipo de 

material que emerge nas discussões: ideias, opiniões, modos de ver, atitudes, valores, 

que são evidenciados e processados num coletivo, mostrando mudanças, influências 

recíprocas, acordos e desacordos, que produzem e se alteram longo da dinâmica do 

trabalho (GATTI, 2012, p. 69). 

 

A primeira potencialidade citada por de Gatti (2012) pode ser percebida por esta 

mode4radora durante o desenvolvimento do grupo focal. Com a expressividade das ideias, 

valores e opiniões pudemos encontrar um melhor entendimento para o problema dessa pesquisa. 

A pesquisa adotou como instrumento de análise de dados a análise de conteúdo. 

Conforme Bardin (2011), a análise de conteúdo constitui-se em um conjunto de técnicas 

destinadas a analisar a comunicação por meio de documentação contendo informações sobre o 

comportamento humano. A análise de conteúdo é o conjunto de técnicas que possibilita explorar 

temáticas e verificar hipóteses pré-definidas. Além disso, busca compreender o que há por trás 

da produção e recepção da mensagem. Segundo a mesma autora, a análise de conteúdo é 

definida como 

um conjunto de técnicas de análise das comunicações visando a obter, por 

procedimentos sistemáticos e objetivos de descrição do conteúdo das mensagens, 

indicadores (quantitativos ou não) que permitam a inferência de conhecimentos 

relativos às condições de produção/recepção (variáveis inferidas) destas mensagens 

(BARDIN, 2011, p. 47). 



30 

Para Godoy (1995b), a técnica de Bardin pode ser aplicada a diversos discursos e a todas 

as formas de comunicação. Nessa análise, o pesquisador estabelece fragmentos das mensagens 

para a compreensão das características, estruturas ou modelos por trás das mensagens. Nesse 

sentido, o pesquisador possui um papel fundamental no processo, pois, em um primeiro 

momento, precisa entender os significados da comunicação como um receptor, além de 

estabelecer um outro olhar sobre o diálogo buscando outros significados passíveis de serem 

interpretados ao lado dos primeiros. 

Quanto ao tratamento dos dados, categorias foram estabelecidas de acordo com os 

objetivos da pesquisa, sendo materializadas após sólida fundamentação teórica por meio do 

corpus da pesquisa. A escolha das categorias seguiu as regras básicas estabelecidas por Barros 

e Lehfeld (2000, p. 63-64): 

a) O conjunto de categorias deve derivar de um único princípio de classificação; 

b) O conjunto de categorias deve abranger toda e qualquer resposta obtida, isto é, ser 

exaustivo; 

c) As categorias devem ser mutuamente exclusivas, isto é, não deve ser possível 

colocar determinada resposta em mais de uma categoria de conjunto. 

Os dados das observações também foram analisados de acordo com Bardin (2011) e, 

posteriormente, tratados por meio da triangulação. A análise por meio da triangulação buscou a 

apreensão da realidade sob diversos ângulos, bem como o confrontamento de informações, para 

minimizar possíveis impactos da observação de uma única perspectiva de análise. De acordo 

com Santos (2020), a triangulação é uma estratégia utilizada na pesquisa qualitativa e de estudo 

de caso que proporciona uma maior aproximação da realidade, aumentando a credibilidade da 

análise dos dados através da apreensão dos fenômenos sobre diversos níveis. 

Por ser uma pesquisa com seres humanos, ela foi submetida ao Comitê de Ética e 

Pesquisa, através do qual adquiriu sua aprovação. Somente participaram da pesquisa os sujeitos 

que concordaram com os termos de investigação e assinaram o Termo de Livre Consentimento 

e Esclarecimento, conforme diretrizes elencadas na Resolução n° 510, de 7 de abril de 2016. 

  



31 

2. A LUTA ANTIRRACISTA COMO PRÁXIS DE UMA EDUCAÇÃO 

PROBLEMATIZADORA EM DIREITOS HUMANOS 

 

 

Neste capítulo, abordamos o fenômeno da escravização dos povos africanos entre seus 

pares como forma de propagação de suas linhagens, posteriormente apropriado por europeus 

com o objetivo de lucratividade comercial.4 Trazemos, também, as contribuições da diáspora 

africana para a formação da história e cultura brasileira, além da história dos quilombos como 

uma das formas de resistência negra para a conquista de direitos humanos. 

Ao tratarmos do combate ao racismo como ação necessária à dignidade humana, 

necessariamente reafirmamos sua conexão com a educação em direitos humanos. Sendo assim, 

em um primeiro momento procuramos neste capítulo resgatar a memória sobre a história de luta 

contra o racismo através dos tempos como representação dos direitos humanos, pois, de acordo 

com Bobbio (1992), os direitos humanos “são direitos históricos, isto é, nascem gradualmente, 

nem todos de uma só vez e para sempre, em determinadas instancias, caracterizadas por lutas 

pela defesa de novas liberdades contra velhos poderes” [...] (BOBBIO, 1992, p. 17-18). 

Como os direitos humanos possuem essa natureza histórica, torna-se imprescindível 

discutirmos a luta dos africanos e afrodescendentes, uma vez que a conquista de direitos também 

é mutável, acompanhando o fluxo da sociedade, passível de complementação e atualização. 

Nesse contexto, o debate sobre a importância de uma educação em direitos humanos que 

compreenda os avanços e retrocessos históricos da garantia de direitos contra o racismo 

estrutural faz-se necessário na sociedade brasileira contemporânea. 

 

2.1 A história da África: escravidão e resistência 

 

Toma-se como ponto de partida, aqui, a história da África relacionada ao modo como a 

população se organizava socialmente e, em função disso, em torno da escravidão e da 

resistência. Essa construção proporciona maior efetividade ao tema da pesquisa, uma vez que 

ao tratarmos sobre a obrigatoriedade do ensino da História e Cultura Africana e 

Afrodescendente nas instituições educacionais do Brasil, torna-se valioso o conhecimento de 

como as populações africanas conviviam entre si e qual o lugar da escravidão nesse processo. 

                                                           
4 O estudo desse marco referencial de conteúdo acontece porque o estudo, a partir desse período, fornece uma 

maior conexão entre os estudos sobre a História e Cultura Africana e Afro-brasileira, a Legislação e o estudo 

sobre Direitos Humanos. 



32 

Além disso, o estudo sobre fenômeno da escravidão brasileira, como principal elemento 

responsável pelo racismo no país, deve ser visto desde suas origens, em busca de uma melhor 

compreensão de seus desdobramentos. 

O fenômeno da escravidão conceitua-se como o domínio de uma população sobre a 

outra, sendo um fenômeno social antigo e impreciso quanto a sua origem. Segundo Souza (2003, 

p. 14), “não se pode precisar a origem desse fenômeno social, mas pesquisadores e arqueólogos 

encontram sinais gráficos e esculpidos, nas pedras e cavernas, de que a captura de pessoas 

escravizadas fazia parte das expedições militares egípcias, desde 2680 a. C., aproximadamente”. 

Se a história da escravidão é milenar, ao pensarmos nela como dispositivo do projeto 

mercantil e colonizador da modernidade, entendemos especificidades territoriais, como o 

maciço êxodo de populações inteiras, raptadas e forçadas a migrarem para as Américas. Sua 

função principal era servir de mão-de-obra nos projetos econômicos agrário e extrativista.  

A diáspora constituiu um processo de guerra na África, destruição de sociedades, captura 

de homens, mulheres e crianças, inserção brutal em novas comunidades e construção de novas 

identidades. Esse processo, apesar das marcas do passado escravocrata, conecta-se social e 

culturalmente, por meio da história, das manifestações artísticas, da ciência e da identidade. 

A consanguinidade presente na população era a mais comum forma de definir a 

identidade de alguém em preservação aos antepassados e, consequentemente, sua 

ancestralidade. Dessa forma, em pequenos confrontos de um vilarejo com outro, o grupo 

vencido era aprisionado para a utilização da força de trabalho na agricultura familiar e aumentar 

o poder político do chefe de família.  

No entanto, não há o que se falar em termos de semelhança entre a escravidão doméstica 

africana e a comercial realizada pelos europeus nos séculos XVII e XVIII. A escravidão 

doméstica possuía peculiaridades que a tornavam única. Suas características eram menos 

agressivas do que a escravidão comercial, pois, na escravidão doméstica, as pessoas 

escravizadas poderiam ter acesso à terra, casar-se com pessoas livres ou até tornarem-se 

membros da família dominante. Em outras palavras, havia, nesse caso, ainda algum 

reconhecimento da dignidade da pessoa escravizada: 

Seguindo a mesma lógica, a incorporação dos escravos na família se dava de modo 

gradativo: os filhos de cativos, quando nascidos na casa do senhor, não podiam ser 

vendidos e seus descendentes iam, de geração em geração, perdendo a condição servil 

e sendo assimilados à linhagem. Assim o grupo podia crescer com o nascimento de 

escravos, fortalecendo as relações de parentesco e aumentando o número de 

subordinados ao senhor (ALBUQUERQUE; FRAGA, 2006, p. 14). 

 



33 

Posteriormente, os séculos VII e VIII D.C foram marcados pela influência e 

transformação da escravidão doméstica pelos árabes. Ao ocupar o Egito e o Norte da África, 

eles transformaram a escravidão em empreendimento comercial de grande escala. Com isso, 

por ser o negócio mais lucrativo da época, a escravidão fez da África ponto de atravessamento 

de diversos países. Nesse contexto, a presença dos países europeus no norte da África, ao final 

da Idade Média e no início do Mercantilismo, deu à escravidão uma característica comercial 

globalizada. Portugueses, ingleses, franceses e espanhóis se lançavam ao mar em busca de mão-

de-obra escrava para a lucratividade de seus mercados interiores. 

A educação brasileira tentou esconder o caráter intencional dos países europeus ao 

manipularem os territórios americanos. Manipulada pela elite brasileira, a história narrada 

expressava erroneamente o discurso de que Portugal “descobriu” o Brasil; além disso, 

propagou-se no mundo inteiro a representação racista sobre a existência de uma África negra, 

formada por selvagens e feitiçarias, os quais não deveriam fazer parte da história oficial. 

Essa história, incorporada aos livros didáticos de História do Brasil, propagou por anos 

o racismo estrutural. Nesse contexto histórico, os portugueses eram vistos como os salvadores 

de uma pátria incivilizada, tendo trazido a modernidade ao país que vivia na selvageria. 

Sabemos que esse discurso é fruto de um movimento epistemológico dominante que se coloca 

em superioridade à realidade local, como bem lembra Mills (2007, p. 34): “Os brancos vão citar 

outros brancos num circuito fechado de autoridade epistémica que reproduz ilusões brancas”. 

Durante anos, logo, a visão eurocentrista esteve arraigada na educação brasileira, contribuindo 

efetivamente para a propagação do racismo, a justificação da superioridade do homem branco 

e o aprisionamento de homens pretos. 

O europeu via no negro mero objeto de troca, uma mercadoria indigna de qualquer 

direito fundamental. A desumanização de negros e negras representa uma maneira 

essencialmente racista, baseada na superioridade europeizada de alguns povos sobre outros; 

pelo sistema explicativo à época, com a construção do racismo moderno, os europeus 

identificavam-se como povo superior, enquanto outros povos, tratados como inferiores, 

estariam sujeitos a condições inferiores de vida, justificando-se, assim, a escravidão. A 

dignidade, então, seria atributo dos brancos europeus.  

Nesse contexto, sem números precisos, estima-se que entre os séculos XVI e meados do 

século XIX, mais de onze milhões de pessoas escravizadas foram transportadas para as 

Américas. “Além dos incalculáveis sofrimentos causados pela separação forçada de indivíduos 

de suas comunidades e famílias, aquele comércio promoveu o esvaziamento demográfico de 

muitas regiões da África” (ALBUQUERQUE; FRAGA, 2006, p. 14). 



34 

Imagens dos navios tumbeiros propagadas nos livros didáticos brasileiros – produzidas 

por abolicionistas do século XIX (como Negros no fundo do porão, de Johann Moritz Rugendas, 

pintado em 1835) – retratam bem as condições insalubres e desumanas na qual africanos eram 

transportados para o Brasil. A Igreja Católica consagrava as violações, corroborando os 

discursos racistas: em uma de suas colocações, “o padre Antônio Vieira considerava o tráfico 

um ‘grande milagre’ de Nossa Senhora do Rosário, pois retirados da África pagã, os negros 

teriam chances de salvação da alma no Brasil católico” (ALBUQUERQUE; FRAGA, 2006, p. 

41). 

Um dos caminhos para a efetivação da educação em direitos humanos consiste na 

desconstrução desses paradigmas históricos, uma vez que a história precisa ser recontada na 

educação brasileira, a qual durante anos se omitiu e silenciou o protagonismo negro, 

contribuindo significativamente para o processo de esquecimento da participação da população 

africana na formação da sociedade. Uma sociedade marcada pelo racismo, que deu ao negro um 

personagem nos livros didáticos restrito a imagens aprisionamento e tortura.  

Nesse sentido, se por um lado o processo diaspórico nesse cenário é narrado apenas do 

ponto de vista da escuridão, por outro, torna-se imperioso ressaltar que a diáspora não é apenas 

o sinônimo de imigração forçada, mas, sobretudo, de um(a) redefinição identitária, ou seja, a 

construção de novas formas de ser, agir e pensar no mundo. Se os castigos físicos fizeram parte 

da vida de homens e mulheres escravizados, as lutas diárias, os elos afetivos e os vínculos 

diários também fizeram. 

A diáspora africana no Brasil promoveu a organização das pessoas escravizadas em suas 

tribos como força de suas linhagens através das resistências em busca por direitos humanos, 

materializada nas lutas pela perpetuação da ancestralidades nas práticas que foram incorporadas 

pelo país, como, por exemplo, a criação de gado a mineração de ferro no Brasil. Esse fenômeno 

modificou significativamente a sociedade, culminando numa nova cultura. Dito isso, é inegável 

a importância das contribuições da atuação do negro no Brasil. A luta histórica pelo 

reconhecimento de direitos não pôde ser contada como povos africanos vistos como 

antagonistas passivos e submissos: 

Os negros que vieram para o Brasil provinham de diferentes partes do continente 

africano, o que significa que eram portadores de diferentes culturas. As resultantes dos 

cruzamentos que ocorrem no plano biológico entre os diferentes troncos raciais do 

negro e deste com os brancos, e com outros grupos, observam-se também no plano de 

suas culturas hoje traços culturais dessas três tradições históricas, associam-se entre si 

e entre elementos culturais de outras procedências compondo espécie de dimensão ou 

marca específica do que se entende, se aceita e se consome como cultura nacional. 

(ARAÚJO, 2006, p. 3) 

 



35 

O fenômeno diaspórico foi tão contínuo que, posteriormente, África e Brasil passaram 

a unir-se intrinsecamente em laços ancestrais e culturais os quais não identificamos mais 

barreiras geográficas e culturais entre uma nação e outra. Desta forma, refletir criticamente 

sobre a hegemonia historicamente narrada pelos europeus, tendo por objetivo desconstruí-la a 

partir do enaltecimento do protagonismo negro durante todo o processo de construção do país, 

é atuar numa educação em/para os direitos humanos.  

 

2.2 Formas de resistir e persistir: da luta nos quilombos (e de Palmares) às conquistas do 

movimento negro no combate ao racismo 

 

Após a análise da diáspora, verificamos que por se tratar de um fenômeno econômico-

social concorrente para o capitalismo lucrativo que inferioriza e diminui outras pessoas ao 

atribuir-lhes características não homogeneizadas europeias, torna-se oportuna uma análise 

acerca da escravização sob um olhar dos direitos humanos. Sobretudo, é importante discutir 

como o processo escravocrata foi recepcionado pelas pessoas escravizadas, quais formas de 

resistência utilizadas por essa população e suas contribuições para a construção de uma 

sociedade antirracista. 

Sendo assim, penetramos na história das formas da resistência negra para melhor 

compreensão de suas sistemáticas de luta por direitos humanos.  Nesse contexto, os quilombos 

se destacam como forma de protagonismo negro por representarem uma das formas de 

resistência negra que trouxeram consigo grandes preocupações à Coroa portuguesa: “...em todo 

o país foram muitos os escravos rebeldes reunidos em [...] lugares conhecidos por seus senhores 

e autoridades” (ALBUQUERQUE; FRAGA, 2006, p. 118). Entretanto, percebemos que a 

história dos quilombos não encontra na educação brasileira um espaço significativo de debates. 

O referido tema deveria ser mais bem abordado no ensino, por se tratar de um fato histórico e 

cultural que gerou conquistas de direitos humanos para a sociedade brasileira e, em especial, 

para os estudantes afrodescendentes do país. 

Há uma tendência nas escolas em se reduzir os quilombos a comunidades de grupos de 

pessoas escravizadas à imagem de fugitivos vivendo distante das cidades, geralmente 

escondidos em matagal. Tais características, perpetuadas no senso comum, originam-se devido 

à localização do Quilombo dos Palmares, o maior e mais conhecido mocambo na história do 

Brasil.  

O Estado português, abalado em sua fortaleza, via em Palmares um inimigo declarado, 

capaz de pôr abaixo todos os planos da Coroa, principalmente sua dominação. Daí que tenha se 



36 

passado a atacar a comunidade veementemente, tendo, em 20 de novembro de 1695, seu líder 

Zumbi sido capturado, decapitado e sua cabeça simbolicamente pendurada em um poste na 

praça principal do Recife, como exemplo de punição para quem assim como ele se atrevesse a 

se insurgir contra o Estado. Entretanto, esse quilombo demonstrou sua imortalidade ao 

transformar a data de sua capitulação, e dia da morte de Zumbi, no Dia da Consciência Negra.  

Após a morte de Zumbi, a resistência negra começa a ganhar repercussões 

internacionais. Segundo Domingues (2007), a pressão dos ingleses para a abolição da 

escravatura no país ganha uma força cada vez maior, corroborando o discurso de que o ato de 

liberdade relacionado à princesa Isabel foi fruto de pressões externas, e não uma caridade do 

homem branco, como há muito tempo se contou na história falaciosa do país. Esse último autor  

declara que, “em 1807, pressionado por um forte movimento abolicionista [...], o parlamento 

inglês decretou o fim do tráfico em suas colônias na América e, em 1833, aboliu também a 

escravidão. Sendo assim, pressionou também o Brasil para que abolisse a escravidão” 

(DOMINGUES, 2007, p. 59). 

O problema da escravidão parecia começar a dar passos positivos somente em 4 de 

setembro de 1850, com a aprovação a Lei Eusébio de Queirós, proibindo definitivamente o 

tráfico negreiro. Essa proibição acendeu ainda mais a fogueira abolicionista; entretanto, alguns 

senhores tradicionalistas, contrários à libertação, defendiam que a abolição deveria ocorrer aos 

poucos. Exemplo dessa estratégia moderada de libertação foi a criação da Lei do Ventre Livre 

(1871), cujo teor era a liberdade de negros nascidos posteriormente à edição da lei, e apenas 

quando completassem oito anos de idade – a partir daí, eram postos à disposição do Estado, 

sendo facultado ao seu senhor pagar por ele e resgatá-lo até os 21 anos; e da Lei do Sexagenário 

(1885), que concedeu liberdade às pessoas escravizadas com mais de 60 anos, isso numa época 

em que a expectativa de vida ficava abaixo dos 50 anos. 

Em 1888, a Lei Áurea supostamente pôs fim a quaisquer formas de escravidão no Brasil; 

embora a norma garantisse teoricamente a liberdade das pessoas escravizadas, na prática isso 

aconteceu de forma lenta e gradativa, às custas de perseguições e do uso da força e violência. 

Essa lei representou um verdadeiro mito para a sociedade escravocrata. Sabe-se que ela não foi 

acompanhada de políticas de reparação social, política, educacional ou alguma técnica que 

pudesse colocar a população negra em condições de concorrência isonômica com o homem 

branco. Ao contrário, os ex-escravos, agora “libertos”, embora tivessem suas algemas físicas 

quebradas, enxergavam a perpetuação das algemas racistas sob as mais diversas formas. 

Nesse contexto, as liberdades de pessoas escravizadas ocorriam a passos lentos devido 

ao fato de muitas delas, sem nenhum auxílio do Estado, preferirem continuar nas fazendas para 



37 

garantir a alimentação. Outros que não conseguiam essa “caridade”, foram despejados nas ruas, 

sem direito à educação e à capacitação profissional, política ou social. Prova dessa segregação 

social é apresentada por Gonzalez (2020) ao ressaltar comparativamente que, numa situação 

fática de procura por emprego estabelecida entre um negro e um branco, o resultado da 

competição sempre será desfavorável ao negro. 

Como resultado lógico do processo segregacionista, essa população foi empurrada para 

as margens da sociedade e denominada marginal. Não é à toa que a palavra marginal é utilizada, 

até hoje, pejorativamente para caracterizar pessoas criminosas, desocupadas, desumanas e 

indigentes. Segundo Gonzalez (2020), a sociologia destaca a segregação escrava devido às 

exigências lógicas do capitalismo: homens “livres” sem capacidade e competência para 

acompanhar as exigências do mercado ficavam cada vez mais distantes do trabalho. O bom 

escravo, ao se tornar liberto, agora era considerado um mau cidadão. 

Dessa forma, as pessoas escravizadas esbarraram em uma segunda batalha para resistir, 

talvez ainda maior e mais dolorosa que a primeira. De acordo com Domingues (2007), no país 

onde o negro era livre na cozinha ou no terreiro do seu patrão, não podia frequentar lugares 

públicos ou escola. A resistência agora seria direcionada para além da liberdade física, expressa 

nas amarras das algemas da equidade social, política, cultural e educacional. Resistir ao racismo 

deixado pela escravidão era outra barreira a se transpassar. 

Toda essa resistência à participação dos negros na história faz parte de um racismo 

estrutural iniciado na ideia de superioridade branca. Torna-se importante, assim, uma discussão 

sobre as origens da classificação da humanidade em raças ao longo dos anos. Precisamos nos 

apropriar da história passada com vistas ao melhor esclarecimento e entendimento do presente. 

Sendo assim, algumas teorias pretensamente científicas procuravam justificar o racismo 

na modernidade. De acordo com Schwarcz (1957), as ideias iluministas do século XVIII, 

acompanhadas por uma disseminação da liberdade humanitária, incomodavam alguns cientistas 

contrários à igualdade de direitos da essencialidade humana. Até meados do século XIX, a 

discussão acerca da criação humana acalentava-se com a figura do monogeísmo – tese utilizada 

para justificar a existência humana baseada nas escrituras bíblicas. O discurso informava que a 

humanidade era única, pois partia de um único homem de nome de Adão. Depois disso, segundo 

Schwarcz (1957), surge uma interpretação divergente, baseada na evolução das ciências 

biológicas: trata-se da visão poligenista da formação humana, cujos estudos se valiam da 

frenologia, uma pseudociência que explica sobre como a forma e as protuberâncias do crânio 

seriam indicativas das faculdades e aptidões mentais de uma pessoa, bem como da antropologia 

para a interpretação biológica dos comportamentos humanos. 



38 

Paul Broca, um dos cientistas defensores da linha poligenista, afirmava que as 

diversidades humanas poderiam ser observadas nas diferenças de sua estrutura racial. O crânio 

possuía informações nas quais seriam capazes de apontar a inferioridade física e mental entre 

os seres humanos; “O objetivo era, dessa maneira, chegar à reconstrução de ‘tipos’, ‘raças 

puras’, já que se condenava a hibridação humana, em função de uma suposta esterilidade das 

‘espécies miscigenadas’” (SCHWARCZ, 1957, p. 63-67).  

Mais tarde, o embate entre a teoria monogeÍsta e poligenista esfriou graças à publicação 

e divulgação das obras de Charles Darwin (1859). A ideia de seleção natural dos mais fortes 

sobre os mais fracos foi naturalmente incorporada aos discursos de várias ciências, tais como a 

psicologia, a linguística, a pedagogia, a sociologia, a história, entre outras. Dentro da esfera 

política, o darwinismo foi utilizado como bandeira de exploração dos europeus no Ocidente. 

Nesse contexto, também surgem teses como a da necessidade de embranquecimento da 

população brasileira. Dentre as teses, Schawarcz destaca a de Gobineau: Ensaio sobre a 

desigualdade das raças humanas, na qual se afirma serem as raças brancas e louras superiores 

a todas as outras. Schwarcz (1957), em seu livro O espetáculo das raças, narra como tão grande 

é o racismo defendido por Gobineau e Broca: 

Enquanto Broca defendia a ideia de que o mestiço, a semelhança da mula, não era 

fértil, teóricos deterministas como Gobineau e Le Bon advogavam interpretações 

opostas, lastimando a extrema fertilidade dessas populações que herdavam sempre 

características mais negativas das raças em cruzamento[...] As raças humanas 

enquanto ‘espécies diversas’, deveriam ver na hibridação um fenômeno a ser evitado. 

(SCHWARCZ 1957, p. 63-67). 

 

A tese de Gobineau reflete bem não apenas uma visão de superioridade branca como 

justificativa para a escravidão, mas também um dos objetivos da época: a busca da sedimentação 

do mercado capitalista fundamentado no lucro excessivo para o desenvolvimento. O negro, 

nesse ambiente, seria responsável pelo atraso do país, por ser uma espécie de sub-humano. 

Schuman (2010) detalha a tese de Gobineau, afirmando que “a raça branca se tornaria fraca ou 

infértil com a miscigenação, como atesta o termo utilizado para se referir ao filho de um branco 

e um negro: mulato, diminutivo para o termo espanhol mulo, ou seja, a cria estéril de um 

cruzamento de égua com jumento” (SCHUMAN, 2010, p. 43). 

No campo da ciência antropológica, segundo Seyferth (2002), João Batista de Lacerda 

também defendia a tese de branqueamento e inferioridade de negros, índios e a maioria dos 

mestiços. Esperava que mecanismos seletivos, operando na sociedade (a busca de cônjuges mais 

claros), pudessem clarear o fenótipo no espaço de três gerações. Esse grupo com viés 

paternalista justificava que as diferenças entre negros e brancos não ocorreu por causa da 



39 

escravidão, mas sim por sua suposta inferioridade natural. Para o autor, o progresso encontrava 

harmonia com o embranquecimento da população. Aliado às produções científicas da época, o 

Estado brasileiro investiu fortemente no incentivo à imigração de europeus. No estado de São 

Paulo, por exemplo, chegaram, entre 1890 e 1914, mais de 1,5 milhão de pessoas, sendo que 

64% delas com a passagem paga pelo governo estadual paulista: “A albumina branca depura o 

mascavo nacional...” (PEIXOTO, 1975, p. 15). 

Por outro lado, a experiência realizada pelas ciências biológicas, com marcadores 

genéticos, observou que em uma raça poderiam ser encontrados marcadores em outras raças. 

Dessa forma, os diferentes patrimônios genéticos dos seres humanos não foram suficientes para 

categorizá-los racialmente. Essa constatação se contrapõe aos discursões de superioridade da 

raça pura e branca; entretanto, essa visão ainda se encontra presente em pleno século XXI. 

Nesse contexto, um país onde a cor da pele determina uma inferioridade pela hegemonia 

europeia, frequentemente somos bombardeados por notícias ou vivências racistas contra 

afrodescendentes, fruto do debate de superioridade dos homens brancos. Corroboramos 

Munanga (2017, p. 33) quando reitera que, “apesar de obedecer a uma mesma lógica de 

hierarquização dos ‘outros’, o racismo passa, no decorrer dos anos, por uma complexidade de 

mutações em suas figuras sociais, culturais e discursivas”. São essas mutações que se encontram 

implicitamente inseridas nas práticas pedagógicas, as quais devem ser constantemente debatidas 

de forma crítica. 

 

2.3 Movimento negro brasileiro 

 

Não obstante a superação do discurso cientificista com o qual se buscou fundamentar o 

racismo no processo de construção da “identidade nacional”, no início da República os 

conceitos de raça continuavam a impregnar as relações sociais, estando tanto os brancos quanto 

os negros racializados em um processo relacional. As teorias do racismo propagam-se até os 

dias atuais, desembocando em diversos tipos de privações à comunidade negra do país, de 

acordo com Munanga (2015, p. 20-21): 

...o problema fundamental não está na raça, que é uma classificação pseudocientífica 

rejeitada pelos próprios cientistas da área biológica. O nó do problema está no racismo 

que hierarquiza, desumaniza e justifica a discriminação existente. No entanto, o 

racismo no século XXI não precisa mais do conceito de raça, pois se fundamenta sobre 

novas essencializações. 

 



40 

Corroboramos Munanga sobre o racismo ser atemporal, assumindo diferentes feições e 

reproduzindo-se através dos tempos. Nesse sentido, a elite capitalista, eurocêntrica e branca 

brasileira ainda defende que vivemos uma democracia racial na qual não há racismo, pois este 

já teria sido superado. Tais falácias retratam o mito da democracia racial, combatido pelo 

movimento negro brasileiro. Guimarães (2002, p. 16), declara:  

O que continua em jogo, entretanto, é a distância entre discursos e práticas das relações 

raciais no Brasil, tal como Florestan e Bastide colocavam nos idos anos 1950. Ainda 

que, certamente, para as ciências sociais, o mito não possa ser pensado da maneira 

maniqueísta como Freyre e Florestan pensaram, transpondo-o diretamente para a 

política, permanecem os fatos das desigualdades entre brancos e negros no Brasil, 

apesar do modo como se classifiquem as pessoas. Mais que isto: as diferenças raciais 

se impõem à consciência individual e social, contra o conhecimento científico que 

nega as raças (são como bruxas que teimam em atemorizar, ou como o sol que, sem 

saber de Copérnico, continua a nascer e a se pôr?). 

 

O racismo se perpetua como verdadeira ferida, difícil de ser curada, mas que 

inegavelmente deve ser reparada por ações e políticas públicas que reconheçam a igualdade de 

pessoas negras como seres humanos, e a desigualdade como uma construção histórica. É nesse 

cenário racista que se manifesta outra forma do resistência negra, para além dos quilombos. O 

movimento negro surge como continuidade do processo de luta da população negra, tornando-

se o seu principal instrumento de resistência para a conquista e garantia de direitos até os dias 

atuais. Santos (1994, p. 157) compreende o movimento negro como: 

Todas as entidades, de qualquer natureza, [...] e todas as ações, de qualquer tempo (aí 

compreendidas mesmo aquelas que visavam à autodefesa física e cultural do negro) 

fundadas e promovidas por pretos e negros [...]. Entidades religiosas (como terreiros 

de candomblé, por exemplo), assistenciais (como as confrarias coloniais), recreativas 

(como ‘clubes de negros’), artísticas (como os inúmeros grupos de dança, capoeira, 

teatro, poesia), culturais (como os diversos ‘centros de pesquisa’) e políticas (como o 

Movimento Negro Unificado); e ações de mobilização política, de protesto 

antidiscriminatório, de aquilombamento, de rebeldia armada, de movimentos 

artísticos, literários e ‘folclóricos’, toda essa complexa dinâmica, ostensiva ou 

encoberta, extemporânea ou cotidiana, constitui movimento negro. 

 

Diante das barreiras impostas pelo estado de violação de direitos e como estratégia de 

sobrevivência, o movimento negro brasileiro subdividiu-se em grupos que deram início à 

criação de centenas de associações negras em todo o país, sendo reagrupados em grêmios ou 

clubes. Domingues (2007, p. 103-104) nos traz uma enumeração desses importantes grupos: 

Em São Paulo, apareceram o Club 13 de maio dos Homens Pretos (1902), o Centro 

Literário dos Homens de Cor (1903), a Sociedade Propugnadora 13 de Maio (1906), 

o Centro Cultural Henrique Dias (1908), a Sociedade União Cívica dos Homens de 

Cor (1915), a Associação Protetora dos Brasileiros Pretos (1917); no Rio de Janeiro, 

o Centro da Federação dos Homens de Cor; em Pelotas/ RG, a Sociedade Progresso 

da Raça Africana (1891); em Lages/ SC, o Centro Cívico Cruz e Souza (1918). Em 

São Paulo, a agremiação negra mais antiga desse período foi o Clube 28 de Setembro, 

constituído em 1897. As maiores delas foram o Grupo Dramático e Recreativo 



41 

Kosmos e o Centro Cívico Palmares, fundada em 1908 e 1926, respectivamente. De 

cunho eminentemente assistencialista, recreativo e/ou cultural, as associações negras 

conseguiam agregar um número não desprezível de ‘homens de cor’, como se dizia na 

época. Algumas delas tiveram como base de formação ‘determinadas classes de 

trabalhadores negros, tais como: portuários, ferroviários e ensacadores, constituindo 

uma espécie de entidade sindical’. Pinto computou a existência de 123 associações 

negras em São Paulo, entre 1907 e 1937. Já Muller encontrou registros da criação de 

72 em Porto Alegre, de 1889 a 1920, e Loner, 53 em Pelotas/ RS, entre 1888 e 1929. 

Havia associações formadas estritamente por mulheres negras, como a Sociedade 

Brinco das Princesas (1925), em São Paulo, e a Sociedade de Socorros Mútuos 

Princesa do Sul (1908), em Pelotas. 

 

Dentro do movimento negro, a imprensa escrita ganhou bastante notoriedade. José 

Correia Leite, um dos seus principais dirigentes, organizava as notícias em jornais relacionando 

fatos da vida negra com assuntos que interessavam à própria comunidade. Os jornais tratavam 

das mazelas enfrentadas pela população negra como, por exemplo, moradia, trabalho, educação 

e saúde. Além das notícias, os jornais constavam como instrumento de denúncia contra a 

segregação racial existente nos atos de impedimento de o negro frequentar lugares como 

escolas, hotéis, clubes, cinemas, igrejas e até mesmo praças públicas. As denúncias relatadas 

nos jornais em circulação representavam um passo significativo para a conquista de direitos 

humanos por parte daqueles que, até então, eram denominados como homens sem almas 

(DOMINGUES, 2007). 

Ao nosso ver, notícias referentes à comunidade negra representam um avanço 

significativo na luta pela conquista de direitos dos africanos e afrodescendentes. Em 1930, 

diante das conquistas jornalísticas, é criada a Frente Negra Brasileira. O Teatro Experimental 

do Negro, fundado em 1944 e comandado por Abdias Nascimento, representou outro espaço de 

lua do movimento. O próprio Abdias Nascimento define o objetivo e formação do grupo: 

A proposta original era formar um grupo teatral constituído apenas por atores negros, 

mas progressivamente o TEN adquiriu um caráter mais amplo: publicou o 

jornal Quilombo, passou a oferecer curso de alfabetização, de corte e costura; fundou 

o Instituto Nacional do Negro, o Museu do Negro; organizou o I Congresso do Negro 

Brasileiro; promoveu a eleição da Rainha da Mulata e da Boneca de Pixe; tempo 

depois, realizou o concurso de artes plásticas que teve como tema Cristo Negro, com 

repercussão na opinião pública. (NASCIMENTO, 1968, p. 193-2011) 

 

Mais adiante, o período do golpe militar no Brasil, assim como em outros países do Cone 

Sul (Argentina, Uruguai, Paraguai e Chile), trouxe a repressão a quaisquer formas de lutas por 

garantias de direitos e dignidade humana. As pessoas que agiam contra o regime eram 

consideradas subversivas, perseguidas e até mesmo assassinadas. Todas as instituições foram 

terrivelmente monitoradas durante a tormenta. O movimento negro é um exemplo disso. De 

acordo com Gonzalez, o golpe militar de 1964 foi responsável por erguer uma barreira que 



42 

obstaculizou a construção de uma democracia, pois, “como é frequente na história brasileira, 

quando surgem os movimentos relacionados à organização popular, os setores dominantes 

encontram formas de neutralizá-los” (GONZALEZ, 2020, p. 113). 

Ainda assim, no período entre as ditaturas do Estado Novo e o golpe militar de 1964, o 

movimento negro ressurge com mais vigor. Segundo Guimarães (2002, p. 88), essa força se 

deu: 

Primeiro, porque a discriminação racial, à medida que se ampliavam os mercados e a 

competição, também se tornava mais problemática; segundo, porque os preconceitos 

e os estereótipos continuavam a perseguir os negros; terceiro, porque grande parte da 

população ‘de cor’ continuava marginalizada em favelas, mucambos, alagados e na 

agricultura de subsistência. 

 

Sendo assim, de acordo com o autor, a negação de direitos, atrelada à marginalização 

durante a ditadura, somente se acentuou. O movimento agora precisava reunir mais forças 

depois de ter passado por um período de mão de ferro. Apenas em 1978 o grupo passou a se 

reorganizar e agir de forma mais sistemática com a fundação do Movimento Negro Unificado 

(MNU). Influenciado por lutas externas, como as lutas pelos direitos civis dos negros nos 

Estados Unidos da América e o movimento de libertação dos negros africanos em Guiné-Bissau, 

Moçambique e Angola, o MNU se fortalecia internamente. Ele levantou a bandeira pela luta 

antirracista, tendo como foco o combate ao preconceito pela cor da pele ou origem africana. 

Com foco no combate ao racismo, o MNU se transforma em Movimento Negro Unificado 

contra a Discriminação Racial (MNUCDR), considerado o maior avanço político realizado pelo 

negro contra o racismo no Brasil até então. Gonzalez (2020) aponta os momentos importantes 

que levaram à formação do MNUCDR: 

[...] tortura e o assassinato de um operário negro, Robson Silveira da Luz por policiais 

do 44° Distrito Policial, de Guaianazes, na noite de 28 de abril de 1978 (‘Eles me 

privaram da dignidade’, repetiu Robson em seu leito de morte), e a exclusão de quatro 

adolescentes negros do time de vôlei do Clube Tietê, por causa de sua cor (divulgada 

pela imprensa de São Paulo em 17 de maio de 1978) [...]. (GONZALEZ, 2020, p. 114-

115). 

 

O MNUCDR precisava então mostrar a que veio e, como primeira ação, convocou uma 

manifestação em 7 de julho de 1978, no Viaduto do Chá, município de São Paulo, reunindo 

milhares de negros em combate ao racismo. Logo após o evento, em 1979, no município de 

Caxias, Rio de Janeiro, o MNUCDR promove o primeiro Congresso Nacional do Movimento 

Negro, no qual, dentre outras mudanças, promoveu-se a volta para o antigo nome da entidade, 

Movimento Negro Unificado (MNU). De acordo com Domingues (2007) as ações projetadas 

pelo MNU tinham por objetivos: 



43 

[...] desmistificação da democracia racial brasileira; organização política da população 

negra; transformação do Movimento negro em movimento de massas; formação de 

um amplo leque de alianças na luta contra o racismo e a exploração do trabalhador; 

organização para enfrentar a violência policial; organização nos sindicatos e partidos 

políticos; luta pela introdução da História da África e do Negro no Brasil nos 

currículos escolares, bem como a busca pelo apoio internacional contra o racismo no 

país (DOMINGUES, 2007, p. 114. Grifos nossos). 

 

De acordo com o autor, entre as diversas reinvindicações elaboradas pelo MNU estavam: 

o combate à discriminação racial, as questões do desemprego ou subemprego, a luta por creches 

para essa população, a construção de moradias e a obrigatoriedade do ensino da História da 

África e do Negro nos currículos escolares. 

O movimento negro entende que a educação é uma arma poderosa no combate ao 

racismo. Para isso, seria necessária a inserção da História Africana e Afrodescendente nas 

escolas, estampada “com proposições fundadas na revisão dos conteúdos preconceituosos dos 

livros didáticos; na capacitação de professores[...]; na reavaliação do papel do negro na história 

do Brasil” (DOMINGUES, 2007, p. 115), uma vez que a história até então contada não 

representava a comunidade negra; ao contrário, ela perpetuava o racismo através do culto ao 

branqueamento e da deturpação da realidade. A própria criação da Lei n° 10.639/2003, que 

torna obrigatório o ensino da História e Cultura Africana e Afro-brasileira, é a materialização 

dessa luta, a qual deixou um legado imensurável aos afrodescendentes do país. 

Há de se considerar que o MNU foi construído em meio a uma dinâmica de bastante 

instabilidade. As estratégias foram de sucessivos recuos e avanços. Produto das resistências 

anteriores, tais como as lutas individuais, ou até mesmo os quilombos, o Movimento Negro 

Unificado levanta no país a discussão sobre a existência e a propagação do racismo, ao mesmo 

tempo em que reivindica o empoderamento do negro em todos os setores da sociedade. 

Ressaltamos que as conquistas obtidas pelo movimento negro são de extrema importância, por 

impedirem que a situação tivesse sido ainda mais caótica para os afrodescendentes; entretanto, 

a discussão a respeito do racismo está distante de acabar, já que a sociedade atual é o reflexo de 

séculos de opressão, perseguição e negação de direitos humanos à população negra. Desta 

forma, o reconhecimento do movimento negro na luta antirracista representa uma garantia ao 

direito à dignidade humana através da conservação da memória não só da população negra, mas 

de todo o povo brasileiro. É preciso lembrarmos e ensinarmos sobre isso, a fim de que possamos 

superar a desigualdade racial ainda bastante evidente. 

Será que a comunidade escolar conhece o MNU, bem como suas lutas e conquistas? Ou 

será que ainda caminhamos em um ensino cartilhado que folcloriza a história africana, 

resumindo ela apenas ao dia 20 de novembro, com comemorações pontuais? Essas perguntas, 



44 

embora de difíceis respostas, encontram no dia a dia da sociedade brasileira algumas respostas. 

A própria estrutura social demonstra quais pilares sustentam as elites do país. As diferenças 

sociais e econômicas entre brancos e negros na sociedade brasileira atual respondem o quanto 

precisamos avançar no sentido da construção de uma educação brasileira antirracista. 

Assim, das diferentes formas de racismo durante o período colonial, trazemos em um 

primeiro momento o racismo estrutural, que está intimamente ligado ao mito da democracia 

racial, distribuído astuciosamente em diversos discursos.  

Nesse contexto, embora tenhamos avançado com a promulgação da Constituição 

Federal de 1988, cujo artigo 5° repudia qualquer forma de discriminação ao afirmar que: “Todos 

são iguais perante a lei, sem distinção de qualquer natureza, garantindo-se aos brasileiros e aos 

estrangeiros residentes no País a inviolabilidade do direito à vida, à liberdade, à igualdade, à 

segurança e à propriedade[...]” (BRASIL, 1988, p. 24). Todavia, esse artigo está longe de se 

concretizar para milhares de brasileiros afrodescendentes, pois, mesmo após 130 anos de 

abolição da escravatura, o racismo se materializa em nossa sociedade por meio da segregação 

social, racial, política, educacional etc. 

As afirmações apontadas foram confirmadas pelo Instituto Brasileiro de Geografia e 

Estatística (IBGE) em 2019,5 cujos dados continuam a escancarar o racismo no Brasil. Em 2018, 

segundo a pesquisa, tivemos uma taxa de homicídio de 98,5% de pretos e pardos, e 34,0% de 

brancos. Em cada favela encontramos um negro assassinado – algumas vezes, cometidos por 

policiais que representam o próprio Estado racista. Tornou-se habitual a investida policial 

violenta no país, pois, segundo a história segregacionista que se encontra inclusive em livros 

didáticos, negros são tratados como “bandidos” simplesmente por viverem em regiões 

periféricas, pagando com a própria vida sua condição à margem da sociedade, advinda do 

                                                           
5 De acordo com dados da Pesquisa Nacional por Amostra de Domicílios (PNAD), 42,7% dos brasileiros se 

declararam como brancos, 46,8% como pardos, 9,4% como pretos e 1,1% como amarelos ou indígenas. Embora 

sejamos a maior parte da população brasileira (56,2%), somos quem mais sofre com a desigualdade de direitos. 

Na última atualização de dados apresentados pelo IBGE a respeito das desigualdades sociais em 2018, foram 

apresentadas distorções gigantescas entre brancos e pardos / pretos. Na área referente ao mercado de trabalho, 

verificou-se que dos cargos gerenciais espalhados pelo país, 68,6% encontravam-se ocupados por pessoas 

brancas e apenas 29,9% por pessoas negras ou pardas. Por sua vez, a taxa de subutilização é de 18,8% de brancos 

contra 29% de pretos e pardos. A pesquisa demonstrou, ainda, que 32,9% de negros e pardos encontravam-se 

abaixo da linha de pobreza, ou seja, com renda inferior a U$ 5,50, enquanto 15,4% de pessoas brancas.  Mesmo 

no Legislativo (em todos os níveis), muitas vezes as pessoas negras passam a ser vítimas de perseguição e morte, 

pois, como atualmente se configura, não se admite que haja visibilidade negra, porquanto não interessa o negro 

como protagonista, já que seu lugar deve permanecer como o do anonimato. 

 

 

 



45 

reverberar do discurso fascista propagado em telejornais policiais de que “bandido bom é 

bandido morto”. Podemos observar nas entrelinhas, ainda hoje, o discurso racista formalizado 

por Gobineau. 

Os dados numéricos não são fantasiosos, representam vidas reais, a exemplo de Marielle 

Franco. Formada em Sociologia (PUC-Rio) e mestre em Administração Pública (UFF), a jovem 

negra foi eleita vereadora do Rio de Janeiro pelo Partido Socialismo e Liberdade (PSOL) em 

2016, tendo sido assassinada por ser ativista da luta contra o racismo e a desigualdade de 

direitos. Assim como Marielle, negra, mulher, feminista, pobre, criada na favela e lésbica, seus 

pares são assassinados cotidianamente sem quaisquer explicações. Entretanto, a morte de 

Marielle jamais cairá no esquecimento para muitos de nós; ao contrário, ela transformará a 

história da comunidade em dias melhores para negros e brancos do país e de todo o mundo.6 

Os dados expostos pelo IBGE nos levam a concluir que o racismo estrutural no Brasil 

deixou sequelas de difícil reparação, tanto que 

[o] racismo não pode figurar na condição de coadjuvante das análises sociais em uma 

sociedade em que a escravidão foi um dos maiores sistemas de “gastar” gente que a 

humanidade viu em funcionamento. Não se pode atenuar a importância da influência 

que a escravidão brasileira impôs sobre os padrões culturais, envolvendo questões de 

ordem econômica, jurídica, política, religiosa ou, mesmo, sexual (VIEIRA, 2019, p. 

78). 

 

Lamentavelmente, a despeito das robustas estatísticas há décadas propagadas, o Brasil 

prefere não enxergar o racismo estrutural e, assim, procura justificativas que levam à falsa 

percepção da existência de uma sociedade igualitária e não racista. 

Essa justificativa se fundamenta, de acordo com Munanga (2015), no mito da 

democracia racial. O autor aponta duas parcelas da sociedade que negam a existência do racismo 

no Brasil atual: a primeira delas defende que vivemos em uma “sociedade altamente mestiçada, 

onde os indícios da discriminação devem ser buscados nas diferenças socioeconômicas e não 

nas diferenças raciais, pois ‘não têm mais raças no Brasil” (MUNANGA, 2015, p. 4), parcela 

desse grupo representada por autores como Peter Fry e Ali Kamel (2006) – este último teve seu 

livro Não somos racistas bastante vendido. Os estudos desses autores criticam as ações 

afirmativas, pois, segundo eles, o racismo não é suficientemente importante para a criação de 

políticas reparadoras. 

                                                           
6 A importância da crítica ao racismo estrutural envolve dimensões internacionais, não só porque o escravagismo 

estendeu-se pelas Américas, mas também porque o racismo estrutural é fenômeno ubíquo. Exemplo disso foi um 

outro episódio de assassinato de negros, a morte de George Floyd no estado norte-americano de Minnesota. O 

homicídio criou uma corrente por justiça em todo o mundo com o slogan Vidas Negras Importam: os negros 

americanos criaram o movimento antirracista em resposta ao crime ocorrido, o qual teve grande repercussão e 

apoio no Brasil. O acusado pelo crime, o ex-policial Derek Chauvin, foi condenado a 22 anos e meio de prisão. 



46 

A segunda parcela, para Munanga (2015), é formada por políticos, ativistas e midiáticos 

que defendem a essencialidade do ser humano como espécie diferente dos outros animais graças 

à sua racionalidade e, por isso, dotados de uma natureza comum e igual; portanto, com os 

mesmos direitos, independentemente de raça, etnia, cultura ou religião. Representam um 

antirracismo de igualdade e, segundo esse grupo, as políticas públicas devem ser universalistas, 

sob pena de dividir a população. Continuam afirmando que as políticas de reconhecimento das 

identidades raciais poderão pôr em desequilíbrio a ordem nacional e a identidade do país. Aqui 

encontram-se as concepções que fundamentam, por exemplo, o slogan de Jair Messias 

Bolsonaro, ex-presidente do Brasil: “Deus acima de tudo, Brasil acima de todos!” Por trás dessa 

frase encontram-se valores que injetam no seu plano de governo os ideais da democracia racial, 

invisibilizando a luta negra e a tratando muitas vezes com desdém. De acordo com o jornal 

Estado de Minas, em matéria veiculada em 08 de maio de 2019, Jair Bolsonaro afirmou em 

entrevista a um programa de televisão que o racismo "é uma coisa rara" no país, revelando o 

descrédito das diferenças sociais entre negros e brancos.  

O posicionamento do presidente representa a externalização do mito da democracia 

racial apontado por Munanga (2015). O mito está associado à “ideologia de dominação racial”, 

com o objetivo de ocultar o quadro de desigualdades raciais no Brasil oriundas da escravidão. 

Trata-se de “um sistema de ideias que, ao mesmo tempo, reproduz a lógica de dominação do 

capital sobre o trabalho e oferece suporte científico para legitimar as ações decorrentes de tal 

lógica" (FARIA, 2004, p. 19). Por isso, Hasenbalg (1979, p. 246) aponta que: 

Num certo sentido, a sociedade brasileira criou o melhor dos dois mundos. Ao mesmo 

tempo que mantém a estrutura de privilégio branco e a subordinação não branca, evita 

a constituição da raça como princípio de identidade coletiva e ação política. A eficácia 

da ideologia racial dominante manifesta-se na ausência de conflito racial aberto e na 

desmobilização política dos negros, fazendo com que os componentes racistas do 

sistema permaneçam incontestados, sem necessidade de recorrer a um alto grau de 

coerção. 

 

Gonzalez (2020) acrescenta à discussão a denúncia de outra ideologia segregacionista 

que, junto à política de branqueamento da população, também tentou justificar a marginalização 

e racismo com relação às pessoas escravizadas recém-libertas. Segundo ela, a formação da 

sociedade brasileira foi marcada pelo proveito do branco às expensas do negro. Nessa denúncia 

feita por Gonzalez, a discussão sobre raça se confundia com a questão econômica, e, portanto, 

capitalista, que tem foco na exploração das minorias raciais, dividindo, assim, o operariado. O 

racismo, nesse sentido, relaciona-se à cor da pele e à origem africana, encontrando-se 

intimamente ligado ao poder aquisitivo das pessoas. Logo, devido à sua condição racial, as 

pessoas negras seriam as mais pobres. 



47 

Um dos grandes problemas da abolição da escravidão foi a ausência de discussão e 

reflexão sobre o fenômeno. Como resultado, a história do Brasil deixou uma grande lacuna a 

ser explicada criticamente, a qual corrobora o racismo enquanto ideologia europeia ratificante 

do discurso acerca da suposta inferioridade negra. Essa lacuna acarretou um dos maiores 

discursos que sustentam o racismo no Brasil: o da naturalização da problemática do negro, da 

desigualdade racial que chega ao auge com o fenômeno da democracia racial. 

Então, mesmo passados quatrocentos anos de escravidão e 132 anos de abolição da 

escravidão, a população negra permanece vivendo, em sua maioria, em condições de altíssima 

vulnerabilidade social e, o que é pior, sendo marginalizada pelo próprio Estado. Essa situação 

reforça a importância da discussão e continuidade do tema como dívida para com essa parcela 

de nossa sociedade. Por isso, a educação em direitos humanos não pode fugir ao debate, uma 

vez que ela se reveste de metodologias ativas, enxergando o indivíduo como sujeito construtor 

de sua história.  

 

2.4 Educar em direitos humanos contra o racismo e a favor da democracia 

 

Discutir o passado constrói pontes para engendrar um futuro melhor para todos. Rever 

a história nos impulsiona a desfazer mitos criados em alguma ocasião, com finalidade certa. 

Sendo assim, revisitar a história do Brasil e seu processo de colonização é uma dívida que a 

sociedade brasileira possui para todos os africanos aqui trazidos e seus afrodescendentes. Para 

(re)visitarmos o nosso passado sombrio, precisamos, necessariamente, recorrer a contribuições 

da educação em direitos humanos e antirracista sob um viés problematizador, para que não 

sejamos mais uma vítima ou reprodutores das ideologias dominantes europeias. 

Declaramos isso porque a contemporaneidade ainda se encontra corrompida pelo 

passado escravocrata. As ações do governo brasileiro passado criaram projetos semelhantes 

àqueles de Estados antidemocratas que se voltam para a retirada de direitos, como perseguição 

a ativistas e o negacionismo quanto ao racismo. Por exemplo, as propostas antidemocráticas se 

fundamentaram no Projeto de Lei n° 196 /2016, mais conhecido como Escola sem Partido, cujo 

conteúdo principal é a proibição de qualquer discussão ideológica por parte de professores nas 

escolas de todo o país. 

Afinando-se às orientações desse projeto de lei, as afirmações de Damares Regina Alves, 

ex-ministra da Mulher, da Família e dos Direitos Humanos do Brasil, também apresentavam 

juízos de valores que contrastam com uma educação em direitos humanos laica e republicana, 



48 

verdadeiramente inclusiva. Suas declarações emergiam no sentido de vetar o discurso 

envolvendo a proibição do debate de questões de gênero e do direito contraceptivo das 

mulheres, tal como expresso através de seu famoso bordão “meninas vestem rosa e meninos 

vestem azul”. Tratava-se de um cenário político no qual prevalecia uma educação excludente e, 

consequentemente, racista – racista porque se não havia espaço para a discussão das relações 

étnico-raciais, também não havia espaço para o antirracismo, pois, como falado anteriormente, 

o governo brasileiro passado sustentava-se no discurso do mito da democracia racial, 

relacionado, epistemologicamente, a uma visão conservadora sobre as relações étnico-raciais. 

A partir da discussão de Benevides ao situar a tensão dos direitos humanos pelas razões 

estruturais, podemos verificar o paradoxo entre o Estado Democrático de Direito brasileiro e o 

retrocesso das políticas de direitos humanos. Segundo a autora: 

Nenhum outro tema desperta tanta polêmica em relação ao seu significado, ao seu 

reconhecimento, como o de direitos humanos. É relativamente fácil entendermos e 

lutarmos por questões que dizem respeito à cidadania, à ampliação da cidadania [...] 

insisto que dificilmente um tema já venha carregado de tanta ambiguidade, por um 

lado, e deturpação voluntária, de outro [...]. É bom lembrar também que, nas 

sociedades democráticas do chamado mundo desenvolvido, a ideia, a prática, a defesa 

e a promoção dos direitos humanos, de uma certa maneira, já estão incorporadas à vida 

política. Já se incorporaram no elenco de valores de um povo, de uma nação. Mas, 

pelo contrário, é justamente nos países que mais violam os direitos humanos, nas 

sociedades que são mais marcadas pela discriminação, pelo preconceito e pelas mais 

variadas formas de racismo e intolerância, que a ideia de direitos humanos permanece 

ambígua e deturpada (BENEVIDES, 1998, p. 32) 

 

Dito isto, munimo-nos da educação em direitos humanos para uma reflexão crítica e de 

resistência. Sendo assim, o discurso acerca da importância da educação em/para os direitos 

humanos como bandeira antirracista torna-se de fundamental importância para a luta em torno 

da causa da população negra do país. Concordamos com os dizeres de Zenaide (1999) sobre a 

necessidade de se educar para que as atrocidades do passado não mais se repitam: 

O genocídio dos povos originais, o sequestro, o tráfico e a escravização dos africanos 

têm se constituído em práticas de dominação imperial desde a América Pré-

Colombiana gestando mentalidades excludentes, racistas e autoritárias que se 

encontram presentes na cultura e nas práticas sociais e institucionais. No Brasil não 

foi diferente, foram mentalidades que atravessaram os 322 anos de Colônia, os 67 anos 

de Império e os 123 anos de República. Com 358 anos de escravidão negra e 29 anos 

de ditadura militar no Brasil, nós brasileiros, assim como outros países da América 

Latina, entendemos o que é sentir na carne e na alma repassada a convicção da 

necessidade de se educar para o nunca mais como uma dimensão da Educação em 

Direitos Humanos (ZENAIDE, 1999, p. 31). 

 

O “nunca mais” envolve o processo de silenciamento no qual foram vítimas a cultura e 

a história africana e afro-brasileira. Todo o período colonial foi escancaradamente deturpado 



49 

pela educação brasileira, aflorando o racismo nas páginas dos livros didáticos e paradidáticos e 

até mesmo nas metodologias educacionais empregadas. 

Educar em direitos humanos numa perspectiva antirracista é realizar um exercício de 

olhar para a nossa história, problematizando as desigualdades, refletindo sobre o espaço 

destinado à população negra, questionar a visão eurocêntrica e (re)pensar nossas práticas 

pedagógicas. Exige processos metodológicos, incluindo a linguagem de processos 

participativos que consideram as pessoas como sujeitos e não objetos. O processo entre 

educador e educando é um processo horizontal: se a educação em/para os direitos humanos 

ocorre num ambiente democrático, as políticas públicas devem também revestir-se de 

democracia. Não há uma imposição de conhecimentos, tão pouco valorização de um saber em 

detrimento de outro; o estudo acontece de forma democrática. Trata-se de uma relação de troca 

de conhecimentos, empíricos ou não, na qual o professor ao mesmo tempo em que transmite 

conhecimentos, também aprende com o estudante. 

Este capítulo apresentou todo o processo histórico para além das narrativas 

europeizadas, mostrando o processo de luta e conquistas do movimento negro, desde as formas 

de resistência negra, individual ou coletiva. Nesse contexto, sendo fruto do movimento negro, 

a Lei n° 10.639/2003 traduz mais uma conquista do educar em direitos humanos antirracista.  

Educar em direitos humanos parte do princípio da necessidade, do respeito tanto às 

igualdades como às diferenças, considerando-se os direitos indivisíveis, históricos e universais. 

Ao tratarmos da educação em direitos humanos sob o olhar de uma educação antirracista, a 

história do movimento negro não é um conteúdo apartado; ao contrário, faz parte de uma relação 

intrínseca e inseparável, pois toda educação promotora dos direitos humanos deve ser 

antirracista, reconhecendo o direito a ser cultural e etnicamente diferente como uma das direções 

do direito humano, respeitando-se, assim, a autodeterminação dos povos e abominando 

quaisquer formas de discriminação. 

Em um país marcado pelo racismo, enaltecer a história dos invisibilizados por meio da 

obrigatoriedade do ensino da História e Cultura Africana e Afrodescendente como ação 

reparadora, é um direito que concorre para a própria dignidade de toda a humanidade. Direito 

este que não pode mais ser vilipendiado por qualquer regime déspota como a escravidão. 

Resistir é a palavra, e persistir a ação em tempos difíceis. É no chão da escola que podemos 

modificar a cultura racista impregnada no Brasil. O empoderamento de professores e estudantes 

pela apropriação cultural africana é o que abordaremos adiante. 

 

  



50 

3. RACISMO E EDUCAÇÃO ANTIRRACISTA EM DIREITOS 

HUMANOS NA ESCOLA PÚBLICA 

 

 

Este capítulo desenvolve um diálogo sobre a relação entre racismo escolar e educação 

antirracista em direitos humanos nas escolas públicas, em termos de cultura escolar. 

Compreendemos que a escola tem uma cultura própria, que orienta as práticas cotidianas e 

transparece nos documentos por ela produzidos. Ora, essa cultura não escapa às determinações 

do racismo estrutural, mas ganha, na escola, expressões únicas, associadas a dispositivos como 

o currículo, o PPP, a formação e a prática de suas e seus docentes. Neste capítulo tratamos do 

racismo e de sua contraposição através da construção de direitos humanos de uma educação em 

direitos humanos antirracista, para a valorização da diferença identitária e da diversidade 

cultural por meio da Lei n° 10.639/2003, de modo a preparar o que, no capítulo seguinte, 

trataremos de discutir quanto à mesma contraposição naqueles dispositivos referidos. 

Neste capítulo, portanto, perguntamo-nos: por que é em geral tão difícil imergir a cultura 

escolar no debate sobre o racismo e sua superação, inclusive nas práticas educacionais? Por que 

os conteúdos, problemas e respostas associados à cultura e à história da África e de seus 

descendentes no Brasil carecem de uma lei para serem cogitados por quem trabalha na escola? 

Como, diante da invisibilidade ou caricatura com que tais temas continuam muitas vezes a ser 

tratados pela cultura escolar, a educação em direitos humanos dispõe-se a oferecer diretrizes e 

estratégias de contraposição e resistência ao racismo? 

 

3.1 Uma inacabada construção discursiva em torno dos direitos humanos antirracistas 

 

 

Quando tratamos de normas importantes na característica histórica que diz respeito à 

evolução das conquistas quanto aos direitos humanos antirracistas, nesse processo encontra-se 

os caminhos para elaboração da Lei n° 10.639/2003 e sua implementação. É preciso ter em 

mente que os direitos humanos são atemporais e alocais, ou seja, não se limitam no tempo nem 

no espaço; ao contrário, adaptam-se a cada momento histórico e às lutas locais revestindo-se de 

singularidades e, ao mesmo tempo, de homogeneidade. 

As singularidades são representadas pelas lutas internas das minorias, as quais não 

possuíam voz e visibilidade de seus direitos. Nesse grupo encontra-se a comunidade negra, que 

durante séculos foi vítima do processo de encarceramento e escravização de sua cultura e 



51 

história. Por outro lado, quando falamos de homogeneidade dos direitos humanos, estamos nos 

referindo aos direitos essenciais a todos os seres humanos em virtude de suas demandas para a 

sobrevivência, tais como alimentação, saúde, moradia etc. Acontece que as correntes 

universalistas dos direitos humanos, ao considerarem os direitos como globais e essencialmente 

da natureza humana, deixam de considerar a construção da sociedade capitalista, na qual 

importam os interesses da classe social mais abastada, os quais em nada representam as 

demandas da classe trabalhadora, hierarquicamente inferior. Desta forma, ao se falar em 

universalismo dos direitos humanos deve-se, sobretudo, tratar em especial as particularidades 

locais para garantir não uma igualdade, mas, sim, a equidade numa sociedade desigual. 

Primeiramente, os direitos humanos não possuem limitação de espaço; caso assim o 

fossem, deixariam de ser um direito e se tornariam um privilégio de alguns em detrimento de 

outros. Tornar-se-iam um instrumento de segregação e discriminação, mas nunca um direito – 

que dirá um direito humano! Sendo assim, a noção de direito humano ultrapassa barreiras 

mercantis, fronteiras políticas ou obstáculos geográficos para chegar a todos, 

independentemente de religião, cultura ou origem. Por isso, os direitos humanos são encarados 

como um compromisso internacional, de modo que todos os países devem respeitá-los sob pena 

de responderem perante a Corte Internacional de Direitos Humanos7. 

Como lembra ainda Hunt (2009), o processo de elaboração dos Direitos Humanos 

realmente foi fruto de uma invenção, um fenômeno necessário para a vida em comum: no 

contexto do século XVIII, o absolutismo e a aristocracia negavam o próximo como seu 

semelhante. Homogeneidade e relação de poder vertical explicavam por que a comunidade 

negra não era reconhecida como humana. A partir das revoluções modernas (Francesa e de 

Independência dos Estados Unidos), ideais burgueses impulsionaram o discurso dos direitos 

humanos, passando a inserir na sociedade o debate em torno da igualdade, liberdade e 

fraternidade. Os indivíduos foram levados a enxergar o outro como seu semelhante, e, 

consequentemente, como sujeito de direitos. 

Romances começavam a incutir não apenas a questão do direito, mas, também, a 

reflexão sobre a autonomia das pessoas. A queda do Ancien Régime francês trouxe ideais de 

liberdade, igualdade e fraternidade, concorrendo para influenciar fortemente a mudança de 

pensamento. Com isso, o conceito de empatia nasce nesse novo universo, até então tão 

                                                           
7  A Corte Interamericana de Direitos Humanos tem sede em São José, capital da Costa Rica, e faz parte do Sistema 

Interamericano de Direitos Humanos. Ela é um dos três tribunais regionais de proteção aos direitos humanos, 

juntamente com o Tribunal Europeu de Direitos Humanos e a Corte Africana de Direitos Humanos e dos Povos. 

Sua primeira reunião foi realizada em 1979, na sede da Organização dos Estados Americanos (OEA), em 

Washington (EUA). 



52 

individualista. Tal entendimento demonstra claramente um dos fundamentos no qual se alicerça 

os direitos humanos: a empatia. Segundo Hunt (2009, p. 26): 

Mas, para que se tornassem membros de uma comunidade política baseada naqueles 

julgamentos morais independentes, esses indivíduos autônomos tinham de ser capazes 

de sentir empatia pelos outros. Todo mundo teria direitos somente se todo mundo o 

pudesse ser visto, de um modo essencial, como semelhante. A igualdade não era 

apenas um conceito abstrato ou um slogan político. Tinha de ser internalizada de 

alguma forma. 

 

Já no século XX, em meados da década de 1940, a humanidade avançou a respeito da 

discussão e na luta pelos direitos humanos, pois, a catástrofe ocasionada pela Segunda Guerra 

Mundial deixou sequelas para o planeta que jamais poderão ser esquecidas. Dessa forma, como 

solução reparadora, a Declaração Universal dos Direitos Humanos, de 1948, representou a 

expressão de novos tempos, de uma sociedade que, segundo Hunt (2009), teria em seu alicerce 

a empatia. A nova forma de enxergar o outro proporcionou o reconhecimento e aceitação de 

culturas diversas, sendo, pois, um importante avanço do reconhecimento de direitos de povos 

de origens diferentes das europeias. Dessa forma, falar sobre a empatia é trazer o 

reconhecimento do lugar do outro, da cultura do outro, exaltados naquele documento: 

[...] o desprezo e o desrespeito pelos direitos humanos resultaram em atos bárbaros 

que ultrajaram a consciência da Humanidade e que o advento de um mundo em que 

todos gozem de liberdade de palavra, de crença e da liberdade de viverem a salvo do 

temor e da necessidade foi proclamado como a mais alta aspiração do ser humano 

comum (UNICEF, 2021, online, grifos nossos). 

 

Entretanto, como dito, a grande discussão, hoje, ocorre sobre a efetivação desses 

direitos, escritos, porém não raramente desrespeitados. Além disso, há de se questionar por qual 

motivo a Declaração Universal dos Direitos Humanos não versa sobre os direitos das 

populações negra, indígena e de mulheres. Supõe-se que um dos motivos seria a falta de 

representatividade dessas minorias no período de sua proclamação, o que culmina atualmente 

na busca dos movimentos sociais pelo respeito a esses segmentos menos favorecidos. 

Ora, governos não podem ser absolutos, devendo haver limites impostos pelos direitos 

humanos em favor da humanidade, nessa direção e como consequência das piores guerras 

planetárias, a Declaração Universal dos Direitos Humanos representa o avanço significativo de 

direitos antes sequer notados. Por outro lado, apesar do avanço na legislação, décadas de 

desrespeitos aos direitos fundamentais não seriam corrigidas de uma hora para outra e por meio 

de um único documento. Embora tenha sido um passo importante, discute-se sobretudo, ainda 

hoje, a efetivação desses direitos. 

Com efeito, Klein (2020), seguindo a corrente universalista, compreende que a 

dignidade humana é eminente dos seres humanos, sobretudo por suas características, entre elas, 



53 

a de serem dotados de razão e sentimentos. Tais reflexões, surgidas após a Segunda Guerra 

Mundial, foram consolidadas na Declaração Universal dos Direitos Humanos. Essa ideia 

simplista dos direitos do homem, é atacada por Herrera (2008) afirmando que a Declaração não 

averiguou outros fatores, tais como o gozo desses direitos. Santos (2014) corrobora Herrera 

(2008) denunciando a ilusão monolitista dos direitos humanos. Segundo ele, a ilusão consiste 

em “[...] consiste em negar ou minimizar as tensões e até mesmo as contradições internas das 

teorias dos direitos humanos” (2008, p. 21). Nesse sentido, Santos argumenta que a Declaração 

Universal dos Direitos Humanos reconhece apenas dois sujeitos políticos: o indivíduo e o 

Estado, deixando por outro lado de considerar indígenas e quilombolas, por exemplo. “Assim, 

do ponto de vista das epistemologias do Sul, a Declaração não pode deixar de ser considerada 

colonialista” (HERRERA, 2008, p. 22). 

Caminhamos em sentido oposto ao de Klein (2020), e em consonância com Bobbio 

(1992), Herrera (2008) e Santos (2014), pois, na nossa concepção, essa argumentação produz 

uma escada de hierarquização de direitos, sobretudo o direito do ser humano de ter sua cultura 

reconhecida e sua origem respeitada. 

As ideologias universalistas formavam sobretudo as justificativas para o 

estabelecimento e perpetuação da escravidão, as quais consideravam o direito universal da 

espécie humana, apenas levando em consideração homem branco como espécie humana e o 

escravo sem alma. O Brasil possui um saldo bastante negativo com relação à história e à cultura 

indígena, africana e afrodescendente. Preocupamo-nos, então, se será possível corrigir 

futuramente esses atropelos gerados pela ausência de empatia.  

Norberto Bobbio (1992), em A era dos direitos, incrementa a discussão e o debate sobre 

origem e a destinação dos direitos, bem como a reafirmação de sua função atemporal e local. O 

autor subdividiu os direitos de acordo com o tempo e as necessidades de cada época, preferindo 

chamar de “gerações” dos direitos humanos. De acordo com Bobbio, os direitos evoluíram com 

o tempo, tendo sido os de Primeira Geração/Dimensão aqueles que correspondem à preservação 

da liberdade, isto é, ao não agir do Estado sobre o indivíduo – a sociedade estava cansada do 

controle estatal, almejando maiores liberdades. A Segunda Geração corresponde aos direitos 

sociais – o Estado seria responsável por fornecer assistência social aos necessitados, tais como 

saúde, educação, emprego e moradia. A Terceira Geração, por sua vez, concerne ao meio 



54 

ambiente não poluído. Atualmente, já se fala nos direitos de Quarta Geração, direcionados aos 

experimentos genéticos.8 

As contribuições de Bobbio (1992) convergem para a atemporalidade dos direitos, bem 

como sua extraterritorialidade e transnacionalidade. Se, por um lado, obtivemos avanços 

significativos nas conquistas de direitos, por outro concordamos com o autor quando ele 

demonstra que sua maior preocupação diz respeito não aos direitos humanos encontrarem sua 

positivação – pois essa fase já foi construída –, mas, sim, seu cumprimento. Aqui, então, 

trazemos a necessidade do cumprimento do direito à memória  que vem da África, bem como a 

valorização de sua história e cultura. Essa concretização, na nossa visão, passa pelo debate, 

educação, problematização, tolerância, mudanças de paradigmas e derrubada de culturas 

hegemônicas – ou seja, é precedida por reflexões críticas que só poderão ter início por 

intermédio de uma educação antirracista em direitos humanos. 

Embora a Declaração Universal dos Direitos Humanos tenha se estabelecido como 

marco principal da positivação de direitos, o documento não especifica claramente direitos de 

minorias vulneráveis como indígenas e negros. Para Santos, “a grande maioria da população 

mundial não é sujeito de direitos humanos. É objeto de discursos de direitos humanos” 

(SANTOS, 2014, p. 15). reconhece na Declaração apresenta uma hegemonia linguística que 

exclui as minorias. Paradoxalmente aos objetos dos direitos humanos, outros institutos 

normativos foram sendo instaurados como resposta a luta pela efetuação de direitos das 

minorias. 

Herrera (2008) realiza em seu livro uma discursão pertinente denunciando a visão 

tendenciosa e liberal em enxergar os direitos humanos apenas no plano jurídico, segundo o 

autor, “o trabalho conceitual sobre direitos humanos se converteu no desafio mais importante 

para o século XXI” (HERRERA, 2008, p. 14), ou seja, em tempos modernos há que se entender 

a redefinição conceitual dos direitos humanos, levando em consideração sobretudo de que os 

mesmos são fruto de lutas dos movimentos sociais. 

Sabemos que, a promoção de um discurso pelos direitos humanos antirracistas ainda está 

longe de se concluir. Entretanto, concordamos Herrera (2008) que é necessária a consolidação 

de despertar da valorização das lutas populares, tais como: identidades negras e 

afrodescendentes. Reconhecê-las, reparar os muitos erros históricos e produzir um corpo de 

                                                           
8 “Vale lembrar que já se fala numa quarta geração de Direitos Humanos, que são aqueles direitos que poderão 

surgir a partir de novas descobertas científicas, novas abordagens em função do reconhecimento da diversidade 

cultural e das mudanças políticas.” (BENEVIDES, 2013, p. 11) 



55 

representações e dispositivos que permitam revisar essa história coletiva é indispensável. Nesse 

sentido, conciliamos Santos (2014, p. 25): 

[…] A tensão entre direitos individuais e coletivos resulta da luta histórica dos grupos 

sociais que, sendo excluídos ou discriminados enquanto grupo, não podem ser 

adequadamente protegidos pelos direitos humanos individuais. As lutas das mulheres, 

dos povos indígenas, afrodescendentes, vítimas do racismo, gays, lésbicas e minorias 

religiosas marcam os últimos cinquenta anos de reconhecimento dos direitos 

coletivos, um reconhecimento sempre amplamente contestado e em constante risco 

de reversão. 

 

No caso da luta coletiva de afrodescendentes, a Lei n° 10.639/2003, ainda não se 

assimilou de modo suficiente, nas escolas públicas e particulares. Na próxima seção, 

apresentamos uma resposta à pergunta pela necessidade de uma lei que, problematizando 

desigualdades, preconceitos contra pessoas negras e afrodescendentes, propõe esse debate na 

vida da escola, ainda sofrendo resistências e silenciamentos. Parte desse processo de recusa do 

questionamento sobre o racismo estrutural na escola deve-se à cultura escolar, de que trataremos 

mais adiante. 

 

3.2 A importância da Lei n° 10.639/2003 para uma educação antirracista em direitos 

humanos 

 

 
No Brasil, muito se tem indagado sobre o porquê de os conteúdos, problemas e respostas 

associados à cultura e à história da África e de seus descendentes no Brasil carecerem de uma 

lei para serem cogitados por quem trabalha na escola. Já sabemos que um dos fatores a exigirem 

a edição de uma lei cujo conteúdo aborde a cultura africana nas escolas é a necessidade de 

fundamentar propostas pedagógicas numa educação antirracista em direitos humanos, que 

respeite as diferenças culturas no ambiente escolar. 

A escola é um espaço importante para o debate de direitos, tanto porque se de um lado, 

se situa inserida em uma sociedade racista, quanto porque, por outro, segundo Gomes (2003, p. 

170), ela “é [...] uma instituição em que aprendemos e compartilhamos não só conteúdos e 

saberes escolares, mas, também, valores, crenças e hábitos, assim como preconceitos raciais, de 

gênero, de classe e de idade”. Ela é, portanto, um espaço de disputas por formar mentalidades 

segundo valores ora mais, ora menos assumidos – que movimentos como o da “Escola sem 

Partido” se esforçam por negar, confirmando-se enquanto expressões de uma cultura racista e 

uma cultura escolar homogeneizadora, preconceituosa e conservadora. 



56 

É importante refletirmos que o pertencimento social não pode ser analisado como 

unicamente fundamentado na cor da pele. Esse é um processo complexo que perpassa também 

pelas condições socioeconômicas dos indivíduos, sobretudo culturais. Dessa forma não se 

apresenta estagnado no tempo, pois faz com que o indivíduo durante sua trajetória se veja em 

diferentes pertencimentos sociais. Mas é também irrefutável a constatação de que condições 

socioeconômicas e culturais são afetadas pelas origens raciais, em razão da história brasileira. 

Dois exemplos investigativos a seguir mostram como esse pertencimento étnico é problemático 

na escola. 

Muito embora se tenha falado em raça nos últimos anos, é evidente que a pergunta sobre 

como o estudante se identifica étnica e racialmente se encontra ausente na maioria das unidades 

escolares. E, quando o estudante é indagado, suas repostas – “bege”, “marrom”, “salmão”, “cor 

da pele”, “café com leite”, “clara” – não motiva a provocar reflexão para mudar essas expressões 

de racismo. Em pesquisa de mestrado, Oliveira (1994) constatou isso: os estudantes, ao serem 

indagados sobre o que é raça, ficavam atônitos, sem compreender sobre o assunto. Além de 

expressarem um momento do processo de aquisição de identidade racial e uma forma de 

percepção da complexidade dessas relações sociais, as dificuldades das crianças são também 

reflexo de um sistema de classificação racial extremamente ambíguo: essa conotação literal está 

presente também para os adultos. 

Em pesquisa sobre o fracasso escolar de meninos nas quatro primeiras séries do ensino 

fundamental, Carvalho (2005), constatou que o debate sobre raça não se tornou natural em um 

país miscigenado, e que os índices de evasão e repetência, em âmbito nacional, têm sido mais 

altos para as crianças do sexo masculino, em especial os meninos negros. Vê nisso um 

desmembramento de uma política do branqueamento, em vigor muitos anos na América Latina. 

Exemplo: a investigadora observou constrangimento ou indignação para as professoras brancas 

classificar as crianças como pardas ou pretas. A ideia mesma de classificar seus alunos por cor 

parecia desconfortável. 

Ora, na escola em que se respeitam as diversas culturas envolvidas, o professor tem um 

papel principal na quebra de paradigmas estabelecidos pelo saber hegemônico que foi 

europeizada desde o período da escravidão. Pensamos como Santos (2006, p. 316), quando 

afirma que “temos o direito a ser iguais sempre que a diferença nos inferioriza; temos o direito 

a ser diferentes sempre que a igualdade nos descaracteriza”. A Lei n° 10.639/2003 não nasceu 

da noite para o dia, ao contrário, percorreu um longo caminho para chegarmos até aqui, para o 

direito do negro à escola e para o direito ao reconhecimento de sua cultura como fundamento 

das bases culturais brasileiras – digna de reparação que leve não só negras e negros, mas todas 



57 

as pessoas a uma sociedade mais justa. Apoiado pela lei, um professor tem maior poder de 

enfrentamento do racismo estrutural na cultura escolar, portanto. 

Sabe-se que a luta por uma educação antirracista é uma conquista recente e ainda está 

longe de sua plenitude. Essa batalha envolve grandes marcos temporais de avanços e recuos, 

sobretudo episódios de torturas, assassinatos e perseguições. Desta forma, torna-se importante 

para a pesquisa definir uma linha do tempo dos marcos nacionais e internacionais que apontam 

para as políticas reparadoras, sobretudo com a publicação da Lei n° 10.639/2003. Para tanto, 

consideraremos aqui o fato de que não deve haver barreiras físicas ou burocráticas para a 

instituição de uma educação antirracista, e que essa educação, no Brasil, é correlata a uma 

educação em direitos humanos. Por isso, é possível associar essas temáticas na expressão 

“educação antirracista em direitos humanos”. 

Inicialmente, abordamos os compromissos internacionais que surgiram a respeito dos 

direitos humanos e necessariamente culminam no avanço das discussões do combate ao 

racismo, seus avanços e retrocessos, bem como sua relevância para as conquistas atuais. Como 

já debatido anteriormente, em Hunt (2009) nota que a criação dos direitos humanos foi um 

fenômeno necessário para a vida comum das pessoas. Conforme destaca Bobbio (1992), após a 

instituição dos direitos humanos, a grande problemática está na sua efetivação: já estamos 

socialmente repletos de normas, instruções e convenções que orientam quanto à existência dos 

direitos humanos, precisamos então, efetivá-los. Acrescemos, porém, que a Lei 10.639/03 é um 

exemplo do quanto leis específicas materializam leis ou compromissos gerais – do mesmo modo 

que a educação antirracista se associa à educação em direitos humanos (a ponto de que, num 

país como o Brasil, não é possível pensar numa sem a outra). 

Em harmonia com as teorias e normas dos direitos humanos, encontram-se as legislações 

e orientações nacionais. Estas, assim como as internacionais, também revelam preocupação com 

relação à efetivação dos direitos humanos. Como já dissemos, por exemplo, que a abolição da 

escravidão não representou efetivamente a emancipação do povo negro no Brasil; ao contrário, 

as pessoas desse grupo permaneceram na condição de pessoas escravizadas, senão de direito, 

mas de fato, pelo subemprego, desemprego ou baixos salários – numa sociedade em que salários 

maiores associam-se predominantemente à maior escolaridade. 

Verificamos, então, que a educação antirracista em direitos humanos poderá 

proporcionar a formação do debate sobre valores comuns e necessidades específicas, e a 

construção coletiva para a formação de sujeitos protagonistas, conscientes de sua cultura e 

tolerante com culturas diferentes. Dessa forma, os sujeitos empoderados apropriam-se de suas 

lutas e das demandas de seus semelhantes, internalizando valores e modificando atitudes. É na 



58 

educação antirracista em direitos humanos que reside a esperança de serem as normas gerais 

introduzidas de forma efetiva na sociedade – o que envolve conhecer e problematizar a 

desigualdade decorrente do racismo estrutural, que através dela também se reproduz. 

Historicamente, a Lei n° 10.639/2003 inscreve-se numa linha temporal que, associada a 

medidas internacionais, começa em 1960, quando a ONU organizou a Convenção relativa à 

Luta contra as Discriminações na Esfera do Ensino. Trata-se de um acordo que passa a vigorar 

no Brasil apenas em 1968. Sua criação fortalece o discurso pela luta antirracista em pleno 

regime militar, durante o governo Costa e Silva. Aprovado há sessenta anos, esse foi o primeiro 

e único tratado internacional juridicamente vinculante dedicado de modo exclusivo ao direito à 

educação. Dos 193 países existentes hoje, apenas 105 ratificaram essa Convenção, que no artigo 

1° traz seus pressupostos quanto a inibir qualquer ato de segregação, explicitando a categoria 

racial. Vejamos: 

Para os fins da presente Convenção, o termo ‘discriminação’ abarca qualquer 

distinção, exclusão, limitação ou preferência que, por motivo de raça, cor, sexo, 

língua, religião, opinião pública ou qualquer outra opinião, origem nacional ou social, 

condição econômica ou nascimento, tenha por objeto ou efeito destruir ou alterar a 

igualdade de tratamento em matéria de ensino, e, principalmente: a) privar qualquer 

pessoa ou grupo de pessoas do acesso aos diversos tipos ou graus de ensino; b) limitar 

a nível inferior à educação de qualquer pessoa ou grupo; c) sob reserva do disposto no 

artigo 2 da presente Convenção, instituir ou manter sistemas ou estabelecimentos de 

ensino separados para pessoas ou grupos de pessoas; ou d) de impor a qualquer pessoa 

ou grupo de pessoas condições incompatíveis com a dignidade do homem (UNESCO, 

2003, on-line). 

 

Sabemos que a escola, assim como outras instituições sociais, foi disseminadora da 

segregação e da elitização do ensino: 

Parte dessa desigualdade escolar entre os dois grupos só pode ser explicada pela 

existência de mecanismos intraescolares de discriminação que penalizam crianças e 

jovens negros, desestimulando-os a permanecer na escola ou a obter um rendimento 

adequado para seu sucesso escolar. Negros não só têm que lidar muitas vezes com 

piores condições econômicas e sociais, mas também com atitudes e processos 

fortemente discriminatórios (MULLER, 2010, p. 3). 

 

Assim, a Convenção se mantém atual, tornando-se ainda mais importante em tempos de 

desigualdade imposta pela Covid-19, quando se acentuam impactos deletérios (evasão, 

abandono etc.) sobre os mais vulneráveis. Nessa perspectiva, a UNESCO lançou em 2020 a 

campanha “Diga não à discriminação”, a qual tem por objetivo retomar os diálogos 

impregnados na Convenção. 

Como marco temporal direcionado especificadamente para combater o racismo, a ONU 

promoveu, em 1966, a assinatura da Convenção Internacional sobre a Eliminação de Todas as 

Formas de Discriminação Racial, ratificada pelo Brasil dois anos depois, em 1968. Esta 



59 

convenção representou a evolução do pensamento das categorias de direitos específicos, 

refletindo sobre a destinação de direitos aos mais vulneráveis. Ela retirava o caráter genérico de 

proteção a qualquer pessoa, destinando-a a um grupo minoritário, dentre eles, as crianças, os 

idosos e as pessoas vítimas de discriminação racial. 

De acordo com Piovesan (1998), a entrada de dezessete novos países africanos na ONU 

em 1960, juntamente com a Primeira Conferência da Cúpula dos Países Não Aliados, ocorrida 

em Belgrado, em 1961, e, ainda, o ressurgimento de discursos nazifascistas na Europa foram 

fatores determinantes para a criação da Convenção como forma de fortalecimento do combate 

à discriminação racial. Ainda segundo a mesma autora, o debate internacional sobre o direito 

entra num plano de especialidade, saindo da discussão genérica e passando a abordar direitos 

para determinados grupos minoritários. Nesse cenário destaca-se o surgimento dos direitos das 

mulheres, dos idosos e das crianças. 

A Convenção inicia o debate sobre os obstáculos enfrentados pela minoria9 negra, a qual 

sobrevive em condições de desigualdade social quando comparada às comunidades brancas. 

Sendo assim, o instrumento legal preceitua que medidas especiais visando assegurar o progresso 

a grupos raciais ou étnicos não serão consideradas discriminações raciais. Deste modo, o acordo 

impulsiona a tomada de políticas públicas para garantir a equidade entre os povos, a exemplo 

das políticas afirmativas. No caso da Lei 10.639/03, ela também pode ser compreendida pela 

mesma lógica: é necessário ressaltar um tema que, secularmente, foi invisível e, depois, 

silenciado. Destacar a história e a cultura da África tem por função, entre outras, afirmar – tal 

como fazem políticas de cotas, por exemplo – um espaço relevante para a negritude e a 

afrodescendência. 

Debruçamo-nos sobre o artigo 7° da Convenção sobre a Eliminação de Todas as Formas 

de Discriminação Racial, porquanto ele dialoga diretamente com nosso trabalho ao orientar que 

os Estados-partes deverão adotar medidas educacionais que visem a tolerância, o respeito para 

a construção da cidadania fundada no pilar da diversidade.  

O monitoramento e a avaliação do pacto são realizados de acordo com relatórios 

periódicos disponibilizados ao Comitê para a Eliminação da Discriminação Racial, formado por 

18 peritos eleitos pelos Estados-partes. Esse Comitê poderá elaborar sugestões ou fazer 

                                                           
9   Por “minoria” entendemos o que afirmam Young (2006, p. 181) – isto é, “grupos sociais cujas perspectivas 

provavelmente seriam excluídas das discussões [...]. Esses grupos constituem uma minoria relativamente 

pequena ou são social ou economicamente desfavorecidos, ou então o discurso político prevalecente é 

dominado por outras perspectivas” – e Sodré (2005, p. 1) – “minoria é uma voz qualitativa. [...] refere-se à 

possibilidade de terem voz ativa ou intervirem nas instâncias decisórias do Poder aqueles setores sociais ou 

frações de classe comprometidas com as diversas modalidades de luta assumidas pela questão social”. 



60 

recomendações aos Estados-partes. Saliente-se que a opinião do Comitê é dotada de força 

jurídica vinculante e alta força moral, pois os relatórios são encaminhados para a Assembleia 

Geral das Nações Unidas. Segundo Piovesan (1998), até o fim de 1994, 21 Estados-partes 

fizeram a declaração no sentido de aceitar a competência do Comitê para receber e considerar 

as comunicações individuais, nos termos da Convenção. Entretanto, o Estado brasileiro até hoje 

ainda não elaborou uma declaração para este fim o que ratifica sua posição intolerante quanto à 

existência do racismo. 

Outro marco importante na luta contra o racismo e consequentemente a evolução de uma 

educação antirracista, se consolidou com a Assembleia Geral das Nações Unidas em 1997, 

dentro da Resolução n° 52/111 sobre a Terceira Década de Combate ao Racismo e à 

Discriminação Racial. O artigo 28 dessa Resolução previa a convocação de uma “Conferência 

Mundial sobre o Racismo e a discriminação racial, a xenofobia e intolerância correlata”. 

Alves (2002) menciona as barreiras enfrentadas em nível mundial para a realização 

dessa conferência organizada pela ONU. Segundo o autor, um dos obstáculos encontrava-se no 

inconformismo e na comparação ao racismo do povo árabe em decorrência do Sionismo10. 

Somada à reivindicação árabe encontrava-se a rejeição dos países ocidentais a reparações 

motivadas pela escravidão no período colonial. Alves (2002) realiza uma retomada crítica e 

precisa de que a superação ao racismo não seria uma tarefa fácil. Prova disso foi o fato de 

diversos debates anteriores terem sofrido ataques: 

No que diz respeito a reuniões mundiais específicas contra o racismo, pior já ocorrera 

em 1978, quando, por motivos assemelhados, as delegações ocidentais se ausentaram 

em bloco, esvaziando as negociações da primeira conferência. E na segunda 

conferência, em 1983, os Estados Unidos, Israel e a África do Sul também se retiraram, 

sendo a Declaração final adotada por votação, de 101 contra 12 (o que significa que 

para esses 12 opositores, a Declaração de 1983 nunca foi reconhecida) (ALVEZ, 2002, 

p. 2004). 

 

Um grande impacto negativo para a Conferência de Durban foi a retirada dos 

representantes pelos Estados Unidos da América. Sob o comando do então presidente George 

W. Bush, essa saída, embora representasse para o movimento negro norte-americano um atraso, 

em nada lhe surpreendia. A postura dos Estados Unidos foi a mesma em outros protocolos 

internacionais, como a recusa do Protocolo de Kyoto, a do Tribunal Penal Internacional, a 

Convenção Internacional para o Controle de Armas Leves e os esforços para o estabelecimento 

de um regime de inspeções eficaz para a Convenção sobre Armas Biológicas. 

                                                           
10 Em 1897, surgiu o sionismo político idealizado por Theodore Herzl, que daria origem a uma organização sionista 

autônoma de grande porte, tendo por objetivo principal a formação de um lar nacional para o povo judeu na 

Palestina (CHEMERIS, 2009, p. 18). 



61 

Segundo Alves (2002),  a Conferência de Durban foi realizada em meio a um turbilhão 

de avanços e retrocessos nos diálogos realizadas pelos países que dela participaram. Por outro 

lado, quanto aos avanços, no que diz respeito em específico ao racismo, o autor considera 

satisfatórios os encaminhamentos abordados. O reconhecimento aos prejuízos ocasionados pela 

escravidão, bem como as recomendações para correções das disparidades ocorridas durante a 

colonização foram exemplos de progresso na luta contra o racismo. Segundo ele, a própria 

Declaração já faz menção à criação de ações afirmativas como políticas corretoras, 

medidas especiais para lograr representação apropriada nas instituições de ensino, na 

moradia, nos partidos políticos, nos parlamentos e no emprego, em particular em 

órgãos judiciais e policiais, no exército e outros serviços civis, o que, em alguns casos 

pode exigir reformas eleitorais, reformas agrárias e campanhas em prol da participação 

equitativa (artigo 108). 

 

Oportuno se faz destacarmos que a Conferência de Durban sozinha não dará conta de 

exterminar esse lado obscuro da história; ela apenas aponta os encaminhamentos, estes precisam 

fazer parte da cultura escolar. Ora, a inclusão obrigatória da história e cultura da África é, logo, 

uma medida prática que provê condições para que novas gerações – em especial aquelas que 

vão às escolas públicas – possam reconhecer o racismo e mergulhar nas suas raízes, enxergando 

seus desdobramentos na atualidade. 

Cabe, então, aos países signatários abraçarem aquilo que foi acordado e procurar 

cumprir, de forma mais satisfatória, o que fora acatado. Corroboramos Alves (2002), quando 

declara que, para alguns, o esforço realizado por aquela convenção 

[...] é pouco, sem dúvida, e cheio de precauções sem sentido para mentes que 

conhecem de perto o problema, às vezes na própria pele. Mas é o máximo que já se 

disse sobre um fenômeno crescente, cujas raízes profundas violam muito de frente o 

credo neoliberal vigente na globalização sem controles (ALVES, 2002, p. 2017). 

 

Conforme relatado anteriormente, a década de 1960 foi marcada pela preocupação das 

ONU quanto ao combate ao racismo, haja vista a necessidade de se rechaçarem as ideias de 

superioridade da raça branca propagadas pelo nazismo, bem como impedir que o Holocausto 

contra o povo judeu e outras minorias étnico-raciais voltasse a ocorrer no futuro. 

No Brasil, embora o movimento negro já figurasse na luta contra a discriminação racial 

– com foco na escravidão, culminando com a assinatura da Lei Áurea – o estopim para o 

surgimento de uma legislação antirracista ocorreu após o Hotel Esplanada, em São Paulo, 

recusar-se a hospedar uma artista mundialmente conhecida, a dançarina e coreógrafa norte-

americana Katherine Dunham, por razões de sua cor de pele. O episódio ocorreu em 1950 e 

repercutiu em nível nacional e internacional. 



62 

Diante disso, o deputado federal Afonso Arinos de Melo Franco, da União Democrática 

Nacional (UDN), logo tratou de enviar à Câmara dos Deputados projeto de lei que tornava 

contravenção penal a discriminação por raça ou cor, o qual foi rapidamente aprovado, 

sancionado e publicado em julho de 1951. Para se entender a importância histórica da Lei n° 

1.390/1951 – mais conhecida como Lei Afonso Arinos –, basta citar as palavras de  Nascimento 

(2003, p. 114-115) a respeito dela, num momento inicial: “representa mais um triunfo na grande 

campanha de libertação que vem se processando no Brasil e que pode ser considerado como 

uma segunda Abolição, tal o seu valor histórico”. 

Se por um lado a primeira lei antirracista no Brasil devesse ser comemorada como uma 

conquista de direito da população negra, por outro lado, por ser uma legislação penal coibidora, 

gerava entre alguns estudiosos um certo pessimismo quanto à sua aplicabilidade. O próprio 

Afonso Arinos assumiu a inefetividade dela: 

Ela tem eficácia, mas não tem funcionamento formal, porque é muito raro, raríssimo, 

que ela provoque um processo que chegue à conclusão judicial [...] A lei funciona 

mais em caráter, vamos dizer, social, tomado no sentido sociológico, do que em caráter 

jurídico [...] eu desejaria muito, tenho uma grande esperança de que ainda haja um 

julgamento judiciário, que fosse fechada uma casa ou demitido um funcionário de 

repartição que praticasse o delito (FRANCO, 1965, p. 184). 

 

A Lei Afonso Arinos apresentou alguns aspectos que contribuíram para o seu 

apagamento. Em primeiro lugar, o instrumento normativo foi elaborado por um deputado de 

oposição cuja atuação não representava o movimento negro. Nesse sentido, Bastide e Fernandes 

(1959, p. 312; 316) afirmam ter “a convicção de que a lei não foi feita para resolver os problemas 

dos negros, mas para salvar as aparências em face de um escândalo de grande repercussão”. O 

fracasso no combate ao racismo por intermédio da Lei Afonso Arinos, que não questionava o 

racismo estrutural nem apresentava um projeto de mudança dos alicerces do preconceito, é 

reforçado pelas seguintes palavras: 

As feridas da discriminação racial se exibem ao mais superficial olhar sobre a 

realidade social do país. A ideologia oficial ostensivamente apoia a discriminação 

econômica – para citar um exemplo – por motivo de raça. Até 1950, a discriminação 

em empregos era uma prática corrente, sancionada pela lei consuetudinária. Em geral, 

os anúncios procurando empregos se publicavam com a explícita advertência; ‘não se 

aceitam pessoas de cor.’ Mesmo após a lei Afonso Arinos, de 1951, proibindo 

categoricamente a discriminação racial, tudo continuou na mesma. Trata-se de uma lei 

que não é cumprida nem executada. Ela tem um valor puramente simbólico. Depois 

da lei, os anúncios se tornaram mais sofisticados que antes: requerem agora ‘pessoas 

de boa aparência’. Basta substituir ‘boa aparência’ por ‘branco’ para se obter a 

verdadeira significação do eufemismo. Com lei ou sem lei, a discriminação contra o 

negro permanece: difusa, mas ativa (NASCIMENTO, 2016, p. 97). 

 



63 

Sendo assim, os episódios de violação ao protagonismo negro continuam a se repetir 

desde a época da escravidão, pois quem melhor que o próprio negro para pensar em uma 

legislação que o proteja? Entretanto, inexistiam vozes negras no parlamento brasileiro, assim 

como inexistem nas escolas. 

Recorremos ao texto de Gonzalez (2020) para realizar uma analogia com o debate aqui 

levantado. A autora aborda justamente uma situação em que se homenageia figuras negras, mas, 

todavia, a voz é do homem branco.11 Por sua vez, quando uma negra se expressa, é taxada como 

mal-educada, e, dentre outros apelidos pejorativos, está a famosa frase ouvida por milhares de 

negros deste país: “Negro quando não caga na entrada, caga na saída” (GONZALEZ, 2020, p. 

76). Essa expressão, ecoada até hoje, muitas vezes nos corredores das escolas e impregnada na 

cultura escolar, está carregada de uma carga preconceituosa contra os negros. Suas entrelinhas 

demonstram aquilo que não se pode ler com a visão ocular, mas enxergar por meio da 

conscientização crítica. A leitura implícita demonstra o reconhecimento de uma suposta 

inferioridade do negro e, daí, a violação do direito à voz. Assim, ao refletirmos sobre o texto de 

Gonzalez (2020), percebemos que a Lei Afonso Arinos representou o branco a falar do/pelo 

negro, porque este supostamente não teria “competência” para falar de si mesmo.   

Na escola, esse fato repercute diariamente quando a maior parte dos negros que formam 

a sociedade racista precisam se negar para serem aceitos. Dessa forma são invisibilizados pela 

cultura dominante educacional que em seu dia-dia pode repelir, segregar e silenciar ao que vem 

da África. Nesse cenário torna-se imprescindível a necessidade da Lei n° 10.639/2003 para o 

combate a essas práticas racistas. 

Após esse período de debates e avanços no que se refere aos direitos dos negros, o Brasil 

passa por um momento turbulento imposto pelo golpe militar de 1964. O lapso temporal 

representou o retrocesso dos discursos quanto aos direitos humanos, cujo controle se dava 

através da repressão ao diálogo, da perseguição e da tortura e do assassinato de pessoas 

contrárias ao regime. Dentre as consequências da instalação de uma ditadura militar no país, 

encontram-se a suspensão dos direitos políticos, a repressão ao movimento estudantil, a 

dissolução do Congresso Nacional e a retomada da Lei de Segurança Nacional.  

Em resposta ao sombrio período ditatorial, o Brasil se organizou política e socialmente 

nos anos 1980, durante a redemocratização, para redigir um novo texto constitucional para o 

país, vigente até aqui. A Constituição Federal de 1988 em seu preâmbulo já preceitua a ideia de 

                                                           
11  O texto de Lélia Gonzalez, intitulado Racismo e sexismo na cultura brasileira, incrementa uma discussão a 

respeito da utilização da figura negra como processo de promoção pessoal por brancos, em nada respeitando a 

realidade histórica desse povo (GONZALEZ, 2020). 



64 

uma sociedade livre, democrática e igualitária. Além disso, a Carta Magna aponta os princípios 

nacionais e aqueles que regem nossas relações internacionais. Dentre os princípios nacionais, 

um grande avanço havido diz respeito ao princípio da Dignidade da Pessoa Humana, no artigo 

3°, incisos III e IV: 

III - erradicar a pobreza e a marginalização e reduzir as desigualdades sociais e 

regionais; 

IV - promover o bem de todos, sem preconceitos de origem, raça, sexo, cor, idade 

e quaisquer outras formas de discriminação (BRASIL, 2020, grifo nosso). 

 

Como é possível observar, constitui um dos objetivos da Constituição de 1988 lastrear 

políticas sociais, econômicas e culturais sem qualquer discriminação. A legislação 

proporcionou passos importantes na conquista de direitos. Entretanto, fundamentada numa 

igualdade genérica, ainda baseada numa concepção do direito universal, deixando de observar 

particularidades individuais e, assim como a Lei Afonso Arinos, a Constituição Federal de 1988 

estabeleceu um caráter punitivo à prática do racismo: “Art. 5º, XLII – a prática do racismo 

constitui crime inafiançável e imprescritível, sujeito à pena de reclusão, nos termos da lei” 

(grifo nosso). 

O referido artigo demonstra mais uma vez a visão do legislador em resolver a 

discriminação racial através do instituto do Direito Penal, presumindo que, desta forma, estaria 

quite com a dívida histórica e para com a população negra. Esqueceu-se o legislador que a 

mudança de pensamento necessita de ações educacionais multiculturais, fundamentadas na 

educação antirracista.  

Não negamos que a Constituição Federal de 1988 representa também um valioso avanço 

na implementação dos direitos humanos antirracista, mas ela peca em não tratar especificamente 

do direito das populações massacradas durante a colonização. Esse instrumento legal aponta 

para uma igualdade formal, considerando a questão do racismo como uma questão apenas 

criminal. Portanto, a Carta Magna ainda reproduz uma abordagem superficial do problema do 

racismo estrutural brasileiro, mesmo que avance significativamente ao admitir o preconceito. 

Após a promulgação da Constituição Federal do Brasil, outras conquistas normativas no 

combate ao racismo no Brasil foram obtidas. Não é a nossa intenção esmiuçar todo o arcabouço 

conteudista das referidas normas, mas também não poderíamos deixar de citá-las, pois, assim 

como outras, elas constituem os mecanismos que buscam construir um país onde a educação 

não seja mais culturalmente homogênea e sim multicultural.   

O que essa história mostra? A promulgação de diversos mecanismos como, por exemplo, 

a Lei n° 9.459/1997, que criminaliza a discriminação por etnia, religião e procedência nacional; 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Constituicao/Constituicao.htm


65 

a Lei nº 10.639/2003, que incluiu no currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da 

temática História e Cultura Afro-brasileira; as Diretrizes Curriculares para o ensino de História 

e Cultura Afro-brasileira e Africana, de 2004; Orientações e Ações para a Educação das 

Relações Étnico-raciais, de 2006; e, por fim, a Lei nº 12.288/2010, que instituiu o Estatuto da 

Igualdade Racial, são instrumentos necessários, mas não suficientes, caso não alcancem níveis 

sociais mais capilares, para o estabelecimento de uma sociedade multicultural e não aquela que 

acultura as minorias.  

Dentre os instrumentos normativos acima mencionados, a elaboração da Lei n° 

9.394/1996 foi, indubitavelmente, um marco divisor de águas no tratamento do ensino da 

cultura africana. A professora Rita Gomes do Nascimento, do povo Potyguara, ao relatar o 

Parecer CNE/CEB n° 14/2015, destaca o seguinte: 

A inclusão da temática da história e cultura indígenas nos currículos objetiva promover 

a formação de cidadãos atuantes e conscientes do caráter pluriétnico da sociedade 

brasileira, contribuindo para o fortalecimento das relações interétnicas positivas entre 

os diferentes grupos étnicos e raciais e a convivência democrática, marcada por 

conhecimento mútuo, aceitação de diferenças e diálogo entre culturas (BRASIL, 

2015). 

 

Nesse sentido, a inclusão da temática numa perspectiva de educação em direitos 

humanos proporciona um espaço onde todos ganham em democracia e sobretudo se respeitam 

enquanto diferentes. Desta forma, a edição de uma Lei n° 10.639/2003 materializa 

simbolicamente a luta de anos pelo reconhecimento de direitos sendo pois, necessária para 

respeito e visibilidade da contribuição da cultura africana na formação do povo brasileiro. O 

instrumento normativo é um mecanismo nacional que em harmonia com as legislações 

internacionais, precisa estar presente na realidade do educar, com vistas a contribuir com uma 

educação multicultural, já que, como afirma Santos (2006, p. 446), “aumentar a consciência de 

incompletude cultural é uma das tarefas prévias à construção de uma concepção emancipadora 

e multicultural dos direitos humanos”. Se a lei é necessária, por que não encontrou abertura nas 

escolas? Na próxima seção, tratamos de caracterizar uma cultura escolar ainda mergulhada no 

racismo, contra o qual se volta a educação antirracista, por intermédio do estudo da cultura e 

história da África e de afrodescendentes. 

  

3.3 Cultura escolar e educação antirracista 

   

Se, para Brandão (1986), a variedade das construções culturais enriquece o sentido da 

relação entre liberdade, individualidade e universalidade, não à toa manifesta-se em muitos 



66 

níveis: no interior de grupos de semelhantes, entre diversos grupos ou até mesmo numa única 

sociedade – que se estabelece em nome de Estados-nação, por exemplo. Ora, é certo que a 

cultura nasce fruto das representações empíricas dos seres humano inseridos no grupo, mas, 

igualmente, configura tais representações, graças à força que as relações sociais exercem no 

pensamento de indivíduos e grupos menores. Dessa forma, a visão de mundo é percebida e 

transformada por meio de representações que passam a reger a dinâmica social e a estrutura 

cognitiva de um povo. 

Por isso, também, ao abordarmos o tema cultura escolar, trazemos ao debate a 

compreensão de que ela é produto de um conjunto das experiências vividas pelo ser humano em 

todos os espaços nos quais podem acontecer as aprendizagens. Nesse sentido, salientamos que 

a cultura é produzida tanto pelas relações internas da escola, as ações e decisões institucionais, 

dinâmicas dos ritmos e atividades, projetos pedagógicos, uso dos espaços, regras de convivência 

etc.; quanto nas relações externas que se disseminam nas comunidades em que os vários sujeitos 

– docentes, discentes, famílias de origem, residentes do bairro – estão inseridos. 

Percebe-se que estudantes, professores e funcionários, ao adentrarem as portas das 

escolas, já levam consigo um conjunto de crenças, valores e costumes. Esse conjunto de 

vivências trazido pelos indivíduos se encontra com as experiências de outros, numa composição 

única, dinâmica e importante que gera, assim, a cultura da escola.  

A depender da perspectiva sociológica, portanto, a cultura escolar será entendida como 

os modos de funcionamento da instituição (perspectiva estrutural-funcionalista); ou senão como 

sistema de significados e simbolização das pessoas que convivem na escola (perspectiva 

antropológico-hermenêutica), compreensões essas que influem no estudo desse fenômeno 

(ELIAS, 2015). Assim, é certo que representações das particularidades de cada indivíduo e 

representações da (e sobre a) instituição articulam-se na cultura de cada escola. 

Silva (2006, p. 202) faz que nos parece ser uma boa síntese de todos esses elementos e 

níveis de articulação que compõem a cultura de uma escola: ela está organizada para sustentar 

um cotidiano educacional. 

Os principais elementos que desenhariam essa cultura seriam os atores (famílias, 

professores, gestores e alunos), os discursos e as linguagens (modos de conversação e 

comunicação), as instituições (organização escolar e o sistema educativo) e as práticas 

(pautas de comportamento que chegam a se consolidar durante um tempo). 

 

Não há dúvida, nesse horizonte, que valores, premissas naturalizadas, práticas e 

dispositivos – também chamados de “artefatos” (ELIAS, 2015) – perfazem unidades dinâmicas 

na cultura escolar. Vale lembrar, então, que o currículo e, mais particularmente o projeto 



67 

político-pedagógico são bons exemplos de artefatos – o PPP ganha destaque por dever ser 

produzido pela própria escola, mais do que por documentos oficiais provindos das políticas 

públicas. 

Trazemos a obra de Santos (2006) para reforçar o debate estabelecido, realizando, assim, 

a analogia entre a escola com o localismo globalizado, evidenciado pelo autor como a práxis de 

uma educação antirracista em direitos humanos. 

[...] enquanto forem concebidos como direitos humanos universais em abstrato, os 

Direitos Humanos tenderão a operar como um localismo globalizado, e, portanto, 

como uma forma de globalização hegemônica. Para poderem operar como forma de 

cosmopolitismo insurgente, como globalização contra-hegemônica, os Direitos 

Humanos têm de ser reconceitualizados como interculturais. (Santos, 2006, p. 441-

442). 

 

Santos realiza uma crítica à universalidade dos direitos humanos, a qual, sendo 

influenciada pela globalização hegemônica, desconsideraria culturas locais. Esse tratamento é 

fruto de uma ideologia universal que considera culturas minoritárias como inferiores. 

Superioridade cultural, foi a lógica que predominou durante o período colonial e durante o 

projeto de escravização a negros e indígenas. Em virtude disso, ao tratarmos em educação 

antirracista, necessariamente estaremos também falando do direito das minorias afetadas pela 

invisibilidade da globalização hegemônica. 

Sendo a escola parte da sociedade, ela é mais do que seu reflexo: este ambiente é 

responsável pelo encontro de diversas culturas. Nesse sentido, a escola poderá caminhar suas 

propostas pedagógicas em duas direções: aquela pela qual considera e valoriza as culturas 

individuais, ou locais, como afirma Santos (2006), ou negar, silenciar, invisibilizar essas 

culturas em torno da concepção de que elas são menos importantes. Neste último caso, torna-se 

difícil imergir a cultura escolar no debate sobre o racismo e sua superação, inclusive nas práticas 

educacionais, porque as pessoas que formam a escola trazem consigo uma história de 

inferiorização do negro, por sua origem, cor da pele ou cultura. 

Somado ao fato acima narrado, encontra-se a constatação de que a maior parte dos 

estudantes das escolas públicas no Brasil, é formada por afrodescendentes empobrecidos e, no 

jogo da exploração da população negra, historicamente estabelecido, em face de governos que 

majoritariamente servem à manutenção do status quo, não há interesse político em investir no 

protagonismo dessa população, tornando o ensino precário e desabastecido de formações e 

materiais didáticos, que trate com respeito ao que vem da África. 

Ante ao exposto, em dinâmica própria à cultura escolar, as origens culturais diversas e 

individuais poderão entrar em harmonia com outras culturas e formar um ambiente de respeito 



68 

para com as culturas envolvidas; ou, ao contrário, os estudantes suportarão o preconceito, a 

intolerância às diferentes culturas, proporcionando um ambiente de desrespeito aos direitos 

humanos. Dessa forma, ao tratarmos da relação entre cultura escolar e cultura africana, levando 

em conta a possibilidade de desencontro entre elas, em razão do racismo secular brasileiro, 

supomos um embate entre identidades (como a religiosa) e saberes aprendidos pelos educandos, 

professores e funcionários, na família, nas ruas, terreiros, igrejas, salões, internet etc., e o 

invisibilizar quase total das negritudes e afrodescendências na (e pela) cultura escolar. 

Ao delimitarmos esta pesquisa para análise das escolas públicas, procuramos com isso 

ratificar serem nelas que se encontra uma parte considerável da população negra do Brasil. 

Reafirmamos essa assertiva quando no capítulo um trouxemos os dados do IBGE, os quais 

apontam para a segregação econômica da população negra do país. Ora, se a comunidade negra 

é a mais afetada pela ausência de recursos financeiros e a escola pública é gratuita, logo, esta 

população é quem está ocupando em sua grande parte as escolas públicas do país. 

Ademais, torna-se importante ressaltar: a população negra foi extremamente privada das 

escolas públicas até quase fins do século XX, por ser um local privilegiado para elite brasileira. 

Segundo as orientações do Decreto nº 1.331 de 1854, negros libertos e escravos deveriam ser 

impedidos da educação, a instrução para os adultos negros ficando a cargo de professores em 

aulas particulares que, custando, seriam inacessíveis à população alforriada. Então, essas 

medidas deixavam evidente a exclusão da população negra no processo de escolarização no 

Brasil (SIQUEIRA, 2002, p. 78). 

Nossa cultura pode ser pensada por uma linha do tempo, traspassando diversos espaços 

vividos nessa jornada da vida, espaços esses físicos ou simbólicos: o gueto, a periferia, as 

favelas espalhadas pelo país; hábitos alimentares, religiosos, formas de pensar – saberes e 

lugares escondidos pelas mídias e negações das mazelas principalmente vividas pelos negros 

desde a época da colonização. Não bastasse a escravização física da população negra, a política 

de superioridade das raças buscava também escravizar sua cultura: dessa perspectiva, a 

assinatura da Lei Áurea não passou de encenação para entregar os negros à sua própria sorte e 

acender os holofotes do país “democrático” e de um Estado caridoso. 

Assim proclamada libertação sem a mudança das bases econômico-sociais destinou à 

miséria e pobreza a imensa maioria da população negra descendente de pessoas escravizadas, 

sem condições de acesso à escola. Disso deu testemunho impressionante Carolina Maria de 

Jesus (1960), mulher negra e despejada do direito à dignidade humana: refletiu, como escritora 

autodidata que residiu na periferia de São Paulo, a partir de sua vivência, esse período de 

privação; entretanto, acreditou numa educação como forma de resistência ao regime opressor 



69 

e, catadora de papel que era, no que encontrava do lixo, escreveu sua história. A autora desejava 

uma história que valorizasse sua cultura, uma história não mais contada pelos brancos que aqui 

chegaram, mas de uma negra que assim como essa que escreve e rebela-se: 

Quando eu era menina o meu sonho era ser homem para defender o Brasil, eu lia a 

História do Brasil e ficava sabendo que existia guerra. Só lia os nomes masculinos 

como defensor da pátria. Então eu dizia para minha mãe: - Porque a senhora não faz 

eu virar homem? Ela dizia: - Se você passar por debaixo do arco-íris você vira homem. 

Quando o arco-íris surgia eu ia correndo na sua direção. Mas o arco-íris estava sempre 

distanciando. Igual os políticos distantes do povo (JESUS, 1960, p. 45). 

 

A obra de Carolina Maria de Jesus é de extrema importância para discussão da Educação 

em Direitos Humanos numa perspectiva antirracista. Educação protagonizada por quem vive a 

opressão e tira da folha de papel em branco a existência de um racismo muito evidente em nosso 

meio, que continua segregando e retirando direitos sociais básicos. Essa educação em direitos 

humanos antirracista encontra-se em constante tensão com uma sociedade capitalista, 

diretamente fundamentada no racismo estrutural vivido nas colônias europeias, que isola os 

indivíduos da dignidade humana não os considerando como pessoas e sim objetos. 

O direito ao saber, inclusive o formal, é um valor para a autora, e o fato de ter tido poucas 

chances na escola decorreu não do acaso, mas de sua condição como afrodescendente miserável, 

num Brasil cujos alicerces repousam sobre o racismo. O merecido destaque recebido pela 

escritora ainda em vida só ressalta a exceção em que ela, a muito custo pessoal, se tornou. 

Ademais, pesquisas como a de Veiga (2008) demonstram que a regra de exclusão racista 

se enraíza nas medidas adotadas já no século XIX. A autora,  realizou uma importante pesquisa 

historiográfica a respeito da educação para estudantes negros em Minas Gerais, com realidades 

semelhantes aos de outras províncias brasileiras daquele século, constatando, através de 

relatórios encontrados nos Arquivo Público Mineiro (Belo Horizonte), que o período Imperial 

do Brasil foi representado pela fiscalização do Estado no que diz respeito à frequência do negro 

à escola pública. Por trás de grandes cobranças do governo, com o início da escassa admissão 

de negros nas escolas estava um plano para civilização embranquecedora dos negros e como 

consequência a homogeneização da cultura dominante e o apagamento da cultura africana. 

Dentre os relatos encontrados, a autora concluiu que “a pobreza das famílias é 

apresentada como um elemento fundamental da infrequência ou da frequência irregular às aulas 

e, ao mesmo tempo, é um fator que inviabilizava a cobrança das multas, ocorrendo, portanto, o 

não-cumprimento da Lei 12”.  

                                                           
12  “Pelo ato adicional de 12 de agosto de 1834, a legislação da instrução elementar passou a ser de competência 

das Assembleias Provinciais. Dessa maneira, em Minas Gerais, foi por meio da Lei n° 13, de 7 de abril de 1835, 



70 

Mesmo em 2018, dados do IBGE se assemelham a pesquisa de Veiga 2008. Segundo o 

Instituto, a proporção de jovens entre 15 a 29 anos que não concluíram o ensino médio ou não 

estudavam era maior entre pretos e pardos (55,4%) a (43,4%) entre brancos. Além disso, os 

anos de estudos representam (8,6) entre pretos e pardos e (10,4) entre brancos, percebemos de 

acordo com os apresentados que uma grande parte da população negra e parda abandonam as 

escolas, deixando de concluir o ensino médio e se ausentando das universidades. Sabemos que 

embora os tempos sejam outros, as condições dessa comunidade ainda se encontram na linha 

de pobreza. Desde cedo precisam trabalhar para auxiliar nas despesas de casa e são obrigados a 

abandonar a escola.  

A realidade mostra que embora exista uma Lei para garantir o ensinamento e valorização 

da cultura africana, mas parafraseando Maria Carolina de Jesus e sua obra: “O Quarto do 

Despejo”, a educação brasileira trata a escola como a escola do despejo. A preocupação está 

centralizada em oferecer o ensino gratuito e não de qualidade. Políticas de permanência desses 

indivíduos na escola são inexistentes, prova disto a formação de professores direcionadas a 

História e Cultura Africana é praticamente inexistente nos entes federativos.  

Dessa forma, vimos que o processo de elaboração da Lei n° 10.639/2003 percorreu um 

longo caminho até aqui, porém precisa continuar a jornada e, nesse sentido, as escolas por não 

apresentarem  condições de permanência dos estudantes afrodescendentes – dentre elas, uma 

formação antirracista crítica –  professores podem se sentir desabastecidos de orientações para 

um trabalho efetivo. Esse fator torna-se preocupante e digno de um debate específico. Por isso, 

procuramos no próximo tópico debater sobre a importância da formação docente para a história 

e cultura africana, uma vez que ele também pode estar impregnado pela cultura racista. 

 

3.4 A formação de professores e a educação antirracista em direitos humanos 

 

Sendo os docentes profissionais que atuam diretamente com o educando, se torna 

importante sintetizar como ocorre a relação entre formação de professores e educação 

antirracista, bem como quais subsídios o professor têm para o trabalho em uma educação 

antirracista: 

O ato de educar envolve uma exposição física e mental diária. Porém, ao mesmo tempo 

em que se expõem, os educadores também lidam com o corpo de seus alunos e de seus 

colegas. Esses corpos são tocados, sentidos. A relação pedagógica não se desenvolve 

só por meio da lógica da razão científica, mas, também, pelo toque, pela visão, pelos 

                                                           
e do Regulamento 13, de 25 de maio de 1835, que se estabeleceu a normalização da instrução para toda a 

província, incluindo a obrigatoriedade da frequência escolar, marcando o início de um significativo conjunto 

de legislações para regulamentar a educação durante todo o Império.” (VEIGA, 2008, p. 505) 



71 

odores, pelos sabores, pela escuta. Estar dentro de uma sala de aula significa colocar 

a postos, na interação com o outro, todos os nossos sentidos (GOMES, 2003, p. 170). 

 

De acordo com a autora: educar não pode mais ser visto sob a ótica conservadora do 

ensinar, como pregava a pedagogia tradicional. Estar em uma sala de aula e ministrar uma aula 

para os discentes envolve um turbilhão de emoções, sentimentos, conhecimentos, todos 

envolvidos pela cultura que cada sujeito traz em sua bagagem. O professor que educa é 

considerado um mediador de conhecimentos na escola, há uma troca de experiências 

descobertas e redescobertas de culturas. De acordo com Klein (2020, p. 136): A educação [...] 

se destaca como uma via imprescindível e necessária para o desenvolvimento das 

potencialidades humanas e como condição para a realização de outros direitos[...]  

Muito tem se falado a respeito dos direitos humanos em contexto nacional ou 

internacional: do debate surgem inquietações que dizem sobre ao papel da educação no processo 

de efetivação de direitos humanos e qual o grau de sintonia com uma educação antirracista. Daí 

ser o trabalho com a educação antirracista mais que necessário: é indispensável numa escola 

pública que recebe, sobremaneira, negros – e depende muito da mediação docente. Por outro 

lado, infelizmente quanto mais universal se tornou a escola, mais desinvestida de assistência 

governamental ela ficou. 

Compreendemos que o diálogo é importante para o estabelecimento de uma educação 

antirracista, uma vez que definir as interações entre eles nos proporcionará enxergar o potencial 

de uma escola no combate a cultura do racismo. O trabalho docente envolve muito diálogo, se 

pretende fazer-se crítico: não é viável contar com a atividade discente sem a motivação derivada 

do contato com a própria realidade, ou seja, sem que a leitura do mundo derive da leitura da 

palavra, emancipando a consciência, como pretende Paulo Freire (2013). 

O surgimento de uma nova pedagogia demonstra a importância em desmascarar mitos e 

inverdades que perduraram durante anos nos livros de História do Brasil e na vida real. O 

racismo, infelizmente, ainda é encarado como inexistente ou individual por professores em sala 

de aula e algumas vezes tratado apenas como uma brincadeira de mau gosto. Essas expressões 

do racismo escapam à análise e à superação por toda a equipe escolar através de planos com 

ações efetivas, pois tornaram-se parte da cultura escolar. Desta forma, a necessidade de se 

pensar na formação dos professores continua sendo um dos melhores caminhos a se seguir para 

construção de sua sociedade antirracista. 



72 

A realidade das escolas públicas mostra que os conteúdos referentes à história e cultura 

africana são trabalhados de forma superficial e lembrados em datas comemorativas. Nos dizeres 

de Costa (2010, p. 46): 

Superar o problema da discriminação racial na educação não é colocar capoeira, 

cabelo com trancinha ou feijoada no currículo; pode até passar por isso, mas deve 

antes passar pelo compromisso dos educadores de tentar qualificar os seus alunos 

negros para as mesmas posições ocupadas pelos alunos oriundos dos outros segmentos 

étnicos (COSTA, 2010, p. 46). 

 

A lógica racista age na prática do silenciamento dentro e fora de sala de aula, no 

desinvestimento dos governos federal, estaduais e municipais, na folclorização da figura negra 

ou indígena. A ideia é a de que o negro ou o índio não faz parte da cultura escolar. Esse 

paradigma precisa ser superado. Uma lei já existe para isso, por outro lado os professores não 

encontram subsídios em formação ou materiais pedagógicos para o trabalho com uma educação 

antirracista. Alguns tampouco reconhecem a importância da temática. 

Nas palavras de Mônica Silva (2020, p. 9), em sua reflexão sobre o racismo como tema 

para a formação inicial de docentes de História, à luz dos princípios da Lei n° 10.639/2003: [...] 

não basta oferecer um conjunto amplo e vasto de autores, temas e teorias, sendo também 

necessário refletir sobre como e porque fazemos escolhas e a sua importância para o trabalho 

docente. [...] 

Levar à autonomia crítica implica também provocar temas delicados, cujo 

enfrentamento aumenta as condições para a conscientização, inclusive em direitos humanos 

antirracistas. Em síntese, como afirma McCowan (2015, p. 18), a pedagogia crítica “requer-se 

a atenção para a relação professor-aluno, as formas da pedagogia e o processo de construção do 

currículo, bem como o cenário mais amplo de tomada de decisões nas instituições e no sistema”. 

Ratifica-se, desta forma, a importância de se incluir em formação docente inicial e 

continuada a origem e história do movimento negro e das lutas pela democracia racial. Para que 

haja uma mudança cultural, torna-se necessário ao profissional ter conhecimentos sobre o 

racismo e o preconceito étnico-racial, saberes fornecidos através da formação. Para Candau 

(2008, p. 37): 

No caso da educação, promove-se uma política de universalização da escolarização, 

todos são chamados a participar do sistema escolar, mas sem que se coloque em 

questão o caráter monocultural presente na sua dinâmica, tanto no que se refere aos 

conteúdos do currículo quanto às relações entre os diferentes atores, às estratégias 

utilizadas nas salas de aula, aos valores privilegiados etc. 

 

Nesse sentido, a formação dos professores faz parte de um direito a educação em direitos 

humanos. McCowan (2015) defende a concepção de que os direitos humanos são produtos da 



73 

reivindicação coletiva e inerentes a todos os seres humanos. Em seu artigo O direito humano à 

aprendizagem e a aprendizagem dos direitos humanos, esse autor demonstra que, embora as 

legislações sejam de extrema importância para a punibilidade nos casos de desrespeito aos 

direitos humanos, elas surgem após o processo deliberativo de debate entre os atores envolvidos. 

Desta forma, concordamos com McCowan quanto à defesa de que a validade do direito não 

deriva de sua natureza jurídica, mas do compromisso moral e político de seus atores. 

A mera criação de legislações não terá o poder de transformar uma sociedade marcada 

pelo preconceito racial, e, infelizmente ainda estamos bem distantes de vencer essa guerra no 

Brasil. Joaquim Nabuco já previa a ineficácia das legislações ao se posicionar a respeito da 

abolição da escravidão: 

[...] eu não acredito que a escravidão deixe de atuar, como até hoje, sobre o nosso país 

quando os escravos forem todos emancipados [...]; mas é preciso muito mais do que 

esmolas dos compassivos, ou a generosidade do senhor, para fazer desse novo cidadão 

uma unidade, digna de concorrer, ainda mesmo infinitesimalmente, para a formação 

de uma nacionalidade americana (NABUCO, 1999, p. 198). 

 

Nesse sentido, a igualdade cultural sem dúvida  se inicia pelo direito à educação. 

Segundo McCowan (2015), uma característica do direito à educação consiste no seu 

engajamento em processos educacionais. Essa característica preza pelo direito à livre 

aprendizagem sem quaisquer distinções avaliativas. As pessoas têm direito ao livre acesso aos 

processos, considerando a espontaneidade e a liberdade da educação. 

Essa característica confronta os mecanismos de controle e as metas que são 

estabelecidos por organizações internacionais, em especial o Banco Mundial – este atualmente 

estabeleceu as Metas Universais de Aprendizagens baseadas nas avaliações nas áreas de 

matemática, linguagens e ciências (FILMER et al., 2006). Nesse sentido, as práticas dos 

professores em sala de aula estão orientadas para a meritocracia dos resultados. Trata-se de uma 

pedagogia neoliberal, a qual é pensada na política capitalista cujos objetivos almejam uma 

lucratividade futura a partir da mão-de-obra tecnicamente qualificada. Fundamenta-se nas ideias 

de Justiça distributiva de Raws (2000). Sendo assim, o direito à educação deixa de ser um direito 

para ser um processo-meio para um determinado fim. Durante esse percurso, a educação 

antirracista se localiza fora das prioridades, e a formação docente para ela torna-se inexistente. 

Miranda e Marcelino (2015) encontraram episódios de ofensas entre os estudantes, 

sendo os termos mais usados com relação às crianças negras: “macaco”, “neguinho da magia” 

e “noturno”. As autoras reafirmam a existência do racismo em sala de aula e apontam os 

desafios para superá-lo na escola – entre os quais, envolver e preparar docentes. Ora, a formação 

de professores deve encontrar-se em harmonia com uma educação antirracista, sendo, pois, 



74 

intrincadas. Se o direito à educação percorre o caminho da deliberação dos professores e da 

construção de uma cultura antirracista construída pelos atores nele envolvidos, a educação 

antirracista em direitos humanos se apropria desses mecanismos reproduzindo protagonistas e 

modificando a cultura escolar. 

Dessa forma, uma educação antirracista em direitos humanos deverá analisar as práticas 

e representações docentes sobre seu fazer e, nele, sobre racismo estrutural e a consequente 

necessidade da inclusão do debate em torno da reparação histórica por meio de políticas 

públicas. Tal afirmativa é ratificada no pensamento de Freire (1994, p. 65), quando o autor 

denuncia que não há educação neutra. Ao contrário, ela é uma prática política. 

Dito isso, observamos que as metodologias utilizadas pela educação precisam apontar 

para a discussão e a participação social, sob pena de reproduzir uma educação racista e resistente 

aos direitos humanos. Esse modelo é enfatizado pela Amnesty International (2009, p. 12): “o 

conceito de uma educação através dos direitos humanos oferece um claro suporte para uma 

abordagem que vai além do ensino de direitos humanos na sala de aula para a representação dos 

direitos humanos nas políticas e práticas cotidianas”. É o que nos parece dizer, a partir de sua 

experiência como formadora, Mônica Silva, quando reflete: 

Compreendendo que se trata de temática complexa, [...] percebo que não é possível 

abordar o tema sem refletir sobre as posições que ocupamos nesse contexto, sejamos 

alunos ou professores, reconhecendo os nossos lugares de enunciação. Nesse sentido, 

compreendo que só é possível ensinar a refletir sobre o racismo, histórica e 

criticamente, comprometendo-se com o antirracismo, o que significa atuar não apenas 

no âmbito da abordagem teórica e conceitual, mas também em novas práticas que 

envolvem reconhecer e abrir mão de privilégios, abrir-se para a escuta de outras 

narrativas e sensibilidades, deslocar percepções restritas e promover novas 

epistemologias, dentre muitas outras. 

 

Nessa perspectiva – que implica e posiciona todos em relação ao problema do racismo 

– compreendemos por que a discussão a respeito do racismo e de uma educação multicultural 

se torna essencial para ir além do debate em torno do direito à educação, abarcando a produção 

da própria educação em direitos humanos. A harmonia entre o direito à educação e a educação 

antirracista em direitos humanos é apoiada no âmbito da Carta do Conselho da Europa (2020, 

p. 3): 

Práticas e atividades de ensino e aprendizagem devem seguir e promover os valores e 

os princípios democráticos e de direitos humanos; em particular, a gestão das 

instituições de ensino, incluindo as escolas, deve refletir e promover os valores dos 

direitos humanos e fomentar o empoderamento e a participação ativa dos educandos, 

os professores e a comunidade escolar, incluindo os pais. 

 



75 

Desta forma, o direito à educação deve estar alinhado com as orientações e as normas 

nacionais e internacionais para a implementação da educação antirracista em direitos humanos. 

A educação brasileira por muitos anos discriminou a existência da contribuição dos 

africanos para a produção da história e da cultura nacional. O preconceito com relação às 

pessoas negras ainda é motivo de violência física ou verbal numa sala de aula. Assim, um dos 

possíveis caminhos para superar o passado e o presente de agressão como já debatemos, é a 

promoção da formação dos professores conhecedores da história real, para que contribua com 

a formação de sujeitos conscientes. Conforme Munanga (2012, p. 10), 

[...] No entanto, essa história, mal a conhecemos, pois ela foi contada do ponto de vista 

do ‘outro’, de maneira depreciativa e negativa. O essencial é reencontrar o fio condutor 

da verdadeira história do Negro que o liga à África sem distorções e falsificações. A 

consciência histórica, pelo sentimento de coesão que cria, constitui uma relação de 

segurança mais sólida para cada povo. É a razão pela qual cada povo faz um esforço 

para conhecer e viver sua verdadeira história e transmiti-la para as futuras gerações. 

Razão pela qual o afastamento e a destruição da consciência histórica era uma das 

estratégias utilizadas pela escravidão e colonização, para destruir a memória coletiva 

dos povos escravizados e colonizados.  

 

Segundo Klein (2020), a Educação em Direitos Humanos possibilita a construção de 

uma sociedade mais justa e igualitária, que respeita direitos sociais, educacionais e políticos; 

por outro lado, a Educação em Direitos Humanos esbarra no risco de ineficácia, por se resumir 

a instrumentos normativos, como o Plano Nacional de Educação em Direitos Humanos, que não 

alcançam penetrar o cotidiano da escola, sua cultura e práticas docentes. 

Se a educação em direitos humanos for implantada de cima para baixo, servirá apenas 

como instrumentalização das legislações até agora promulgadas, correndo o risco de fracassar 

tal como fracassou a abolição da escravidão, a Lei Afonso Arinos e tantas outras. Todavia, caso 

ela se desenvolva a partir das bases, das minorias, propagada em práticas educativas decorrentes 

de uma formação de docentes crítica, poderá desenvolver valores através do debate, 

proporcionando o empoderamento de seus participantes, bem como a valorização tanto de sua 

cultura individual, quanto a coletiva, combatendo o racismo cultural. 

O próximo capítulo pretende analisar o estudo sobre o currículo e o projeto político-

pedagógico, observando se os instrumentos combatem ou perpetuam a homogeneidade de 

conteúdos europeus em desprezo à história e cultura africana. Busca-se um debate crítico para 

uma melhor análise dos dados obtidos durante as entrevistas e o grupo focal. 

 

 

  

http://educa.fcc.org.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1809-38762019000300990&lng=es&nrm=iso#B17


76 

4. JUSTIÇA CURRICULAR NO PROJETO POLÍTICO-PEDAGÓGICO 

COMO INSTRUMENTO PARA UMA EDUCAÇÃO ANTIRRACISTA 

  

 

Este capítulo é uma continuidade do processo de reflexivo sobre os caminhos do direito 

da população cuja educação básica se dá em escolas públicas a uma educação antirracista, o que 

implica na análise de projetos político-pedagógicos e práticas docentes nessas escolas, as quais 

têm o currículo como importante referência. Para esta análise, traremos reflexões a partir de 

obras  de Apple (1982) e Santomé (2013), entre outras. 

 A análise ratifica o estudo da evolução do direito à educação antirracista, revisitando a 

Lei n° 10.639/2003 sob o olhar das diretrizes curriculares nacionais para a implementação de 

uma história e cultura africanas no currículo escolar. Nesse contexto, a Lei n° 9.394/1996 - de 

Diretrizes e Bases da Educação Nacional - também faz parte do estudo, acrescentando ao debate 

a discussão sobre uma justiça curricular, de que trataremos adiante. Buscar-se-ão informações 

sobre quais tensões levaram à elaboração dessas normas e se elas têm sido efetivadas na 

educação brasileira. 

Por fim, o capítulo desenvolverá um estudo sobre o projeto político-pedagógico (PPP), 

destacando sua importância e sua execução. Nesse sentido, Veiga (2003) nos impulsiona a 

questionar os PPPs das escolas, classificando-os em técnicos ou emancipadores: para nosso 

estudo afrorreferanciado, preferimos chamá-los, respectivamente, de reais ou utópicos. Por fim 

traremos um dos caminhos para afrorreferenciar o PPP: filosofia do bem-viver através de 

marcadores afrorreferenciados.  

Vale retomarmos neste momento que o PPP surgiu como uma resposta ao período da 

ditadura político-educacional estabelecida pelo golpe militar ocorrido em 1964. Ora, esse 

período da nossa história reafirmou a narrativa essencialista pela qual negros e negras foram 

destituídos de passado e da própria cultura, até o ponto de serem animalizados. Nesse sentido, 

para Silva (2005, p. 25), a escola tem a tarefa de superar essa situação: 

A presença do negro nos livros, frequentemente como escravo, sem referência ao seu 

passado de homem livre antes da escravidão e às lutas de libertação que desenvolveu 

no período da escravidão e desenvolve hoje por direitos de cidadania, pode ser 

corrigida se o professor contar a história de Zumbi dos Palmares, dos quilombos, das 

revoltas e insurreições ocorridas durante a escravidão; contar algo do que foi a 

organização sócio-política-econômica e cultural da África pré-colonial; e também 

sobre a luta das organizações negras, hoje, no Brasil e nas Américas. 

 

Desta forma, reconhece-se a relevância da nossa pesquisa, visto que é também pelo 

ensino da história e cultura africanas que a crítica sobre antigas representações racistas se dá, 



77 

fazendo sentido fomentar a discussão acerca da importância da Lei n° 10.639/2003, inserida de 

forma clara e objetiva no Projeto político-pedagógico, executada em diferentes momentos do 

tempo pedagógico como forma de desenvolvimento da justiça curricular afrorreferenciada. 

 

4.1 O currículo e o projeto político-pedagógico 

 

 O direito à educação  na atualidade tem ganhado cada vez mais destaque. Questões como 

o acesso e permanência a esse direito têm sido levantadas em todas as esferas governamentais 

do país. Nas entrelinhas dessa discussão, voltamos às Tendências Pedagógicas Tradicionais 

Técnicas discutidas por Libaneo (1983), de forma mais bem maquiada; e à Progressista Crítico-

Social. Santomé (1993) nomeia essas escolas com fortes estruturas fordistas, cujo 

funcionamento, ora mais, ora menos, se confunde com uma fábrica de montagem. Nela os 

alunos estão na linha de montagem, sendo tratados como tábula rasa, orientados pelo professor 

e a aula (como o trabalho) é tão sem significância que eles não veem a hora de despedir-se. 

A atual política continua minuciosamente a nos empurrar para uma educação técnica: 

empreendedorismo é o seu pseudônimo. Esta forma de educar, volta-se para conteúdos e índices 

numéricos. Nesse contexto, a educação empreendedora encontra-se intimamente relacionada à 

formação de mão de obra especializada para abastecer o mercado capitalista, e desconsidera a 

história do educando, a autonomia do professor e a multiculturalidade. Trata-se de um ensino 

que confronta uma educação em direitos humanos, pois limita, silencia e discrimina.  De acordo 

com Arroyo (2011, p. 17): 

Podemos observar que as políticas e as diretrizes curriculares também estão 

transpassadas por essas disputas entre manter estilos normatizantes ou optar por 

orientações mais políticas, por incorporar novos saberes e novas culturas produzidas 

nos movimentos sociais, por flexibilizar grades, estruturas e ordenamentos. 

 

 Arroyo (2011) apresenta o outro lado de se enxergar a educação, aquele que se encontra 

em sintonia com os direitos humanos, buscando valorizar o indivíduo em sua realidade local, 

comunitária e global. Essa forma de educação proposta por Freire (2014) denomina uma 

pedagogia da autonomia, a qual está voltada para o respeito à história, as diferenças e as 

igualdades. Trata-se de um ensino por equidade que busca por uma justiça curricular. 

 Em contraposição a Arroyo (2011), a educação fordista ainda está presente no currículo 

escolar, de forma expressa ou oculta. Encontra-se expressa quando estreita o terreno para o 

plantio de uma educação antirracista e de forma oculta, no dia-dia escolar, quando o professor 

exerce o papel de único detentor do conhecimento, as atividades desconsideram questões étnico-



78 

raciais dos educandos. Nessa pedagogia tradicional, acontece o currículo oculto. Currículo 

oculto é o vivenciado e não expresso em letras e livros. Nele o racismo está presente implícita 

e acriticamente, sendo reproduzido quando representações do professor-operário (com 

sobrecarga de trabalho) e único detentor do saber.  

É preciso lembrarmos que o currículo e o projeto político-pedagógico são instrumentos 

com potencial para orientar práticas docentes, capazes de proporcionar ora justiças ou injustiças 

na sala de aula, escola, ou até mesmo na comunidade. São, portanto, terrenos em disputa. Por 

questão de alcançar os objetivos da pesquisa, direcionamos a discussão territorial dos 

documentos narrados à temática da história e cultura africana e afrodescendente. Diante disso, 

é oportuno fazer as seguintes ponderações: quais espaços são dados a esses documentos para 

abordarem a temática? Há promoção do debate ou o silenciamento?  

 Para tentarmos responder as indagações, faremos uma análise do que é currículo, e como 

se constrói um currículo multicultural, de modo a abordarmos a questão da justiça curricular. 

Dessa forma conteúdos como autonomia do professor em sala de aula, formação profissional, a 

efetivação da Lei n° 10.639/2003 e meritocracia são indispensáveis nesse cenário para analisar 

quais conteúdos estão sendo trabalhados nesse instrumento: 

Quando os conteúdos que são objetos de atenção explícita na maioria das instituições 

escolares são analisados de forma cuidadosa, o que é prestado atenção nas propostas 

curriculares, a presença esmagadora daquilo a que podemos chamar culturas 

hegemónicas é poderosamente marcante. As culturas ou vozes de grupos sociais 

minoritários e/ou marginalizados que não têm estruturas de poder importantes são 

muitas vezes silenciadas, se não estereotipadas e deformadas para anular as suas 

possibilidades de reação (SANTOMÉ, 1993, p. 2). 

 

Sendo assim, sabemos que se o currículo se define também nos PPPs, ambos são 

instrumentos que ligam a teoria à prática no chão da escola. É urgente que eles sejam 

construídos de forma democrática, levando em consideração a formação de uma cultura escolar 

fundada na multiculturalidade. Nesse contexto, a escola se apresenta como local de disputa 

ideológica, no qual deve-se favorecer a educação em direitos humanos para não se continuar 

reproduzindo injustiças através dos tempos, como por exemplo do enaltecimento de conteúdos 

que desprivilegiam a história das minorias. 

 

4.1.1 Por um currículo antirracista 

 

 Desde a Antiguidade, a educação pouco a pouco passou a ser empregada para distinguir 

grupos. Assim, no Egito e na Grécia Antiga, a educação letrada era reservada à elite, associada 

à criação de Estados e suas burocracias, perpetuado pelos escribas (escritores, compiladores), 



79 

homens elitizados responsáveis por registrar e transmitir narrativas que confirmavam o poder 

de dinastias e impérios. Por outro lado, as práticas educativas informais eram destinadas às 

classes subalternas, em espaços para oficinas para a formação de barqueiros, carpinteiros etc. A 

educação para o trabalho e a produção tornou-se a marca dessa formação que se dava fora das 

escolas, sem letramento. 

 Constata-se assim, desde então, grosso modo, um dualismo educacional. Além dos 

gregos e egípcios, outros povos (mesopotâmicos, hebreus, fenícios e persas) também o 

praticavam, ou seja, uma educação para o povo e uma educação para elite dominante. Portanto, 

a grande massa que compunha a população era excluída da escola.  

 Divisões semelhantes continuam na escola brasileira de hoje, pois o ensino hodierno 

está orientado para um conjunto de conteúdos e habilidades caracteristicamente meritocráticos, 

estabelecidos e escolhidos pelo Ministério da Educação como uma base obrigatória para todos 

os estados da nação, sob a alegação de igualar oportunidades quando, em verdade, ao se 

omitirem acerca das contradições sociais e reduzirem toda a análise ao nível individual, 

terminam por reproduzir desigualdades. Esse conjunto denomina-se currículo. 

 Comparamos o currículo a uma bússola que orienta a educação. Nele estão estabelecidos 

os conteúdos relevantes para serem ensinados nas escolas. O grande problema consiste num 

currículo construído de fora para dentro (e de cima para baixo) e não do chão da escola, por 

quem a faz e pelas pessoas a quem ela serve.  Para Silva, o currículo é um espaço de significação 

“estreitamente vinculado ao processo de formação de identidades sociais” (2010, p.27). Embora 

mais de dois mil anos nos separem da educação grega, as formas de se desnivelar pessoas 

através da educação, ontem e do hoje, ainda possuem traços semelhantes.  

 Com efeito, a educação, embora estabelecida como um direito pela Constituição Federal 

do Brasil de 1988, ainda é espaço de perpetuação de diferentes ideologias e, analogicamente à 

antiga Grécia, até este momento existem grupos que representam campos de disputa entre a 

educação popular e a educação elitizada. Esta pesquisa defende a emergência de uma educação 

para equidade, que respeite a história de minorias, dentre elas a história e cultura da população 

negra.  

 Mediante o exposto, a escolha e elaboração dos conteúdos que envolvem o currículo 

têm preocupado a população negra do Brasil, como no caso do próprio descobrimento do país. 

Temas relacionados à história e cultura africana encontram-se periféricos nas escritas dos 

currículos e dos PPPs, longe de serem verdadeiramente efetivados.  Nesse contexto, torna-se 

evidente que a escolha dos temas curriculares é realizada para o atingimento de interesses 

diversos, sejam econômicos, políticos ou sociais. Decerto, na maioria das vezes, a educação fica 



80 

em segundo plano. O currículo na verdade, é um campo de disputa como afirma Arroyo, ao 

tratar da distância entre ensinar e educar:  

A secundarizarão da função educadora na docência e nos currículos tem uma longa 

história. Lembremos um dos capítulos mais lamentáveis, a ditadura no Brasil e na 

América Latina desterrou nossos educadores: Paulo Freire, Florestan Fernandes, 

Darcy Ribeiro e tantos outros, e tentaram desterrar também o pensamento pedagógico, 

a própria função educadora da docência, dos currículos e das escolas (2011, p. 25). 

 

 De fato, como mostra o percurso histórico da organização curricular no Brasil, verificou-

se um modelo que presumia a disciplinarização do conhecimento. Portanto, se apenas a partir 

da fixação da coroa portuguesa no Brasil houve alguma organização escolar (e curricular) 

inicial,13  no Brasil Imperial, em 1855, D. Pedro II aprovou o primeiro currículo nacional 

(MELLO, 2014), criando escolas com os níveis primário e “superior” (o que hoje seriam a 

segunda fase do Ensino Fundamental e o Ensino Médio), 14  cujos currículos enfatizavam, 

respectivamente, leitura, escrita e rudimentos de gramática, aritmética, história sagrada e 

educação moral”; e conteúdos “divididos em pelo menos 10 disciplinas que incluíam Francês e 

Latim”. 

 Com o tempo, a educação profissional passou a ser prioridade para um Estado que 

favorecia conteúdos profissionais em detrimento de conteúdos gerais. A LDB, então, caminhava 

para um currículo manipulado por interesses econômicos e regulatórios cada vez mais distante 

do chão da escola e da comunidade.  

Desta forma, podemos afirmar que conteúdos antirracistas, como a história do 

movimento negro, era desinteressante no contexto, pois os objetivos não eram questionar 

desigualdades racialmente definias e estruturadas, e sim de preparar a mão de obra operária, 

para manter as grandes e pequenas indústrias funcionando. Não à toa, grande parte dessa mão 

de obra destinada ao trabalho braçal, no Brasil, era (e continua a ser) afrodescendente, 

reproduzindo-se, assim, um cenário gerado pela escravidão.  

 Não havia nem o reconhecimento de temáticas raciais nem do racismo estrutural. O 

Brasil alimentava o mito da democracia racial, segundo o qual as diferentes etnias se teriam 

fundido numa só raça, pacífica e consensualmente, quando, em verdade, estudos mostram todo 

                                                           
13  Uma vez no Brasil, D. João VI criou nove instituições de Ensino Superior com o objetivo de assegurar as 

oportunidades educacionais aos patriotas que saíram da Europa, e encarregou As províncias de instituírem as 

escolas primárias. 
14   Inclusive, Pedro II foi o nome dado a uma dessas primeiras escolas com essa organização no Brasil, ofertando 

um curso de 7 e 8 anos destinado aos que já liam e escreviam. Nesse sentido, o nome dado à escola atesta a 

existência de uma escola duplamente segregadora: ela impõe um nome de um rei branco sem uma forma de 

escolha democrática (que resiste há séculos e dura até hoje, inclusive) e essa escola deixa de fora os analfabetos 

em língua portuguesa, negros e os indígenas. 



81 

o empenho por branquear a população, negando as negritudes e as injustiças sofridas pela 

população negra (MUNANGA, 2015). Não é por acaso que as lutas dessa população, sobretudo 

a partir do movimento negro, tematizaram a educação afrorreferenciada e a inserção, no 

currículo, de temas como os da história e cultura da África, desembocando na conquista da Lei 

n° 10.639/2003. Foi necessário um governo de um afrodescente assumido para que o Estado 

também se deixasse sensibilizar pela problemática. 

Verificamos que, na Base Comum Nacional Curricular (BNCC) e na Reforma do Ensino 

Médio, em vigor, idealiza-se uma educação operacional, voltada cada vez mais para o alcance 

de metas e índices numéricos, representando uma verdadeira estratégia para burocratizar o 

currículo, mascarando, em nome do discurso das oportunidades iguais para todos, as enormes 

desigualdades que não podem ser superadas apenas por iniciativas pessoais (por mais 

contempladas que possam estar pelo currículo). 

Logo, nesse cenário de currículo disciplinarizado ou operacionalizado em habilidades e 

competências, a educação antirracista é deixada sempre para depois e, em meio aos conteúdos 

curriculares exigidos em avaliações que promovem a produção em massa de índices de 

desempenho escolar, mantém-se a referência à negritude folclorizada no dia 20 de novembro.  

Na disseminação das avaliações externas e alcances de índices de desempenho, os docentes 

encontram-se “perdidos” em como e quando trabalhar pedagogicamente a história e cultura 

africana nas escolas. Por isso, é pertinente a observação de Mello (2014): “A fragmentação do 

currículo, aliada ao encurtamento do dia escolar [...], faz com que o professor especialista de 

disciplinas tenha que trabalhar em duas, três escolas, para completar sua carga de trabalho, sem 

tempo para contato com os alunos.” 

A ponderação de conteúdos no currículo, ora como menos ou mais importantes, dignos 

ou não de serem tratados como comuns, auxilia a compreender por que, contraditoriamente, de 

um lado foi conquistada a lei que inclui na educação básica a história e cultura africana e afro-

brasileira, mas, de outro, há tantas resistências a implementar esses conteúdos de forma 

realmente crítica. Isso demonstra a continuidade das injustiças históricas de nosso povo, 

incluindo a ausência de justiça curricular. 

 

4.1.2 Justiça Curricular afrorreferenciada 

  

Corroboramos Munganga (2015, p. 22), ao afirmar que “no plano jurídico, o 

reconhecimento das identidades particulares no contexto nacional se configura como uma questão 

de justiça social [...]”. Dessa forma, conforme debatido no início deste trabalho, a elaboração das 



82 

legislações que dizem respeito à valorização da cultura africana devem ser comemoradas, pois 

representam significativas progressões, a exemplo das seguintes leis: Lei n° 10.639/2003; Lei n° 

11.645/2008; Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais e 

para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana (BRASIL,2004); Plano Nacional 

de Implementação das Diretrizes Curriculares para a Educação das Relações Étnico-Raciais e 

para o Ensino da História e Cultura Afro-Brasileira e Africana (BRASIL, 2009); Diretrizes 

Curriculares Nacionais para a Educação Quilombola (BRASIL, 2012); e a Lei n° 12.711/2012 

são avanços, ao menos como documentos formais que inspiram a educação em direitos humanos 

e fomentam a luta para evitar retrocessos. 

Essas normas, inegavelmente, frutos das reivindicações do movimento negro Brasileiro, 

manifestaram em um grande passo para a democratização do reconhecimento e valorização da 

cultura de povos silenciados historicamente. Sendo assim, as normas representam também a 

externalização da luta por uma Justiça Curricular. 

Definimos, com Santomé (2013, p. 9), o conceito de Justiça Curricular como  

o resultado da análise do currículo que é elaborado, colocado em ação, avaliado e 

investigado levando em consideração o grau em que tudo aquilo que é decidido e feito 

em sala de aula atende às necessidades e urgências de todos os grupos sociais; lhes 

ajuda a ver, analisar, compreender e julgar a si próprios como pessoas éticas, 

solidárias, colaborativas e corresponsáveis por um projeto de intervenção sociopolítica 

mais amplo destinado a construir um mundo mais humano, justo e democrático. 

 

Consequentemente, falar em justiça curricular é defender uma educação de qualidade 

cujos fundamentos se fundam em uma qualidade social.15 Desta forma, não podemos nos afastar 

da preocupação sobre formação do currículo oficial de ensino no Brasil de hoje: 

Todo currículo implica um projeto de sociedade, de ser humano, de cultura. São 

perguntas que pautam propostas de currículos: que sociedade se deseja ter em futuro 

próximo e longínquo? Que pessoas são desejáveis na sociedade? Como formá-las? 

Com que valores éticos? Que conhecimentos são necessários para viver (dignamente) 

nesse mundo e para a construção de outro mundo possível? (PONCE, 2018, p. 794) 

 

 Ponce (2018) nos lembra que a educação brasileira sempre foi espaço de disputas com 

objetivos que, embora implícitos, foram bem definidos por quem organiza o currículo oficial 

das escolas. Sendo assim, nesse espaço não há lugar para discussão crítica da cultura negra, pois 

a história hegemônica europeizada, a princípio, sequer os considerava seres humanos. Nesse 

                                                           
15   “A qualidade social implica providenciar educação escolar com padrões de excelência e adequação aos 

interesses da maioria da população. Tal objetivo exige um grande esforço da sociedade e de cada um para ser 

atingido, considerando as dificuldades impostas pela atual conjuntura. De acordo com essa perspectiva, são 

valores fundamentais a serem elaborados: solidariedade, justiça, honestidade, autonomia, liberdade cidadania. 

gerir democraticamente a educação, incorporando a sociedade na definição de prioridades das políticas sociais, 

em especial, a educacional.” (CONED, 1997, p. 1-2) 



83 

sentido, Munanga (2015) reforça o debate, quando realiza uma verdadeira denúncia sobre o 

apagamento histórico da África idealizado por Hegel e a perpetuação de suas alegações racistas, 

ao dividir a África em três partes: a do Norte, “aberta” à Europa; o Egito (descrito como quase 

descolado da África, por sua história); e “a África propriamente dita, fechada em torno de si e 

desinteressada de sua própria história” (p. 26). Na visão do filósofo, essa “África propriamente 

dita”, ou África negra, seria bárbara, incivilizada, e, portanto, não deveria fazer parte da história 

oficial. Esse pensamento ocupou lugar hegemônico por muito tempo na história. 

No Brasil, assim como em outros países, a propagação dessa falácia racista 

exemplificada na teoria hegeliana ecoou progressivamente através do aniquilamento histórico 

da colaboração africana e afrodescendente na cultura brasileira. Ao revisitarmos o passado dos 

livros de história do Brasil, o tema Descobrimento do Brasil representava um momento 

constrangedor para todos nós, afrodescendentes. Professores, em sua maior parte, talvez por 

serem tolhidos de formações continuadas sobre a história do Movimento negro, limitavam o 

enredo a cenas degradantes de chicotadas à homens negros, ou à submissão das amas de leite, 

servindo a suas senhoras. Os conteúdos tradicionalmente considerados de maior importância 

estão ligados ao continente europeu, e principalmente aos portugueses, que, segundo os livros 

didáticos, trouxeram “civilização” para o país, desconsiderando, assim, as contribuições da 

diáspora africana. 

Essa ideologia ainda está presente nas mentes dos defensores da democracia racial que 

explícita ou implicitamente exerce influência na proposta curricular. Evidencia-se que o 

currículo  é um espaço de disputa política, uma luta que impede a efetivação da história e cultura 

africana e afrodescendente como fontes para uma leitura crítica da história brasileira. A essa 

doutrina chamamos de racismo curricular, que precisa ser superado, pois teima em existir. 

Um bom exemplo desse racismo curricular é apresentado pela pesquisa de Coelho e 

Coelho (2018, p. 15). Os autores, que realizaram a análise de dez projetos político-pedagógicos 

de licenciaturas em História, em diferentes regiões do Brasil, assim concluem: 

Salta aos olhos o volume do espaço europeu nos currículos de formação. A Europa é 

espaço absoluto de atenção em disciplinas voltadas para a compreensão de processos 

que nela ocorreram, como é o caso de História Antiga, História Medieval, História 

Moderna e História Contemporânea. Em seguida, a mesma Europa aparece como 

epicentro dos eventos que regulam processos em outras partes do globo - situação 

frequente em disciplinas voltadas para o trato com os processos de colonização da 

América (seja tratando do continente, nas disciplinas regularmente denominadas de 

História da América I, seja nas disciplinas voltadas para a abordagem da História do 

Brasil, identificadas, via de regra pelo numeral romano I), mas presentes também em 

disciplinas relativas à História da África, História Indígena, História da América ou 

do Brasil independentes e nas disciplinas de natureza teórico-metodológica. Nestas 

últimas, é meramente incidental a referência às perspectivas decoloniais que buscam 

estabelecer uma crítica à orientação eurocêntrica. 



84 

 Podemos verificar, com a pesquisa que, mesmo quinhentos e dezoito anos após a 

chegada dos portugueses no país, a história ainda é narrada de forma muito similar: há o 

enaltecimento de conteúdos europeizados em detrimento da história de minorias, como negros 

e indígenas. Por conseguinte, o racismo atual veste uma nova roupagem, pois está presente de 

maneira sutil representado pelo pouco espaço no currículo ao que vem da África. 

  Silvia, Regis e Miranda (2018) realizaram um levantamento das produções acadêmicas 

entre 2003 e 2014 sobre a educação das relações étnico-raciais em 494 artigos, 476 dissertações 

e 122 teses da área de educação entre teses e dissertações realizadas nos programas de pós-

graduação stricto sensu em educação e dos periódicos Qualis A e B na área da Educação. O 

trabalho obteve como resultado a urgência de uma formação de professores que sobretudo 

qualifique os profissionais da educação para o enfrentamento das situações de racismo, de 

preconceito racial e de discriminação racial no cotidiano escolar em todo o ensino. Essa prática, 

segundo a pesquisa, pode favorecer a desconstrução de conceitos e conteúdos preconceituosos 

e discriminatórios transmitidos por intermédio dos livros didáticos. Outro ponto importante 

abordado na pesquisa é a criação de grupos de trabalhos nas secretarias, municipais e estaduais 

para exploração da temática. 

 Nesse cenário, o currículo figura como personagem principal, uma vez que ele apresenta 

conteúdos a serem obrigatoriamente trabalhados na educação brasileira. Dessa forma, os temas 

devem propiciar a interculturalidade do ensino, desmistificando preconceitos, fortalecendo a 

democracia, além de orientar aos que dele se utilizam. Nesse sentido, Santomé (2013, p. 9-10) 

destaca: 

Comprometer-se com uma educação crítica e libertadora obriga a investigar em que 

medida os objetivos, os conteúdos, os materiais curriculares, as metodologias didáticas 

e os modelos de organização escolar respeitam as necessidades dos distintos grupos 

sociais que convivem em cada sociedade. [...] é preciso julgar o grau em que as teorias 

educativas que embasam as propostas curriculares com as quais se trabalha são o 

resultado de levar em conta as vozes dos “outros”, suas necessidades, perspectivas e 

esperanças. 

 

Assim, o currículo escolar tem o poder, de um lado, de concorrer para reproduzir 

desigualdades ou, de outro, promover a justiça social. De acordo com Chizzotti e Ponce (2012), 

a Organização para Cooperação e o Desenvolvimento Econômico (OCDE)16 , com vistas ao 

desenvolvimento neoliberal, influencia fortemente a educação brasileira e elencou um rol de 

                                                           
16   A OCDE representa uma estruturação formada por países e parceiros estratégicos dedicados ao 

desenvolvimento econômico. Conforme Souza (2022), "a relação de parceria entre o Brasil e a OCDE iniciou-

se com a entrada do Brasil em um comitê dessa organização, o Comitê do Aço, em 1996, passando então a 

participar das reuniões. No ano de 2012, o Brasil foi convidado a participar do Programa de Engajamento 

Ampliado, o que fortaleceu a presença do país na organização”. 



85 

competências-chave direcionadas principalmente para o mercado capitalista, a serem 

alcançadas pelos estudantes em seus níveis de escolaridade. Os alcances das competências são 

medidos através das avaliações externas, servindo de parâmetro para os investimentos ao 

ensino. 

Nesse sentido, o Brasil organizou em 2017 a aprovação da Base Nacional Comum 

Curricular (BNCC) Trata-se de um documento prescrito e obrigatório em toda rede de ensino. 

Se teoricamente, a BNCC cita competências relacionadas às temáticas africanas e indígenas, na 

prática o país é dirigido por interesses de grupos econômicos detentores do capital mundial, aos 

quais estão afinados interesses de elites locais (sustentadas, inclusive, pelo racismo estrutural). 

Logo, temos um ensino regulado por avaliações externas, as quais sequer mencionam os 

conteúdos relacionados a esses povos; e uma resistência às conquistas temáticas que, vindas dos 

movimentos sociais, enfrentam vários obstáculos para sua implementação. No cotidiano 

escolar, afinal, mantêm-se as práticas pedagógicas que admitem, no máximo, a associação 

exótica com a história e cultura afro-brasileira. 

 Com o objetivo de exemplificar essa constatação curricular, realizamos uma breve 

análise sobre os conteúdos e competências a respeito da temática africana nos livros didáticos 

de história da escola pública em que desenvolvemos nosso estudo. Nos livros de História 

utilizados nos quatro anos dos anos finais, escritos por Alfred Boulos Júnior (2018a, 2018b, 

2018c, 2018d), pudemos observar: no material didático do 6º ano o capítulo cinco realiza um 

estudo aprofundado sobre Egito, relacionando-o ao continente Africano. Entretanto deixa de 

considerar os outros 53 países do continente, resumindo o estudo apenas ao Egito. Já no livro 

do 7º ano, apenas o capítulo dois aborda a temática, mostrando a cultura africana dos Malineses, 

Bantos e Iorubás, povos bem distintos cultural e etnicamente, mas tratados em bloco e sem 

aprofundamentos críticos, de sorte que as origens étnicas afro-brasileiras são apresentadas a 

partir de pura e rápida descrição, sem evidenciarem-se as complexas contradições existentes 

nas sociedades africanas à época da escravidão nem a manipulação que disso fizeram as elites 

portuguesa e brasileira para lucrarem com tais conflitos, promovendo o tráfico de escravizados. 

Por sua vez, no livro do 8° ano o conteúdo associado à história e cultura africana e 

indígena só surge no capítulo 12, ao tratar da abolição, imigração e indigenismo no Império. 

Nesse contexto, o manuscrito apresenta debates sobre o movimento abolicionista, a Lei Áurea, 

vida após a abolição e políticas de cotas raciais. No capítulo 13 observamos a narrativa sobre a 

ocupação dos europeus em território africano. Ora, as discussões nos dois capítulos ainda 

ocorrem de modo incipiente, se resumindo a doze das 268 páginas do livro, sem qualquer 

referência ao projeto de embranquecimento implícito na relação entre abolição e imigração 



86 

europeia e povoamento do sul do país; nem, tampouco, ao que se poderia chamar de “segunda 

diáspora”, decorrente do abandono social de que os ex-escravizados foram vítimas, com o fim 

da escravatura (sendo destinados às periferias urbanas e à condição de subemprego e 

marginalidade) – posição esta que a população afrodescendente está majoritariamente 

submetida até hoje! 

O exemplar do 9° ano apresenta sete capítulos com conteúdos ligados direta ou 

indiretamente aos países europeus, e apenas dois capítulos fazem referência a conteúdos 

africanos. Dentre eles, chamou-nos a atenção a linguagem com que o livro se refere aos negros, 

chamados de “libertos” quando se fala da história da abolição. Essa referência ratifica uma visão 

do povo aprisionado, depois “agraciado” pela condolência do homem branco. Outros temas, a 

exemplo da “A Imprensa Negra e a Frente Negra” e da própria conquista da Lei n° 10.639/2003 

pelo movimento negro, são timidamente tratados no capítulo, em apenas duas páginas: 

Um exemplo da política de racismo e discriminação que percorre a maioria dos 

manuais escolares são as descrições e qualificações com que as invasões coloniais e a 

pilhagem dos recursos naturais de muitos povos do Terceiro Mundo são rotuladas. 

Uma revisão dos manuais escolares é suficiente para nos fazer ver como fenómenos 

como os acima mencionados são rotulados como atos de exploração, aventuras 

humanas, atos heroicos, desejos de civilizar seres primitivos ou bárbaros, para torná-

los participantes na verdadeira religião, etc. (SANTOMÉ,1993, p. 66). 

 

Como observa Santomé (1993) na citação anterior, os livros didáticos, ao silenciarem 

sobre o colonialismo enquanto prática cultural, reproduzem-no e sustentam, assim, culturas que 

permanecem discriminatórias – a exemplo do racismo estrutural brasileiro, manifesto como 

racismo curricular nos livros que acabamos de considerar. Então, concluímos a partir da análise 

realizada, que os livros didáticos são incipientes e superficiais quanto ao tratamento da história 

e cultura africana, contribuindo para a conservação dos racismos. A importância fornecida ao 

que se vem da África ocorre de forma resumida, esse fato desprovê docentes de um importante 

subsídio, se considerarmos que o livro didático é, na maioria das vezes, o único instrumento 

disponível para seu trabalho. Ora, é preciso que os estudantes tenham consciência que qualquer 

manifestação contrária à prática do ensino africano é ilegal e seu silenciamento é inadmissível, 

isto é o que chamamos de justiça curricular afrorreferenciada. 

 Somado ao tratamento dado às temáticas da história e cultura africanas nos livros 

didáticos de História, encontra-se o reforço ao racismo estrutural através dos sistemas de 

avaliação da aprendizagem, que igualmente silenciam sobre aqueles conteúdos. Assim, 

avaliações externas como o Índice de Desenvolvimento da Educação Básica (IDEB) entre 

outras, realizadas em escolas do Brasil enfatizam a meritocracia como princípio neoliberal 

explicativo do sucesso – que presume uma automática igualdade de oportunidade entre pessoas, 



87 

desconsiderando o racismo estrutural – e negam os conflitos e contradições decorrentes das 

desigualdades produzidas historicamente com base na raça e etnia. 

É possível afirmar que o binômio avaliações e políticas curriculares tem criado uma 

nova cultura institucional que redefine os papéis de professores e gestores, em nome 

de uma ‘qualidade’ da educação [...]. Reduzida aos rankings, que se multiplicam e 

geram uma disputa cega por melhores colocações no pódio das ‘melhores escolas’, 

essa corrida se tornou a obsessão educacional do nosso tempo, com impacto 

devastador [...] (PONCE; ROSA, 2014, p. 54-55). 

 

Ponce (2018) ainda chama atenção para duas formas com que o Estado se posiciona 

frente à educação escolar: o republicano e o liberal. De acordo com a autora, o modelo 

republicano caracteriza-se por um Estado forte e mantenedor da educação. Esse tem como 

ideário uma escola pública, universal, gratuita e laica como fundamento da democracia política 

além de uma educação voltada para a formação da cidadania. Por outro lado, o modelo liberal 

é representado por um Estado fraco, manipulado pelas empresas. Nele, os modelos avaliativos 

com ranques pretendem favorecer a “livre escolha” do consumidor da educação e há a formação 

do mercado educacional por meio de parcerias público-privadas, procedimentos empresariais 

nas redes e nas escolas, com gestão gerencial burocratizada. Segundo Dubet (2008, p. 383), essa 

educação é aquela que incentiva as desigualdades ao invés de tratá-las: 

A priori, toda criança que entra na escola deve dispor das mesmas oportunidades de 

ter êxito escolar, independentemente de seu nascimento e de sua fortuna. A escola 

deve então construir uma competição justa a fim de que cada um obtenha o lugar que 

merece e que se forme assim uma ordem social justa. A força da igualdade 

meritocrática das oportunidades deve-se ao fato de que esse modelo de justiça surge 

como o único capaz de combinar a igualdade fundamental dos indivíduos e as 

hierarquias da divisão do trabalho. No mais, esse modelo confere uma legitimidade 

moral às desigualdades que lhes são resultantes, pois se a competição escolar é justa, 

cada um pode ater-se apenas a si mesmo. As elites têm todas as razões de serem fiéis 

ao seu sucesso, enquanto aqueles que fracassaram só podem atribuir seu desânimo a 

si mesmo. Trata-se, então, de um princípio de justiça às vezes cruel para os indivíduos 

em exigido pelo sistema, pois supõe que cada aluno tenha a capacidade e a vontade de 

ter êxito e que o recrutamento das elites reflete, no final, a estrutura da sociedade. 

 

Nesse cenário, observamos que, mesmo sendo uma conquista significativa tornar 

obrigatória a história e cultura africana no país, é preciso ir além e mudar a cultura racista que 

estruturalmente é avessa à discussão das contradições historicamente geradoras tanto da 

escravidão histórica como da desigualdade social contemporânea. Ou seja, é preciso ampliar, 

senão introduzir, essa discussão de modo a promover reflexão nas aulas de História e outras 

disciplinas escolares. Caso contrário, inverdades ou ocultações da história real continuarão, 

ainda que teoricamente a lei pareça ser cumprida. Um currículo justo 

[...] há de ter boas condições pessoais e boas escolas e, logicamente, vida digna. Na 

medida em que não existam essas condições, o primeiro passo é dar possibilidades no 

próprio currículo escolar de que os seus sujeitos imediatos se tornem conscientes de 



88 

que essas condições são direitos inalienáveis de todos e de cada um, portanto deles 

próprios. A construção e o desenvolvimento de um currículo requerem respostas às 

seguintes questões: Currículo para quê? Currículo para quem? Currículo a favor de 

quem? (PONCE, 2018, p. 11) 

 

 Como afirmamos, a justiça curricular também passa pela elaboração de um currículo 

afrorreferenciado. Isso acontece da formação dos protagonistas, atores do ensino. Reforçamos 

que afrorreferenciar o currículo não é somente prestar compromisso no dia 20 de novembro 

com apresentações folclóricas resumidas a comidas e capoeira. É sobretudo, de janeiro a janeiro, 

permeá-lo com o enaltecimento da diversidade cultural africana, com as temáticas africanas que 

não se limitem a datas comemorativas. Deve dessa forma, estar presente em todo o cotidiano 

escolar, de forma que não se possa mais aprisioná-las em páginas e provas isoladas: elas têm 

cheiro, cor e expressão na rotina das escolas, pois discentes e docentes de escolas públicas são 

majoritariamente afrodescendentes! 

 Ponce (2018) preocupa-se em esclarecer: justiça curricular não pode se confundir com 

currículo justo, porque aquela diz respeito a um processo contínuo, duradouro e cotidiano por 

meio do currículo escolar. Segundo Santomé (2013), a justiça curricular transpassa três 

dimensões: a do conhecimento, por compreender a preocupação na seleção dos conteúdos a 

serem trabalhados; a do cuidado, por preocupar-se com o indivíduo em seus aspectos subjetivos 

levando em consideração o seu acesso a escola e a ratificação de seus direitos; por fim, a 

dimensão da convivência, por considerar a existência de conflitos e a construção de um 

ambiente que respeite as diferenças e forme cidadão participativo democraticamente nas ações 

do chão da escola. As três dimensões unem-se formando a justiça curricular. “Um currículo 

anti-marginalização é aquele em que todos os dias do ano letivo, em todas as tarefas académicas 

e em todos os recursos didáticos, as culturas silenciadas de que temos ouvido falar estão 

presentes.” (SANTOMÉ,1993, p.67). 

Desta forma, a Justiça Curricular tem como desafio transpor as barreiras impostas pela 

BNCC, homologada em 2018: como dito, o documento estabelece uma base curricular comum 

a todas as escolas brasileiras, as quais deverão obrigatoriamente abordá-los em suas práticas 

pedagógicas. Nesse sentido, reiteramos as inquietações de Ponce (2018) sobre os destinatários, 

os beneficiários e as metas do currículo. Ademais, Ponce e Araújo (2019) ratificam o que 

acordamos anteriormente: a BNCC resulta da lógica de países capitalistas, que depositam na 

educação um espaço para produção do ideário neoliberal. Segundo os autores: 

[...] a OCDE elaborou referências para a avaliação e a comparação dos resultados 

educacionais, criando o Programme for International Student Assessment (PISA). 

Padronizaram-se as competências educacionais alinhadas com as transformações 

econômicas para avaliá-las e promover ranqueamentos entre e intra países envolvidos. 



89 

Essa lógica passa a regular as políticas educacionais induzindo os Estados nacionais a 

reformas curriculares (PONCE; ARAÚJO, 2019, p. 4). 

 

 Ainda sobre as dimensões da justiça curricular, a dimensão do conteúdo apresenta 

transgressões à equidade curricular, como comprovado na análise dos livros de história adotados 

pela rede municipal de ensino dessa pesquisa. Embora a LDB/96 foque a obrigatoriedade do 

ensino da história e cultura africana, na prática, os estudos ocorrem de maneira isolada, 

acanhada, resumida a uma data ou momento, ou seja, timidamente transformadora da cultura 

racista. Igualmente a dimensão do cuidado sofre transgressões. Essas são expressas na ausência 

de direitos para dignidade humana. Os estudantes de escolas públicas enfrentam problemas 

relacionados a moradia, alimentação etc., interferindo diretamente em sua aprendizagem e 

desempenho na escola. Por fim a dimensão da convivência tem sido negligenciada quando na 

construção do projeto político-pedagógico, nem os estudantes nem a comunidade são 

convocados para sua construção. Nesse sentido os anseios, sugestões e debates da comunidade 

afrodescendente não são ouvidos. 

Em síntese: o projeto político-pedagógico e os livros didáticos tanto podem ser 

instrumentos de perpetuação do racismo (como mostramos na rápida análise feita acerca dos 

livros didáticos de História da escola pesquisada) como também podem e precisam tornar-se 

um território por Justiça Curricular afroreferenciada. Nele, os atores do processo educativo 

devem gozar de espaço para discussão da dimensão do conteúdo, do cuidado e da convivência. 

Pensar num projeto político-pedagógico como terreno antirracista é, então, sobretudo 

afrorreferenciá-lo. 

 

4.1.3 Projeto político-pedagógico como terreno para o plantio da Justiça Curricular 

 

A LDB (Lei nº 9.394, de 1996), em seu artigo doze, inciso I, prevê que “os 

estabelecimentos de ensino, respeitadas as normas comuns e as do seu sistema de ensino, terão 

a incumbência de elaborar e executar sua proposta pedagógica” (BRASIL, 1996), ou seja, seus 

PPPs. O documento encontra-se diretamente relacionado à organização pedagógica da escola. 

De fato, Veiga (2004, p. 38) afirma: 

O projeto pedagógico, ao se constituir em processo participativo de decisões, 

preocupa-se em instaurar uma forma de organização do trabalho pedagógico que 

desvele os conflitos e as contradições, buscando eliminar as relações competitivas, 

corporativas e autoritárias, rompendo com a rotina do mando pessoal e racionalizado 

da burocracia e permitindo relações horizontais no interior da escola 



90 

Em tese, ele deve ser elaborado democraticamente pela unidade escolar na busca de 

ações que valorizem a educação. Mas também pode ser tratado burocraticamente, como mais 

um documento a ser preenchido nos gabinetes administrativos, por uma ou duas pessoas que 

não envolvem a comunidade escolar. A construção e o uso do projeto político-pedagógico 

poderão seguir dois caminhos opostos, a depender de qual sociedade se quer formar: como 

qualquer outro dispositivo referencial formalizado (como as leis, da Constituição às normas 

mais específicas), o PPP pode servir como instrumento para a mudança ou a conservação de 

relações desiguais, injustas. O primeiro uso fundamenta um PPP como terreno para justiça 

curricular antirracista; o segunda revela-se pela busca de números, índices e percentuais, 

expressos em avaliações periódicas, produzidos para conformar-se a uma lógica de seleção 

meritocrática. 

A partir dos debates de Apple (1982), em seu livro Currículo e ideologia, podemos 

concluir que a educação escolar hodierna está predominantemente organizada sob princípios 

liberais que atualizam o racismo na construção de um PPP – em função da meritocracia e do 

silenciamento sobre as desigualdades. Logo, nas escolas, falta transversalidade para temas que 

deveriam atravessar o espaço já atribuído a conteúdos da matemática e da língua portuguesa – 

que têm, tradicionalmente, mais tempo e destaque (por exemplo, em termos de horas-aula). 

Outros temas, como os conteúdos direcionados à história e à cultura africanas, que 

deveriam ser incluídos sob o mesmo projeto da transversalidade, são silenciados. E por quê? 

Entendemos que, na base, está o racismo estrutural, manifesto pela assimilação de pressupostos 

como o da igualdade de oportunidades numa democracia racial sem conflitos. Isso, 

naturalmente, termina por incidir tanto nos conteúdos das avaliações externas – que não tocam 

no assunto – como associado ao pequeníssimo (ou nenhum) espaço nos currículos para admitir 

tais questões. 

Currículo e avaliações externas, assim guiados, são práticas que ditam a assimilação 

cega das culturas liberais: segundo os resultados alcançados, haverá premiação para os que 

atingiram as metas e fiscalização, controle, insatisfação e perseguição para os que ficaram 

abaixo. Esse princípio é tão evidente que o sistema de avaliações externas se torna dispositivo 

para fazer circular mais (ou menos) dinheiro na escola, conforme o desempenho de seus 

discentes. 

Assim, na escola liberal não há interesse em se ouvir estudantes nem reconhecer os 

conflitos associados a suas origens e contextos étnico-raciais; tampouco há interesse em fazer 

participar a comunidade, pois os resultados são avaliados em números e não pessoas, porque 

pessoas também são números nesse projeto. Nos períodos de avaliações externas há uma 



91 

verdadeira corrida olímpica para trazer todos os estudantes com fins de realizarem as provas 

para atingir 100% de presentes. Durante a corrida, não há por exemplo, a escuta do interesse 

individual de estudantes: querem submeter-se à avaliação? Alimentaram-se antes? Como estão 

em suas casas? Apple (1982, p. 19) afirma: 

embora as escolas possam estar de fato a serviço dos interesses de muitos, e isso não 

deveria ser negado, ao mesmo tempo, no entanto, empiricamente elas também 

parecem fazer as vezes de poderosos agentes da reprodução econômica e cultural das 

relações de classe numa sociedade estratificada como é a nossa. 

 

Conforme esse mesmo autor, a escola não é um espaço neutro, ela é reprodutora de 

ideologia de acordo com os interesses intrínsecos. Tais interesses, na pedagogia liberal, 

defendem a perpetuação da continuidade de sociedade estratificada. Sendo assim, para essa 

pedagogia, o negro não pode ocupar lugar de destaque, muito menos ser protagonista, para que 

não ameace aos privilégios econômicos e sociais, para que não lute por justiça curricular afro 

referenciada. O tema sobre a história e cultura africana pode até ser citado em poucos palmos 

de “terra” dentro do PPP, mas na prática pedagógica, por esse caminho, é deixado em último 

estágio para o fim do ano, após conteúdos considerados mais importantes serem concluídos. 

Como já falamos, o tema é tratado de modo folclórico, apenas no dia 20 de novembro, 

representando um verdadeiro disfarce do cumprimento da Lei n° 10.639/2003. 

Todavia, há um outro caminho, como já indicamos: o da mudança. Nele, consideramos 

o PPP um terreno privilegiado para pensar uma superação do racismo e propor uma propagação 

de justiça curricular antirracista. Haverá, então, a possibilidade de escolas que construam uma 

cultura em direitos humanos, com práticas democráticas, interdisciplinar e multicultural. Além 

disso, que promovam o protagonismo negro, reconhecendo a importância da história do 

Movimento negro e a conquista da Lei n° 10.639/2003, não somente como dados históricos, 

mas como representantes de eixos orientadoras de uma educação para superar o racismo. 

Ainda mais agora, em meio à crise  democrática que passamos no período de escrita 

desta dissertação, torna-se importante a retomada das orientações do Plano Nacional de 

Educação em Direitos Humanos (PNEDH-2007) como a força que nos impulsiona à formação 

da justiça curricular afrorreferenciada. Educar em direitos humanos é ir além da defesa do 

direito à educação: tanto no espaço formal quanto informal (como na educação popular), a 

educação em direitos humanos visa à promoção de consciências capazes de pensar criticamente 

as desigualdades e de orientar práticas de sua superação. 

Nesse sentido, educar em direitos humanos é, em culturas historicamente racistas como 

a nossa, promover conteúdos afrorreferenciados, reconhecendo o terreno de desigualdades de 



92 

que partimos no interior das próprias rotinas escolares, para superar o racismo dentro e fora da 

escola. A Lei n° 10.639/2003 é mais uma garantia formal do direito a promover tal educação, 

mas nada pode fazer sozinha, sem que a cultura escolar racista seja assumida, questionada e 

modificada, a partir de seus fundamentos: o silêncio sobre as desigualdades étnico-raciais, a 

afirmação da democracia racial e da igualdade de oportunidades. A educação em direitos 

humanos toma, para guiar esse processo, a igualdade como meta e valor a realizar-se, não como 

premissa ou fato dado, pois sabe que ela ainda não ocorre. Mas, promovendo processos em que 

a igualdade é trazida à tona e exercitada, busca construir direitos e conservar os já formalizados: 

Uma concepção contemporânea de direitos humanos incorpora os conceitos de 

cidadania democrática, cidadania ativa e cidadania planetária, por sua vez inspiradas 

em valores humanistas e embasadas nos princípios da liberdade, da igualdade, da 

equidade e da diversidade, afirmando sua universalidade, indivisibilidade e 

interdependência (PNEDH, 2007, p. 10, grifos nossos). 

 

Veiga (2003) registra valioso debate sobre as inovações dos últimos tempos pelo qual 

vem passando o PPP. De acordo com a autora, ele assume direções contrapostas: a da regulação 

tecnicista, com base na burocracia, na padronização, na uniformidade; ou da emancipação. Na 

primeira, há uma segmentação do trabalho pedagógico, sua construção é solitária e regida pelo 

saudosismo. De acordo com Veiga (2003), nesse PPP são negadas as diversidades de interesses. 

A segunda orientação dirige-se à democracia e à inclusão e se aproxima do conceito de justiça 

curricular proposto por Santomé (2013). Sua construção acontece de forma coletiva através da 

promoção do protagonismo de todos os participantes. Segundo Veiga (2003, p. 13), 

Para modificar sua própria realidade cultural, a instituição educativa deverá apostar 

em novos valores. Em vez da padronização, propor a singularidade; em vez de 

dependência, construir a autonomia; em vez de isolamento e individualismo, o 

coletivo e a participação; em vez da privacidade do trabalho pedagógico, propor que 

seja público; em vez de autoritarismo, a gestão democrática; em vez de cristalizar o 

instituído, inová-lo; em vez de qualidade total, investir na qualidade para todos. 

 

É preciso ainda lembrar a alternativa de que a orientação regulatória se disfarce com 

vocabulário emancipatório. No dia-dia das escolas, podemos perceber que o PPP técnico, na 

maioria das vezes, se apresenta com uma roupagem emancipatória fictícia, tornando difícil 

saber qual terreno é dado ao racismo e à diversidade. Dizemos fictícia porque se manifestam 

teoricamente através de palavras escritas, descontextualizadas, sem que sequer sejam 

vivenciadas. Mas há uma forma de identificar e desmascarar essa estratégia: o uso de termos 

demasiado genéricos, sem referência aprofundada e demorada à realidade das comunidades de 

origem do alunado atendido pela escola, nem aos conflitos com que estudantes se confrontam 

por causa dessa realidade. Quando não se cai no folclorismo, fica-se no discurso genérico! Esse 



93 

recurso, a um só tempo, viabiliza a construção regulatória por um pequeno número de pessoas 

(geralmente distantes daquela realidade) e mantém o caráter enrijecido, desenraizado da 

referência étnico-racial, impedindo-se a emancipação – que supõe a construção de saberes por 

quem aprende. Isso evoca a metáfora de Alves (2001, p. 1): 

Escolas que são gaiolas existem para que os pássaros desaprendam a arte do voo. 

Pássaros engaiolados são pássaros sob controle. Engaiolados, seu dono pode levá-las 

para onde quiser. Pássaros engaiolados sempre têm um dono. Deixaram de ser 

pássaros. Porque a essência dos pássaros é o voo. 

 

Nesse sentido, escolas-gaiolas tratam conteúdos da Lei n° 10.639/2003 como folclore e 

revestem seu PPP do jargão genérico sobre o tema, ou então, nem minimamente isso 

preocupam-se em produzir. Pouco ou nada se importam com o ser humano, seu currículo deve 

ser executado para fins meritocráticos, não há terreno em seu projeto político-pedagógico para 

a existência de justiça social afrorreferenciada que não são gaiolas confrontam a educação 

liberal. Santomé (2013, p. 10) destaca um aspecto desse engaiolar – estudantes que não se 

reconhecem na escola: 

Ainda hoje encontramos em nossas instituições escolares estudantes que se sentem 

estranhos a cada ano letivo, desde o momento da entrada até a saída. Fora um ou outra 

amizade construída à margem da escola, estes estudantes não encontram ninguém que 

os entenda, que fale de seus problemas, suas preocupações, suas necessidades, das 

coisas que acontecem no seu bairro, das razões pelas quais sua vida é do jeito que é e 

porque não é melhor. 

 

Esse estranhamento no caso do racismo estrutural grita quando discentes vivem na pele 

o peso do racismo explícito. Se é difícil chegar à universidade pública para estudantes 

afrodescendentes, é dificílimo ingressar em cursos privilegiados no mercado, como a Medicina. 

Daí o peso positivo da política de cotas, duramente questionada com regularidade, em 

decorrência do racismo estrutural. No caso da educação básica, a diferença é sentida na escola 

pública, a que se dirigem as populações negra e afrodescendente brasileiras: essa escola é a mais 

desvalorizada, a que menos mantém os estudantes ou o impele e prosseguir (ABE, 2020). 

Mais uma vez, constata-se que o terreno dado para uma justiça curricular é medido em 

palmos ao invés de hectares. Há grande abismo entre o Projeto político-pedagógico teórico e o 

cultural. Desde o impeachment da presidenta Dilma Rousseff em 2016,17 o país caminha a 

passos largos para propagação da educação liberal. Um discurso negacionista revisionista, 

                                                           
17  A saída de Dilma Rousseff representou uma verdadeira desqualificação da política ao anular o espaço de 

consenso, do homem público, no espaço público, num debate público. O episódio de 2016 foi a infeliz 

criminalização da política. Desta forma, o que se observou foi uma abertura de espaço para o fascismo, o qual 

se propaga até hoje no Brasil. 



94 

iniciado desde o golpe de 1964. Em 2013 os extermínios de vereadores, ativistas ambientais, 

lideranças governamentais e sindicais, são reacendidos. Esse endurecimento reforça o racismo 

no Brasil, ao mesmo tempo em que nele se enraíza.18 Racismo e fascismo alimentam-se, tanto 

que, após as eleições presidenciais de 2018, tivemos o enfraquecimento da ética na política19. 

Tal fato representa a fragilização da democracia: sem democracia não há espaço para direitos 

humanos antirracistas. 

Nesse contexto, a educação brasileira torna-se refém de um sistema opressor que usa a 

máscara da democracia. Como já afirmamos, as escolas, também mascaram em seus projetos 

político-pedagógicos um caráter democrático, ao mesmo tempo em que reproduzem injustiças 

curriculares. Dentre elas, reiteramos: a Lei n° 10.639/2003 surge no PPP apenas para 

cumprimento de obrigação junto a órgãos fiscalizadores como por exemplo: o Ministério 

Público, dentre outros.  

O tratamento dado à participação africana na formação do país é tímido, por ser 

considerado pelo regime liberal como perigoso, pois o axioma liberal é o da igualdade de 

oportunidades. No caso da Lei n° 10.639/2003, sabe-se que as práticas pedagógicas  ocorrem 

de formas isoladas por um, ou outro professor; que eles não recebem formação sobre a história 

e cultura africana; que as vivências do tema se resumem ao dia 20 de novembro para registro 

fotográfico, folclórico e midiático. 

Nesse contexto, a manifestação da educação em direitos humanos encontra barreiras do 

autoritarismo, da burocracia e antidemocracia. Entretanto é preciso lembrar que através da 

educação em direitos humanos é possível superarmos um PPP que não apresenta terreno para 

democracia. Nessa direção caminha também a efetivação da Lei n° 10.639/2003 através da 

elaboração de um PPP democrático e afrorreferenciado, que represente a justiça curricular. 

Machado (2014) aborda uma experiência exitosa no desenvolvimento de metodologias ativas 

que permeiam um currículo africano e que podem também estar presente no PPP. Em 2010 a 

autora participou da organização de um curso de especialização em História e Cultura Africana 

                                                           
18   Para esse projeto contam figuras evidentemente racistas, como a do presidente da República Federativa do 

Brasil entre 2019 e 2022, cujas declarações favoráveis a uma educação voltada para a meritocracia e o 

militarismo são abundantes na mídia. Ao partir da presunção de uma democracia racial, recusa-se o 

reconhecimento das desigualdades e do racismo em nome da pátria pelos bons costumes. Ele representa bem, 

de forma trágica, o racismo que resiste, na escola, à inclusão da crítica às práticas racistas estruturais. 
19   A esse respeito, Francisco Carlos Texeira (2013) chama a atenção para o surgimento de um novo fascismo, o 

qual teve continuidade na campanha eleitoral de 2018, por meio da defesa da tortura e da apologia à eliminação 

de ativistas e condenados. Discursos antes repudiados pela retomada democrática recrudesceram nas urnas em 

2018. Steven Levitsky e Daniel Ziblatt (2018) também realizam um debate significativo a respeito do declínio 

progressivo da democracia mundial. Segundo os autores, a democracia encontra-se em declínio atualmente. Os 

inimigos da democracia, hoje, não mais se mostram como ditadores cruéis; ao contrário, fazem uso de vestes 

democratas para não serem desmascarados. 



95 

e Afro-brasileira para formação de professores de quilombos. Inspiraram o projeto o 

levantamento da ancestralidade e a política do bem-viver, como marcadores da comunidade. 

Trinta marcadores foram gerados nessa experiência. Destacamos alguns para construção 

e execução do PPP: histórias da própria linhagem; pessoas negras referência da própria família 

e da comunidade e pessoas negras referências do mundo, significativas para o/a estudante; 

cabelo afro(encaracolado/cacheado/crespo) – práticas corporais de afirmação e negação dos 

traços negros diacríticos; negritude – força e resistência; racismos (perpetrados e sofridos). 

Observamos, na análise empreendida pela autora, que a valorização dos mais velhos, da terra, 

da memória está evidente nos marcadores do projeto elaborado. A autora apresenta também 

algumas metodologias a serem utilizadas pelas escolas: entre elas, a análise simbológica da 

baobá e sua representante de longevidade (pode viver até 6.000 anos), do acolhimento (galhos 

em forma de braços). Segundo Machado (2014, p. 25): 

São fundamentalmente ensinamentos que ensejam contribuírem para o bem viver e o 

bem-estar da comunidade, respeitando e promovendo conexão com os antepassados, 

mas ainda mais com o cosmos e todas as forças que movem o mundo a partir de uma 

energia primordial insondável e misteriosa que alguns intitulam Deus, Zambi, Olorum, 

ou tantas outras denominações existentes no mundo. 

 

 Com relação ao respeito à natureza, paradoxalmente é preciso lembrar que estamos 

passando por  momento de grandes impactos contra a natureza – provocados pela ação 

antrópica, como o derretimento das geleiras e aumento do nível dos oceanos em 2,7 centímetros 

desde 1961, com produção de energias sujas – falar sobre a filosofia do bem-viver é esperançar 

para construção de um mundo melhor e supõe o conhecimento antirracista, que, nas origens, 

volta-se para a valorização da conexão ser-humano-ecossistemas. A filosofia do bem-viver é 

um bom exemplo de como origens étnico-raciais de povos originários, pré-coloniais, trazem 

uma contribuição significativa para superar conflitos que a lógica capitalista promove, inclusive 

por meio de um currículo afrorreferenciado. 

Bem-viver é uma categoria filosófica e religiosa, cuja essência confronta o próprio 

capitalismo na defesa da convivência harmônica com a natureza. A coragem de questionar-se e 

de se questionar, e a possibilidade de criar um palco de atividades pedagógicas, culturais, 

encontram-se em sintonia com a filosofia do bem-viver. Questiona igualmente a necessidade de 

uma organização de pensamento centrada numa só visão de mundo (como a ocidental cristã 

que, se fundamentalista, se torna avessa a alternativas epistêmicas e antropológicas e 

fundamenta, ideologicamente, o racismo): 

Assim, antes de conhecer, procuremos nos pertencer, pois o conhecimento que não 

mexe no senso de pertencimento afro corre o risco de se transformar em mera 

abstração ou atalho para obtenção de certificado, mantendo o elo de colonialidade de 



96 

relegação do corpo e da oralidade ao seu nicho de folclore inferiorizado. Não somente 

os conteúdos, mas também a forma de transmissão precisam andar juntos, não mais 

de forma hierarquizada e bancária, mas preferencialmente iniciática, no seu sentido 

amplo (MACHADO, 2014, p. 24). 

 

Nesse contexto, a humanidade precisa se conscientizar que o caminho a seguir e olhar 

sob a perspectiva de uma memória cultural descolonizadora. Não basta apenas questionar o 

sistema econômico capitalista, é necessário também inquietações sobre qual o terreno da cultura 

negra nesse sistema: em que grau nossa ancestralidade está sendo vilipendiada ou demonizada? 

Desse modo, torna-se urgente a reflexão sobre lugar da história e cultura africana e afro-

brasileira no currículo, como o é descrito e sobretudo vivenciado no Projeto político-

pedagógico, sob pena de não existir uma justiça curricular nem o respeito às diferenças. 

No próximo capítulo serão apresentados os dados gerados empiricamente e sua análise 

pela perspectiva teórica que expusemos até aqui. Eles evidenciarão o quanto a justiça curricular 

está longe do chão da escola, e como isso ocorre. 

 

 

 

 

 

 

  



97 

5. RELAÇÃO ENTRE PROJETO POLÍTICO-PEDAGÓGICO E 

PRÁTICAS DOCENTES NUMA ESCOLA PÚBLICA EM PERNAMBUCO 

 

 

Neste capítulo, trataremos da análise dos dados gerados a partir do contato com a escola 

pública denominada por nós como “Esperança” – para fazer referência à acepção freireana desse 

termo20 –, a qual acolheu esta pesquisa. Discutiremos acerca do seu projeto político-pedagógico, 

bem como das falas de docentes sobre suas práticas, geradas por meio da realização de 

entrevistas e de grupo focal. Os dados, considerados sob a perspectiva da análise de conteúdo 

(BARDIN, 2011), foram triangulados para comparação. Os principais resultados são, portanto, 

apresentados em resposta aos problemas de pesquisa. 

 

5.1 Uma escola apelidada “Esperança” 

 

Esperança – a princípio criada e administrada por uma família pernambucana de posses 

que, posteriormente, cedeu o espaço físico e a administração da escola ao município – iniciou 

suas atividades educacionais em 1973, em uma comunidade de um município pernambucano, 

sob a marca do assistencialismo.21 Atualmente, atende às modalidades da Educação Infantil 

(Infantil V), anos iniciais e finais do Ensino Fundamental (1º ao 9º Ano) e Ensino de Jovens e 

Adultos (EJA) (Módulos I, III, IV e V) nos três turnos (manhã, tarde e noite). 

Quanto à infraestrutura, a escola possui oito salas de aula, seis banheiros para os 

estudantes (três masculinos e três femininos), um banheiro para funcionários, uma sala pequena 

que serve para a entrega da merenda escolar e uma secretaria. Os integrantes da escola sentem 

a falta de uma biblioteca, bem como de uma sala para os professores. 

Esperança possui 18 turmas nos três turnos, totalizando 470 discentes, 34 docentes, dois 

gestores, duas coordenadoras e uma secretária escolar. No ano de 2019, essa unidade de ensino 

                                                           
20   Freire (2013, p. 15-16) afirma: “Enquanto necessidade ontológica, a esperança precisa da prática para tornar-

se concretude histórica. É por isso que não há esperança na pura espera, nem tampouco se alcança o que se 

espera na espera pura, que vira, assim, espera vã.” A relação entre a possibilidade que se encontra no horizonte 

e a experiência imediata é que nos fez invocar a acepção freireana de esperança, com a qual nomeamos a escola 

alvo do estudo. 
21  Como em muitos outros casos, a escola nasceu vinculada à iniciativa privada de proprietários de terra e de 

canaviais, que revestiram a garantia de um direito em concessão de favor pessoal, associado ao cuidado 

feminino numa lógica de manutenção das desigualdades por meio do controle de novas conquistas. O nome 

verdadeiro da escola aqui estudada é de membro dessa família branca e rica do local e seu prédio continua 

sendo propriedade dela, ainda que a administração seja pública. Em outras palavras, esse estatuto ambíguo 

evidencia a conservação de relações de poder antigas – dentre elas, uma das mais profundas é o racismo 

estrutural associado aos herdeiros da escravidão na Zona da Mata nordestina. 



98 

oferecia o Projeto Mais Educação no contraturno, com atividades de Letramento e Matemática. 

A comunidade escolar é formada por famílias carentes, surgidas a partir de trabalhadores de 

antigos engenhos extintos, que invadiram o terreno desocupado, de difícil acesso – o que, a 

princípio, protegeria os invasores do controle estatal. Hoje, em sua maioria, ela sofre com 

problemas sociais como a violência urbana e o tráfico de drogas. Seus residentes estão 

desempregados, sendo que aqueles que possuem renda a obtém a partir de trabalhos informais 

– ou seja, mantêm-se em posição socioeconômica hoje similar àquela dos escravizados finda a 

escravidão. Pouquíssimos possuem empregos formais, geralmente associados a trabalhos 

braçais (faxina, construção civil, comércio popular etc.). 

Mesmo diante das dificuldades, Esperança – a julgar pela autoavaliação contida em seu 

projeto político-pedagógico – segue em busca de uma melhor educação para atender sua 

comunidade, buscando superar os desafios e vencer as barreiras impostas no dia a dia. Essa 

afirmação sintetiza bem o otimismo artificial identificado no documento, que contrasta com a 

dura realidade da comunidade e de seus estudantes, como mostraremos a seguir com a análise 

desse documento. 

 

6.2 Análise do projeto político-pedagógico 

 

O projeto político-pedagógico de Esperança (PPPE) está estruturado ao longo de 66 

páginas, com 14 tópicos a saber: 1. Apresentação; 2. Introdução; 3. Caracterização da Unidade 

de Ensino; 4. Diagnóstico; 5 Missão; 6. Visão; 7. Valores; 8. Objetivos; 9. Contextualização; 

10. Público-alvo; 11. Justificativa; 12. Gestão administrativa; 13. Plano de Ação; 14. Anexos. 

Essa organização evidencia um padrão distanciado da realidade local. Não apenas uma 

linguagem empresarial (missão, visão, público-alvo), mas também médico-tradicional 

(diagnóstico) que revela um caráter artificialmente importado de lógicas como a neoliberal, 

distante de uma educação em direitos humanos. A partir dessa lógica, a escola é tratada como 

uma empresa ou uma instituição curativa, uma ilha distante do caráter coletivo, histórico das 

raízes e realidade presentes na comunidade.  

A educação em direitos humanos, por outro lado, desempenha um modelo de educação 

no qual o PPP se materializa em práticas metodológicas na busca de uma educação dialética, à 

luz de uma sociedade pluriétnica e multirracial que valoriza as potencialidades e limitações de 

cada indivíduo no seu contexto social, garantindo sua história cultural como direito 

fundamental. Logo, o ambiente educacional deve ser um local em transformação que 

acompanha uma sociedade também em transformação. Deve ser um espaço para resgate de 



99 

direitos violados, os quais foram silenciados durante séculos, não sendo vistos nem ouvidos. 

Trata-se de uma pedagogia libertadora, aquela que repensa a relação professor e aluno e faz 

com que o ato de educar seja um ato político capaz de transformar a sociedade e resolver os 

conflitos de forma pacífica. 

A sociedade clama pela construção de um PPP transparente, revestido dos direitos 

humanos, o qual auxilie na formação de um cidadão crítico e consciente de sua importância na 

comunidade. Segundo Veiga (1998, p. 11):  

[...] a organização do trabalho pedagógico da escola tem a ver com a organização da 

sociedade. A escola nessa perspectiva é vista como uma instituição social, inserida na 

sociedade capitalista, que reflete no seu interior as determinações e contradições dessa 

sociedade. 

 

Assim, a análise documental realizada a partir das contribuições de Bardin (2011) 

permitiu-nos verificar um documento com características formais, sem originalidade ou 

espontaneidade – sem identificação de sua autoria com a comunidade a que Esperança serve. 

Desta forma, o PPPE apresenta um texto desprovido de variações ou de autenticidade: não há a 

indicação de conflitos ou contradições, por exemplo – como aqueles vividos pela comunidade, 

tanto de vulnerabilidade socioeconômica como de segurança pública. O tráfico de drogas chega 

a ser reconhecido pelo documento (ESPERANÇA, 2018), mas para caracterizar as famílias 

tradicionalmente as responsabiliza por aquilo que seria a causa dos problemas com os quais a 

escola necessita lidar: 

Além desses estudantes com dificuldades de aprendizagem, alguns apresentam um 

quadro de baixa frequência, acarretando: a indisciplina, falta de atenção em sala de 

aula; desrespeito e carência familiar, muitas vezes por conta de pais ausentes dos lares 

em tempo integral em busca de sobrevivência, passando a maior parte do tempo no 

emprego ou a procura de um; além dos desempregados e os que têm vícios do álcool 

e drogas (ESPERANÇA, 2018, p. 11).  

 

Ora, notamos que a escola adota uma leitura distanciada, externa e tradicional para 

pensar seu lugar junto aos problemas da comunidade no PPPE. A evasão escolar também é 

associada ao tráfico: 

...há incidência de estudantes usuários de entorpecentes, fato que dificulta a 

permanência dos mesmos no espaço escolar e promove um aumento no índice de 

infrequência, assim como, está diretamente ligado aos casos de violência e em alguns 

casos de mudança de endereço para fugir das consequências das drogas ilícitas no 

contexto familiar (ESPERANÇA, 2018, p. 16). 

 

A própria maneira com que Esperança compromete-se a “implantar programas 

relacionados aos temas transversais: educação social, educação ambiental e combate às drogas” 

(ESPERANÇA, 2018, p. 37) ressalta a perspectiva tradicional que supõe a escola como 



100 

meramente informativa, a qual presume que o esclarecimento será tudo o que pode fazer. 

Notemos que ela deixa de questionar a relação entre racismo, necropolítica e tráfico de drogas 

em comunidades periféricas socioeconomicamente vulneráveis, habitadas predominantemente 

por afrodescendentes, como é o caso da comunidade onde a escola presta seus serviços. Como 

advertem Rodrigues, Ribeiro e Fraga (2017, p. 243): 

A violência que atinge jovens, sobretudo afrodescendentes e residentes em bairros 

periféricos, está banalizada há tempos. Atribuí-la tão somente ao tráfico de drogas é 

simplificá-la; refletir acerca da sua multideterminação requer uma profunda análise 

crítica de processos mais amplos como cidadania, funcionamento da justiça e as 

políticas de segurança pública. 

 

Ante o exposto, a discussão sobre a implementação e exteriorização de conteúdos de 

matrizes africanas no PPP precisa ser trabalhada e vivenciada nas escolas, pois sua relevância 

se deve ao fato de que os conteúdos como intolerância, formação do povo brasileiro, religião 

africana e racismo ainda não estão superados na sociedade. As metodologias relacionadas ao 

tema pedem urgência em deixar ser pontuais, manifestas apenas pela prática de alguns 

professores isoladamente e constatada nas entrevistas realizadas pela pesquisadora, como, por 

exemplo, na declaração da própria Bernadete: “[...] inclusive é no próprio mês de novembro por 

exemplo onde as escolas costumam trabalhar a figura do Zumbi, ou o tema né, antirracismo na 

escola, ou a política como si, eu não tenho o costume”. Essas práticas devem ser coletivas, 

interdisciplinares e estruturais na política da escola. Uma sociedade doente, que não reconhece 

a importância da África para a nação, não representa uma sociedade politizada e 

consequentemente reproduzirá a intolerância, o preconceito, a violência e o racismo.  

Assim, concordamos com Saviani (1983) quando diz que “a dimensão política se 

cumpre na medida em que ela se realiza enquanto prática especificamente pedagógica” 

(SAVIANI, 1983, p. 93). Esse olhar crítico, que se alimentaria pela implantação do previsto 

pela Lei n° 10.639/2003, não se dá no PPPE, infelizmente, não obstante o documento iniciar 

sua apresentação fundamentando-se no respeito às legislações nacionais e internacionais sobre 

direitos humanos, como a Declaração Universal dos Direitos Humanos  e o Estudo da História 

e Cultura Afro-brasileira e Indígena (Lei nº 11.645/2008). Ainda assim, a rigor foi possível 

identificar que o PPPE incorpora afirmações que se dirigiriam a uma educação antirracista a 

partir das discussões bibliográficas debatidas em nosso trabalho sobre a Lei n° 10.639/2003. A 

análise do documento apresentou como categorias práticas de inclusão da temática étnico-racial; 

educação meritocrática e autoria coletiva (democratização), o que está resumido no Quadro 3, 

a seguir: 

 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2007-2010/2008/Lei/L11645.htm


101 

Quadro 3: Categorização do PPPE na Escola Esperança, no ano de 2019 

Categoria Subcategoria Unidade de Registro Unidades de Contexto 

Práticas de inclusão da 

temática étnico-racial no 

cotidiano escolar 

Menções à Lei n° 10.639/2003 

no corpo do texto 
Transversalidade 

“As ações pedagógicas previstas e os projetos interdisciplinares, dentre eles o projeto de leitura “Ler 

Mais e Comunicar Melhor” e ainda “BULLYING” “AFRICANIDADES” “ALIMENTAÇÃO 

SAUDÁVEL” (ESPERANÇA, 2018, p. 4). 

 

“Proporcionar oportunidades de estudo da cultura afro-descendente e indígena e histórias para divulgação 

e produção de conhecimento da rica cultura negra e indígena em forma de projeto, vivenciado durante 

todo ano letivo. Fortificado pelo Projeto Africanidades” (ESPERANÇA, 2018, p. 5). 

 

“Trabalhar temas transversais como forma de esclarecimento de problemas sociais como: As drogas, 

DSTs, violência e relações étnicas-raciais conforme a Lei Nº. 11.645/2008 dando obrigatoriedade ao 

ensino de história e cultura afro-brasileira nas escolas com vista a segurar aos alunos os conhecimentos 

profundos da cultura africana e indígena” (ESPERANÇA, 2018, p. 26). 

Folclorização e isolamento de 

movimentos e conteúdo de 

uma educação antirracista 

Projeto Africanidade 

“O projeto Africanidades será desenvolvido no mês de novembro durante a semana da consciência negra, 

com sua culminância no dia 22 de novembro com a apresentação dos trabalhos para toda a comunidade 

escolar” (ESPERANÇA, 2018, p. 61). 

Educação meritocrática 
Ênfase no alcance ao Índice de 

Desempenho da Educação 

Básica (IDEB) 

Foco nas avaliações externas 

e internas do município 

“No final de cada bimestre, o Conselho de Classe define e cria uma lista de estudantes que não obtiveram 

sucesso na sua construção de aprendizagem, e os procedimentos para os bimestres seguintes envolvendo 

toda a comunidade escolar em prol das metas/foco da Prova Brasil e IDEB” (ESPERANÇA, 2018, p. 

14). 

 

“Desde 2016 com o lançamento do ‘Simuladão’ para todos os estudantes do Ensino Fundamental I 

(turmas do 2º ano e 5º Ano) e Fundamental II (turmas de 9º Ano) da escola, como uma atividade 

diferenciada com o objetivo de preparar os mesmos para as avaliações internas e externas” 

(ESPERANÇA, 2018, p. 14). 

Autoria coletiva 

(democratização) 
Projeto político-pedagógico 

Participação de todos os 

segmentos escolares 

“O Projeto político-pedagógico é um documento que apresenta a construção coletiva do trabalho 

educacional realizado” (ESPERANÇA, 2018, p. 4) 

 

“Para elaborar este documento de maneira coletiva e democrática, a equipe gestora organizou diversos 

encontros desde o ano anterior, com momentos de participação e reflexão com os diversos segmentos de 

professores, técnicos, funcionários, alunos, pais e membros da comunidade” (ESPERANÇA, 2018, p. 4). 

Fonte: Elaboração própria da autora.



102 

Podemos perceber que o PPP teoricamente prevê uma orientação para uma educação 

antirracista que aconteça de forma transdisciplinar, respeitando as diferenças na formação do 

indivíduo. Todavia, observamos também que há uma preocupação maior com o alcance de 

índices das avaliações externas e internas nacionais, estaduais e municipais. 

Quando o objetivo principal da educação se volta para índices de desempenho, as 

questões particulares na maioria das vezes são penalizadas por números e gráficos. Essa 

afirmativa concretiza-se quando o documento teoricamente prevê como objetivo a vivência da 

cultura negra em todo o ano letivo, mas, no entanto, não apresenta atividades direcionadas no 

plano de ação.  

Os dados gerados pelo PPPE no plano de ação demonstram que não há nenhuma meta 

para alcance da temática antirracista. Por outro lado, o tratamento dado ao alcance de índices 

nas avaliações externas é evidenciado como a primeira meta a ser alcançada no plano de ação 

do PPPE. De acordo com o documento, uma das metas da escola concentra-se em aumentar o 

índice do IDEB/2017 projetado para 2019 em 0,3, visando efetivar o índice desejado pela 

Secretaria de Educação municipal (ESPERANÇA, 2018, p. 24). Há no documento, ainda, como 

simbologia de uma educação de qualidade, imagens dos resultados, por modalidade de ensino, 

da escola quanto à avaliação do Sistema de Avaliação Educacional de Pernambuco (SAEPE), 

ratificando o momento de pressão por uma educação mais numérica que social. 

No que diz respeito à participação dos segmentos escolares na elaboração do documento, 

evidencia-se, a partir da leitura do documento, a participação de todos em sua elaboração. Há 

nesse caso, teoricamente, um fortalecimento da democratização do ensino com o protagonismo 

de todos os envolvidos. Contudo, esse dado contrasta com a ausência, no texto, de vozes da 

comunidade com que a comunidade se reconheça: uma população cujo estatuto socioeconômico 

é diretamente marcado pelos efeitos da escravidão precisa reconhecer-se étnica e racialmente 

para poder, através da educação, ter mais chances de superar os limites que, de resto, foram 

naturalizados através do racismo estrutural. Essa ausência, então, denuncia o contrário da 

afirmação textual: nem todos os grupos integrantes da escola, afinal, envolveram-se na 

construção desse documento, cuja elaboração participativa já seria, por si só, uma experiência 

pedagógica. 

A atuação dos segmentos escolares também está representada no PPPE através da 

presença do grêmio estudantil. Nesse contexto, a Escola Esperança estabelece como meta 

coordenar e incentivar até 100% dos estudantes a participarem do grêmio estudantil 

(ESPERANÇA, 2018, p. 31). Por essa direção, seria de pressupor que o espaço dado aos 

discentes contribui significativamente para a construção de processos democráticos, 



103 

fortalecendo o protagonismo de seus discentes. Todavia, não foi identificada no PPPE a 

participação da comunidade em qualquer fase de sua elaboração. Isso evidencia estarem de fato 

comprometidos os processos decisórios, que não são democráticos por não proporcionarem uma 

visão de quem enxerga a escola pelos olhos da comunidade a que a escola serve. Esse tratamento 

confronta as visões de Herrera (2008, p. 16) quando afirma que é necessário compreender os 

direitos humanos a partir de “sua estreita relação com as expectativas e interesses dos grupos 

sociais interessados em sua formulação e execução na prática” 

O PPPE prevê a vivência de um projeto com tema “Africanidade”, em que cita e sugere 

o trabalho com vídeos, poemas e músicas com temáticas antirracistas: “O projeto Africanidades 

é desenvolvido no mês de novembro durante a semana da consciência negra, com sua 

culminância no dia 20 de novembro, com a apresentação dos trabalhos para toda a comunidade 

escolar” (ESPERANÇA, 2018, p. 60) 

Porém, como o próprio texto manifesta, o projeto é concentrado em uma semana, no 

mês de novembro, com sua culminância no Dia da Consciência Negra. Essa datação isoladora 

termina por reforçar a folclorização, bem definida por Araújo (2006, p. 4) como “parte de um 

mecanismo histórico de produção do homem-espetáculo ou espetaculoso, do ser exótico e 

leviano e, como tal, incorporado à dimensão não-séria – histriônica e mágica – da vida 

nacional”, de sorte roubando das narrativas negras suas conquistas históricas. Ora, esse caráter 

folclórico, na escola, é denunciado por Santana, Baibich-Faria e Pessoa (2010) no contexto da 

análise da Lei n° 10.639/2003. Segundo esses autores: 

A ‘folclorização racista’ [...] é um fenômeno que se dá involucrado na folclorização 

[...] e é mascarado por ela. É um fenômeno multideterminado, cujas causas, aqui 

captadas, são: o Mito da Democracia Racial; a Naturalização do Privilégio; o não 

discernimento entre diversidade e desigualdade; o preconceito do próprio sujeito 

professor; [...] a não contextualização da Lei como uma política afirmativa; o não-

lugar de responsabilidade para a implementação da Lei nas próprias escolas; a total 

ignorância de consciência e de atitude em relação ao negro e sua cultura, bem como a 

naturalização pejorativa, com ou sem intenção de fazê-lo, das características culturais 

e de aparência nos espaços escolares. [...] O que efetivamente se observa é uma 

Pedagogia que, em um movimento consciente ou não, deliberado ou não, difunde ao 

domínio cultural, com a aceitação e a dinâmica popular, o estigma, o preconceito, o 

racismo (SANTANA; BAIBICH-FARIA; PESSOA, 2010, p. 91). 

 

Assim, a análise do PPPE já anuncia o que as práticas pedagógicas vêm confirmar e 

aprofundar: o atendimento formal à Lei n° 10.639/2003, num modelo “folclórico” não garante, 

por si só, uma mudança nas raízes do racismo estrutural, que termina por ser reproduzido – 

como afirmam os últimos autores citados, “em um movimento consciente ou não, deliberado 

ou não” – no interior da escola. Não basta, então, acolher mais uma ou duas medidas, é preciso 



104 

interrogar as práticas de docentes, para o que a análise das falas de docentes concorre 

decisivamente, como mostraremos a seguir. 

 

5.3 Análise das entrevistas 

 

Os dados gerados pelas entrevistas apresentaram quatro categorias de análise. Podemos 

observar temas que se interrelacionam com o nosso trabalho nos proporcionando realizarmos 

algumas inferências, como mostra o Quadro 4 (que apresenta cores distintas em mais de uma 

subcategoria, para favorecer a identificação das citações correspondentes): 



105 

Quadro 4: Análise das entrevistas 

Categoria Subcategoria 
Unidades 

Unidade de Contexto Unidade de Registro (citações diretas de falas) 

M
ar

ca
s 

d
e 

u
m

 r
ac

is
m

o
 e

st
ru

tu
ra

l 
n

as
 c

o
n

tr
ad

iç
õ

es
 d

o
 c

o
ti

d
ia

n
o

 

Conflito étnico-racial 

Contradições na (hetero e 

auto)identificação étnico-racial 

por docentes 

ROSA: [...] assim quando a pessoa nasce vem com uma definição de cor, no meu registro tem a cor branca, embora eu observe que eu 

não tenho a cor branca, eu tô mais pra parda, mas tem branca, mas aí a minha cabeça está voltada enquanto ser humano, pra mim não 

existe cor, eu não tenho essa questão de cor eu tenho um ser humano que deve ser respeitada. (16/05/22) 

 

ABDIAS: [...] Então mesmo com registro de nascimento dizendo que eu sou branco, mas eu me declaro pardo. (18/04/22) 

Negação do preconceito como 

efeito do mito da democracia 

racial e do racismo estrutural (na 

língua, nos costumes etc.) 

 

Defesa da meritocracia e 

oposição a políticas públicas 

afirmativas e compensatórias 

(discurso do racismo reverso) 

ROSA: só essa questão de cota que é coisa que me diz inquieta porque eu acho que o ser humano não precisa de cor, não precisa de 

validação para conseguir alguma coisa ele tem que ter direito por direito e não por cor. (16/05/22) 

 

BERNADETE: [...] Pra mim, por exemplo, como professora, tem coisas no dia a dia que se forem por eu falar um nome, feito um dia 

desses uma professora me abordou e eu disse: – Professora, eu estou na sua lista negra? – porque era a lista de professores que estavam 

em dívida. Ela fez: – Não professora, eu vou corrigir, a senhora está na lista negra, não, que lista negra é um termo pejorativo e racista. 

– Eu disse: – Olhe, para ela e para mim lista negra é uma linguagem usual e eu não considero racista. (14/05/2022) 

 

ANA: [...]eu sou contra porque assim já começa o preconceito por aí. o que eu acho que deveria ter a mesma vaga não deveria ter uma 

reserva de vaga só porque aquele aluno é negro ou pardo, entendeu eu acho que deveria ter o mesmo percentual de vaga. Eu acho que o 

preconceito já começa por aí (16/05/22) 

Violência racista nas relações 

horizontais entre discentes 

BERNADETE: Já teve, por exemplo, apelidos como fuscão preto, favelado. Foram poucas vezes que eu notei isso, que alguns alunos 

foram dizer: – Professora, tá chamando-o de fulano de tal... com esse nome. (14/05/2022) 

 

ROSA: [...] Ele era Síndrome de Down, de cor, e os próprios alunos não queria que ele participasse de algumas atividades [...] e eu tive 

que pedir. (16/05/22) 

 

ANA NERY: outro aluno da sala, da cor parda, e um certo aluno que é branco, aí falou pra ele que a cor dele era mais escura, ou seja, 

ficaram um discutindo com o outro por causa da cor. E aí ele começou a chorar, o que tinha a cor mais escura começou a chorar e o 

outro ainda queria se defender, mas ele não tinha razão. Ele ficou entrando em discussão com o menino com o aluno e aí deu errado. 

(16/05/22) 

D
es

p
re

p
ar

o
 d

e 
d

o
ce

n
te

s 

Escassez de materiais que 

promovam a (auto)crítica 

do racismo estrutural 

 

Ausência de formação na 

instituição e no Município 

Uso na internet como fonte para 

planejamento de aulas com o 

tema  

 

Inexistência de formação inicial 

e continuada sobre o tema (do 

racismo estrutural, do ensino da 

história e cultura da África) e a 

lei. 

CRISTINA: Ocorre em algum período quando a gente tem a questão, como eu citei, da Carta Magna, a gente começa a ver a questão das 

leis. Muitas vezes a gente pega um material da internet. Não tem um seguimento. Não tem uma política que funcione com essa lei. 

(14/04/22) 

 

BÁRBARA: Acredito que sim, porque quando a gente quer fazer um trabalho dessa forma a gente tem que correr atrás de informação, 

até porque não é a minha área. Então nem na minha formação na graduação, na especialização e as formações que são dadas para gente 

são mais específicas para nossa área de estudo e aí fica... quando tem uma formação, sei lá, uma vez no ano, duas formações assim, e 

bem por cima, né, nada muito específico. (18/04/22) 

 

AGAMENON: Eu acredito que nos últimos sete anos deva ter uma formação, teve uma fala relacionada a algo. Mas apenas uma nos 

últimos sete anos. Seria pouco, assim, é o que você vai encontrar. (01/04/22) 
Fonte: Elaboração própria da autora.



106 

Quadro 4: Análise das entrevistas (continuação) 

Categoria Subcategoria 
Unidades 

Unidades de 

Contexto 
Unidades de Registro (citações diretas de falas) 

T
ra

ta
m

en
to

 i
so

la
d

o
 e

 f
o

lc
ló

ri
co

 d
o

s 
co

n
te

ú
d

o
s 

d
a 

L
ei

 n
° 

1
0

.6
3

9
/2

0
0

3
 

Disciplinarização 

no trabalho formal 

da temática 

Práticas 

pedagógicas 

isoladas apenas na 

disciplina 

AMÉLIA: Em matemática, procuro trazer situações-problema envolvendo o conteúdo, independente de ser novembro. (11/04/22) 
 

BÁRBARA: [...] Não, a gente procura, já que minha área é ciência, a gente procura aquilo que é ligado a área, então é aí que a gente faz esse 

trabalho, mas um livro específico mesmo, não. (18/04/22) 
 

CRISTINA: [...] Trabalho com arte no português, aí trabalho com as duas disciplinas. Aí eu não vejo... vejo assim... vamos trabalhar, chegou 

o período, muitas vezes eu vejo mais específico na professora de história, o pessoal da área de história. (14/04/22) 
 

BERNADETE: Olhe, na minha aula de história eu não quero mais esse tipo de comportamento, essa é uma palavra que pode ser ofensiva. 

Ele não se ofendeu porque é seu amigo, mas se fosse outra pessoa poderia se ofender. Então outra pessoa pode se sentir ofendida se não for 

próxima a você. Você tratar ela desse jeito ele pode se ofender porque pode ser considerado um racismo ou discriminação. (14/05/2022) 

Folclorização e 

isolamento de 

movimentos e 

conteúdos de uma 

educação 

antirracista 

Concentração das 

vivências apenas 

no Dia da 

Consciência 

Negra. 

 

BERNADETE: [...] inclusive é no próprio mês de novembro por exemplo onde as escolas costumam trabalhar a figura do Zumbi, ou o tema 

né, antirracismo na escola, ou a política como si, eu não tenho o costume. (14/05/2022) 
 

BÁRBARA: A gente faz trabalhos pontuais, né. Implementar na verdade acredito que não, por conta mesmo da questão da cobrança que a 

lei seja efetiva, mas eu acredito que poderia ser desenvolvida durante o ano inteiro. Porque a gente faz projetos pontuais ou momentâneos. 

E eu acho que a lei deveria perpassar por todo o ano. (18/04/22) 
 

ROSA: Mais abordado, né, no caso dos professores de história de geografia e demais, português, são abordado durante o período do ano 

todo só que eles focam mais, visão, mas é o mês de novembro o mês comemorado mais, né, mais vigente e em questão da comunidade é 

trabalhado de uma maneira minuciosa, porque aqui na comunidade existe vários tipos de religião, então o preconceito você sabe que existe, 

né? Então os professores trabalham de maneira minuciosa para ser abordado o assunto sem ser muito é... gerar muita polêmica. (16/05/22) 

P
ro

je
to

 p
o

lí
ti

co
-p

ed
ag

ó
g

ic
o

 d
a 

E
sc

o
la

 E
sp

er
an

ça
 

Elaboração por 

alguns (e não 

todos os) atores da 

escola Esperança 

 

Conhecimento da 

presença da Lei 

10.639/03 no 

PPPE 

Baixa (ou 

nenhuma) 

participação da 

comunidade 

estudantil e 

comunidade 

escolar 

BERNADETE: Do projeto político-pedagógico? Na verdade, o projeto político-pedagógico é pra ter a participação da comunidade e dos 

alunos e, no entanto, eu não sei afirmar o porquê que eles não participam. (14/05/2022) 
 

AGAMENON: Acontece muito de o professor não participar do projeto ou não conhecer. Meio às vezes tá exposto em algum lugar, mas 

escondido ou tá guardado, ninguém tem o interesse de buscar. E mesmo a escola que eu conheço a prática do PPP se torna bem complicado. 

Eu digo porque tem vários empecilhos, pode dizer assim (01/04/22) 
 

ANA NERY: Não, quem participou só foi os professores. (16/05/22) 
 

BÁRBARA: Professores, funcionários, gestão, supervisão. Todos participam dessa reunião. (18/04/22) 
 

BÁRBARA: Tá. Essa lei tá. (18/04/22) 
 

BERNADETE: Está, sim. (14/05/2022) 
 

AGAMENON: Estou há seis, sete anos e não conheço. Eu acho importante. Principalmente no enfrentamento de alguns problemas do dia a 

dia é interessante saber o que o PPP diz em relação àquela determinada situação. Infelizmente a gente está aqui numa comunidade que existe 

situações até de perigo social. Alunos envolvidos com drogas, você tem aqui pessoas suspeitas de determinado crime. (01/04/22) 
Fonte: Elaboração própria da autora.  



107 

Figura 1: Análise das entrevistas – Mapa Conceitual da Análise 

 

Fonte: Elaboração própria da autora.



108 

Levada em conta a Figura 1 acima ao considerarmos inicialmente as marcas do racismo 

estrutural nas contradições do cotidiano escolar, precisaremos reconhecer sua presença 

invisibilizada na subcategoria “conflito étnico-racial”. Nesse sentido, como dissemos em linhas 

anteriores, a sociedade mundial construiu suas comunidades às custas de povos de peles negras, 

sendo o Brasil o último país da América Latina a abolir a escravidão. Esse processo diaspórico 

foi responsável por discriminar a população afrodescendente, atribuindo-lhe a culpa das 

mazelas sociais, o que se reflete até os dias atuais nas poucas condições e oportunidades dadas 

aos negros, fazendo com que essas comunidades continuem enfrentando as marcas do racismo 

estrutural, foi ecoado com o discurso ridículo da superioridade da raça branca sobre as outras. 

Com efeito, o racismo estrutural mata, destrói e dissemina a desigualdade inerente à 

lógica do sistema capitalista que, sutil e ao mesmo tempo avassaladoramente, submete 

comunidades negras, excluindo-as do domínio dos meios de produção e as situando na periferia 

socioeconômica. Lembra Almeida (2019, p. 41-42) ao tratar do papel institucional da escola na 

reprodução do racismo: 

Pessoas racializadas são formadas por condições estruturais e institucionais. Nesse 

sentido, podemos dizer que é o racismo que cria a raça e os sujeitos racializados. [...] 

O racismo constitui todo um complexo imaginário social que a todo momento é 

reforçado pelos meios de comunicação, pela indústria cultural e pelo sistema 

educacional. [...] E a escola reforça todas essas percepções ao apresentar um mundo 

em que negros e negras não têm muitas contribuições importantes para a história, 

literatura, ciência e afins, resumindo-se a comemorar a própria libertação graças à 

bondade de brancos conscientes. 

 

Ora, a comunidade da Escola Esperança não foge à regra. Ela é tratada como afirmou 

Agamenon em sua entrevista: “...infelizmente a gente está aqui numa comunidade [em] que 

existe[m] situações até de perigo social. Alunos envolvidos com drogas, você tem aqui pessoas 

suspeitas de determinado crime” (1° de abril de 2022). Para o professor, o perigo social explica-

se pela comunidade, sem ele evidenciar que a própria comunidade é alvo desse racismo 

estrutural. Assim, vítimas dessa estrutura excludente, pessoas negras são mantidas à margem da 

organização socioeconômica graças ao racismo, numa forma de violência que as considerada 

apenas por sua força de trabalho, responsabilizando-as por suas desvantagens. Logo, as marcas 

desse racismo são reproduzidas em diversos planos socioculturais e educacionais. 

Nesse viés torna-se importante ressaltar que o racismo estrutural não é visto como 

responsável diretamente pela violência enxergada, por exemplo, na comunidade a que a escola 

presta serviço. Como foi ilustrado pela análise da fala de Agamenon, ele consegue enxergar o 

que chama de “perigo social”, mas não aplica nenhuma crítica a esse nível de constatação, 

mantendo-se no plano do senso comum, banhado daquele racismo, naturalizado por ser 



109 

invisibilizado e estrutural, que adentra as escolas imperceptivelmente, desencadeando um efeito 

cascata para continuidade de uma cultura racista. 

Muito interessante é observarmos que as contradições do conflito étnico-racial 

transparecem na relação de docentes consigo: suas histórias de vida mostram-nos afetados pelo 

racismo, de forma ora mais sutil, ora mais drástica. Portanto, conhecer um pouco da vida pessoal 

dos entrevistados, além de demonstrar respeito a suas histórias ganha uma ordem especial, por 

ser uma via potencial de acesso à formação e à crítica do próprio racismo, incidindo na 

aplicabilidade da Lei n° 10.639/2003. Há um conflito étnico-racial que, não reconhecido em sua 

profundidade, tem sua tensão anulada: afinal, qual minha etnia, minha raça? A preocupação em 

posicionar-se, ademais, confirma a importância da questão, que permanece mal resolvida. 

Abdias, por exemplo, não se reconhece com a classificação étnico-racial que lhe foi 

atribuída: “Então mesmo com registro de nascimento dizendo que eu sou branco, mas eu me 

declaro pardo” (18 de abril de 2022). Ora, isso gera uma diferença, uma distância que não só 

aponta para múltiplas possibilidades de posição étnico-racial, como, sobretudo, para um 

deslocamento com que o professor tenta resolver um conflito implícito: ser “branco” ou “não-

branco” implica – e o professor reconhece isso ao posicionar-se em outro lugar, que não o 

heteroatribuído – em lugares de poder diferentes, sendo um de privilégios (historicamente, o 

branco) e o outro, não.  

Ao se pôr fora do grupo não-privilegiado, Abdias pode tanto expressar eventualmente 

uma conformação com um lugar presumidamente inferior (como é tratado pelo preconceito) 

quanto buscar uma correspondência com um outro grupo com que mais se identifica – seja por 

motivos aparentemente neutros ou por autoafirmação, esse movimento voluntário pelo qual a 

identidade se constrói diferenciando-se do que os outros afirmam sobre o sujeito. Isso aparece 

no uso da expressão concessiva (“...então mesmo com registro de nascimento dizendo que eu 

sou branco”) e na conclusão da sentença, que se inicia com uma conjunção adversativa (“...mas 

eu me declaro pardo”). Assim, Abdias parece desafiar a força tradicionalmente atribuída ao 

Estado, aos poderes públicos e mesmo à sociedade, prefigurados na imagem do documento (o 

registro de nascimento). Temos, pois, nas origens da identidade desse docente, uma boa 

ilustração das contradições associadas ao racismo estrutural (não haveria essa diferença se ela 

não causasse tensões!). 

Corroborando a posição de Abdias, Rosa também apresenta a existência de um conflito 

enquanto sua identificação declarada no registro de nascimento. O sentimento encontra-se 

claramente presente no verbo “inquietar-se” usado por ela. O conflito estabelecido no diálogo 

de Rosa não está distante de diversos conflitos raciais com os quais afrodescendentes são 



110 

obrigados a conviver todos os dias. Assim como Abdias, Rosa também usa uma conjunção 

adversativa enaltecendo sua batalha interna quando afirma: “...eu não tenho cor branca, eu tô 

mais pra parda, mas tem branca [no registro de nascimento]”. 

A fala de Rosa, embebedada pela insegurança em sua autoidentificação, não é nenhuma 

novidade para o movimento negro brasileiro, pois, durante a nossa história, nós, 

afrodescendentes, fomos empurrados para os padrões de beleza brancos, porquanto ao sermos 

chamados de negros éramos também criminosos. Por exemplo: o padrão de beleza feminino 

também era imposto por traços predominantemente europeus; as mulheres negras eram 

consideradas feias por não apresentarem características comuns às mulheres provenientes da 

Europa.22 O ideal de belo desde a colonização é representado pela cor branca, cabelos lisos etc. 

Gomes (2003) chama a atenção sobre a importância da formação docente nos conflitos 

existenciais. A autora obteve um importante resultado de sua pesquisa etnográfica em salões de 

beleza voltados ao público negro e cabelo crespo. Diante das entrevistas concedidas pelos(as) 

participantes foi possível identificar os traumas causados pelo racismo que cada um viveu 

durante o período escolar, em particular expressos no preconceito ao cabelo com trança e na 

solidão da menina negra. Por esses relatos, percebemos que o racismo é uma ferida aberta que 

reclama a atuação de professores suficientemente preparados para combatê-lo, sob o risco de 

aprofundarem-se as feridas trazidas pela história da escravidão. 

Ainda segundo a autora, o professor deve estar atento aos estudantes e sua 

desenvoltura: “Nem sempre os professores e as professoras percebem que, por detrás da timidez 

e da recusa de participação de trabalhos em grupos, encontra-se um complexo de inferioridade 

construído, também, na relação do negro com a sua estética durante a sua trajetória social e 

escolar” (GOMES, 2003, p. 176) 

Vale lembrar também a reflexão de Tardif (2011, p. 11), quando disse que “o saber dos 

professores [...] está relacionado com a pessoa e a identidade deles, com a sua experiência de 

vida e com a sua história profissional, com as suas relações com os alunos em sala de aula e 

com os outros atores escolares na escola, etc.” 

Quando a meritocracia, que nega as desigualdades com base na raça, busca ocultar seus 

fundamentos sob números (econômicos, de produção etc.), há uma despersonalização que ajuda 

a instaurar, num plano individual, conflitos existenciais, a exemplo do que é representado pelas 

                                                           
22  Não à toa, os produtos para cabelos baseavam-se no objetivo de atingir, o máximo possível, a semelhança com 

a cabeleira natural da Europa, mesmo que para isso fossem aplicadas técnicas torturantes (como, por exemplo, 

alisamentos com ferros utilizados para passar roupas). Expressões como “cabelo ruim” ainda ecoam nas salas 

de aula. A condenação ao tipo de cabelo que se distancia do padrão liso, de origem europeia, é apenas uma das 

formas com as quais o racismo estrutural tenta aniquilar a existência negra – aqui, pela via estética. 



111 

marcas do racismo estrutural nas falas de Abdias e Rosa. Esse comando representa as ações da 

educação liberal, capitalista e meritocrática. O “exercício do poder pode ser considerado 

maléfico ou benéfico segundo os contextos históricos e segundo os diversos pontos de vista a 

partir dos quais esses contextos são considerados. (BOBBIO, 1992, p. 35). 

A aniquilação de elementos culturais que dão suporte às identidades negras reforça a 

disseminação dos estereótipos preconceituosos e segregacionistas, os quais sutilmente fazem 

parte da escola e de modo imperceptível vêm sendo repassados durante as práticas pedagógicas 

nos saberes de uma epistemologia eurocêntrica dominante. Nesse contexto, a sociedade 

brasileira ainda contribui com o discurso racista, quando silencia, por exemplo, a luta do 

Movimento negro. Evidenciar essa luta e seus efeitos afirmativos sobre as identidades negras 

não se trata de favor ou caridade: ao contrário, representa um direito básico, o de existir.  

O que disse Rosa nos remete a duas assertivas: de que é preciso ter uma identidade; e 

que a identidade declarada não confere com a realidade, porque a docente não se reconhece 

branca. Tais afirmações confirmam um conflito existencial. Posteriormente, a docente tenta 

eliminar o conflito com a negação da diferença: seríamos formados apenas por uma raça, a 

humana. 

A negação da existência de raças tratadas desigualmente – empregada ao conflito por 

Rosa – ratifica a força que o racismo estrutural ainda reproduz hoje. O argumento de Freyre 

(1993) ainda ecoa na educação brasileira, e por isso é necessária uma lei para que as lutas 

históricas por direitos a uma educação afrorreferenciada sejam tratadas como justiça social. 

Não surpreende, pois, que nas falas de Bernadete e Ana quanto à negação do preconceito 

e a defesa da meritocracia, tenham se constatado:  

[...] Pra mim, por exemplo, como professora, tem coisas no dia a dia que se forem por 

eu falar um nome, feito um dia desses uma professora me abordou e eu disse: – 

Professora, eu estou na sua lista negra? – porque era a lista de professores que estavam 

em dívida. Ela fez: – Não professora, eu vou corrigir, a senhora está na lista negra, 

não, que lista negra é um termo pejorativo e racista. – Eu disse: – Olhe, para ela e para 

mim lista negra é uma linguagem usual e eu não considero racista (BERNADETE, 14 

de maio de 2022). 

[...] eu sou contra porque assim já começa o preconceito por aí. o que eu acho que 

deveria ter a mesma vaga não deveria ter uma reserva de vaga só porque aquele aluno 

é negro ou pardo, entendeu eu acho que deveria ter o mesmo percentual de vaga. Eu 

acho que o preconceito já começa por aí (ANA, 16 de maio de 2022). 

 

A fala de Bernadete nos mostra a forte influência do mito da democracia racial no 

tratamento com as desigualdades raciais no país. Não é demasiado lembrar que a política de 

branqueamento demonizou tudo que se associava ao negro (cabelo ruim, lista negra, magia 

negra, câmbio negro, mercado negro, vala negra, ovelha negra, buraco negro, peste negra, 



112 

passado negro, entre outras palavras pejorativas). Entretanto, o mito da democracia racial tenta 

maquiar o tratamento desigual sob o fundamento de oportunidades iguais para todos. As 

“chances” dadas aos estudantes desconsideram aspectos importantes entre os pares como por 

exemplo: o que comem, onde moram, como sobrevivem, qual é a história de sua existência. Os 

artifícios representam marcadores os quais fazem parte de uma macropolítica abordada por 

Munanga (2015) como o mito da democracia racial. A recusa desses aspectos do existir numa 

educação humanizada está estampada tanto na fala da docente Bernadete – ao afirmar que “lista 

negra”, por estar na linguagem usual, assim se justifica – quanto na fala de Ana, quando se opõe 

às políticas de cotas para alunos negros. Recusar uma revisão do emprego de vocabulário racista 

largamente arraigado ao longo dos tempos; ou entender as cotas como privilégio, e não como 

reparação histórica a populações discriminadas até hoje por sua etnia é partir da premissa racista 

de que somos todos iguais, num país em que tantas desigualdades são racialmente explicáveis. 

Nas palavras de Cantuário e Alves (2021, p. 521-522), 

Dessa forma, em vez de ser espaço de modificação e transformação social, a escola 

transforma-se em local de proliferação e propagação de preconceitos, caso mantenha-

se fiel ao silenciamento [...]. Na escola, os exemplos se multiplicam [...] muitos deles 

ocorrendo na própria sala de aula [...] em que o professor [...] personifica o papel, por 

vezes, de primeiro agente de discriminação com o qual o aluno entrará em contato; 

outras vezes sendo uma extensão daquilo com o que o indivíduo se já deparou em casa 

ou na rua. 

 

Os dados gerados com os docentes entrevistados realçam a crença no mito da 

meritocracia racial em Esperança, que paradoxalmente ao discurso de oportunidades, convive 

com desigualdades próprias à população negra periférica. O preconceito, nesse cenário, será 

sempre dos outros – das crianças com quem trabalham. Rosa, Ana Nery e Bernadete, que 

declaram já ter presenciado xingamentos entre os discentes associados ao negativamente da cor 

preta simplesmente por ser cor: “Já teve, por exemplo, apelidos como fuscão preto, favelado” 

(BERNADETE, 14 de maio de 2022). Assim, seja por ofensas entre as crianças – que 

reproduzem termos racistas –, seja por preconceito contra colegas com algum tipo de deficiência 

ou condição que os diferencie – como a criança com Síndrome de Down) –, o preconceito só é 

enxergado pelos docentes nos próprios residentes da comunidade. 

Também no relato da experiência de Ana Nery – em que uma criança mais escura saiu 

chorando da escola por se sentir diminuída por sua cor – há elementos que confirmam o 

preconceito entre crianças; não há, porém, nenhuma autocrítica nem implicação da professora, 



113 

que acusa de racismo reverso23 as cotas e defende a meritocracia como justa. Esperança é uma 

escola marcada pelo racismo estrutural e institucional – a despeito de afirmar-se no combate ao 

racismo, pois não tematiza o preconceito presente no seu cotidiano nem as posições racistas de 

seus e suas docentes.  

Sem a crítica cultural a essas práticas, por exemplo, a valorização da Lei n° 10.639/2003, 

torna-se impossível o debate do conflito existencial dos docentes, pois ele não é uma questão 

pessoal. Ela é um instrumento de combate a meritocracia da igualdade racial, fruto do mito da 

democracia racial de Freyre (2019) e Gobineau. E para que esse instrumento possa ser bem 

usado, carece de docentes autocríticos e bem preparados. Ora, isso não constatamos nas 

entrevistas com as professoras e professores de Esperança. 

Com efeito, o despreparo docente foi outra das categorias identificadas no discurso 

durante as entrevistas. Tanto a resistência ao espírito da lei como seu contraponto 

complementar, o racismo estrutural (que transparece no conflito étnico-racial já discutido) 

ajudam a compreender o silêncio acrítico sobre as desigualdades raciais e o desinteresse (ou 

mesmo a aversão) pela valorização da temática nas práticas docentes. Sem formação (inicial e 

continuada) que questione e refaça as convicções étnico-raciais já impregnadas na cultura, como 

esperar que docentes tenham práticas significativamente antirracistas? 

Em relação a essa categoria do “despreparo docente”, a análise das falas dos sujeitos 

permite entender melhor suas práticas pedagógicas, quais suportes encontram, como e para que 

estão sendo formados. Duas décadas após o surgimento da Lei n° 10.639/2003, ela ainda é 

timidamente implementada na escola Esperança. 

Não à toa, Agamenon declara que “nos últimos sete anos deva ter uma formação ou uma 

fala relacionada a algo. Mas apenas uma nos últimos sete anos” (1° de abril de 2022). Para ele, 

seria pouco, assim, e essa foi a única referência a qualquer memória sobre formação docente 

para uma educação antirracista na escola. Ninguém mais mencionou nada a respeito. 

Esse dado, associado a falas acerca de outros temas por outros docentes, demonstra a 

existência de passos bem lentos para a efetivação da norma, como mostram as subcategorias 

“Escassez de materiais que promovam a (auto)crítica do racismo estrutural” e “Inexistência de 

formação inicial e continuada sobre o tema (do racismo estrutural, do ensino da história e cultura 

da África) e a lei”. 

                                                           
23  Entendido como a falaciosa crítica que acusa grupos minoritários de imporem condições desvantajosas a grupos 

majoritários, em geral condenando políticas afirmativas (ALMEIDA, 2019). Martins (2022, p. 26) também 

comenta a respeito dessa estratégia discursiva, “frente à compreensão de que o racismo é fenômeno estrutural 

e estruturante, insiste-se de modo retrógrado na narrativa do racismo reverso para descaracterizar e enfraquecer 

políticas de ação afirmativa, sejam estas desenvolvidas pelo poder público ou pela iniciativa privada”. 



114 

Nesse sentido, a formação docente que valorize os direitos humanos torna-se 

imprescindível para mudança de paradigmas, associada a um conjunto histórico de lutas e 

conquistas para o direito às existências e identidades negras, inclusive através da 

obrigatoriedade do ensino e cultura africana promovido pela lei: 

[…] a mudança estrutural proposta por essa legislação abre caminhos para a 

construção de uma educação anti-racista que acarreta uma ruptura epistemológica e 

curricular, na medida em que torna público e legítimo o ‘falar’ sobre a questão afro-

brasileira e africana. Mas não é qualquer tipo de fala. É a fala pautada no diálogo 

intercultural. E não é qualquer diálogo intercultural. É aquele que se propõe ser 

emancipatório no interior da escola, ou seja, que pressupõe e considera a existência de 

um ‘outro’, conquanto sujeito ativo e concreto, com quem se fala e de quem se fala. E 

nesse sentido, incorpora conflitos, tensões e divergências. Não há nenhuma 

‘harmonia’ e nem ‘quietude’ e tampouco ‘passividade’ quando encaramos, de fato, 

que as diferentes culturas e os sujeitos que as produzem devem ter o direito de dialogar 

e interferir na produção de novos projetos curriculares, educativos e de sociedade 

(GOMES, 2012, p. 98). 

 

O tratamento dado à norma na escola Esperança encontra-se paradoxalmente 

relacionado à visão de Gomes (2012), segundo quem o espaço de debates sobre a lei e seu 

escopo tem o potencial de promover discussões étnico-raciais nas escolas. Logo, como não se 

mudam as práticas folclóricas ou burocráticas nem se trata da política pública, tampouco há 

promoção de debates a respeito do racismo e a educação antirracista. 

Como alternativa à falta de materiais sobre o assunto, alguns docentes referem-se a 

buscar na internet suporte para suas aulas. Aparentando sentir-se perdida, Cristina, em sua fala, 

não indica perceber sequência, organização, ou norte a ser seguido: “Não tem seguimento. Não 

tem uma política que funcione com essa lei” (14 de abril 2022). Curioso comentário, pois a 

professora, ao indicar a ausência de práticas pedagógicas cotidianas (“uma política que 

funcione”), revela desconhecer que a própria Lei já é uma política pública, nascida de lutas 

antirracistas. Logo, talvez de modo inintencional, atinge o ponto fraco: a política que entretece 

o cotidiano da escola não se afina à Lei, pois reproduz práticas definidas pelo racismo estrutural. 

Ao pretender ressaltar o distanciamento entre lei e práticas pedagógicas (talvez para criticar a 

Lei), Cristina evidencia algo que poderíamos assim traduzir: “Esperança (e seus docentes, quiçá 

qualquer docente nas mesmas condições), nas suas práticas, não funciona(m) com essa Lei” 

Corroborando Cristina, Bárbara, professora de Ciências, declara: “...na formação da 

graduação, na especialização, e as formações que são dadas são mais específicas para sua área 

de estudo” e conclui: “aí fica” (18 de abril de 2022). O advérbio de lugar e o verbo utilizados 

nos remetem ao tratamento que é dado ao ensino da cultura africana naquela escola, 

representado pelo recorrente adiamento. Além da ausência formativa, há o apelo por um 

dispositivo – o livro didático, no caso – que preveja os conteúdos, reduzindo o trabalho de 



115 

planejar aulas que sejam singulares. Segundo Bárbara, “a gente procura, já que minha área é 

ciência, a gente procura aquilo que é ligado a área, então é aí que a gente faz esse trabalho, mas 

um livro específico mesmo, não” (18/04/22). 

Notamos, assim, que falas como essa reforçam a análise já desenvolvida 

introdutoriamente, no capítulo 5, acerca de livros didáticos de História do 6° ao 9° ano, cujas 

discussões sobre a temática antirracista mostraram-se resumidas e insuficientes. Nesse universo, 

a ausência de materiais críticos na escola desencadeia um processo de instantâneo-pedagogia-

africana (aquela resumida na pontualidade do tratamento com o tema apenas mês de novembro), 

que precariza a temática e reitera práticas racistas. 

Assim, essa pedagogia, imediatista em suas soluções e conservadora em seus recursos, 

reproduz, de forma naturalizada e acrítica, as condições do racismo. Ela, para Quinjano (2005), 

exprime uma abordagem da colonialidade do poder, a qual reprime e destrói o imaginário do 

outro, enquanto reafirma seu próprio imaginário – no caso, o branco de origem eurocêntrica. 

Nesse contexto, o tratamento que é dado aos conteúdos africanos ainda é de secundário, porque 

em um país regido pelo sistema capitalista, a educação deve voltar-se para formação de mão de 

obra qualificada. 

Em contraposição a isso, a professora Amélia recordou uma experiência interessante e 

pessoal da temática, a qual enriqueceu seu processo de formação continuada: 

[...] Houve um período muito bom, muito forte, digamos assim, que foi o projeto A 

Cor da Cultura. Foi bem pra trás dos anos que você citou bem pra trás. Foi lá no espaço 

Paulo Freire, não lembro o nome do espaço, eu sei que é um espaço de formação de 

outro município e a gente foi para lá, foram alguns encontros e foram o dia todo. 

Depois também a [Universidade] católica [de Pernambuco], deram seguimento na 

Católica. É um material muito rico, muito bom, mas era em pequena quantidade para 

atender diversas demandas de escolas. Escola de pequeno porte, de médio e de grande 

porte. Eu acho que deveria vir mais, em maior quantidade. E que os professores que 

participaram daquele momento deveriam ter um espaço dentro da escola, porque a 

escola não pode parar e a gente vai arrumar tempo quando para parar. Eu precisava 

repassar para as minhas amigas a riqueza daquilo que vivenciei, do que eu aprendi. O 

pessoal que veio do Rio de Janeiro e de outros estados. (11 de abril de 2022) 

 

Segundo Amélia, o projeto de âmbito nacional atuou de forma positiva no trabalho com 

a temática. Lançado em 2004, A cor da cultura teve por objetivo o incentivo da implementação 

da Lei n° 10.639/2003 nas escolas do país através da formação dos professores, em parceria 

entre órgãos e empresas, públicos e privados. 24  Ganhou apoio presidencial e demonstrou 

                                                           
24  Petrobras; Secretaria de Políticas de Promoção da Igualdade Racial (SEPPIR); Centro Brasileiro de Informação 

e Documentação do Artista Negro (CIDAN); Ministério da Educação, por meio da SECADI (Secretaria de 

Educação Continuada, Alfabetização, Diversidade e Inclusão); Ministério da Cultura, por meio da Fundação 

Cultural Palmares; Fundação Roberto Marinho, via Canal Futura, e a TV Globo. 



116 

respeito e diálogo com uma educação antirracista em direitos humanos – por promover a lei e 

seus temas. 

Mesmo que, como relata Amélia, os anos finais tenham assistido a uma mobilização 

federal, com o passar dos anos o desinteresse pela temática foi se intensificando, e, como prova 

do racismo estrutural, o projeto hoje foi abandonado, mais ainda com os anos de endurecimento 

neoliberal e de extrema direita contra a democracia brasileira, sobretudo a partir de 2019.25 

Nessa conjuntura, apesar de formalmente a lei e suas normatizações e diretrizes 

sobreviverem, observamos uma distância em relação à prática cotidiana, como mostram as 

entrevistas de docentes de Esperança. A falta de formação pedagógica e ausência de materiais 

pedagógicos na escola consolidaram essa posição conservadora, que brota e retroalimenta o 

racismo estrutural. 

Não é difícil supor que a realidade de Esperança se aproxime do chão de escolas de todo 

o país. Não se discute uma educação desumanizadora, liderada pela ilusória democracia racial, 

hoje disfarçada do mito da meritocracia racial. Esse novo mito se alimenta das cobranças de 

avaliações internas e externas da política neoliberais, buscando resultados numéricos, 

desencadeando um efeito cascata que estimula docentes a empurrarem o trabalho pedagógico 

com a Lei n° 10.639/2003 para o fim do ano, como segundo plano, sem qualquer preparação 

inicial ou básica, evidenciando-se, assim, o que Oliveira (2010, p. 215) lista: 

[...] a precariedade das condições de trabalho, o descaso dos gestores para com as 

discussões raciais, as resistências de colegas de profissão em relação a essa temática 

racial para se evitar conflitos, as deficiências de aprendizagem das camadas populares, 

a falta de condições objetivas de estudo dos alunos, a “crueldade” do racismo e da 

violência entre as crianças e os jovens, bem como a intolerância religiosa. 

 

Visualizamos que a educação antirracista não é vista como prioridade, ao contrário, 

trata-se, na escola estudada, de um modelo pedagógico que, pelo automatismo das práticas 

tantas vezes repetidas irrefletidamente, violenta o direito de serem reconhecidas a história e as 

identidades negras e afrodescendentes no Brasil, cujas desigualdades somente podem ser 

explicadas a partir da crítica ao racismo, que perpetua a desumanização pela educação. 

A terceira categoria envolvida nas práticas pedagógicas desenvolvidas pelos docentes 

na Escola Esperança explicita, em duas subcategorias e duas unidades de contexto inferidas a 

partir da análise das entrevistas, o tratamento dado à lei no cotidiano escolar, através da 

                                                           
25   Um triste exemplo está na notícia veiculada pelo site Poder 360: “O presidente da Fundação Palmares, Sérgio 

Camargo, afirmou nesta 6ª feira (20.nov.2020) que não existe racismo estrutural no Brasil. [...]. A declaração 

é feita na mesma data em que é comemorado o Dia da Consciência Negra, somado a uma onda de protestos 

provocada pelo espancamento de João Alberto Silveira Freitas, 40 anos, conhecido pelos amigos como Beto. 

O homicídio ocorreu no supermercado Carrefour de Porto Alegre, Rio Grande do Sul.” 



117 

disciplinarização no trabalho formal com a temática (em práticas pedagógicas restritas à 

disciplina de História) e na folclorização e isolamento de iniciativas e conteúdos que poderiam 

concorrer para uma educação antirracista (a exemplo da consciência negra, associada somente 

a eventos em um dia ou ao mês de novembro). 

De fato, a fala de Rosa ilustra o quanto esse isolamento oferece grandes barreiras para 

implementação da lei: “[...] é o mês de novembro o mês comemorado mais, né, mais vigente, e 

em questão da comunidade é trabalhado de uma maneira minuciosa, porque aqui na comunidade 

existe vários tipos de religião, então o preconceito você sabe que existe [...]” (16 de maio de 

2022). Ressaltamos que, para a professora, isso ocorre “para ser abordado o assunto sem ser 

muito é... gerar muita polêmica” (ROSA, 16 de maio de 2022). Observamos que o adjetivo 

“minuciosa” é usado por Rosa para retratar uma prática comum nas escolas: o(s) valor(es) 

agregado(s) a uma efeméride termina(m) por ser tratado(s) apenas uma vez, sem frequência – e 

de forma superficial, para não incomodarem. Ora, como é possível pretender que um período 

histórico de séculos – a escravidão – seja tratada sem gerar polêmica? E como pretender que ela 

não tenha produzido efeitos para a contemporaneidade, a não ser que se presuma a democracia 

racial? A consciência negra, então, passa longe do currículo, e o racismo estrutural deixa de ser 

reconhecido e questionado. 

As declarações da docente esclarecem outra barreira imposta pelo racismo estrutural e 

disseminada pela democracia racial. Em um país marcado pela ideia de superioridade religiosa, 

a demonização de outras religiões causam desconforto e até mesmo ofensa a quem pratica outra 

religião, que não as cristãs. Devido a isso, muitas escolas preferem silenciar a discussão sobre 

religiões de matrizes africanas, na tentativa de mais uma vez silenciar o conflito. De acordo com 

Rosa, verificamos a presença de uma cultura racista ainda marcada pelo preconceito étnico-

racial não apenas nos dizeres da professora, mas sobretudo na comunidade. 

No caso de uma educação antirracista em direitos humanos, isso equivale a 

problematizar as convicções naturalizadas, evidenciando seu caráter histórico e contrário aos 

direitos humanos: dessa perspectiva, a efetiva implementação da Lei n° 10.639/2003 de forma 

não exótica representa séculos de derramamento de sangue nos fundamentos da luta e da 

resistência do protagonismo negro durante toda sua existência. As resistências à política pública 

que essa lei busca garantir, por outro lado, fundamentam-se em séculos de escravidão que se 

perpetuam através de desigualdades socioeconômicas e, no plano cultural, do racismo. 

Temos, desse modo, o paradoxo: a lei é tratada na escola, mas de tal forma que termina 

anulada (pela burocratização) ou caricaturada (pela folclorização). Se o racismo é considerado 

crime inafiançável, a lei nem por isso penetrou no cotidiano escolar para criticá-lo e superá-lo. 



118 

Práticas discriminatórias permanecem banalizadas com a redução da temática à História e a um 

mês no calendário letivo. Isso termina por sustentar, inclusive, argumentos negacionistas acerca 

da igualdade de oportunidades educacionais (resistindo à ideia de cotas na educação nacional, 

por exemplo) (MUNANGA, 2017). 

Quanto ao processo de disciplinarização da temática, a fala de Cristina, professora de 

Português, é bem representativa: “Aí eu não vejo...vejo assim...vamos trabalhar, chegou o 

período, muitas vezes eu vejo mais específico na professora de História, o pessoal da área de 

história” (14 de abril de 2022). No comentário dessa professora, fica evidente como ela não 

consegue articular sua disciplina à temática, mantendo a posição burocrática com que a Lei é 

cumprida no seu limite inferior (aquele da presença na escola e em um espaço disciplinar 

específico), sem ultrapassá-lo (o que significaria um trabalho interdisciplinar ou 

transdisciplinar). 

Essa prática contribui para o tratamento folclorizado da lei, em que nem o cotidiano da 

comunidade é invocado para a reflexão nem, menos ainda, a presença da temática na atualidade 

é reconhecida. O currículo fica genérico, associado a um passado ou a uma descrição distanciada 

da vida do estudante. Uma educação antirracista em direitos humanos deve partir das 

circunstâncias mais corriqueiras, já que o racismo é estrutural e alcança a todos – inclusive a 

comunidade onde a escola presta serviço. É necessário que esse currículo seja afrorreferenciado 

de forma que se promova a cultura em direitos humanos, com seus valores, e não conteúdos 

isolados. Numa passagem não apresentada no Quadro 4, Amélia assim se refere: 

É tudo muito blábláblá. É muito bonitinho, é tudo muito certinho. O bom era viver o 

que a gente organiza, porque fica aula dada pontualmente, mas o conteúdo? É só. E 

responsabilidade, eu, enquanto ser humano, dependente da matéria que eu trabalho, 

do conteúdo que eu trabalho, eu vejo. E quando você se dispõe a combater, a falar, 

fazer, você é mal vista até pelos próprios colegas. É assim: ‘deixa de besteira, eles se 

entendem, deixa para lá, isso é costume de casa, eles trazem costumes de casa’. Aí é: 

‘Tu quer mudar o mundo, é?’ (11 de abril de 2022). 

 

O depoimento da professora evidencia que as poucas docentes a se aproximarem de uma 

educação antirracista – ainda que através de iniciativas isoladas (“...dependente da matéria que 

eu trabalho, do conteúdo que eu trabalho, eu vejo”) – são por isso eventualmente punidas por 

colegas (“...quando você se dispõe a combater, a falar, fazer, você é mal vista até pelos próprios 

colegas”). 

Esse processo de controle intergrupal é mais uma expressão do racismo estrutural na 

vida escolar, em duas facetas: na primeira, já analisada ao tratarmos dos conflitos étnico-raciais, 

o racismo é algo externo (“eles se entendem, deixa para lá, isso é costume de casa, eles trazem 

costumes de casa”), não é reconhecido como algo que alcance também docentes. O problema é 



119 

sempre visto nos outros, desresponsabilizando-se os professores que se mantêm estruturalmente 

racistas, inconscientes disso. A segunda faceta diz respeito à cultura escolar e, nela, à cultura 

profissional docente, em que a reprodução tem mais incentivo que a mudança (“Tu quer mudar 

o mundo, é?”). A cultura da repetição apoia-se, assim, na desimplicação intelectual, moral e 

pedagógica de docentes que não se comprometem com mudanças. 

Se entre docentes não há ofensas explicitamente racistas, há censura a iniciativas 

renovadoras, que buscam “destrivializar” (SANTOMÉ, 1993) o cotidiano. Se a trivialização 

consiste em estudar com superficialidade ou banalidade, tratar do tema em um só dia é um jeito 

de trivializá-lo: “É o caso da situação que conhecemos como 'o dia de...'. Só num determinado 

dia, e mesmo numa única disciplina, paramos neste tipo de problemas sociais, nos restantes dias 

do ano letivo estas realidades são silenciadas, se não atacadas” (SANTOMÉ, 1993, p. 6). 

Gomes (2005) ratifica a necessidade de o professor apropriar-se da cultura africana para 

empoderar-se, reconhecendo nela sua humanidade e parte de sua história, direta ou 

indiretamente, inclusive marcada pelo racismo. De acordo com a autora, como vencer o racismo 

sem tratá-lo com seriedade? Por isso, ela defende: “todo(a) educador(a), ao trabalhar com a 

questão étnico-racial, deveria tomar conhecimento das lutas, demandas e conquistas do 

movimento negro” (GOMES, 2005, p. 153). Nesse cenário, a prática pedagógica isolada em 

disciplinas não favorece o desenvolvimento de uma educação humanizada que respeite a 

existência de negritudes, nem, tampouco, a educação antirracista em direitos humanos. 

A consequência de práticas isoladas em disciplinas se materializa no trabalho folclórico 

e isolado da temática apenas no mês de novembro. Essa constatação esteve presente na fala de 

Bernadete: [...] “inclusive é no próprio mês de novembro, por exemplo, onde as escolas 

costumam trabalhar a figura do Zumbi, ou o tema, né? Antirracismo na escola, ou a política 

como si. Eu não tenho o costume” (14 de maio de 2022). Quanto a isso, Rosa reforça: “mas é o 

mês de novembro o mês comemorado mais, né, mais vigente e em questão da comunidade” (16 

de maio de 2022). Em contraposição, Bárbara fez um comentário que insiste na mudança: 

“Implementar, na verdade acredito que não, por conta mesmo da questão da cobrança que a Lei 

seja efetiva, mas eu acredito que poderia ser desenvolvida durante o ano inteiro[...] (18 de abril 

de 2022). 

Ora, manter a discussão sobre a cultura e a história africana e afro-brasileira em datas 

específicas é isolar, ou, ainda, folclorizá-la, como mostramos. Ambos os processos recorrem a 

um exotismo que somente mantém o distanciamento entre negritudes e cotidiano escolar. 

Assim, como em tantas outras escolas, a folclorização da educação antirracista se mostra em 

Esperança com o tratamento com o trabalho pedagógico aos conteúdos africanos no mês de 



120 

novembro, no máximo. Esse tratamento pontual nos permitiu inferir que os momentos nos quais 

são vivenciados os conteúdos respondem às cobranças de órgãos externos e de controle, como 

Ministério Público e Secretaria de Educação. 

Em se tratando das entrevistas, por fim, a categoria projeto político-pedagógico da 

Escola Esperança (PPPE) nos fez entender que esse documento tanto pode ser uma arma de 

combate a uma educação racista quanto contribuir para ela. Em entrevistas de docentes da escola 

aqui estudada, houve referências ao PPPE, cuja elaboração, todavia, foi mencionada como de 

poucos, ficando fora do processo a comunidade, estudantes e vários professores. Um destes 

últimos, Agamenon, declara: “Estou [aqui] há seis, sete anos e não o conheço”. [...] (1° de abril 

de 2022). 

A construção de um PPP artificial, em petit comité, é prática constante em políticas 

liberais, tradicionais, padronizadas e centralizadoras. Nela, professores, supervisores e 

estudantes são apenas números que reproduzem outros números; por isso, não precisam ser 

entendidos, mas somados ou diminuídos, sem que suas relações étnico-raciais interessem. 

Quando um docente passa sete anos sem conhecer o PPPE, como foi o caso de Agamenon, esse 

é um forte indicativo de que a escola não o motiva a se envolver no processo de criação do 

PPPE. Cabe, pois, a citação alongada de Klein e D’Água (2015, p. 280): 

A formulação de um PPP envolve uma reflexão coletiva e o questionamento crucial 

sobre os conteúdos escolhidos para integrar o currículo. Envolve, também, a 

consciência e coerência em relação às opções que faz e às metas pretendidas. As metas 

que guiam os projetos não são definidas aleatoriamente pelos indivíduos, o que 

significa que não é qualquer meta que vale a pena ser perseguida, senão aquelas que 

têm importância para a comunidade escolar; a definição de metas, portanto, se efetiva 

sempre face a um cenário de valores e esses são sócio-históricos e culturalmente 

situados. Dito de outra forma, o currículo é um reflexo dos valores e anseios da 

sociedade em uma determinada época e contexto. 

 

Uma “reflexão coletiva” não parece ter ocorrido em Esperança: o projeto datado de 2019 

não alcançou docentes lá trabalhando há mais tempo. Tampouco houve “questionamento 

crucial” das relações étnico-raciais, já que nem mesmo o racismo estrutural vários docentes 

conseguiam enxergar. Assim, ainda que a Lei n° 10.639/2003 conste do PPPE, ela foi associada 

ao documento local sem a necessária reflexão sobre valores e necessidades da comunidade a 

que serve. 

Arroyo (2011) afirma que os professores cujas escolas são coordenadas por políticas 

totalitárias e conservadoras são obrigados a fechar os olhos ante ataques a discentes, seus alunos, 

para direcionar apenas aos resultados avaliativos, matemáticos, estatísticos. Partindo dessa 

concepção, compreendemos que a construção em pequeno grupo repete um esquema cujas 

raízes estão em burocratizar a Lei, esvaziá-la de seu potencial, e em excluir a maioria (contando-



121 

se nisso as matrículas). Nisso, ratificam o impulso para tratar normas e leis como acessórios 

cujos potenciais de transformação são esvaziados. Logo, as práticas pedagógicas em Esperança, 

como indicam as falas dos entrevistados, excluem não só a Lei 10.639/03, mas a própria 

construção coletiva do PPPE do cotidiano escolar, dificultando consideravelmente uma 

educação antirracista em direitos humanos. 

A norma aqui discutida existe para construção de um espaço pluriétnico nas escolas, que 

respeite as diferenças étnico-raciais, devendo sobretudo representar a linguagem de todos os 

povos, portanto a linguagem da democracia. Ora, entendemos que o comentário de Silva (2015, 

p. 38), ao referir-se à Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDBEN), também se 

aplica perfeitamente à Lei n° 10.639/2003, que alterou a LDBEN: “Construir a proposta 

pedagógica coletivamente é um direito e dever da escola e dos professores. Portanto, isso os 

obriga a conhecer essa Lei e usá-la para dar respaldo ao seu trabalho e determinar a sua 

autonomia”. Não há, pois, práticas pedagógicas suficientemente autônomas em Esperança: sem 

formação específica e sistemática, atravessados por conflitos étnico-raciais que alcançam o 

coração de suas identidades (construídas à triste sombra do racismo estrutural, pregnante), tais 

professores queixavam-se da falta de livros que trouxessem tudo “pronto” acerca da Lei 

10.639/03; não se enxergavam estruturalmente racistas; nem, tampouco, estavam abertos à 

mudança – pois esta exige um esforço (auto)crítico que, uma vez iniciado, exige compromisso 

e desinstala antigas e “confortáveis” convicções. 

Não surpreende que a “construção do PPPE” tenha se dado por poucos profissionais, 

sem engajar a maioria. Lembram ainda Klein e D’Água (2015, p. 280) que “os PPPs são 

elementos centrais à consolidação da E[ducação em] D[direitos] H[umanos] nas escolas, na 

medida em que são projetos coletivos que expressam simultaneamente o que a escola é e aquilo 

que ela pretende ser”, onde não se reduzem à redação de uma norma, mas, antes de tudo, 

consistem de “um caminho a ser trilhado, de um modo de vida”: nessa perspectiva, o PPPE não 

foi um exercício democrático, a julgar pelo que entrevistados indicaram sobre conhecê-lo e a 

ele recorrerem. 

Ora, ao que nos lembra Arroyo (2011), o currículo é um território em disputas, e, 

consequentemente, um projeto político-pedagógico também o é. Nas palavras do autor, “em 

cada tempo nossas lutas se deslocam para novas ou velhas fronteiras e territórios” (2013, p. 9), 

abrindo-se espaço para reconhecimento da escola como como território e terreno de disputas, 

inclusive étnico-raciais que podem ser assimilados e trabalhados educativamente. Contudo, 

esses espaços muitas vezes são criados distantes do chão da escola, para atenderem a interesses 

que se distanciam dela. 



122 

Inserir a temática africana no projeto político-pedagógico mostra a importância de se 

educar em direitos humanos numa perspectiva antirracista. Entretanto, a construção de uma 

cultura antirracista vai além da ortografia escrita em entrelinhas: ao contrário, devendo romper 

barreiras tradicionais para ações que levem à crítica e a uma verdadeira mudança cultural. Na 

escola Esperança, a democracia na construção do PPPE encontra-se efetivamente abalada, pois, 

se por um lado os docentes afirmaram notar a presença da Lei n° 10.639/2003, isso não promove 

debate com todos os atores da instituição, dada a majoritária ausência de outros segmentos 

escolares nesse processo. 

Isso representa uma lacuna de vozes de raças diversas presentes na escola. Quando não 

são excluídas da participação ativa na elaboração do PPPE, seus conflitos, como marcadores do 

racismo estrutural corroboram propagação de episódios racistas dentro e fora da escola, como 

já vimos na categoria “Marcas de um Racismo Estrutural”, em meio às contradições do 

cotidiano. Se o racismo é abordado isolada e folcloricamente pela Escola Esperança, sobrevive 

com facilidade o racismo estrutural na cultura escolar, como mostram nossos dados. De fato, 

[...] as manifestações culturais mais evidentes desse contexto sincrético são vistas 

positiva ou depreciativamente como variantes negras da cultura nacional ou como 

cultura brasileira. Tais são, por exemplo, certo tipo de música popular, aspectos do 

folclore, as religiões afro-brasileiras (umbanda e candomblé), os salões de bailes (rap, 

gafieira), as escolas de samba e grupos de folia em áreas de grande concentração de 

negros (ARAÚJO, 2006, p. 3). 

 

A análise das categorias identificadas nas entrevistas mostrou unidades de registro em 

sintonia, estando imbricadas entre si. Essa confluência nos leva a considerarmos que a 

superação do mito da democracia racial está ainda distante, visto que associada à resolução de 

íntimos (mas também coletivos) conflitos de identidade étnico-racial, associada a práticas 

pedagógicas isoladas, à falta de formação continuada e de materiais pedagógicos críticos, 

concorrendo para a disciplinarização de conteúdos. 

Nesse sentido, a articulação entre conteúdos evidencia traços e movimentos cíclicos, 

cuja centralidade aponta para os marcadores do racismo estrutural presentes na escola 

Esperança: conflito entre hetero e autoidentificação; recusa da política de compensação 

histórica das desigualdades; ausência de formação docente; folclorização da história e cultura 

africana, no silenciamento da comunidade e na elaboração do PPPE. 

Em oposição a esse conjunto, defendemos a construção do indivíduo como sujeito de 

sua própria história. Acreditamos numa educação em direitos humanos efetivamente vivenciada 

nas instituições de ensino, nascendo no chão da escola e reproduzindo frutos em diversos setores 

de nossa sociedade – o que, no caso desta pesquisa, significa propor uma educação antirracista 



123 

em direitos humanos. Tratar de direitos humanos no Brasil pela EDH é, então, incluir 

obrigatoriamente a problemática do racismo estrutural – o que, na escola, pode fazer-se 

inicialmente através da efetivação da Lei n° 10.639/2003. 

 

5.4 Análise do debate em grupo focal 

 

Se as entrevistas mostraram conhecimentos individuais das professoras e professores 

sobre os conteúdos da Lei n° 10.639/2003, o grupo focal acentuou como esses conhecimentos 

podem interagir, reforçando dinâmicas e posicionamentos que configuram práticas docentes na 

Escola Esperança. Assim, vale o comentário de Gaskell (2002, p. 75), para quem: 

No grupo focal, o entrevistador, muitas vezes chamado de moderador, é o catalisador 

da interação social (comunicação) entre os participantes. O objetivo do grupo focal é 

estimular os participantes a falar e a reagir àquilo que outras pessoas no grupo dizem. 

É uma interação social mais autêntica do que a entrevista em profundidade, um 

exemplo da unidade social mínima em operação e, como tal, os sentidos ou 

representações que emergem são mais influenciados pela natureza social da 

interação do grupo em vez de se fundamentarem na perspectiva individual, como no 

caso da entrevista em profundidade. (Grifo nosso) 

 

Com efeito, o grupo focal (cujas características foram descritas no capítulo 

metodológico) permitiu visualizar ainda melhor as práticas docentes em relação à lei, isso no 

cotidiano da escola. Três categorias surgiram, numa sequência de conteúdos que, de um lado, 

foi organizada pelo roteiro semiestruturado para a condução do debate, mas, de outro, emanou 

das reações dos participantes aos dois momentos de provocação que geraram e alimentaram o 

debate. Isso é representado na Figura 2 a seguir, que sintetiza o fluxo da discussão na reunião 

em que funcionou o grupo focal. Para melhor compreendê-la, deve-se: 

1) Entender cada célula como uma etapa da conversação, iniciada pela primeira 

provocação; 

2) Relacionar a indicação de tempo (em minutos) àquele transcorrido em cada bloco 

temático; 

3) Associar as setas à transição entre os blocos de discussão ou à relação entre eles; 

4) Reconhecer nas células vermelhas instantes de nossa intervenção como mediadora 

do grupo focal; e 

5) Identificar, no colchete, uma relação de antagonismo entre duas posições de 

mesmo nível de importância lógica, manifestas simultaneamente e representadas 

pelo sinal de contraposição (versus), o “x”. 



124 

Figura 2: Sequência de conteúdos debatidos no grupo focal (dinâmica interacional) 

 
Fonte: Elaboração própria da autora. 

 

O grupo focal, realizado de forma remota em uma única vez tendo em vista a dificuldade 

em reunir todos fisicamente na escola ao mesmo tempo, permitiu explorar temas associados às 

práticas de docentes. Inicialmente, foi pedido para que cada participante se definisse através de 

uma palavra para o grupo, desenvolvendo-se, assim, um clima de mais descontração e 

relaxamento entre os integrantes. Percebemos que a estratégia favoreceu uma melhor 

desenvoltura nas interações verbais, deixando seus membros mais à vontade.26 

Após esse momento de acolhida dos professores, expusemos a gravura de Jean-Baptiste 

Debret (2004), Açoite em praça pública. Nela, ao centro, vê-se um homem negro escravizado 

amarrado a um pelourinho, despido da cintura para baixo, sendo açoitado na parte posterior de 

seu corpo, manchado de sangue; o chicote está na mão do açoitador (também é negro) e outros 

instrumentos de tortura estão no chão, próximos a outros dois escravizados que estão deitados 

(não se sabe se já supliciados ou aguardando o castigo). 

A cena ocorre em praça pública e, sendo assistida como um tipo de espetáculo para a 

advertência a outras pessoas escravizadas, com a presença de soldados que garantiam aquele 

                                                           
26   Bernadete se definiu como inquieta; Auta, empática; Abdias, objetivo; Agamenon, professor; Cristina, amiga; 

Bárbara, determinada; e Rosa, sensível. 



125 

ordenamento público, tem uma função pedagógica, no contexto de sua época: reduzir ou 

eliminar qualquer resistência à imposição escravista. 

 

Figura 3: Açoite em praça pública, gravura de Jean-Baptiste Debret. 

 
  Fonte: Debret (2004) 

 

Objetivamos provocar e explorar a memória sobre os conhecimentos prévios e 

subjetivos que dos docentes carregavam a respeito da participação negra na formação da história 

do Brasil. De acordo com Gatti (2012, p. 9), “o grupo focal permite emergir uma multiplicidade 

de pontos de vista e processos emocionais, pelo próprio contexto de interação criado, [...] a 

captação de significados que com outros meios, poderiam ser difíceis de se manifestar”. 

Logo, ao partirmos de uma imagem histórica, exibindo o que hoje é claramente assumido 

como tortura, pretendíamos explorar os conceitos e representações sobre as desigualdades 

étnico-raciais e suas raízes na história brasileira escravagista. Muller (2018), ao realizar o estado 

da arte (2013-2014) sobre como acontece a abordagem da temática nos livros didáticos, 

constatou que as imagens utilizadas dizem respeito à escravidão ou a condições de vida dos 

sujeitos escravizados, utilizados em sua maioria para ilustrar e não provocar conhecimento ou 

crítica. Ademais, a autora enfatiza que a ênfase dada nos livros didáticos está voltada para os 

senhores de engenho, a casa-grande e a produção, deixando de levar em consideração, por 

exemplo, as tecnologias negras e o movimento negro no Brasil. 

Ora, ao apresentarmos esse material visual, mencionamos serem elas representações 

tradicionalmente apresentadas em livros didáticos para o ensino de História, sendo essa uma 

das razões pelas quais o debate se iniciou tratando desse recurso e da necessária transversalidade 



126 

de conteúdos nos livros didáticos das diversas disciplinas, ponto importante no processo de 

efetivação de uma educação antirracista. 

Desta forma, a primeira intervenção realizada propiciou condições para um debate em 

torno de uma educação antirracista incorporada ao livro didático. Sobre essa abordagem, vale 

citar algumas passagens: 

 “Um período obscuro da história do Brasil e do mundo, já que a escravização não 

foi só no Brasil” (Agamenon);  

 “Como colônia de exploração que consta, também deprimente e reflete hoje na 

nossa história, faz parte do nosso passado, reflete até hoje e realmente é 

deprimente e chocante, né?” (Auta); e 

 “Um retrato triste e lamentável da história do nosso país” (Bernadete).  

Chama nossa atenção o fato de que somente Auta tenha feito um comentário ligando o 

século XIX ao XXI: há um efeito atual que se explica pela história da escravidão, efeito esse 

mencionado apenas por ela. A história é reduzida ao passado, mesmo se a imagem hoje possa 

incomodar, impactando de modo diferente do que aquele do passado escravagista. 

Que efeitos há em dissociar escravidão oitocentista de conflitos étnico-raciais 

posteriores – inclusive os contemporâneos? Entre outros, a manutenção da cultura 

estruturalmente racista na e pela educação escolar. 

A análise e reflexão da imagem proporcionou um segundo momento para debate entre 

os docentes, sobre qual tem sido o espaço dado a conteúdos antirracistas nos livros didáticos 

utilizados pelos professores, se eles estão suficientes abastecidos da temática ou contribuído 

para fortalezas do racismo estrutural. 

Foi assim que a discussão se iniciou, estimulando falas de todos os participantes, o que 

é exemplificado pelo Quadro 5, organizado segundo as etapas da análise de conteúdo proposta 

por Bardin (2011), para apresentar cada um daqueles instantes do debate e, sobretudo, a 

dinâmica intrínseca às práticas e interações docentes: 



127 

Quadro 5: Análise do grupo focal 

Categoria Subcategoria 
Unidades 

Unidades de Contexto Unidades de Registro (citações diretas de falas) 

A
b

o
rd

ag
em

 d
a 

T
em

át
ic

a 
n

o
s 

li
v

ro
s 

d
id

át
ic

o
s 

Ausência de debates 

por disciplina 

 

Racismo reverso 

Promoção de barreira para 

discussão crítica da 

temática 

 

Equiparação do 

preconceito da religião 

africana à católica 

ABDIAS: Bem, de ciência não tem nada específico, né, atualmente. A ciência deixa muito a desejar essa ligação com o conteúdo afro. Só é o de 

sempre, sempre ligado essa parte da medicina alternativa, na maioria das vezes os textos das ervas medicinais, esse tipo de coisas. Mas a fundo não 

prescreve muita coisa os livros de ciência hoje em dia com conteúdo afro. (18/05/2022) 

 

CRISTINA: [...] Mas Língua Portuguesa, uma negação. Eu não vejo, não. Quando cita é uma coisa muito parcial, as fotos praticamente não 

aparecem. É como o professor João citou, acho que a nossa disciplina deixa muito a desejar, e aí também dificulta até, na nossa área, dar uma 

exploração maior, eu vejo dificuldades. (18/05/2022) 

 

BÁRBARA:  Outra coisa que também gente utiliza, muito superficial, é quando a gente fala da questão genética, que aí entra também algumas coisas 

ligada a cor de pele [...]. (18/05/2022) 

 

BERNADETE: Então Boulos retrata isso no livro. Inclusive, no meu ponto de vista, traz questões africanas que pela lei eles acabam colocando, 

mas, por exemplo, se a gente for considerar a Constituição, o Estado teoricamente é laico, então não deveria tratar de religião, mas ele traz a religião 

africana. Ele fala da religião africana nos livros didáticos, enquanto não se fala, por exemplo, de outras religiões ou quando traz a religião católica, 

por exemplo, [...]. (18/05/2022) 

 

ROSA: Eu, no meu ponto de vista, eu acho muito preconceituoso. Deveria trabalhar num contexto geral e não só um contexto específico, porque a 

gente sabe que a gente que trabalha em comunidade, a gente tem que saber como vai abordar tais religiões para não trazer conflitos, porque a gente 

sabe que tem o preconceito. Isso daí é notório, isso aí não tem como não dizer que não tenho preconceito porque tem. [...] (18/05/2022) 

 

AUTA DE SOUZA:  Eu acho que como faz parte do nosso passado histórico, por mais que a gente combata o racismo, ele infelizmente vai estar 

presente. Ele vai estar sempre atrelado à questão religiosa dos africanos, do candomblé, e por mais que a gente tente evitar, mas tem as raízes. [...] 

(18/05/2022) 

 

AGAMENON: Daí a inserção também dá para falar da religião afro, justamente porque existe um preconceito muito grande com a religião afro. 

Então eu acho que essa questão do conteúdo é bem objetivo, trabalhar algo em que existe um preconceito muito grande, sim. Enquanto as religiões 

cristãs, por exemplo, elas já são parte da cultura da maioria da população brasileira. [...] (18/05/2022) 

Fonte: Elaboração própria da autora. 

  



128 

Quadro 5: Análise do grupo focal (continuação) 

Categoria Subcategoria 
Unidades 

Unidades de Contexto Unidades de Registro (citações diretas de falas) 

C
o

n
ce

p
çõ

es
 s

o
b

re
 a

 i
m

p
o

rt
ân

ci
a 

d
a 

o
b

ri
g

at
o

ri
ed

ad
e 

d
a 

L
ei

 n
° 

1
0

.6
3
9

/2
0
0

3
 

Eliminação das 

desigualdades 

étnico-raciais 

Desnecessidade de uma 

Lei para efetivação da 

democracia racial 

 

Consideração da Lei 

como obstrução ao 

desenvolvimento 

pedagógico (leitura e 

escrita) 

 

Visibilidade da Lei 

enquanto compromisso 

social 

ROSA:  [...] eu acho que deveria ser como qualquer outra lei, como qualquer outra disciplina curricular. Eu acho que não deveria ter esse termo de 

ser obrigatório existir um tipo de lei, não, que viesse assistir essa disciplina, não.[...]  É como eu lhe disse: deveria ser tudo sem ser obrigado a 

nada, não deveria ter preconceito com nada na vida. A pessoa deveria ter mais empatia. [...].(18/05/2022) 

 

ABDIAS:  Eu acho que tudo que forçado eu acho que não deveria ser bem assim. Deveria ser um negócio mais característico do nosso povo. 

Entender que a descende de alguma coisa e a gente entender que é importante estudar isso, porque a formação do nosso povo. [...] Então isso tudo 

deveria ser uma questão mais normal e não empregado com a lei que parece que mais que a gente... e tudo é mais forçado para o aprendizado e 

nada é adquirido por prazer. Então eu vejo dessa maneira. [...].(18/05/2022) 

 

BERNADETE: Na minha função enquanto professora eu acredito enquanto educação. E quanto mais a gente coloca temas nas escolas, mas a gente 

se afasta da ideia inicial de escola. [...] E o que é que a gente vê, inclusive a gente tá vendo agora e não é só um fator por causa da pandemia, mas 

quem tá na educação a mais tempo sabe que o básico que é aprender ler e escrever estão deixando a desejar das crianças. [...]. (18/05/2022) 

 

BERNADETE: O professor de Português, "sim, mas vou trabalhar Português quando? O professor de Matemática, "sim, mas eu vou trabalhar 

Matemática quando?". Porque o que eu estou querendo trazer é o seguinte: apesar da lei ter um objetivo, tratar de justiça curricular, ele é mais uma 

coisa que estão trazendo para escola como uma obrigatoriedade que nos afasta de uma série de outras atribuições dentro da escola. [...]. (18/05/2022) 

 

BÁRBARA: Enquanto função da escola, eu acho que a escola tem função de debate. Se a gente não debater alguns temas na escola a gente vai ser 

debatido, já que a função da escola é formar cidadãos. Então nessa formação tem que ter uma questão crítica. [...] Com relação a questão de você 

não dominar a escrita e a leitura você deixa de ser cidadão, [...] você pode até não saber escrever como a gente conhece várias pessoas, mas tem 

uma questão crítica e consegue debater por conta da sua vivência, aquilo que ele conhece de mundo (18/05/2022) 

 

AGAMENON: [...] aí eu acho que faz até parte do trabalho a questão do racismo e de valorização da cultura negra e a própria Lei vem para a 

valorização da cultura afro, né? Daí a inserção também dá para falar da religião afro, justamente porque existe um preconceito muito grande com 

a religião afro. Então eu acho que essa questão do conteúdo é bem objetivo, trabalhar algo em que existe um preconceito muito grande, sim. 

(18/05/2022) 

Fonte: Elaboração própria da autora. 

 

 

 

 

 

 



129 

Quadro 5: Análise do grupo focal (continuação) 

Categoria Subcategoria Unidades 

de Contexto de Registro (Citações diretas de falas) 

P
ro

m
o

çã
o

 d
a 

re
fl

ex
ão

 s
o

b
re

 a
 L

ei
 n

° 
1

0
.6

3
9

/2
0

0
3

 c
o

m
o

 j
u

st
iç

a 

cu
rr

ic
u

la
r 

Cultura escolar 

tensionada em duas 

tendências 

Resistência da posição 

conservadora 

(Manutenção da Negação 

da Lei) 

 

 

Motivação a posição 

inovadora (Abertura para 

práticas pedagógicas 

críticas sobre o racismo 

estrutural) 

 

BERNADETE:  O professor de Português, "sim, mas vou trabalhar Português quando? O professor de Matemática, "sim, mas eu vou trabalhar 

Matemática quando?". Porque o que eu estou querendo trazer é o seguinte: apesar da lei ter um objetivo, tratar de justiça curricular, ele é mais uma 

coisa que estão trazendo para escola como uma obrigatoriedade que nos afasta de uma série de outras atribuições dentro da escola. [...]. (18/05/2022) 

 

BERNADETE: E aí eu vou fazer uma referência também falando da base nacional curricular comum, que se tornou obrigatória formar todas as 

crianças nos quatro cantos do país de forma igual. A escola, ela não tem uma autonomia de selecionar qual o currículo é mais importante para ela, 

qual o currículo a comunidade quer para as suas crianças. [...]. (18/05/2022) 

 

ABDIAS: Pronto, o que a professora Bernadete falou para mim, para nós, é perfeito. (18/05/2022) 

 

BÁRBARA:  Eu acho que é justiça curricular, sim, por todo esse tempo de omissão da educação em relação a esse tema. Por muito tempo não se foi 

falado, não foi colocado em prática e as coisas no Brasil só funcionam com lei. E essa lei, além de ser trabalhada, ela sendo obrigatória e fiscalizada 

se está ocorrendo ou não. [...] Pelo menos a gente percebe em algumas escolas que muitas vezes esse tema é trabalhado em uma única data, que é 

no Dia da Consciência Negra. (18/05/2022) 

 

AUTA DE SOUZA:  Eu acho que foi bastante positivo. É sempre um assunto bem polêmico essas leis. A gente nem pode dizer que é atual, mas é 

muito, como eu posso explicar, é muito proveito se falar sobre isso na nossa área da educação. Eu acho que soma bastante esse tipo de debate. 

(18/05/2022) 

 

 

ABDIAS: Quanto ao protagonismo, antes da pandemia a gente via mais. A gente via mais alunos, porque a gente tinha mais tempo. Mas com esse 

período de pandemia e entre aspas pós-pandemia, tá tendo um pouco de dificuldade de achar alunos protagonistas por enquanto, porque o espaço 

está sendo muito curto para a gente analisar e fazer com que isso aconteça para o alunado. [...] (18/05/2022) 

 

 

BERNADETE:  Eu acho que foi importante participar dessa pesquisa, porque você acaba refletindo mesmo sobre até sua prática, onde você tá 

falhando, o que precisa para melhorar. [...] (18/05/2022) 

Fonte: Elaboração própria da autora. 



130 

Chamou-nos a atenção, nesse debate inicial, que os participantes tenham tratado sobre 

o problema do isolamento da temática em livros didáticos específicos, sem transversalidade – 

o que procede e dialoga com estudos como o realizado por (NOVAIS; RODRIGUES FILHO; 

MOREIRA, 2012). Assim, Abdias foi bastante incisivo: “[...] A ciência deixa muito a desejar 

essa ligação com o conteúdo afro. Só é o de sempre, sempre ligado essa parte da medicina 

alternativa, na maioria das vezes os textos das ervas medicinais, esse tipo de coisas” (18 de 

maio de 2022). A narrativa do professor demonstra seu descontentamento com o descaso que é 

dado à temática, concluindo sua fala: “[...] a fundo não prescreve muita coisa, os livros de 

ciência hoje em dia com conteúdo afro” (18 de maio de 2022). 

Quanto à Biologia, Barbara também comenta: “[...] outra coisa que também gente 

utiliza, muito superficial, é quando a gente fala da questão genética, que aí entra também 

algumas coisas ligada a cor de pele [...]” (18 de maio de 2022); buscando acrescentar ao 

sentimento de desprovimento instalado, Cristina conclui: “[..] Língua Portuguesa, uma negação. 

Eu não vejo, não. Quando cita é uma coisa muito parcial, as fotos praticamente não aparecem” 

(18 de maio de 2022). 

De um lado, essas falas evidenciam uma queixa que sugere o desconhecimento sobre 

novas pesquisas surgindo para incluir a cultura e a história africana e afro-brasileira nos campos 

de produção das ciências, a exemplo da etnomatemática antirracista – “programa de pesquisa 

que se desenvolve junto com a prática escolar, reconhecendo que todas as culturas [inclusive 

as culturas africanas] produziram e produzem conhecimentos matemáticos” (OLIVEIRA, 2012, 

p. 4) – e das ciências (NOVAIS; RODRIGUES FILHO; MOREIRA, 2012), mas também do 

ensino de línguas, o que nos faz lembrar as palavras de Barros (2018, p. 26): 

No que diz respeito ao ensino de língua e literatura, temos a oportunidade de 

compartilhar a língua oficial com cinco países africanos, além de guardar a herança 

linguística de diversos grupos trazidos ao Brasil como força escrava durante a 

colonização. Com isso, o trabalho com as literaturas africanas não deve ser 

compreendido como um projeto a ser desenvolvido apenas no mês de novembro, mas 

como material cotidiano das aulas. 

 

Assim, aquele momento da discussão no grupo focal em Esperança nos remete a 

questionarmos sobre qual têm sido as interpretações dadas ao § 2° do artigo 1° da Lei n° 

10.639/2003, que, quando prevê a transversalidade, tendem a disciplinarizar e isolar os 

conteúdos referentes à História e Cultura Afro-Brasileira: eles serão ministrados no âmbito de 

todo o currículo escolar, em especial nas áreas de Educação Artística e de Literatura e História 

Brasileira. 



131 

Ora, na maioria das interpretações dadas ao artigo, o qual representa a prática escolar, a 

palavra “especial” carrega consigo o compromisso do trabalho da temática apenas nas duas 

disciplinas mencionadas. Essa abordagem pedagógica, além de contribuir com o tratamento 

isolado da temática, impede o caráter transdisciplinar que deveria ser dado. A afirmativa se 

evidencia quando, por exemplo, Cristina se refere a outros educadores que teoricamente 

dominam o tema, exceto ela: “[...] Eu acho que eu aprendo com os profissionais da área, tanto 

Geografia quanto História, eu até parabenizo. É porque fica sendo aula para a gente. É um 

apoio, um suporte que a gente não tem [...] (18/05/22). 

De fato, como reconhece Cristina, esse desconhecimento sobre as muitas possibilidades 

de transversalizar, articulando a temática às várias disciplinas e tempos escolares, no cotidiano 

das práticas docentes deve-se muito à falta de formação docente. É o que comentam Novais, 

Rodrigues Filho e Moreira (2012, p. 400): 

...é ainda superficial a forma com que os professores entendem e concebem o conceito 

histórico e a produção do racismo e do preconceito. Geralmente se limita ao fato da 

presença da escravização no Brasil e não destaca a ausência de divulgação da cultura 

africana e afro-brasileira e sua enorme influência na sociedade brasileira. 

 

Entendemos melhor, assim, por que apenas Auta fez uma necessária relação história 

entre passado e presente, como destacamos no início da análise das falas no grupo focal. Logo, 

é obrigatório reconhecermos, como fazem Eugênio e Santana (2018, p. 59): “no que diz respeito 

à Lei n° 10.639/2003, [...] ainda estamos distantes de inserir na formação docente e no currículo 

questões referentes à educação das relações étnico-raciais” e à própria noção de história, 

podemos acrescer. 

Essas considerações ajudam a compreender por que o bloco temático seguinte envolveu 

o racismo reverso, associado à referência às religiões de base africana: de acordo com 

Bernadete, em um de seus livros didáticos, Alfred Boulos Júnior (2018a, 2018b, 2018c, 2018d): 

“Fala da religião africana nos livros didáticos, enquanto não se fala, por exemplo, de outras 

religiões ou quando traz a religião católica, por exemplo, é só no campo da reforma protestante, 

ou falando mal dos Jesuítas” (18 de maio de 2022). E Rosa: “Deveria trabalhar num contexto 

geral e não só um contexto específico, porque a gente sabe que a gente que trabalha em 

comunidade, a gente tem que saber como vai abordar tais religiões para não trazer conflitos, 

porque a gente sabe que tem o preconceito” (18 de maio de 2022). 

Percebemos na fala de Bernadete a ausência de consciência crítica quanto ao processo 

obrigatório de catequização ao quais foram submetidos negros e indígenas. A postura defendida 

pela professora desconsidera, por exemplo, a demonização das religiões de matrizes africanas 



132 

por sua condição minoritária no processo de colonização – processo esse que permanece bem 

vivo27. Nesse sentido, a professora aponta para uma ilusória democracia religiosa, que também 

se fundamenta na ilusória crença sobre igualdade de oportunidades. 

Sobre a negação do racismo como vetor que produz desigualdades sociais, Nascimento 

(2016, p. 100-101) afirma: “Já os mal-intencionados ou ingênuos estarão dizendo: - ‘Ora, os 

negros vivem nas favelas porque querem, porque escolheram assim; ou então porque não têm 

dinheiro, mas nunca por questões de raça’”. Parafraseando o autor, na perspectiva da fala de 

Bernadete, a religião africana sobrevive em uma sociedade igualitária, por isso não deve ser 

vitimizada, tampouco evidenciada (o que se daria, nessa óptica, em detrimento das outras), pois 

assim as outras necessariamente também deverão ser. 

Nem mesmo sua formação pedagógica promoveu um sistema de formação que levasse 

a futura professora de História a desenvolver um olhar crítico sobre a realidade e mais crítico 

sobre as posições culturais pelas quais o racismo estrutural organizou a sociedade. Mais: a 

rotina escolar em Esperança não favorecia essa revisão crítica, em grande parte também porque 

lá se repetiam mecanismos estruturalmente racistas – a começar pela ideia da democracia 

(racial) baseada na meritocracia. 

Interessante notarmos: a questão levantada por Bernadete desencadeou o debate sobre a 

importância da existência da Lei n° 10.639/2003 para a disseminação de uma educação 

antirracista. Durante o momento de discussão, pudemos observar claramente a formação de 

dois grupos com pensamentos distintos. Um lado formado por aqueles que negam a importância 

da lei por docentes e de outro por aqueles que concordam com a existência da lei para o trabalho 

com a temática. 

No primeiro grupo destacaram-se algumas narrativas: Rosa criticou a obrigatoriedade 

da Lei (“Eu acho que não deveria ter esse termo de ser obrigatório existir um tipo de lei, [...], 

não. Como eu falei, na entrevista, eu acho que é muito preconceito, é muito preconceito em 

como se fala, como se aborda”; Abdias seguiu no mesmo raciocínio, dizendo que “tudo deveria 

ser uma questão mais normal e não empregado com a Lei que parece que mais que a gente... e 

tudo é mais forçado para o aprendizado e nada é adquirido por prazer”. 

Abdias carrega consigo a palavra que lhe definiu inicialmente durante a acolhida do 

grupo focal quando se declarou objetivo. Ao falar, ele usa a palavra “tudo” uma palavra que 

                                                           
27   Torres e Martins (2021, p. 310) lembram o seguinte: “Nesta cosmovisão [neopentecostal], os seres cultuados 

nas religiões de matriz africana, principalmente Exu, são considerados a própria presença do demônio, o qual 

de toda maneira deve ser combatido. Infelizmente, tais pensamentos em níveis extremos levam a agressões 

físicas de praticantes, inclusive crianças, e de depredações a locais sagrados de cultos de origem africana.” 



133 

representa um pronome indefinido absoluto invariável forçando uma harmonização entre as 

diversas diferenças que formam a população brasileira. Dessa forma, Abdias conclui suas ideias 

com o advérbio de negação, afirmando que nada é realizado por prazer, inclusive a Lei. 

Assim, evidenciamos ser esse grupo característico de uma posição conservadora, que 

desconsidera por exemplo o tempo de aprendizagem de cada ser humano. De acordo com Klein 

(2020, p. 136) [...] “a educação é ao mesmo tempo um direito e um caminho para a defesa, 

promoção e reivindicação de direitos econômicos, sociais e culturais” [...], ou seja, é justamente 

a educação uma das principais responsáveis por combater as desigualdades sociais e sob pena 

de anulá-la, não poderíamos resumi-la a “tudo” ou “nada”. 

A discussão desencadeou um debate a respeito da Lei como mais um conteúdo curricular 

a ser tratado. Essa discussão evidenciou concepções sobre o papel da escola e da docência: 

promover um letramento concebido como pura decodificação de códigos linguísticos ou 

desenvolver uma leitura de mundo que, valendo-se das letras, favoreça a capacidade reflexiva? 

A primeira opção explica o “excesso” de temas, transformados em conteúdos obrigatórios (e, 

entre eles, a Lei n° 10.639/2003, ocupando espaços que deveriam ser preenchidos por 

letramento e álgebra, por serem mais importantes); já a segunda justifica a inclusão da temática 

sobre a cultura e a história da África como recursos para pensar criticamente a vida, partindo 

de um vetor decisivo para quem mora nas periferias e é atendido pela escola pública. 

Com efeito, de acordo com Bernadete, uma nítida representante da concepção mais 

conservadora, esse conteúdo transversal, inclusive antirracista, “[...] afasta mais ainda o papel 

inicial da educação que ensinar a ler e a escrever, inclusive para formar cidadãos. Não existem 

cidadãos se ele não ler e escreve, se ele não conhece os direitos, se ele não compreende.” Já 

Bárbara reage com dúvida: “realmente existe um déficit de aprendizagem no tempo certo de 

alfabetização no tempo certo, não sei ainda se isso, vamos dizer, é culpa desses temas”. Em 

uma posição, temos a certeza; na outra, uma interrogação que sugere a abertura intelectual para 

reconhecer o valor da temática e sua necessidade (inclusive por conta do racismo estrutural), 

expressa em forma de obrigação legal. 

Aproveitando esse espaço de debate e em caráter de provocação, interviemos com a 

pergunta sobre se os docentes enxergavam a Lei como uma questão de justiça curricular, o que 

causou surpresa em todos, pois foi o primeiro contato com o termo. Se, realmente, a expressão 

e sua discussão – sobre a formação de um currículo escolar comprometido com a busca da 

justiça social, insistindo no valor da temática da Lei – são novas (PONCE, 2018), as reações 

dos participantes também reforçaram a expressão de suas ideias, no que foi ilustrativa a de 



134 

Bernadete (aparentemente duvidando da informação recebida): “Justiça curricular? Rapaz, isso 

é um termo que eu estou escutando agora. Já existe esse termo?”. 

Assim, o momento foi rico por permitir introduzir o termo e acentuar a discussão em 

torno dos sentidos da educação escolar, convertendo-se em instante de formação docente 

continuada: nesse sentido foi indagado se os docentes a partir dessas concepções viam a Lei n° 

10.639/2003 como uma questão de justiça curricular. Isso levou o grupo, então, a pensar 

questões gerais, de sentido: qual a função da escola? Qual o papel dos docentes? O que a escola 

deve ensinar? Duas vertentes se confirmaram: o conservadorismo manifestou-se reafirmando o 

papel do educador de transmitir conhecimento e o letramento funcional como condição 

necessária e suficiente para a cidadania. Todavia, outras ideias brotaram, mais próximas a uma 

pedagogia libertadora, preocupada com a leitura de mundo de forma crítica, e voltada para uma 

escola mais aberta a mudanças – o que foi bem representado por Bárbara: 

Eu acho que é justiça curricular, sim, por todo esse tempo de omissão da educação em 

relação a esse tema. Por muito tempo não se foi falado, não foi colocado em prática e 

as coisas no Brasil só funcionam com lei. E essa lei, além de ser trabalhada, ela sendo 

obrigatória e fiscalizada se está ocorrendo ou não. Por que o Brasil só funciona assim 

as coisas no Brasil, além de lei tem que ser fiscalizado para tá acontecendo (18 de 

maio de 2022). 

 

Sendo assim, a análise da produção do grupo focal demonstrou um cenário similar ao 

que se encontra em diversas escolas espalhadas pelo país, feito de uma divisão interna que 

dificilmente seria enxergada durante a fase das entrevistas. De acordo com Gatti (2012, p. 40): 

[...] é importante observar detalhada e cautelosamente o que os participantes contam 

uns aos outros, fatos, histórias, e situações, porque esses relatos permitem ao 

pesquisador ter pistas de como eles se ancoram em um dado contexto social, de como 

estão mobilizados e em que sistema representacional se apoiam. 

 

Observamos que a Escola Esperança é formada por pessoas que representam dois 

subgrupos dentro do grande grupo, exalando tensões entre os docentes em sentidos opostos 

quanto à temática antirracista; nesse contexto, o livro didático permanece a principal referência 

no processo de manutenção, construção e sustentação do racismo estrutural, pois os educadores 

no dia-dia do chão da escola possuem como único instrumento de trabalho antirracista, o seu 

livro didático. 

Sobre o letramento como condição necessária para cidadania, nos ensina Freire (1991, 

p.01): mais importante que decodificar funcionalmente letras é tornar-se capaz de ler o mundo: 

“Sempre repeti que é impossível conceber a alfabetização como leitura da palavra sem admitir 

que ela é necessariamente precedida de leitura de mundo. A aprendizagem da leitura e da escrita 

equivale a uma ‘releitura’ do mundo”. 



135 

Acompanhamos Freire, por entendermos a importância de questionar as desigualdades 

e caminhe no respeito as diferenças. Por considerarem o racismo algo externo a eles, as 

professoras e os professores da escola Esperança que participaram do grupo focal, em sua 

maioria, não são capazes de reconhecer a pregnância do racismo estrutural. Sobre isso, 

Munanga deixa bem claro que: 

Assim, ecoa dentro de muitos compatriotas uma voz muito forte que grita: “Não 

somos racistas, os racistas são os outros!” Essa voz forte e poderosa é o que chamo de 

inércia do mito de democracia racial brasileira. Como todos os mitos, funciona como 

uma crença, uma verdadeira realidade, uma ordem. Daí a dificuldade para arrancar do 

brasileiro uma confissão de que também seja racista (MUNANGA, 2017, p. 37-38). 

 

Eis um dos desafios da implementação da Lei n° 10.639/2003: desmascarar a falácia da 

democracia racial, remetendo à indispensabilidade da educação antirracista em direitos 

humanos. 

 

5.5 Relação entre PPPE e práticas docentes: por uma educação antirracista em direitos 

humanos a partir da Lei n° 10.639/2003 

 

Se as análises do documento do PPPE, no início deste capítulo, e das práticas docentes 

em Esperança, identificadas por meio de entrevistas individuais e grupo focal – sempre com o 

aporte secundário de observação do cotidiano da escola, feito rotineiramente por também 

participarmos de seu corpo docente –, revelaram, cada uma, diferentes perspectivas sobre a 

assimilação e implementação da Lei n° 10.639/2003 naquela escola, cabe-nos ainda a 

interrogação sobre o que o conjunto desses dados, por triangulação comparativa, pode 

evidenciar. 

De acordo com Santos (2020), a triangulação é uma estratégia de análise utilizada na 

metodologia qualitativa e de estudos de caso. Seu uso tem por objetivos aumentar a 

credibilidade do estudo e possibilitar a apreensão do fenômeno sob diferentes níveis. Dessa 

forma, tivemos, com o exercício comparativo, a oportunidade de rever os dados e identificar 

neles suas relações mais gerais e complexas. 

Fazemos isso aqui, também, para dialogarmos com os saberes que as pesquisas em (e 

sobre) educação em direitos humanos geraram, de forma a insistirmos numa educação 

antirracista em direitos humanos, ideia que, para além da expressão, enfatiza tanto a intrínseca 

relação entre educação em direitos humanos e superação do racismo como a indispensabilidade 

da temática nas escolas e, com ela, a reflexão sobre a importância e as dificuldades de 

implementação da lei. 



136 

Na Escola Esperança, constatamos uma contradição: de um lado, o documento do PPPE 

pareceu incorporar elementos para uma educação antirracista, ao incluir referências à Lei n° 

10.639/2003, reconhecendo-a, além de mencionar o projeto “Africanidade”; no entanto, sua 

elaboração não foi democrática, a rigor, pois careceu da participação dos estudantes, 

comunidade e corpo docente, e limitou o citado projeto à semana da Consciência Negra, em 

novembro – incorrendo em burocratização e folclorização da temática. 

Esse paradoxo foi confirmado durante a análise das entrevistas: os docentes afirmam 

que, na prática, estudantes, comunidade e alguns colegas não participaram de sua elaboração. 

Ainda que afirmassem a importância da participação dos estudantes e comunidade na 

construção do PPPE, testemunharam a ausência desses segmentos na redação do documento. 

Dado que a metodologia aplicada para o processo de construção do PPPE aproximava-se de um 

modelo conservador, engessado e padronizado, imposto burocraticamente, não nos surpreende 

essa ausência, lembrando-nos o que Veiga (2003) chama de projeto político-pedagógico técnico 

ou engessado: ele não representa a escola e faz com que as pessoas não se sintam parte dele de 

forma que se desmotivam a executá-lo. Como bem enfatizou o professor Agamenon: “Estou 

[aqui] há seis, sete anos e não conheço”. (1° de abril de 2022). 

Ademais, o projeto Africanidades, desenvolvido no mês de novembro durante a semana 

da Consciência Negra, com sua culminância no dia 22 de novembro (ESPERANÇA, 2018, 

p.60), corrobora o reducionismo da temática antirracista por meio da folclorização, isolamento 

e disciplinarização da Lei n° 10.639/2003. O espaço de tempo dado à temática, o qual 

chamamos de imediato, explica-se pela ainda desimportância aos conteúdos de história e cultura 

africana e afro-brasileira. Isto porque, um país cujas paredes foram construídas sob a base do 

racismo estrutural necessita ser reconstruído sob a base de uma cultura em direitos humanos. 

Dessa forma, desmerecer o conteúdo antirracista, separando-o do currículo 

aparentemente neutro do letramento e da álgebra, e o empurrando para um só mês, é favorecer 

um racismo estrutural fundamentado no mito da meritocracia racial e, consequentemente, 

apresentar resistências a uma educação antirracista em direitos humanos na escola. Tanto a 

educação antirracista como a educação em direitos humanos, intimamente relacionadas, ficam 

de fora dessas práticas pedagógicas. 

O paradoxo permanece, dado que o PPPE pretende “Aumentar o índice do IDEB/2017 

projetado para 2019 em 0.3 para efetivar o índice desejado pela SME [...] no Ensino 

Fundamental dos Anos Finais” (ESPERANÇA, 2019, p.28), mas as práticas docentes não 

admitem que isso só será possível caso o racismo estrutural seja superado, a começar pela 

escola. Atender às metas de avaliação, efetivamente, só se torna exequível se as desigualdades 



137 

atravessadas pelo racismo desde as estruturas (inclusive escolares) forem enxergadas para 

serem superadas. 

Essa cisão entre referência textual à Lei, de um lado, e distanciamento prático nas ações 

pedagógicas, de outro, aponta para um posicionamento de inferioridade atribuído à Lei n° 

10.639/2003 no cotidiano escolar. A fala de Bernadete no grupo focal – assumindo que a 

temática antirracista é um tipo de “desvio” das metas escolares, causando prejuízo por exigir 

tempo precioso que deveria ser investido na alfabetização e na introdução às operações 

algébricas – ajudou-nos a entender raízes dessa posição periférica dada à Lei: docentes tendem 

a ser estruturalmente racistas e, por falta de uma formação (inicial e continuada) sobre o tema, 

configuram suas ações a partir do caldo cultural estruturado pelo preconceito étnico-racial. 

Fazer da educação antirracista algo digressivo em relação à introdução às letras e à matemática 

é partir do mito da democracia racial e da ilusória crença de igualdade de oportunidades para 

todos e todas, desperdiçando, inclusive, os saberes linguísticos e matemáticos que advêm das 

culturas de origem afro-brasileiras, às quais pertence o alunado. 

As concepções de “aumento” do PPE, somadas à “produção” de letramento corroboram 

a negação do conflito, firmemente ancorado nas desigualdades de base racista, o que 

transparece nas entrevistas de Rosa (16 de maio de 2022) e Abdias (18 de abril de 2022). Os 

docentes optam por negar as diferenças, sob o argumento de condições biológicas gerais, únicas 

da existência humana. Essa mesma visão da “raça humana”, que nivela (e mesmo anula) 

diferenças para negar desigualdades, também é evidenciada durante o grupo focal, quando os 

participantes questionam sobre a necessidade da existência de uma lei para regular as 

diferenças, que segundo eles, não deveria existir por criar mais preconceitos. De acordo com 

Abdias: “Eu acho que tudo é forçado, eu acho que não deveria ser bem assim. Deveria ser um 

negócio mais característico do nosso povo” (18 de maio de 2022). 

Os posicionamentos de Rosa e Abdias revelam a discussão apresentada no capítulo 

quatro entre relativismo e universalismo dos direitos humanos. Enquanto o relativismo se 

concentra nas particularidades, o universalismo se direciona ao homem natural. É no último 

entendimento que se fundamenta uma sintonia com o universalismo dos direitos humanos 

defendido por Klein (2020). Segundo a autora os direitos humanos são inerentes à condição 

natural do ser humano, desconsiderando, se mantido apenas esse nível, características 

peculiares de algumas minorias como por exemplo as populações indígenas e negras. Nesse 

cenário, defendemos a importância do relativismo dos direitos humanos e sua historicidade, 

uma vez que a cada época surgem novas demandas que precisam ser legitimadas para a 

democratização do próprio direito. 



138 

Vistas desse ângulo, as perspectivas de Rosa e Abdias, que reduzem os direitos humanos 

à defesa da única espécie humana, reproduzem o preconceito, ao desconsiderá-lo de modo 

sumário (ou ao presumir que a defesa do geral será suficiente para eliminar, diretamente, os 

conflitos particulares). Uma educação antirracista em direitos humanos parte desses conflitos 

étnico-raciais, que são sempre históricos e particulares, sem desconsiderar processos gerais (e 

mesmo globais), como os que envolvem a produção econômica no capitalismo.  

Assim, sabemos que, embora tenhamos características semelhantes, nossas 

particularidades formam nossas identidades, que precisam ser valorizadas. Como bem lembra 

Santos (1997), devemos partir da garantia de sermos iguais ou diferentes em diversos 

momentos, sendo iguais na humanidade, mas, por ela mesma muito diversos. Geral e particular, 

assim, não se anulam nem se substituem. Desde que o momento reivindique nossa diferença, 

temos o direito a ser diferentes – e, no caso da constatação do racismo estrutural, a necessidade 

de nos afirmarmos positivamente a partir das identidades étnico-raciais. Caso contrário, não é 

possível clamar criticamente por igualdades. Não à toa encontramos nos dizeres de Santos 

(1997) o conceito de atemporalidade de Bobbio (1992). 

A ideia de universalismo procura apagar as raízes do conflito expressas no racismo 

estrutural presente no chão da escola Esperança. Deixar o conflito de lado representa também 

abdicar da construção de conhecimento, da quebra de paradigmas. As desigualdades geram 

conflitos, esses não podem ser enxergados apenas como algo ruim; ao contrário, do conflito 

nascem as diferentes visões para sua solução. Aqui se mostra mais uma vez uma visão 

conservadora oposta a uma educação antirracista e a ausência de pensamento crítico no discurso 

de docentes da Escola Esperança, o que termina por transparecer no seu PPPE: tudo isso 

confronta os conceitos de atemporalidade e localidade dos direitos humanos defendidos por 

Bobbio (1992). 

Para uma educação antirracista em direitos humanos, torna-se importante, no contexto 

na escola Esperança, assimilar essa dialética entre história e universalidade, uma vez que a 

atemporalidade diz respeito ao compromisso que os direitos humanos têm com as diferentes 

épocas e contextos sociais (BOBBIO, 1992). Nesse sentido, as reivindicações do Movimento 

negro Brasileiro por direito à igualdade de tratamento, entre outros, levaram à ocupação de 

afrodescendentes às praças públicas (das quais eram privados), às telenovelas etc. Observamos 

que a atemporalidade é necessária, uma vez que os direitos estão sempre se renovando. Dessa 

forma, deixar de considerar a luta do Movimento negro contra a negação das diferenças raciais 

é ir de encontro a uma educação em direitos humanos.  



139 

Além disso, Bobbio (1992) apresenta como outra característica dos direitos humanos a 

localidade. Interessante conectarmos esse elemento a um aspecto importante que a triangulação 

faz sobressair-se: um descaso para com a crítica ao preconceito étnico-racial na formação dos 

docentes, tanto por parte da Escola Esperança quanto pelos órgãos governamentais responsáveis 

pela rede pública a que pertence a escola. O desprezo pela temática demonstra a hierarquização 

de conteúdos selecionados como mais ou menos importantes. 

A localidade ressaltada por Bobbio (1992) também pode ser vista na preocupação de se 

pensar nos direitos humanos em pleno século XXI. Após 74 anos da Declaração Universal dos 

Direitos Humanos, torna-se importante repensar os direitos humanos como um projeto 

inacabado a partir das particularidades e diferenças de cada contexto social e histórico. Assim, 

para este autor:   

os direitos humanos são o resultado de lutas sociais e coletivas que tendem à 

construção de espaços sociais, econômicos, políticos e jurídicos que permitam o 

empoderamento de todas e todos para poder lutar de forma plural e diferenciada por 

uma vida digna de ser vivida (HERRERA, 2008, p. 104). 

 

Destarte, o trabalho com culturas e saberes locais e periféricos, fortemente enraizados 

em ancestralidades afro-brasileiras, por exemplo, é colocado como forma secundária. 

Esperança é uma escola que, a depender das práticas de seus docentes e da formação que esses 

profissionais recebem, parece ter um currículo pensado de modo homogêneo, genérico e 

universalista, que secundariza o local, o particular e o heterogêneo – processo esse que leva de 

roldão um problema paradoxalmente tão extenso e importante, em especial para o Brasil, quanto 

as letras e a matemática: o racismo. 

A realidade da Escola Esperança não parece estar distante daquela de tantas outras 

escolas do país. Porto, Nogueira e Souza (2012), por exemplo, desenvolveram uma pesquisa 

que analisou os projetos políticos-pedagógicos das escolas municipais na capital da Paraíba 

entre os anos de 2009 e 2010. Nela se constatou situação idêntica, evidenciando-se nas escolas 

municipais de João Pessoa a existência de projetos políticos-pedagógicos distantes das práticas 

escolares. A dinâmica das escolas não condizia com as realidades descritas nos PPPs narrados 

pelos profissionais entrevistados. Muitos sentiam-se apenas executores de ações propostas no 

PPP e não sujeitos parte desse processo. 

Ora, no caso da Escola Esperança, se o PPPE não aponta para nenhuma meta de 

formação dos professores para uma educação antirracista, durante as fases das entrevistas foi 

igualmente possível observar que a política de formação escolar, municipal, estadual e federal 

são inexistentes, o que concorre para a insegurança e o despreparo desses profissionais no 



140 

trabalho com o tema. Disso resulta, até compreensivelmente, o recurso às práticas embebidas 

de racismo: a folclorização, a disciplinarização e o isolamento da temática no docente. Esse 

trabalho pedagógico torna-se ineficiente para construção de uma cultura escolar baseada numa 

educação em direitos humanos. 

No processo de construção do conhecimento de forma transversal não se pode esquecer 

que a conscientização do respeito às diferenças envolve todas as posições religiosas (inclusive 

as antirreligiosas ou as indiferentes); todas as raças e etnias – o que implica em reconhecer não 

só características físicas associadas, desde as origens, ao discurso racial, mas a própria natureza 

histórico-política desse discurso e seus efeitos até hoje. Tudo isso compõe, sempre de forma 

singular, subjetividades e, portanto, deve estar bem claro no PPP, assim como deveria estar no 

seu projeto político-pedagógico, caso a Lei n° 10.639/2003 fosse realmente contemplada na 

Escola Esperança. 

Por fim, os docentes também se encontram desprovidos de conteúdos críticos nos livros 

didáticos: observamos que nem o PPPE informa livros didáticos que trabalhem a temática, 

tampouco outras disciplinas diferentes de História e Geografia encontram-se suficientemente 

abastecidas da temática. Esse fato, indicado nas entrevistas especialmente reiterado no grupo 

focal, produz como consequência o enfraquecimento das intervenções docentes, cujos 

profissionais repetem padrões acríticos e descumprem (ou cumprem mal) a Lei n° 10.639/2003: 

o tratamento dado a essa norma a anula ou maquia, tornando-a instrumento inócuo para criticar 

e superar o racismo. Essa consideração, infelizmente, se confirma em outras pesquisas, como a 

de Gonçalves (2018), cujo comentário, por sua síntese, se aproxima nitidamente dos dados de 

nossa pesquisa: 

As práticas escolares adotadas pelos professores em sala de aula não valorizam a 

História e a trajetória dos alunos negros. Alunos e grupos organizados da sociedade 

cobram o trabalho do conteúdo da LDB alterada pela Lei n° 10.639/2003, que versa 

sobre a inclusão da história e cultura negra dentro da sala de aula, no entanto, não se 

cumpre. Ademais, se esbarra na pouca ou quase nenhuma formação do corpo docente 

para que a implementação da Lei seja efetivada, restando ao profissional uma busca 

solitária de materiais e estratégias sobre a História e Cultura Afro-brasileira. 

(GONÇALVES, 2018, p. 436) 

 

No caso de Esperança, evidencia-se, então, como um dos principais achados, que os 

docentes participantes desta pesquisa não passaram por um processo de educação em direitos 

humanos antirracista de forma crítica e consciente – o que colabora para que a relação entre 

PPPE e práticas desses profissionais seja contraditória e resistente a uma educação antirracista 

em direitos humanos na escola. Assim, um dos motivos pelos quais as injustiças curriculares se 

reproduzem está justamente inserida no despreparo docente, pois se os professores não estão 



141 

suficientemente embebidos criticamente da temática, como terão condições de trabalho com 

seus educandos? 

Desta forma, nos impressiona que os resultados de nossa pesquisa pouco se distanciem 

de outros relatados por Oliveira (1994), dez anos antes da promulgação da Lei n° 10.639/2003: 

segundo a pesquisadora, os discentes que colaboraram com seu estudo, há quase 30 anos, não 

conheciam sequer os conceitos de raça e etnia. Se docentes hoje não os sabem, como esperar 

que discentes aprendam sobre isso na escola? Não obstante as três décadas que nos separam da 

dissertação de Oliveira (1994), o resultado da pesquisa realizada na Escola Esperança confirma 

os entraves para a efetivação da lei, obstáculos esses que apontam para o racismo estrutural, 

arraigado o bastante para recusar uma educação antirracista em direitos humanos. A julgar pelo 

diálogo com outras pesquisas que tratam da Lei n° 10.639/2003 e referimos nesta dissertação 

(NOVAIS; RODRIGUES FILHO; MOREIRA, 2012; BARROS, 2018; COELHO; COELHO, 

2018; EUGÊNIO; SANTANA, 2018; GONÇALVES, 2018; SANTOS et al., 2020; MANSÃO, 

2022), o caso que estudamos não é único. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



142 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 

Educar em direitos humanos é romper paradigmas que ferem a dignidade humana. É 

reconhecer direitos dos diferentes em diferentes momentos. É proteger as minorias e representá-

las, e, sobretudo fazê-las sujeitos de direito, e não objeto deles. Nesse campo, interessamo-nos 

por responder a um problema: qual a relação entre projeto político-pedagógico e práticas 

docentes em uma escola pública pernambucana, no que tange ao ensino de história e cultura 

africana, conforme prevê a Lei n° 10.639/2003? 

Em função dessa pergunta, este trabalho teve por objetivo geral analisar, sob a 

perspectiva dos direitos humanos e da autodeterminação dos povos, como as diretrizes do 

projeto político-pedagógico de uma escola pública em Pernambuco, de um lado, e as práticas 

de docentes que lá trabalham, de outro, consideram o ensino da História e da Cultura Afro-

brasileira. Para tanto, um estudo de caso foi conduzido na Escola Esperança, que oferecia 

turmas dos anos iniciais e finais do Ensino Fundamental e Ensino de Jovens e Adultos (EJA), 

vespertino e noturno. Foi delimitada a análise com a triangulação do projeto político-

pedagógico referente ao ano de 2019, bem como das práticas pedagógicas dos professores que 

lá atuam, avaliadas a partir de depoimentos registrados em entrevistas e grupo focal. Assim, 

foram utilizados como dados documentos e falas, além, complementarmente, da nossa 

observação como docente daquela escola. 

A pesquisa partiu da hipótese de que a Lei n° 10.639/2003 vem sendo trabalhada de 

forma secundária no plano no projeto político-pedagógico da Escola Esperança, corroborando 

práticas pedagógicas acríticas, padronizadas e repetitivas – o que confere aos conteúdos da lei 

um espaço tímido, precário e distante do espírito originador da política pública, reproduzindo-

se o racismo estrutural e resistindo à justiça curricular. A hipótese foi confirmada através da 

comparação dos dados gerados, isso poque o tratamento dado a Lei n° 10.639/2003 ocorre de 

modo superficial, resumindo-se a uma única data (20 de novembro), ou na semana da 

Consciência Negra. 

Inicialmente, nos capítulos 2 e 3, ressaltamos a historicidade dos direitos humanos 

através da narrativa da história da escravidão, bem como o fenômeno da diáspora africana. 

Nesse contexto, foi necessário retomar as discussões da luta e resistência do Quilombo dos 

Palmares, bem como o movimento negro, com vistas a ressaltar a origem da Lei n° 10.639/2003 

como fruto desses movimentos, ou seja, uma conquista em direitos humanos. 



143 

O capítulo 4 discutiu o poder próprio ao currículo e ao projeto político-pedagógico. 

Nesse sentido, sublinhamos que poderão ser utilizados a favor ou contra uma educação 

antirracista – para a qual a promoção da Justiça Curricular é um princípio-chave. Por sua vez, 

o capítulo 5 apresentou e analisou os dados de dois estudos: o primeiro, voltado para o exame 

da presença da Lei n° 10.639/2003 no projeto político-pedagógico da escola; o segundo, para a 

investigação da assimilação daquele dispositivo legal nas práticas de docentes da instituição de 

ensino. 

Neste último capítulo verificamos que o trabalho com a Lei n° 10.639/2003 apresentou 

uma configuração contraditória: em poucos casos, algumas práticas pedagógicas antirracistas. 

Na maioria das vezes, porém, as práticas ainda estão mergulhadas no racismo estrutural, através 

da supervalorização da meritocracia; da acrítica; da admiração ao letramento e à álgebra; da 

negação da importância da lei; da folclorização da temática africana e afro-brasileira; da 

ausência de conteúdos críticos nos livros didáticos; e da negação do conflito étnico-racial, o 

que nos fez constatar práticas conservadoras e resistentes à penetração do espírito da lei no 

cotidiano da escola. 

Assim, a Escola Esperança, na relação entre seu PPP e as práticas de seus docentes, vive 

uma tensão própria àquela dinâmica das instituições divididas entre a forte tendência ao 

conservadorismo (alimentada, em parte, pelo desconhecimento da história das lutas das pessoas 

negras por mais justiça e pela negação da Lei n° 10.639/2003) e a outra, que se abre a alguma 

mudança (presença de inquietações, interrogações e reflexão crítica sobre as dificuldades no 

trabalho com a temática, reconhecendo sua importância para a educação escolar). 

Essa divisão somente se sustenta por ser minoritária e ainda periférica a tendência de 

assimilação de uma leitura crítica do racismo. De um lado, a inclusão pela folclorização e pela 

burocratização da temática da lei reforça o argumento conservador que trata do racismo como 

se fora uma efeméride histórica, não uma característica que estrutura nossa contemporaneidade, 

reclamando transformações. De outro, a valorização da especificidades étnico-raciais próprias 

às negritudes – reconhecendo, dessa forma, as culturas negras e afrodescendentes que há por 

todo o Brasil – é ofuscada, senão silenciada, pelo mito da democracia racial e pelo racismo 

reverso. Segundo Herrera (2008, p. 7), depende de nós: “Se esse contexto de narrativas nos leva 

a um paradigma de passividade e resignação, ou a outro de contradição e resistência, dependerá 

de nossos “compromissos interpretativos” em relação ao estado de coisas dominante”. Nesse 

sentido, na escola Esperança, tudo converge para manter-se a representação, na Escola 

Esperança, de que o trabalho educativo envolve conteúdos neutros e universais, homogêneos 

para qualquer cultura e independentes da história brasileira, seus momentos sombrios e a 



144 

contínua presença desses preconceitos étnico-raciais sob o manto das desigualdades 

socioeconômicas que os alimentam. 

Logo, essa contradição mostra que para que se vivencie uma educação antirracista em 

direitos humanos na escola Esperança são necessários o debate sobre a implementação da Lei 

n° 10.639/2003 no PPPE e uma formação docente que reconstrua representações sobre raça e 

etnia; funções da escola; trabalho da professora e do professor; e relações entre cultura da escola 

e cultura da comunidade a que a escola serve. No caso do PPPE, a lei legitima discussões sobre 

conteúdos como intolerância, formação dos povos brasileiros, religião africana, racismo etc., 

os quais precisam ser sistematizados de forma consciente e participativa. 

Já a formação docente para uma educação antirracista em direitos humanos requer uma 

política pública alinhada entre diferentes níveis governamentais da federação, de modo que 

todos estejam engajados na criação de estratégias, projetos e materiais pensando na formação 

docente. Uma maior coesão e uma política explícita e sistemática aumentarão as chances de 

que estes profissionais se preparem para construir com os discentes uma cultura antirracista na 

escola. Destarte, é necessária a criação de políticas públicas pensadas para o trabalho efetivo da 

temática, para que não sejamos apenas objetos dos direitos humanos, mas sobretudo, atores 

desse processo. Nesse contexto, é preciso repensar os cursos de licenciaturas e pós-graduação, 

cujo compromisso social também consiste em formar seres mais humanos, no melhor sentido 

deste adjetivo, devendo, por isso, trabalhar temas transversais, tais como a educação 

antirracista, com respeito e interesse, pois a cultura educacional racista igualmente se apresenta 

nos centros de Ensino Superior, devendo ser superada pela (auto)crítica dessas instituições. 

No que concerne às práticas docentes, é fundamental que as ações direcionadas à crítica 

ao racismo e à afirmação positivada das identidades negras deixem de ser pontuais, 

manifestadas apenas pela prática de alguns professores isoladamente, e passem a ser coletivas, 

interdisciplinares e estruturais na política da escola, exatamente como indica a lei. Assim, 

concordamos com Saviani (1983, p. 93) quando diz que “a dimensão política se cumpre na 

medida em que ela se realiza enquanto prática especificamente pedagógica”. 

Nesse contexto, torna-se importante ratificar que a educação antirracista em direitos 

humanos toma como ponto de partida tanto a crítica ao racismo estrutural quanto a afirmação 

de uma pedagogia na escola que tome a diversidade étnico-racial como premissa a ser 

valorizada, particularmente a das populações negras e afrodescendentes, a fim de se discutir 

direitos humanos. Desta forma, para se educar em direitos humanos é preciso tratar do racismo, 

criticá-lo, tomar consciência de como ele se estrutura no contexto escolar e superá-lo. A Escola 

Esperança, ao realizar essas reflexões e ações, passará a entender que a temática africana e 



145 

afrodescendente humaniza a todos, mesmo aqueles que não se reconhecem pretos ou pardos, 

através da mudança cultural. 

A pesquisa nasceu da inquietação sobre a efetivação da Lei n° 10.639/2003, pois ela 

representa o direito de um espaço para as discussões étnico-raciais. É por isso que esse trabalho 

iniciou com ela, e se encerra com ela como garantia do diálogo, do debate e da democratização. 

Assim, torna-se difícil, senão impossível, a discussão das diferenças se não há espaço para elas. 

O trabalho traz duas contribuições principais: o relevo ao problema da manutenção do 

racismo estrutural nas escolas do país, agora mascarado pelo racismo meritocrático, o qual 

materializa-se na ausência de formação continuada de docentes, bem como no enfraquecimento 

do PPP como documento democrático; e a ênfase sobre a necessidade da transversalidade da 

temática antirracista em outras disciplinas, além da História e das Artes, destacando uma lacuna 

nessa disciplinarização assumida pela lei. Há pouco (ou nenhum) material crítico sobre o tema 

que possa apoiar docentes (tanto em suas formações como no seu trabalho). A isso se soma a 

escassez do tratamento no livro didático, retroalimentando o ciclo que leva professores e 

professoras a conservarem suas práticas pelo senso comum e pelas velhas rotinas das escolas 

acríticas. 

Quanto aos limites desta pesquisa, o principal diz respeito à formação do grupo focal de 

maneira remota, por motivos de dupla ou tripla jornada dos professores. A realização de forma 

on-line prejudica alguns aspectos da reunião, tais como um maior diálogo entre os docentes e a 

desenvoltura, pois o ambiente virtual ainda pode ser muito distanciado do chão da escola e, 

numa pesquisa voltada para educação em direitos humanos, a discussão presencial torna-se 

mais humanizada. 

Disso tudo, sugerimos, para pesquisas futuras, que novos estudos se desenvolvam 

tratando sobre os limites da transversalidade da Lei n° 10.639/2003: esse princípio epistêmico-

pedagógico contribui ou obstaculiza a efetivação da educação antirracista? A transversalidade 

realmente atende aos fins a que se destina, ou ao contrário, serve de tapete para cobrir a 

disseminação do racismo estrutural materializado nas sujeiras da disciplinarização? Pesquisas 

nesse sentido terão por finalidade envolver outras disciplinas além da História – ainda que, 

desse jeito, se mantenha o modelo disciplinar, tradicionalmente associado ao isolamento e à 

burocratização dos conteúdos. De toda forma, parece ser um avanço buscar o envolvimento de 

todas os componentes da grade curricular. 

Há também a necessidade de mais estudos sobre a formação docente inicial destinada à 

educação antirracista nas licenciaturas e programas de pós-graduação, bem como a formação 

docente continuada, em atividades que perdurem ao longo do ano letivo, estendendo o tempo 



146 

para pensar-se aos poucos num problema por tanto tempo silenciado – o racismo estrutural – e 

em sua superação pedagógica – a educação antirracista em direitos humanos, à luz da Lei n° 

10.639/2003. 

Esta pesquisa se encerra num ano importante, quando a Lei n° 10.639/2003 comemora 

20 anos de criação. Há, ainda, muito caminho a ser percorrido; entretanto, também há o que se 

esperar, e o futuro se inicia com esperança (donde o pseudônimo da escola) da retomada de um 

governo mais democrático, a partir da eleição de Luiz Inácio Lula da Silva. Reacende-se a 

esperança do verbo “esperançar” por uma nação que respeite a dignidade da pessoa humana, 

reconhecendo culturas étnico e racialmente variadas, como se trata das culturas negras 

associadas à África e ao Brasil, e esforçando-se por reparar erros históricos associados à 

escravidão, cujas repercussões hoje alimentam o racismo em suas várias expressões. 

  



147 

REFERÊNCIAS 

 

ALBUQUERQUE, Wlamyra R. de; FRAGA FILHO, Walter. Uma história do negro no 

Brasil. Salvador: Centro de Estudos Afro-Orientais; Brasília: Fundação Cultural Palmares, 

2006. 

 

ALMEIDA, Sílvio Luiz. Racismo estrutural. São Paulo: Pólen, 2019. Disponível em: 

https://blogs.uninassau.edu.br/sites/blogs.uninassau.edu.br/files/anexo/racismo_estrutural_fe

minismos_-_silvio_luiz_de_almeida.pdf. Acesso em: 09 dez. 2022. 

 

ALVES, José Augusto Lindgren. A Conferência de Durban contra o Racismo e a 

responsabilidade de todos. Revista Brasileira de Política Internacional, Brasília (DF), v. 45, 

n. 2, p. 198-223, jul./dez. 2002. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/rbpi/a/vnm75ptrSYCRpnJK5d533Sq/?lang=pt. Acesso em: 12 fev.  

2021. 

 

AMNESTY INTERNATIONAL. Guidelines for human rights friendly schools. London: 

Amnesty International Publications, 2009. 

 

ANDRADE, Fernando Cézar Bezerra de. Violência nas escolas: a Paraíba em foco. Olhar de 

Professor, Ponta Grossa (PR), v. 7, n. 1, p. 25-42, fev. 2004. 

 

ANDREWS, George Reid. O protesto político negro em São Paulo (1888-1988). Estudos 

Afro-Asiáticos, Rio de Janeiro, v. 2, n. 21, p. 27-48, dez. 1991. 

 

APPLE, Michael Whitman. Ideologia e currículo. Porto Alegre: Artmed Editora, 1982. 

 

ARANHA, Maria Lúcia de Arruda. Brasil no século XX: o desafio da educação. In: 

ARANHA, Maria Lúcia de Arruda. História da educação. 2. ed. São Paulo: Moderna, 1996. 

p. __-__. 

 

ARAÚJO, Jaciara Cristina Pereira de Souza de. Educação antirracista e projeto político-

pedagógico escolar: um olhar para as escolas públicas de Ensino Fundamental da Cidade 

Estrutural/DF. 2021. 131 f. Dissertação (Mestrado em Direitos Humanos e Cidadania). 

Universidade de Brasília, Brasília (DF), 2021. 

 

ARAÚJO, Zezito de. Folclorização e significado cultural do negro. [s.l.]: [s.n.], 2006. 

 

ARROYO, Miguel González. Currículo, território em disputa. Petrópolis (RJ): Vozes, 

2011. 

 

ARROYO, Miguel González. Políticas educacionais, igualdade e diferenças. Revista 

Brasileira de Política e Administração da Educação, Brasília (DF), v. 27, n. 1, p. 83-94, 

jan./abr. 2011. Disponível em: https://seer.ufrgs.br/index.php/rbpae/article/view/19969/11600. 

Acesso em: 11 nov. 2022. 

 

AZEVEDO, Ana D'Árc Martins de; OLIVEIRA, Ivanilde Apoluceno de. O racismo no 

contexto educativo: uma questão ética e de direitos humanos. Revista Eletrônica de 

Educação, São Carlos (SP), v. 11, n. 2, p. 626-636, 2017. Disponível em: 

https://blogs.uninassau.edu.br/sites/blogs.uninassau.edu.br/files/anexo/racismo_estrutural_feminismos_-_silvio_luiz_de_almeida.pdf
https://blogs.uninassau.edu.br/sites/blogs.uninassau.edu.br/files/anexo/racismo_estrutural_feminismos_-_silvio_luiz_de_almeida.pdf
http://lattes.cnpq.br/8342553810836387
https://seer.ufrgs.br/index.php/rbpae/article/view/19969/11600


148 

https://www.reveduc.ufscar.br/index.php/reveduc/article/view/2185. Acesso em: 10 nov. 

2022. 

 

BARDIN, Laurence. Análise de conteúdo. São Paulo: Edições 70, 2011. 

 

BARROS, Aidil Jesus da Silveira; Lehfeld, Neide Aparecida de Souza. Fundamentos de 

metodologia científica: um guia para a iniciação científica. 2. ed. São Paulo: Makron Books, 

2000. 

 

BARROS, Sílvia. Enraizando a Lei n° 10.639/03: literaturas africanas na educação básica. 

Mulemba, Rio de Janeiro, v. 10, n. 19, p. 24-33, jul./dez. 2018. 

 

BASTIDE, Roger; FERNANDES, Florestan. Brancos e negros em São Paulo. 2. ed. São 

Paulo: Nacional, 1959.  

 

BENEVIDES, Maria Victoria de Mesquita. Cidadania e direitos humanos. Cadernos de 

Pesquisa, São Paulo, v. 2, n. 104, p. 39-46, jul. 1998. Disponível em: 

http://publicacoes.fcc.org.br/index.php/cp/article/view/715/731. Acesso em: 21 jun. 2021. 

 

BENEVIDES, Maria Victoria de Mesquita. Cidadania e direitos humanos. São Paulo: 

Instituto de Estudos Avançados da Universidade de São Paulo, 1997. Disponível em: 

http://www.iea.usp.br/publicacoes/textos/benevideseducacaocidadania.pdf/at_download/file. 

Acesso em: 3 jul. 2020. 

 

BENEVIDES, Maria Victoria de Mesquita. Educação para a democracia. Lua Nova, São 

Paulo, v. 3, n. 38, p. 223-237, dez. 1996. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/ln/a/yKyLWKGYV8TNKLLKrRR6LpD/?lang=pt. Acesso em: 22 

out. 2021. 

 

BOLSONARO afirma que 'racismo é algo raro no Brasil’. Estado de Minas.com.br. Belo 

Horizonte, 08 maio 2019. Disponível em: 

https://www.em.com.br/app/noticia/internacional/2019/05/08/interna_internacional,1052188/

bolsonaro-afirma-que-racismo-e-algo-raro-no-brasil.shtml. Acesso em: 22 nov. 2021. 

 

BRANDÃO, Carlos Rodrigues. Identidade e etnia: construção da pessoa e resistência 

cultural. São Paulo: Brasiliense, 1986. 

 

BRANDÃO, Maria Suelly da Silva et al. Educação do/no campo: um estudo sobre a Escola 

Municipal de Educação Básica Dr. Antenor Correia Serpa, localizada na comunidade 

quilombola Cruz, Delmiro Gouveia - AL. 2020. 56 f. Trabalho de Conclusão de Curso 

(Licenciatura em Geografia). Universidade Federal de Alagoas, Delmiro Gouveia, 2020. 

 

BRASIL. Ministério da Educação. Base Nacional Comum Curricular. Brasília (DF): 

Ministério da Educação, 2017. Disponível em: 

http://basenacionalcomum.mec.gov.br/images/BNCC_EI_EF_110518_versaofinal_site.pdf. 

Acesso em: 22 maio 2022. 

 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil: promulgada em 5 de outubro de 

1988. Brasília (DF): Senado Federal, 2020. 

 

https://www.em.com.br/app/noticia/internacional/2019/05/08/interna_internacional,1052188/bolsonaro-afirma-que-racismo-e-algo-raro-no-brasil.shtml
https://www.em.com.br/app/noticia/internacional/2019/05/08/interna_internacional,1052188/bolsonaro-afirma-que-racismo-e-algo-raro-no-brasil.shtml


149 

BRASIL. Congresso Nacional. Convenção Internacional sobre a Eliminação de Todas as 

Formas de Discriminação Racial. Adotada pela Resolução n° 2.106-A da Assembleia das 

Nações Unidas, em 21 de dezembro de 1965. Aprovada pelo Decreto Legislativo n° 23, de 21 

de junho de 1967. Ratificada pelo Brasil em 27 de março de 1968. Entrou em vigor no Brasil 

em 4 de janeiro de 1969. Promulgada pelo Decreto n° 65.810, de 8 de dezembro de 1969. 

Publicada no D.O. de 10 de dezembro de 1969. 

 

BRASIL. Ministério da Educação. Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das 

Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e 

Africana. Brasília (DF): Ministério da Educação; Secretaria de Políticas de Promoção da 

Igualdade Racial, 2004. Disponível em: https://www.gov.br/inep/pt-br/centrais-de-

conteudo/acervo-linha-editorial/publicacoes-diversas/temas-interdisciplinares/diretrizes-

curriculares-nacionais-para-a-educacao-das-relacoes-etnico-raciais-e-para-o-ensino-de-

historia-e-cultura-afro-brasileira-e-africana. Acesso em: 08 maio 2022. 

 

BRASIL. Lei nº 11.645, de 10 de março de 2008. Altera a Lei n° 9.394, de 20 de dezembro 

de 1996, modificada pela Lei n° 10.639, de 9 de janeiro de 2003, que estabelece as diretrizes e 

bases da educação nacional, para incluir no currículo oficial da rede de ensino a 

obrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro-Brasileira e Indígena”. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm. Acesso em: 08 

maio 2022. 

 

BRASIL. Lei nº 12.288, de 20 de julho de 2010. Institui o Estatuto da Igualdade Racial. 

Disponível em: http://presrepublica.jusbrasil.com.br/legislacao/823981/estatuto-da-igualdade-

racial-lei-12288- 10#. Acesso em: 09 dez. 2022. 

 

BRASIL. Conselho Federal de Educação. Parecer n° 853/1971, de 12 de novembro de 1971. 

Brasília (DF): Ministério da Educação, 1971. 

 

BRASIL. Parâmetros curriculares nacionais: terceiro e quarto ciclos: educação física / 

Secretaria de Ensino Fundamental. Brasília (DF): Ministério da Educação; SEF, 1998a. 

Disponível em: http://portal.mec.gov.br/seb/arquivos/pdf/introducao.pdf. Acesso em; 20 jun. 

2021. 

 

BRASIL. Ministério da Educação. Parecer n° 003/2004, de 10 de março de 2004. Brasília 

(DF): Ministério da Educação, 2004. Disponível em: 

http://portal.mec.gov.br/dmdocuments/cnecp_003.pdf. Acesso em: 14 jun. 2022. 

 

BRASIL. Ministério da Educação. Parecer CNE/CEB n° 14/2015, de 11 de novembro de  

2015. Brasília (DF): Ministério da Educação, 2004. Disponível em: 

http://portal.mec.gov.br/index.php?option=com_docman&view=download&alias=27591-

pareceres-da-camara-de-educacao-basica-14-2015-pdf&Itemid=30192. Acesso em: 05 jan. 

2021. 

 

BRASIL. Ministério da Educação. Plano Nacional das Diretrizes Curriculares Nacionais 

para a Educação das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura 

Afro-Brasileira e Africana. Brasília (DF): Ministério da Educação; Secretaria de Políticas de 

Promoção da Igualdade Racial, 2009. Disponível em: Acesso em: 11 maio 2021. 

 

http://portal.mec.gov.br/seb/arquivos/pdf/introducao.pdf


150 

BRASIL. Comitê Nacional de Educação em Direitos Humanos. Plano Nacional de 

Educação em Direitos Humanos: 2007. Brasília (DF): Secretaria Nacional de Direitos 

Humanos; Presidência da República; Ministério da Educação; Ministério da Justiça; 

UNESCO, 2007. 

 

BRASIL. Ministério da Educação. Resolução n° 1, de 17 de junho de 2004. Institui Diretrizes 

Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de 

História e Cultura Afro-Brasileira e Africana. Brasília (DF): Ministério da Educação, 2004. 

Disponível em: http://portal.mec.gov.br/cne/arquivos/pdf/res012004.pdf. Acesso em: 23 ago. 

2013. 

 

BOBBIO, Norberto. A era dos direitos. Rio de Janeiro: Campus, 1992. 

 

BOULOS JÚNIOR, Alfredo. História: sociedade e cidadania - 6º ano. 4. ed. São Paulo: FTD, 

2018. 

 

BOULOS JÚNIOR, Alfredo História: sociedade e cidadania - 7º ano. 4. ed. São Paulo: FTD, 

2018. 

 

BOULOS JÚNIOR, Alfredo. História: sociedade e cidadania - 8º ano. 4. ed. São Paulo: FTD, 

2018. 

 

BOULOS JÚNIOR, Alfredo. História: sociedade e cidadania - 9º ano. 4. ed. São Paulo: FTD, 

2018. 

 

BUONICORE, Augusto Cezar. Reflexões sobre o marxismo e a questão racial. Revista 

Espaço Acadêmico, Maringá (PR), v. 4, n. 47, p. 1-15, abr. 2005. 

 

BUTLER, Judith. El capitalismo tiene sus limites. In: AMADEO, Pablo (org.). Sopa de 

Wuhan. Barcelona: Editorial ASPO, 2020. p. 59-65. 

 

CANDAU, Vera Maria. Educação em direitos humanos: desafios atuais. In: GODOY, Rosa et 

al. Educação em Direitos Humanos: fundamentos teórico-metodológicos. João Pessoa: 

Editora Universitária da UFPB, 2007. 

 

CANDAU, Vera Maria. Direitos humanos, educação e interculturalidade: as tensões entre 

igualdade e diferença. Revista Brasileira de Educação, v. 13, n. 37, p. 45-56, jan./abr. 2008. 

Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/rbedu/a/5szsvwMvGSVPkGnWc67BjtC/?lang=pt&format=pdf. 

Acesso em: 27 jul. 2022. 

 

CANTUÁRIO, Victor André Pinheiro; ALVES, Márcia Ferreira da Silva. Do racismo na 

escola a uma escola contra o racismo: reflexões a respeito do cenário brasileiro. Revista 

Educação e Emancipação, São Luís (MA), v. 14, n. 2, p. 506-534, maio/ago. 2021. 

Disponível em: 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/reducacaoemancipacao/article/view/17241/93

25. Acesso em: 13 dez. 2022. 

 

CARVALHO, Leandra Paulista de. História e cultura afro-brasileira e indígena nos 

projetos pedagógicos dos cursos de Licenciatura em História das IES públicas de Minas 



151 

Gerais. 2020. 122 f. Dissertação (Mestrado Profissional em Educação). Universidade de 

Uberaba, Uberaba (MG), 2020. 

 

CARVALHO, Marília. Quem é negro, quem é branco: desempenho escolar e classificação 

racial de alunos. Revista Brasileira de Educação, Rio de Janeiro n. 28, p. 77-95, jan./abr. 

2005. Disponível em: https://www.redalyc.org/pdf/275/27502807.pdf. Acesso em: 12 nov. 

2021. 

 

CAVALLEIRO, Eliane dos Santos. Do silêncio do lar ao silêncio escolar: racismo,  

preconceito e discriminação na educação infantil. 1998. Dissertação (Mestrado em Educação). 

Universidade de São Paulo, São Paulo, 1998. 

 

CERQUEIRA, Daniel et al. Atlas da Violência 2017. In: BRASIL. Atlas da Violência 2017. 

Brasília (DF): Ipea; FBSP, 2017. p. 69. Disponível em: 

https://repositorio.ipea.gov.br/handle/11058/7956. Acesso em: 13 out. 2022. 

 

CHAGAS, Julia Chamusca; PEDROZA, Regina Lúcia Sucupira; BRANCO, Angela Uchoa. 

Direitos humanos e democracia na educação infantil: atuação do psicólogo escolar em uma 

associação pró-educação. Estudos de Psicologia, Natal, v. 17, p. 73-81, 2012. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/epsic/a/nxDgVnzDc4wnxkdx48NtyGB/citation/?format=pdf&lang=pt

. Acesso em: 13 ago. 2022. 

 

CHEMERIS, Henry Guenis Santos. O conflito israelo-palestino sob a ótica da teoria 

sistêmica de Niklas Luhmann. 2009. 159 f. Dissertação (Mestrado em Ciências Sociais). 

Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2009. 

 

CHIZZOTTI, Antonio. Pesquisa qualitativa em ciências humanas e sociais. Petrópolis 

(RJ): Vozes, 2006. 

 

CHIZZOTTI, Antônio; PONCE, Branca Jurema. O currículo e os sistemas de ensino no 

Brasil. Currículo sem Fronteiras, [s.l.], v. 12, n. 3, p. 25-36, set./dez. 2012. Disponível em: 

http://www.curriculosemfronteiras.org/vol12iss3articles/chizzotti-ponce.pdf. Acesso em: 22 

maio 2022. 

 

COELHO, Wilma de Nazaré Baía; COELHO, Mauro Cézar. As Licenciaturas em História e a 

Lei n° 10.639/03: percursos de formação para o trato com a diferença? Educação em 

Revista, Belo Horizonte, v. 34, p. 1-39 , 2018. Disponível em: 

http://www.scielo.br/pdf/edur/v34/1982-6621-edur-34-e192224.pdf. Acesso em: 11 maio 

2022.  

 

CONSELHO DA EUROPA. Carta do Conselho da Europa sobre a Educação para a 

Cidadania Democrática e a Educação para os Direitos Humanos. Strasbourg (França): 

Conselho da Europa, 2010. Disponível em: 

http://www.coe.int/t/dg4/education/edc/Source/Charter/EDC_Charter2_PT.pdf. Acesso em: 

11 maio 2022. 

 

COSTA, Luciano Gonsalves (org.). História e cultura afro-brasileira: subsídios para a 

prática da educação sobre relações étnico-raciais. Maringá (PR): EDUEM, 2010. 

 

http://www.scielo.br/pdf/edur/v34/1982-6621-edur-34-e192224.pdf


152 

DOMINGUES, Petrônio. Movimento negro brasileiro: alguns apontamentos históricos. 

Tempo, Rio de Janeiro, v. 12, n. 23, p. 100-122, dez. 2007. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/tem/a/yCLBRQ5s6VTN6ngRXQy4Hqn/?lang=pt. Acesso: 02 mar. 

2021. 

 

DUBET, François. Democratização escolar e justiça da escola. Revista Educação, Santa 

Maria (RS), v. 33, n. 3, p. 381-394, set./dez. 2008. Disponível em: 

https://periodicos.ufsm.br/reveducacao/article/view/1614. Acesso em: 21 nov. 2022. 

 

ELÍAS, María Esther. La cultura escolar: aproximación a un concepto complejo. Revista 

Electrónica Educare, Heredia (Costa Rica), v. 19, n. 2, p. 285-301, mayo/ago. 2015. 

Disponível em: https://www.redalyc.org/pdf/1941/194138017016.pdf. Acesso: 20 fev. 2022 

 

EUGÊNIO, Benedito Gonçalves.; SANTANA, Fabiana. Relações étnico-raciais e o trabalho 

com a Lei 10.639/03: análise de uma experiência com formação docente. Ensino & Pesquisa, 

União da Vitória (PR), v.16, n. 1, p. 58-73, jan-mar. 2018. Disponível em: 

https://periodicos.unespar.edu.br/index.php/ensinoepesquisa/article/view/1102. Acesso em: 12 

jun. 2022. 

 

FARIA, José Henrique. Economia política do poder: fundamentos. Curitiba: Juruá Editora, 

2004. v. 1 

 

FÉLIX, Cristiane de Oliveira. Formação de professoras dos anos iniciais do ensino 

fundamental em Iguatu-CE: desafios da construção do pertencimento afro através da 

pretagogia. 2021. 159 f. Dissertação (Mestrado em Educação). Universidade Federal do 

Ceará, Fortaleza, 2021. 

 

FERNANDES, Florestan. O negro no mundo dos brancos. São Paulo: Difusão Europeia do 

Livro, 1972. 

 

FILMER, Deon; HASAN, Amer; PRITCHETT, Lant. A millennium learning goal: 

measuring real progress in education – working paper 97. Washington, D.C.: Center for 

Global Development, 2006. 

 

FRANCO, Afonso Arinos de Melo. A escalada: memórias. Rio de Janeiro: José Olympio, 

1965. 

 

FREIRE, Paulo. Leitura da palavra...leitura do mundo. O Correio da Unesco, São Paulo, v. 

19, n. 2, p. 4-9, fev. 1991. Entrevista concedida a Marcio D'Olne Campos. 

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. Rio de 

Janeiro: Paz e Terra, 2014. 

 

FREIRE. Pedagogia da esperança: um encontro com a pedagogia do oprimido. 3. ed. Rio de 

Janeiro: Paz e Terra, 1994. 

 

FREIRE. Pedagogia da indignação: cartas pedagógicas e outros escritos. São Paulo: Editora 

UNESP, 2000. 

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 25. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1998. 



153 

FREIRE, Paulo; MACEDO, Donaldo. Alfabetização: leitura do mundo, leitura da palavra. 6. 

ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2013. 

 

FREYRE, Gilberto. Casa-grande e senzala: formação da família brasileira sob o regime da 

economia patriarcal. 51. ed. São Paulo: Global Editora, 2019. 

 

FRY, Peter. Política, nacionalidade e o significado de “raça” no Brasil. In: FRY, Peter (org.). 

A persistência da raça: ensaios antropológicos sobre o Brasil e a África austral. Rio de 

Janeiro: Civilização Brasileira, 2005. 

 

GADOTTI, Moacir. Pressupostos do projeto pedagógico. Anais do Plano Decenal de 

Educação para Todos. Brasília (DF): Ministério da Educação, 1994. 

 

GAIOLAS e asas. Folha.uol.com.br. São Paulo, 05 dez. 2001. Disponível em: 

https://www1.folha.uol.com.br/fsp/opiniao/fz0512200109.htm. Acesso em: 11 set. 2022. 

2001. 

 

GASKELL, George. Entrevistas individuais e grupais. In: BAUER, Martin; GASKELL, 

George. Pesquisa qualitativa com texto, imagem e som: um manual prático. 2. ed. 

Petrópolis (RJ): Vozes, 2002. p. 64-89. 

 

GATTI, Bernardete Angelina. Grupo focal na pesquisa em ciências sociais e humanas. 

Brasília (DF): Líber Livro, 2012. 

 

GODOY, Arilda Schmidt. Pesquisa qualitativa: tipos fundamentais. Revista de 

Administração de Empresas, São Paulo, v. 35, n. 3, p. 20-29, 1995. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/rae/a/ZX4cTGrqYfVhr7LvVyDBgdb/?lang=pt. Acesso em: 13 set. 

2022. 

 

GOMES, Nilma Lino. Relações étnico-raciais, educação e descolonização dos currículos. 

Currículo sem Fronteiras, [s.l.], v. 12, n. 1, p. 98-109, jan./abr. 2012. Disponível em: 

http://www.curriculosemfronteiras.org/vol12iss1articles/gomes.pdf. Acesso em: 04 dez. 2022. 

 

GOMES, Nilma Lino. Educação, identidade negra e formação de professores/as: um olhar 

sobre o corpo negro e o cabelo crespo. Educação e Pesquisa, São Paulo, v. 29, n. 1, p. 167-

182, jan./jun. 2003. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/ep/a/sGzxY8WTnyQQQbwjG5nSQpK/citation/?format=pdf&lang=pt. 

Acesso em: 28 jul. 2022. 

 

GOMES, Nilma Lino. O Movimento negro educador: saberes construídos nas lutas por 

emancipação. Petrópolis (RJ): Vozes, 2017. 

 

GOMES, Nilma Lino. Educação e relações raciais: refletindo sobre algumas estratégias de 

atuação. In: MUNANGA, Kabengele (org.). Superando o racismo na escola. 2. ed. Brasília 

(DF): Ministério da Educação, 2005. p. 143-154. 

 

GONÇALVES, Rosângela Cristina. Quinze anos da Lei 10.639/03: avanços e 

retrocessos. RIDPHE_R - Revista Iberoamericana do Patrimônio Histórico-Educativo, 

Campinas, v. 4, n. 2, p. 434-439, 2018. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/rae/a/ZX4cTGrqYfVhr7LvVyDBgdb/?lang=pt


154 

https://econtents.bc.unicamp.br/inpec/index.php/ridphe/article/view/9762. Acesso em: 12 dez. 

2022. 

 

GONZALEZ, Lélia. O movimento negro na última década. In: GONZALEZ, Lélia Gonzalez; 

HASENBALG, Carlos (orgs.). Lugar de negro. Rio de Janeiro: Marcozero, 1982. p. 11-66. 

 

GONZALEZ, Lélia. O Movimento negro Unificado: um novo estágio na mobilização política 

negra. In: GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano: ensaios, 

intervenções e diálogos. Rio de Janeiro: Zahar, 2020. p. 101-114. 

 

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. In: GONZALEZ, Lélia. Por 

um feminismo afro-latino-americano: ensaios, intervenções e diálogos. Rio de Janeiro: 

Zahar, 2020. p. 126-143. 

 

GUIMARÃES, Antônio Sérgio Alfredo. Democracia racial. Cadernos PENESB, Niterói 

(RJ), v. 3, n. 4, p. 33-60, dez. 2002. Acesso em: 28 maio 2020. 

 

GUIMARÃES, Antônio Sérgio Alfredo. Classes, raças e democracia. São Paulo: Editora 34, 

2002 

 

HALL, Stuart. Identidades culturais na pós-modernidade. Rio de Janeiro: DP&A, 1997.  

 

HASENBALG, Carlos. Discriminação e desigualdades raciais no Brasil. Rio de Janeiro: 

Graal, 1979. 

 

HERRERA, Joaquín Flores. A (re)invenção dos direitos humanos. Florianópolis: Fundação 

Boiteux, 2008. 

 

HOMEM negro morre após ser espancado por seguranças do Carrefour em Porto Alegre. 

Folha de São Paulo.uol.com.br. São Paulo, 20 nov. 2020. Disponível em: 

https://www1.folha.uol.com.br/cotidiano/2020/11/homem-negro-morre-apos-ser-espancado-

por-segurancas-do-carrefour-em-porto-alegre.shtml. Acesso em: 04 fev. 2021. 

 

HUNT, Lynn. A invenção dos direitos humanos: uma história. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2009. 

 

INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA. Desigualdades sociais por 

cor ou raça no Brasil. Estudos e Pesquisas – Informação Demográfica e Socioeconômica, 

Rio de Janeiro, v. 2, n. 41, p. 1-12, set. 2019. Disponível em: 

https://biblioteca.ibge.gov.br/visualizacao/livros/liv101681_informativo.pdf. Acesso em: 22 

nov. 2021. 

 

JESUS, Carolina Maria de. Quarto de despejo. São Paulo: Francisco Alves, 1960. 

 

KAMEL, Ali. Não somos racistas: uma reação aos que querem nos transformar numa nação 

bicolor. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2006. 

 

KLEIN, Ana Maria. Ensino e aprendizado sobre dignidade e Direitos Humanos a partir da 

pandemia da Covid-19. Revista Interdisciplinar de Direitos Humanos, Bauru (SP), v. 8, n. 

https://www1.folha.uol.com.br/cotidiano/2020/11/homem-negro-morre-apos-ser-espancado-por-segurancas-do-carrefour-em-porto-alegre.shtml
https://www1.folha.uol.com.br/cotidiano/2020/11/homem-negro-morre-apos-ser-espancado-por-segurancas-do-carrefour-em-porto-alegre.shtml


155 

2, p. 133-142, nov. 2020. Disponível em: 

https://www2.faac.unesp.br/ridh3/index.php/ridh/article/view/23/11. Acesso em: 18 jul. 2021. 

 

KLEIN, Ana Maria; D’ÁGUA, Solange Lima. A educação em direitos humanos nos projetos 

político-pedagógicos das escolas de São Paulo. Educar em Revista, Curitiba, v. 31, n. 55, p. 

277-292, 2015. Disponível em: https://revistas.ufpr.br/educar/article/view/38443/24751. 

Acesso em: 24 set. 2022. 

 

LEVITSKY, Steven; ZIBLATT, Daniel. Como as democracias morrem. Rio de Janeiro: 

Zahar, 2018. 

 

LIBÂNEO, José Carlos. Tendências pedagógicas na prática escolar. Revista da Associação 

Nacional de Educação, São Paulo, v. 3, p. 11-19, jan. 1983. 

 

LUKÁCS, Georg. El asalto a la razon: la trayetoria del irracionalismo desde Schelling hasta 

Hitler. Barcelona; Cidade do México: Ediciones Grijalbo, 1972. 

 

MACHADO, Adilbênia Freire. Ancestralidade e encantamento como inspirações 

formativas: filosofia africana mediando a história e cultura africana e afro-brasileira. 2014. 

240 f. Dissertação (Mestrado em Educação). Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2014. 

 

McCOWAN, Tristan. O direito humano à aprendizagem e a aprendizagem dos direitos 

humanos. Educar em Revista, Curitiba, v. 31, n. 55, p. 25-46, jan./mar. 2015. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/er/a/MnTnDJqDFVS49DqsCXrdwRg/?format=pdf&lang=pt. Acesso 

em: 12 ago. 2021. 

 

MALDONADO-TORRES, Nelson. Sobre la colonialidade del ser: contribuciones al 

desarrollo de un concepto. In: CASTRO-GÓMEZ, Santiago; GROSFOGUEL, Ramon (orgs.) 

El giro decolonial: reflexiones para una diversidad epistémica más allá del capitalismo 

global. Bogotá: Siglo del Hombre Editores; Universidad Central; Instituto de Estudios 

Sociales Contemporáneos; Pontificia Universidad Javeriana; Instituto Pensar, 2007. p. 127-

167. 

 

MANSÃO, Ana Cecília Rodrigues. A cultura afro-brasileira nos cursos de pedagogia: um 

estudo sobre as DCN e os efeitos da Lei 10.639/2003 nas universidades públicas paulistas. 

2022. 85 f. Trabalho de Conclusão de Curso (Licenciatura em Pedagogia). Universidade 

Estadual Paulista, Rio Claro (SP), 2022. 

 

MELLO, Guiomar Namo de. Currículo da Educação Básica no Brasil: concepções e 

políticas. [s.l.], 2014. Disponível em:  

https://movimentopelabase.org.br/wp-content/uploads/2015/09/guiomar_pesquisa.pdf. Acesso 

em: 30 abr. 2022. 

 

MILLS, Charles Wade. White Ignorance. In: SULLIVAN, Shannon; TUANA, Nancy (orgs.). 

Race and epistemologies of ignorance. New York: State University of New York Press, 

2007. p. 13-38. 

 

MIRANDA, Claudia; MARCELINO, Sandra. Educação antirracista e decolonial: romper o 

silenciamento como professora, mulher e negra. In: ANDRADE, Marcelo (org.) Diferenças 

https://revistas.ufpr.br/educar/article/view/38443/24751
https://movimentopelabase.org.br/wp-content/uploads/2015/09/guiomar_pesquisa.pdf


156 

silenciadas: pesquisas em educação, preconceitos e discriminações. Rio de Janeiro: 7 Letras, 

2015. p. 124-141. 

 

MOURA, Clovis. O negro: de bom escravo a mau cidadão? Rio de Janeiro: Conquista, 1997. 

MÜLLER, Maria Lúcia Rodrigues. Aspectos a serem considerados na implementação da Lei 

n° 10.639/03 nas escolas de Mato Grosso. Revista de Educação Pública, Cuiabá, v. 19, n. 

40, p. 305-317, maio/ago. 2010. Disponível em: 

http://educa.fcc.org.br/pdf/repub/v19n40/v19n40a07.pdf. Acesso em: 23 ago. 2022. 

 

MULLER, Tania Mara Pedroso. Livro didático, Educação e Relações Étnico-raciais: o estado 

da arte. Educar em Revista, Curitiba, v. 34, n. 69, p. 77-95, maio/jun. 2018. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/er/a/q8Fc6KBmPsnWp6h9kh5mhtG/?lang=pt&format=pdf. Acesso 

em: 19 out. 2022. 

 

MUNANGA, Kabengele. Uma abordagem conceitual das noções de raça, racismo, identidade 

e etnia. In: Cadernos PENESB, Niterói (RJ), v. 7, n. 1, p. 145-155, jun. 2004. 

 

MUNANGA, Kabengele. As ambiguidades do racismo à brasileira. In: KON, Noemi Moritz; 

SILVA, Maria Lúcia da Silva; ABUD, Cristiane Curi (orgs.). O racismo e o negro no Brasil: 

questões para a psicanálise. São Paulo: Perspectiva, 2017. p. 33-43. 

 

MUNANGA, Kabengele. Negritude e identidade negra ou afrodescendente: um racismo ao 

avesso? Revista da ABPN, São Paulo, vol. 4, n. 8, p. 6-14, jul-out. 2012. Disponível 

em: http://abpnrevista.org.br/revista/index.php/revistaabpn1/article/view/246/222. Acesso em: 

15 maio 2022. 

 

MUNANGA, Kabengele. Por que ensinar a história da África e do negro no Brasil de hoje? 

Revista do Instituto de Estudos Brasileiros, São Paulo, v. 2, n. 62, p. 20-31, dez. 2015. 

Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/rieb/a/WxGPWdcytJgSnNKJQ7dMVGz/?lang=pt&format=pdf. 

Acesso em: 15 maio 2022. 

 

MINAYO, Maria Cecília de Souza (org.). Pesquisa social: teoria, método e criatividade. 17. 

ed. Petrópolis (RJ): Vozes, 1994. 

  

NABUCO, Joaquim. O abolicionismo. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1999. 

 

NASCIMENTO, Abdias do. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo 

mascarado. São Paulo: Perspectiva, 2016. 

 

NASCIMENTO, Abdias do. Quilombo: vida, problemas e aspirações do negro. São Paulo: 

Editora 34, 2003.  

 

NASCIMENTO, Abdias do. Teatro negro no Brasil. Uma experiência sociorracial. Revista 

Civilização Brasileira, Rio de Janeiro, v. 1, n. 2, p. 193-211, jun. 1968. 

 

NOVAIS, Gercina Santana; RODRIGUES FILHO, Guimes; MOREIRA, Patrícia Flávia Silva 

Dias. Concepções de professores de Ciências do ensino fundamental e médio a respeito da lei 

federal 10.639/03. Ensino Em Re-Vista, Uberlândia (MG), v. 19, n. 2, p. 393-402, jul./dez. 

http://educa.fcc.org.br/pdf/repub/v19n40/v19n40a07.pdf
https://www.scielo.br/j/er/a/q8Fc6KBmPsnWp6h9kh5mhtG/?lang=pt&format=pdf
http://abpnrevista.org.br/revista/index.php/revistaabpn1/article/view/246/222


157 

2012. Disponível em: https://seer.ufu.br/index.php/emrevista/article/view/14946/8442. Acesso 

em: 8 mar. 2022. 

 

OCDE. BrasilEscola.uol.com.br. Disponível em: 

https://brasilescola.uol.com.br/geografia/ocde.htm. Acesso em: 22 maio 2022. 

OLIVA, Anderson Ribeiro. A História da África nos bancos escolares: representações e 

imprecisões na literatura didática. Estudos Afro-Asiáticos, Rio de Janeiro, v. 25, n. 3, p. 421-

461, jul. 2003. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/eaa/a/jSfDJDycj4nzJwRH6W3xzLH/?format=pdf&lang=pt. Acesso 

em: 29 maio 2022. 

 

OLIVA, Anderson Ribeiro. A história africana nas escolas brasileiras: entre o prescrito e o 

vivido, da legislação educacional aos olhares dos especialistas (1995-2006). História, São 

Paulo, v. 28, n. 2, p. 143-172, jul. 2009. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/his/a/XFYFDQdX8nfx9f4DhrSbx9v/citation/?format=pdf&lang=pt. 

Acesso em: 25 jan. 2022. 

 

OLIVEIRA, Cristiane Coppe de. Educação matemática antirracista e o Programa 

Etnomatemática. REMATEC – Revista de Matemática, Ensino e Cultura, Belém (PA), v. 

7, n. 11, p. 1-13, jul./dez. 2012. Disponível em: 

https://www.rematec.net.br/index.php/rematec/article/view/367. Acesso em: 12 fev. 2022. 

 

OLIVEIRA, Eliana. Relações raciais nas creches diretas do município de São Paulo. 1994. 

89 f. Dissertação (Mestrado em Educação). Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, 

São Paulo, 1994. 

 

OLIVEIRA, Luiz Fernandes de. Histórias da África e dos africanos na escola: as 

perspectivas para a formação dos professores de história quando a diferença se torna 

obrigatoriedade curricular. 2010. 252 f. Tese (Doutorado em Educação). Pontifícia 

Universidade Católica do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2010. 

 

O QUE é Neolítico? BrasilEscola.uol.com.br. Disponível em: 

https://brasilescola.uol.com.br/o-que-e/historia/o-que-e-neolitico.htm. Acesso em: 8 maio 

2022. 

 

O RACISMO estrutural na infância e a importância de uma educação antirracista. ABE, 

Stephanie Kim. Cenpec.org.br. São Paulo, 11 nov. 2020. Disponível em:  

https://www.cenpec.org.br/noticias/o-racismo-estrutural-na-escola-e-a-importancia-de-uma-

educacao-antirracista. Acesso em: 20 out. 2022. 

 

ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS. Convenção Internacional sobre a Eliminação 

de Todas as Formas de Discriminação Racial, 1968. Disponível em: 

http://www.unfpa.org.br/Arquivos/convencao_internacional_eliminacao.pdf. Acesso em: 2 

mar. 2022. 

 

ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS. Declaração Universal dos Direitos Humanos. 

Resolução n. 217-A (III) da Assembleia das Nações Unidas, de 10 de dezembro de 1948. 

Brasília (DF): ONU, 2020. Disponível em: https://brasil.un.org/pt-br/91601-declaracao-

universal-dos-direitos-humanos. Acesso em: 29 nov. 2020. 

 

https://www.cenpec.org.br/noticias/o-racismo-estrutural-na-escola-e-a-importancia-de-uma-educacao-antirracista.%20Acesso%20em:%2020%20out.%202022
https://www.cenpec.org.br/noticias/o-racismo-estrutural-na-escola-e-a-importancia-de-uma-educacao-antirracista.%20Acesso%20em:%2020%20out.%202022
https://www.cenpec.org.br/noticias/o-racismo-estrutural-na-escola-e-a-importancia-de-uma-educacao-antirracista.%20Acesso%20em:%2020%20out.%202022


158 

PEIXOTO, Afrânio. Clima e saúde: introdução biogeográfica à civilização brasileira. São 

Paulo: Companhia Editora Nacional, 1975. 

 

PIOVESAN, Flávia. Convenção sobre a Eliminação de Todas as Formas de Discriminação 

Racial. In: SÃO PAULO (estado). Procuradoria Geral do Estado. Direitos humanos: 

construção da liberdade e da igualdade. São Paulo: Imprenta, 1998. p. 353-368. 

 

PIRES, Sandra Regina. Pertencimentos étnico-raciais na infância: o que dizem as crianças 

negras sobre si. 2020. Dissertação (Mestrado em Educação). Universidade Federal de Santa 

Catarina, Florianópolis, 2020. 

 

PLANO Nacional de Educação: a proposta da sociedade brasileira. II Congresso Nacional de 

Educação. Belo Horizonte: CONED II, 1997. Disponível em: 

https://www.adusp.org.br/files/PNE/pnebra.pdf. Acesso em: 06 ago. 2022. 

 

PONCE, Branca Jurema. O currículo e seus desafios na escola pública brasileira: em busca da 

justiça curricular. Currículo sem Fronteiras, [s.l.], v. 18, n. 3, p. 785-800, set./dez. 2018. 

Disponível em: http://www.curriculosemfronteiras.org/vol18iss3articles/ponce.pdf. Acesso 

em: 11 maio 2022.  

 

PONCE, Branca Jurema; ARAÚJO, Wesley B. A justiça curricular em tempos de 

implementação da BNCC e de desprezo pelo PNE (2014-2024). Revista e-Curriculum, São 

Paulo, v. 17, n. 3, p. 1045-1074, jul./set. 2019. Disponível em: 

https://revistas.pucsp.br/index.php/curriculum/article/view/44998/30034. Acesso em: 10 jul. 

2022. 

 

PONCE, Branca Jurema; ROSA, Sanny. Políticas curriculares do Estado brasileiro, trabalho 

docente e função dos professores como intelectuais. Revista Teias, Rio de Janeiro, v. 15, n. 

39, p. 43-58, 2014. Disponível em: 

http://www.periodicos.proped.pro.br/index.php/revistateias/article/view/1760. Acesso em: 09 

ago. 2022. 

 

PORTO. Rita de Cassia Cavalcanti; AMORIM, Ana Luisa Nogueira de; SOUZA, Iara 

Nogueira de. Políticas curriculares e projetos político-pedagógicos: um olhar a partir do 

sistema público de ensino paraibano. Revista Espaço do Currículo, João Pessoa, v. 5, n. 1, 

p. 158-175, jun./dez. 2012. Disponível em: 

https://periodicos.ufpb.br/ojs/index.php/rec/article/view/14053/7987. Acesso em: 10 fev. 

2022. 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. In: LANDER, 

Edgardo (org.). La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales - perspectivas 

latinoamericanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005. p. 227-277. 

 

SANTANA, Jair; BAIBICH-FARIA, Tânia Maria; PESSOA, Claudemir Figueiredo. A Lei nº 

10.639/03 e a folclorização racista. Revista Eletrônica Pesquiseduca, Santos, v. 2, n. 03, p. 

75-96, jan./jun. 2010. Disponível em: 

https://periodicos.unisantos.br/pesquiseduca/article/view/78/pdf_1. Acesso em: 11 jun. 2022. 

 

http://www.curriculosemfronteiras.org/vol18iss3articles/ponce.pdf
https://periodicos.ufpb.br/ojs/index.php/rec/article/view/14053/7987
https://periodicos.unisantos.br/pesquiseduca/article/view/78/pdf_1


159 

SANTOMÉ, Jurjo Torres. Las culturas negadas y silenciadas en el curriculum. Cuadernos de 

Pedagogía, [s.l.], n. 217, p. 60-67, sep. 1993. Disponível em: 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=35631. Acesso em: 7 ago. 2022. 

 

SANTOMÉ, Jurjo Torres. Currículo escolar e justiça social: o cavalo de Tróia da educação. 

Porto Alegre: Penso, 2013. 

 

SANTOMÉ, Jurjo Torres. Justicia curricular y la urgencia de volver a repensar el 

currículum escolar. [s.l.], 2016. Disponível em: https://jurjotorres.com/?p=5127. Acesso em: 

15 maio 2022 

 

SANTOS, Boaventura de Sousa. A gramática do tempo: para uma nova cultura política. São 

Paulo: Cortez, 2006. 

 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Uma concepção multicultural de Direitos Humanos. Lua 

Nova, São Paulo, n. 39, p. 105-124, 1997. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/ln/a/gVYtTs3QQ33f63sjRR8ZDgp/citation/?format=pdf&lang=pt. 

Acesso em: 8 out. 2022. 

 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Reconhecer para libertar: os caminhos do cosmopolitismo 

multicultural. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2003. 

 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Para uma pedagogia do conflito. In: SILVA, Luiz Heron da; 

AZEVEDO, José Clóvis de; SANTOS, Edmilson Santos (orgs.). Reestruturação curricular: 

novos mapas culturais, novas perspectivas educacionais. Porto Alegre: Sulina, 1996. p. 15-33. 

 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Se Deus fosse um ativista dos direitos humanos. 2. ed. São 

Paulo: Cortez, 2014. 

 

SANTOS, Joel Rufino dos. Movimento negro e crise brasileira. In: SANTOS, Joel Rufino 

dos; BARBOSA, Wilson do Nascimento (orgs.). Atrás dos muros da noite: dinâmica das 

culturas afro-brasileiras. Brasília (DF): Ministério da Cultura; Fundação Palmares, 1994. p. 

157. 

 

SANTOS, Joelma Silva. Formação de professores de inglês para abordagem de questões 

étnico-raciais: práticas planejadas e práticas manifestas. Trabalhos em Linguística 

Aplicada, Campinas, v. 60, n. 1, p. 43-57, 2021. Disponível em: 

https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/tla/article/view/8661892/26437. Acesso em: 3 

abr. 2021. 

 

SANTOS, Karine da Silva et al. O uso de triangulação múltipla como estratégia de validação 

em um estudo qualitativo. Ciência & Saúde Coletiva, Rio de Janeiro, v. 25, n. 2, p. 655-664, 

fev. 2020. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/csc/a/kvr3D7Q3vsYjrFGLNprpttS/citation/?format=pdf&lang=pt. 

Acesso em: 03 mar. 2021. 

 

SANTOS, Shyrlene Bezerra dos et al. A implementação da Lei n° 10.639/03 nos cursos 

técnicos integrados do Instituto Federal de Santa Catarina – IFSC - Campus 

Florianópolis (2004-2018): perspectivas docentes sobre o racismo institucional. 2020. 194 f. 

https://jurjotorres.com/?p=5127


160 

Dissertação (Mestrado em Educação). Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis, 

2020. 

 

SAVIANI, Dermeval. Escola e democracia. 41. ed. Campinas: Autores Associados, 1997. 

 

SAVIANI, Dermeval. Escola e democracia: teorias da educação, curvatura da vara, onze 

teses sobre educação e política. São Paulo: Cortez e Autores Associados, 1983. 

 

SCHUCMAN, Lia Vainer. Racismo e antirracismo: a categoria raça em questão. Revista 

Psicologia Política, São Paulo, v. 10, n. 19, p. 41-55, jan./jun. 2010. Disponível em: 

http://pepsic.bvsalud.org/pdf/rpp/v10n19/v10n19a05.pdf. Acesso em: 10 jul. 2022. 

 

SCHWARCZ, Lília Moritz. O espetáculo das raças: cientistas, instituições e questão racial 

no Brasil 1870 –1930. São Paulo: Companhia das Letras, 1957. 

 

SEN, Amarthya. Elements of a Theory of Human Rights. Philosophy and Public. Philosophy 

Public Affairs, [s.l.], v. 32, n. 4, p. 315-356, sep. 2004. 

 

SEYFERTH, Giralda. O beneplácito da desigualdade: breve digressão sobre o racismo. In: 

SEYFERTH, Giralda et. al. Racismo no Brasil. São Paulo: Peirópolis; ABONG, 2002. p. 17-

43. 

 

SILVA, Ana Claudia Puhl. Projeto político-pedagógico e educação em Direitos Humanos: 

construindo um espaço democrático no ambiente escolar. 2015. 46 f. Trabalho de 

Conclusão de Curso (Especialização em Gestão Educacional). Universidade Federal de Santa 

Maria, Sobradinho (RS), 2015. 

 

SILVA, Fabiany de Cássia Tavares. Cultura Escolar: quadro conceitual e possibilidades de 

pesquisa. Educar em Revista, Curitiba, n. 28, p. 201-216, dez. 2006. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/er/a/w6kJ5hdSGVRnhRWTVP68D3P/citation/?format=pdf&lang=pt. 

Acesso em: 23 nov. 2021. 

 

SILVA, Francisco Carlos Teixeira. Corpo e negacionismo: a novilíngua do fascismo na Nova 

República, Brasil 2013/2019. Locus - Revista de História, Juiz de Fora (MG), v. 25, n. 2, p. 

307-332, 2019. Disponível em: 

https://periodicos.ufjf.br/index.php/locus/article/view/28162/19943. Acesso em: 18 set. 2022. 

 

SILVA, Gisele Pereira da. Cultura como aspecto essencial na decifração escrita dentro de 

comunidades quilombolas. 2020. 37 f. Trabalho de Conclusão de Curso (Licenciatura em 

Pedagogia à Distância). Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2020. 

 

SILVA, Leida Corrêa da. Literatura infantil e formação de professores: caminhos para a 

implantação da Lei 10.639/03. 2021. 223 f. Dissertação (Mestrado Profissional em Ensino 

para a Educação Básica). Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia Goiano – 

Campus Urutaí, Urutaí (GO), 2021 

 

SILVA, Juvan Pereira da. Estudos sobre a formação de professores de Química numa 

disciplina experimental com abordagem cultural diaspórica. 2020. 218 f. Tese (Doutorado 

em Química). Universidade Federal de Goiás, Goiânia, 2020. 

 

http://pepsic.bvsalud.org/pdf/rpp/v10n19/v10n19a05.pdf


161 

SILVA, Mônica Martins da. O racismo como temática da formação docente: itinerários 

errantes no ensino de História. Anais da Segunda Jornada Enseñar, Formarse, Teorizar. 

Montevideo: CLAEH, 2020. Disponível em: https://universidad.claeh.edu.uy/educacion/wp-

content/uploads/sites/2/2020/07/B2-M%C3%B4nica-Martins-da-Silva.pdf. Acesso em: 28 

feb. 2022. 

 

SILVA, Paulo Vinícius Baptista; REGIS, Kátia; MIRANDA, Shirley (orgs.). Educação das 

relações étnico-raciais: o estado da arte. Curitiba: NEAB-UFPR; ABPN, 2018. Disponível 

em: https://www.membros.abpn.org.br/download/download?ID_DOWNLOAD=58. Acesso 

em: 12 nov. 2021. 

 

SILVA, Tomaz Tadeu da. O currículo como fetiche: a poética e a política do texto 

curricular. Belo Horizonte: Autêntica, 2010.  

 

SIQUEIRA, Maria de Lordes. Identidade e racismo: a ancestralidade africana reelaborada no 

Brasil. São Paulo: Petrópolis, 2002. 

 

SODRÉ, Muniz. Por um conceito de minoria. In: PAIVA, Raquel; BARBALHO, Alexandre. 

(orgs.). Comunicação e cultura das minorias. São Paulo: Paulus, 2005. p. 1-3. 

 

SOUZA, Talita Tavares Batista Amaral de. Escravidão interna na África, antes do tráfico 

negreiro. Vértices, Rio de Janeiro, v. 5, n. 2, p. 11-24, jun. 2010. Disponível em: 

https://essentiaeditora.iff.edu.br/index.php/vertices/article/view/1809-2667.20030007/115. 

Acesso em: 14 maio 2022. 

 

TARDIF, Maurice. Saberes docentes e formação profissional. Petrópolis (RJ): Vozes, 2002. 

 

UNESCO. Convenção relativa à luta contra a discriminação no campo do ensino. Brasília 

(DF): ONU, 2020. Disponível em: 

http://https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000132598_por?posInSet=1&queryId=efc6af

e7-b4c5-47e0-a524-23e05db8b97c. Acesso em: 16 dez. 2021. 

 

UNESCO. Declaração Mundial sobre Educação para Todos. Jomtien (Tailândia): 

UNESCO, 1990. Disponível em: https://www.unicef.org/brazil/declaracao-mundial-sobre-

educacao-para-todos-conferencia-de-jomtien-1990. Acesso em: 31 mar. 2022. 

 

UNESCO. Educação 2030: Declaração de Incheon e Marco de Ação para a implementação 

do Objetivo de Desenvolvimento Sustentável 4 - Assegurar a educação inclusiva e equitativa 

de aprendizagem ao longo da vida para todos. [s.l.]: UNESCO, 2015. 

 

UNESCO. Educação para todos: o compromisso de Dakar. Brasília (DF): UNESCO; 

CONSED; Ação Educativa, 2001.  

 

VEIGA, Cynthia Greive. Escola pública para os negros e os pobres no Brasil: uma invenção 

imperial. Revista Brasileira de Educação, Rio de Janeiro, v. 13, n. 39, p. 502-516, 

set./dez. 2008. Disponível em: http://www.scielo.br/pdf/rbedu/v13n39/07.pdf. Acesso em: 11 

ago. 2022. 

 

VEIGA, Ilma Passos Alencastro. Inovações e projeto político‐pedagógico: uma relação 

regulatória e emancipatória? Cadernos Cedes, Campinas, v. 23, n. 61, p. 267‐281, dez. 2003. 

https://universidad.claeh.edu.uy/educacion/wp-content/uploads/sites/2/2020/07/B2-M%C3%B4nica-Martins-da-Silva.pdf
https://universidad.claeh.edu.uy/educacion/wp-content/uploads/sites/2/2020/07/B2-M%C3%B4nica-Martins-da-Silva.pdf
http://www.scielo.br/pdf/rbedu/v13n39/07.pdf


162 

Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/ccedes/a/cH67BM9yWB8tPfXjVz6cKSH/?format=pdf&lang=pt. 

Acesso em: 12 set. 2021. 

 

VEIGA, Ilma Passos Alencastro. Educação básica e educação superior: projeto político-

pedagógico. 3. ed. Campinas: Papirus, 2004. 

 

VIEIRA, Hector Luís Cordeiro. Direitos humanos, racismo e cotas raciais: a construção de 

uma democracia antirracista com base em reconhecimento e consideração. Perseu, São Paulo, 

v. 12, n. 17, p. 61-89, jun. 2019. Disponível em: 

https://revistaperseu.fpabramo.org.br/index.php/revista-perseu/article/view/299/246. Acesso 

em: 20 out. 2021. 

 

VIOLA, Solon Eduardo Annes; ZENAIDE, Maria de Nazaré Tavares. A produção histórica 

dos direitos humanos. In: FERREIRA, Lúcia de Fátima Guerra; ZENAIDE, Maria de Nazaré 

Tavares; DIAS, Adelaide Alves (orgs.). Direitos Humanos na Educação Superior: 

subsídios para a Educação em Direitos Humanos na Pedagogia. João Pessoa: Editora 

Universitária da UFPB, 2010. p. 141-169. 

 

YOUNG, Iris Marion. Representação política, identidade e minorias. Lua Nova, São Paulo, n. 

67, p. 139-190, 2006. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/ln/a/346M4vFfVzg6JFk8VZnWVvC/citation/?format=pdf&lang=pt.  

Acesso em: 28 fev. 2022. 

 

ZENAIDE, Maria Nazaré Tavares (org.). Experiências de educação em direitos humanos 

na Paraíba: relatório. João Pessoa: Conselho Estadual de Defesa dos Direitos do Homem e 

do Cidadão da Paraíba; Programa Nacional de Direitos Humanos, 1999. 

 

ZENAIDE, Maria de Nazaré Tavares; RABAY, Glória de Lourdes Freire. A construção da 

agenda dos direitos humanos como política pública no Brasil. In: CALAÇA, Suelídia Maria et 

al. (orgs.). Direitos humanos, políticas públicas e educação em e para os direitos 

humanos. João Pessoa: Editora da UFPB, 2019. p. 1-28. 

 

ZENAIDE, Maria de Nazaré Tavares; VARGAS, Rosimary Paula Ferreira. Diversidade 

cultural e educação intercultural: um diálogo com a educação em direitos humanos. In: 

VELTEN, Paulo et al. (orgs.). Biopolítica e educação em direitos humanos. Vitória (ES): 

UFES, 2017. p. 52-69. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



163 

APÊNDICES 

 

APÊNDICE A – ROTEIRO DAS ENTREVISTAS 

 

1. Há quanto tempo você atua como professor/a? 

2. Em se tratando de sua cor no registro de nascimento, como você se identifica do ponto de 

vista étnico-racial? 

3. Durante o funcionamento da unidade de ensino, foi presenciado por sua pessoa alguma ação 

ou omissão que representasse práticas racistas dentro ou no entorno da escola? 

 

Com esse primeiro bloco de questões, buscou-se conhecer o docente, além de compreender qual 

definição subjetiva sobre o tema a(o) docente possui, se ela/ele é capaz de identificar e criticar 

o racismo na escola e fora dela. O bloco se mostra relevante, visto que a consciência e o conceito 

de racismo determinam fortemente a valorização do ensino da temática na escola. Alguém 

racista não dará importância ou enxergará nessa importância apenas um caráter 

tradicionalmente folclórico. 

 

4. Considerando o processo de formação continuada uma ação um espaço para discussões e 

aprendizagens significativas, você participa ou participou de alguma formação direcionada ao 

conhecimento da história e cultura africana? 

5. Você considera o projeto político-pedagógico como caminho para uma educação antirracista 

e efetivação da Lei n° 10.639/2003? 

 

Nesse segundo bloco de indagações, pretendeu-se identificar se a(o) docente participou de 

formações voltadas para a história e a cultura africana; se sabe sobre o PPP de sua escola; e que 

relações estabelece entre esse documento e a meta de uma educação antirracista para a 

implementação da Lei n° 10.639/2003. 

 

6. Considerando a importância de um projeto político-pedagógico construído coletivamente, 

quais os segmentos da escola participam ativamente desse processo? 

7. As metas propostas no PPP, de acordo com o seu ponto de vista, proporcionam ações na 

escola para a educação antirracista em atividades curriculares ou extracurriculares conduzidas 

pelos próprios educandos, como protagonistas? 



164 

O terceiro bloco de perguntas teve por objetivo analisar a apropriação da temática pelas(os) 

participantes e como a avaliavam, além de identificar o que o professorado observava sobre as 

aprendizagens dos estudantes quanto à temática, permitindo, com isso, a análise da cultura 

educacional e suas crenças na construção de uma educação antirracista a partir das ações 

referentes à Lei n° 10.639/2003 estabelecidas no projeto político-pedagógico e executadas ao 

longo do ano pela escola. 

 

08. Ratificando a importância no combate ao racismo estrutural, você considera que o trabalho 

com a educação antirracista no ambiente escolar é suficientemente trabalhado? 

09. Você percebe abertura para a discussão que associa direitos humanos e educação antirracista 

na escola? Como isto se evidencia? 

 

Esse quarto bloco associou perguntas que visavam reconhecer o que as (os) participantes 

conhecem sobre a EDH; analisar se há efetivação da Lei n° 10.639/2003 no ambiente escolar, 

bem como se o(a) docente reconhece a associação entre uma educação antirracista e também 

um educar em direitos humanos; se havia o emprego de metodologias ativas referentes ao tema 

cujo resultados apresentaram avanços significativos com relação à mudança de 

comportamentos intolerantes na escola e, consequentemente, à disseminação da empatia como 

fundamento de uma educação em direitos humanos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



165 

APÊNDICE B – TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO (TCLE) 

 

  

Participação no estudo 

 

 O(A) Sr.(a) está sendo convidado(a) a participar da pesquisa intitulada: “A 

EFETIVAÇÃO DA LEI n° 10.639/2003 NO PROJETO POLÍTICO-PEDAGÓGICO: um 

compromisso Internacional da Educação em Direitos Humanos”, desenvolvida por ANITA 

CRISTINA DA SILVA, aluna regularmente matriculado no CURSO DE PÓS 

GRADUAÇÃO EM DIREITOS HUMANOS E POLÍTICAS PÚBLICAS da Universidade 

Federal da Paraíba, sob a orientação do professor FERNANDO CÉZAR BEZERRA DE 

ANDRADE. O objetivo deste estudo é analisar o Ensino da Lei n° 10.639/2003 sob a luz da 

educação em direitos humanos, nas escolas da rede municipal do Jaboatão dos Guararapes, 

como uma estratégica teórico-metodológica de incorporação de uma Educação em Direitos 

Humanos.  

 Caso você aceite participar, a dinâmica proposta para esse momento se dará com uma 

única entrevista semiestruturada, abordando a importância do ensino da Lei n° 10.639/2003 nas 

Escolas. Será questionado como esse tipo de conteúdo pode ser incorporado nas atividades 

escolares; se a intervenção da Lei n° 10.639/2003 no projeto político-pedagógico de surtiu 

algum impacto quando foi executado em sua escola, em 2020. Queremos saber também se 

conteúdos de Direitos Humanos são aplicados no cotidiano de suas atividades pedagógicas, 

além de outras indagações nessa linha de questionamento. A entrevista pretende dispensar cerca 

de 40 minutos, e em virtude da pandemia do novo coronavírus, vamos realizá-la no formato 

remoto, através do aplicativo Google Meet. A entrevista será gravada para a captação das 

informações.    

   

Riscos e benefícios 

 

 Com sua participação nesta pesquisa, você estará exposta a riscos, tais como, invasão 

de privacidade, responder a questões sensíveis, revelar pensamentos ou sentimentos nunca antes 

revelados, e caso eles venham a ocorrer, serão tomadas as seguintes providências: minimizar 

desconfortos, garantindo a liberdade para não responder questões constrangedoras; estar atenta 

aos sinais verbais e não verbais de desconforto, garantia de indenização diante de eventuais 



166 

danos decorrentes da pesquisa,  e assistência imediata, se necessário, sob a responsabilidade da 

(a) pesquisadora (o) responsável.  

 Esta pesquisa tem como benefícios a produção de conhecimento científico numa área 

de grande relevância, como é a Educação, associada ao Enfretamento a Educação racista sob a 

luz da Educação em Direitos Humanos, a partir do estudo sobre a importância de uma mudança 

de concepções, se utilizando do espaço da escola para a transformação da sociedade, 

fortalecendo a luta contra o racismo e a hegemonia do saber que se manifestam na história da 

educação brasileira. 

 

Sigilo, anonimato e privacidade 

 

 O material e informações obtidas podem ser publicados em aulas, congressos, eventos 

científicos, palestras ou periódicos científicos, sem sua identificação. 

 A pesquisadora se responsabiliza pela guarda e confidencialidade dos dados, bem como 

a não exposição individualizada dos dados da pesquisa. Sua participação é voluntária e você 

terá a liberdade de se recusar a responder quaisquer questões que lhe ocasionem 

constrangimento de alguma natureza.  

 

Autonomia 

 

 Você também poderá desistir da pesquisa a qualquer momento, sem que a recusa ou a 

desistência lhe acarrete qualquer prejuízo. É assegurada a assistência durante toda a pesquisa, 

e garantido o livre acesso a todas as informações e esclarecimentos adicionais sobre o estudo e 

suas consequências. Se com a sua participação na pesquisa for detectado que você apresenta 

alguma condição que precise de tratamento, você receberá orientação da equipe de pesquisa, de 

forma a receber um atendimento especializado. Você também poderá entrar em contato com a 

pesquisadora, em qualquer etapa da pesquisa, por e-mail ou telefone, a partir dos contatos da 

pesquisadora que constam no final do documento.  

 

Devolutiva dos resultados 

 

 Os resultados da pesquisa poderão ser solicitados a partir de dezembro, de 2022, por e-

mail ou contato telefônico. Ressalta-se que os dados coletados nesta pesquisa – seja 

informações de prontuários, gravação de imagem, voz, audiovisual ou material biológico – 



167 

somente poderão ser utilizados para as finalidades da presente pesquisa, sendo que para novos 

objetivos um novo TCLE deve ser aplicado. 

 

Ressarcimento e Indenização 

 

 Lembramos que sua participação é voluntária, o que significa que você não poderá ser 

paga, de nenhuma maneira, por participar desta pesquisa. De igual forma, a participação na 

pesquisa não implica em gastos a você. No entanto, caso você tenha alguma despesa decorrente 

da sua participação, tais como transporte, alimentação, entre outros, você será ressarcida do 

valor. Se ocorrer algum dano decorrente da sua participação na pesquisa, você será indenizada, 

conforme determina a lei.    

 Após ser esclarecida sobre as informações da pesquisa, no caso de aceitar fazer parte do 

estudo, assine o consentimento de participação em todas as páginas e no campo previsto para o 

seu nome, que é impresso em duas vias, sendo que uma via ficará em posse da pesquisadora 

responsável e a outra via com você.  

 

Consentimento de Participação 

 

Eu, __________________________________________, declaro que fui devidamente 

esclarecido (a) quanto aos objetivos, justificativa, riscos e benefícios da pesquisa, e dou o meu 

consentimento para dela participar e para a publicação dos resultados, assim como o uso de 

minha imagem nos slides destinados à apresentação do trabalho final.  Estou ciente de que 

receberei uma cópia deste documento, assinada por mim e pelo pesquisador responsável, como 

trata-se de um documento em duas páginas, a primeira deverá ser rubricada tanto pelo 

pesquisador responsável quanto por mim.  

 

Recife-PE, ____ de _______________ de 2022. 

 

_________________________________ 

Pesquisador Responsável 

 

_________________________________ 

Participante da Pesquisa 

 



168 

Pesquisador Responsável: Anita Cristina da Silva     

Endereço do Pesquisador Responsável: Rua Barão de Anádia 192 – Bairro: Jardim São Paulo, 

Recife-PE - CEP: 50790-150 - Fones: (81) 9850-3130, E-mail: anitacristina141@mail.com 

 

E-mail do Comitê de Ética em Pesquisa do Centro de Ciências da Saúde da Universidade 

Federal da Paraíba: eticaccs@ccs.ufpb.br – fone: (83) 3216-7791 – Fax: (83) 3216-7791 

Endereço: Cidade Universitária – Campus I – Conjunto Castelo Branco – CCS/UFPB – João 

Pessoa-PB - CEP 58.051-900 

 

OBSERVAÇÃO: No caso do pesquisado ser analfabeto (apenas neste caso), deverá ser 

colocado o quadrículo para colocação da impressão datiloscópica, assim como deverá ser 

inserido o espaço para colocação da assinatura de uma testemunha. 

 

_________________________________ 

Pesquisador Responsável 

            

_________________________________ 

Testemunha 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

mailto:anitacristina141@mail.com
mailto:eticaccs@ccs.ufpb.br


169 

APÊNDICE C – TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO (TCLE) 

 

CENTRO DE CIÊNCIAS DA SAÚDE DA UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 
- CCS/UFPB 

 
 

Continuação do Parecer: 5.071.960 
 

Este parecer foi elaborado baseado nos documentos abaixo relacionados: 

Tipo Documento Arquivo Postagem Autor Situação 

Informações Básicas 

do Projeto 

PB_INFORMAÇÕES_BÁSICAS

_DO_PROJETO_1788988.pdf 

15/09/2021 

11:04:01 
 Aceito 

Projeto Detalhado / 

Brochura 

Investigador 

projeto.docx  
14/09/2021 

20:34:11 

ANITA CRISTINA 

DA SILVA 
Aceito 

Outros  roteiro.docx  
14/09/2021 

19:39:51 

ANITA CRISTINA 

DA SILVA 
Aceito 

Orçamento  orcamento.docx  
14/09/2021 

19:31:59 

ANITA CRISTINA 

DA SILVA 
Aceito 

Cronograma  CRONOGRAMA.docx  
14/09/2021 

19:26:22 

ANITA CRISTINA 

DA SILVA 
Aceito 

Declaração de 

Instituição e 

Infraestrutura 

carta.pdf  
14/09/2021 

19:19:57 

ANITA CRISTINA 

DA SILVA 
Aceito 

Outros  declaracao.pdf  
14/09/2021 

19:12:31 

ANITA CRISTINA 

DA SILVA 
Aceito 

TCLE / Termos de 

Assentimento / 

Justificativa de 

Ausência 

TCLE.docx  
14/09/2021 

19:11:35 

ANITA CRISTINA 

DA SILVA 
Aceito 

Folha de Rosto  Rosto.pdf  
14/09/2021 

18:40:26 

ANITA CRISTINA 

DA SILVA 
Aceito 

 

 

Situação do Parecer: 

Aprovado 

Necessita Apreciação da CONEP: Não 

 

 

JOÃO PESSOA, 29 de Outubro de 2021 

Eliane Marques Duarte de Sousa 

(Coordenador(a)) 

Assinado por: 

 

 

Endereço: 

Prédio da Reitoria da UFPB ¿ 1º Andar 58.051-900 

CEP: 

Bairro:  

Cidade Universitária      Fax: (83)3216-7791 

(83)3216-7791  

Telefone: 
E-mail: comitedeetica@ccs.ufpb.br 

UF: PB  Município: JOAO PESSOA 


	INTRODUÇÃO
	1. METODOLOGIA
	2. A LUTA ANTIRRACISTA COMO PRÁXIS DE UMA EDUCAÇÃO PROBLEMATIZADORA EM DIREITOS HUMANOS
	2.1 A história da África: escravidão e resistência
	2.2 Formas de resistir e persistir: da luta nos quilombos (e de Palmares) às conquistas do movimento negro no combate ao racismo
	2.3 Movimento negro brasileiro
	2.4 Educar em direitos humanos contra o racismo e a favor da democracia

	3. RACISMO E EDUCAÇÃO ANTIRRACISTA EM DIREITOS HUMANOS NA ESCOLA PÚBLICA
	3.1 Uma inacabada construção discursiva em torno dos direitos humanos antirracistas
	3.2 A importância da Lei n  10.639/2003 para uma educação antirracista em direitos humanos
	3.3 Cultura escolar e educação antirracista
	3.4 A formação de professores e a educação antirracista em direitos humanos

	4. JUSTIÇA CURRICULAR NO PROJETO POLÍTICO-PEDAGÓGICO COMO INSTRUMENTO PARA UMA EDUCAÇÃO ANTIRRACISTA
	4.1 O currículo e o projeto político-pedagógico
	4.1.1 Por um currículo antirracista
	4.1.2 Justiça Curricular afrorreferenciada
	4.1.3 Projeto político-pedagógico como terreno para o plantio da Justiça Curricular


	5. RELAÇÃO ENTRE PROJETO POLÍTICO-PEDAGÓGICO E PRÁTICAS DOCENTES NUMA ESCOLA PÚBLICA EM PERNAMBUCO
	5.1 Uma escola apelidada “Esperança”
	6.2 Análise do projeto político-pedagógico
	5.3 Análise das entrevistas
	5.4 Análise do debate em grupo focal
	5.5 Relação entre PPPE e práticas docentes: por uma educação antirracista em direitos humanos a partir da Lei n  10.639/2003

	CONSIDERAÇÕES FINAIS
	REFERÊNCIAS
	APÊNDICES

