
 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 

DEPARTAMENTO DE HISTÓRIA  

LICENCIATURA EM HISTÓRIA 

 

 

 

 

THAYNARA RAIZA DA SILVA 

 

 

 

 

 

A RELAÇÃO ENTRE COSMOLOGIA XAMÂNICA E IDENTIDADE YANOMAMI 

NA NARRATIVA DE O SURGIMENTO DOS PÁSSAROS 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA - PB 

2025 



THAYNARA RAIZA DA SILVA 

 

 

 

 

 

 

 

A RELAÇÃO ENTRE COSMOLOGIA XAMÂNICA E IDENTIDADE YANOMAMI 

NA NARRATIVA DE O SURGIMENTO DOS PÁSSAROS 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado ao 

Curso História, do Centro de Humanas, Letras e Artes 

da Universidade Federal da Paraíba, como requisito 

parcial para a obtenção do grau de licenciatura em 

História.  

Orientadora: Prof.ª Drª Telma Cristina Delgado Dias 

Fernandes 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA - PB 

2025 



S586r Silva, Thaynara Raiza da.
         A relação entre cosmologia xamânica e identidade
      yanomami na narrativa de o surgimento dos pássaros /
      Thaynara Raiza da Silva. - João Pessoa, 2025.
         26 f.

         Orientadora: Telma Cristina Delgado Dias Fernandes.
         TCC (Graduação)  - Universidade Federal da
      Paraíba/Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes,
      2025.

         1. Identidade. 2. Literatura. 3. Memória. 4.
      Xamanismo. 5. Yanomami. I. Fernandes, Telma Cristina
      Delgado Dias. II. Título.

UFPB/CCHLA                                          CDU 94:82

Catalogação na publicação
Seção de Catalogação e Classificação

Elaborado por KARLA MARIA DE OLIVEIRA - CRB-15/485



THAYNARA RAIZA DA SILVA 

 

A RELAÇÃO ENTRE COSMOLOGIA XAMÂNICA E IDENTIDADE YANOMAMI 

NA NARRATIVA DE O SURGIMENTO DOS PÁSSAROS 

 

Artigo apresentado ao Departamento de História do 

Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes da 

Universidade Federal da Paraíba, como requisito para 

obtenção do título de Graduação em Licenciatura 

plena em História.  

Orientadora: Telma Cristina Delgado Dias Fernandes 

João Pessoa, 2 de outubro de 2025 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

_________________________________________________________________________ 

Prof.ª Drª Telma Cristina Dias Fernandes (orientadora) 

Departamento de História (DH) – UFPB 

__________________________________________________________________________ 

Prof.ª Drª Cláudia Cristina do Lago Borges 

Departamento de História (DH) – UFPB 

__________________________________________________________________________ 

Prof.ª Drª Serioja Rodrigues Cordeiro Mariano 

Departamento de História (DH) – UFPB 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Para a menina da comunidade periférica que 

sempre ousou sonhar grande. Menina tímida 

questionadora das injustiças do sistema. Moça 

que nunca se conformou em ter que pensar 

dentro da caixa. Ao avô que nunca teve a 

oportunidade de continuar os estudos, mas 

sempre sonhou em ver a neta doutora – estou 

quase lá. À mainha que se pudesse doaria tudo 

de si para que a filha não perdesse 

oportunidades. Querida criança, você não 

acreditaria se eu te dissesse..., mas Clarice 

ousou dizer: Depois do medo, vem o mundo. 

Moça querida, vale a pena sonhar alto 



AGRADECIMENTOS 

A conclusão da minha graduação em história é uma conquista coletiva que engloba 

muitas pessoas que me afetaram ao longo da minha trajetória pessoal e profissional, algumas 

permanecem fisicamente, outras no coração e outras na saudade evocada pela memória. 

Primeiramente, gostaria de agradecer a minha mãe que sempre fez de tudo para me oferecer o 

que ela não teve na vida, mesmo com poucas condições ela sempre deu um jeito de me ofertar 

oportunidades, sobretudo no estudo. Passei a infância estudando como bolsista em uma escola 

privada da cidadezinha do interior. Eu só era contemplada pela bolsa porque meu pai era 

funcionário dos donos da escola. Painho, sinto muito por todas as situações de subserviência 

que o senhor precisou suportar como montador de móveis para que eu tivesse uma educação de 

qualidade. Ainda assim, sou extremamente grata pela oportunidade concedida a mim e ao meu 

irmão. 

Nessa escola, pude aprender a língua portuguesa com a magnífica professora Genelva 

Nunes. Ingressando no ensino médio, conheci a excepcional professora de português Anne 

Eline, que também foi aluna de Dona Genelva. Foi também na EREMACOA onde conheci 

amigos que irei carregar comigo até o dia em que o esquecimento me alcançar, em especial meu 

querido melhor amigo Lenízio. Leno, nossa amizade transcende as concepções de tempo e 

espaço. Na EREM, tive professores incríveis que apesar das dificuldades enfrentadas pelo 

ensino público davam o seu melhor. Ermeson, o historiador que me fez criar o gosto por história 

e hoje me formo como historiadora; Vilmar, Eliane, Joelma, Adriano, Marília, Nelson, Elói, 

Brena, Nininho, Ramiro, Neide, João, Érica e minha querida Anne, essa conquista também é de 

vocês. Muito obrigada por tudo, vocês iam além do que o sistema permitia! Vocês são heróis 

da educação. Toda a minha base de conhecimentos é graças a vocês. Anne, obrigada por tanto, 

minha amiga! 

Dona Luíza, Lia, vovó Biu (em memória) e dona Tonha sou muito grata por tanto 

acolhimento. O afeto de avó paterna que a mim foi negado desde o nascimento, sempre foi 

oferecido por vocês! Meus queridos (pets) Flash, Julieta, Candoca e Bambi, a vida é menos 

solitária com vocês. Querido tio Zé, tia Bia e tio Beto, obrigada por serem referência e por tanto 

afeto! Meus profundos agradecimentos a Tia Jau, Nilda, minhas duas madrinhas e primo Ivan 

por estarem sempre presentes na minha trajetória auxiliando, guiando e me acolhendo. Vovô 

Joaquim, sua risada permanece vívida em minha memória e onde quer que sua alma ou essência 

esteja, o senhor sempre será lembrado e essa conquista também é sua, obrigada por ter cuidado 

tanto da sua primeira neta. Vovô Luís, com seus 79 anos, sinto muito que a vida tenha sido tão 



cruel com o senhor, tão inteligente... adoro nossas conversas de geopolítica. Ansiosa para lhe 

ver na minha colação de grau. Sua primeira neta a concluir o ensino superior.  

Meus queridos amigos e amigas que conheci ao longo desse período caótico da 

graduação, vocês tornaram a caminhada mais leve. Vitória, Mahyra, Nah, Abel e Mattheus, 

embora o nosso ciclo de amizade tenha se encerrado, sou muito grata por tudo que vivi ao lado 

de vocês... foram muitos momentos de tensão, choro, risada e muito surto, mas todos sempre 

se acolhiam e doavam um pouco de si para curar o outro. Querida Vitória, minha parceira na 

luta através das bolsas... foram tantos nãos né amiga? Tantos choros com medo de ter que 

desistir da graduação, mas uma não largou a mão da outra e no final as coisas sempre deram 

certo. Querida Bely, nunca imaginei que seriamos tão próximas até dividirmos apartamento 

durante 3 anos, sua amizade é muito importante para mim, obrigada por tantos conselhos e 

acolhimento. Khris e Marjorye, vocês são muito especiais; a caminhada é mais leve com vocês, 

obrigada por tanto e por terem me levantado nos momentos em que o chão eram meu único 

refúgio!  

Jay, prima querida, te admiro tanto... és uma inspiração para mim, sou muito grata por 

todo apoio que você me dá, desde sempre, amo a nossa amizade. Você é uma das melhores 

pessoas que a vida me presenteou. Cinthya, uma das melhores pessoas que o Prolicen me 

presenteou. Minha amiga querida, obrigada por tanto apoio, por tanta escuta. Isa e Kyanne, 

vocês foram o melhor presente do meu 2025. Meu amigo Rick, obrigada por tanto apoio... 

Querida tia Dêja, obrigada por tanto incentivo. Minha querida Cláudia, querida orientadora que 

tanto me acolhe, nunca imaginei que teria uma pessoa tão maravilhosa para me guiar, motivar 

e inspirar; obrigada por tanto! Querida Telminha, me faltam palavras para expressar meus 

sentimentos por você, você foi a pessoa que sempre segurou minha mão nesses 5 anos de 

graduação, principalmente nos meus piores momentos. Cursei a primeira disciplina com você 

e agora finalizo esse ciclo tendo você como orientadora; obrigada por tanto carinho e tanta 

sensibilidade. Querida Carla Mary, embora atualmente não faça parte dos seus amigos 

próximos, muito obrigada por ter sido uma mãe tão protetora, também briguenta, para mim.  

Gratidão a todas as pessoas que contribuíram na construção da Thaynara que eu sou 

hoje. Finalizando esse ciclo, ao olhar para ... vejo que sou muito sortuda pela versão de mim 

atualmente, pois ela foi moldada por todos vocês e hoje me encontro na minha versão mais 

sensível e espiritualizada. O caminho até aqui não foi fácil, obrigada por serem inspiração, por 

serem redes de apoio. Tudo o que estou conquistando hoje, é fruto de muita luta e muito 

esforço... não trilhei esse caminho através da sorte, mas sou sortuda por ter vocês ao meu lado 



hoje, ou apenas as memórias e aprendizado dos que seguiram por outras dimensões. Gratidão a 

força da natureza, aos passarinhos que eu converso todo dia pela manhã, gratidão a força 

ancestral que eu descobri pulsar dentro de mim. Essa conquista é nossa! 

Quero agradecer também ao presidente Lula, boa parte da minha vida recebi assistência 

do programa bolsa família instituído em seu governo, assim como ingressei na universidade 

pública através do sistema de cotas também criado pelo querido presidente. Gostaria de 

agradecer ao governo do Estado de Pernambuco pelo auxílio fornecido através do programa PE 

no Campus, eu só consegui seguir meu sonho de vir morar na capital de outro estado para poder 

estudar, graças ao programa. Sou extremamente grata a Pró-Reitoria de Assistência e Promoção 

ao Estudante (PRAPE), pois foi através dos auxílios moradia e do restaurante universitário 

promovidos pela PRAPE que eu consegui garantir minha permanência na Universidade. 

Obrigada Coodernação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES); gratidão a 

Pró-Reitoria de Pesquisa (PROPESQ) e Pró-Reitoria de Graduação (PRG) da Universidade 

Federal da Paraíba.  

Ao longo da minha trajetória, com muito esforço e dedicação, atuei no Programa 

Institucional de Bolsas de Iniciação à Docência (PIBID), no Programa de Apoio às 

Licenciaturas (PROLICEN) e no Programa Institucional de Bolsas de Iniciação Científica 

(PIBIC); sou extremamente grata as agências promotoras das bolsas, hoje só estou podendo 

concluir graças a todo o auxílio financeiro ofertado pelas mesmas. O curso de história da UFPB 

é especial, pois os professores que o constituem são verdadeiros incentivadores e acolhedores, 

ao menos todos os que eu tive a oportunidade de conhecer e aprender com seus conhecimentos 

acadêmicos são brilhantes como professores doutores e como pessoa.  

Meu irmão Hugo, todo meu esforço é para poder te oferecer um mundo melhor, um que 

mesmo painho e mainha se esforçando tanto nunca conseguiram me ofertar. Vocês ascenderão 

comigo! Meu desejo é que eu possa oferecer uma vida com menos sufoco para vocês. Obrigada 

a todos que, de alguma forma, fizeram e fazem parte da minha jornada, até mesmo as pessoas 

desconhecidas que contam a vida toda para mim em um ônibus lotado. Por fim, gratidão a mim 

que nunca me permiti desistir, mesmo com tantas rasteiras que a vida me deu até agora. Gratidão 

por não permitir que a ansiedade fizesse eu me perder de mim e por sempre inventar formas 

para empurrar o céu e respirar! 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Quando você sentir que o céu está ficando muito 

baixo, é só empurrá-lo e respirar. 

(Krenak, 2020, p. 14) 



RESUMO 

Para a cultura de base eurocêntrica ocidental, a história do Brasil inicia-se a partir do falso 

descobrimento e, em decorrência desse “fato”, a colonização portuguesa. No entanto, para os 

povos originários, a história de Pindorama intercala com seus antepassados atemporais. Assim, 

para o povo Yanomami falantes da língua Xamatari Ocidental, sua história e a história do 

mundo se vinculam com a cosmologia ancestral, onde o cosmo, os espíritos xapiri e as 

concepções de vida humana (animais e pessoas), são fundamentadas pelo demiurgo Omama. 

Atrelado a esse prisma, o conjunto de contos presente na obra O surgimento dos pássaros, 

criada pelo grupo Parahiteri, tem como foco apresentar a sabedoria ancestral Yanomami através 

das narrativas de surgimento do mundo, dos animais ancestrais e do tempo em que eles se 

metamorfoseavam constituindo crenças cosmológicas pautadas na Terra. Palavras como 

naroriwë1, hutukara2, urihi3 e hutukawë4, bastante presentes na escrita, exprimem a ponte 

atravessada entre os saberes xamânicos e o mundo invisível. Partindo dessa perspectiva, o 

presente artigo tem como objetivo analisar o universo integrado pela obra, enquanto literatura 

indígena, essencial para a concepção de xamanismo, para a perpetuação da memória coletiva e 

na contribuição do fortalecimento da identidade Yanomami. Desse modo, como arcabouço 

teórico-metodológico foram utilizados escritos de parentes indígenas, destacando seus lugares 

sociais de produção, bem como foram apresentados pontos de vista de pesquisadores ocidentais 

que se contrapõem a narrativa hegemônica de conhecimento científico e possuem um olhar 

sensorial para os saberes ancestrais. 

 

PALAVRAS-CHAVE: Identidade; Literatura; Memória; Xamanismo; Yanomami. 

 

 

 

 

 
1 Traduzindo da língua Xamatari para o português significa: o surgimento dos pássaros. 
2 “Hutukara é o nome xamânico do antigo céu que caiu no tempo das origens, formando a atual “terra-floresta” 

(urihi a)” (Kopenawa; Albert, 2015, p. 609). 
3 Tradução: Terra-Floresta. 
4 Tradução: A queda do céu. 



ABSTRACT 

For Western Eurocentric culture, the history of Brazil begins with the false discovery and, as a 

result of this “fact,” Portuguese colonization. However, for the original peoples, the history of 

Pindorama interspersed with their timeless ancestors. Thus, for the Yanomami people who 

speak the Western Xamatari language, their history and the history of the world are linked to 

ancestral cosmology, where the cosmos, the xapiri spirits, and the conceptions of human life 

(animals and people) are grounded in the demiurge Omama. Linked to this prism, the collection 

of stories in the work The Emergence of Birds, created by the Parahiteri group, focuses on 

presenting the Yanomami ancestral wisdom  through narratives of the emergence of the world, 

of ancestral animals, and the time when they metamorphosed, constituting cosmological beliefs 

based on the Earth. Words such as naroriwë, hutukara, urihi, and hutukawë, which are very 

present in the writing, express the bridge between shamanic knowledge and the invisible world. 

From this perspective, the present article aims to analyze the universe integrated by the work, 

as indigenous literature essential to the conception of shamanism, to the perpetuation of 

collective memory, and to the contribution to the strengthening of Yanomami identity. Thus, as 

a theoretical and methodological framework, writings by indigenous relatives were used, 

highlighting their social places of production, as well as presenting the points of view of 

Western researchers who oppose the hegemonic narrative of scientific knowledge and have a 

sensory view of ancestral knowledge. 

 

KEYWORDS: Identity; Literature; Memory; Shamanism; Yanomami. 

 

 

 

 

 

 

 

 



SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO ...................................................................................................................... 12 

1. CONTEXTUALIZAÇÃO HISTÓRICA: OS PRIMEIROS CONTATOS ENTRE OS 

YANOMAMI E OS NAPË DETENTORES DA XAWARA .............................................. 13 

2. A LITERATURA YANOMAMI DOS PARAHITERI COMO UM ESPAÇO DE 

ALTERIDADE E RESISTÊNCIA ........................................................................................ 15 

3. COSMOLOGIA XAMÂNICA YANOMAMI PRESENTE NA NARRATIVA DE “O 

SURGIMENTO DOS PÁSSAROS” ..................................................................................... 17 

4. A RELAÇÃO ENTRE MEMÓRIA E A ANCESTRALIDADE YANOMAMI NA 

NARRATIVA .......................................................................................................................... 21 

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS ............................................................................................. 24 

REFERÊNCIAS ..................................................................................................................... 25 

 

 

 

 

 



12 
 

 

INTRODUÇÃO 

 

Na matina ou à tardinha, é comum, mesmo nas cidades sustentadas pelo concreto, ouvir 

o canto dos pássaros, principalmente dos bem-te-vis e cambacicas, os quais, por vezes, são 

admirados, outras vezes nem mesmo notados no ambiente onde as pessoas estão mergulhadas 

numa cultura ocidental que considera a natureza como um recurso a ser explorado. Em contraste 

a essa lógica, para a cosmologia de etnias indígenas, os pássaros representam características e 

comportamentos comunitários, presságios ou mesmo podem ser relacionados à cura de doenças, 

a exemplo do povo Yanomami5.  

Assim, de acordo com o líder indígena Davi Kopenawa (2013, p. 153), há um pássaro 

especial para a cultura Yanomami cujo nome é Ayãkorari. Ele habita a morada sagrada dos 

espíritos xapiri e ajuda os humanos através da sua prática de cura. A partir do exemplo acima, 

percebe-se a dimensão de poder que a natureza possui no cosmo Yanomami, tal posição é 

percebida através da memória coletiva construída pelos conhecimentos orais que perpassam 

gerações, integram a ancestralidade e concebem as oraturas e literaturas indígenas.  

Entretanto, parafraseando a obra analisada, como os pássaros surgiram? O título abarca 

uma ontologia metafórica em que, segundo o grupo Parahiteri/Kepropë6, “As cores dos pássaros 

vêm daquele momento, quando se transformaram em animais, naquele mesmo lugar, com o 

sangue derramado.” (Parahiteri, 2022, p. 27). Para além da metamorfose dos pássaros, a 

narrativa dos Kepropë se aprofunda nos saberes que abarcam a história do mundo no cenário 

onde os ancestrais, espíritos em forma de animais e que também são humanos, criaram hábitos 

que moldaram o primeiro mundo, a Hutukara, e que posteriormente formou a estrutura que 

conhecemos hoje.  

Um aspecto interessante, bastante comum nos contos, é a dualidade presente na 

natureza, a qual é exemplificada de forma complexa ao passo que bem e mal são elucidados 

como aspectos comuns e cruciais para a cosmologia Yanomami. Foram os espíritos animais, 

transcritos na obra, que conceberam a inveja, o choro, os sonhos, os rituais e até mesmo 

ensinaram a proliferar o fogo; assim como também ensinaram aos Yanomamis a importância 

 
5 “Simplificação do etnônimo Yanõmami, termo que, seguido do plural tëpë, significa “seres humanos” em 

yanomami ocidental” (Kopenawa; Albert, 2015, p. 609). 
6 Kepropë é outra nomeação dada ao grupo de pajés Parahiteri. 



13 
 

da floresta, da terra, das montanhas, dos pássaros e das águas para suspender o céu da Urihi a 

pree7.   

Seguindo como norte as perspectivas acima, a pesquisa vigente teve como objetivo se 

aprofundar na relação entre o xamanismo Yanomami e o fortalecimento dos conhecimentos 

ancestrais entrelaçados ao equilíbrio da Urihi. Desse modo, o livro O surgimento dos Pássaros 

ocupa um papel de resistência e resguardo da memória coletiva do Povo Yanomami, ancorando-

se nos ensinamentos dos seus antepassados, principalmente dos espíritos xapiri, os quais estão 

pautados no respeito, proteção e pertencimento a Terra. Esse dinamismo de interpretação 

cosmológica afeta de forma sensível e epistemológica as relações sociopolíticas e históricas 

entre os Yanomami e os napë detentores do pensamento hegemônico, destrutivo e 

mercadológico.  

Ademais, a obra analisada amplia sensações de alerta para a realidade de ebulição 

climática atual e permeia discussões em torno de um futuro firmado na relação com a 

ancestralidade ao lado dos conhecimentos indígenas, um futuro que “não se trata de um manual 

de vida, mas de uma relação indissociável com a origem, com a memória da criação do mundo 

e com as histórias mais reconfortantes que cada cultura é capaz de produzir” (Krenak, 2022, p. 

52).  Nesse sentido, atravessada pela narrativa dos Parahiteri, esta pesquisa é resultado de um 

ano de atuação no Programa Institucional de Bolsas de Iniciação Científica (PIBIC), mais 

especificamente no projeto História, Arte Literária e Política: Literatura Yanomami. 

1. CONTEXTUALIZAÇÃO HISTÓRICA: OS PRIMEIROS CONTATOS ENTRE 

OS YANOMAMI E OS NAPË DETENTORES DA XAWARA 

Após a invasão de Pindorama pelos portugueses, a principal forma utilizada para 

colonizar os povos originários, considerados inferiores, foi por meio da catequização 

amplificada pela criação dos aldeamentos administrados pelos jesuítas onde o processo de 

assimilação cristã, na grande maioria das vezes, era realizado forçosamente. O sistema colonial 

vigorou por mais de 300 anos, no entanto, mesmo após a independência do Brasil, o império, 

as diversas fases da república e até os dias atuais os padrões coloniais permanecem incrustados 

na estrutura, onde a colonialidade abarca todas as esferas democráticas.  

 
7 Para os Yanomami, a palavra Urihi pode significar floresta e terra, no sentido de território. Além disso, a palavra 

pode abarcar a noção de mundo através da expressão Urihi a pree “a grande terra-floresta”. Para mais informações, 

acessar https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Yanomami 

https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Yanomami
https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Yanomami


14 
 

Os povos indígenas do antigo Norte, agora nordeste, foram os que mais sofreram com o 

impacto colonial nos primeiros séculos da colonização. No caso do povo Yanomami, por 

estarem localizados de forma isolada na região amazônica, entre os territórios brasileiro e 

venezuelano, tiveram os primeiros contatos com os napë (brancos) gradualmente em meados 

do século XX, efetivamente entre 1940 e 1970 com as missões evangelizadoras, as instalações 

dos postos do Sistema de Proteção ao Índio (SPI)8 e a criação da rodovia Perimetral, ambos 

mencionados na obra A queda do Céu: Palavras de um xamã Yanomami, livro desenvolvido 

por Davi Kopenawa e Bruce Albert.  

A lógica de desbravamento da Amazônia propagada durante os anos de chumbo da 

ditadura militar, intrinsecamente atrelada a necessidade de fortalecer a segurança nacional, se 

estendeu para as convenções de fronteiras geopolíticas das Terras Indígenas, no projeto de 

integrar e desenvolver o país através do controle e opressão dessas populações praticados tanto 

pelo Estado quanto pela exploração de terceiros. Nesse sentido, o intenso contato de agentes 

neocoloniais, sobretudo garimpeiros e indigenistas, com os Yanomami provocou choques 

culturais intensos, além de surtos epidêmicos de doenças como sarampo e malária que 

ocasionou grande morticínio da população.  

Mergulhando-se no cenário de muitas disputas e lutas internacionais, o Território 

Indígena Yanomami foi demarcado e homologado pelo Estado democrático brasileiro no ano 

1992, no entanto a lei não é seguida a rigor e práticas da colonialidade, como o garimpo ilegal, 

se perpetuam efetivamente expondo os Yanomami a condições desumanas de existência até os 

dias atuais. Além disso, as políticas indigenistas desenvolvidas pelo Estado acabam sendo 

movidas por interesses patrimoniais que por vezes negligenciam ou efetivam o direito indígena 

à Terra e a cidadania, provocando um continuum de avanços como a criação do Ministério dos 

Povos Originários em 2023 e retrocessos como o Projeto de Lei 2.159/2021 denominado “PL 

da devastação”.  

Neste contexto, Kopenawa destaca em  A queda do céu que o olhar dos seus ancestrais 

para os napë era de curiosidade e acolhimento, nunca imaginaram que, no futuro, seu povo e 

seu Território passaria a ser constantemente violentado e negligenciado por eles. 

Hodiernamente, a tão sagrada Urihi onde os Yanomami vivem sangra, chora e suplica por 

 
8 Substituído em 1967 pela Fundação Nacional do Índio (FUNAI) através da lei nº 5.371. 



15 
 

equilíbrio à medida que garimpeiros detentores da epidemia Xawara9 e fazendeiros que 

reivindicam pastos novos sob o sangue Yanomami atuam como algozes neocoloniais 

legitimados pela ausência/projeto do Estado.  

De modo mais amplo, para Quijano (2005), é na América Latina onde se configura a 

matriz do poder colonial racializado e, posteriormente, no cotidiano pós-colonial periférico, 

pois, é nesse espaço geo-histórico onde se moldam os padrões da colonialidade alicerçados nas 

amarras do eurocentrismo em instâncias do poder, ser, saber e viver. Assim, mesmo que no 

Brasil, segundo o último censo demográfico realizado pelo Instituto Brasileiro de Geografia e 

Estatística (IBGE), haja cerca de 1,7 milhão de pessoas indígenas, estas permanecem em 

situação de sub cidadania através da marginalização e revelia do Estado cuja colonialidade 

configura quem é digno de viver, exercer a cidadania e defender seus direitos.  

Apesar do contexto catastrófico constituído pela colonialidade, a literatura indígena 

Yanomami atua como um mecanismo de resistência que grita em frequências ultrassônicas com 

seu corpo extremamente afetado, visto que as veias que norteiam os traçados e transportam o 

sangue humano são as mesmas que criam a correnteza frenética dos rios e conectam as raízes 

das árvores da cosmológica Urihi.  Nesse sentido, as literaturas permeadas pelas oraturas 

indígenas contrastam com a perspectiva de uma humanidade alienada na lógica da servidão 

voluntária (Krenak, 2020, p. 8) e pautada em princípios homogêneos de civilidade, os quais 

transformam os lugares vinculados à Terra em grandes centros urbanos sustentados pelo 

concreto. Tal ideia de modernização fundamentada na colonialidade, segundo Krenak (2020, p. 

9), atua constantemente na desvinculação das pessoas de suas comunidades, suas origens e sua 

memória ancestral - legitimadora da alteridade - para integrar o clube da humanidade (p. 14) e 

se desconectarem de suas raízes.  

2. A LITERATURA YANOMAMI DOS PARAHITERI COMO UM ESPAÇO DE 

ALTERIDADE E RESISTÊNCIA  

 

Para compreender a estrutura literária desenvolvida pelos escritores na obra O 

surgimento dos Pássaros, é de crucial importância observar as contribuições do linguista 

Roland Walter ao desenvolver o prefácio do livro Contrapontos da literatura indígena 

contemporânea, autoria da Graça Graúna. Segundo Walter (2013, p. 10), a literatura tem o 

 
9 Para os Yanomami, o termo Xawara remete a doenças contagiosas que se espalham como fumaça (Kopenawa; 

Albert, 2015, p. 613). 



16 
 

poder de desconstruir os paradigmas coloniais de uma não identidade impostos às nações 

indígenas pan-americanas e aos afrodescendentes e contribuir na reafirmação de identidades 

pautadas no pertencimento à terra e no fortalecimento da memória ancestral coletiva.  

Seguindo esse pressuposto, o desenvolvimento das literaturas indígenas através das 

oraturas (conhecimentos perpassados oralmente) está diretamente ligado a concepções de 

resistência epistemológica. Além disso, as análises de Graúna (2013) proporcionam olhares 

plurais acerca das identidades indígenas no Brasil, bem como auxilia na compreensão da 

ancestralidade construída através da terra onde os ancestrais pisaram e que é nutrida pelos 

Kepropë. Todavia, Graúna elenca sobre a necessidade de observar as especificidades desse 

campo literário que se contrapõe aos cânones repletos de estereotipias.    

Nesse sentido, ao trazer a memória viva Yanomami, os Kepropë transferem as oraturas 

de seu povo carregando o sentido de “interiorizar a história, a auto-história, as nossas raízes” 

(Graúna, 2013, p. 47), ou seja, ainda que haja tentativas de fragmentar e excluir para que a 

ontologia da Terra continue sendo fraturada pelos padrões pós-coloniais, a literatura indígena 

contemporânea grita em defesa de sua ancestralidade e permanência ao Território. Desse modo, 

as oraturas Yanomami ao serem transcritas para a escrita literária ampliam as vozes e sensações 

performáticas multidimensionais, através das palavras, da subjetividade dos saberes orais 

(Schiffler, 2017, p. 125-126).  

Embora ainda haja uma resistência dos cânones para consagrar o campo da literatura 

indígena, O surgimento dos Pássaros, atrelado ao ponto de vista de Graúna, destaca a 

importância da apropriação desse lugar de fala e escrita indígena para a elaboração de novas 

perspectivas de mundos e integra o cenário de tradição literária e poética do Brasil (Graúna, 

2013, p. 64) ao mesmo tempo que se contrapõe aos padrões de hegemonia, pois, desperta a 

consciência crítica, política, histórica e cultural mergulhadas em seu “lugar social de 

produção”, conceito desenvolvido pelo historiador francês Michel de Certeau (1982, p. 55-88). 

Além disso, ao fazer análises sensíveis e contra hegemônicas, as histórias ancestrais 

presentes na narrativa podem ser compreendidas como elementos importantes na transmissão 

de memórias, pois através dela é possível dimensionar a perpetuação de saberes Yanomami de 

forma atemporal, além de demonstrar a essencialidade das oraturas em ocupar o espaço da 

escrita literária e, assim, elevar as concepções de identidade indígena.  Ao abordar narrativas 

onde o espaço-tempo é atravessado ciclicamente, os Parahiteri se conectam diretamente com 

parâmetros vislumbrados em A queda do céu. 



17 
 

Uma vez relacionada às duas escritas, percebe-se que as dinâmicas entre passado, 

presente e futuro mesclam-se de forma que a cultura ocidental não consegue padronizar, 

moldando, intrinsecamente, a cosmologia xamânica Yanomami enraizada na natureza. Desse 

modo, ler A queda do céu relacionando com o pensamento dos Parahiteri permite diversas 

ressignificações na compreensão literária, sobretudo no entendimento de termos essenciais para 

a sustentação cosmológica dos Yanomami e da temporalidade abarcada.  

Por fim, o vínculo nutrido entre múltiplas etnias firma o campo das literaturas indígenas 

enquanto força simbólica, material e em movimento contra narrativo das epistemes 

eurocentradas, denunciando as políticas de genocídio e etnocídio institucionalizadas. Ainda que 

seja empregada uma necropolítica que fratura brutalmente o planeta e desumaniza os povos 

tradicionais que o defendem, empurrando-os às margens, o espaço de resistência que é ocupado 

pelas literaturas indígenas propiciam um gás a mais na luta pela demarcação do território. À 

medida que cada vez mais pessoas não indígenas deleitam-se através dessas narrativas, suas 

capacidades criativas são despertadas passando a destoar da mentalidade de uma humanidade 

homogênea que consome recursos naturais para abraçar as cosmologias cuja base reverencia 

esse organismo pulsante – a mãe Terra.  

Observando o cenário catastrófico onde “deixar viver” (Mbembe, 2015, p. 123) apenas 

algumas “amostras grátis” (Krenak, 2020, p. 12) do planeta e dos povos originários, ainda 

categorizados como exóticos, este ainda propicia o respiro nauseante e estarrecedor do garimpo 

ilegal, do desmatamento, das grilagens de terra, do passamento da boiada, da violação e 

contaminação dos corpos Yanomami, do extermínio da fauna e flora e da desumanização. 

Todavia, ainda que tudo isso ocorra atualmente, a resistência dos povos originários é milenar e 

o movimento das literaturas indígenas vem conquistando cada vez mais pessoas que se enlaçam 

com a causa indígena e a enxergam como o único futuro possível, pois ela invoca os 

antepassados através do cordão umbilical ontológico da Terra e é responsável pela sustentação 

da nossa Urihi. 

3. COSMOLOGIA XAMÂNICA YANOMAMI PRESENTE NA NARRATIVA DE 

“O SURGIMENTO DOS PÁSSAROS” 

 

Para debruçar-se em narrativas desenvolvidas por escritores indígenas, é necessário se 

desvincular da decifração dos parágrafos, como se fossem fiscais da Associação Brasileira de 

Normas Técnicas (ABNT), pois é extremamente importante dar atenção a evocação das 



18 
 

sensibilidades através do olhar, cuja curiosidade delibera a invenção infinita de cosmos. Desse 

modo, o capítulo Contra a interpretação, contido na obra Contra a interpretação e outros 

ensaios, proporciona arrepios literários, uma vez que a ensaísta Susan Sontag destaca a 

importância dos sentidos, em contraste aos padrões estabelecidos pelo cientificismo ocidental 

para hierarquizar o que deve ser considerado civilizado e primitivo, padrões esses que ditam as 

diferenças entre forma e conteúdo nas artes e na literatura.  

Outrossim, a autora contextualiza com exemplos de como fazer esse tipo de análise em 

algumas obras específicas sem causar desfigurações e explica a importância de haver uma 

transparência para enxergar as formas como elas são, mas frisa a dificuldade que há em alcançar 

esse grau, visto que a cultura pós-moderna fundamentada no consumo exacerbado acaba 

alienando o exercício de sentir o mundo. Para Sontag (2020, p. 11-31), a busca por uma tradução 

que faça sentido contextual e pela necessidade de interpretação das entrelinhas a todo custo, 

causam esvaziamento e depreciação das sensações e do intangível.  

Na escrita dos Krepopë, esse ponto de vista está atrelado ao impacto ontológico que a 

cosmologia Yanomami provoca no poder inventivo dos leitores ao se desvincular da lógica 

mitológica delineada por categorias e silenciamentos, para poder ocupar um espaço de 

acolhimento da alteridade dos sentidos. Desse modo, as danças e os rituais descritos em O 

surgimento dos Pássaros carregam consigo elementos de natureza poética que encantam 

através da evocação do que é sagrado: a energia revigorante das florestas, dos rios, das 

montanhas e dos espíritos xapiri.  

Ao pensar na literatura indígena como elemento fundamental na salvaguarda da 

cosmologia ancestral, a escrita do grupo Parahiteri agrega de forma rica e singular nesse 

processo, tendo em vista que os escritores exploram, de forma fervorosa, os elementos 

simbólicos que preenchem suas histórias com aspectos essenciais da memória coletiva 

Yanomami. Entre eles estão os “antepassados animais yarori10” (Kopenawa; Albert; 2015, p. 

117), referindo-se à temporalidade de quando os animais se metamorfoseavam com mesclas 

antropomorfas e “os xapiri, tão numerosos e poderosos” (Kopenawa; Albert; 2015, p. 84), em 

alusão aos espíritos criados por Omama para proteger e equilibrar a natureza contra as ações 

dos seres maléficos portadores das doenças Xawara, criados por Yoasi, irmão de Omama. 

 Nesse prisma, yarori e xapiri são elementos que constroem a cosmologia xamânica, 

pois estão vinculados à criação dos humanos, dos hábitos e dos rituais ancestrais cultuados. 

 
10 Traduzindo da língua Xamatari para o português, a palavra Yarori significa ancestrais animais. 



19 
 

Desse modo, a ponte construída entre os mundos (visíveis e invisíveis) só é possível graças a 

vinculação pluridimensional com os xamãs, criando assim, a ontologia xamânica.  Os aspectos 

ontológicos são evidenciados através dos sonhos e visões, nos quais a separação (para o 

ocidente, imagina-se que tenha) entre passado, presente e futuro não existe e o espaço-tempo 

se intercala ciclicamente em torno do equilíbrio natural determinado pela energia ancestral, cuja 

potência multidimensional protege os ecossistemas da Terra e os habitantes que a defendem 

com sua memória através da oralidade, das oraturas e das literaturas que reverenciam a 

ancestralidade. 

Além disso, ao relacionar A queda do céu e O surgimento dos Pássaros, o leitor é 

impactado com a ótica de funcionamento do cosmo ligada aos espíritos ancestrais, os quais 

garantem a existência dos seres, incluindo o planeta, pois, segundo Kopenawa e Albert (2015), 

a natureza pertence a në roperi11, esta, ao ser chamada pelo xamã, canta e dança com outros 

espíritos ancestrais para fertilizar a floresta. Caso isso não ocorra, a natureza perde a sua 

abundância e seu fôlego de vida, entra em colapso, o céu cai e todos morrem – inclusive os 

brancos destruidores.  

Tais aspectos ancestrais que norteiam os costumes do povo Yanomami estão vinculados 

ao diálogo que Krenak e Viveiros de Castro fazem no projeto Partículas particulares – 

Conversa na rede, desenvolvido pelo canal SELVAGEM: ciclo de estudos sobre a vida. Em 

conversa, ambos discutem acerca dos pressupostos do “conhecimento em estado selvagem”, 

cujo conceito evoca o saber dos povos da floresta contrastando com a concepção científica 

ocidental. Nesse sentido, o estado selvagem não é sinônimo do primitivo, mas sim do que não 

foi categorizado pela colonialidade, pois, é um conceito que abarca perspectivas de mundos 

plurais que estão à margem da civilização determinada, até então, pela sociedade da 

mercadoria12.  

Esses conhecimentos agregam o mistério da sabedoria dos xamãs, então mentores e 

guardiões da ancestralidade em fruição com a natureza, são eles que transitam entre os mundos 

e possuem a responsabilidade de acalmar os xapiri para manter a estabilidade cósmica. Sem o 

trabalho dos xamãs, o segundo céu já teria caído. Desse modo, a escrita dos Parahiteri, em 

 
11 Tradução: Imagem-espírito da fertilidade. 
12 Frase associada ao pensamento de Davi Kopenawa acerca dos napë.  

 



20 
 

conformidade com o equilíbrio, firma a literatura como um campo de força e ressignificado do 

protagonismo Yanomami desmembrando-se dos estilhaços da colonialidade. 

É curioso o fato de que embora os escritores ultrapassem o horizonte norteado pelo título 

O surgimento dos Pássaros, eles introduzem a narrativa contando a história do tempo da 

metamorfose dos pássaros e concluem através da história do pássaro Siikekeatawë, cujo canto 

faz “Siikekeã, keã, keã” (p. 105). De acordo com os autores, ao lado de seus avós, esse pássaro 

sobrevoou o rio transformando-se em um espírito de ave com cauda vermelha que multiplicava 

a sua imagem. Além disso, seus avós são os ancestrais responsáveis por perpassar o ritual 

Yaimou13 para o povo Yanomami, ao passo que os irmãos de seus avós se transformaram em 

napë.  

A partir desse contexto, nota-se o papel grandioso que os pássaros possuem no espaço 

cosmológico e dentro da narrativa suas personalidades estão sempre vinculadas a ensinamentos, 

a cura e a proteção baseada na espiritualidade da natureza. Para além dos pássaros, os xapiri, 

por vezes mencionados com características similares na narrativa, possuem uma relação 

ontológica com os xamãs, algo intrigante, pois eles agem através dos sonhos, nos quais os pajés 

percorrem diversos cosmos com seu auxílio.  

Todavia, a significância dos xapiri não pode ser delimitada por lapsos temporais, pois 

suas danças e cantos acontecem no limiar entre mundos e é por meio dos sons do maracá que 

eles são evocados pelos xamãs no intuito de manter o céu suspenso. Desse modo, todos os laços 

efetivados pelos Yanomami são determinados pela estabilidade da Urihi, perspectiva que 

confluencia com a noção de território de todas as outras etnias do Brasil, pois, como diz o 

saudoso escritor Nêgo Bispo “Quando a gente confluencia, a gente não deixa de ser a gente, a 

gente passa a ser a gente e outra gente – a gente rende. A confluência é uma força que rende, 

que aumenta, que amplia. Essa é a medida” (Santos, 2023, p. 6-7). Ou seja, é através das 

confluências que a memória da Terra permanece viva.  

Pensando em paradigmas mais amplos e estruturantes, ao analisar a obra, é inconcebível 

interpretar as personalidades presentes nas histórias como míseras personagens, uma vez que 

na cosmovisão ocidental, tal conceito é constantemente atrelado aos contextos ficcionais. Logo, 

observá-los enquanto personagens é como andar beirando um abismo onde a qualquer momento 

pode-se despencar nas estereotipias e categorizá-los como lendas e partes do folclore. Ao 

 
13 “Yaimou é uma luta cerimonial realizada em festas de aliança” (Parahiteri, 2022, p. 98). 



21 
 

contrário, as histórias ancestrais estão vivas na oralidade dos povos indígenas, cada etnia com 

suas especificidades, mas que sempre há confluências com um elemento comum: a relação de 

pertencimento com a natureza enquanto organismo vivo.  

É essa confluência que fortalece a luta dos povos indígenas. Além disso, os espaços 

permeados pelo ponto de vista das oraturas e, por conseguinte, das literaturas indígenas 

resultam em novas estratégias de resistência política e epistêmica que realiza o trabalho de 

resgatar e preservar as memórias, portanto, os aspectos constituidores da alteridade originária. 

Desse modo, assim como os xamãs são guias espirituais que administram o saber ancestral, as 

escritas literárias se posicionam como guardiãs da memória em palavras que perfuram a bolha 

da colonialidade. 

4. A RELAÇÃO ENTRE MEMÓRIA E A ANCESTRALIDADE YANOMAMI NA 

NARRATIVA 

 

Um elemento muito importante para a cultura Yanomami, demonstrado de forma sutil 

e penetrante no livro analisado, é a sua relação com a memória, onde a ancestralidade é devotada 

de modo coletivo através do pertencimento ao território. Seguindo esse prisma, de acordo com 

o sociólogo francês Maurice Halbwachs, a memória coletiva “É uma corrente de pensamento 

contínuo, de uma continuidade que nada tem de artificial, já que retém do passado somente, 

aquilo que ainda está vivo ou capaz de viver na consciência do grupo que a mantém” (2006, p. 

56). Logo, Halbwachs interpela acerca do papel que a memória coletiva desempenha na 

subjetivação da memória individual de pessoas que convivem em grupos em comum onde há 

frequente rememoração de suas tradições.  

Relacionando com a cosmologia Yanomami, a concepção de memória coletiva pensada 

pelo sociólogo atua como forma de preenchimento identitário, onde seu conjunto de crenças, 

hábitos e rituais é fortalecido e seus anciãos são considerados os mais sábios, portanto, os 

detentores e transmissores do conhecimento ancestral para as gerações subsequentes. Na 

narrativa de O surgimento dos Pássaros, todas as histórias abarcam concepções de cosmos 

destoantes do campo de memórias e lembranças ocidentalizadas, pois, para os falantes da língua 

Xamatari, tal campo inventivo converge com aspectos comuns do seu cotidiano nos xaponos14. 

Ademais, ainda no campo das memórias, as lembranças e o esquecimento ocupam um espaço 

 
14 Espécie de casas coletivas, em formato circular, onde vivem os Yanomami. 

 



22 
 

de sensibilidade interessante, pois, Halbwachs (2006) salienta a relevância da rememoração de 

eventos e circunstâncias individuais e coletivas para os grupos sociais.  

Dessa maneira, a elaboração das narrativas contidas na obra O surgimento dos Pássaros 

atinge o espaço inventivo das lembranças funcionando como uma ferramenta que estimula a 

memória ou a rememoração, por exemplo: os pássaros se metamorfoseando com a morte da 

personalidade Mel; a situação dos quatis antes de se transformarem em Yanomamis; a 

constituição dos rituais da morte a partir da proliferação do fogo da personalidade Jacaré; a 

transformação de gente em cupim e dos cupinzeiros, por intermédio de um dilúvio ocorrido no 

primeiro tempo; o afundamento dos Xiritowëteri15 no rio Xitipa, transmutando-se nos eternos 

Keopëteri16; e a primeira queda do céu que empurrou alguns habitantes da Terra para viverem 

no subsolo enquanto outros sobreviveram nas montanhas.  

Os trechos mencionados acima estruturam as histórias, mas é importante frisar que nem 

todas que estão no livro foram exemplificados acima, de modo que, para Halbwachs constituem 

“sementes de rememoração” (2006, p. 18), pois evocam as lembranças de seus antepassados 

que vibram intemporalmente e legitimam a palpabilidade da cultura dos Yanomami falantes da 

língua Xamatari ocidental. Essas lembranças evocadas na escrita, nutrem a memória coletiva 

de resistência aos apagamentos sistêmicos.  

Ademais, a memória também é perpassada através das sensações que penetram os 

corpos, nesse sentido, os olhos do leitor deleitam-se com o ritmo poético reconfortante e 

revigorador explorado pelos autores, os quais tangenciam à magia e mistério das percepções. É 

possível relacionar essas sensações que são despertadas por esse universo cosmológico às 

discussões de Sontag e de Krenak. Ao propor despertar “os paraquedas coloridos” da 

imaginação, Krenak (2020, p. 15) chama o leitor a conhecer e se perceber no cosmo, explorando 

também o campo performático discutido por Sontag. Nesse viés, a perspectiva de ambos dança 

entrelaçadas numa sensibilidade epistemológica onde a literatura identifica com vivacidade a 

potência ao grafar a presença do sagrado xamânico.  

Como exemplo desse enlace dançante na narrativa, há a circunstância em que Escorpião 

flecha Lua, o devorador do filho de Paricá17, mas Lua transforma as flechas em espíritos 

 
15 Na narrativa, é o nome dado em xamatari aos convidados para a festa do pajé Xiiritowë (Parahiteri, 2022, p. 72-

74). 
16 Tradução segundo os Parahiteri: Os afundados. 
17 A personalidade vigente recebe o nome da árvore Yãkoana, que produz o pó alucinógeno utilizado em rituais 

pelos xamãs Yanomami. 



23 
 

enquanto seu sangue escorre criando guerreiros Yanomami que matam todos que estavam 

juntos no Xapono - assim surgiram os ancestrais do povo Yanomami (Parahiteri, 2022, p. 83-

87). Contrapondo-se aos padrões de interpretação mitológica, o trecho citado propicia que o 

leitor tenha experiências sensíveis, onde a estética poética abraça as entrelinhas e a transcrição 

da oratura consubstancia com profundidade a cosmologia yanomami atravessada pela memória 

ancestral.  

Há um trecho interessantíssimo na história Kasimi e o neto: “Quando começaram esses 

eventos, os antepassados logo ficaram espertos, que antes não eram. Quando brigavam, era 

como uma dança, e simplesmente não paravam de rir. Quando havia guerra, não sabiam reagir 

e só faziam pajelança” (Parahiteri, 2022, p. 93). As palavras mencionadas fazem reverência aos 

hábitos que os espíritos xapiri ensinaram aos ancestrais dos Yanomami através das ações que 

Kasimi tomou para alcançar a eternidade. Nesse momento, os rituais e demais festas foram 

concebidos como elementos essenciais para o desenvolvimento da pajelança além dos limites 

espirituais do xamanismo e engloba a vitalidade cósmica.  

Além da importância da memória, outro prisma muito comum, tanto na narrativa como 

na fundamentação da cultura Yanomami no geral, é a percepção de que os animais em espírito, 

tanto nos antepassados como atualmente, se enxergam como humanos, assim, antes mesmo da 

queda da Hutukara, os seres criados por Omama e habitantes da Urihi eram animais que 

também eram gente. Nesse sentido, o antropólogo Eduardo Viveiros de Castro, mesclando 

pressupostos do antropólogo estruturalista Lévi-Strauss, postulou o conceito acadêmico do 

perspectivismo ameríndio, buscando explicar a alteridade ontológica Yanomami e de outras 

etnias com cosmologias similares.  

Para Viveiros de Castro (2008, p 32), o perspectivismo é “a concepção indígena segundo 

a qual o mundo é povoado de outros sujeitos, agentes ou pessoas, além dos seres humanos, e 

que vêem a realidade diferentemente dos seres humanos”. Desse modo, não haveria distinção 

e muito menos complexo de superioridade entre as concepções de humano e animal, pois a 

lógica humana converge com a animal, com a natureza, não no sentido mitológico ocidental de 

ser, mas sim com bases na heterogeneidade epistemológica xamânica. 

O elemento basilar do perspectivismo ameríndio é a natureza, o chão como organismo 

cujas veias alcançam os confins do mundo, para assim “Evocar diferentes histórias de 

fundação” (Krenak, 2022, p. 18). O trecho anterior faz referência ao futuro ancestral, defendido 

pelo escritor Ailton Krenak em seu livro com mesma titulação e que, segundo o autor, o trecho 



24 
 

destaca o encanto permeado pelas “cartografias afetivas” (Krenak, 2022, p. 23) para indicar 

realidades inventivas com múltiplas gradações de mundo, antes relegadas a subalternidade dual 

do ocidente sugador de memórias.  

Portanto, ao traçar aproximações com as histórias da obra analisada, “O surgimento dos 

pássaros; A transformação dos quatis; A proliferação do fogo; O surgimento do cupim; Os 

levados pelo rio; A queda do céu; O sangue de lua; Kasimi e o seu neto; O pássaro siikekeata”, 

tais narrativas expressas dentro do livro, criam e recriam mundos possíveis e inteligíveis, 

possibilitando a invenção de “paraquedas coloridos” (Krenak, 2020, p. 15) que tonalizam o 

cinza do concreto e suspendem o segundo céu, tendo em vista que, de acordo com o conto 

Hutukararariwë, o primeiro céu caiu e esmagou alguns dos ancestrais da terra, os quais se 

tornaram Amahiri, ou seja, os povos que vivem no subsolo (Parahiteri, 2022, p. 75-78).  

 

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Uma diversidade de literaturas indígenas é produzida a partir das oraturas transmissoras 

da memória coletiva, sendo utilizadas como instrumento de perpetuação dessas memórias e no 

fortalecimento da identidade indígena para além das margens relegadas pela dita civilização 

ocidental. Assim, a cosmologia xamânica presente na obra O surgimento dos Pássaros explora 

as concepções ontológicas do conhecimento entrelaçado à ancestralidade e ao equilíbrio do 

ecossistema. Nesse sentido, a análise da obra e a produção do artigo proporcionou novas 

percepções acerca da multiplicidade de dimensões que abarcam o cosmo Yanomami, os quais 

se difundem através das sensações frenéticas que pulsam em sincronicidade com a Terra.  

Outrossim, a literatura Yanomami (re)existe abarcando aspectos sensíveis que transitam 

por uma poética estetizada, assumindo espaços concretos da luta indígena e determinando as 

concepções de mundos invisíveis que se tornam palpáveis através da capacidade imaginativa e 

exploradora de sentidos do leitor, desvinculando-o da perspectiva racionalizada da cultura pós-

colonial. Logo, a narrativa de O Surgimento dos Pássaros, e tantas outras do universo 

cosmológico Yanomami assevera que a floresta permaneça de pé, os rios fluam em correntezas 

rítmicas dançantes, os mares respirem, os animais continuem a produzir os sons da diversidade 

e as montanhas sintam a brisa dos ventos com alívio. Na perspectiva ancestral dos povos 

indígenas pensar, sonhar, sentir, ouvir e narrar é honrar a ancestralidade e transformar o sufoco 



25 
 

de tantos nós na garganta no ar puro que confluencia conhecimentos de múltiplos povos na 

salvaguarda da memória coletiva entrelaçada à Terra.  

 

REFERÊNCIAS 

CASTRO, Eduardo Viveiros de. Encontros: Eduardo Viveiros de Castro. Organização de 

Renato Sztutman. Rio de Janeiro: Azougue Editorial, 2008. 

CERTEAU, Michel de. A operação historiográfica. In: CERTEAU, Michel de. A escrita da 

História. Tradução de Maria de Lourdes Menezes. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 

1982 [1975]. p. 55-88. 

CUNHA, Manuela Carneiro da. Índios no Brasil: história, direitos e cidadania. 2. ed. São 

Paulo: Claro Enigma, 2012. p. 109-120. 

GRAÚNA, Graça. Contrapontos da literatura indígena contemporânea no Brasil. Belo 

Horizonte: Mazza Edições, 2013. 

GOMES, Ana Maria Rabelo; KOPENAWA, Davi. O Cosmo segundo os Yanomami: 

hutukara e urihi. Revista da Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, v. 22, n. 

1 e 2 (2015): Diversidade, p. 142-159, 9 set. 2016. DOI: 10.35699/2316-770X.2015.2743. 

Disponível em: https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistadaufmg/article/view/2743. Acesso 

em: 20 jul. 2025. 

HALBWACHS, Maurice. A memória coletiva. 2. ed. São Paulo: Centauro, 2006. 

INSTITUTO SOCIOAMBIENTAL (ISA). Povo: Yanomami. Povos Indígenas no Brasil. 

Disponível em: https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Yanomami. Acesso em: 10 jul. 2025. 

INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA (IBGE). Os indígenas no 

Censo 2022. IBGE – Educa. Disponível em: https://educa.ibge.gov.br/criancas/brasil/nosso-

povo/22324-os-indigenas-no-censo-2022.htm. Acesso em: 10 jul. 2025. 

KRENAK, Ailton; CASTRO, Eduardo Viveiros de. Partículas particulares – Ailton Krenak e 

Eduardo Viveiros de Castro – Conversa na Rede. YouTube, 16 ago. 2023. 45 min. Disponível 

em: https://www.youtube.com/watch?v=wp5NlnNE4BI. Acesso em: 10 jul. 2025. 

KRENAK, Ailton. Futuro ancestral. 1. ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2022. 

KRENAK, Ailton et al. Ideias para adiar o fim do mundo. 2. ed. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2020. 

KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce (org.). A queda do céu: palavras de um xamã 

yanomami. Tradução de Beatriz Perrone-Moisés; prefácio de Eduardo Viveiros de Castro. São 

Paulo: Companhia das Letras, 2015. 

MBEMBE, Achille. Necropolítica. Arte & Ensaios, n. 32, p. 122-151, 2016. 

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistadaufmg/article/view/2743
https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Yanomami
https://educa.ibge.gov.br/criancas/brasil/nosso-povo/22324-os-indigenas-no-censo-2022.htm
https://educa.ibge.gov.br/criancas/brasil/nosso-povo/22324-os-indigenas-no-censo-2022.htm
https://www.youtube.com/watch?v=wp5NlnNE4BI


26 
 

MIGNOLO, Walter D. Colonialidade: o lado mais escuro da modernidade. Revista Brasileira 

de Ciências Sociais, São Paulo, v. 32, n. 94, 2017. Tradução de Marco Oliveira (PUC-RJ). 

DOI: 10.17666/329402/2017. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/rbcsoc/a/nKwQNPrx5Zr3yrMjh7tCZVk/?lang=pt. Acesso em: 30 jul. 

2025. 

PARAHITERI, Pajés. O surgimento dos pássaros: ou o livro das transformações contadas 

pelos Yanomami do grupo Parahiteri. 2. ed. [S.l.]: Hedra, 2022. 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. Revista 

Trabalho Necessário, Niterói, v. 22, n. 47, 22 fev. 2024. Disponível em: 

https://periodicos.uff.br/trabalhonecessario/article/view/62075. Acesso em: 30 jul. 2025. 

SANTOS, Antônio Bispo dos. A terra dá, a terra quer. 1. ed. Rio de Janeiro: Mórula 

Editorial, 2023. 

SCHIFFLER, Michele Freire. Literatura, Oratura e Oralidade na Performance do Tempo. 

REVELL: Revista de Estudos Literários da UEMS, v. 2, n. 16, p. 112-134, 2017. 

SONTAG, Susan. Contra a interpretação. In: SONTAG, Susan. Contra a interpretação e 

outros ensaios. Tradução: Denise Bottmann. São Paulo: Companhia das Letras, 2020. p. 11-

31. 

 

https://www.scielo.br/j/rbcsoc/a/nKwQNPrx5Zr3yrMjh7tCZVk/?lang=pt
https://periodicos.uff.br/trabalhonecessario/article/view/62075

