
 
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 
CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM SOCIOLOGIA 

 

 

 

 

 

SUELI ALVES GERÔNCIO DE SOUZA 

 

 

 

 

 

 
RESIDÊNCIA, TERREIRO E A ONG: 

Um Estudo Sobre a identidade na Casa de Cultura Ilé Asé D'Osoguiã 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
JOÃO PESSOA-PB 

2020 



 

SUELI ALVES GERÔNCIO DE SOUZA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
RESIDÊNCIA, TERREIRO E A ONG: 

Um Estudo Sobre a identidade na Casa de Cultura Ilé Asé D'Osoguiã 

 

 

 

 

 

 
Dissertação apresentada à Universidade Federal da 
Paraíba, como requisito obrigatório do Programa de 

Pós-Graduação em Sociologia (PPGS/UFPB), para 

obtenção do título de mestre em Sociologia. Linha: 

Culturas e Sociabilidades. 

 

Orientador: Prof. Dr. Adriano de Leon 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
JOÃO PESSOA-PB 

2020 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 
CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM SOCIOLOGIA 

 

 
SUELI ALVES GERÔNCIO DE SOUZA 

 

 

 
RESIDÊNCIA, TERREIRO E A ONG: 

Um Estudo Sobre a identidade na Casa de Cultura Ilé Asé D'Osoguiã 

 

 
Dissertação apresentada à Universidade Federal da Paraíba, 

como requisito obrigatório do Programa de Pós-Graduação em 

Sociologia (PPGS/UFPB), para obtenção do título de mestre 

em Sociologia. Linha de pesquisa: Culturas e Sociabilidades. 

 

Orientador: Prof. Dr. Adriano de Leon 

 

Aprovada em: / /   
 

 

BANCA EXAMINADORA 
 

 

 
Professor Dr. Adriano de Leon 

Programa de Pós- Graduação em Sociologia/UFPB 

Orientador 
 

 

 
Professor Dr. Eduardo Sérgio Soares Sousa 

Programa de Pós- Graduação em Sociologia/UFPB 

Examinador Interno. 
 

 
Professor Dr. Francisco Jomário Pereira 

Professor da Universidade Estadual da Paraíba/UEPB 

Examinador Externo 

 

 

JOÃO PESSOA-PB 

2020 



 

AGRADECIMENTOS 

 

 
O mestrado foi um grande desafio. Foi com muita alegria que recebi a minha 

aprovação e durante esses dois anos tantas coisas aconteceram em minha vida, pensei tantas 

vezes em desistir, não pelo desafio da vida acadêmica, mas me refiro a vida fora dos muros da 

Universidade. Estes últimos anos não foram fáceis, porém, pessoas iluminadas que estavam 

ao meu lado foram de suma importância para o encerramento deste ciclo, sendo com tamanha 

gratidão, generosidade e humildade que vos agradeço familiares e amigos. 

Primeiramente aos meus pais, Lenita Alves Gerôncio e Severino José Gerôncio, que 

diante de tantas dificuldades e principalmente financeira, conseguiram me educar dentro de 

princípios éticos. É para eles e para eles que procuro fazer sempre o melhor, tentando oferecê- 

los uma vida mais digna e confortável. 

Aos meus amigos, em especial a José Adailton V. Aragão Melo, Mohanna Ellen B. M. 

Cavalcante e Valdir Lima que colaboraram nesta trajetória acadêmica e também na vida, me 

apoiando e dando forças para que não desistisse. Minha eterna gratidão! 

Ao meu Marido João Ferreira, que me apoiou intensamente neste momento, sendo 

companheiro e compreensivo, respeitando minhas limitações e sempre buscando com a sua 

positividade me impulsionar a continuar. 

Ao meu Orientador Prof. Dr. Adriano de Leon pela contribuição na minha formação 

acadêmica. 

A Casa de Cultura Ilé Asé D'Osoguiã em nome de Mãe Tuca e Pai Renato que fazem 

um belo trabalho social e que me propiciou uma vivência do campo de forma diferenciada, 

trabalhar com as famílias que estão em situação de vulnerabilidade, nos motiva a ter um olhar 

mais humanizado, não só em relação àquelas famílias, mas para o ser humano, todo indivíduo 

tem direito a moradia, alimentação e lazer dignas e ainda muitas famílias são privadas desse 

básico. 

Enfim, agradeço a Deus e todos (as) que fizeram parte desta etapa decisiva da minha 

vida. 



 

A Casa de Cultura Ilé Asé D’Osoguiã 

 

Esse é um Cordel diferente 

Vou falar dessa instituição 

Que os direitos sociais defendem, 

Promove ao povo a inclusão 

Resgate cultural é seu trabalho 

Com esporte, lazer e educação, 

 

Crianças e adolescentes é seu foco 

Mas tem também o adulto e o jovem 

E todos são assistidos com as ações 

Que se promovem é um lugar 

De igualdade onde a ancestralidade os move 
 

É a casa de cultura Ilê Asé D‟Osoguiã 

Onde se dá conhecimento aos que nela chegam, 

Recebendo acolhimento para assim lhes ensinar 

Respeito e empoderamento. 
 

Criada em 2009, por Renato Bonfim 

É uma grande fundação 

Promovendo apenas o bem, 

Recebendo muita premiação, 

Pelos feitos que se fez 

É sim de grande admiração 
 

Nela tem muitas ações 
Que aqui posso falar 

Como o projeto Arcos Íris 

Onde mulheres aprendem a pintar 
Temas variados da vida 

Nos tecidos para enfeitar 
 

Tem para jovens e adultos 

A eles poder alfabetizar 

Chamado “Sim eu posso”, 

Para há muitos ajudar 

A ler e escrever essa oportunidade lhes dar 
 

Tem o Banco de Alimentos 

Que até nas sacolas é correto 

Entregando tudo certinho 

Ecologicamente certo, 

Ajudando há muitos sim 

Quem na comunidade mora perto 
Tem até pra informatizar 

Dando muita inclusão 

Para todos na era digital, 



 

Eita que não é mole não 

Essa casa é mesmo boa 

É muita coisa meu irmão 

 

Nela não se brinca 

Ou até se brinca também 

A coisa é mesmo séria 

Atende crianças que nela vem 

Buscar conhecimento 

Junto com seus pais também 
 

É um verdadeiro tesouro 

Esse quilombo cultural 

Dentro da nossa cidade 

João pessoa fenomenal, 

Fazendo sempre o bem 

Nessa ação social 

 
Sem fins lucrativos 

É uma bela instituição 

Usando sempre a cultura 
Promovendo a inclusão 

Integrando os povos 

Fazendo a humanização 

 

É a meninas dos olhos 

Da nossa terra 

Mãe Tuca abençoada 

Junto com Renato 

De fazer essa empreitada 

Mulher guerreira e forte 

E muito bem respeitada 
 

Mãe tuca Bonfim 
A sua luta é constante 

Sua garra nunca tem fim 

Sua fé é vibrante 

Um exemplo de sim 
Sempre encorajante 

 

Tem também o Juninho 

Nesta casa abençoada 

Cara de muito valor e fé 

No Valentina fica localizada 
Local de muito Axé 

Eita casa arretada 

 

É por isso que eu digo 
Que ela e Renato devemos gratidão 



 

Por esse projeto terem fundado, 

E ajudar sem distinção 

E uma casa de candomblé 
Mas da cultura os orixás não abrem mão. 

 

(Robson Jampa) 



 

RESUMO 

 
Este trabalho de dissertação apresenta reflexões e análises acerca da discussão sobre 

identidade afro-brasileira em um contexto de ONG. A pesquisa procurou analisar as 

construções das relações e representatividade da identidade afro-brasileira na Casa de Cultura 

Ilê Asé D'Osoguiã. Buscou-se perceber como as vivências   no   espaço   da   Casa de 

Cultura favorecem ou não a discussão sobre identidade negra e a imersão na relação 

religiosidade-voluntariado. A partir daí, emergem neste trabalho os seguintes desafios a 

serem respondidos: Como se constrói os processos identitários na Casa de Cultura Ilé Asé 

D‟Osoguiã e quais as formas de representatividade e resistência? De que forma as discussões 

sobre identidade cultural aparecem na Casa de Cultura? Como a Casa de Cultura trabalha as 

temáticas que se relacionam com a identidade e negritude? Assim sendo, tem-se como 

objetivo analisar a construção da identidade étnica e cultural na Casa de Cultura Ilé Asé 

D'Osoguiã. Nesse intuito, tendo como público alvo os dirigentes da casa, colaboradores, 

mães das crianças e jovens assistidos pela Casa   de   Cultura Ilê Asé de    D‟osoguiã. 

Como procedimentos metodológicos foram adotados o método etnográfico, pesquisa 

bibliográfica e entrevistas semiestruturadas realizada com onze sujeitos participantes sendo: 

quatro mães, dois dirigentes e cinco colaboradores da gestão e coordenação. A pesquisa 

mostrou uma forte influência da cultura afro-brasileira representada através da religiosidade, 

essencialmente, o candomblé. Observamos que, apesar do caráter religioso, a Casa de Cultura 

não atende apenas adeptos das religiões de matriz africana, promovendo ações 

assistencialistas para toda a comunidade circunvizinhas. As entrevistas com as mães dos 

assistidos mostraram que a questão religiosa não é empecilho ou estímulo para participar da 

Casa de Cultura, posto que conhecem as práticas religiosas e não consideram que esta 

atrapalhe as ações educativas realizadas no local. Contudo, observamos que a Casa de Cultura 

não está isenta do estigma que os espaços das religiões de matriz africana carregam, o que 

ficou registrado através da fala dos entrevistados. Concluímos que existe uma tríade que reuni 

Terreiro, ONG e Residência dos dirigentes, essa tríade perpassa todas as decisões e ações que 

o espaço, enquanto ONG precisa tomar. Sendo assim, é possível notar que nasce da raiz 

religiosa o desejo de seus dirigentes de promover a cultura afro-brasileira, a busca por 

empoderamento e ações sociais. 

 
Palavras-Chave: Identidade, Candomblé, Cultura, ONG, Resistência. 



 

ABSTRACT 
 

This dissertation work presents reflections and analyzes about the discussion on Afro- 

Brazilian identity in an NGO context. The research sought to analyze the constructions of 

relations and representativeness of Afro-Brazilian identity at the Casa de Cultura Ilê Asé 

D'Osoguiã. We sought to understand how the experiences in the Casa de Cultura space favor 

or not the discussion about black identity and the immersion in the religious-volunteer 

relationship. From there, the following challenges to be answered emerge in this work: How 

are the identity processes built at the Casa de Cultura Ilé Asé D‟Osoguiã and what are the 

forms of representation and resistance? How do discussions about cultural identity appear at 

the Casa de Cultura? How does Casa de Cultura work with themes that relate to identity and 

blackness? Therefore, the objective is to analyze the construction of ethnic and cultural 

identity at the Casa de Cultura Ilé Asé D´Osoguiã. To this end, having as target audience the 

directors of the house, employees and mothers of the children and young people assisted by 

the Casa de Cultura Ilê Asé de D‟osoguiã. As methodological procedures, the ethnographic 

method, bibliographic research and semi-structured interviews were carried out with eleven 

participating subjects: four mothers, two leaders and five management and coordination 

employees. The research showed a strong influence of Afro-Brazilian culture represented 

through religiosity, essentially, candomblé. We observed that, despite the religious character, 

the Casa de Cultura does not only serve followers of religions of African origin, promoting 

assistance actions for the entire surrounding community. The interviews with the mothers of 

the beneficiaries showed that the religious issue is not an obstacle or stimulus to participate in 

the Casa de Cultura, since they know the religious practices and do not consider that this 

hinders the educational actions carried out in the place. However, we observed that the Casa 

de Cultura is not exempt from the stigma that spaces of African religions carry, which was 

registered through the interviewees' speech. We concluded that there is a triad that brought 

together a terreiro, Casa de Cultura and the residence of the   leaders, this triad permeates all 

the decisions and actions that the space, as an NGO, has to take. Thus, it is possible to note 

that the desire of its leaders to promote Afro-Brazilian culture, the search for empowerment 

and social actions arises from the religious root. 
 

Keywords: Identity, Candomblé, Culture, NGO, Resistance. 



 

LISTA DE ABREVIAÇÕES E SIGLAS 

 

 
CCIAO – Casa de Cultura Ilé Asé D‟Osoguiã 

ONG – Organizações Não Governamentais 

PROERD – Programa Educacional de Resistência a Drogas e Violência 

SEPPIR – Secretaria de Políticas de Promoção de Igualdade Racial 

UNESCO – Organizações das Nações Unidas a Educação, Ciência e Cultura 

COMPIR – Conselho Municipal de Promoção de Igualdade Racial 

CADARA- Comissão Técnica da Diversidade para Assuntos Relacionados à Educação dos 

afro-brasileiros 

EMERGÊNCIAS – Encontro Global de Cultura, Ativismo, Arte e Política. 

CONANDA – Conselho Nacional da Criança e do Adolescente 

CNPIR – Conselho Nacional de Igualdade Racial 

CONAPIR- Conferência Nacional de Promoção da Igualdade Racial 

NUFAC – Núcleo de Formação de Agentes da Cultura Negra 

OSC- Organização da Sociedade Civil 



 

LISTA DE FIGURAS 

Figura 1: Plataforma Web (I) ...................................................................................................24 

Figura 2: Plataforma Web (II) ................................................................................................. 25 

Figura 3: Fundadores da Casa de Cultura ............................................................................... 29 

Figura 4: Logotipo da Casa de Cultura ................................................................................... 53 

Figura 5: Grupo de dança Oba Dodê ...................................................................................... 56 

Figura 6: Refeitório da Casa de Cultura ................................................................................. 58 

Figura 7: Sala de consulta ao Oráculo Sagrado. ..................................................................... 59 

Figura 8: Apresentação do grupo Oba Dodê ........................................................................... 60 

Figura 9: Biblioteca Afro ........................................................................................................ 61 

Figura 10: Biblioteca ............................................................................................................... 62 

Figura 11: Reunião com pais e mães....................................................................................... 

65 

Figura 12: Oficina .................................................................................................................... 65 

Figura 13: O jogo da identidade ............................................................................................. 67 

LISTA DE TABELAS 

Tabela  1:     Temáticas  geradoras da     Casa  de     Cultura  Ilé Asé  D‟Osoguiã, 

2019 .......................................................................................................................................... 34 

Tabela 2: Quantitativo das fundações, associações e entidades sem fins lucrativos na cidade 

de João Pessoa .......................................................................................................................... 36 

LISTA DE GRÁFICOS 

Gráfico 1: Panorama com o comparativo das instituições sem fins lucrativos nos anos de 

2010 e 2016. ............................................................................................................................. 35 

LISTA DE QUADROS 

Quadro 1: Execução das ações realizadas no Projeto Ponto de Cultura ................................ 49 



 
SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO ...................................................................................................................... 11 

CAPÍTULO I – A CASA DE CULTURA ILÉ ASÉ D'OSOGUIÃ .................................... 23 

Criadores da Casa de Cultura: Mãe Tuca e Pai Renato ......................................... 29 

 
Uma Organização não Governamental: A Casa de Cultura .............................................................. 31 

 
As ONG‟s em João Pessoa/PB ......................................................................................................... 35 

 
Público Alvo da Casa e Seus Colaboradores ......................................................... 37 

 
Projetos Realizados .............................................................................................. 42 

 
CAPÍTULO II- O SIMBÓLICO RELIGIOSO E CULTURAL ........................................ 52 

2.1- O Terreiro Além da Função Religiosa ..................................................................................... 633 

 
CAPÍTULO III – A TRIADE: RESIDÊNCIA, ONG, E O TERREIRO ........................... 67 

O Estigma: A ONG e o Terreiro do Candomblé ................................................. 765 

 
A ONG: Uma Organização Financiadora da Casa ................................................ 82 

 
CONSIDERAÇÕES FINAIS ................................................................................................. 91 

REFERÊNCIAS...................................................................................................................... 94 



11 
 

 

 

 

INTRODUÇÃO 

 
 

Na atualidade há uma grande discussão sobre as construções que permeiam o debate 

sobre raça, cor, identidade e cultura. Tais questões propiciaram à academia refletir sobre esses 

dilemas existentes na história, movimento negro, preconceitos ligados à religião afro- 

brasileira, racismo e outros aspectos de discriminação que são atrelados ao povo negro, ora 

como formas de inferiorização e ora como de reconhecimento. 

Nas Ciências Sociais percebe-se uma distinção de discussões teóricas entre raça e 

etnia, além de uma predileção pela utilização mais recorrente do termo étnico, sobretudo, no 

Brasil. Por definir que o conceito de “raça” pode denotar construções ideológicas fortes, 

acabou assumindo o conceito de etnia. Nesta perspectiva, a etnicidade se fundamenta como 

“identidade social, caracterizada por um parentesco metafórico ou fictício, e os grupos raciais, 

espécies de grupos étnicos formados ou baseados na ideia de raça” (GUIMARÃES, 2005, p. 

23). Porém, Guimarães (2005) aponta que esta construção conceitual não resolve os conflitos 

e que tais discussões estimularam as análises teóricas. 

Já Munanga (2009) diz que no Brasil o processo de construção da identidade se 

configura de forma ambígua, enfatizando duas principais categorias, tais como: os aspectos 

culturais e os de cor; os processos de reivindicações se deram nos dois campos, de forma que 

isso propiciou a elaboração de outra categoria a “Afrodescendência”, tal conceito contemplará 

os dois cenários e amplia para o campo político, como exemplo, temos as discussões sobre as 

cotas raciais e sociais nas universidades. O Munanga (2009) esclarece melhor essa relação 

quando coloca que há uma diferença entre a identidade objetiva e a subjetiva. A objetiva é 

“apresentada através das características culturais, linguísticas e outras descritas pelos 

estudiosos” (p. 17), já a identidade subjetiva é justamente como cada grupo se vê ou se define. 

O processo da construção da identidade do povo negro perpassará por vários entraves 

dentro da história. Segundo Munanga (2009) e Domingues (2004), fatores históricos, 

políticos, psicológicos e linguísticos serão importantes para pensarmos a construção da 

identidade cultural afro-brasileira. 

Dessa forma, para falar de identidade cultural, se faz necessário um debate analítico, 

sobretudo, do movimento negro e a construção da identidade do grupo mencionado, 

procurando estabelecer um elo com algumas categorias como: identidade; negritude; 

religiosidade e representatividade, elementos importantes presentes na história para 

assimilação de processos de valorização da cor, da sua cultura, costumes e linguagem. 



12 
 

 

 

 

O campo de pesquisa em destaque é a Casa de Cultura Ilé Asé D'Osoguiã, que abriu as 

portas na comunidade do Valentina de Figueiredo na cidade de João Pessoa/PB, com o 

objetivo de usar seu espaço para a promoção de atividades sociais, culturais e de Direitos 

Humanos. A Casa busca promover atividades relacionadas à cultura Afro-brasileira, como 

grupos culturais, palestras e oficinas, lembrando que a Casa de Cultura não anula a execução 

de projetos relacionados com outras temáticas, tais como: juventude, religião, violência 

doméstica, entre outros. 

No que se refere à construção da identidade do povo negro, um movimento foi muito 

importante, “Movimento da Negritude1”. Segundo Munanga (2009), alguns fatores históricos, 

ideológicos e políticos, encabeçaram as bandeiras de luta, como: racismo; contra a ideia de 

assimilação da cultura dos brancos; a tentativa da construção de uma identidade de um povo; 

a luta pela emancipação e dentre outras questões colocadas na época. 

Segundo Domingues (2005), o movimento foi idealizado fora da África, mais 

precisamente nos Estados Unidos, caminhando depois por outros países. Dentro deste 

contexto o movimento da negritude tinha como Objetivo: 

 
[...] Buscar o desafio cultural do mundo negro(a identidade negra), protestar 

contra a ordem colonial, lugar de emancipação de seus povos oprimidos e 

lançar o apelo de uma revisão das relações entre os povos para que se 

chegasse a uma civilização não universal como a extensão de uma regional 

imposta pela força - mas uma civilização do universal, encontro de todas as 

outras, concretas e particulares. (MUNANGA, 2009, p. 52). 

 
O autor enfatiza a intenção do movimento frente a seu objetivo e perspectiva, questões 

importantes são discutidas, tais como a reconstrução da identidade do povo negro, apagado 

pelo branco colonizador e seus processos de colonização e exploração. 

No transcurso da assimilação do negro à cultura dos brancos, o Munanga (2009) fala 

que por questões psicológicas em determinado momento o negro começa a tentar se apropriar 

da cultura e valores do branco, numa possível tentativa de aceitação social, tal realidade foi 

desconsiderada pelo movimento negro, pois não seria este embranquecimento o caminho para 

o reconhecimento de seus direitos sociais, culturais e políticos. 

 

 
 

1Movimento literário afro-franco-caribenho (a partir do início da década de 1930) baseado na concepção de que 

há um vínculo cultural compartilhado por africanos negros e seus descendentes onde quer que eles estejam no 
mundo. Fonte: UFRGS. Disponível em: <http://www.ufrgs.br/cdrom/depestre/negritude.htm>. Acesso em 6 de 

jun. 2020. 

http://www.ufrgs.br/cdrom/depestre/negritude.htm


13 
 

 

 

 

Refletir sobre o processo de construção da identidade de um grupo, se faz necessário 

perceber a representatividade de cada grupo/ou indivíduo. Na busca desta representatividade, 

estes grupos podem dialogar dentro do campo ideológico, político e histórico. Esse discurso 

está presente na fala da Mãe Tuca, quando diz: “a minha casa é casa de preto, eu nunca vou 

negar minha raiz.” A fala da Mãe Tuca reforça a construção identitária assumida, como 

exemplo: mãe de santo, mulher preta e liderança de uma ONG, características que podem ser 

percebidas no campo político, histórico e ideológico. Logo, podemos compreender que as 

questões identitárias e étnicas passam por um ponto de partida importante, o de “rememorar 

as raízes”. Segundo Munanga (2009), isso acontece para validar as lutas de grupos ou 

movimentos, de forma que o conflito e o enfrentamento comecem a ser um mecanismo 

utilizado para uma ideia de liberdade sobre as questões de descriminação e exclusão, ou seja, 

uma representatividade que sai da esfera individual e caminha para a esfera coletiva. 

Levando em consideração os apontamentos anteriores, sobretudo, a construção da 

identidade cultural e étnica e como os processos de reconhecimento acontecem. Esta pesquisa 

busca responder aos seguintes questionamentos: Como se constrói os processos identitários na 

Casa de Cultura Ilé Asé D‟Osoguiã e quais as formas de representatividade e resistência? De 

que forma as discussões sobre identidade cultural aparecem na Casa de Cultura? Como a Casa 

de Cultura trabalha as temáticas que se relacionam com a identidade e negritude? Dessa 

forma, temos como objetivo principal analisar a construção da identidade étnica e cultural na 

Casa de Cultura Ilé Asé D'Osoguiã. 

Considerando a existência dessas indagações acerca da discussão sobre a cultura do 

povo negro, estre trabalho pretende proporcionar a ampliação da investigação de políticas de 

identidade que possam ultrapassar as margens do simbolismo, promovendo através de espaços 

educativos a socialização de uma busca de vivência sobre os aspectos das relações sociais 

oriundas da cultura afro-brasileira. 

Ao desenvolver esta pesquisa, a ideia inicial era realizar a investigação em uma escola 

pública e não em uma ONG. Nossa motivação em realizar esta pesquisa surgiu após um 

convite para participar de uma atividade cultural de Coco de Roda na comunidade do Gurugi 

na cidade do Conde/PB. Convidados por um amigo professor que trabalha na escola 

municipal Lina Rodrigues e participa desta atividade todos os meses, quando conhecemos o 

Coco de Roda da Ana (assim chamado pela comunidade) trata-se de uma atividade cultural 

que envolve crianças e adultos, no intuito de manter viva a história do quilombo do Ipiranga. 

Nesse local percebemos que o espaço reunia vários elementos que poderiam contribuir para a 



14 
 

 

 

 

elaboração de pesquisas sobre a cultura e a identidade. Ao assistir à apresentação, observamos 

que o “Coco de Roda” expressava uma vibração e alegria de uma herança cultural presente, 

uma herança que aquelas pessoas faziam questão de manter viva. Os traços culturais estavam 

manifestados na dança, no gingado e no entusiasmo dos moradores da comunidade. 

A partir dessa experiência no “Coco de Roda” na Comunidade do Gurugi, ficamos 

questionando sobre a importância da cultura e do quão presente ela está na nossa sociedade. A 

pesquisa seria realizada na Escola Lina Rodrigues, desta mesma comunidade, enfatizando o 

projeto “Novo Mais Educação”, o qual trabalha com oficinas direcionadas a cultura afro- 

brasileira, a exemplo: Coco de Roda2, Maculelê3 e capoeira4, que expressam a partir de 

movimentos corporais, a história do povo negro marcado pela busca de liberdade, o respeito a 

sua cultura e práticas ritualísticas, como menciona Ayala (1999): 

 
Ora significa criação a partir de certas circunstâncias, ora a maneira criativa 

de inserir um verso da tradição em situações presentes, [...] Vários 

cantadores associam a dança a um tempo longínquo; alguns mencionam 

o tempo da escravidão onde se alternam dor, sofrimento com castigos e 

trabalho forçado, e a alegria das danças. (AYALA, 1999, p. 47, grifo 

nosso). 

 
Segundo o autor percebe-se que essas tradições estão presentes na história dos povos 

afrodescendentes, mesmo antes da escravidão, as danças e as práticas culturais tinham uma 

conotação de entretenimento, oscilando entre a representatividade e a construção de uma 

identidade cultural. 

 
 

2Dança típica das regiões praieiras é conhecida em todo o Norte e Nordeste do Brasil. Alguns pesquisadores, no 

entanto, afirmam que ela nasceu nos engenhos, vindo depois para o litoral. A maioria dos folcloristas concorda, 

no entanto, que o coco teve origem no canto dos tiradores de coco, e que só depois se transformou em ritmo 
dançado. Há controvérsias, também, sobre qual o estado nordestino onde teria surgido, ficando Alagoas, Paraíba 

e Pernambuco como os prováveis donos do folguedo. Fonte: GASPAR, Lúcia. J. Coco (dança). Pesquisa 

Escolar Online, Fundação Joaquim Nabuco, Recife. Disponível em: 

<http://basilio.fundaj.gov.br/pesquisaescolar/>. Acesso em: 03 mai. de 2020. 
3 Santo Amaro da Purificação, no Recôncavo Baiano. [...] Berço da capoeira baiana, foi também o palco de 

surgimento do Maculelê, dança de forte expressão dramática, destinada a participantes do sexo masculino, que 
dançam em grupo, batendo as grimas (bastões) ao ritmo dos atabaques e ao som de cânticos em dialetos 

africanos ou em linguagem popular[..]. Dentre todos os folguedos de Santo Amaro, o Maculelê era o mais 

contagiante, pelo ritmo vibrante e riqueza de cores. Disponível em: 

http://www.senzala.org.br/documentos/Senzala_-_Maculele.pdf. Acesso em: 10 set. 2019. 
4 “Capoeira foi introduzida por escravos vindos da Angola, sendo conhecida em todo Brasil desde o século XVI. 

Nos tempos do senhor de engenho, a capoeira sofreu grande perseguição; para impedi-lo, os capoeiristas 

resolveram camuflar o jogo com pantomimas, música e dança. Surgiu então o berimbau(urucungo) como 

instrumento acompanhante dos passes de jogo. A capoeira deixou de ser luta para se converter em divertimento. 

Dizia-se então: “Os negros estão brincando de Angola”. [...] Seus movimentos têm nomes pitorescos, tais como 
balcão, rabo de arraia, cabeçada, rasteira, etc”(ELLMERICH, 1987,p. 111). 

http://basilio.fundaj.gov.br/pesquisaescolar/index.php?option=com_content&view=article&id=197
http://basilio.fundaj.gov.br/pesquisaescolar/index.php
http://www.senzala.org.br/documentos/Senzala_-_Maculele.pdf


15 
 

 

 

 

Retornando às inviabilização da pesquisa, começaram a surgir empecilhos para a 

efetivação do projeto, tendo em vista que o projeto Novo Mais Educação, que é do Governo 

Federal, através do qual eram desenvolvidas as atividades, foi sendo protelado ao longo de 

todo ano de 2018. Passaram-se meses e nada do início das atividades. Com esta limitação do 

campo, procurei outra instituição/organização que conseguisse, dentro dessa perspectiva, 

proporcionar visibilidade aos aspectos de identidade cultural ligada à negritude, na qual 

pudesse realizar a pesquisa. 

Num outro momento, um professor indicou alguns espaços com atividades culturais, 

entre eles a Casa de Cultura Ilé Asé D'Osoguiã. Ao conhecermos a Casa de Cultura e na 

primeira visita começamos a observar o papel social desta ONG. Registramos ações, 

atividades e símbolos na Casa relacionados à cultura, principalmente ligados à afro-brasileira. 

Após nossa visita, surgiram várias indagações e também o interesse em desenvolver esta 

pesquisa. 

Percebemos uma certa “resistência” do Pai Renato em aceitar pesquisadores na Casa, 

isso foi um entrave, tal impressão se encontra na seguinte fala: “colocamos a utilização do 

espaço para pesquisas, e não conseguimos perceber o retorno, nos sentimos cobaias”, 

expressão usada pelo mesmo. Tal frase nos levou a refletir o papel do pesquisador, onde não 

estamos frente a objetos que analisamos, mas deparamos com a memória e vivência de 

indivíduos, logo, devemos mostrar cautela e respeito por cada história construída. Como 

menciona Clifford a seguir: 

 
Torna-se necessário conceber a etnografia não como a experiência e a 

interpretação de uma “outra” realidade circunscrita, mas sim como uma 

negociação construtiva envolvendo pelo menos dois, e muitas vezes mais, 

sujeitos conscientes e politicamente significativos. Paradigmas de 

experiência e interpretação estão dando lugar a paradigmas discursivos de 

diálogo e polifonia. (CLIFFORD, 1998, p. 43). 

 
 

O autor traz uma ideia construtiva sobre o fazer etnográfico e sua responsabilidade 

com os sujeitos da pesquisa, dando voz e autoridade aos mesmos. Fazendo dessa metodologia 

uma ferramenta importante para o pesquisador. Esta pesquisa tem o intuito de trazer as falas 

dos entrevistados, respeitando a história e memória dos envolvidos. 

A Casa de Cultura Ilé Asé D'Osoguiã é uma ONG (Organização Não Governamental) 

sem fins lucrativos, que busca atender as necessidades da comunidade, dentro de uma 

perspectiva coletiva e na promoção de benefícios para seus usuários. 



16 
 

 

 

 

Diante da aproximação e com a convivência na Casa de Cultura, conhecendo sua 

história enquanto indivíduos e grupos étnicos. Consideramos relevante buscar entender como 

a construção da representatividade da identidade acontece e como todo este contexto é 

significante para a sociedade na desconstrução de alguns preconceitos sociais no processo de 

“ser consciente de uma identidade” (DOMINGUES, 2005, p. 6). Isso significa falar sobre o 

que é ser “preto” em um país que cresce o preconceito e a discriminação racial. 

Consideramos relevante abordarmos o contexto histórico e cultural que permeia as 

questões identitárias e que afetam esse processo construtivo. A África e o Brasil estão 

interligados pela escravidão e exploração de mão-de-obra barata. Na opinião de Mãe Tuca: “a 

escravidão até hoje nos incomoda e nos persegue” e acrescenta: “olhamos pra África, como 

uns coitadinhos”, percebemos que tais questões são resultados de uma colonização baseado na 

exploração de alguns povos, assim como foi dos negros e afrodescendentes. Não podemos 

negar que também estamos interligados pela cultura dos costumes, da música, da linguagem, 

religião, trazido pelos africanos. Neste intuito, a autora Lima (2010) procura enfatizar uma 

África que está em nossa cultura, nas tradições levadas por gerações, que construirá nossa 

etnia e cultura nacional. 

Como aporte teórico utilizamos os seguintes autores/as: Sposito (1999), Fanon (2008), 

Silva (2010), Guimarães (2004), Munanga (2009), Domingues (2005), Gilroy (2001), Peirano 

(2006), Malvasi (2008), Lima (2010), Prandi (2001), Goffman (1981), Hall (2005), Gilroy 

(2007, 2001), dentre outros autores que contribuíram na reflexão e discussão sobre identidade, 

religiosidade e as ONG‟s no Brasil e no estado da Paraíba. Também corroboraram a entender 

a construção das identidades na sociedade brasileira, sobretudo, a identidade cultural e 

negritude e o estigma atribuído às religiões de matriz africana. Uma das discussões 

importantes para esse trabalho, é a da produção social e política da identidade, que serão 

produzidas dentro de um processo de diferenciação e pertencimento do “que somos” ou “não 

somos”. Segundo Silva (2010, p. 82) “a identidade e a diferença são criações sociais e 

culturais” na busca de distinção e separação validando as relações de poder, mantendo assim 

ordem social. 

A Casa de Cultura Ilé Asé D‟Osoguiã parte de algumas ações e atividades que buscam 

discutir ideias culturais sobre o que é ser negro. Mãe Tuca diz: “aqui é uma casa de preto”, a 

sua fala perpassa por uma construção de reconhecimento, do “seu povo” e sua história, 

afirmando que é a forma mais contundente de dizer “eu existo”. Historicamente a construção 

do “negro” em alguns momentos será postulada de forma negativa e em outros buscam 



17 
 

 

 

 

quebrar esse processo de inferiorização, buscando o caminho da valorização e 

reconhecimento do seu povo pela cor e cultura. Dessa forma, percebemos que a Casa de 

Cultura, ao se apropriar do campo cultural, aproxima-se das relações de identidade da cultura 

afro-brasileira, explorando a música, as histórias dos povos africanos na promoção de oficinas 

e outras. 

De acordo com Franz Fanon (2008), Paul Gilroy (2007) a inferiorização da “cor” 

passa por um processo de negação e hierarquização, ou seja, é emergente de uma reprodução 

econômica, política e social que fomenta a desigualdade que naturaliza a condição do negro a 

partir do branco, por isso “a inferiorização é o correlativo nativo da superiorização européia. 

Precisamos ter coragem de dizer: é o racista que cria o inferiorizado” (FANON, 2008, p. 90). 

Logo, o racismo é criado na estrutura social, na qual o dominador cria dentro da sua 

subjetividade mecanismos de superioridade. Segundo Fanon (2008) pode surgir da 

estruturação dialética, o resgate da libertação do “eu” enquanto sujeito, desencarcerando sua 

história e sua cultura. Fanon (2008) e o Munanga (2009) também coloca o processo de 

ressignificação, ou seja, a uma construção de aceitação dos negros da elite nas questões 

construídas no processo de inferiorização, em um dado momento histórico, aceitando que 

eram inferiores, com aparência feia, as mulheres alisavam os cabelos, clareavam a pele, 

vestindo-se como as brancas, acham que se colocando neste lugar iriam ser aceitos, porém 

tudo isso foi criado pelo colonizador, num processo de dominação de uma raça sobre outra. 

A Casa de Cultura assim como outras ONG´s, se encaixa no que chamamos de terceiro 

setor. A ampliação dessas organizações no Brasil se deu na década de 1990. “Este foi um 

período marcado pela crescente participação das ONGs, na criação e execução de ações 

sociais voltadas a diversos segmentos da população.” (MALVASI, 2008, p. 610). 

Neste momento histórico, “representam ideias apreciadas no desenvolvimento das 

ações coletivas a partir da década de 1990, tornou-se uma forma das ONG‟s se posicionarem” 

(MALVASI, 2008, p. 607), ou seja, essas divisões aparecem quando as temáticas trabalhadas 

envolvem questões culturais, de gênero, juventude e entres outras. Dentro dessa construção, 

segundo Malvasi (2008, p. 607) o uso de “categorias transversais” e coloca que tais categorias 

precisam estar em sintonia com os interesses dos financiadores seja (do setor público ou 

privado) para conseguir recursos financeiros. 

As ONG´s se organizam de forma geral direcionando as temáticas que envolvem 

questões sociais, culturais e socioeconômicas. Estas instituições trazem a ideia de participação 

voluntária de seus beneficiários nas ações programadas, não menos importante, cada 



18 
 

 

 

 

instituição constrói uma espécie de “rede” para a captação de recursos financeiros. Em relação 

à assimilação dos recursos financeiros e seus parceiros da Casa de Cultura, aprofundaremos 

nos próximos capítulos. 

A Casa de Cultura Ilé Asé D'Osoguiã é uma ONG que tem como dirigentes a Mãe 

Tuca e Pai Renato (mãe e pai de santo) que foram iniciados há mais de 20 anos, são de 

religião de Matriz Africana, o Candomblé. 

 
É a religião dos orixás, formada na Bahia no século XIX, a partir de 

tradições de povos iorubás, ou nagôs, com influências de costumes trazidos 

por grupos fons, aqui denominados jejes, e residualmente por grupos 

africanos minoritários. O candomblé iorubá, ou jeje-nagô, como costuma ser 

designado, congregou, desde o início, aspectos culturais originários de 

diferentes cidades iorubanas, originando-se aqui diferentes ritos, ou nações 

de candomblé (PRANDI Apud SILVEIRA 2001, p. 44). 

 
Pai Renato chama de “tronco linguístico” a influência e os costumes dos povos 

africanos no Candomblé, afirmada quando diz: "somos povos de iorubá”, significa dizer de 

onde venho, suas origens, isso constrói uma legitimidade identitária, em relação à vivência e a 

construção de pertencimento. 

Segundo Prandi (2001) essa rede pode levar uma tentativa construtiva de conexão com 

a África com os terreiros a partir das divindades (os orixás), o que Pai Renato vai chamar de 

“vivência da ancestralidade”. Ele acredita que se faz necessário saber de onde viemos, para 

adquirir conhecimento e garantir representatividade do seu povo, através da oralidade, como 

afirma: “não temos bíblia, nós não temos alcorão, nós temos a oralidade, então, a diáspora 

trouxe pra nós como herança sagrada, não só o culto aos orixás divinizados, mas acima de 

tudo o conhecimento através da oralidade”. 

Observa-se nesta narrativa a importância da valorização do ensinamento passado de 

geração em geração, numa referência do processo da construção da identidade cultural a partir 

de um resgate histórico. Tal realidade nos faz refletir sobre as políticas culturais ou 

afirmativas, direcionadas aos negros ou afrodescendentes, e o quanto tais ações construíram 

dialéticas que divergiram ao longo do tempo. O processo de ação afirmativa se inicia nos anos 

60 nos Estados Unidos e que vivia um momento de reivindicações democráticas internas, 

expressas principalmente no movimento pelos direitos civis, cuja bandeira central era a 

extensão da igualdade de oportunidades a todos. No mesmo período, começam a serem 

eliminadas as leis segregacionistas vigentes no país, e o movimento negro surge como uma 

das principais forças atuante, com liderança de projeção nacional (MOEHLECKE, 2002, p, 



19 
 

 

 

 

198). Pode-se compreender que a autora esclarece que os Estados Unidos por conflitos 

internos, passaram por uma reestruturação nos acessos de políticas públicas, direcionando 

principalmente aos indivíduos que foram discriminados durante toda a história, um momento 

de mudança que propiciou acessos a direitos constitucionais. 

No Brasil temos uma primeira tentativa de aprovação de um projeto de “ações 

compensatórias” em 1980, que foram; 

 
Reserva de 20% de vagas para mulheres negras e 20% para homens negros 

na seleção de candidatos ao serviço público; bolsas de estudos; incentivos as 

empresas do setor privado para a eliminação da prática da discriminação 

racial; incorporação da imagem positiva da família afro-brasileira ao sistema 

de ensino e literatura didática e paradidática, bem como introdução da 

história das civilizações africanas e do africano no Brasil (MOEHLECKE, 

2002, p. 2002). 

 

Essas ações visaram uma construção “compensatória” histórica frente à problemática 

de discriminação racial, gênero, construídas e percebidas na história do nosso país, porém tal 

projeto não foi aprovado pelo Congresso Nacional. Isso nos faz refletir a ambiguidade sobre 

as discussões acerca das políticas afirmativas. Alguns consideram um projeto assertivo, que 

proporciona na prática “políticas compensatórias” a grupos que foram excluídos e 

discriminados historicamente (MUNANGA, 2001), como também outros grupos que não 

acreditam na fomentação dessas ações. Munanga (2001) diz que a polaridade no Brasil frente 

a esta temática é comum, pois o país construiu uma falsa “democracia racial”, acreditando que 

todos viviam em total harmonia, sem qualquer forma de preconceito racial, no qual todos os 

indivíduos convivem harmoniosamente com suas diferenças, colocando a “miscigenação” 

como o precursor deste avanço, como afirmava Freyre (1987). Entretanto, contrário a este 

pensamento, as críticas surgiram a este modelo aparentemente apresentado, na qual pesquisas 

realizadas no Brasil pela UNESCO na década de 1950 mostraram que a “democracia racial” 

era um “mito” que mascarava o preconceito e a discriminação racial, como afirma Guimarães 

(1999) em suas análises. 

A discussão sobre ações afirmativas se faz importante, ao percebemos uma 

organização processual nas construções das identidades e nas bandeiras de lutas dos 

movimentos negros. Segundo Domingues (2005), as ações afirmativas no Brasil têm 

características reformistas, mas também enfatiza o seu “caráter democratizante, que educa ou 

mobiliza politicamente os negros e, sobretudo, coloca em xeque a secular opressão racial 



20 
 

 

 

 

deste país” (DOMINGUES, 2005, p. 06), ou seja, tal realidade irá interferir no processo de 

construção da identidade cultural dos povos afro-brasileiros. 

No que se refere ao percurso metodológico, cabe pontuar que este trabalho passou por 

uma reformulação ao mudar o campo de pesquisa. Saindo de um ambiente escolar para uma 

ONG (terceiro setor) e que também é residência dos dirigentes e um terreiro de candomblé, 

sendo necessárias novas adaptações e estratégias para entrar no campo. 

Para observar e contemplar os objetivos propostos foi adotado o método etnográfico, 

entrevistas semiestruturadas e pesquisa bibliográfica. O método etnográfico é definido pela 

autora Peirano (2006) como uma metodologia que proporciona interagir dentro de uma 

perspectiva entre teoria e campo, sendo “a etnografia uma forma de ver e ouvir, uma maneira 

de interpretar, uma perspectiva analítica, a própria teoria em ação” (PEIRANO, 2006, p. 6). 

Esta pesquisa de cunho qualitativo tem o intuito de fazer uma aproximação da 

realidade dos sujeitos envolvidos na pesquisa, sobretudo, na dinâmica da vida individual e 

coletiva. Segundo Minayo (2002, p. 21): “A pesquisa qualitativa responde a questões muito 

particulares. Ela se preocupa, nas ciências sociais, com um nível de realidade que não pode 

ser quantificado”. Em relação à técnica da entrevista semiestruturada é entendida como: 

 
[...] aquela que parte de certos questionamentos básicos, apoiados em teorias 

e hipóteses, que interessam à pesquisa, e que, em seguida, oferecem amplo 

campo de interrogativas, fruto de novas hipóteses que vão surgindo à medida 

que se recebem as respostas do informante. Desta maneira, o informante, 

seguindo espontaneamente a linha de seu pensamento e de suas experiências 

dentro do foco principal colocado pelo investigador, começa a participar na 

elaboração do conteúdo da pesquisa (TRIVIÑOS, 1987, p. 146). 

 

Por conseguinte, a entrevista semiestruturada poderá colaborar na amostragem do 

grupo escolhido, podendo a pesquisadora interagir de forma mais espontânea na coleta de 

dados. Quanto à pesquisa bibliográfica, foi realizada durante todo o processo de construção 

analítica teórica, posto que uma pesquisa de campo está sujeita a vários elementos novos, e 

todos os dias o campo se refaz. Sendo assim, foi necessário estar sempre em busca de 

bibliografias que contemplassem as categorias de análise. 

O público alvo desta pesquisa são os usuários da Casa de Cultura Ilé Asé D'Osoguiã, 

com o intuito de compreender de que maneira são trabalhadas as discussões sobre identidade 

cultural afro-brasileiro. Serão entrevistados os colaboradores, gestores e as mães das crianças 

que são usuários da Casa de Cultura. 



21 
 

 

 

 

Após a iniciação da investigação achamos pertinente utilizar técnicas de observação 

participante. A escolha pela observação participante se deu por entender que esta é uma 

técnica que possibilita a interação entre pesquisador e pesquisado, que ela contempla os 

objetivos desta pesquisa e que se adequa ao campo e seus sujeitos. Outra técnica presente no 

trabalho será a de análise documental “constitui uma técnica importante na pesquisa 

qualitativa, seja complementando informações obtidas por outras técnicas, seja desvelando 

aspectos novos de um tema ou problema” (LUDKE e ANDRÉ, 1986, p. 38). 

Esta pesquisa foi desenvolvida no período de um ano e meio, com conversas formais e 

informais, com os frequentadores da Casa de Cultura, tais como as crianças e adolescentes 

(com idades entre sete a dezessete anos), mães das crianças, além dos adultos que atuam como 

colaboradores. 

Os registros fotográficos, imagens, tabelas e gráficos são considerados ferramentas 

importantes e serão incluídas ao longo do texto, numa perspectiva de melhor situar o leitor, 

contextualizando os dados do campo, possibilitando uma maior dimensão do trabalho 

realizado. 

Este trabalho está dividido em três capítulos, sendo o primeiro um recorte da 

organização e estrutura da Casa de Cultura Ilé Asé D‟Osoguiã; uma descrição das ações e 

atividades desenvolvidas; apresentação dos colaboradores, parceiros, voluntários, 

funcionários e, sobretudo, os usuários (público alvo) que participam dos projetos oferecidos 

pela Casa de Cultura e que são moradores do bairro de Valentina de Figueiredo. 

O segundo capítulo discute a presença da religiosidade na Casa de Cultura e a 

construção da identidade, fazendo uma análise dos espaços da Casa de Cultura e suas 

simbologias religiosas e como tais locais atuam no processo da construção identitária. Ainda 

neste capítulo serão discutidas a percepção e ocupação desses espaços pelos frequentadores 

(adeptos ou não adeptos ao candomblé). 

No terceiro capítulo fizemos uma análise da Casa de Cultura em suas três principais 

dimensões: moradia, terreiro de Candomblé e ONG. Apontaremos a multiplicidade de um 

único espaço e suas intersecções, sobretudo, às ações e iniciativas da Casa de Cultura para o 

fortalecimento, resistência e ressignificação da cultura e da identidade Afro-brasileira. 

Apresentamos de forma sucinta a ONG como uma possível financiadora das atividades da 

casa. Neste capítulo também fazemos uma reflexão crítica sobre os projetos que são 

executados e suas contribuições sociais. 



22 
 

 

 

 

Nas considerações finais apresentamos os resultados, buscando analisar como as ações 

que a Casa de Cultura promove/colabora na construção da identidade, além da valorização e 

reconhecimento da cultura-afro-brasileira. Sendo problematizados a questão da percepção dos 

“de fora” e os de “de dentro” da Casa de Cultura e como isso reflete/interfere na vida dos 

sujeitos que participam da vivência diária da Casa Cultura. 



23 
 

 

 

 

CAPÍTULO I – A CASA DE CULTURA ILÉ ASÉ D'OSOGUIÃ 

 
 

De acordo com o Pai Renato e a Mãe Tuca, a Casa de Cultura iniciou suas atividades 

no ano de 2007 no Rio de Janeiro em um sítio onde moravam. A ONG chega a Paraíba em 

torno do ano de 2009, funcionando até a presente data na cidade de João Pessoa/PB. 

A Casa de Cultura desenvolve atividades com os frequentadores, oferecendo cursos de 

informática básica; grupos de dança afro-brasileira; oficinas de música como percussão; 

capoeira e entre outras. A ideia dos idealizadores deste projeto foi de formar ações sociais 

voltadas também para oficinas de profissionalização; atividades literárias na busca do 

incentivo da leitura e palestras para os usuários da ONG. 

A Casa de Cultura atende em média 37 (trinta e sete) crianças e adolescentes (com 

idades entre 7 e 17 anos). O perfil socioeconômico informado pela Casa de Cultura reúne, em 

sua maioria, crianças e adolescentes em situação de vulnerabilidade social ou negligência 

familiar. 

Além das crianças e adolescentes, a Casa de Cultura recebe aproximadamente 72 

(setenta e duas) famílias em situação de vulnerabilidade com o projeto: banco de alimentos, 

sendo distribuídos todas às sextas-feiras, em parceria com o Mesa SESC Brasil e a Prefeitura 

de João Pessoa, incentivados pelo Programa de Aquisição de Alimentos (PAA)5. Com relação 

à renda das famílias é possível encontrar variáveis entre R$ 50,00 (cinquenta reais) a R$ 

200,00 (duzentos reais), por pessoa e outras que chegam a receber R$ 1.500 (mil e quinhentos 

reais) mensais por família, segundo informações fornecidas pela Assistente Social da Casa de 

Cultura. 

Os dados sobre o perfil econômico e social dos atendidos pela Casa de Cultura Ilé Asé 

D‟Osoguiã, estariam compilados numa plataforma digital. Trata-se do projeto de Plataforma 

Web6, desenvolvida pelo coordenador de Tecnologia da Informação, o Sr. Renato Junior. 

Neste site seria possível ver todos os dados socioeconômicos dos usuários da Casa de 

Cultura. Porém, devido a não conclusão da plataforma, não conseguimos dados econômicos 

5 O Programa de Aquisição de Alimentos (PAA) é uma das principais políticas de apoio e incentivo à agricultura 

familiar no Brasil. Por meio dessa iniciativa, agricultores, cooperativas e associações vendem seus produtos para 

órgãos públicos.[..] Por meio do programa, os órgãos compram os alimentos da agricultura familiar, sem 

necessidade de licitação, e os destinam às pessoas em situação de insegurança alimentar e nutricional. 

Disponível em: https://www.gov.br/pt-br/noticias/agricultura-e-pecuaria/2020/01/ 
6 A plataforma tem o objetivo de controlar e informar dados dos perfis socioeconômicos das famílias assistidas 

pela CCIAO. Disponível em: https://www.awujo.cciao.org. 

https://www.gov.br/pt-br/noticias/agricultura-e-pecuaria/2020/01/
https://www.awujo.cciao.org/


24 
 

 

 

 

com precisão para traçar os perfis dessas famílias. Para a ONG, a plataforma permitiria o 

armazenamento de dados; cadastramento de responsáveis pelas famílias atendidas, realizando 

de forma dinâmica o tratamento estatístico de dados socioeconômicos, tais como: nível de 

escolaridade, pertencimento racial, renda, inclusão em programas do governo federal, renda 

média por idade, renda média a partir do pertencimento racial, renda média por nível de 

escolaridade, composição familiar, dentre outros. 

A partir desse site, também seria possível o monitoramento de doações de alimentos 

recebidos pela ONG, emissão de listas de doações, tratamento dos quantitativos distribuídos 

aos atendidos, cadastramento de projetos e suas atividades, cadastramento dos usuários e 

procedimento de controle social. Vejamos uma amostra da Plataforma Digital nas figuras 1 e 

2: 

 
Figura 1 - PlataformaWeb (I) 

 
Fonte: AWUJO7 (2019) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

7 Disponível em: <https://www.awujo.cciao.org.>. Acesso em 20 de fev. 2020. 

https://www.awujo.cciao.org/


25 
 

 

 

 
 

Figura 2 - Plataforma Web (II) 

 
Fonte: AWUJO (2019). 

 

Na figura 1, percebemos a tentativa de traçar os níveis de escolaridade das famílias, 

renda familiar, estipulando uma nivelação pela raça, aparecendo: negra, branca, parda, 

indígena e outros. Sobre a escolaridade: Analfabeto, Fundamental I e II, Ensino Médio e 

Superior. Na figura 2, mostra uma ficha de cadastramento do responsável pela família 

assistida na Casa de Cultura 

A Casa de Cultura conta com uma estrutura ampla, o espaço tem escritório, biblioteca, 

cozinha, sala de aula, sala de informática e dois banheiros. Cada lugar tem uma 

representatividade de uso, o escritório é o local que fica o corpo administrativo, os voluntários 

e funcionários que planejam os projetos. Na biblioteca é possível encontrar um vasto acervo 

de livros, os quais abordam temáticas sobre os direitos das Crianças e dos Adolescentes, 

povos e comunidades tradicionais, legislações e leis, história da África e entre outros. A 

biblioteca é aberta aos participantes do projeto e também à comunidade. 

Destacamos que o espaço da cozinha, que além de ser ocupado para fazer as refeições, 

durante a pesquisa percebemos também que é o lugar que todos sentam para tomar um 

cafezinho, fazer reuniões e as descontrações de conversas paralelas pelos colaboradores. 

Existe uma sala de informática que é usada pelas crianças e adolescentes que participam do 

projeto: Ponto de Cultura8, mas também é outro espaço que está aberto o dia inteiro para o uso 

da comunidade que pode utilizar para impressões ou consultas na internet de forma gratuita. 

No decorrer da pesquisa, percebemos que mesmo alguns espaços da Casa de Cultura 

ditos pelos dirigentes que são abertos para a comunidade de uma forma geral, durante a 

 

8 O Projeto Ponto de Cultura promove oficinas de musicalidade e dança voltada para a cultura afro, e reforço 

escolar para crianças e adolescentes. 



26 
 

 

 

 

pesquisa, não presenciamos outros usuários da comunidade sem ser os que participam das 

ações e atividades da ONG, talvez isso aconteça por questões relacionadas ao preconceito ou 

intolerância religiosa, já que o local é também um Terreiro de Candomblé. Alguns relatos 

informais dão a conotação que a Casa de Cultura não é bem quista por alguns moradores do 

bairro, tal realidade pode ser observada quando Pai Renato fala que escuta sistematicamente, 

“já vai lá pro terreiro é?! Vou rezar pela sua alma! eu canso de ver isso”. A intolerância 

religiosa perpassa pela sociedade como um todo, a Casa de Cultura assume uma identidade 

cultural que envolve as representações da religião do Candomblé, a falta de conhecimento e o 

preconceito gera a rejeição para algumas ações sociais que possam ser desenvolvidas pelos 

grupos de religião de matriz africana. Pai Renato acredita que tais mudanças podem ocorrer 

diariamente, para além das questões religiosas, se faz necessária uma construção baseada no 

respeito com o outro ou o diferente. 

Voltando para os direcionamentos estruturais do espaço da Casa de Cultura, até os dias 

atuais, funcionam no mesmo espaço a residência de Mãe Tuca e Pai Renato. Além disso, 

funciona também o terreiro: Quilombo Yemanjá Sogbá, da religião do Candomblé, ou seja, a 

Casa da Cultura é uma tríade entre a ONG, a residência e o terreiro. 

A Casa de Cultura Ilé Asé D‟Osoguiã, segundo seus dirigentes, busca acolher e 

conscientizar os jovens da periferia, sobre a sua existência no mundo; sua identidade étnica e 

sobre a ideia que perpassa em promover a cultura Afro-brasileira. 

De acordo com Mãe Tuca, a ONG foi criada para “mostrar que é possível levar 

cidadania a grupos marginalizados socialmente, sendo um espaço de assistência social”. 

Frente às características de “assistência social”, tal conotação pode trazer outros sentidos, 

direcionando assim possíveis críticas às ONGs de estarem fazendo assistencialismo. Segundo 

Gohnem (2012), isso acontece na prática quando; 

 
Na defesa de um grupo social vulnerável, as ONGs podem ser indiferentes à 

capacidade de este grupo passar a atuar autonomamente, ou podem, mesmo, 

proceder de modo a mantê-lo em sua vulnerabilidade, embora o ajudem. Este 

caminho é característico da chamada filantropia ou, como veio sendo 

denominado, do assistencialismo. (GOHNEM, 2012, p. 52). 

 

Segundo o autor, o assistencialismo nas ONGs pode deixar os assistidos por essas 

instituições, dependentes; mesmo que o ajudem, ficam sujeitos a um outro tipo de 

vulnerabilidade. Porém o Gohnem (2012) coloca que para evitar tal situação as instituições 



27 
 

 

 

 

podem criar mecanismos que os ajudem a se organizar politicamente, economicamente, 

deliberando aos poucos a busca de autonomia. 

Na Casa de Cultura essa tentativa de incentivar as famílias de baixa renda buscarem a 

autonomia econômica é percebida nos cursos profissionalizantes que são oferecidos 

periodicamente, cursos como: bordado, pintura, maquiagem, costura, dentre outros. Em 

algumas falas de Mãe Tuca, percebe-se o interesse de motivar as lideranças das famílias a se 

ocuparem e agregarem renda para o lar. 

Em contrapartida à crítica que a ONG que também é um Terreiro praticam assistência 

social, Pai Renato não vê isso de um ponto de vista negativo, Pai Renato rebate dizendo: 

 
“Um terreiro não pode fazer assistência social, quem falou isso? Onde está 

escrito isso? Porque a visão de mundo do povo branco, principalmente, é 

achar que só a igreja pode ajudar os coitadinhos, os pobrezinhos, os pretos, 

os negros, os favelados, os periféricos, porque o pessoal tem essa ideia. 

Porque o terreiro não pode abrir o espaço dele e abraçar os evangélicos, o 

católico, o crente, porque não? Porque eu tenho que colocar a religião na 

frente de uma visão de mundo do qual se eu estou aqui pra fazer o meu 

papel... não foi fácil” (Pai Renato, Transcrição de fala, maio de 2019). 

 

Pai Renato ressalta que pelo fato da Casa de Cultura ser também um terreiro, as ações 

assistenciais são questionadas ou até mesmo não bem vista e coloca como um problema 

quando tal realidade vem de outras frentes, como os cristãos, sendo a questão da religião um 

fator de debates importantes e que marcam os frequentadores da Casa de Cultura. Percebemos 

que a ONG e a Casa de Cultura se misturam com o terreiro, ocupando o mesmo espaço. 

Sendo possível a construção de uma identidade cultural, que perpassa pela religião do 

Candomblé. 

Pai Renato defende a luta para manter a Casa, e a busca de reconhecimento para 

reafirmar a sua cultura. Pai Renato continua: “não queremos ser vistos como coitadinhos 

pobrezinhos ou minoria”. Segundo ele, o   ideal é serem vistos como diferentes porque são, 

mas que isso não seja motivo de diferenciação ou promoção para desigualdade do seu povo, o 

que se faz necessário é equidade, que sua religião, não seja motivo de discriminação. É 

possível perceber na fala de Pai Renato o entendimento de que o preconceito é tido como uma 

ideia construída, um estereótipo lançado àqueles de cor, de etnia ou religião diferente, 

sobretudo de matriz africana. 

Essa discussão será muitas vezes trazida para a ONG em forma de projetos, ações e 

atividades. A identidade da Mãe Tuca e do Pai Renato, enquanto representante religioso, 



28 
 

 

 

 

passa do campo místico e atravessa o campo político, se colocando como um dos 

representantes do povo de matriz africana, isso não significa dizer que serão aceitos por toda a 

comunidade de religião de matriz africana em João Pessoa, pois são percebidos alguns atritos. 

Em falas informais em algumas reuniões das lideranças das Comunidades de Matriz Africana 

e Terreiros, percebem-se conflitos ideológicos. Mãe Tuca e Pai Renato, sempre em diálogos 

cotidianos, deixam evidentes que sentem falta de articulação política e organização dos 

grupos de comunidades tradicionais e terreiros, colocando que um dos maiores 

enfrentamentos é conseguir se aproximar para dialogar, pois são fechados dentro das suas 

práticas religiosas e também em outros processos de comunicação e articulação. Percebemos 

tal questão quando o Pai Renato diz: “é cada um no seu terreiro, cada um em sua casa, 

ninguém visita ninguém”, e o mesmo reconhece a existência de algumas críticas a Casa de 

Cultura, como: “queremos aparecer” dentre outras. 

Sobre as críticas direcionadas à Casa de Cultura, é importante ressaltar a percepção que 

no campo da representatividade dos grupos considerados de matriz africana e de terreiros, a 

harmonia não será um ponto comum, pois é um contexto de grande polarização, permeados 

por interesses de cada grupo, construída a partir de suas identidades, seja religiosa, pela 

cultura, ou pela cor, isso provavelmente gerará conflitos e que pode afetar as práticas na busca 

de políticas públicas. 

Munanga (2009) faz uma crítica a este processo, no qual temia que a construção da 

identidade pudesse caminhar por um viés ideológico, enfraquecendo a tomada de consciência 

de outros fatores políticos e históricos, no qual o mesmo enfatiza que isso pode ser percebido 

quando tais aspectos, como os culturais enviesados pelas tradições são partilhados entre um 

grupo, provocando alienação, deixando de produzir uma conscientização política e histórica, 

dando espaço para algo mais folclorista. No tocante aos que os Dirigentes da Casa de Cultura 

acreditam, Mãe Tuca evidencia que a ONG é a sua missão de vida, segundo ela: “Se eu cuido 

do outro, estou cuidando de mim”. Assim a missão da Casa de Cultura Ilé Asé de D‟Osoguiã, 

é considerada: 

 
Uma instituição de utilidade pública sem fins religiosos e lucrativos, 

promovemos a inclusão social, a humanização, socialização, integração dos 

povos, inclusive dos povos de comunidades tradicionais, bem como a defesa 

de bens e direitos sociais e direitos humanos, quais sejam educação esporte 

cultura, lazer, saúde, TIC, direitos coletivos e difusos, visando apoio 

financeiro de agentes públicos e privados, interessados em fazer parcerias 

para o desenvolvimento sócio econômico da comunidade local, conforme 



29 
 

 

 

 

descrito em nossa ata de eleição e estatuto. Desde a nossa fundação que 

trabalhamos na difusão e resgate da cultura afro-brasileira, com 

transversalidade das ações e metas, proporcionando oportunidade de 

inclusão social e cultural à população afrodescendente. (CASA DE 

CULTURA ILÉ ASÉ D‟ OSOGUIÃ, 2019)9. 

 
A Casa de Cultura Ilé Asé D‟Osoguiã, têm seus princípios bem estabelecidos e procura 

divulgar em suas redes sociais e sites tanto a missão, quanto o objetivo da Casa: 

 
O sentido de nossa existência é desenvolver projetos e ações junto à 

crianças, adolescentes, jovens e adultos em situação de vulnerabilidade 

social com recorte étnico-racial, gênero, população afrodescendente, em 

respeito à ancestralidade, cosmogonia africana, com visão de mundo do 

Povo Yorubá, no combate ao racismo, intolerância religiosa de matriz 

africana, respeito à diversidade sociocultural, conforme Lei-10.639/03 e 

outros marcos regulatórios (CASA DE CULTURA ILÉ ASÉ D‟OSOGUIÃ, 

2019). 

 

A identificação da Casa de Cultura de Ilé Asé D‟Osoguiã, nas páginas nas redes 

sociais, como apresentado na citação acima, entendemos que o grupo dentro de suas 

perspectivas procura promover projetos que valorizem a população Afro-brasileira, dentro de 

uma ideia de inclusão social e cultural. 

 
Criadores da Casa de Cultura: Mãe Tuca e Pai Renato 

 
 

Figura 3 - Fundadores da Casa de Cultura 

 
Fonte: Casa de Cultura Ilé Asé D‟Osoguiã10 

 

 
9Disponível em: <https://www.facebook.com/CasaDeCulturaIAO/about/?ref=page_internal>. Acesso em 10 de 

maio. 2020. 
10Disponível em: <https://www.facebook.com/belatuca/photos>. Acesso em 10 de maio. 2020. 

https://www.facebook.com/CasaDeCulturaIAO/about/?ref=page_internal
https://www.facebook.com/belatuca/photos


30 
 

 

 

 

Os idealizadores da Casa de Cultura Ilé Asé D‟Osoguiã chegaram à Paraíba na década 

1980, Edmar Barbosa Bonfim, conhecida como Mãe Tuca, é advogada, mãe de cinco filhos, 

nasceu no Rio de Janeiro e é filha de uma paraibana. 

Antes de chegar à Paraíba, Mãe Tuca trabalhava no departamento jurídico de um 

banco privado no estado do Rio de Janeiro. Já seu companheiro, Renato César Bonfim, 

conhecido como Pai Renato, trabalhava numa empresa da família no ramo da saúde, também 

no Rio de Janeiro. Ele relata que foi incentivado por sua parceira a vir morar na Paraíba. 

Assim, pediram demissão e seguiram rumo à Paraíba. Em primeiro momento ficaram no 

estado por um período curto e logo após tiveram que voltar para o Rio de Janeiro para 

resolver alguns problemas pessoais, sobretudo, econômicos. Após superarem os obstáculos e 

em momento de várias mudanças e com base na religião do casal, nasce no Rio de Janeiro, a 

Casa de Cultura Ilé Asé D‟Osoguiã, formalmente no ano de 2007. Surge no sítio da família, 

localizado em uma comunidade periférica do Rio de Janeiro. 

O trabalho da Casa de Cultura começou com a distribuição de sopas para os moradores 

da comunidade. O sítio era chamado de Maracanã pelos moradores da comunidade, por causa 

da sua extensão. Após acompanhar os resultados positivos da distribuição de sopa, Mãe Tuca 

e Pai Renato decidiram dar continuidade ao projeto da Casa de Cultura na Paraíba. Em 

paralelo a esses acontecimentos, Mãe Tuca teve sua iniciação como mãe de santo por um 

sacerdote já na cidade de João Pessoa, Pai Renato também tem sua iniciação junto com mãe 

Tuca. Esse ritual de iniciação marca o ingresso deles como líderes espirituais e a inauguração 

da Casa de Cultura Ilé Asé D‟Osoguiã no estado da Paraíba. 

. O objetivo de Mãe Tuca já era montar a ONG para dar continuidade ao que iniciou 

no Rio de Janeiro. Dessa forma, se instalou e fez uma parceria com a Secretaria de Educação 

e pleiteou o projeto intitulado: “Sim, Eu Posso”, que é um sistema de alfabetização oriundo de 

Cuba. Assim, receberam as carteiras, os quadros e todo o material necessário em 2010. Esse 

foi o pontapé inicial. O primeiro projeto foi o Telecentro e como consequência do trabalho do 

casal, foram surgindo outros paralelos à ONG. Mãe Tuca foi Conselheira Tutelar, a partir 

dessa experiência, ela sente a necessidade de trabalhar com as crianças e adolescentes em 

situação de vulnerabilidade social, de forma que a Casa de Cultura tem muitos projetos 

voltados para este grupo. 

Um problema recorrente durante a criação da Casa e apontado por Pai Renato foi a 

captação de recursos. A Casa de Cultura é uma instituição não governamental. Logo, os 

recursos são captados por meios de seletivas que a Casa concorre, a exemplo: barganhar 



31 
 

 

 

 

recursos do: Criança Esperança, FUNJOPE, entre outros. Os mesmos chegaram a dizer que 

alguns editais não eram incluídos às comunidades de Matriz Africana, logo, por muitas vezes, 

ligavam para as organizações que ofertavam os editais para questionar a inexistência desses 

grupos em temáticas que eles poderiam contribuir, fazendo com que, através de muito 

trabalho e divulgação, ficassem conhecidos na busca da promoção da cultura afro-brasileira e 

do campo do direito da criança e do adolescente. 

A história desse casal está interligada com a história da Casa de Cultura, pelo tempo, 

espaço e na busca de reconhecimento e na construção de uma identidade cultural de um 

grupo. Segundo o gestor pedagógico da Casa de Cultura, Sr. Amorim: 

 
São projetos que nasceram do sonho de Pai Renato e Mãe Tuca, é um sonho 

construído, na história a gente chama numa temporalidade de longa duração. 

Não é de agora, eles têm dez anos de ONG, mas um trabalho que eles já 

faziam e que levaram eles a pensar na ONG como uma estratégia pra ampliar 

a ação que eles desenvolviam (Amorim, Transcrição de fala, junho de 2019). 

 

Dessa forma, a fala acima aponta que a Casa de Cultura tem seus representantes em 

sua “essência” de vida com o social, a fim de proporcionar acessos que por muitas vezes é 

negligenciado pelo estado. Como disse Mãe Tuca: “Estamos há dez anos aqui, já enterramos 

adolescentes? Já. Mas, em contrapartida, também temos os que chegaram à Universidade, 

temos jovem aprendiz no Banco do Brasil e na Caixa Econômica”, segundo ela, esses são 

exemplos de que a Casa de Cultura promove acesso à cidadania e inclusão social. 

Na atual situação, as ONGs acabam assumindo este papel de provedor de inclusão 

social e atendendo as necessidades de comunidades carentes, papel do Estado que essas 

organizações assumem (TENÓRIO, 2006). Não se pode negar a relevância dessas instituições 

dentro de um contexto social, onde temos um país que há uma crescente desigualdade social, 

mas também não deixar de perceber de forma geral que existem antagonismos frente às 

práticas de execução no campo político e ideológico e que acabam atrapalhando a projeção 

dos acessos dos grupos que precisam dessas instituições. 

 
Uma Organização não Governamental: A Casa de Cultura 

 
 

No Brasil, dentro de um contexto histórico, percebemos que a partir de 1990 houve 

uma ampliação das ONGs no país, é neste momento que as organizações não governamentais 

começam a se articular. Segundo Malvasi (2008) é neste contexto que; 



32 
 

 

 

 

 

 

Se constroem novos espaços de interação entre as diversas associações, a 

partir da incorporação crescente de categorias transversais – como gênero, 

juventude e expressões artístico-culturais, por exemplo, que deixam de 

marcar um tipo de ONG, mas passam a ser elementos importantes em várias 

delas. (MALVASI, 2008, p. 606). 

 
O autor acima esclarece que a criação das categorias transversais possibilita dentro do 

cenário de atuação das ONGs, processos de interação, organização e articulação do campo dos 

movimentos sociais, criando assim estratégias de atuação a partir de demandas. Segundo 

Malvasi apud Simões (2008, p. 607): “Mostra como na década de 1990 se constroem novos 

espaços de inter-relacionamento entre as ONGs, por meio da incorporação de categorias 

transversais, que servem para a mobilização, a veiculação e para arregimentar financiamentos 

para os projetos”. 

O autor enfatiza que as categorias transversais criadas servem para um processo de 

organização de mobilização, mas também para atrair financiadores. Segundo Malvasi (2008) 

um dos campos mais valorativo nessa tentativa de atrair recursos é a construção da “Noção de 

Vulnerabilidade”, pois pode ser considerada pelo autor a “palavra-chave”, frente a essa busca 

por financiamento. Essas características que fomentam os grupos considerados em 

vulnerabilidade têm haver com questões sociais, ou seja, a decadência de acessos, como 

educação, proteção social, garantia de direitos, bem como se encaixa neste contexto da 

categoria juventude. A vulnerabilidade juvenil é um campo de atuação de muitas ONG ´s, 

sugestões dadas pelas Organizações Internacionais como a UNESCO, o enfrentamento da 

vulnerabilidade juvenil, como menciona Malvasi (2008): “perpassa na utilização de 

expressões culturais para enfrentar as situações de vulnerabilidade, fortalecendo desta forma a 

busca das organizações para instrumentalizar o tema da cultura como estratégia de 

intervenção junto a jovens” (MALVASI, 2008, p. 607). 

Percebemos que a cultura pode ser um caminho para buscar acessos, como citado 

acima, estimulando a arte, a dança, como uma estratégia de intervenção, ou seja: “Algumas 

organizações tiveram um papel central na construção da visibilidade do tema cultura na ação 

junto a “jovens vulneráveis”, e tal construção está associada à questão da identidade étnico- 

racial”. (MALVASI, 2008, p. 608). 

A casa de Cultura Ilé Asé D‟Osoguiã, dentre outras instituições, resultam desse 

movimento de construção da identidade cultural, em que a valorização de expressões culturais 

ligadas aos movimentos de negritude, atrair recursos para aplicação de projetos, resultando 



33 
 

 

 

 

em articulações de mobilização no campo político, ideológico e de representatividade desses 

grupos. Vale também ressaltar que essas instituições trabalham captando recursos para 

conseguirem executar as ações nas comunidades que estão inseridas, de forma que não 

podemos anular o trabalho social que promovem e também levando tais projetos às regiões 

periféricas em que as instituições do Estado não chegam. 

Nesse contexto, a Casa de Cultura se organiza a partir de planejamentos mensais e 

anuais, que influenciam nas suas ações e atividades. A coordenação pedagógica, junto com os 

demais envolvidos como os educadores sociais, diretores, planejam suas ações como: 

palestras, oficinas e outros temas geradores. Logo, a cada mês um tema gerador vai direcionar 

as ações, ou seja, “esses temas geradores” estão vinculados a legislações e conselhos que dão 

suporte a seguridade das temáticas, como: O Conselho Nacional dos Direitos da Criança e dos 

Adolescentes, o Sistema de Garantia de Direitos da Criança e do Adolescente, Plano Decenal 

dos Direitos Humanos de Crianças e Adolescentes, a ECA (Estatuto da Criança e do 

Adolescente) e outros, que legitimam todas as questões que são discutidas e trabalhadas na 

Casa de Cultura através dos projetos, apontados pelos organizadores como norteadores 

teóricos na construção e promoção da temática cultura, do direito das crianças, adolescentes e 

jovens. 

Como aportes estruturais e teóricos que viabilizam as formulações das ações e 

atividades na Casa de Cultura, temos: O Conselho Nacional dos Direitos da Criança e dos 

Adolescentes (CONANDA) e o conselho deliberativo, que tem como premissa a 

responsabilidade de criar, denunciar e possibilitar políticas públicas para essa categoria. 

O Sistema de Garantia de Direitos da Criança e do Adolescente (SGDCA) também é 

um aporte norteador dos projetos da Casa de Cultura, que foi consolidada a partir da 

Resolução 113 do CONANDA, em 2006, porém foi fruto anteriormente da constituição de 

1988, art. 227, cap. VII diz que: 

 
É dever da família, da sociedade e do Estado assegurar à criança, ao 

adolescente e ao jovem, com absoluta prioridade, o direito à vida, à saúde, à 

alimentação, à educação, ao lazer, à profissionalização, à cultura, à 

dignidade, ao respeito, à liberdade e à convivência familiar e comunitária, 

além de colocá-los a salvo de toda forma de negligência, discriminação, 

exploração, violência, crueldade e opressão (BRASIL, 1988, Art. 227). 

 
Ampliando a discussão acerca dos direitos das crianças e dos adolescentes, a SGD 

articula três importantes eixos: defesa, promoção e controle social. Cada segmento tem sua 



34 
 

 

 

 

responsabilidade na garantia de direitos a essa categoria. A defesa tem como papel principal 

garantir o cumprimento das leis; a promoção tem sua premissa na execução do direito; e o 

controle social tem como finalidade formular, supervisionar e avaliar as políticas públicas. 

No que concerne ao CONANDA, este conselho criou o Plano Decenal dos Direitos 

Humanos das Crianças e Adolescentes que enfatiza cinco eixos, ampliando as categorizações 

criadas pelo SGD, que são: promoção dos direitos de crianças e adolescentes; proteção e 

defesa dos direitos; protagonismo e participação de crianças e adolescentes; controle social da 

efetivação dos direitos; gestão da política nacional dos direitos de crianças e adolescentes. 

Todos esses eixos trabalhados no plano decenal estão em consonância com o Estatuto 

da Criança e do Adolescente (ECA) legitimado a partir da Lei nº 8.069, de 13 de julho de 

1990, a proteção integral à criança e ao adolescente, o ECA considera segundo art. 2º da 

vigente lei; “considera-se criança [...] pessoa até doze anos de idade incompletos, e 

adolescentes aquela entre doze e dezoito anos de idade”, caracterizando o público alvo da 

Casa de Cultura. Por conseguinte, vejamos as temáticas geradoras do ano de 2019: 

 
Tabela 1 - Temáticas geradoras da Casa de Cultura Ilé Asé D‟Osoguiã, 201911. 

 

Temas Geradores Mês 
Referente 

Ano 
Referente 

Informação perdida12 Janeiro 2019 

Informação perdida Fevereiro 2019 

Informação perdida Março 2019 

Religiões de Matriz Africana Abril 2019 

ECA / Falsa Abolição da Escravatura Maio 2019 

Trabalho Infantil Junho 2019 

Mulher Negra Latino Americana e o SGD Julho 2019 

Dia da Capoeira e do Capoeirista Folclore. Agosto 2019 

Participação popular (Frente Negra; Gritos dos Excluídos; Casa 

de Cultura); Meios de Comunicação. 

Setembro 2019 

Teatro experimental do Negro; Dia Nacional da Juventude. Outubro 2019 

Dia da Consciência Negra Novembro 2019 

Encerramento das Atividades Dezembro 2019 

 
 

11 Fonte: Casa de Cultura Ilé Asé D‟Osoguiã, 2019. 
12Os responsáveis da Casa informaram que não tinham mais informações referente às temáticas em alguns meses 
citados. 



35 
 

 

 

 

 

 

Conforme tabela 1, a distribuição dos temas geradores a cada mês direciona os 

círculos de trabalhos e ações na Casa de Cultura, de forma que as reuniões para organizar a 

execução desse calendário anual, se efetiva toda a última segunda-feira de cada mês. Na 

sequência, faz-se avaliação do mês passado e planeja o que irá ser executado no mês seguinte, 

de forma que esses temas geradores estão também vinculados às atividades existentes nos 

projetos em execução. 

 
As ONG’s em João Pessoa/PB 

 
 

De acordo com dados do IBGE divulgados pelo Jornal da Paraíba13Em 2012 houve 

uma redução de 14,77% no número de ONGs que atuam na Paraíba. De acordo com a 

pesquisa, o estado contava em 2005 com 6.603 (seis mil seiscentos e três) fundações e 

associações sem fins lucrativos. Atualmente são em média 5.628 (Cinco mil, seiscentos e 

vinte e oito) Organizações Não Governamentais atuando em áreas como Educação, Meio 

Ambiental, Emprego e Religião e entre outros. Segundo a pesquisa do IBGE, na Capital da 

Paraíba, no período de 2010 à 2016, temos os seguintes dados: 

 
Gráfico 1 - Panorama com o comparativo das instituições sem fins lucrativos nos anos de 2010 e 2016 

 

 

Fonte: IBGE (2016) 

 

 

 

 

 

13 Disponível em: http://www.jornaldaparaiba.com.br/vida_urbana/numero-de-ongs-que-atuam-na-pb-cai- 
1477.html. Acesso em: 12 set. 2019. 

http://www.jornaldaparaiba.com.br/vida_urbana/numero-de-ongs-que-atuam-na-pb-cai-1477.html
http://www.jornaldaparaiba.com.br/vida_urbana/numero-de-ongs-que-atuam-na-pb-cai-1477.html


36 
 

 

 

 

O gráfico acima mostra alguns dados importantes para compreendermos a variação de 

instituições sem fins lucrativos na cidade de João Pessoa. Fazendo uma leitura do gráfico, 

podemos analisar que em 2010 as Fundações e Associações sem fins lucrativos ocupavam 

uma média de 800 (oitocentos) unidades, já no ano de 2016 essas fundações e associações 

tiveram uma redução, chegando a cerca de 700 (setecentos) unidades. Em relação às entidades 

sem fins lucrativos, observa-se a partir do gráfico, um aumento dessas instituições no ano de 

2016. Ainda na pesquisa do IBGE, também é possível fazer um panorama geral sobre 

empregabilidade e ocupação das pessoas que trabalham nas fundações, associações e 

entidades sem fins lucrativos. 

No gráfico pode-se observar que, referente às fundações e associações sem fins 

lucrativos, há um crescente aumento de empregados assalariados nestas instituições. No ano 

de 2010 tivemos uma média de 7.000 (sete mil) pessoas empregadas em ONGs. Já no que se 

refere ao ano de 2016 temos uma média de 8.000 (oito mil) pessoas. Nas entidades sem fins 

lucrativos no ano de 2010 temos uma média de 13.000 (treze mil) pessoas empregadas, já no 

ano de 2016 uma média de 17.000 (dezessete mil) pessoas. 

Esses resultados nos mostram a relevância das ONGs para a sociedade, no tocante a 

sua abrangência social, bem como as instituições que empregam e oferecem oportunidades de 

ocupação laboral de acordo com sua área, assim movimentando também a economia do país. 

Segundo Hundson (1999), as organizações que ocupam o terceiro setor têm alguma 

semelhança com o setor público, e sua contribuição para sociedade.   Logo, são instituições 

que corroboram economicamente e socialmente na comunidade em que desenvolvem suas 

atividades. 

Atualmente em João Pessoa, segundo os últimos dados do IBGE 2016, estima-se um 

quantitativo de pouco mais de 3.740 (três mil setecentos e quarenta) fundações, associações e 

entidades sem fins lucrativos na capital, como mostra a tabela a seguir: 

 
Tabela 2 - Quantitativo das fundações, associações e entidades sem fins lucrativos na cidade de João 

Pessoa/PB. 

 
Grupo de Classificação 

Fundações Privadas e 

Associações sem fins 

Lucrativos 

Entidades Sem Fins 

Lucrativos 

Habitação 02 Unidades 02 Unidades 

Saúde 16 Unidades 16 Unidades 



37 
 

 

 

 
 

Cultura e Recreação 111 Unidades 111 Unidades 

Educação e Pesquisa 54 Unidades 241 Unidades 

Assistência Social 67 Unidades 67 Unidades 

Religião 289 Unidades 289 Unidades 

Associações Patronais, 

profissionais e de Produtos 

Rurais. 

 
103 Unidades 

 

Meio Ambiente e Proteção 

Animal. 
02 Unidades 02 Unidades 

Desenvolvimento e defesa 

de direitos 
46 Unidades 46 Unidades 

Outras Instituições 

Privadas sem fins 

lucrativos. 

 
59 Unidades 

 
1.963 Unidades 

Partido Político, 

Sindicatos, Associações 

Patronais e Profissionais. 

  
254 Unidades 

Fonte: IBGE (2017)14 

 
Consideramos que elas são relevantes para a ocupação e socialização dos jovens, pois 

percebemos o reflexo de uma sociedade que por muitas vezes “anula” a juventude, tratando-a 

como frágil, dependente, principalmente os desfavorecidos, caracterizando-os como um 

problema. Malvasi (2008) direcionar um olhar dessas instituições para a categoria juventude, 

sobretudo aos jovens negros, impulsionando as instituições buscarem neste campo processos 

de atuação com ações sociais e culturais. Tal relação tem a ver com o público alvo da Casa de 

Cultura. 

 

 

 

 

 

 

 

14 Com relação aos dados como nomes, locais de atuação e outras especificidades, não obtive informações ou 

listas com esse detalhamento. 



38 
 

 

 

 

Público Alvo da Casa de Cultura e Seus Colaboradores 

 
 

A Casa de Cultura atende, principalmente, crianças e adolescentes, lidando com as 

fases de infância e juventude. Segundo Ariès (1981) ao contextualizar e analisar o que seria 

infância como sendo: 

 
A ideia de infância estava ligada à ideia de dependência: as palavras fils, 

valets e garçons eram também palavras do vocabulário das relações feudais 

ou senhoriais de dependência. Só se saía da infância ao se sair da 

dependência, ou, ao menos, dos graus mais baixos de dependência (ARIÈS, 

1981, p. 11). 

 
 

Até pouco tempo a infância e o ser criança eram conceitos concebidos apenas como 

uma fase/estágio para se tornar adulto, entendido num processo de construção biológico e 

evolutivo. Apenas a partir dos anos de 1980, a criança começa a ganhar espaço no meio 

social, surgindo políticas públicas voltadas para esse grupo e espaço para o trabalho da 

criança como um sujeito dotado de agência. Essa perspectiva pode ser vista na ONG, já que as 

crianças têm uma participação efetiva nas tomadas de decisões e escolhas de atividades. 

Na Casa de Cultura os assistidos como as crianças, os adolescentes e jovens, fazem 

atividades culturais de acordo com os projetos que estão sendo executados. Atualmente em 

2019, participam de oficinas, como: capoeira, musicalidade ligada a cultura afro-brasileira, 

história indígena, e africana. Essas atividades dialogam com o objetivo social da Casa de 

Cultura de permitir acessos à cultura, música e outros. 

A Casa de Cultura tem como princípio viabilizar as atividades com os assistidos, 

crianças, adolescentes, jovens e traz como importante o estudo sobre comunidades 

tradicionais, estimulando a problematização e discussões em torno do povo negro, e a 

importância dos mesmos para a nossa história e cultura. Segundo Gomes (2003) é importante 

pensar a cultura africana como parte de nossa cultura. Como afirma abaixo: 

 
A cultura negra possibilita aos negros a construção de um “nós”, de uma 

história e de uma identidade. Diz respeito à consciência cultural, à estética, à 

corporeidade, à musicalidade, à religiosidade, à vivência da negritude, 

marcadas por um processo de africanidade e recriação cultural. Esse “nós” 

possibilita o posicionamento de negro diante do outro e destaca aspectos 

relevantes da sua história e de sua ancestralidade (GOMES, 2003, p. 79). 



39 
 

 

 

 

A cultura africana está presente no processo de construção da cultura do nosso país, no 

entanto se faz necessário a sua valorização na vivência social do afrodescendente. Como 

citado acima, Gomes (2003) coloca que essa estruturação perpassa na idealização de um 

“nós” como uma concepção de identidade, apropriação e reconhecimento, relevante na 

história e na vivência da negritude. 

No que se refere à Casa de Cultura, essa relação da construção identitária a partir da 

cultura afro-brasileira, aparece em várias instâncias, como: os projetos executados ligados à 

temática cultural, as ações através de palestras, oficinas e que buscam trabalhar a valorização 

da cultura e identidade afro-brasileira, no incentivo de entendermos que fazemos parte dessa 

construção. 

Segundo Mãe Tuca, como já dito acima, a Casa atende por volta de 37 (trinta e sete) 

crianças e adolescentes que passam pelos projetos. Oriundos da comunidade do Valentina, 

Boa Esperança e dos arredores, com idades que variam entre 7 (sete) e 17 (dezessete) anos, 

considerados negros(as) e pardos (as), do sexo masculino e feminino, e de variadas religiões e 

condições socioeconômicas. 

As crianças, adolescentes e jovens que participam das ações da Casa de Cultura, 

podem utilizar o espaço destinado às atividades. Brincam nos intervalos e fazem lanches após 

comparecer às oficinas, que são servidos à mesa, todos sentam e alimentam-se. Mãe Tuca 

retrata que alguns deles passam por situação precária, que a alimentação na Casa Cultura 

ajuda em alguma refeição que tenham deixado de fazer em suas residências, por isso procura 

manter alguma refeição após as oficinas, esclarecendo à importância dos alimentos, do sentar 

à mesa com todos, simbolizando a socialização entre eles. Por estarmos falando de crianças, 

adolescentes e jovens em situação de vulnerabilidade e poucos acessos no que diz respeito à 

cultura, lazer, educação, saúde, Mãe Tuca relembra um pouco da experiência de vida e fala 

que “as crianças aprendem com a falta de valorizar o pouco que se tem”. 

Assim como as crianças, os jovens também são considerados sujeitos silenciados 

perante seus “direitos” de opinar, decisão e a sociedade de alguma forma acaba corroborando 

para tais questões. Segundo Spósito (1999) o conceito de juventude, como uma construção 

social, que se faz necessário reconhecemos a diversidade cultural e social, tendo em vista que 

tal conceito decorre dentro de aspectos históricos e culturais, dispondo de características 

diferentes no tempo e espaço da história de cada sociedade. 



40 
 

 

 

 

Segundo Debert (1998) a juventude constitui uma etapa da vida, como uma fase que 

qualquer indivíduo transitará, caracterizando-se por um aspecto em uma vertente biológica. 

Para Bourdieu (1980) a juventude compreende “apenas uma palavra”, ou seja: 

 
A idade é um dado biológico socialmente manipulado e manipulável; o fato 

de falar dos jovens como se fossem uma unidade social, um grupo 

constituído, dotado de interesses comuns e relacionar estes interesses a uma 

idade definida biologicamente já constitui uma manipulação evidente. Seria 

preciso pelo menos analisar as diferenças entre as juventudes (BOURDIEU, 

1983, p. 113). 

 

De acordo com a citação acima, percebe-se que a construção conceitual que Bourdieu 

(1983) faz em torno do termo juventude é vasta, e pode modificar de acordo com a cultura e a 

sociedade. O termo pode ser constituído por pressupostos que englobam conceitos de tempo, 

processos de mudanças corporais físicas e até fatores psicológicos, que não consideram 

apenas a faixa etária de idade. Dessa forma, Bourdieu (1983) discute juventude em uma 

concepção social originária das categorias entre jovens e velhos, sendo uma construção que se 

deve também aos processos culturais do grupo. As questões geracionais devem estar presentes 

na formulação desse conceito. 

Nessa elaboração conceitual em torno do termo “juventude”, como uma construção 

social, Melucci (1997) afirma que não podemos categorizar a “juventude” às limitações 

referentes a traços biológicos ou em uma construção de fase transitória da idade. Para o autor 

se configura em uma “definição simbólica”, assumindo características culturais nos aspectos 

juvenis e sociais na ótica de mudança. 

Refletindo sobre juventude, sendo um termo muito utilizado pelas ONG 's que 

trabalham com juventude é o “Protagonismo Juvenil”. Segundo Malvasi (2008 p. 614). 

 
Faz parte do “vocábulo de sentidos” das ONGs que trabalham com jovens 

por meio de “arte e cultura”. Ele traduz uma ação pela participação dos 

jovens nos contextos em que estão inseridos, no sentido de co-organização, 

de proposição de caminhos, para a concretização da condição de cidadania. 

(MALVASI, 2008, p. 614). 

 

O autor coloca a importância desses “vocabulários de sentidos” e podemos 

exemplificar com outras palavras: “empoderamento, protagonismo, negritude”. As ONG´s os 

utilizam na construção de incentivar e ressignificar novos caminhos para os que estão 

participando das ações promovidas por elas. Porém, o Malvasi (2008, p. 615) ressalva os 



41 
 

 

 

 

riscos, dessas fórmulas mágicas: “pois criar-se uma forma de identificação coletiva (o 

pertencimento) sob uma base diversificada socioeconômica" (2008, p. 615), se fazendo 

presente a fragmentação e os conflitos de interesses. Para Munanga (2009) o grupo dos 

movimentos sociais, como da negritude, juventude e outros, aparentemente sempre existiram 

antagonismos, por questões regionais, culturais, condições sociais, vivências, experiências 

que são diferentes a cada grupo social, fragilizando as tentativas de uma construção de 

identidade nacional, muitas vezes utilizadas pelas ONG´s. 

Nesse sentido, ao contextualizar o protagonismo juvenil, interessa-nos saber como esta 

analogia está presente na Casa de Cultura, tendo em vista seu público alvo (crianças, jovens e 

adolescentes) e a presente terminologia “protagonismo juvenil”. Logo, a Casa de Cultura 

trabalha o Protagonismo Juvenil a partir do Plano Decenal dos Direitos Humanos de Crianças 

e Adolescentes criado pelo CONANDA. 

No Plano Decenal, exatamente no Eixo-3, o protagonismo e participação de crianças e 

adolescentes se configuram numa perspectiva de diretriz que: 

 
Fomenta estratégias e mecanismo que facilitem a participação organizada e a 

expressão livre de crianças e adolescentes, em especial sobre os assuntos a 

eles relacionados, considerando sua condição peculiar de desenvolvimento, 

pessoas com deficiências e as diversidades de gênero, orientação sexual, 

cultural, étnico-racial, religiosa, geracional, territorial, nacionalidade e opção 

política (PLANO DECENAL DOS DIREITOS HUMANOS DE 

CRIANÇAS E ADOLESCENTES, 2009, p. 4). 

 

Na Consolidação dos seus objetivos estratégicos: 

 
 

Promover o protagonismo e a participação de crianças e adolescentes nos 

espaços de convivência e de construção da cidadania, inclusive nos 

processos de formulação, deliberação, monitoramento e avaliação das 

políticas públicas. 6.2 - Promover oportunidades de escuta de crianças e 

adolescentes nos serviços de atenção e em todo processo judicial e 

administrativo que os envolva. 6.3 – Ampliar o acesso de crianças e 

adolescentes, na sua diversidade, aos meios de comunicação para expressão 

e manifestação de suas opiniões (PLANO DECENAL DOS DIREITOS 

HUMANOS DE CRIANÇAS E ADOLESCENTES, 2009, p. 4). 

 

Sendo assim, de acordo com a diretriz e os objetivos do Plano Decenal, o 

protagonismo juvenil se configura em uma construção de participação, considerando as 

condições existentes, na qual a Casa de Cultura se coloca em um papel social de incentivar, 



42 
 

 

 

 

motivar, direcionar a juventude, em um sentido de ser um agente construtor social de sua 

realidade. 

E como a construção se consolida na prática na Casa de Cultura? Na prática a Casa de 

Cultura tem um projeto em execução que se chama “Ciranda do SGD”, que trabalha alguns 

eixos do Plano de Decenal. Na aplicação deste projeto, o Eixo 3, com o nome protagonismo e 

participação de crianças e adolescentes aparece no GT 4, discutindo justamente com esse 

público sobre protagonismo. Em formato de roda, as crianças, adolescentes e jovens discutem 

a partir de suas vivências em suas comunidades de povos tradicionais (nos quilombos 

urbanos) quais as mudanças que gostariam de fazer na educação, saneamento básico, lazer e 

outras que aparecem na discussão. Uma construção feita pelas crianças e jovens participantes, 

sem intervenção de adultos, depois apresentam para uma plenária geral. Com o objetivo de 

que a comunidade escute quais os anseios dos jovens locais, como pensa a comunidade a 

partir do olhar da juventude que lá estão e o projeto promove a interação entre a comunidade e 

a juventude local. 

Por Fim, no que se Refere ao corpo administrativo da Casa de Cultura Ilé Asé 

D‟Osoguiã, sendo formado por seus dirigentes que são: Edmar Bonfim (Mãe Tuca) e Renato 

César Bonfim (Pai Renato); Coordenador do TI, Renato Bonfim Júnior, Coordenadora do 

Projeto Obá Dodê, Josenice Pontes; Gestor Pedagógico, Alessandro Amorim; Pedagoga, 

Isabela Bezerra; Assistente Social, Rannyellen Souza; Estagiária do Controle Social, Josefa da 

Silva. Os educadores sociais variam de acordo com os Projetos vigentes: Educador Social de 

musicalidade, Israel de Lucena; Educador Social da capoeira, Vânia da Silva; Educadora 

Social de dança, Laís Lacerda; Educadora Social de letramento, Samara da Rocha; Educador 

Social de informática, Ednaldo Júnior; Educadora Social de cidadania e história Afro- 

brasileira, Amanda Gomes; e Educador Social de informática, José Evangelista; e assim 

formam os colaboradores da Casa de Cultura. 

 
Projetos Realizados 

 
 

No ano de 2019, a Casa de Cultura vem desenvolvendo o projeto15 “Grupo Cultural 

Afro Obá Dodê”, que promove oficinas de percussão, capoeira, dança afro, artesanato e 

 

 
 

15Projeto impresso fornecido pela Casa de Cultura. 



43 
 

 

 

 

outros. O projeto é financiado pelo Fundo Municipal dos Direitos da Criança e do 

Adolescente, concomitante a isso, tendo como objetivo: 

 
Fortalecer, divulgar, implementar e realizar 10 apresentações do Grupo 

Cultural Afro Obá Dodê com formação identitária, percussão, musicalidade 

africana e dança afro como artes integradas visando o empoderamento da 

população negra, no combate ao racismo institucional e religioso, na luta por 

políticas públicas de liberdade de expressão e respeito às tradições afro- 

brasileira e africanas (PROJETO GRUPO CULTURA OBA DODÊ, 2019, p. 

4). 
 

Como colocado acima, o objetivo do projeto é nortear a divulgação, promoção da 

cultura-afro, dentro do processo identitário a partir da dança e da música, de forma que os 

participantes tomem consciência desse processo e os vivenciem. O projeto justifica-se no 

respaldo que as: 

 
Crianças, Adolescentes e Jovens constituem um dos segmentos que mais 

exprime o estado perverso da cidadania, pois vivemos numa sociedade 

extremamente desigual e percebemos um enorme crescimento nas violações 

de direitos humanos dentro do SGDCA, envolvendo crianças e adolescentes, 

devido à falta de oportunidades, respeito às tradições, ancestralidade, a 

culturalidade e diversidade sociocultural. Retratando a grande dificuldade do 

poder público de implementar políticas públicas afirmativas para a melhoria 

da qualidade de vida desta população, conforme resolução do CONANDA 

Nº 181 de 10/11/2016, que dispõe sobre os parâmetros para interpretação dos 

direitos e adequação dos serviços relacionados ao atendimento de C/A, 

pertencentes aos Povos e Comunidades Tradicionais no Brasil (PROJETO 

GRUPO CULTURA OBA DODÊ, 2019, p. 3). 

 

Em conformidade a sua justificação, percebe-se que o projeto tem como público alvo 

as crianças e adolescentes, tendo em vista aplicar ações em torno da jovens em 

vulnerabilidade social, acerca do seu público alvo, são assistidas as crianças e adolescentes da 

comunidade do Valentina, Planalto da Boa Esperança e seu entorno, no qual o projeto pode 

atender até 60 (sessenta) crianças, jovens e adolescentes de 7 (sete) e 17(dezessete) anos, e 

obrigatoriamente, precisam estar matriculados em escola regular. Atualmente os participantes 

ativos no projeto chegam em torno de 37 (trinta e sete) crianças, adolescentes e jovens. 

Sua área de abrangência no que concerne à temática, corresponde aos seguintes 

segmentos: “Educação, Cultura Afro-Brasileira e Africana, Comunicação, Protagonismo 

Juvenil, Direito à Convivência Familiar e Comunitária com os Povos e Comunidades 

Tradicionais” (PROJETO GRUPO CULTURA OBA DODÊ- FASE II, 2019, p. 5). Na 

abrangência geográfica, serão explorados os seguintes bairros: 



44 
 

 

 

 

 

 

O projeto será desenvolvido em nossa sede própria no Vale do Gramame 

contemplando os Bairros: Valentina Figueiredo I e II, Gramame, 

Muçumago, Colinas do Sul, Planalto Boa Esperança e entorno, como forma 

de resgate da ancestralidade e melhoria na qualidade de vida das pessoas 

afrodescendentes. O bairro Planalto Boa Esperança, onde está localizada a 

CCIAO, está praticamente inserida dentro do Vale do Gramame que é 

formado pelos bairros de Engenho Velho, Gramame e Mituaçu, devido sua 

proximidade com Gramame, sendo os dois primeiros perímetros de João 

Pessoa e o terceiro domínios da cidade do Conde. As comunidades juntas 

representam uma população de cerca de 20.000 habitantes, um número 

médio de 6 pessoas por família (PROJETO GRUPO CULTURA OBA 

DODÊ, 2019, p. 5). 

 

Outro projeto em execução é o Mapeamento dos Terreiros16 do Município de João 

Pessoa. Trata-se de um projeto de difusão da cultura afro-brasileira que estão nas Fases I e II, 

no qual os executores são o Quilombo Cultural Yemanjá Sogbá e o NUFAC/PB17. 

O projeto Mapeamento de Terreiro tem como objetivo a “realização de cadastramento 

dos espaços das religiões de Matriz Africana, com disseminação e divulgação do cadastro”. 

Sua justificativa fundamenta-se em: 

 
[...] projeto surge como ação inovadora de fortalecimento dos membros das 

religiões de matriz africana, bem como na luta para eliminação da 

intolerância religiosa e o racismo institucional. O projeto pretende contribuir 

para a promoção de uma identidade de pertencimento do povo 

afrodescendente, com a apropriação legítima de elementos fundamentais de 

matriz africana, a fim de valorizar e reafirmar a presença dos negros e negras 

afrodescendentes no cenário nacional, [...] realizando ações que visam 

pesquisa, documentação, conhecimento sobre bens socioculturais, através de 

levantamentos, inventários, instrução para processo de registro ou 

tombamento[...] observando os objetivos , diretrizes para a preservação e 

difusão da cultura afro-brasileira[...](PROJETO MAPEAMENTO DE 

TERREIRO, 2019, p. 5). 

 

O projeto de Mapeamento dos Terreiros em João Pessoa tem como interesse a 

divulgação da cultura afro-brasileira, o enfrentamento do racismo e a intolerância religiosa. 

Sobre seu público alvo: 

 
São só espaços de (terreiros) das religiões de matriz africana, identificados e 

localizados, nos territórios indicados e definidos para levantamento na área 

de abrangência do território. Os beneficiários diretos são aproximadamente 

cerca de 12.000 (doze mil) e indiretos cerca de 15.000 (quinze mil), 

 
16Projeto fornecido impresso pela Casa de Cultura. 
17 Núcleo de Formação de Agentes da Cultura Negra. 



45 
 

 

 

 
 

totalizando 27.000 (vinte sete mil) beneficiários. (Devemos considerar 

também como beneficiários indiretos, pesquisadores, professores 

acadêmicos, praticantes e simpatizantes) (PROJETO MAPEAMENTO DE 

TERREIRO, 2019, p. 8). 

 

O projeto proporciona assim uma área de abrangência “[...] João Pessoa é uma região 

metropolitana composta pelos municípios de Cabedelo, Bayeux, Conde, Alhandra, Jacumã e 

Santa Rita, no Estado da Paraíba. 

Ainda no ano vigente, a Casa de Cultura é executora do projeto a Ciranda do SGD, 

com o objetivo de realizar 12 (doze) cirandas do Sistema de Garantia de Direitos nas 

Comunidades Quilombolas, Comunidades de Terreiros e Comunidades Tradicionais de 

Matriz Africana. 

O projeto tem como justificativa articular os segmentos que direcionam os direitos das 

crianças, adolescentes e jovens, como afirma: 

 
Tendo em vista um enorme crescimento nas violações de direitos humanos, 

das (crianças, adolescentes e jovens), principalmente em relação aos povos e 

comunidades tradicionais, devido a falta de oportunidades, respeito às 

tradições, ancestralidade, culturalidade, retratando a grande dificuldade do 

poder público de implementar políticas públicas de cunho intersetorial e 

transversal. Acreditamos que a municipalização do atendimento com a 

participação das organizações da sociedade civil (OSC), devem desenvolver 

ações articuladas e integradas, a partir dos fluxos e protocolos previamente 

definidos entre órgãos e agentes correspondentes, formando assim uma 

grande rede e proteção institucional ampla, devido ao sistema nacional de 

operacionalização de políticas públicas em especial nas áreas da educação, 

saúde, assistência social, valorização da identidade e respeito às diferenças 

étnico-racial (PROJETO CIRANDA DA SGD, 2019, p. 6). 

 

Assim como citado acima, o projeto Ciranda SGD, se justifica na articulação e 

organização de pautas frente à identidade étnico-racial, na fomentação de políticas públicas 

que incluirá povos de comunidades tradicionais, crianças, adolescentes e jovens, na promoção 

de garantia de direitos. 

No que tange a sua metodologia, segue uma concepção baseada em: 

 
 

Atividades e ações de mobilização, articulação, sensibilização para 

fortalecer, implementar e garantir os direitos das crianças, adolescentes e 

jovens negros e negras, através das redes de proteção social no SGD 

(Sistema de Garantia de Direitos), para prevenção e combate a violência, 

racismo institucional, intolerância religiosa e violação de direitos 

constitucionais com respeito as especificidades e diversidade cultural desses 

povos tradicionais, conforme o Plano Nacional dos Direitos Humanos de 

Crianças, adolescentes e jovens de Comunidades Tradicionais Quilombolas, 



46 
 

 

 

 

 

 

 

 

são: 

 

Comunidades de Terreiro e de Matriz Africana(PROJETO CIRANDA DE 
SGD, 2019, p. 9). 

 

Tais atividades e ações influenciam na formação e nas configurações das cirandas, que 

 

 

 
Realizadas 12 encontros no formato de “cirandas” que chamamos de “Rodas 

de Diálogos” sendo 07 cirandas em Comunidades Quilombolas, com apoio 

da coordenação das Comunidades Negras e Quilombolas (CECNEQ) e 05 

Cirandas com as Comunidades de Terreiros do Estado da Paraíba 

(PROJETO CIRANDA DE SGD, 2019, p. 9). 

 

Contudo, o projeto Ciranda demonstra em suas determinações de produção e ações, 

desenvolver e fomentar discussões temáticas direcionadas para a vivência das Comunidades 

Quilombolas, Comunidades de Terreiro e Matriz Africana, como citada acima, de forma que 

as cirandas, através dos seus eixos, desenvolvam atividades que promova participação dos 

envolvidos, como retrata no projeto: 

 
Cada Ciranda terá duração de 08hs, totalizando 96hs, com formação de 04 

GT‟s, de eixos temáticos, conforme descrito nas Diretrizes do Plano 

Nacional Decenal de Direitos Humanos de Crianças e Adolescentes, que 

discutirão as fragilidades, superação de barreiras dos serviços e políticas 

públicas, com propostas e ações para o fortalecimento de Redes e Fóruns 

envolvendo os Eixos de Promoção, Proteção e Defesa, Controle Social, 

Protagonismo Infanto-juvenil, consolidando assim os direitos humanos de 

crianças, adolescentes e jovens de povos e comunidades tradicionais dentro 

do SGD (PROJETO CIRANDA DE SGD,2019, p. 9). 

 

Por conseguinte, as cirandas assim distribuídas em GT 's abrem espaço para dialogar 

com os povos e comunidades quilombolas e de matriz africana a respeito de temáticas 

pertinentes à construção de seus direitos. As temáticas geradoras são direcionados pelos 

Eixos: promoção, controle social, proteção e protagonismo, presentes no Plano Decenal, que 

direciona tal projeto no diálogo de fortalecimento de políticas púbicas para o seu público alvo, 

que são as crianças, adolescentes e jovens negros e negras que estão direcionados nos GT‟s 

sobre o protagonismo e as Comunidades Quilombolas, Terreiro e Matriz Africana, que se 

redistribuem em outros GT‟s, firmando o fortalecimento desses grupos no processo de 

resistência, luta e empoderamento de seu povo. 

Tal questão afirmam ou reafirmam os resultados esperados que são: 



47 
 

 

 

 
 

Fortalecimento da Rede do SGD, com efetiva participação de crianças, 

adolescentes e jovens afrodescendentes. 2. Articulação de OSC que atuam na 

temática, conselhos de direitos, políticas setoriais de atendimento a crianças, 

adolescentes e jovens afrodescendentes. 3. Articulação da rede para 

qualificação dos fluxos de atendimento das políticas públicas e serviços 

disponíveis na rede do SGD. 4. Formulação de estratégias, e mecanismos 

que facilitem a participação organizada e expressão livre de crianças, 

adolescentes e jovens afrodescendentes nos espaços democráticos de 

conselhos de direitos e políticas setoriais nas 03 esferas de governo 

(PROJETO CIRANDA DE SGD, 2019, p. 10). 

 

Portanto, a Ciranda de SGD afirma com seus resultados, que o projeto tem uma 

premissa de articulação social e política, com o intuito de fortalecer as redes protetoras dos 

direitos constitucionais atribuídos às crianças, adolescentes e jovens negros, atendendo a 

especulação de políticas públicas para este grupo. 

Finalizando os projetos que estão sendo executados no ano de 2019, temos ainda o 

Ponto de Cultura, que tem como objetivo: 

 
Utilizar o espaço do Quilombo Cultural, como forma e meio de aproximação 

e convivência, com a Cultura Afro-Brasileira de Povos e Comunidades 

tradicionais de matrizes africanas, possibilitando à inclusão digital, capoeira, 

aulas de violão, reforço escolar, esporte, lazer, voltadas para crianças e 

adolescentes afrodescendentes, em risco de vulnerabilidade social e 

educacional, como forma de fortalecimento do Estatuto da Igualdade Racial, 

Direitos Humanos, ECA, combater a Intolerância Religiosa de Matrizes 

Africanas, Racismo Institucional, bem como geração de renda para suas 

famílias. O projeto pretende contribuir com ações afirmativas ao longo de 

sua construção estimada em pelo menos 05 anos de atividades (PROJETO 

PONTO DE CULTURA QUILOMBO CULTURAL YEMANJÁ SOGBÀ, 

2019, p. 2). 

 

O projeto Ponto de Cultura, considerado um dos mais longos executados pela Casa de 

Cultura, com realização no período de cinco anos, como observado na citação acima, tem 

como objetivo vários segmentos: a valorização na cultura Afro, o combate ao racismo e a 

intolerância religiosa. Além disso, o projeto também dialoga com caracterizações que estão 

presentes na educação formal, como: aulas de reforço escolar, esporte, lazer, inclusão digital 

entre outros, de forma a sinalizar o compromisso com a educação dos participantes da Casa de 

Cultura. De forma que fundamente seu objetivo, o projeto Ponto de Cultura e suas ações 

afirmativas assumem uma metodologia que pretende: 

 
Desenvolver este projeto, utilizando uma metodologia que busque oferecer 

um suporte pedagógico aos alunos para uma melhor compreensão e domínio 



48 
 

 

 

 
 

deles sobre as competências e as habilidades de raciocinar, representar, 

comunicar e argumentar a partir dos seguintes recortes disciplinares: 

Português, Matemática, História e Cultura Afro-brasileira e Africana, 

Musicalidade, Capoeira e Informática (PROJETO PONTO DE CULTURA 

QUILOMBO CULTURAL YEMANJÁ SOGBÀ, 2019, p. 3). 

 

Tal metodologia se resultará na finalidade de compreender as habilidades e 

competência de cada participante em relação às atividades que o projeto promoverá, selando 

um compromisso com seu público, assim afirmando: 

 
Compreendemos que não existe um único modelo a ser seguido no campo da 

metodologia, ou seja, uma fórmula mágica para todos os fazeres, 

principalmente em se tratando de práticas pedagógicas que é a nossa 

proposta nesse projeto. Sendo assim, o processo de ensino-aprendizagem 

construído dentro da realidade cotidiana dos alunos (as) assistidos (as) pela 

Casa de Cultura IAÔ deverá ser pautado por ações pedagógicas que 

garantam a construção da autonomia intelectual dos (as) alunos (as), 

respeitando o ritmo de aprendizagem de cada um, favorecendo a interação e 

a cooperação, articulando objetivos de ensino às perspectivas dos (as) alunos 

(as), selecionando materiais adequados à faixa etária dos (as) mesmos (as)”. 

(PROJETO PONTO DE CULTURA QUILOMBO CULTURAL 

YEMANJÁ SOGBÀ, 2019, p. 4). 

 

Dessa forma, concretizando um atendimento com seu público alvo de faixa etária 

diversificada: 

 
Com esta iniciativa, pretendemos atender a um público diverso, presente nas 

comunidades fixadas no entorno da Casa de Cultura, tais como: 

comunidades quilombolas; estudantes da rede pública de ensino; crianças, 

adolescentes, pais e mães em situação de vulnerabilidade social, de baixa 

renda, habitando áreas com precária oferta de serviços públicos e de cultura. 

Pretende-se, como isso, atingir um total de (X) pessoas, dentro das seguintes 

faixas etárias: trinta (30) crianças entre 7 e 12 anos incompletos; e trinta (30) 

adolescentes entre 12 e 18 anos. A contar também pais, mães ou 

responsáveis. (PROJETO PONTO DE CULTURA QUILOMBO 

CULTURAL YEMANJÁ SOGBÀ, 2019, p. 9). 

 

A diversificação do público do projeto, possibilita uma estratégia diferenciada para 

atender com sucesso a cada público que será assistencializado pelo projeto, de forma que isso 

interfira nas metas que serão determinantes para sua execução das ações, vejamos: 

 
Quadro 1 - Execução das ações realizadas no Projeto Ponto de Cultura, 201918. 

 

18 Fonte: Projeto Ponto de Cultura da Casa de Cultura, 2019. 



49 
 

 

 

 

 

 

Meta(s) 

 

Indicadores Qualitativos 
Indicadores 

Quantitativos 

Meios de 

Verificação 

1) Letramento Escolar 

para 30 crianças e 30 

adolescentes. 

Melhorar o desempenho da 

leitura, escrita, interpretação 

de texto, nível escolar das 

crianças e adolescentes, 

fortalecendo a permanência 

nas escolas de ensino 

fundamental I e II. 

Diminuir a evasão 

escolar de alunos 

matriculados no 

projeto. 

Relatório de 

desempenho 

escolar e 

frequência. 

2) Uso da rede mundial 

de computadores, 

Internet e redes sociais 

para dar visibilidade ao 

projeto através de seus 

materiais de 

divulgação. 

Socializar e humanizar alunos, 

alunas, pais, mães e 

responsáveis. 

Aumentar a inclusão 

digital, cultural e 

educacional do público 

atendido e atender 

cerca de 500 

pessoas/ano. 

Ficha cadastral 

e lista de 

presença. 

3) Difusão da Cultura 

Brasileira, 

prioritariamente as de 

matriz indígena e 

africana. 

Reconhecimento da cultura 

indígena e negra no processo 

de formação do país, como 

Patrimônio Material e 

Imaterial Cultural e da 

Humanidade. 

Diminuir a 

Intolerância religiosa e 

o racismo; promover a 

igualdade de 

oportunidades de raça, 

credo e religião; 

combater as 
desigualdades sociais. 

Relatório de 

atividades 

mensais; uso 

de 

questionários. 

 

O demonstrativo acima explora as metas que o projeto almeja alcançar, e para isso se 

faz necessário cumprir ligações importantes na busca de reconhecimento cultural, 

principalmente dos povos de comunidade de matriz africana, inclusão digital, socialização das 

crianças, adolescentes e pais. Desse modo, é possível perceber que as metas estão conectadas 

com os indicadores qualitativos, quantitativos e os meios de verificação para que todas as 

metas e os objetivos com o projeto, possam ser na prática satisfatório. Sobre a configuração 

metodológica, a idealização e sua execução, temos: 

 
Aspira-se, dentro desta proposta metodológica, focar no letramento (em 

Português; em Matemática; em Histórias e Culturas Indígena, Afro- 

Brasileira e Africana; em Musicalidade; em Informática, em Capoeira), 

como uma estratégia pedagógica para focalizar os aspectos sócio-históricos 

da aquisição da escrita nestes recortes disciplinares. Este é o caminho pelo 

qual propomos orientar e dar suporte para o aprofundamento da 

aprendizagem escolar, seja no âmbito da linguagem oral, ou da linguagem 

escrita. Considera-se essa proposta como fundamental para as crianças 

ampliarem suas possibilidades de imersão e participação nas práticas sociais 

(PROJETO PONTO DE CULTURA, 2019, p. 12). 

 
Dessa forma, é importante considerar que as oficinas assumem uma articulação com 

um processo de ensino, pesquisa e aprendizagem. Dialogando e fazendo um elo com as 



50 
 

 

 

 

construções sócio-históricas da cultura afro-brasileira e fortalecendo o compromisso com o 

social. 

O projeto foi desenvolvido pensando nas mediações frente às ações afirmativas que ele 

poderia proporcionar. As ações afirmativas começam a ganhar espaço no Brasil efetivamente 

na década de 1990. Em 1995, o governo iniciou um Programa Nacional de Direitos Humanos, 

que tinha um propósito de ir além das desigualdades raciais. Teve o objetivo de implantar 

políticas públicas, sobretudo à população negra, desenvolvendo “ações afirmativas” de 

reconhecimento e compensatórias. “Em 1996, aconteceu um Seminário sobre “ação 

afirmativa e multiculturalismo”, no qual vários acadêmicos brasileiros e norte-americanos 

discutiram a questão da ação afirmativa no Brasil” (FRY, 2005, p. 228). 

Guimarães (1999, p. 230), defende que as “ações afirmativas” no Brasil corroboram 

com a criação das “identidades raciais”, o que seria algo positivo. Logo, Guimarães (2005) 

apud Fry (2005, p. 230) diverge dos que são contra aos programas de “ações afirmativas” 

acreditando que: 

 
[...]Um programa “não-reificado” e temporário de ação afirmativa é 

compatível com o individualismo e igualdade de oportunidades, porque é 

uma forma de promover a equidade e a integração social. Sua recomendação 

é que a ação afirmativa seja aplicada não à massa da população, em que 

deveriam prevalecer políticas “universalistas”, mas para garantir a formação 

de uma elite multirracial. Para isso, ele sugere contas para funcionários e 

alunos negros nas universidades, argumentando que esta é a única forma de 

“desracializar a economia meritocrática e as elites intelectuais”. [...] Para 

evitar fraudes, ele sugere que a cor volte a constar das carteiras de 

identidade. “Se ser negro é realmente algo tão desvantajoso, quem desejaria 

ser identificado como negro? (GUIMARÃES APUD FRY, 2005, p. 230) 

 

Percebe-se que o autor reflete que a partir das “ações afirmativas” podem ser criadas 

identidades raciais, que as categorizações que causam as diferenças seriam impossíveis de 

desaparecer, mas serem modificadas para um caminho de “compensação e reparação” como 

cita Guimarães (2005 apud FRY, 2005, p. 230) pode gerar uma cadeia de reconhecimento de 

afirmações pessoas de negras. 

Analisando tal efeito, Fry (2005) diz que não se percebe que tanta polarização 

enfraquece o movimento negro, talvez seja o motivo pelo qual não existi movimentos tão 

fortificados neste momento histórico, afirmando contradições e incertezas de abordagens para 

combater o racismo no Brasil. 



51 
 

 

 

 

Assim sendo, os projetos que estão sendo executados pela Casa de Cultura Ilê Asé de 

D‟osoguiã no ano de 2019, atendem uma demanda que busca evidenciar e divulgar 

características da cultura afro-brasileira, o combate à intolerância religiosa, preconceito e 

violação de direitos dos povos de comunidades tradicionais, assumindo o seu compromisso 

com a inclusão social de crianças, adolescentes e jovens que estejam em situação de 

vulnerabilidade. 

 
CAPÍTULO II – O SIMBÓLICO RELIGIOSO E CULTURAL 

 
 

No Brasil e no mundo existem muitas organizações não governamentais que são 

dirigidas e sustentadas por entidades religiosas. Em uma reportagem de 2017, a revista 

Época19 traz uma lista das 100 melhores ONGs do Brasil, na lista é possível encontrar quase 

duas dezenas de ONGs relacionadas a alguma religião ou crença. Existem espaços que não 

são especificamente uma igreja ou organização religiosa, mas, através da filantropia, promove 

também ideais de certa doutrina ou religião. No Brasil, mediante a Lei nº 10.825, de 22 de 

dezembro de 2003, foi inserido o §1º e o inciso IV do art. 44 do Código Civil Brasileiro, é 

possível uma pessoa jurídica ser designada por/como Organização Religiosa20. É válido 

ressaltar que não há qualquer impedimento legal para que uma ONG siga ou propague 

valores/doutrinários religiosos. 

A Casa de Cultura é uma Tríade entre: terreiro (Candomblé), ONG e a residência dos 

dirigentes. Essa tríade condiciona as ações e a própria organização da Casa de Cultura 

enquanto espaço de representação da cultura afro-brasileira. Numa vértice política a Casa de 

Cultura promove a religiosidade, ao passo que vê necessária uma organização do grupo em 

defesa dos direitos e valorização da cultura e religiosidade afro-brasileira. 

Analisando os dados do campo, foi possível notar um esforço do corpo dirigente em 

articular a realidade sociocultural existente no espaço, como fica claro na fala de Mãe Tuca: 

“Eu tenho orgulho de dizer que isso aqui é um terreiro e uma ONG” e segue “tudo o que nós 

temos aqui é fruto de trabalho e fé. Não é fé só no que você cultua, é fé no que você faz”, 

portanto, há uma mistura recorrente entre o mundo religioso e o filantrópico, que se 

caracteriza no sentido da representatividade e identidade que a religiosidade traz significados 

19 disponível em https://epoca.globo.com/brasil/noticia/2017/08/100-melhores-ongs-do-brasil.html acesso em 10 

de junho de 2020. 
20 Sobre isso, ler https://www.filantropia.ong/informacao/organiza%C3%A7%C3%B5es-religiosas acesso em 10 

de junho de 2020. 

https://epoca.globo.com/brasil/noticia/2017/08/100-melhores-ongs-do-brasil.html
https://www.filantropia.ong/informacao/organiza%C3%A7%C3%B5es-religiosas


52 
 

 

 

 

aquele espaço. Pai Renato deu um depoimento significativo sobre a ação deles enquanto 

terreiro e ONG: 

 
“Gente o coração do povo bate na barriga, logicamente que entre nós, entre 

nossos iguais, nossos pares, nós também temos nossas divergências, e elas 

vem do nosso próprio pensamento, onde você não enxerga que o outro é 

você, se ver no outro é importante.[...] o tal de Censo eu não conheço, [..] 

Não existe pra nós, preto, periférico, macumbeiro [...] Eles dizem que aqui 

não é teu espaço não, teu espaço é outro.” (Pai Renato, transcrição de fala, 

maio de 2019). 

 

As falas dos dois dirigentes mostram como é pertinente essa tríade, não só para nós 

visitantes e assistidos, mas também para as próprias lideranças do espaço. Afinal, nos 

perguntamos o que vêm primeiro? O Terreiro ou a ONG? Ao que me parece e de acordo com 

o que vamos ver a seguir, o terreiro acolhe a ideia de ações filantrópicas. 

Ao pensar como a Casa de Cultura constrói sua identidade, se faz necessário entender 

os símbolos que marcam essa transição entre o espaço religioso e institucional, espaço esse 

que é utilizado para as festividades do Candomblé, ora o mesmo espaço é utilizado para as 

atividades da Casa Cultura logo, é pertinente refletir como a religiosidade está 

simbolicamente como uma construção identitária na Casa de Cultura Ilé Asé D'Osoguiã. 

Como menciona Bastide (1978, p. 98): “De fato, tudo no candomblé é símbolo ou imagem”. 

Para entender essa construção iniciamos com a Logomarca da Instituição, elemento presente 

nas redes sociais, espaço utilizado para divulgação dos projetos. 

 
Figura 4 - Logotipo da Casa de Cultura 

 
Fonte: Imagem cedida pela Casa de Cultura Ilé Asé D'Osoguiã. 



53 
 

 

 

 

 

 

Mãe Tuca explica seu significado dizendo: 

 
 

“Os dois peixes significam oxum; você tem dois machadinhos, são os 

Óxidos de Xangô21. E você tem no meio um pilão que é o símbolo de Oxalá, 

porque Oxalá é um orixá, que ele come muito inhame pilado no pilão, então 

ele é o dono da casa; os peixes significam Oxum, porque Oxum é a rainha da 

minha nação que é o efã; e Xangô, é a minha cumeeira, porque é quem 

sustenta a minha casa”. (Mãe Tuca, transcrição de fala, maio de 2019). 

 

A explicação que Mãe Tuca dá para logomarca da Casa de Cultura mostra como ela 

foi concebida baseada nos preceitos da religiosidade, como também que, apesar da Casa de 

Cultura promover atividades educacionais, esse aspecto não fica claro na figura ilustrativa da 

instituição, a logomarca enfatiza o aspecto religioso. É, portanto, uma demonstração da 

interferência religiosa, no campo da identidade dos dirigentes na concepção do espaço como 

templo religioso e ao mesmo tempo uma organização não governamental e sua residência. O 

terreiro é considerado um espaço sagrado, Émile Durkheim em As Formas Elementares da 

Vida Religiosa, concebe o sagrado (terreiro) o que é separado do profano (não religioso). Para 

o autor a religião tem caráter social e é refletida na coletividade, como cita: “uma religião é 

um sistema solidário de crenças seguintes e de práticas relativas a coisas sagradas, ou seja, 

separadas, proibidas; crenças e práticas que unem na mesma comunidade moral [...], todos os 

que a ela aderem.” (DURKHEIM, 2000, p. 32). Dessa forma, podemos considerar o terreiro 

como um lugar sagrado, assim como as igrejas, templos e entre outros. Porém, é um lugar de 

circulação de vários indivíduos adeptos ou não da religião de matriz africana. 

A construção da identidade do espaço é marcada por aspectos religiosos, que podem 

ser percebidos desde sua logomarca e nome, até a estrutura física da Casa de Cultura. O nome, 

sobretudo, deixa clara a relação do espaço com o candomblé; “Ilé Asé D'Osoguiã", segundo 

Mãe Tuca, significa uma “casa de força de Oxum", "Ilê" significa casa, Asé significa força e 

D'Osoguiã22 Quer dizer que ele é o dono da casa. De acordo com Mãe Tuca, a escolha do 

nome também teve um caráter prático. Agora o nome “Casa de Cultura” foi escolhido para 

fins documentais e jurídicos enquanto sociedade civil organizada, ou seja, ONG. 

O caráter religioso afro-brasileiro está representado na logomarca e é parte importante 

na missão estabelecida pela Instituição. Ela nasce da ideia de promover ações afirmativas e 

21 Xangô, Oxalá, Oxum são orixás. 
22 É um orixá guerreiro e tem como característica sua luta pela perfeição. Disponível em: 

http://mundoafro.atarde.uol.com.br/tag/oxaguia/. Acesso em 24 de jun. 2020. 

http://mundoafro.atarde.uol.com.br/tag/oxaguia/


54 
 

 

 

 

políticas, não deixando de lado o aspecto religioso. Dentre as religiões de matriz africana, a 

Casa de Cultura segue os preceitos do Candomblé. O Candomblé é uma religião que, segundo 

Prandi (2007) tem uma perspectiva de abordagem diferente das religiões cristãs, não há, por 

exemplo, a ideia de “libertação” ou “salvação” dos pecados. O indivíduo deve se aproximar 

do candomblé a partir da identificação com os rituais; 

 
O candomblé e suas variantes são religiões rituais que não dispõem de um 

discurso salvacionista nem propõem romper com o passado biográfico dos 

indivíduos. Rezadas em línguas intraduzíveis de origem africana (exceto no 

caso da umbanda, que usa o português), as religiões negras não exercitam 

seus líderes para o uso da palavra, não fazem propaganda, não fazem 

proselitismo nem pregação. Não tentam convencer as pessoas através da 

palavra. A adesão se dá por aproximação mágica e ritual ou por afinidade 

pessoal, e é extremamente personalizada. Aos poucos o novo aderente vai 

mergulhando num ritualismo complexo e quando se dá conta está 

comprando roupas de estilo africano, aprendendo uma língua africana, 

ensaiando uma coreografia de ritmos de origem africana. (PRANDI, 2007, 

p.13). 

 

 
O Candomblé, assim como outras religiões de matriz africana como a Umbanda e a 

Jurema, são estudadas há anos por cientistas sociais, a partir das mais diversas perspectivas. 

Reginaldo Prandi (1997) diz que apesar do Catolicismo ser a religião majoritária no Brasil, 

existe um lugar significativo para as demais religiões, especialmente as de matriz africana. 

Segundo o autor essas religiões foram disseminadas em várias regiões no Brasil e, em cada 

lugar tinham suas características, com diferentes ritos e nomes, por exemplo, o candomblé na 

Bahia, o xangô em Pernambuco e Alagoas, o tambor de mina no Maranhão e no Pará. 

Contudo, a circulação efetiva e mobilidade da última leva de escravos trazidos para o Novo 

Mundo (no fim do século XIX), corroboraram para que esse povo convivesse fisicamente e 

socialmente, fazendo com que essas religiões perdessem a centralidade e se espalhassem pelo 

país. 

Hoje é possível ver a presença dessas religiões em todo o território brasileiro, apesar 

de manter-se mais forte em alguns Estados. A Mãe Tuca, por exemplo, tem vivenciado 

Candomblé no estado do Rio de Janeiro, onde se iniciou na religião e posteriormente trás seu 

terreiro para a Paraíba. 

Segundo Prandi (2007) a partir de 1960, o Candomblé, assim como as outras religiões 

de matriz africana, deixa de serem religiões étnicas e culturais e se abrem para todos os que 



55 
 

 

 

 

desejem participar, tornando-se então, não apenas para descendentes de africanos. Mãe Tuca 

tem traços fenótipos negros e se identifica como tal, Pai Renato não carrega os mesmos traços 

fenótipos, mas ele se reconhece pertencente à luta contra o racismo e outras formas de 

preconceito que atinge diretamente a população negra, sobretudo, por ser adepto ao 

candomblé, religião de matriz africana. 

 

 
Figura 5 - Grupo de dança Oba Dodê 

 
Fonte: Página da Casa de Cultura no Facebook23. 

 

A imagem acima registra Mãe Tuca em torno das crianças durante uma atividade da 

Casa de Cultura. Esse mesmo espaço é utilizado por ela e os outros adeptos da religião do 

Candomblé para os rituais e festividades religiosas. Portanto, é um terreiro e uma sala de aula 

para os alunos da ONG. É possível identificar nas paredes e na decoração do espaço adereços 

e objetos religiosos, que aquele ambiente não é uma sala de aula comum, bem como as 

crianças que assistidas pela casa de cultura têm conhecimento da utilização da sala como 

terreiro. 

É importante ressaltar que as crianças que frequentam a Casa de Cultura nem todas são 

ligadas ao Candomblé. É possível encontrar crianças que se dizem católicas e, em menor 

número, crianças evangélicas. Contudo, colhemos relatos de mães que seus filhos (as) 

participavam das atividades da Casa de Cultura e que a pedido dos seus líderes religiosos, os 

mesmos usavam justificativa da prática simbologia da religião de matriz africana para 

 

23Disponível em: <https://pt-br.facebook.com/CasaDeCulturaIAO/>. Acesso em jan. 2020. 

https://pt-br.facebook.com/CasaDeCulturaIAO/


56 
 

 

 

 

encorajar   a necessidade de retirar as crianças desse ambiente. Prandi (1997) ressalta que 

desde o início das religiões afro-brasileiras o sincretismo com o catolicismo existe, o que 

podemos notar também com outras religiões, a exemplo dos protestantes. 

A destarte, não notamos qualquer incômodo por parte das crianças com relação aos 

símbolos que ali estavam, tampouco escutei delas falas que citassem o caráter religioso da 

Casa de Cultura. O que me leva a refletir sobre a naturalização desses aspectos por parte das 

crianças. Os traços religiosos estão ali,   no nome, no símbolo, nas paredes... perpassando a 

aula de informática, o reforço de português, misturando a atmosfera religiosa e a educacional. 

Prandi (2007) lembra que o candomblé, compreende uma religião de negros, brancos, 

pardos, amarelos indistintamente e, portanto, é uma espécie de reserva étnica, sendo assim, é 

tratado como uma das fontes tradicionais ativas da cultura brasileira também no âmbito 

educacional. A lei federal nº 10.639 de 9 de janeiro de 2003 impõe o ensino de história e 

cultura afro-brasileira nas escolas. A ONG é um espaço religioso que abriga projetos e ações 

educativas, o ensino da cultura afro-brasileira acaba sendo contínuo e até implícito àqueles 

que frequentam a Casa de Cultura. 

 
Figura 6 - Refeitório da Casa de Cultura. 

 

Fonte: Página da Casa de Cultura no Facebook24. 

 
A foto acima retrata o espaço de refeitório da ONG. Podemos observar as crianças, 

Mãe Tuca, Pai Renato e as duas auxiliares envolta de uma grande mesa de madeira. Um 

 
24Disponível em: <https://pt-br.facebook.com/CasaDeCulturaIAO/>. Acesso em jan. 2020. 

https://pt-br.facebook.com/CasaDeCulturaIAO/


57 
 

 

 

 

detalhe nos chama à atenção desde as primeiras visitas a ONG, a importância dada a mesa, 

sobretudo a única cadeira colocada de forma imponente na ponta da mesa, a cadeira grande, 

cheia de detalhes, é direcionada para Mãe Tuca, ou seja, apenas ela pode sentar na cadeira, as 

crianças respeitam essa regra da casa. Como aponta Durkheim, existem coisas sagradas, 

(cadeira) e que os demais respeitam e isolam: “As coisas sagradas são aquelas que os 

interditos protegem e isolam; as coisas profanas, aquelas às quais esses interditos se aplicam e 

que devem permanecer à distância das primeiras”. (DURKHEIM, 2000, p. 22). 

O candomblé é uma religião matriarcal, a mulher tem uma representação hierárquica 

de poder na religião, portanto a cadeira posta na ponta da mesa, tem uma simbologia diferente 

e remete a essa representatividade do poder de Mãe Tuca, representada a liderança, poder de 

decisão e superioridade dela frente àquele espaço, como cita Barros (2011, p. 30): 

 
O Candomblé é uma religião iniciática e suas comunidades possuem 

características próprias referentes a uma organização social extremamente 

regrada e hierarquizada, baseada em um parentesco mítico, onde a chefia 

espiritual e terrena encontra-se concentrada nas mãos de uma só pessoa: a 

mãe ou pai-de-santo. (BARROS, 2011, p. 30) 

 
A cadeira é mais um elemento representativo da religião que foi introduzida na rotina 

dos assistidos pela ONG, eles sabem o que ela significa e, com isso, aceitam o lugar atribuído 

a Mãe Tuca pela religião e por ela, que efetiva sua posição de superioridade de autoridade. 

Nem mesmo o Pai Renato tem autorização para usar a cadeira. 

Segundo Bernardo (2005) as mulheres africanas vivenciam a ideia de poder feminino a 

partir da matrifocalidade e esse comportamento familiar influenciou o significado atribuído 

dentro do Candomblé, o poder feminino dentro da religião. No Brasil a religião surge na 

Bahia, liderada por mulheres negras, essas como sacerdotisas centrais dos templos de uma 

expressão religiosa, causando estranhamento posto que as mulheres não eram líderes 

religiosas. Segundo a autora: 

 
O fato da existência da matrilinearidade é comprovada também pelo jogo de 

búzios – peça chave do Candomblé – em que as mães-de-santo tradicionais 

antes da primeira jogada pediam o nome e o sobrenome da cliente, só que 

este último só do lado materno. Todo o jogo, especialmente as relações do 

presente com o passado, desenrola-se através da matrilinearidade. Desse 

modo, essa prática divinatória é povoada de imagens femininas, da bisavó, 

da avó, da mãe, da filha, da tia materna” (BERNANDO, 2005, p. 16). 



58 
 

 

 

 

Na Casa de Cultura a valorização da matrifocalidade e da hierarquia do candomblé é 

algo muito valorizado, ao explicar sobre o funcionamento da Casa de Cultura, Pai Renato 

falou como ele vê e lida com essa questão: 

 
“Se você pegar num terreiro, quase todo mundo é homossexual, isso é ruim 

não? Não. Mas pra ancestralidade é ruim? É . Quando você retira de uma 

cadeira uma mulher e coloca um homem pra sentar.[...] Eu não sento na 

cadeira de mãe Tuca. [...] Aqui em casa ninguém, nem as crianças sentam 

nessa cadeira, por uma questão de hierarquia. O candomblé é feito de 

hierarquia, o mais velho manda no mais novo.” (Pai Renato, transcrição de 

fala, maio de 2019). 

 

A Casa de Cultura, seus espaços e objetos são carregados de significados e 

significância em torno da religiosidade. Como aponta Lévi-Strauss (1958) sobre a eficácia 

simbólica e as narrativas míticas e que possibilita a partilha da crença/religiosidade com a sua 

comunidade e, desta forma, tem-se o respeito pelas coisas, objetos e espaços sagrados. 

Conforme a figura abaixo, temos a exemplificação da sala de atendimento espiritual. 

 

Figura 7 - Sala de consulta do oráculo sagrado 

 
Fonte: Imagem cedida pela Casa de Cultura. 

 

Na figura acima podemos observar o “espaço sagrado” de Mãe Tuca, ele fica 

localizado no primeiro andar do prédio que sedia a Casa de Cultura, fica entre a cozinha e a 

sala de aula/terreiro. É proibida a entrada dos alunos e dos funcionários nesse espaço, por isso 

o registro é apenas da porta. Mãe Tuca é a única que tem acesso ao local, além das pessoas 



59 
 

 

 

 

que são atendidas. A mesma fala que é preciso um ritual de preparo para entrar na sala para 

não poluir o ambiente. 

Os preparativos para o atendimento consistem em alguns rituais subjetivos e levando 

em consideração a particularidade da pessoa a ser atendida, tais como: o tempo de purificação 

antes de adentrar na sala (Mãe Tuca e o cliente), ela menciona que as energias que trazem de 

outros lugares podem atrapalhar os trabalhos, a ideia é desconectar do mundo externo e entrar 

na sintonia da espiritualidade; também é preciso retirar os calçados na porta da sala do 

oráculo. Após o atendimento, o cliente recebe algumas indicações e orientações espirituais. 

Essa relação de preparação e atendimento nos remete ao estudo de Lévi-Strauss (1958) sobre 

a eficácia simbólica, no qual Mãe Tuca com a intervenção dos orixás consegue fazer o 

atendimento. A sala e seus objetos representam essências simbólicas e representam espíritos 

protetores que a pedido da mãe de santo vem a serviço dos homens. (LÉVI-STRAUSS, 1958. 

p. 216-217). 

Em relação às atividades culturais desenvolvidas na Casa de Cultura são apresentadas 

em vários lugares, levadas para além dos muros da ONG. Na figura abaixo vemos uma 

apresentação no antigo Hotel Globo, no centro histórico da capital. 

 
Figura 8 - Apresentação do grupo Oba Dodê 

 
Fonte: Do autor, 2019. 

 

Acima podemos ver um registro do grupo Oba Dodê que é fruto de um projeto da Casa 

de Cultura. O grupo faz apresentações em toda a Paraíba, é um exemplo do estilo de projeto 

desenvolvido pela casa de Cultura que mistura aspectos culturais da cultura africana e de 



60 
 

 

 

 

religião de matriz africana, a religião está presente na dança, no toque dos tambores, com a 

percussão, do pé descalço e já a cultura africana apresentada nas vestimentas coloridas, nas 

pinturas do corpo, e nos turbantes, tais relações consolida as evidências pertinentes que 

atrelam a religião e a cultura africana na ONG em suas ações e atividades. 

 

 
Figura 9 - Biblioteca Afro 

 
Fonte: Imagem cedida pela Casa de Cultura. 

 
 

O espaço acima é a biblioteca da Casa de Cultura. A biblioteca concentra livros 

voltados para a literatura afro-brasileira, foi montada com esse objetivo. Os livros ficam 

organizados por seções, a exemplo: Livros sobre Políticas Afirmativas para a população 

negra, criança e adolescentes e seus direitos sociais, Literatura Infantil Afro, Povos e 

Comunidades Tradicionais. Há um diálogo sobre raça e valorização da cultura negra, o qual 

perpassa pela prática religiosa, vê-se, mais uma vez, a relação indissociável entre cultura 

negra e o candomblé que foi estabelecida pelos dirigentes da Casa de Cultura. Conforme 

aponta Chimamanda Adichie: o perigo de uma única história (2009), a dificuldade de 

encontrar livros que valorizem a população negra, sobretudo, livros de autores africanos. 

Nessa perspectiva, Adichie (2009) menciona: 

 
A meu ver, o que isso demonstra é como nós somos impressionáveis e 

vulneráveis face a uma história, principalmente quando somos crianças. 

Porque tudo que eu havia lido eram livros nos quais as personagens eram 

estrangeiras, eu convenci-me de que os livros, por sua própria natureza, 

tinham que ter estrangeiros e tinham que ser sobre coisas com as quais eu 

não podia me identificar. Bem, as coisas mudaram quando eu descobri os 



61 
 

 

 

 
 

livros africanos. Não havia muitos disponíveis e eles não eram tão fáceis de 

encontrar quanto os livros estrangeiros, mas devido a escritores como 

Chinua Achebe e Camara Laye eu passei por uma mudança mental em 

minha percepção da literatura. (ADICHIE, 2009. Disponível em: 

<https://papodehomem.com.br/o-perigo-de-uma-unica-historia/>. Acesso em 

25 de jun. 2020). 

 

A biblioteca da Casa de Cultura foi pensada para valorizar a população, história, os 

autores e os personagens da literatura, sobretudo, as voltadas ao público infantil. A biblioteca 

é aberta para comunidade e utilizada com frequência nas atividades pedagógicas. Uma das 

questões centrais no processo da construção da biblioteca foi desconstruir o preconceito racial 

e mostrar que existem produções no qual a população negra se reconheça, ou seja, uma 

história contada sobre outro ângulo e cor. Conforme figura abaixo: 

 
Figura 10 - Biblioteca 

Fonte: Imagem cedida pela Casa de Cultura. 

 
Chimamanda Adichie discorre sobre a falta de livros que falem sobre a cor da pele, 

dos cabelos e da população negra, colocando em “xeque” a construção da identidade. A 

autora menciona: “Eu percebi que pessoas como eu, meninas com a pele da cor de chocolate, 

cujos cabelos crespos não poderiam formar rabos-de-cavalo, também podiam existir na 

literatura. Eu comecei a escrever sobre coisas que eu reconhecia” (ADICHIE, 2009). Os 

responsáveis pela Casa de Cultura têm buscado manter a biblioteca atualizada e que as 

crianças tenham acesso, além das pessoas da comunidade que venham a ter interesse. 

https://papodehomem.com.br/o-perigo-de-uma-unica-historia/


62 
 

 

 

 

A religiosidade, como podemos ver, está presente na ONG e a ONG se fez a partir da 

religiosidade dos seus dirigentes. A Casa de Cultura também tem seu peso quanto a ações 

políticas e de representativa para alguns grupos como crianças, jovens e adultos, sobretudo de 

periferia, na propagação e valorização da cultura afro-brasileira. 

Dentro desse contexto a gente pode perceber como está presente a ideia de 

representatividade, pensando sobre os dirigentes que são vistos como pai de santos dentro da 

ONG e fora. Não existe uma separação da figura religiosa para a figura de diretor ou líder de 

uma organização não governamental. Um exemplo disso foi a cerimônia na assembleia 

legislativa da Paraíba que concedeu cidadania paraibana a Mãe Tuca de Oxaguiã, o título foi 

dado em reconhecimento pelo seu trabalho à frente da Casa de Cultura e por sua contribuição 

a valorização da justiça e igualdade social e racial através do seu trabalho cultural e educativo. 

Na ocasião, a deputada Estela Bezerra, autora do pedido de concessão de título de cidadã à 

Mãe Tuca, disse: 

 
“O título de cidadão e cidadã vem no sentido da gente reafirmar o vínculo de 

alguém que contribui e assume a cidadania e a territorialidade como se fosse 

própria. No caso de Mãe Tuca, ela vem não só realizando os trabalhos que 

são da origem da sua doutrina religiosa, que é o candomblé, como também 

tem num bairro da cidade de João Pessoa, numa área de alta vulnerabilidade 

social, um trabalho voltado à inclusão”. (Portal da Assembleia Legislativa da 

Paraíba. Disponível em: <http://www.al.pb.leg.br/32111/assembleia- 

concede-cidadania-paraibana-a-mae-tuca-dosoguia.html> acesso em 16 de 

jun. 2020). 

 

É válido dizer que não há uma desvinculação da figura religiosa da figura de dirigente 

da instituição. Mãe Tuca exerce de forma conjunta suas funções de líder comunitária, 

militante e mãe de santo. Sobre a utilização do espaço Mãe Tuca disse: 

 
“É o que a gente faz aqui em casa com as crianças (sobretudo, ser de todos). 

Essa mesa é de todo mundo, quando vocês forem lá no quilombo, vocês vão 

ver que as carteiras, são as carteiras usadas nas escolas públicas, só que as 

nossas carteiras estão aqui desde o “Sim, eu posso”, e bem conservadas, 

porque eu sou feliz se você for, eu só existo porque você existe, então aqui 

não tem minha xícara, aqui tem nossa, nosso quilombo.” Pai Renato 

completa: "Nossa visão de mundo, do povo Iorubá, parte da premissa de que 

eu só existo se você existir.” (Mãe Tuca e Pai Renato, Transcrição da fala de, 

maio de 2019). 

 

A ideia de propriedade coletiva, de bens de todos, segundo a própria mãe Tuca, é algo 

que ela e Pai Renato aprenderam com a religião e acham pertinentes repassar aos assistidos 

http://www.al.pb.leg.br/32111/assembleia-concede-cidadania-paraibana-a-mae-tuca-dosoguia.html
http://www.al.pb.leg.br/32111/assembleia-concede-cidadania-paraibana-a-mae-tuca-dosoguia.html


63 
 

 

 

 

que passam pela Casa de Cultura. Segundo os dois dirigentes, o mergulho na religião é um 

resgate da própria ancestralidade dos dois e esse exercício só é possível a partir da prática. 

 
2.1 O Terreiro Além da Função Religiosa 

 
 

A Casa de Cultura/Terreiro tem outras funções além da religiosidade, tais como: 

reuniões com os pais e mães dos alunos; distribuição de alimentos às famílias assistidas; 

ofertas de cursos e palestras; espaço de brincadeiras e festas (não religiosas). O terreiro e sua 

dimensão espacial é ocupada/utilizada pela sociedade civil também, conforme aponta Silva 

(2020): 

 
Há algo que podemos apontar a respeito do tamanho espacial e comunitário 

do terreiro. A grande maioria dos terreiros, no Brasil, são espaços 

geográficos pequenos, como o quintal e o corredor junto a um pequeno 

barracão nos fundos da moradia de seus líderes. Já na entrada da casa, 

podemos encontrar o mariô sobre as portas (folhas de palmeira) e pejus 

(assentamentos ou altares dos orixás com suas insígnias, pedras 

fundamentais e oferendas de alimentos). No barracão, podem estar o 

assentamento da casa, como fundamento do fluxo do axé, o local onde os 

adeptos e o público se acomodam, a cadeira do(a) líder e demais cargos de 

prestígio, os três atabaques (rum, rumpi e lê), outros pejus, além de quadros 

de personalidades do terreiro, orixás e santos nas paredes. Há um espaço 

restrito aos iniciados para dispor as ferramentas (vestimentas dos orixás e 

contas) e objetos sagrados e uma sala de consulta. Devemos considerar, 

porém que o universo simbólico do Candomblé extrapola o barracão para a 

conexão com o sagrado abarcando matas, florestas, fontes, rios, praias e 

cachoeiras.(SILVA, 2020. Disponível em: <https://revistasenso.com.br/zrs- 

edicao-16/espaco-sagrado-do-candomble/>. Acesso em 26 de junho. 2020. 

 

O espaço do terreiro apresenta quase todos os aspectos mencionados por Silva (2020), 

é a residência da Mãe Tuca e do Pai Renato e assume outras funções além do religioso. O José 

Barros (2011, p. 29-30) menciona que “os terreiros” formam uma associação, geralmente 

organizada e que esses espaços são gerados, transmitidos conhecimentos e que tem ligação 

com a construção das identidades religiosas, como menciona: 

 
O terreiro é, portanto, uma associação liturgicamente organizada, em cujo 

espaço dá-se a transmissão e aquisição dos conhecimentos de uma 

determinada tradição religiosa. Trata-se de um conceito que inclui, além da 

vivência social em uma determinada cultura, um espaço distinto do contexto 

onde está inserido. Neste local são forjadas identidades religiosas 

diferenciadas[...] (BARROS, 2011, p. 29). 

https://revistasenso.com.br/zrs-edicao-16/espaco-sagrado-do-candomble/
https://revistasenso.com.br/zrs-edicao-16/espaco-sagrado-do-candomble/


64 
 

 

 

 

Podemos pensar que esse espaço vai além da religiosidade e desempenham funções 

sociais, econômicas, políticas e culturais. Conforme as figuras abaixo. 

 

 

 

 

 

 
 

Figura 11 - Reunião com pais e mães 

 
Fonte: Página da Casa de Cultura no Facebook. 

 

Figura 12 - Oficina 

 
Fonte: Página da Casa de Cultura no Facebook. 



65 
 

RESIDÊNCIA ONG 
Fluxo 

Identitário 
 

O JOGO 

DA 

IDENTIDADE 

Fluxo 
Identitário 

Fluxo 
Identitário 

TERREIRO DO 

CANDOMBLÉ 

 

 

 

A figura 11, é uma reunião com os pais e mães das crianças e jovens que frequentam a 

Casa de Cultura e a figura 12 trata-se de uma oficina de autocuidados para mulheres negras e 

a prevenção ao uso abusivo do álcool e outras drogas, organizado e ministrada pela Casa de 

Cultura, sendo realizada no salão do terreiro, destacando-se a utilidade do espaço no âmbito 

social e político. 

Dessa forma, o terreiro pode ser interpretado/tratado como representação simbólica 

religiosa, ou seja, ideias e significados atribuídos a esse espaço pelo “os de fora e os de 

dentro”; e a representação sociopolítica, atividades culturais, desenvolvimento da consciência 

cidadã e um lugar/território de resistência e representatividade. 

 

CAPÍTULO III – A TRIADE: RESIDÊNCIA, ONG, E O TERREIRO 

 
 

Para pensarmos a construção no processo de identidade da Casa de Cultura é 

importante refletir neste espaço que chamamos de Tríade, veremos neste capítulo a utilização 

desse lugar em suas diversas formas. Dentro do campo de pesquisa percebemos esta 

dicotomia, ora institucional, ora sagrado e ora profano. Portanto, essa configuração nos faz 

refletir em uma possível construção identitária do grupo. Vejamos a Figura abaixo: 

 
Figura 13 - O jogo da identidade 

 

Fonte: Do autor, 2020. 



66 
 

 

 

 

 

 

Percebemos que a construção da identidade da Casa de Cultura passa uma construção da 

interseccionalidade identitária. A intersecção dos círculos acima mostra simbolicamente a 

ligação e a utilização dos indivíduos frente a este espaço, cada círculo tem uma cor 

representando os orixás que estão presentes na logo da instituição e cultuados no terreiro do 

Candomblé25. Sendo assim, percebemos que os indivíduos se movimentam dentro do mesmo 

espaço com distintas representações, o que os conduz aos questionamentos: sou do terreiro ou 

da ONG? E os dirigentes da ONG, que são pais de santo moram neste mesmo espaço, o que 

pensam desse lugar? Essa mistura pode despertar um jogo de identidade que reflete na 

representatividade do local para os indivíduos que neles circulam. Esta intersecção dos 

sujeitos com o espaço, aparentemente, contribui para algo indefinido, confuso e intrínseco 

entre religião e educação. Porém, pensando sobre esses lugares interseccionais como aponta 

Montinho (2014). 

 
A expressão ou campo "interseccionalidade" tem uma marca: traz um aporte 

feminista e antirracista. Mas esses marcadores ou clivagens estão presentes 

em outras análises. Não se trata, portanto, de se entender esse como um 

campo homogêneo. (MONTINHO, 2014, p. 211, grifo nosso). 

 

Segundo a autora, a questão da interseccionalidade aparece como ponto de partida e 

chegada, para entendermos como alguns marcadores sociais da diferença; raça; gênero; 

sexualidade e outros dialogam, é importante perceber a interseccionalidade na interpretação 

entre ONG, Casa e Terreiro como uma construção de “representações” das diferenças. Dessa 

forma, pensamos o espaço da Casa de Cultura como um lugar interseccional, tanto na 

circulação dos indivíduos neste local, como na construção do jogo da identidade, além da 

simbologia identitária que cada indivíduo pode assumir nesses espaços. 

Segundo Stuart Hall (2005), surgiram novas configurações identitárias no mundo 

contemporâneo, pensando na forma como esses indivíduos constroem sua identidade 

enquanto ser social. O autor enfatiza três concepções de identidade, a primeira é o sujeito do 

iluminismo, que é “baseado na concepção da pessoa humana”, definido por preceitos da 

razão, e constituído do “eu”, enquanto sujeito, “centrado, individualista e unificado”, ou seja, 

“o centro essencial do eu”, (HALL, 2005, p. 10), forma a identidade do indivíduo. Já a 

 
 

25Oxum: amarelo ou dourado com pouco de azul; Oxalá: branco (com um mínimo de azul real); Xangô: 

vermelho, marrom e branco. 



67 
 

 

 

 

segunda pensa a identidade a partir do sujeito sociológico, fruto do mundo moderno, onde 

este indivíduo não parecia ser muito “autônomo e autossuficiente”, logo a ação social desses 

indivíduos, está relacionada a interpretação de uns com os outros, ou seja, na interação entre 

o eu e o outro. Sendo assim, “a identidade, nessa concepção sociológica, preenche o espaço 

entre''interior `` e''exterior `' – entre o mundo pessoal e o mundo público.” E em terceiro, o 

sujeito pós-moderno, que constrói uma concepção de identidade variável, definida pela 

história e não por fatores biológicos. Considerando assim que “a identidade, plenamente 

unificada, completa, segura, e coerente é uma fantasia”. (HALL, 2005, p. 13). 

Dessa forma, os estudos culturais sobre identidade na sociologia contemporânea, 

segundo Silva (2000) analisa as inter-relações sociais, de forma a refletir sobre o “papel da 

identidade na explicação teórica na ação coletiva” (SILVA, 2000, p. 07). Ainda esclarece que 

tal conceito ganha força com as mudanças estruturais sociais meados no século XX, como; 

 
A Revolução tecnológica na área da informação, a crise do sistema capitalista, 

a crise dos regimes de governo, socialistas, a emergência de mobilizações de 

movimentos libertários por todo o mundo e, por fim, o processo de 

transformação paradigmática do conhecimento científico, o que era teorizado 

e sociologicamente explicado em nível geral, perde força e as identificações 

presentes nas grandes narrativas sociológicas se constituem num fenômeno de 

fragmentação de narrativas plurais. (SILVA, 2000, p. 07) 

 

Podemos analisar que a construção teórica dos estudos culturais tem uma grande 

influência neste momento histórico atual e nas construções das narrativas em torno das 

subjetividades dos indivíduos sociais. 

Consideramos importante refletir como esses processos históricos dão fôlego para 

concepções conceituais sobre identidade. Segundo Silva (2000, p. 08) é relevante como 

contribuição para a compreensão da identidade na formação deste indivíduo social, as 

associações com outros conceitos como reconhecimento social, resistência, alteridade, campo 

simbólico, interesses, pertencimento e ação social. De acordo com Silva (2000) acredita que 

essas variáveis conceituais podem colaborar na compreensão sobre identidade na atualidade, 

tendo em vista que o autor sinaliza que a construção identitária de um indivíduo, passa por 

questões sociais, econômicas, de formação e da ação do mesmo. 

Perante essas questões até aqui apresentadas, percebemos que a Casa de Cultura 

mobiliza um fluxo identitário, refletido na representação de algumas categorias de 



68 
 

 

 

 

pertencimento, reconhecimento e representatividade, que estão em constantes mudanças no 

espaço, no tempo e nas subjetividades destes indivíduos. 

Ao falar com alguns colaboradores, eles explicaram sua relação com a Casa de 

Cultura. Entre eles, Alessandro Amorim, que é gestor pedagógico da Casa de Cultura, de 50 

anos, possui graduação e mestrado na área de História, filho de Santo de Mãe Tuca, foi 

convidado pelos dirigentes para ocupar a gestão pedagógica. A função pedagógica, segundo 

Amorim, tem como principal objetivo acompanhar os projetos que se dividem entre projetos 

estruturantes e projetos pedagógicos. Alessandro Amorim afirma dizendo: 

 
A casa trabalha atualmente com projetos que eu chamo de estruturantes que 

são os projetos de pesquisa da casa e esses projetos são a Ciranda e a 

pesquisa sobre os terreiros, são projetos estruturantes porque gera 

conhecimento, gera informação e prepara a casa pra outras ações que 

existentes, e os projetos pedagógicos importantes que são o Ponto de Cultura 

e o projeto Oba Dodê [...] Eu acompanho os dois projetos pedagógicos, os 

projetos estruturais da casa tem outro coordenador já aí a minha função é de 

dá apoio ao que a coordenação dos outros projetos precisa. E a minha função 

nos projetos pedagógicos é focar totalmente no que podemos conquistar 

nesse processo de intervenção (Amorim, transcrição de conversa, junho 

2019). 

 

No relato acima, fica evidente sua ligação com a Casa de Cultura e fica explícito que 

sua função tem uma significativa importância para execução dos projetos pedagógicos, como: 

oficinas de dança, musicalidade, história, cultura e cidadania e outros. No que diz respeito ao 

gestor pedagógico e o seu entendimento da representatividade e contribuição da ONG para a 

comunidade a qual atende, Amorim afirma que: 

 
[...] A gente tem uma casa pensada para além das suas ações. Uma casa 

pensada para oferecer a comunidade um amplo acesso ao conhecimento, 

talvez esse seja o maior legado da casa de cultura é ser mediador do 

conhecimento, seja esse conhecimento construído a partir das oficinas que 

ela oferece, seja um conhecimento construído pela militância política, 

literária, seja aqueles que pensaram uma legislação antirracista, é um 

conhecimento que é construído e que pode ser construído de diversas 

formas. Esse acesso ao conhecimento, essa mediação entre a comunidade e o 

conhecimento talvez seja o maior legado da casa de cultura. Fora o fato de 

que nós temos aqui pelo menos o que me vem à cabeça uns cinco ex-alunos 

que transitaram pelas oficinas e que hoje estão no jovem aprendiz, no 

mercado de trabalho, na universidade é isso emociona muito Mãe Tuca 

porque é um trabalho realizado, não é possível pra casa diante das limitações 

reais a gente acompanhar o tempo inteiro. Mas quando ele deixa de estar 

aqui, porque há um tempo para ele ficar aqui, quando ele passa a alçar voos 

maiores, a gente percebe que o que ele conquistou aqui dá um suporte pra 

que nesses voos futuros ele tenha mais confiança naquilo que ele quer 



69 
 

 

 

 
 

conquistar. A CCIAO permite a gente viver isso, permite a gente sentir essa 

satisfação de ter contribuído para as conquistas que eles venham a ter depois 

que passarem por aqui (Amorim, transcrição de conversa, junho de 2019). 

 

Analisando a fala acima, observamos que o colaborador da ONG acredita que seu 

maior legado é a informação e o conhecimento cultural e educacional, que perpassa para além 

da localidade atual da Casa de Cultura, refletindo no contexto socioeconômico dos 

adolescentes e consequentemente de suas famílias. O gestor acredita que o trabalho feito pela 

Casa de Cultura não é algo pontual, posto que projete as possibilidades de melhoria de vida. 

Vale ressaltar, como dito anteriormente, que o Amorim é filho de Santo de Mãe Tuca, 

ele enquanto sujeito participante transita no espaço entre a ONG e o Terreiro, tal construção 

evidencia esse fluxo identitário dentro do espaço e suas representações e o reconhecimento 

que o mesmo percebe sobre a identidade da Casa de Cultura, quando ele fala que um sonho 

dos dirigentes; 

 
A tarefa de levar a ONG para as comunidades é ampla e perpassa os espaços 

daqui. Não se trata apenas de desenvolver os projetos dentro da casa, de 

dentro pra fora, mas é poder levar os projetos para as comunidades tanto os 

quilombolas quanto as de terreiro. (Amorim, transcrição de conversa, junho 

de 2019). 

 
A fala de Amorim passa pela concepção de identidade numa via de reconhecimento do 

trabalho da ONG com as comunidades tradicionais, levantando a bandeira de luta desses 

grupos, que essa organização que ele também faz parte enquanto agente articulador faz parte 

dessa idealização. O gestor pedagógico, enquanto sujeito, mistura o espaço do terreiro com o 

educacional, visto que ele é adepto da religião do Candomblé e trabalha na Casa de Cultura. 

Contudo, em nossas conversas, ele também dá ênfase ao contexto educacional da Casa de 

Cultura. 

Em outro momento, ainda sobre a relação de construção da Casa de Cultura com os 

colaboradores, a coordenadora pedagógica, Isabela Bezerra, 23 anos, com formação 

acadêmica em pedagogia, em parceria com Amorim, atuando junto com a gestão pedagógica. 

A função de Isabela é nortear os direcionamentos sobre planejamento, metodologias, didáticas 

e avaliação que chegam dos educadores sociais para os beneficiários dos projetos, com o 

intuito de contribuir “para que as oficinas, as aulas, os encontros formativos, os processos 

educativos e avaliativos da Casa de Cultura aconteçam de uma maneira coerente” (Amorim, 

2019). 



70 
 

 

 

 

Refletindo em uma perspectiva de construção e representativa da Casa de Cultura Ilé 

Asé D'Osoguiã, para a coordenadora pedagógica: 

 
[...] Imagine só, uma conjuntura política de retrocesso que estamos vivendo, 

antes de tudo temos que pensar a Casa de Cultura como Um lugar de 

resistência, lembrar desse espaço como um território de resistência, como 

os nossos antigos quilombos, eram lugares de resistência dos escravizados 

que fugiam da casa dos senhores, pra mim a ONG além de ser esse lugar de 

resistência, ela contribui com essa prática dialógica, ou seja, na troca de 

conhecimento, a gente dialoga conhecimento, a comunidade traz coisa pra 

gente que a gente não sabe e a gente também mostra se eles também 

quiserem aprender coisas que a gente sabe, então é uma práxis, teoria – 

prática baseada no diálogo e é muito rico porque é um espaço potente, que 

busca viabilizar direitos pra comunidade que está sendo atendida que 

trabalha com o Estatuto da Criança e do Adolescente, que trabalha com os 

Direitos Humanos que o público alvo, apesar de trabalhar com adultos é 

muito criança e juventude. Além disso, tudo ainda está em rede com a 

prefeitura municipal, com as escolas municipais, CRAS, CRES [...] Que as 

ONGs dialoguem com as instituições que já existem e estão ao redor. E a 

Casa de Cultura Iaô faz muito isso. Essas parcerias, não é só uma 

contribuição para comunidade e as pessoas, é uma contribuição para as 

instituições que estão compondo essa comunidade, então, é muito para além, 

além de viabilizar esses direitos, de buscar garantia ao direito à cidadania e a 

educação, a arte, a cultura, ao esporte, porque à ONG ela busca tudo isso, ela 

busca viabilizar e garantir (Isabela Bezerra, transcrição de conversa, junho 

de 2019, grifo nosso). 

 

Essa reflexão nos permite pensar a Casa de Cultura para além de ações e serviços que 

atuam com atividades educativas, acima a fala coloca a ONG como um lugar de resistência, 

que possibilita ser uma referência como uma organização articuladora e mobilizadora. Este 

“lugar de resistência”, podemos perceber como uma construção de identidade, presente a 

intersecção entre ONG e Terreiro, na sua fala ela faz uma analogia com os antigos quilombos 

que resistiam ao processo escravocrata, ou seja, um lugar de articulação política na 

contribuição para a discussão e ações no favorecimento às minorias. 

Outra colaboradora chama-se Ranyellen Félix de Souza, 28 anos, assistente social da 

Casa de Cultura, afirma que: 

 
[...] Ver as crianças nesse processo de conhecer, porque cultura e lazer são 

escanteadas nessa sociedade capitalista, pobre não tem voz nem vez. Este 

processo de conhecimento é algo que liberta [...] E a ONG traz muito isso a 

meu ver, de estar discutindo não só o processo da ancestralidade, mas 

questões como racismo, quebrando tabus quando uma música fala dos 

orixás, ou seja, quebrando os preconceitos, discutindo com essas crianças e 

com as famílias a importância de discutir a cultura afro-brasileira... Não é 



71 
 

 

 

 
 

fácil![...] Então, o papel que eles fazem nesse processo de estar discutindo a 

cultura, a ancestralidade na perspectiva do direito, de trabalhar não numa 

perspectiva de assistencialismo, não de caridade, de formação mesmo, de 

cidadania (Ranyellen Souza, transcrição de conversa, junho de 2019). 

 

Em relação à construção da fala acima, entende-se que há um papel social e de 

inclusão dos beneficiados com as ações sociais da Casa de Cultura, que passa por um 

processo de conhecimento dialógico. Na sua fala a colaboradora coloca o papel da ONG em 

ressaltar as temáticas sobre a intolerância religiosa, racismo e a importância de rupturas com 

tabus para com as cantigas do Candomblé. A colaboradora não é candomblecista, porém 

identifica a relevância das discussões em torno das religiões de matriz africana como 

contribuição para cultura afro-brasileira, percebida como uma identidade assumida na Casa de 

Cultura. 

Podemos entender que os colaboradores colocam a Casa de Cultura como uma porta 

no “resgate” da articulação para garantia dos direitos humanos e da informação que chega até 

a população em seu entorno, de forma que percebemos nas falas o reconhecimento da Tríade, 

tendo em vista que os diálogos giram em torno das discussões das representações simbólicas 

da religião de matriz africana, a contribuição para a divulgação e conscientização da cultura 

afro-brasileira como parte de nossa história. 

Essas características nos sinalizam como a Casa de Cultura constrói a sua identidade e 

como os colaboradores ou participantes enxergam este processo, isso acontece, porque os 

dirigentes assumem tal identidade, como percebemos na fala de Mãe Tuca: “eu nunca vou 

negar minha raiz (afrodescendente)”, ela defende que é uma estratégia para conseguir 

visibilidade das comunidades de matriz africana, além da busca de reconhecimento e direitos 

do grupo. 

Segundo Munanga (2009), a construção dessa identidade a partir do coletivo, assume 

algumas condições estruturais identitárias, no intuito de negar ou exaltar as suas escolhas 

sobre o que define a identidade do grupo, esse fluxo de negação e afirmação de uma 

identidade perpassa por processos históricos, sobretudo, para os negros. 

Nesse percurso dos estudos culturais, alguns fatores impulsionaram uma base para a 

concepção vivenciada historicamente por esses grupos, como o processo de aceitação ou de 

negação do “ser negro”, como uma construção de identidade; o primeiro fator se estabelece no 

processo de assimilação do negro à cultura do branco. Segundo Munanga (2009), os 

desenvolvimentos da tecnologia na modernidade trazida pelo branco os colocam numa 



72 
 

 

 

 

concepção de superioridade, criando um ambiente de superiorização frente ao negro. Sendo 

assim, o colonizador branco é responsável por essa manipulação de criar uma raça inferior, 

criar um cenário propício para assimilação do negro como inferiorizado, levando em 

consideração os traços fenótipos. Munanga (2009) diz que os negros começam uma tentativa 

de similaridade com o branco, como: alisar os cabelos, apreender a linguagem do colonizador, 

alimentação, vestimentas, dentre outros aspectos de valores culturais. 

Seguindo este processo de assimilação do negro à branquitude, consequentemente 

podemos perceber o segundo fator; o de inferiorização, o negro é colocado como um 

indivíduo inferior. A inferioridade e superioridade das raças, segundo Fanon (2008) é 

condicionada pelas etnias dominadoras, o negro quer ser branco para garantir a condição de 

indivíduo social, um status, vivenciado pelo branco, cheio de privilégios e regalias. O 

colonizador branco considerado superior usa de um processo psicológico, baseado na 

subjetividade do indivíduo e suas neuroses. “Logo o processo do inconsciente fazia do branco 

o senhor esperado” (FANON, 2008, p. 95), ou seja, a naturalização da raça superior. 

A construção do conceito de “raça” se valia de uma concepção taxonômica26, 

substituída a frente pela noção de “população”, de forma que a noção de população quebrava 

uma predominância genética e hereditária justificada pelas teorias biológicas, evidenciado 

assim, que os traços genéticos não eram tão notórios as formas de classificação ou distinções 

de grupos de “raças”. Dessa forma, Guimarães (1999) rechaça as conclusões que partem de 

classificação de grupos, por sua condição física ou genética, e também indica limitadas as 

concepções sobre população para definir as relações raciais, “mas devem ser creditadas as 

construções socioculturais e aos condicionantes ambientais” (GUIMARÃES, 1999, p. 24). 

Com a ausência de configurações de classificações marcadas pela denominação de 

traços biológicos do indivíduo, começa a se pensar em novas categorias, como o de “grupos 

étnicos”27, muitos estudiosos deixam de falar de “raça” por acreditar que o conceito não 

contemple as subjetividades do indivíduo enquanto ser social, e começa evidenciar a “etnia” 

ou “etnicidade”28 dos grupos, com intuito de diminuir os conflitos analíticos em torno do 

conceito de “raça”. Contudo, enfatiza que o conceito de “etnicidade” não abarca o complexo 

 

26 “grupos humanos que apresentam diferenças físicas bem marcadas e primordialmente hereditárias” 

(HIERNAUX, 1965, p. 4) 
27 “São os que se supõem ter um comportamento susceptível de mudar'' (REX Apud GUIMARÃES, 1988, p. 35) 
28 “é um aspecto das relações sociais entre agentes que se consideram culturalmente distintos dos membros de 

outros grupos com os quais eles mantêm um mínimo de interação cultural regular. Etnicidade pode, pois, ser 

também definida como uma identidade social, caracterizada por parentesco metafórico ou fictício. (ERIKSEN 

Apud GUIMARÃES, 1993, p. 12) 



73 
 

 

 

 

cenário de discussão sobre as diferenciações das relações raciais, defendendo assim a 

importância do uso do conceito de “raça”, dizendo: 

 
O uso do conceito de raça pelas ciências sociais. Isto porque acredito que 

seja possível construir um conceito de raça propriamente sociológico, que 

prescinde de qualquer fundamentação natural, objetiva ou ideológica. 

Acreditando, ademais que somente uma definição nominalista de “raça” seja 

capaz de evitar o paradoxo de empregar-se de modo crítico (científico) uma 

noção cuja principal razão de ser é justificar uma ordem a crítica 

(ideológica) (GUIMARAES, 1999, p. 22). 

 

 

 

O autor faz uma defesa ao conceito de “raça" nas Ciências Sociais em torno do 

conceito de racialismo29 "No seu emprego científico [...] se trata de um conceito que ajude o 

pesquisador a compreender certas ações subjetivamente intencionadas” (GUIMARÃES, 1999, 

p. 31). Esta visão racialista de Guimarães (1999) se contrapõe à visão de Appiah que pensa na 

“essência racial”, partindo do ponto de marcas físicas. Para Guimarães (1999, p. 30), “a 

essência é cultural, dependendo assim de um contexto histórico, demográfico e social”. Além 

disso, se faz presente um aspecto de concepção nominalista de “raça”, caminhando no sentido 

de perceber e compreender os significados subjetivos, que permeia as discussões sobre as 

relações raciais, dispensando qualquer conceituação advinda das teorias biológicas. 

Nesse processo, temos o terceiro fator; o da recusa à assimilação da branquitude, 

segundo Munanga (2009) as ideias de similaridade não trouxeram para os negros nenhum 

reconhecimento social, pelo contrário, nunca deixaram de serem considerados dentro de uma 

categoria de “raça” dos inferiores. Depois de o negro ter sido historicamente humilhado, 

explorado, condicionados a diversas formas desumanas e injustas, praticamente obrigados a 

apagar suas memórias e suas identidades dentro dos aspectos culturais, físicos e psicológicos, 

em um processo de ruptura que se deu por muitos confrontos frente à recusa da assimilação da 

branquitude, muitas mobilizações aconteceram. 

De acordo com Munanga (2009), esses movimentos negros não atingiram a grande 

massa da população negra, apenas as pequenas elites burguesas negras. Essas pequenas 

burguesias negras começaram a pensar que para construir uma identidade de seu grupo, 

precisariam pensar num resgaste das origens culturais do povo negro. Esse resgate seria feito 

 

29 “[...] traços e tendências características de uma raça constituem, na perspectiva racialista, uma espécie de 

essência racial [essa essencia] ultrapassa as características morfológicas” (APPIAH Apud GUIMARÃES, 1992: 

4-5). 



74 
 

 

 

 

a partir da memória e da história, tendo em vista: “a necessidade de identificação, a fim de 

resolver o conflito” (MUNANGA, 2009 p. 45) nas questões de identidade e reconhecimento. 

Essa concepção do resgate da ancestralidade, é a busca de afirmação das raízes, no 

sentido de reconhecer uma identidade, numa idealização de pertencimento, essa característica 

é também percebida na Casa de Cultura. Pai Renato evidencia a importância dessa conjuntura 

no resgate da cultura africana para a validação dessa identidade como parte de sua história e 

de seu povo. 

O processo identitário dentro das construções sociais de mudança é debatido pelo Paul 

Gilroy (2001) analisando as identidades negras da diáspora, classificando-as como 

culturalmente híbridas e dinâmicas, que se constroem não apenas da memória do trauma 

original, mas também da vivência posterior, refletindo sobre as culturas negras opostas as 

teorias culturais absolutistas, nacionalistas, fazendo uma reflexão na construção sobre 

identidade da cultura negra que transita entre o local e o global. Para o Gilroy (2001) a ideia 

de cultura rompe com as construções essencialistas e territorialistas, pois a uma dicotomia em 

pensar a cultura de uma forma unilateral, dando espaço para uma reflexão sobre cultura negra 

que se transforma, no tempo, no espaço e na história, dentro de um fluxo e refluxo das 

representações culturais, mas nada disso não deixa de ser cultura, divergindo das concepções 

teóricas que negam as diferenças culturais e suas mudanças. 

Assim como Paul Gilroy (2001), o Stuart Hall (2005) nos faz refletir sobre o processo 

de identidade cultural, e nos faz pensar em qual lugar historicamente estas construções 

identitárias, sobretudo, no que se refere a identidade da negritude, no tocante em perceber que 

a sociedade está em constante mudança e que as configurações sociais identitárias podem 

transformar-se. O autor chama atenção para o fato de que tais mudanças, não anulam a 

validade identitária e cultural de um grupo social. Por tanto, neste jogo identitário (STUART 

HALL, 2003, p. 335), nos impulsionar a se questionar que “negro” é esse na cultura negra? 

 
O Estigma: A ONG e o Terreiro do Candomblé 

 
 

Na Casa de Cultura percebemos dois tipos de estigmas: o primeiro o olhar “de fora”, 

que consiste em como a comunidade em torno da Casa de Cultura os vê, como os vizinhos e 

os não frequentadores compreendem o que é feito naquele espaço. Já o segundo estigma é o 

olhar de “dentro”, que se refere aos dirigentes e seu grupo, como esses agentes organizadores 



75 
 

 

 

 

e lideranças, enxergam outros grupos, sobretudo, grupos que também trabalham com as 

comunidades tradicionais. 

A Casa de Cultura é uma Organização não governamental e um terreiro da religião do 

Candomblé, como já discutimos a representatividade deste espaço nos aspectos simbólicos no 

capítulo anterior, tal relação, é um processo de identidade do grupo, frente a sua rede de 

representatividade e de pertencimento. Porém, essa relação identifica alguns sinais geradores 

de estigma com relação à comunidade que está em seu entorno. Goffman (1891, p. 4), afirma 

que o termo estigma é usado ao “referirem a sinais corporais com os quais se procurava 

evidenciar alguma coisa de extraordinário ou mau sobre o status moral de quem os 

apresentava”, ou seja, um processo de diferenciação, classificação e codificação social. Tal 

questão foi feita pelos Gregos, detentores dos conhecimentos a partir dos processos “visuais” 

onde esses “sinais eram feitos com cortes ou fogo no corpo e avisaram que o portador era um 

escravo, um criminoso ou traidor, uma pessoa marcada, ritualmente poluída” (GOFFMAN, 

1891, p. 4). Depois os cristãos também se utilizaram do estigma metaforicamente dos sinais 

“religiosos” corporais para codificar os processos de diferenciação. 

Goffman (1981) coloca três principais tipos de estigma: 

 
 

Em primeiro lugar, há as abominações do corpo – as várias deformidades 

físicas. Em segundo, as culpas de caráter individual, percebidas como 

vontade fraca, paixões tirânicas ou não naturais, crenças falsas e rígidas, 

desonestidade, sendo essas inferidas a partir de relatos conhecidos de, por 

exemplo, distúrbio mental, prisão, vício, alcoolismo, homossexualismo, 

desemprego, tentativas de suicídio e comportamento político radical. 

Finalmente, há os estigmas tribais de raça, nação e religião, que podem ser 

transmitidos através de linhagem e contaminar por igual todos os membros 

de uma família. (GOFFMAN, 1981, p. 07). 

 

Pensando sociologicamente, o autor enfatiza que o estigma dentro das suas 

diferenciações ou tipos é perceptível que seu processo seja excludente, de modo que os 

estigmatizados socialmente, não pertenciam dentro das relações sociais dos considerados 

normais, de maneira que a “a distinção reside entre o cumprir uma norma e o simplesmente 

apoiá-la.” (GOFFMAN, 1891, p. 9). 

As mães entrevistadas participaram dos projetos da Casa de Cultura de forma direta ou 

indireta, através dos seus relatos puderam nos direcionar para entender como é a percepção do 

olhar da comunidade sobre a Casa de Cultura. Vejamos: 



76 
 

 

 

 
 

“Sou Janaina Da Silva, estou na Casa há seis meses, concluí o ensino médio, 

tenho duas crianças que participam dos projetos, sou candomblecista e 

minha cor é parda [..]. Algumas coisas que escuto da Casa de Cultura me 

deixam chateada, pois sei o trabalho que é feito aqui, mas são palavras que 

vêm cheias de preconceito, tudo porque é uma casa de terreiro”. (Janaina, 

transcrição de conversa, junho de 2019, grifo nosso). 

 

Outra mãe relata que algumas pessoas questionam porque seus filhos participam das 

atividades da Casa de Cultura: 

 
“Me chamo Vera Lúcia, estou aqui a mais de dez anos, estudei pouco, tenho 

só a primeira série do ensino fundamental, tenho quatro crianças que 

participam dos projetos da Casa de Cultura, Gabi de doze anos, Mica de 

onze anos, Severino de oito anos e Isabella de dez anos, sou preta. O que as 

pessoas falam sobre a Casa, coisas boas, mas também coisas negativas. As 

pessoas as vezes me param na rua e me perguntam como tenho coragem de 

colocar meus filhos aqui, fala que é casa dos macumbeiros, que sou louca 

porque estou juntos deles, mas agradeço muitos por ter um lugar para meus 

filhos irem, pois é melhor que está na rua, às vezes tendo acesso a drogas e 

outras coisas que não prestam. [..] Foi aqui que minhas filhas aprenderam 

que não se pode ter preconceito, tenho uma filha que a pele é mais clara e ela 

tinha preconceito com a irmã preta, e foi aqui que ela   entendeu que não 

podia ter preconceito racial e melhorou as ações em casa”. (Lúcia, 

transcrição de conversa, junho 2019, grifo nosso). 

 
E por fim, mas uma mãe traz o seu relato; 

 
 

“Sou Edna Ferreira, nasci em Natal/RN, tenho dois anos de Casa, tenho uma 

filha, Alessandra, de dez anos que participa aqui das atividades da Casa, sou 

católica, em relação a minha cor me considero branca. Muitas falas são 

bem preconceituosas, porque aqui é um terreiro, as pessoas têm muito 

preconceito, mas, para mim, o que importa é o quanto eles nos ajudam. Faço 

cursos aqui, recebo alimentos, minha filha aprende muito, sempre chega em 

casa contando que ensinaram alguma coisa nova.” (Lúcia, transcrição de 

conversa, junho 2019, grifo nosso). 

 

Os relatos das mães nos despertam a sensibilidade de entender que as religiões de 

matriz africana ainda sofrem com preconceito. A intolerância religiosa é uma questão social 

que tem como facilitador a discriminação, preconceito ou exclusão. Essas categorias 

aparecem nas falas das mães, caracterizando um tipo de estigma. Observamos que segundo as 

mães, quando se referem à Casa de Cultura, não evidenciam a ONG enquanto instituição de 

ensino, apenas. As mães procuram justificar/sintetizar o fato de ser uma instituição não 

governamental e um terreiro, nesta questão a impressão que temos é que o terreiro é a 

primeira referência. Portanto, é como se apenas os candomblecistas executassem os projetos e 



77 
 

 

 

 

as ações da Casa de Cultura, e quem está de fora, não consegue perceber que naquele espaço 

existem indivíduos que não são do Candomblé. Essa característica mostra para as mães dos 

assistidos, que não há uma separação lógica entre ONG e terreiro para quem está vendo de 

fora. Dessa forma, suponhamos que essa visão dos “de fora” seja um reflexo da identidade da 

tríade, no ponto que residência, terreiro e ONG estão em um mesmo espaço. 

Inferimos que a discussão acima nos permite compreender algumas questões que 

ocorrem com frequência na sociedade, algo evidente e motivo de preconceito, perseguição, 

discriminação, estigma, além da exclusão social e moral. Para Maria Bento (1992): 

 
[...] exclusão moral causa a desvalorização do outro como pessoa e, no 

limite, como ser humano. Os excluídos moralmente são considerados sem 

valor, indignos e, portanto, passíveis de serem prejudicados ou explorados. 

A exclusão moral pode assumir formas severas, como o genocídio; ou mais 

brandas, como a discriminação. Em certa medida, qualquer um de nós tem 

limites morais, podendo excluir moralmente os demais em alguma esfera de 

nossas vidas. (BENTO, 1992, p. 29). 

 
As ideias de Maria Bento (1992) dialogam com as ideias de Elias (2001, p. 11-15), 

quando menciona que os indivíduos regulam sua conduta em relação aos outros e também 

sobre a autoimagem, pelo modo como se veem e se percebem em contato com o outro. 

Outro tipo de estigma percebido é o de “dentro para fora”, ao participar de algumas 

reuniões percebemos tensões e conflitos referente às lideranças dos terreiros, passando pelo 

campo da representatividade e das relações de poder. Mãe Tuca falou algumas vezes que o 

povo de santo tem um grande problema de visitar outras casas, de se juntar e de manter 

vínculos, criando rivalidade entre os terreiros. Mãe Tuca se coloca dentro dessa limitação, e 

reconhece que é um obstáculo que precisa ser enfrentado e vencido por ela. 

Outra dificuldade citada por Mãe Tuca é como as Casas de Santo executam os seus 

rituais, segundo ela, cada um faz da forma que lhes convém, o que ela discorda. Aqui se 

apresenta outro ponto de tensão dentro das relações de poder, tendo em vista, que se não 

existe um padrão no ritual, pode agradar ou desagradar os que os assistem. 

No desenvolvimento classificatório, Pai Renato fala algumas diferenciações dentro 

dos grupos considerados de comunidade tradicional, dizendo; 

 
As comunidades tradicionais de matriz africana têm a visão de mundo da 

diáspora do povo africano, nós temos um tronco linguístico. Se não tem 

tronco linguístico não é de matriz africana, é comunidade de terreiro. E aqui 

na Paraíba você vai encontrar um monte de comunidade de terreiro, são 



78 
 

 

 

 
 

pessoas que trabalham a religião chamada de afro-indígena que é a jurema e 

umbanda é coisa do Brasil, nem tem uma ligação civilizatória de construção 

do mundo, a umbanda não tem, a umbanda foi um segmento religioso criado 

dentro do Brasil para satisfazer certa necessidade cultural do povo branco 

existente, para poder enganar o senhorzinho lá, pegava a imagem e 

transforma ela em Santo Antônio, São Pedro, São João [...]. Vindo da Igreja 

Católica, mas não podia cultuar dessa forma, então, a umbanda é coisa do 

Brasil quando se pensa, repito, nessa origem da onde você veio. Da onde eu 

vim? Nós vimos que Ekiti Efon, país da África, norte da Nigéria, acabou. 

Logo, tem tronco linguístico. Eu sou povo Iorubá, é isso que indica. (Pai 

Renato, transcrição de conversa, maio de 2019). 

 
Esse processo é uma construção identitária do grupo, mas também classificatório, 

validando características que os diferenciam, como vemos o relato acima, o que vai definir o 

grupo como religião de matriz africana são as heranças históricas das suas origens, passando 

por uma simbologia da ancestralidade. Quando esse processo é feito criamos signos de 

diferenciação, numa linguagem que passa por relações de poder, identidade, sistemas 

classificatórios sociais e de pertencimento. Tais categorias estão presentes nas falas de Mãe 

Tuca, como “meu povo”, “minha história”. 

Nesse contexto e num processo de hierarquização, qual grupo detém mais poder ou 

representatividade? A disputa está em torno das características que os distinguem dos demais 

e em certa posição social, numa relação de poder de um grupo sobre outro (ELIAS & 

SCOTSON, 2000). Zamboni (2015, p. 15) afirma que “as diferenças e desigualdades entre os 

homens não são naturais. Elas são construídas socialmente e precisam ser contextualizadas em 

termos de tempo e espaço”. Tais experiências não aparecem de forma isolada, estão atreladas 

e articuladas no convívio social, no discurso, na cultura, na política e principalmente nas 

relações de poder. 

Quando pensamos em estigma e nas tensões existentes entre um grupo sobre o outro, 

temos similarmente as contribuições do Elias e Scotson (2000) e do Goffman (1891), suas 

ideias nos proporcionam a refletir sobre as configurações de poder de um grupo sobre o outro. 

Elias e Scotson (2000) apontam que numa pequena cidade da Inglaterra, as tensões existentes 

entre os habitantes são basicamente geradas pelo fato de um grupo ter o sentimento de 

pertencimento ao local há mais tempo que os outros, ou seja, os de fora. Sendo criada uma 

rede de pessoas que praticam e reforça a estigmatização, discriminação sobre os forasteiros 

(Outsiders), no qual o grupo estabelecido atribui aos outros, características inferiores, neste 

caso, os que moram na zona considerada “suja”, “perigosa”, uma “ameaça” aos moradores 

antigos, levando-os a sofrer alguma forma de exclusão, estigma, perseguição, discriminação e 



79 
 

 

 

 

ao controle social. 

O estigma pode gerar ações de violência, exclusão e agressão, tais questões foram 

problematizadas por Elias e Scotson (2000) onde os outsiders e estabelecidos tinham vários 

conflitos, sendo uma estratégia de reação e enfrentamento às diversas formas de preconceito e 

discriminação dos quais os outsiders eram vítimas, ou seja, o grupo dos estabelecidos 

estigmatizava os outsiders e os consideravam pessoas de menor valor (ELIAS e SCOTSON, 

1994, p. 19). Segundo Elias & Scotson (2000): 

 
[...] Sob forma particularmente pura, uma fonte de diferenciais   de poder 

entre grupos inter-relacionados que também desempenha um papel em 

muitos outros contextos sociais, mas que, nestes, muitas vezes se dissimula, 

aos olhos do observador, por outras características marcantes dos grupos em 

questão, tais como a cor ou a classe social. Mediante um exame mais detido, 

é frequente poder-se descobrir que, também nesses outros casos, tal como 

em Winston Parva, um grupo tem um índice de coesão mais alto do que o 

outro e essa integração diferencial contribui substancialmente para seu 

excedente de poder; sua maior coesão permite que esse grupo reserve para 

seus membros as posições sociais com potencial de poder mais elevado e de 

outro tipo, o que vem reforçar sua coesão, e excluir dessas posições os 

membros dos outros grupos – o que constitui, essencialmente, o que se 

pretende dizer ao falar de figuração estabelecidos-outsiders (ELIAS; 

SCOTSON, 2000, p. 22). 

 

Grupos que estigmatizam outros são algo comum na sociedade contemporânea e o 

Brasil não foge às regras. Essas práticas de estigmas são acentuadas em ambientes diversos,  

nas grandes e pequenas cidades, nas ruas, escolas, zona rural e urbana, ambiente de trabalho, 

estando presente também nas religiões de matriz africana. 

O que os autores nos levam a refletir frente às relações culturais, sobretudo, com 

características africanas, é que as identidades culturais são impostas, materializadas na 

linguagem pelas relações de poder, ou seja, existe um processo de hierarquização de disputa 

entre grupos sociais. Essas conjunturas teóricas de reprodução/dominação de povos sobre 

outros, reforça a construção das identidades culturais e o processo de marcar a presença de 

poder (quem domina/ quem é dominado). Assim, caracterizando alguns fatores: Primeiro, a 

identidade classificatória, o processo de classificação incluir e excluir, refletindo na ideia de 

quem domina e qual grupo obtém os privilégios sociais, ou seja, a concessão de distinguir 

valores de diversos grupos, afirmando o processo de classificação. Segundo, a identidade 

como norma obtém a atribuição de neutralizá-la, “normalizar significa eleger” (SILVA, 2000, 



80 
 

 

 

 

p. 83), ou seja, atribuir quais as identidades elaboradas serão positivas, logo as demais serão 

negativas. 

Por tanto, se faz necessário perceber que “o estigma” em nossa sociedade brasileira, 

entre outras mazelas, produz desigualdades, advinda de uma cultura dominadora, opressora, a 

partir de uma construção social de atribuir a um determinado grupo o poder de dominar, 

excluir e julgar os demais, essa construção social resulta na naturalização do processo de 

dominação. E os grupos considerados minoritários não estão fora deste contexto, eles sofrem 

por um lado com estigmas sociais, que reproduzem ações discriminatórias e por outro acabam 

reproduzindo essas configurações classificatórias culturais de distinção, hierarquização e 

naturalização. 

 
A ONG: Uma Organização Financiadora da Casa 

 

Os projetos desenvolvidos pela Casa de Cultura procuram unir aspectos da cultura 

afro-brasileira e também aspectos educacionais. Os dirigentes dão significativa importância a 

propagação e efetiva realização dos projetos, para tanto eles procuram parcerias e apoio da 

comunidade. A Casa de Cultura apenas consegue realizar os projetos que desenvolve 

mediante a participação em editais, tanto a nível estadual como a nível nacional. Mãe Tuca 

deixou claro a importância de saber captar os recursos, de saber/entender os editais e se 

organizar para ter chance de conseguir os recursos: 

 
“A grande dificuldade que as Organizações têm é essa, você sabe o que você 

vai fazer, como você vai fazer, mas você não sabe botar aquilo no papel.[...] 

poucos sabem o que é a metodologia de um projeto, a justificativa... pra 

você ser sociedade civil, tem que se organizar.” (Mãe Tuca, transcrição de 

conversa, maio de 2019, grifo nosso) 

 

A dirigente chama a atenção para a necessidade de ter conhecimento metodológico e 

cultural sobre o que se propõe a fazer, além de uma organização interna necessária para a 

construção de boas propostas de projeto. Segundo ela, Pai Renato tem um talento nato para 

construir ideais de projeto e um bom desempenho nos editais dos quais a Casa de Cultura 

participa. De acordo com Mãe Tuca; 

 
“Renato é captador de recursos, ele é um rato de edital. Eu digo que ele 

recebe o Chico Xavier, eu digo ao Renato isso aqui não vai passar não [..]. 

Em média a gente manda 15 editais por ano. Para você conseguir captar 



81 
 

 

 

 
 

recurso você tem que sair atirando, então você manda 15 pra ganhar 2/3. O 

Brasil tem um problema muito sério, direitos humanos, existem instituições 

que nós só conseguimos entrar porque nós somos ousados. De que forma? 

Quando abre editais que não estão nas comunidades de matriz africana, nós 

questionamos, porque não tem povos de matriz africana? A justificativa que 

escutamos às vezes é que está subentendido, não tá subentendido não, tem 

que está escrito”. (Mãe Tuca, transcrição de conversa, maio de 2019). 

 

Ao conversarmos sobre os projetos e, consequentemente, sobre as formas de 

financiamento, entendemos que existe uma alta demanda financeira requerida para a 

manutenção da Casa de Cultura. Além da religiosidade e do viés educacional, é perceptível 

que os dirigentes também moldam as ações da Casa Cultura para se adequar ao tipo de edital 

ao qual vão concorrer. 

Segundo Calegare e Junior (2009) é uma das características das instituições que estão 

no terceiro setor a movimentação do capital financeiro, requer certas estratégias de captação e 

até criatividade para se adaptar às exigências dos editais. Os dirigentes da Casa de Cultura já 

entenderam a necessidade de correr atrás de editais para aplicação dos projetos, pois, segundo 

Mãe Tuca, a estratégia de criar meios para obtenção desses recursos por via editais, é uma 

forma de se distanciar de políticos locais, os quais procuram a Casa de Cultura para oferecer 

“ajuda”, posto que essa “ajuda” vem movida pela pretensão de barganhar os votos da 

comunidade. 

A “ajuda” em troca de apoio político não é algo tolerado pelos dirigentes da Casa de 

Cultura. Inclusive, Mãe Tuca promove ações visando frear com essa prática que, segundo ela, 

não contribui com o crescimento da comunidade. Assim, ela promove reuniões para debater 

formas de corrupção com a comunidade, na tentativa de conscientizar a população da 

importância do voto e não o vender. Mãe Tuca denuncia os problemas dentro do próprio 

sistema de editais e seleções de projetos, segundo ela, existem formas de corrupção nas 

seleções e deliberações dos recursos financeiros por meio desses editais, por exemplo, a Casa 

de Cultura participou de um projeto chamado segundo tempo, do governo federal e a mesma 

diz que: 

 
“Nesta época as ONGs eram muito mal vistas, por conta desse programa, 

onde o pessoal levava muito dinheiro, então foi criado o SICONV- sistema 

de convênios, na tentativa de diminuir a corrupção, pois esse sistema 

conseguiu ter acesso aos pagamentos ou aplicação do dinheiro nos projetos.” 

(Mãe Tuca, transcrição de conversa, maio de 2020). 



82 
 

 

 

 

Pai Renato coloca esse processo como uma falha e acrescenta "o brasileiro tem o 

hábito de desviar tudo e a corrupção é um obstáculo para o crescimento e desenvolvimento do 

país”. De forma geral, as ONGs sofrem duras críticas quando se fala de “financiadores”, pois 

nesse contexto aparecem denúncias de desvio de verbas, apropriação indébita de recursos, 

corrupção e até lavagem de dinheiro. Essas questões acabam criando obstáculos, o que 

inviabiliza as demandas da aplicação dos recursos, posto que coloque essas instituições muitas 

vezes em posição de incredulidade diante da sociedade. 

Vale ressaltar que não estamos negando a existência de algumas associações ou ONGs 

que foram/são criadas para lavagem de dinheiro, desvio de verba, isenção de impostos, 

utilizadas para fins próprios e desvio de recursos públicos. Isso pode acontecer pela fissura da 

fiscalização dos poderes públicos, como diz Oliveira e Haddad (2001) “Aqui, como em 

muitos países, o controle estatal tem-se mostrado falho até sobre o próprio aparelho e uso dos 

recursos públicos tanto assim que a vigilância da sociedade é imprescindível para a 

moralidade da administração” (OLIVEIRA & HADDAD, 2001, p. 75). 

No que compete aos recursos financeiros gerados pela Casa de Cultura, através dos 

editais, parcerias ou doações, não conseguimos muitos detalhes da redistribuição desses 

recursos para a manutenção da Casa de Cultura como um todo. Mas, uma fala de Mãe Tuca, 

chama atenção para pensarmos que a instituição tem crescido; e percebemos quando diz, 

“Mais dez mil pra nós hoje, ajuda? ajuda, mas pra gente manter essa casa hoje é cem mil por 

baixo.”, o que nos fornece uma estimativa do gasto anual da ONG. 

Segundo Carrion (2000, p. 246): “Ainda que os recursos utilizados originalmente 

fossem provenientes do grupo fundador, a tendência é passarem a operar cada vez mais com 

recursos de terceiros, sejam eles públicos ou privados, nacionais ou internacionais”. Isso 

acontece tendo em vista o aumento da demanda do público atendido. Tal realidade também é 

sinalizada na Casa de Cultura quando Mãe Tuca deixa transparecer que para a manutenção e 

execução dos projetos, sem a captação de recursos seria inviável manter os projetos, pois os 

dirigentes não teriam recursos próprios para execução dos mesmos. 

Na relação dos funcionários fornecidos pela Casa de Cultura, os dirigentes e o filho 

aparecem como voluntários. Segundo Carrion (2000) é uma característica dessas organizações 

explorarem a voluntariedade, o autor vai explicar a partir de estudos feitos com outras 

organizações não governamentais, públicas e privadas, que o “desenvolvimento da cultura do 

voluntariado”, podem ser usados de várias formas, desde das lideranças que é um dos casos da 

Casa de Cultura, como outras instituições que utilizam esses voluntários para fins na execução 



83 
 

 

 

 

das atividades das ONGs, no intuito de profissionalização desses candidatos e mão-de-obra 

para as organizações. 

Em algumas atividades da Casa de Cultura das quais pudemos participar, Mãe Tuca 

diz para a comunidade que não há ganhos pessoais com a ONG, segundo ela, os recursos 

destinados à Casa de Cultura são aplicados e direcionados ao público e, acrescenta, que os 

voluntários não recebem tributos ou ajuda financeira. 

Segundo Colagare, Júnior apud Salamon (2009) algumas narrativas em torno dessas 

instituições que acabam escondendo situações negativas transversas por questões ideológicas, 

afirma assim alguns mitos, vejamos; 

 
a) mito da virtude pura. É o mito de que tais organizações são voltadas 

estritamente para propósitos públicos. O autor relata o risco de poderem ser 

influenciadas para atender determinadas linhas políticas, perdendo a 

independência popular e indo contra governos e interesses coletivos. b) mito 

do voluntarismo. O trabalho delas não está sedimentado apenas sob a 

iniciativa privada voluntária (há remuneração, profissionalização e força 

econômica) e do apoio financeiro filantrópico (investimentos são também 

governamentais). c) mito da incompetência. A ineficiência delas, vinda da 

tradição voluntária, seria desbancada pela profissionalização crescente da 

gestão e área afins [...].d) mito da imaculada conceição. Elas não seriam 

novas e uma invenção americana, dado que caridade e altruísmo são 

tradições presentes em quase todas as sociedades, executados segundo 

veículos institucionais próprios. (COLAGARE; JÚNIOR Apud SALAMON, 

2009, p. 142). 

 
Os autores chamam atenção para velhos vícios dentro das instituições de forma geral, 

sobretudo as ONGs, que pode atrapalhar a transparência de suas ações no que se refere ao 

coletivo e sua representatividade diante dos grupos assistencializados, como afirma Oliveira e 

Haddad (2001): 

 
Um aspecto crucial para discussão diz respeito à legitimidade. Muito mais 

do que empresas e entidades sem fins lucrativos, em geral, as OSCs de fins 

públicos (reconhecidas ou não na condição de OSCIPs) devem satisfações à 

sociedade. Pretendem representá-la embora careçam de investidura formal. 

Têm o dever de reconhecer nela seu stakeholder principal. Não pertencem a 

um grupo de sócios, controladores ou acionistas, como tampouco ao seu 

próprio quadro funcional e sim ao mesmo público externo cujos interesses, 

direitos ou necessidades são o alvo de suas ações. (OLIVEIRA & 

HADDAD, 2001, p.74) 

 

Percebemos que os autores acima incentiva uma reflexão sobre o papel das 

Organizações da Sociedade Civil e Interesse Público (OSCIPs) e das ONGs, suas 



84 
 

 

 

 

responsabilidades e a transparência de seus recursos, pois não se trata de uma empresa 

privada, mas de uma organização pública sem fins lucrativos, que delibera assim um desafio 

na busca de legitimidade e reconhecimento da sociedade. Contudo, essa luta não denuncia 

apenas a dificuldade em barganhar recursos, mas, denuncia também as lacunas legais sobre o 

que é e onde se encaixa as comunidades de matriz africana no Brasil, não somente no campo 

da política, mas também no campo da cultura, social e do econômico. 

Além do enfrentamento na busca de sustentabilidade, segundo Pai Renato, as 

comunidades tradicionais recebem um tratamento supressivo em alguns editais. Para o 

dirigente, que acompanha politicamente o debate sobre comunidades tradicionais, nem 

“mesmo nas glórias do governo Lula, e o primeiro governo Dilma, sempre deu um olhar 

diferente para os povos das comunidades tradicionais”, essa categorização não mudou mesmo 

em contextos políticos mais favoráveis, fato que contribui para a existência de editais 

excludentes. Ele diz que existe uma confusão legal na própria definição do que seria os povos 

de comunidades tradicionais e onde as comunidades de matriz africana se encaixam. 

 
“Nós nascemos de uma premissa internacional chamada de 169 da OIT30, 

onde a OIT o Brasil é signatário desse documento, onde foi criado dois tipos 

de povos no mundo: os tribais e os originários. Os originários são os povos 

indígenas, nós somos os tribais. Logo depois, isso em 1998 o Brasil, o Brasil 

só veio a acatar essa resolução da OIT 169, a partir de 2007, quando fez o 

decreto Lei 6.040, que reconheceu que os povos e comunidades tradicionais 

do Brasil são povos culturalmente diferenciados, com características 

próprias, dentro daqueles valores civilizatórios a partir de uma diáspora que 

aconteceu no Brasil. E a partir dessa diáspora que foi construído todo esse 

processo, que hoje nós temos: coco de roda, samba, maracatu.[..] O decreto 

6.040 na realidade ele oficializou o reconhecimento desses povos 

tradicionais, por força dos encaminhamentos do MDS (Ministério do 

Desenvolvimento Social e Combate à Fome), antigo MDS,[...]. Começou a 

trabalhar com essas populações, os primeiros foram os originários, os 

indígenas, os povos quilombolas, depois vieram as comunidades negras e aí 

se deparou numa grande confusão, quem é a comunidade tradicional de 

matriz africana e quem é comunidades de terreiro, e aí? É tudo igual? Como 

é que faz pra trabalhar? Nesse tabuleiro quem é quem?. (Pai Renato, 

transcrição de conversa, julho de 2019). 

 

Pai Renato em seu diálogo sobre as diferenças, sobretudo, as comunidades de matriz 

africana, diz que é necessário reconhecer que os povos tradicionais são diferentes nos 

 

30 Organização Internacional do Trabalho – OIT sobre Povos Indígenas e Tribais. 



85 
 

 

 

 

aspectos de vivência com a cultura, com sua comunidade, seus costumes mas, é importante 

estar atento para que esta diferença não seja intermédio para descriminação, preconceito e 

marginalização, por isso se faz necessário a equidade como um conceito de equalizar as 

diferenças e a igualdade. 

A equidade entre a sociedade como um todo e as comunidades afro-brasileiras precisa 

ser alcançada e, uma forma para consegui-la é o enfrentamento, resistência de práticas 

discriminatórias e organização política, por isso a importância das ONGs, pois é um espaço de 

organização da sociedade civil. 

É importante saber que os editais trazem os parceiros que são de suma importância 

para a execução dos projetos, destacamos aqui os referidos a Casa de Cultura, como: O 

CONANDA, CMDCA/JP, FUNJOPE, SESC Brasil, e Prefeitura de João Pessoa. O Conselho 

Nacional dos Direitos da Criança e dos Adolescentes (CONANDA) é um Conselho 

deliberativo, regulamentado pelo: 

 
Artigo 88 da Lei nº 8.069, de 13 de julho de 1990 - Estatuto da Criança e do 

Adolescente (ECA), criado pela Lei nº 8.242, de 12 de outubro de 1991, e 

regulamentado pelo Decreto nº 5.089, de 20 de maio de 2004, e em 

conformidade com a Resolução nº 105 de 2005, O CONANDA integra a 

estrutura básica da Secretaria de Direitos Humanos da Presidência da 

República (SDH/PR) (BRASIL, 1991)31. 

 
Segundo a Lei nº 8.242 tem como função “acompanhar as ações de promoção, 

proteção e defesa dos direitos da criança e do adolescente, dando suporte aos conselhos 

estaduais e municipais”. Dentro do que está caracterizado na Lei, é de responsabilidade do 

CONANDA, combater o trabalho infantil, violência sexual de crianças e adolescentes, a 

promoção e a defesa de crianças e adolescentes, quilombolas, indígenas e defender o direito 

de crianças e adolescentes com deficiência e outras temáticas que violam os direitos dessa 

categoria. 

A Casa de Cultura segue as cartilhas e diretrizes construídas pelo CONANDA, pois 

um dos públicos assistidos são as crianças e adolescentes. Dessa forma, os diretores da Casa 

de Cultura, militantes ativos na defesa e promoção dos direitos da criança e dos adolescentes, 

Mãe Tuca e Pai Renato ocupam uma cadeira representativa no CONANDA com o intuito de 

 

31 Disponível em: < http://www.crianca.mppr.mp.br/pagina-1564.html>. Acesso em 01 de maio. 2020. Ver 

também: <https://www.ipea.gov.br/participacao/conselhos/conselho-nacional-de-combate-a-discriminacao- 
lgbt/144-conselho-nacional-dos-direitos-da-crianca-e-do-adolescente/280-conselho-nacional-dos-direitos-da- 

crianca-e-do-adolescente>. Acesso em 10 de jun. 2020. 

http://www.crianca.mppr.mp.br/pagina-1564.html
https://www.ipea.gov.br/participacao/conselhos/conselho-nacional-de-combate-a-discriminacao-lgbt/144-conselho-nacional-dos-direitos-da-crianca-e-do-adolescente/280-conselho-nacional-dos-direitos-da-crianca-e-do-adolescente
https://www.ipea.gov.br/participacao/conselhos/conselho-nacional-de-combate-a-discriminacao-lgbt/144-conselho-nacional-dos-direitos-da-crianca-e-do-adolescente/280-conselho-nacional-dos-direitos-da-crianca-e-do-adolescente
https://www.ipea.gov.br/participacao/conselhos/conselho-nacional-de-combate-a-discriminacao-lgbt/144-conselho-nacional-dos-direitos-da-crianca-e-do-adolescente/280-conselho-nacional-dos-direitos-da-crianca-e-do-adolescente


86 
 

 

 

 

colaborar na criação e regulamentação de políticas públicas voltadas às crianças e 

adolescentes de todo país. 

Outro parceiro importante é o Conselho Municipal dos Direitos das Crianças e dos 

Adolescentes (CMDCA-JP), constituído nos termos do artigo 230, da Lei Orgânica do 

município. São atribuições do Conselho Municipal Dos Direitos das Crianças e dos 

Adolescentes: 

 
I - estabelecer as prioridades setoriais, programáticas e locacionais indicando 

ao poder público municipal os setores, programas, locais e instituições que 

devem receber os recursos municipais bem como aqueles originários de 

transferências e convênios. II - o Conselho Municipal pronunciar-se-á em 

relação à preparação profissional na forma que a lei estabelecer de todos os 

que exercem funções nos Centros de Acolhimento e Formação das Crianças 

e Adolescentes mediante cursos de treinamento e especialização, devendo 

estabelecer os requisitos para o ingresso, permanência e promoção na 

carreira ou função, assim como para a indicação dos dirigentes das 

instituições públicas municipais de atendimento integral à Criança e ao 

Adolescente (BRASIL, 1990). 

 

O CMDCA-JP citado acima é um regulador na implantação de recursos para as 

organizações que trabalham com projetos que priorizam a promoção do direito e defesa das 

crianças e dos adolescentes. É um dos principais parceiros na efetivação do Projeto Obâ Dodê 

na Casa de Cultura Ilè Asé D‟Osoguiã. O projeto viabiliza a partir de suas ações e atividades a 

formação identitária, sobretudo, alinhados ao movimento negro através da musicalidade, 

dança e instrumentos. 

Ainda como parceiros, eles têm apoio da Fundação Cultural de João Pessoa - 

FUNJOPE, que foi criada pela Lei Municipal no. 7.852 de 24 de agosto de 1995, segundo art. 

1º a “entidade de direito público, com autonomia administrativa, financeira, técnica e 

funcional, dotada de patrimônio e orçamento próprios”. Art. 4º na Lei Municipal tem como 

finalidades e objetivos, os seguintes segmentos: 

 
I - A indução das atividades culturais, com ênfase na cultura popular; 

II - A preservação do universo cultural e a Memória Nacional, nos limites da 

Cidade de João Pessoa. III - o desenvolvimento de atividades que venham a 

despertar na comunidade pessoense o gosto e o amor por sua própria cultura, 

mediante eventos culturais e programas de participação comunitária. IV - o 

incentivo à produção artística e literária, de modo a desenvolver o gosto e a 

preservação da cultura em suas diversas formas e manifestações, respeitada a 

liberdade de criação; V - a execução de programas de recuperação e 

preservação de documentos, sítios e monumentos históricos da Cidade de 

João Pessoa; VI - a realização de programas e projetos de criação, 



87 
 

 

 

 

recuperação e manutenção das casas de espetáculos da cidade de João 

Pessoa; VII - a promoção e a difusão da cultura, bem como todo o esforço 

criador, na cidade de João Pessoa; VIII - o recolhimento, a análise, a 

catalogação e divulgação de documentos escritos relevantes à memória da 

cidade de João Pessoa, em quaisquer   campos   da   atividade   humana; 

IX - A promoção de exposições, cursos, conclaves e outros atos de mesma 

natureza, visando a integração da comunidade no trabalho contínuo de 

preservação da cultura da cidade de João Pessoa; X - outros objetivos, 

indicados no regulamento da Fundação (FUNJOPE, 1995, p. 1-2)32. 

 
Com estes objetivos supracitados, a FUNJOPE tornou-se parceira da Casa de Cultura, 

financiando o projeto Ponto de Cultura, que tem como objetivo a promoção da cultura afro- 

brasileira, inclusão digital, reforço escolar, dentre outras atividades que são elaboradas para as 

famílias atendidas pelo projeto. A Prefeitura Municipal de João Pessoa e o SESC Brasil 

colaboram, a partir de seus projetos, na distribuição de alimentos fornecidos para a Casa de 

Cultura. 

A prefeitura de João Pessoa corrobora através do projeto Banco de Alimentos, que tem 

como objetivo geral a coleta e redistribuição de alimentos em boas condições, mas que não 

sirva para comercialização. Esses alimentos chegam ao projeto através de doadores, como: 

supermercados, mercados públicos, padarias entre outros. Os alimentos são selecionados para 

serem distribuídos às ONGs e os mesmos são entregues às famílias em situação de 

vulnerabilidade cadastradas. 

Tendo uma formulação parecida, o projeto Mesa Sesc Brasil, também é parceiro da 

Casa de Cultura, esse projeto tem como objetivo contribuir para a promoção da cidadania e a 

melhoria da qualidade de vida de pessoas que estão à margem da pobreza. Tem como ação 

coletar alimentos que não serviriam para a comercialização, porém, boas para o consumo, de 

forma a evitar desperdício. 

Dentro dessa configuração, voltamos à reflexão inicial: A Casa de Cultura é construída 

a partir de uma tríade que interage no conjunto de seu espaço institucional, lar e religioso. 

Identificamos a tríade como uma construção identitária já discutida acima, mas também 

percebemos que as lideranças fomentam uma organização política e econômica. A ONG, 

através das parcerias, aplica seus recursos na efetivação dos projetos, que beneficia a tríade 

(residência, terreiro e ONG). Tomamos, por exemplo, o projeto de mapeamento dos terreiros, 

executado pela Casa de Cultura e que favoreceu os candomblecistas locais, com o objetivo de 

 
32 Disponível em: < https://leismunicipais.com.br/a/pb/j/joao-pessoa/lei-ordinaria/1995/785/7852/lei-ordinaria-n- 

7852-1995-institui-a-fundacao-cultural-de-joao-pessoa-funjope>. Acesso em 15 de jun. 2020. 

https://leismunicipais.com.br/a/pb/j/joao-pessoa/lei-ordinaria/1995/785/7852/lei-ordinaria-n-7852-1995-institui-a-fundacao-cultural-de-joao-pessoa-funjope
https://leismunicipais.com.br/a/pb/j/joao-pessoa/lei-ordinaria/1995/785/7852/lei-ordinaria-n-7852-1995-institui-a-fundacao-cultural-de-joao-pessoa-funjope


88 
 

 

 

 

uma articulação política do grupo, para melhor fomentar a luta pelos direitos da categoria, 

segundo os responsáveis. 

Seguindo essa logicidade, no que se refere a qualquer condução de reformas na 

estrutura do local, como exemplo; ampliação do espaço, obras ou reparações, onde já 

aconteceu em anos anteriores, com o intuito de melhor condicionar a aplicação dos projetos 

da ONG ou das atividades do terreiro. A tríade mais uma vez será favorecida e levada em 

consideração na hora de fazer qualquer modificação. Logo, a Casa de Cultura, além da 

construção do processo identitário que passa por questões de representatividade de 

determinados grupos, também se revela como uma organização estrutural econômica que 

através da ONG consegue manter financeiramente o espaço, como o terreiro e a residência, 

seja de forma direta ou indireta. 

Tais fatores não anulam a importância das Organizações Não Governamentais no país, 

principalmente para parte da população que se encontra em situação de risco, aquelas que 

estão privadas do acesso a bens culturais e sofrem com fatores socioeconômicos 

desfavoráveis. Assim, Barros (2011) fala dessas organizações, para além das questões dos 

cultos religiosos ou de outras influências, levando em consideração que as associações ou 

ONGs formalizam ações que corroboram para melhorias sociais das comunidades em situação 

de vulnerabilidade e também um espaço para confrontar sistemas de descriminação, seja 

religiosa, cor, gênero ou classe social. 



89 
 

 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 
 

Conforme os elementos apresentados até aqui, construímos uma linha de reflexão 

sobre os processos de classificação, categorização, representatividade e pertencimento ao 

pensar sobre as concepções identitárias que permearam esse trabalho. 

Tivemos aqui várias formas de pensar o campo teórico das construções identitárias. 

No confronto teórico, consideramos para tanto as teorias nacionalistas, tradicionalistas, outras 

essencialistas, no campo da raça ou da etnia a identidade foi pensada por questões fenotípicas 

ou genéticas e nós, enquanto pesquisadores consideramos fundamental esse percurso e vias 

teóricas e campos de conhecimentos, pois o conhecimento é fruto da junção e reflexão de 

múltiplos saberes. 

Na contemporaneidade, o campo teórico sociológico começou a analisar as 

identidades nas inter-relações sociais, validando as subjetividades e as mudanças sociais. Tal 

relação nos fez refletir sobre questionamentos que provavelmente não se esgotaram neste 

trabalho, pois adentra as subjetividades de todas essas construções identitárias dos indivíduos 

sociais. 

Logo, algumas indagações foram pertinentes para que pudéssemos entender/pensar 

sobre identidade e suas variadas configurações; de que preto estamos falando? Quem define a 

identidade “eu” ou o “outro”? Quem vai dizer o que é cultura? Quem faz cultura, os 

tradicionalistas ou os pós-modernistas? E qual identidade negra será válida, a “minha ou a 

sua”? De fato, pudemos compreender que nosso objetivo não se sustentaria em enquadrar no 

que podemos chamar “de todas as frentes”, ou o que as define como tal, uma vez que estamos 

falando de identidades, essa é a questão chave. Então estamos falando de pluralidades, 

identidade(s) e culturas. 

Nós entendemos que a identidade não será definida ou construída por uma única 

relação, seja psicológica, cultural, social, econômica, mas por todas elas. Cada identidade que 

é construída, seja em grupo ou individual, está presente vários fatores que a determinará, 

sendo que não existe uma fórmula mágica para definir conceitualmente os processos 

identitários, quando pensamos em indivíduos sociais, sobretudo, quando estamos falando dos 

afro-brasileiros, muitas marcas (fenótipos, por exemplo) definirá essas identidades. Foi isso 

que encontramos no campo. Sujeitos marcados pela história, religião, fatos sociais, culturais, 

traços fenótipos, dentre outros diversos fatores que encabeçaram um conjunto de 

características para pensar a construção das identidades desses grupos. 



90 
 

 

 

 

A Casa de Cultura Ilé Asé D‟ Osoguiã foi escolhida como nosso campo de pesquisa, 

tendo em vista que tem uma construção identitária bem particular, definimos neste trabalho 

como uma Tríade: Residência, ONG e Terreiro, essa intrigante configuração nos ofereceu um 

espaço que pudéssemos pensar uma nova construção de identidade. A tríade é a 

interseccionalidade entre ONG, residência e terreiro, gerando um fluxo contínuo dos 

indivíduos neste espaço, gerando símbolos de pertencimento e representatividade de 

identidades que serão criadas e recriadas nesse processo de identificação, tais como: Sou da 

ONG ou do terreiro? Sou do terreiro ou da ONG? O terreiro e a ONG é também uma 

residência? Esse jogo de identidade é vivenciado pelo grupo no cotidiano. Não estamos 

falando de identidades estáticas, mas falamos sobre o que está sendo construído, da identidade 

em movimento no tempo e no espaço. 

Outra característica percebida nesse jogo da identidade é que os agentes sociais se 

movimentam, construindo uma identidade transitória entre o local e global. O Local é como a 

ONG consegue chegar à comunidade através de trabalhos sociais, educacionais e culturais, 

onde os efeitos são muitos, como no campo da aceitação e também da negação. 

No campo da aceitação algumas falas nos fazem entender a importância das atividades 

para a comunidade. As mães participam de palestras, cursos profissionalizantes, oficinas 

sobre diversas temáticas no âmbito cultural, social e econômico. Na questão da assistência 

social, as famílias cadastradas têm um auxílio com alimentos. Por outro lado, o campo da 

negação se faz presente na relação dos indivíduos que não participam das ações da ONG/Casa 

de Cultura por ser um terreiro de Candomblé, a desvalorização do espaço gira em torno do 

estigma, que gera o preconceito, e algumas frases pejorativas reproduzem tais questões, como; 

macumbeiros, diabólicos, demoníacos e entre outros. 

Já o global é como a Casa de Cultura constrói sua identidade fora da comunidade, 

percebemos que está na esfera de representatividade das bandeiras levantadas, confrontando 

as configurações discriminatórias como: a intolerância religiosa, racismo, violência contra 

mulher e em contrapartida o incentivo de discussões em torno da valorização da cultura afro- 

brasileira, o “resgate” da ancestralidade nos rituais simbólicos, adentrando no campo político 

de militância em uma esfera mais geral. 

Outro aspecto interessante são as relações de poder dos grupos de matriz africana, 

alguns relatos deixam a entender que existem tensões que trazem conflitos de 

representatividade, legitimando uma configuração de rivalidade entre os grupos, 

principalmente as lideranças. Tais tensões geram um tipo de estigma na tentativa de 



91 
 

 

 

 

diferenciar o outro, gerando classificações de grupos superiores e inferiores, além da 

manutenção do processo de hierarquização entre os terreiros de candomblé. 

Por fim, compreendemos uma dicotomia entre prática e teoria, como observamos o 

campo de pesquisa, a Casa de Cultura e as novas formas teóricas de pensar a identidade, 

vimos que a construção da identidade é caracterizada pela tríade e seu fluxo identitário, 

presente em todo percurso oratório dos dirigentes, colaboradores, com o intuito do “resgate” 

cultural ligados aos rituais simbólicos dos orixás cultuados, na busca da ancestralidade e 

validade da identidade do grupo em questão. A característica da ancestralidade trazida pelo 

grupo marca um tipo de identidade, a tentativa de “voltar às raízes” mesmo de forma 

simbólica, validando-a nas raízes de seus ancestrais, e também a sua identidade. Mas 

pergunto? E as identidades afro-brasileiras construídas fora desta lógica da ancestralidade, 

não é uma identidade? No campo da prática e pensando a ONG/terreiro/residência e as falas 

dos indivíduos nos direcionam a pensar que as comunidades tradicionais que não teriam 

tronco linguístico, a identidade não teria validade pela construção da “Diáspora”. Porém, 

pensando nos estudos sociológicos contemporâneos, buscamos refletir as construções 

identitárias nesse elo com as mudanças que as organizações culturais, sobretudo, dos afro- 

brasileiros passaram no contexto histórico, cultural, econômico e político, sendo importante 

pensar as diversas configurações identitárias que se originaram pós-diáspora, que não anula 

suas marcas históricas de aceitação e negação de suas identidades culturais. 

Dessa forma, percebemos que no campo teórico, sobretudo, neste novo momento 

referido aos estudos sociológicos que procuram validar todas as construções identitárias, suas 

mudanças históricas e sociais. Na prática tais construções são complexas e inacabadas, pois as 

identidades e suas formulações de classificação, hierarquização e diferenciação estão 

presentes nas relações de poder, o que gera vários sistemas de representatividade, identidades 

e de conflitos sobre esses campos e que estão presentes dentro e fora dos grupos minoritários 

e também na sociedade. 



92 
 

 

 

 

 
 

REFERÊNCIAS 

 
 

ADICHIE, Chimamanda. O perigo de uma única história. Disponível em: 
<https://papodehomem.com.br/o-perigo-de-uma-unica-historia/>. Acesso em 25 de jun. 

2020). 

 
 

OLIVEIRA, A. C; HADDAD, S. As Organizações da Sociedade Civil e as ONGs de 

Educação. Cadernos de Pesquisa, nº 112, p. 61-83. Disponível 

em:<https://www.scielo.br/pdf/cp/n112/16101.pdf> acesso em fev. de 2020. 

 
 

ARIÈS, Philippe. História Social da Criança e da Família. 2ª ed. Rio de Janeiro: LTC, 

1981. 

 
 

AYALA, Maria Ignez Novais. Os cocos: uma manifestação cultural em três momentos do 

Século XX. In: AYALA, Maria Ignez Novais; AYALA, Marcos (Org.). Cocos: alegria e 

devoção. 2. ed. Recife: Behetçoho, 2000, p. 27-64. Disponível em: 

http://www.acervoayala.com/2016/02/Cocos-Alegria-livro-Parte-3-de-15-os-cocos.pdf. 

Acesso em: 20 ago. 2019. 

 
BARROS, José Flávio. O Espaço Sagrado nos Candoblés Nagô. Revista del CESLA, núm. 
14, 2011, pp. 29-36. Disponível em: <https://www.redalyc.org/pdf/2433/243322672005.pdf>. 

Acesso em 25 de jun. 2020. 

 
BASTIDE, R. O Candomblé da Bahia (Rito Nagô). Cia. Ed. Nacional, v. 313, Coleção 
Brasiliana, São Paulo, 1978. 

 
BENTO, Maria Aparecida Silva. “Branqueamento e branquitude no Brasil”. In: CARONE, 

Iray. (org). Psicologia Social do Racismo: estudos sobre branquitude e branqueamento no 

Brasil. Petrópolis: Vozes, 2002. 

 
 

BERNANDO, Teresinha. O Candomblé e o Poder Feminino. Revista de Estudos da 

Religião. Nº 2 / 2005 / pp. 1-21. 

 
 

BOURDIEU, Pierre. A „juventude‟ é apenas uma palavra. In: BOURDIEU, Pierre. Questões 

de sociologia. Rio de Janeiro: Marco Zero, 1983, p. 112-121. 
 

 

  . Esboço de uma teoria a prática. In: ORTIZ, R. (Org.). Pierre Bourdieu: 
Sociologia. São Paulo: Ática, 1983. 

 

 

  . Escritos da Educação. 9. Ed. Petrópolis: Vozes, 2007. 128 p. 

https://papodehomem.com.br/o-perigo-de-uma-unica-historia/
https://www.scielo.br/pdf/cp/n112/16101.pdf
http://www.acervoayala.com/wp-content/uploads/2016/02/Cocos-Alegria-e-Devo%C3%A7%C3%A3o-livro-Parte-3-de-15-os-cocos.pdf
https://www.redalyc.org/pdf/2433/243322672005.pdf


93 
 

 

 

 

 

 

  . Os três estados do capital cultural. In: NOGUEIRA, M. A.; CATANI, A. 

(Org.). Escritos de educação. Rio de Janeiro: Vozes, 1998. p. 71-80. 
 
 

  . Razões práticas: sobre a teoria da ação. Campinas: Papirus, 1996. 

 
 

BRASIL. Decreto Nº 10.639 09 janeiro. 2003. Disponível em: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/L10.639. Acesso em: 14 nov. 2017. 

 
 

BRASIL. LEI Nº 8.242, DE 12 DE OUTUBRO DE 1991, Presidência da República casa 

civil. Disponível em: http://www.ebc.com.br/sites/_portalebc2014/files/atoms. Acesso em: 9 

set. 2019. 

 
 

CALEGARE, Marcelo Gustavo Aguilar; Silva Junior, Nelson. A “construção” do Terceiro 

Setor no Brasil: da Questão Social à Organizacional. PSICOLOGIA POLÍTICA . VOL. 9. 

Nº 17 . PP. 129-148. JAN. - JUN.2009. Disponível em: 

<http://pepsic.bvsalud.org/pdf/rpp/v9n17/v9n17a09.pdf> acesso em 4 de abril de 2020. 

 
 

CARRION, Rosinha Machado. Organizações privadas sem fins lucrativos - a participação do 

mercado no terceiro setor. Tempo Social; Rev. Sociol. USP, S. Paulo, 12(2): 237-255, 

novembro de 2000. Disponível em: <https://www.scielo.br/pdf/ts/v12n2/v12n2a15.pdf> 

acesso em 5 de maio de 2020. 

 
 

CLIFFORD, James. A autoridade etnográfica. IN: . A experiência etnográfica: 

Antropologia e literatura no século XX. Rio de Janeiro: UFRJ, 1998. 

 
 

DAYRELL, Juarez. Múltiplos Olhares sobre a educação e cultural. Belo Horizonte: Ed. 

UFMG, 2001. 

 
 

DEBERT, Guita Grin. A antropologia e o estudo dos grupos e das categorias de idade. In: 
BARROS, Myriam Moraes Lins de (Org.). Velhice ou terceira idade? Estudos 

antropológicos sobre, idade, memória e política. Rio de Janeiro: Ed. Fundação Getúlio 

Vargas, 1998. p. 49-67. 

 
 

MOUTINHO, L. Diferenças e desigualdades negociadas: raça, sexualidade e gênero em 

produções acadêmicas recentes. Cad. Pagu [online]. 2014, n.42, pp.201-248. ISSN 1809- 

4449. Disponível em: <https://doi.org/10.1590/0104-8333201400420201>. Acesso em 10 de 

fev. de 2020. 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/L10.639
http://www.ebc.com.br/sites/_portalebc2014/files/atoms/files/lei_n_8.242_de_12_de_outubro_de_1991.pdf
http://pepsic.bvsalud.org/pdf/rpp/v9n17/v9n17a09.pdf
https://www.scielo.br/pdf/ts/v12n2/v12n2a15.pdf
https://doi.org/10.1590/0104-8333201400420201


94 
 

 

 

 

DURKHEIM, Émile. As Formas Elementares da Vida Religiosa. São Paulo: Martins 

Fontes, 2000. 

 
 

ELIAS, Norbert; SCOTSON, John L. Os Estabelecidos e os Outsiders: sociologia das 

relações de poder a partir de uma pequena comunidade. Rio de Janeiro: Jorge Zahar 

Editor, 2000. 

 
 

ELLMERKICH, Luis. História da dança. 4 ed. São Paulo: Nacional, 1987. 

 
 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Salvador: EDUFBA, 2008. 143p. 

 
 

FOUCAULT, Michel. Os Anormais: Curso no Collège de France. Tradução: Eduardo 

Brandão. São Paulo: Martins Fontes, 2001. 

 
 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. Rio de Janeiro, Ed. Paz e Terra, 1987. 253p. 

 
 

FREYRE, Gilberto. Casa Grande & Senzala. 36ed. Rio de Janeiro: Record, 1999. 

 
 

FRY, Peter. A persistência da raça: ensaios antropológicos sobre o Brasil e a África 

Austral. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2005. 

 
 

GARCIA, Angela; HASS, Aline Nogueira. Ritmo e dança. Canoas: Editora da ULBRA, 

2006. 

 
 

GIDDENS, Anthony. Cultura e Sociedade. In: GIDDENS, Anthony. Sociologia. 6ed. Lisboa: 

Fundação Calouste Gulbenkian, 2008. 743p. 

 
 

GILROY, Paul. Joias negras trazidas da servidão. In . O Atlântico negro: 

modernidade e dupla consciência. São Paulo, Editora 34, 2001. 
 

 

GILROY,Paul. Observância Racial, Nacionalismo e Humanismo. In: Entre Campos: 

Nações, Culturas e o Fascínio da Raça. São Paulo: Anablume, 2007. 

 
 

GOFFMAN, Erving. Estigma: notas sobre a manipulação da identidade deteriorada. 

Tradução de Márcia Bandeira de Mello Leite Nunes. 3ª ed. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 

1975. 



95 
 

 

 

 

GOMES, Nilma Lino. Cultura negra e educação. Revista Brasileira de Educação, Rio de 

Janeiro, n. 23, p.75-85, ago. 2003. Disponível em: http://www.scielo.br/n23/n23a05.pdf. 

Acesso em: 7 set. 2019. 

 
 

GUIMARÃES, Antônio Sérgio. Racismo e antirracismo no Brasil. 3 ed. São Paulo: 

FAUSP, 2009. 

 
 

HALL, Stuart. A identidade cultura na pós-modernidade. 10. ed. Rio de Janeiro: DP&A, 

2005. 

 
 

HANCHARD, Michael. Americanos brasileiros e a Cor da Espécie Humana. Revista da 

USP. 1996. 

 
 

HANCHARD, Michael. "Americanos", brasileiros e a cor da espécie humana: uma resposta a 

Peter Fry. Revista USP, São Paulo, n. 31, p.164-175, 30 nov. 1996. Disponível em: 

http://www.revistas.usp.br/revusp/article/view/26019. Acesso em: 9 set. 2019. 

 
 

HUDSON, Mike. Administrando organizações do terceiro setor - o desafio de 

administrar. São Paulo: Makron Books, 1999. 

 
 

LÜDKE, Menga e ANDRÉ, Marli E. D. A. Pesquisa em educação: abordagens qualitativas. 
São Paulo: EPU, 1986. 

 
 

LUSSAC, Ricardo Martins Porto; TUBINO, Manoel José Gomes. Capoeira: a história e 
trajetória de um patrimônio cultural do Brasil. Revista da Educação Física/UEM, Maringá, 

v. 20, n. 1, p.8-16, 29 abr. 2009. Disponível em: 

http://files.cordaodeourojaguaribara.webnode.pt/. Acesso em: 9 set. 2019. 

 
 

MALVASI, P.A. NGOs, juvenile vulnerability and cultural recognition: symbolic efficacy 
and dilemmas. Interface - Comunic., Saúde, Educ., v.12, n.26, p.605-17, jul./set. 2008. 

 
 

MANÃS, Antônio Vico. Terceiro Setor: Um estudo sobre a importância no processo de 

desenvolvimento socioeconômico. Perspectivas em Gestão & Conhecimento, João Pessoa, 

v. 2, n. 2, p. 15-29, jul./dez. 2012. Disponível em: 

http://periodicos.ufpb.br/ojs2/index.php/pgc. Acesso em: 5 set. 2019. 

 

 

PARAÍBA. Lei Nº 7852, de 24 de agosto de 1995. Institui a Fundação Cultural de João 

Pessoa - FUNJOPE. Disponível em: < https://leismunicipais.com.br/a/pb/j/joao-pessoa/lei- 

http://www.scielo.br/n23/n23a05.pdf
http://www.revistas.usp.br/revusp/article/view/26019
http://files.cordaodeourojaguaribara.webnode.pt/200000077-758b776856/BoletimEF.org_Capoeira-a-historia-e-trajetoria-de-um-patrimonio-cultural-do-Brasil.pdf
http://periodicos.ufpb.br/ojs2/index.php/pgc
https://leismunicipais.com.br/a/pb/j/joao-pessoa/lei-ordinaria/1995/785/7852/lei-ordinaria-n-7852-1995-institui-a-fundacao-cultural-de-joao-pessoa-funjope


96 
 

 

 

 

ordinaria/1995/785/7852/lei-ordinaria-n-7852-1995-institui-a-fundacao-cultural-de-joao- 

pessoa-funjope>. Acesso em 15 de jun. 2020. 

 
 

MARTINS, José de Souza. "Regimar e seus amigos: A criança na luta pela terra e pela vida". 

In: MARTINS, José de Souza (Coord.). O massacre dos inocentes: A criança sem infância 

no Brasil, São Paulo: Hucitec, 1991. p. 51-80. 

 
 

MEAD, Margareth. Adolescência, sexo e cultura em Samoa (1928). Barcelona: Planalto, 

1985. 

 
 

MELUCCI, Alberto. Juventude, tempo e movimentos sociais. Revista Brasileira de 

Educação, São Paulo, v. 4, n. 2, p. 3-14, 1996. Disponível em: 

http://anped.tempsite.ws/novo_portal/rbe/rbedigital/. Acesso em: 9 set. 2019. 

 
 

MINAYO, Maria Cecília de Souza (org.). Pesquisa Social: Teoria, método e criatividade. 21 
ed. Petrópolis/RJ: Vozes, 2002. 

 
 

MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: identidade nacional versus 

identidade negra. Belo Horizonte: Autêntica, 2004. 

 
 

NEVES, Paulo Sérgio da C.. Luta antirracista: entre reconhecimento e redistribuição. Revista 

Brasileira de Ciências Sociais, São Paulo, v. 20, n. 59, out/2005. Disponível em: 

http://www.scielo.br/pdf/rbcsoc/v20n59/a06v2059.pdf. Acesso em: 9 set. 2019. 

 
 

PEIRANO, Mariza. A Teoria Vivida e outros ensaios de antropologia. Rio de Janeiro: 
Jorge Zahar, 2006. Disponível em: http://www.marizapeirano.com.br/. Acesso em: 2 set. 

2019. 

 
 

PIRES, Flávia. Ser adulta e pesquisar crianças: explorando possibilidades metodológicas na 
pesquisa antropológica. Revista de Antropologia, São Paulo, v. 50, n. 1, p.225-270, jun. 

2007. Disponível em:http://www.scielo.br/scielo.php?. Acesso em: 9 set. 2019. 

 
 

PRANDI, Reginaldo. O candomblé e o tempo: concepções de tempo, saber e autoridade da 

África para as religiões afro-brasileiras. Rev. bras. Ci. Soc. [online]. 2001, vol.16, n.47, 

pp.43-58. ISSN 0102-6909. Disponível em: http://dx.doi.org/10.1590/S0102- 

69092001000300003. Acesso em: 11 maio. 2020. 
 

  . AS RELIGIÕES E AS CULTURAS: Dinâmica religiosa na América 

Latina. Conferência Inaugural das XIV Jornadas Sobre Alternativas Religiosas na América 

Latina. Buenos Aires, 25 a 28 de setembro de 2007. 

https://leismunicipais.com.br/a/pb/j/joao-pessoa/lei-ordinaria/1995/785/7852/lei-ordinaria-n-7852-1995-institui-a-fundacao-cultural-de-joao-pessoa-funjope
https://leismunicipais.com.br/a/pb/j/joao-pessoa/lei-ordinaria/1995/785/7852/lei-ordinaria-n-7852-1995-institui-a-fundacao-cultural-de-joao-pessoa-funjope
http://anped.tempsite.ws/novo_portal/rbe/rbedigital/RBDE05_6/RBDE05_6_03_ALBERTO_MELUCCI.pdf
http://www.scielo.br/pdf/rbcsoc/v20n59/a06v2059.pdf
http://www.marizapeirano.com.br/capitulos/2018_a_eterna_juventude_da_antropologia_2.pdf
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0034-77012007000100006
http://dx.doi.org/10.1590/S0102-69092001000300003
http://dx.doi.org/10.1590/S0102-69092001000300003


97 
 

 

 

 

 

 

  . “As religiões afro-brasileiras nas ciências sociais: uma conferência, uma 

bibliografia”. Revista Brasileira de Informação Bibliográfica em Ciências Sociais. BIB- 

ANPOCS, São Paulo, nº 63, 1º semestre de 2007, págs. 7-30. ISSN 151-8085. 
 

 

  . Deuses Africanos no Brasil: Herdeiras do Axé. São Paulo. Hucetic, 
1997, páginas 1-50. 

 
 

SILVA, Tomaz Tadeu (2000). A produção da identidade e da diferença. In: Identidade e 
diferença: a perspectiva dos estudos culturais. Rio de Janeiro, Vozes. 

 
 

SILVA, Tomaz Tadeu. A produção da identidade e da diferença. In: HALL, Stuart; SILVA, 

Tomaz Tadeu. Identidade e diferença: a perspectiva dos estudos culturais. Rio de Janeiro: 

Vozes, 2000. 

 
 

SILVEIRA, Rosa Maria Godoy et al (Org.). Educação em Direitos Humanos: Fundamentos 

teórico-metodológicos. João Pessoa: EDUFPB, 2007. 513p. 

 
SOUZA, Jessé. A visibilidade da raça e a invisibilidade da classe. In: SOUZA, Jessé. A 

invisibilidade da desigualdade brasileira. Belo Horizonte: Ed. UFMG, 2006. 

 

SPOSITO, Marília Pontes; CARVALHO E SILVA, Hamilton Harley de.; SOUZA, Nilson 
Alves de. Juventude e Poder Local: um balanço de iniciativas públicas voltadas para jovens 

em municipios de regiões metropolitanas. Revista Brasileira de Educação, Rio de Janeiro, v. 

11, n. 32, maio/ago. 2006. Disponível em: 

http://www.scielo.br/pdf/rbedu/v11n32/a04v11n32.pdf. Acesso em: 9 set. 2019. 

 
 

TENORIO, Fernando Guilherme (Org.). Gestão de ONGs: principais funções gerenciais. Rio 
de Janeiro: Fundação Getúlio Vargas, 2015. 83p. 

 
 

ZAMBONI, Marcio. Marcadores Sociais. Dossiê: Sociologia Especial, 2015. Disponível em: 

https://assets-dossies-ipg- 

v2.nyc3.digitaloceanspaces.com/sites/2/2018/02/ZAMBONI_MarcadoresSociais.pdf. Acesso 

em 02 de fev. 2019. 

http://www.scielo.br/pdf/rbedu/v11n32/a04v11n32.pdf
https://assets-dossies-ipg-v2.nyc3.digitaloceanspaces.com/sites/2/2018/02/ZAMBONI_MarcadoresSociais.pdf
https://assets-dossies-ipg-v2.nyc3.digitaloceanspaces.com/sites/2/2018/02/ZAMBONI_MarcadoresSociais.pdf


98 
 

 

 

 

APÊNDICES 

 

APÊNDICE A – ROTEIRO DE ENTREVISTA 
 

ROTEIRO DE ENTREVISTA 

 
Público Alvo: Crianças, adolescentes, famílias e colaboradores que participam da Casa de 

Cultura. 

 

1- APRESENTAR A PESQUISA E A TEMÁTICA 
Analisar a participação e as práticas realizadas pelas ONGs em especial a Casa de 

Cultura Ilé Asé D‟Osoguiã e suas ações, vislumbrando a valorização da identidade cultural 

negra. 

2- INFORMAR SOBRE A CARTA DE CESSÃO E SOBRE O TERMO DE 
CONSENTIMENTO 

3- SOLICITAR PERMISSÃO PARA GRAVAR 

4- INICIAR ENTREVISTA SOLICITANDO QUE INFORME: 
4.1- Nome: 

4.2- Data de Nascimento: 

4.3. Onde nasceu: 
4.4- Quando entrou na Casa de Cultura: 

Quais atividades participa na Casa: 

Qual seu grau de Escolaridade: 

Quando concluiu: 

Qual a sua religião; 

Como você se identifica em relação a sua etnia: 

5- RESPONDER ÀS SEGUINTES QUESTÕES 

Como conheceu a Casa de Cultura? 

5.2- Está incluído em algum projeto na Casa de Cultura? 

5.3. O que aprendeu aqui na Casa de Cultura? 
5.4- O que você escuta falar sobre a Casa de Cultura? 

5.5- O que a Casa de Cultura representa para sua vida? 

5.6- Quais as contribuições das ações da Casa de cultura para sua vida? 
5.7- Marque com X as palavras que, mas representa a Casa de Cultura para você? 

 

ESPERANÇA  
INFORMAÇÃO  

COMPROMISSO  

INOVAÇÃO  

OPORTUNIDADE  

APRENDIZADO  

CULTURA    
 

5.8 DESEJA ACRESCENTAR ALGUMAS PALAVRAS? FAÇA AQUI. 



99 
 

entar) 

 

 

 

APÊNDICE B – TERMO DE CONSENTIMENTO 

 

Prezado (a) Senhor (a), 

 

Esta pesquisa apresenta reflexões e análises acerca da discussão sobre identidade afro- 

brasileira em um contexto de ONG. A pesquisa procurou analisar as construções das relações 

e representatividade da identidade afro-brasileira na Casa de Cultura Ilê Asé D'Osoguiã, e está 

sendo desenvolvida pela pesquisadora Sueli Alves Geroncio de Souza, aluno do Curso de 

Mestrado em Sociologia da Universidade Federal da Paraíba, sob a orientação do Prof. (a) Dr. 

Adriano de Leon. 

O objetivo do estudo é analisar a construção da identidade étnica e cultural na Casa de 

Cultura Ilé Asé D'Osoguiã. 

A finalidade deste trabalho é buscar entender como a construção da representatividade 

da identidade acontece e como todo este contexto é significante para a sociedade na (des) 

construção de alguns preconceitos sociais no processo de “ser consciente de uma identidade” 

(DOMINGUES, 2005, p. 6). Isso significa falar sobre o que é ser “preto” em um país que 

cresce o preconceito e a discriminação racial. 

Solicitamos a sua colaboração para responder questionários, conceder entrevistas e 

fotografias, como também sua autorização para apresentar os resultados deste estudo em 

eventos da área das ciências humanas e sociais e publicar em revista científica. Por ocasião da 

publicação dos resultados, seu nome será mantido em sigilo. Informamos que essa pesquisa 

não oferece riscos, previsíveis, para a sua saúde ou identidade, conforme mencionado nos 

objetivos e finalidade, sendo este projeto pautado pela Resolução 466/12 da CONEP/MS. 

Esclarecemos que sua participação no estudo é voluntária e, portanto, o(a) senhor(a) 

não é obrigado(a) a fornecer as informações e/ou colaborar com as atividades solicitadas pelo 

Pesquisador(a). Caso decida não participar do estudo, ou resolver a qualquer momento desistir 

do mesmo, não sofrerá nenhum dano, nem haverá modificação na assistência que vem 

recebendo na Instituição. 

Os pesquisadores estarão a sua disposição para qualquer esclarecimento que 
considerem necessário em qualquer etapa da pesquisa. 

Diante do exposto, declaro que fui devidamente esclarecido (a) e dou o meu 
consentimento para participar da pesquisa e para publicação dos resultados. Estou ciente que 

receberei uma cópia desse documento. 
 

 

Assinatura do Participante da Pesquisa 
ou Responsável Legal 

 

 

OBSERVAÇÃO: (em caso de analfabeto - acresc 

 

 

 

Espaço para impressão 

 

dactiloscópica 
 



100 
 

 

 

 

Assinatura da Testemunha 

Contato do Pesquisador (a) responsável: 

Caso necessite de maiores informações sobre o presente estudo, favor ligar para o (a) 
pesquisador (a) Sueli Alves Gerôncio de Souza 

Endereço: Rua, Francisco Tito da Silva 619. Bairro, popular. Santa Rita-PB. Cep: 58301-240 

Telefone: 83-9918-48340 - E-mail: suelialves_2009@hotmail.com 

 

 

 

Atenciosamente, 
 

 

 

Assinatura do Pesquisador Responsável 
 

 

 

Assinatura do Participante da Pesquisa 

 

Obs:O sujeito da pesquisa ou seu representante e o pesquisador responsável deverão rubricar 

todas as folhas do TCLE apontando suas assinaturas na última página do referido Termo. 

mailto:suelialves_2009@hotmail.com


101 
 

 

 

 

ANEXOS 

 

ANEXO A – PROJETO DO GRUPO CULTURAL AFRO OBÁ DODÊ 
 

 

 

 



102 
 

 

 

 

 
 

ANEXO B – PROJETO PONTO DE CULTURA 
 

 

 
 



103 
 

 

 

 

ANEXO C – HISTÓRICO DA CASA DE CULTURA 
 



104 
 

 

 

 

ANEXO D – PROJETO: A CIRANDA DO SGD 
 

 



105 
 

 

 

 

ANEXO E – PROJETO MAPEAMENTO DOS TERREIROS 
 

 


