UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA
CENTRO DE CIENCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM HISTORIA

LARYSSA ALVES DA SILVA

OS MILAGRES NA IDADE MEDIA: ESTUDO DAS CANTIGAS DE SANTA MARIA
DO REI AFONSO X, O SABIO

JOAO PESSOA - PB
2025



LARYSSA ALVES DA SILVA

Orientador: Prof® Dr° Guilherme Queiroz de Souza

Area de Concentragdo: Historia e Cultura Historica
Linha de Pesquisa: Ensino de Histdria e Saberes Historicos.

JOAO PESSOA-PB
2025



Catalogagdo na publicagdo Segdo de Catalogagédo e
Classificacgéo

S586m Silva, Laryssa Alves da.
Os milagres na Idade Média : estudo das Cantigas de Santa Maria do Rei
Afonso X, o Sabio / Laryssa Alves da Silva. - Jodo Pessoa, 2025.
112 f. @il

Orientacdo: Guilherme Queiroz de Souza. Dissertacéo
(Mestrado) - UFPB/CCHLA.

1. Iconografia. 2. Religido e poder. 3. Milagres. 4. Cantigas de Santa Maria. 1.
Souza, Guilherme Queiroz de. 1l. Titulo.

UFPB/BC CDU 27-526.62(043)

Elaborado por RUSTON SAMMEVILLE ALEXANDRE MARQUES DA SILVA - CRB-
15/0386



10

15

20

25

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA
CENTRO DE CIENCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM HISTORIA

Ata n” 305 de defesa de Dissertacio do
Programa de Pés-Graduagao em Historia do
Centro de Ciéncias Humanas, Letras e Artes
da Universidade Federal da Paraiba de autoria
da mestranda LARYSSA ALVES DA SILVA,
area de concentracdo Historia e Cultura
Historica, linha de pesquisa em ENSINO DE
HISTORIA E SABERES HISTORICOS.

Aos dezenove dias do més de fevereiro do ano de dois mil e vinte e cinco, as
09h00min, em sessdo realizada na Sala de Reunides do CCHLA, atendendo aos principios
ordenadores dos Artigos 67 a 72 do Regulamento do Programa de Pos-Graduagao em
Historia do CCHLA da UFPB, foi realizada a Sessao de Defesa e Julgamento da Dissertacdo
de autoria da mestranda LARYSSA ALVES DA SILVA matricula 20221008250, junto ao
PPGH/CCHLA/UFPB, requisito final para obtencio do titulo de Mestre em Historia na area
de concentragio em Histéria e Cultura Histérica, linha de pesquisa ENSINO DE HISTORIA
E SABERES HISTORICOS, conforme encaminhamento da professora SURYA
AARONOVICH POMBO DE BARROS, vice-coordenadora do PPGH, e cumprimento do
exame de qualificagdo, pré-requisito para esta apresentacao, segundo registrado na secretaria
do Programa. O trabalho da mestranda foi avaliado pela Banca Examinadora composta
pelos(as) professores(as) doutores(as): GUILHERME QUEIROZ DE SOUZA (UFPB -
Orientador e Presidente da sessao), CLAUDIA COSTA BROCHADO (UnB - Examinador(a)
Externo a Institui¢ao) e LUCIANA ELEONORA DE FREITAS CALADO DEPLAGNE (UFPB
- Examinador(a) Externa ao Programa). A realizagao da sessao de Julgamento e Avaliacdo
ocorreu presencialmente na Sala de Reunides do CCHLA, divulgado previamente pelo
PPGH e com acesso permitido aos interessados em acompanha-la em tempo real. Iniciada a
sessao, o presidente GUILHERME QUEIROZ DE SOUZA apresentou os membros da
Comissao e, em seguida, indicou a mestranda para que fizesse, oralmente e pelo tempo de 20
minutos, a apresentacao do Trabalho Final intitulado "Os milagres na Idade Média: estudo das
Cantigas de Santa Maria, do Rei Afonso X, o Sabio". Concluida a apresentagao, procedeu-se a
arguicao pelos membros da Banca. Ao final da arguicao, foi solicitado ao publico presente
que saisse da sala a fim de que a banca pudesse deliberar sobre a apresentacao da mestranda.
Apos discussdo, a Banca considera que o trabalho atingiu todas as condicdes necessdrias a
aprovacao, recomendando apenas a incorporacao de sugestdes e revisdes para a versao final
e possivel publicacio.



=
W

40

45

50

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA
CENTRO DE CIENCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES

PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM HISTORIA

Assim, decidiu-se pelo conceito APROVADO. Deve a secretaria do PPGH, apos
homologacao desta ata pelo Colegiado deste Programa, solicitar a Prd-Reitoria de Pos-
Graduacao da Universidade Federal da Paraiba a emissao, na forma da lei, do respectivo
diploma de Mestre em Historia. Terminada a sessao foi encerrada a reuniao, da qual, eu,

SURYA AARONOVICH POMBO DE BARROS, wvice-coordenadora do PPGH, lavrei a

presente ata que vai assinada pelos membros da banca e pela mestranda.

Joao Pessoa, 19 de fevereiro de 2025.

Documento assinado digitalmente

“b GUILHERME QUEIROZ DE SOUZA
g Data: 19/02/2025 13:22:27-0300

Verifique em https://validar.iti.gov.br

Orientador

Examinador Externo  __ _

Documento assinado digitalmente

“b LUCIANA ELEONORA DE FREITAS CALADO DEPL
g Data: 20/02/2025 16:56:24-0300

Verifique em https://validar.iti.gov.br

Examinadora Externa

Documento assinado digitalmente

‘Lb LARYSSA ALVES DA SILVA
g Data: 20/02/2025 20:03:31-0300

Verifique em https://validar.iti.gov.br

Mestranda




A Celina, minha filha, que inconscientemente
deu-me forcas para ir em busca dos meus
sonhos, dedico.



AGRADECIMENTOS

Agradeco aos meus colegas e amigos de trabalho, que em meio a correria cotidiana da
escola integral me incentivaram na producéo da dissertacdo. Aos colegas da turma de mestrado
2022.1, agradeco pela parceria e pelas trocas de conhecimento que tivemos ao longo desses
anos. A ajuda mutua foi essencial para que os desafios da vida académica fossem enfrentados

com mais leveza e determinacéo.

A todos os professores do PPGH que fizeram parte da nossa formacédo. O conhecimento
construido nas aulas foi fundamental para a concretizacdo deste trabalho. A todos os
profissionais que compde o PPGH, pela escuta atenta e disponibilidade em ajudar, muito
obrigada! De forma muito especial, agradeco ao meu querido orientador Guilherme, que me
acompanha desde a graduacdo. Minha gratiddo pelo apoio, paciéncia e, sobretudo, pela

excelente orientacéo.

Agradeco as professora Claudia Brochado e Luciana Deplagne, por terem aceitado
participar da banca examinadora, desde a qualificacdo, e pelas excelentes contribuicdes e

indicagoes.

Minha gratiddo aos meus pais, Francely e Jodo, por sempre acreditarem em mim e, por
terem abdicado de tantas coisas para investir nos meus estudos. A vitoria é nossa! Agradeco a

todos os meus familiares, que tornam a minha trajetéria cheia de amor e companheirismo.

A todos os(as) meus(as) amigos(as) que me acompanharam nessa trajetoria e que sao

apoio e carinho no dia a dia.

Agradeco especialmente ao meu esposo, Ismael, a pessoa que acompanhou de pertinho
esse processo de mestrado. Obrigada pelo apoio e investimento, pela paciéncia, pelas
madrugadas em claro, por ter sonhado junto comigo, por acreditar quando eu ndo acreditei, por
cuidar da nossa bebé para que eu pudesse estudar, enfim, por tudo! Obrigada por me ajudar a

enxergar gque eu posso Ser o0 que eu quiser e conquistar! Que bom que somos uma familia.

Meu amor e gratiddo a minha filhinha Celina, que chegou durante o percurso do
mestrado e me ajudou a persistir, reinventar e amadurecer, 0 que certamente contribuiu para a

concretizacao desta pesquisa.



RESUMO

A pesquisa trabalhard dentro da Linha de Pesquisa “Ensino de Historia e Saberes Historicos”
e tem como objetivo perscrutar as fun¢Ges do milagre na sociedade cristd medieval, através da
analise das Cantigas de Santa Maria. Tem como recorte cronoldgico a segunda metade do
século XIII e recorte espacial o Reino de Castela e Ledo, na Peninsula Ibérica. Essa tematica
busca analisar as relagfes entre poder e religido, aspectos que formavam uma espécie de mistura
na ldade Média. As Cantigas de Santa Maria sdo composic¢des atribuidas ao Rei Afonso X, de
Ledo e Castela e constituem um importante objeto de estudo para se compreender as relagdes
politicas, culturais e religiosas da ldade Média, oferecendo amplas possibilidades de
abordagem. Essas composi¢fes possuem uma riqueza textual, musical e iconografica. A
proposta da pesquisa é realizar o estudo das Cantigas de milagre, tecendo relagdes entre texto,
imagem e contexto historico, a fim de identificar as finalidades das narrativas miraculosas e
suas influéncias no imaginario medieval. Para isso sera realizada a analise de fontes primarias,

as proprias Cantigas de Santa Maria, e secundarias, tendo como base a historiografia.

Palavras-chave: Cantigas de Santa Maria. Afonso X. Milagres. Iconografia.



ABSTRACT

The research within the "Teaching of History and Historical Knowledge" research line aims to
scrutinize the functions of miracles in medieval Christian society through the analysis of the
Cantigas de Santa Maria. It focuses on the second half of the 13th century and the Kingdom of
Castile and Ledn, in the Iberian Peninsula. This theme seeks to analyze the relationships
between power and religion, aspects that formed a kind of mixture in the Middle Ages. The
Cantigas de Santa Maria are compositions attributed to King Alfonso X of Leon and Castile
and constitute an important object of study to understand the political, cultural, and religious
relations of the Middle Ages, offering broad possibilities of approach. These compositions
possess a richness of text, music, and iconography. The research proposal is to carry out a study
of the miracle cantigas, weaving relationships between text, image, and historical context, in
order to identify the purposes of the miraculous narratives and their influences on the medieval
imaginary. For this purpose, an analysis of primary sources, the Cantigas de Santa Maria

themselves, and secondary sources, based on historiography, will be carried out.

Keywords: Cantigas de Santa Maria. Alfonso X. Miracles. Iconography.



LISTA DE IMAGENS

Imagem 1 — O milagre do VINNO. ... 67
Imagem 2 — O milagre do salvamento do romano ...........cccceeveveeieieesecrieseesienns 70
Imagem 3— O milagre do Cavaleiro. .........ccceevveiieiicieie e 73
Imagem 4 — O milagre dos enfermos com o fogo de Sdo Marcal......................... 78
Imagem 5— O milagre do castigo dos JUJEUS ..........cccccveeieeiieeiie i 84

Imagem 6 — O milagre da defesa de Constantinopla.............cccccceevvevieeiieiieenen. 89



SUMARIO

LRI R(0] 516 07Y T 4
Apresentacdo da proposta, percursos metodol6gicos e aporte teOriCo........cccovereererereeeenen. 4
CAPITULO 1- O CONTEXTO DE PRODUGAO.........ccooiiiireierseesieeeiessesiesessnienean 15
1.1 A Peninsula IDErica € @ “ReCONGUISIA ™ ..........ccccureviiiieieiieseeee e 15
1.2 Producao literaria em Le80 € Castela..........cocooieiiiniiiiisccee s 21
1.3 DEVOGAD IMBITANG .....eveeevetesteete sttt ettt n bbbt nne s 30

CAPITULO 2 - AS CANTIGAS DE SANTA MARIA - PRODUCOES LITERARIAS

DA PENINSULA IBERICA.......otiitiiiiiitiisesiesiesiss s 36
2.1 Cantigas de Santa Maria: aSPeCtOS gEIAUS .......cceiueririrerieieie sttt 36
2.1.2 Fontes utilizadas para a produgao das Cantigas ...........ccevererererenisieeieenene e 42
2.1.3 A1INQUA dAS CANLIGAS ... ..eiveeeieitirieieierie ettt bt 44
2.1.4 A AULOTTA 08S CANTIJAS .....eiueeueerieiete ittt sttt bbb eneas 45
2.2 ATONSO X, 0 REI SADIO ...ttt et e st e e st e e s st e e s sate e s saree e 46

CAPITULO 3- O MILAGRE NA IDADE MEDIA: ANALISES DAS CANTIGAS DE

SANTA MARIA ..ot 52

3.1 O milagre como SINAl 0 DRUS.........ccevueiieiieie et e e e e e nne s 63
3.2 O milagre como aviso ou licao sobrenatural.............cccccoeverieiieie i 81
CONSIDERAGOES FINAIS ..o ses s ten s s senassassannenes 94
REFERENCIAS .......oooiiiiieieeeiesttete et 98

APENDICE. ..o oo oot oo et ee e et e e e et et e e et et e e e e s e e e et e e e e er e 104



INTRODUCAO

Apresentacao da proposta, percursos metodoldgicos e aporte tedrico

Entre a amplitude de tematicas que a area de concentracdo em Cultura Historica do
Programa de Pés-graduacdo em Histéria da UFPB permite estudar, debrucei-me nas pesquisas
sobre a ldade Média, periodo temporalmente distante, mas repleto de possibilidades para se
compreender a diversidade humana. A visdo de histéria de um individuo é, sem duvida,
influenciada pelo seu contexto (CARR, 1985, p.37). A partir de toda a bagagem de
conhecimento adquirida durante a graduacdo (2017-2021) e principalmente no Grupo de
Estudos Medievais (GRADALIS), da UFPB, estudar essa temética tornou-se um motivo de

realizacdo profissional.

E por que estudar a Idade Média, no Brasil, no Nordeste? Apesar dos crescentes
trabalhos sobre a Idade Média em todo o Brasil, sabe-se que a preferéncia é por temas préximos
temporal e geograficamente. Nesse sentido, estudar esse periodo histérico, geralmente, consiste
em um desafio, ndo sO pelo quesito temporal, mas pela dificuldade de acesso as fontes,

concentradas majoritariamente no exterior.

O historiador russo Aron Gurevitch (1990, p.14-15) definiu que o confronto com as
diferencas e com a diversidade dos modos de vida do ser humano ao longo do tempo ajuda a
discernirmos a nossa originalidade e percebermos o nosso lugar no processo historico universal.
Edward Said (1978), ao discutir sobre o conceito de alteridade, destaca que é no deslocamento
que reside a relagdo com o “outro”. Assim, estudar a Idade Média propicia esse deslocamento

e a compreensdo sobre a diversidade humana.

O periodo medieval, de acordo com a historiografia tradicional, durou pouco mais de
dez séculos, dessa forma, apresenta uma gama de eventos e tematicas que podem ser
pesquisadas. A Histdria parte de uma escolha (BLOCH, 2001, p.52), assim, a tematica escolhida
para essa dissertacdo versa sobre os milagres na Idade Média e tem como objeto de andlise as

Cantigas de Santa Maria (CSM). O recorte temporal é a segunda metade do século XIII.

A ldade Média é caracterizada, entre outros aspectos, pela forte religiosidade que se
fazia presente no cotidiano dos diferentes grupos sociais. Nas sociedades medievais cristas, o

contato com o sobrenatural era propagado pela Igreja e pela piedade popular. O milagre



constituia uma das expressdes do contato do humano com o sagrado e apresentava diferentes

funcBes as quais estavam para além do viés religioso.

Condizendo com a proposta da linha de pesquisa “Ensino de Historia e Saberes
Historicos”, 0 objetivo da dissertacdo é investigar as fungbes do milagre na Idade Média a partir
das Cantigas de Santa Maria. Essas composi¢fes sdo registros hispanicos do século XIll
produzidos no Reino de Ledo e Castela e sua autoria é atribuida ao Rei Afonso X. A centdria
estudada é marcada pela propagacdo da devocdo a Virgem Maria e pela multiplicacdo de
milagres envolvendo a figura mariana. As Cantigas de Santa Maria foram produzidas nesse
contexto e consistem em 427 poemas escritos com o objetivo de louvar e narrar os feitos da
mée de Jesus. Nesse interim, fornecem informacGes sobre os diferentes grupos das sociedades

cristds medievais, bem como sobre as relacfes de poder vigentes no periodo.

Analisar as Cantigas de Santa Maria é também conhecer muitos aspectos presentes na
sociedade ibérica medieval: religiosidade, doencas, guerras, fome, trabalho, entre outros. Além
disso, permite a compreensao acerca da dicotomia entre bem e mal, sagrado e profano, temética
que permeia toda a sociedade cristd medieval e que esta presente nas narrativas das Cantigas.

Os cristdos buscavam relacionar-se com o sagrado para livrar-se dos pecados e maus costumes.

E importante assinalar que a propria Igreja, enquanto principal instituicio da Europa
Ocidental, que buscava controlar muitos aspectos do periodo, reunia uma amalgama de
elementos sacros e profanos e, apesar da tentativa de romper com os maleficios da vida profana,

a vida laica existia para além do controle da Igreja.

Os milagres ocupavam um papel central no cenario religioso e politico da Idade Média,
pois simbolizavam as respostas para as indagacdes e necessidades humanas. Do século XII em
diante essas narrativas comecgaram a se multiplicar, principalmente com o desenvolvimento da
devocdo a Virgem Maria. Dessa forma, analisar os pormenores das narrativas miraculosas
permite compreender o imaginario religioso do contexto abordado. Seja como sinal da acdo de
Deus ou como punigdo e castigo do sobrenatural (VAUCHEZ, 1998, p.227), os milagres

representavam o contato do divino com o humano.

Trabalhar com o conceito de imaginario é de fundamental importancia para essa
pesquisa, uma vez que € ele que revela a mentalidade de um periodo. De acordo com Evelyn
Patlagean (2001), cada cultura e cada sociedade tem seu préprio imaginario. No caso do
imaginario religioso da Idade Média, ¢ interessante notar que ele foi se transformando ao longo

desse periodo de mil anos e € possivel notar diferencas de imaginario entre regides europeias,



gue, mesmo sendo igualmente cristas, apresentavam imaginarios religiosos diferentes. Pelo fato
de as CSM abarcarem temaéticas que versam sobre localidades variadas, é possivel identificar

nos poemas essa diversidade de imaginarios e confluéncias culturais.

A partir do recorte tematico e cronologico, serdo analisadas as Cantigas de Santa Maria
de milagre, atentando-se para a diversidade de personagens de diferentes grupos sociais que
aparecerem nas narrativas afonsinas. Para o desenvolvimento desta analise, sera realizada a

analise dos escritos e das ricas iluminuras que as compdem.

A Literatura como fonte histdrica consiste em um importante corpus documental que
embasa o trabalho do historiador e amplia as perspectivas de abordagem. De acordo com
Valdeci Rezende Borges (2010, p.98):

A literatura registra e expressa aspectos mdaltiplos do complexo, diversificado e
conflituoso campo social no qual se insere e sobre o qual se refere. Ela é constituida
a partir do mundo social e cultural e, também, constituinte deste; é testemunha
efetuada pelo um olhar, de uma percepgdo e leitura da realidade, sendo inscricéo,
instrumento e proposicdo de caminhos, de projetos, de valores, de regras, de atitudes,
formas de sentir... Enquanto tal é registro e leitura, interpretacdo, do que existe e
proposicao do que pode existir, e aponta a historicidade das experiéncias de invencédo
e construcao de uma sociedade com todo seu aparato mental e simbélico.

O uso da Literatura como fonte documental para a pesquisa historica requer do
historiador uma atitude historicizante, uma vez que o texto literario, enquanto produto de um
contexto politico e social, tem muito a dizer sobre seu periodo de producéo. Assim, é necessario
historicizar o texto literario para que haja o didlogo entre a narrativa proposta e as
intencionalidades envolvidas em sua producdo, bem como com a conjuntura que influenciou
sua elaboracdo. Segundo Pesavento (2006) “a literatura €, pois, uma fonte para o historiador,
mas privilegiada, porque Ihe daréa acesso especial ao imaginario, permitindo-lhe enxergar tragos

e pistas que outras fontes nao lhe dariam”.

Quando se trata da Literatura medieval, tem-se uma vasta e diversificada producéo.
Assim, € mais preferivel falar em Literaturas medievais, do que reduzi-la a um conjunto
homogéneo, uma vez que as diferentes regides e periodos do medievo tinham suas
particularidades e producdes literarias proprias. Os textos literarios medievais, especialmente
os que foram produzidos na centdria abordada no presente trabalho (séc. XIII), foram
construidos em meio a um conjunto de influéncias, como a da Igreja, das migracdes germanicas,

dos movimentos considerados heréticos e das relagdes entre o Ocidente e 0 Oriente.

Nessa perspectiva, a producdo literaria do Medievo constitui um campo heterogéneo.

Era sustentada pela voz e pelo canto —a voz era um instrumento importante no universo literario



(ZINK, 2006, p.80), combinando a lingua latina com as linguas vulgares. Além disso, era

difundida por meio da teatralidade, o0 que garantia maior dinamicidade e expansao.

O século XII em diante foi marcado, entre outros fatores, pelo desenvolvimento da
literatura trovadoresca. A lirica trovadoresca, principalmente na Peninsula Ibérica, configurou-
se como um importante instrumento de propagacdo cultural e politica, enquanto pratica
fundamentalmente atribuida a aristocracia. Dentro dessa conjuntura, o amor perfeito e
idealizado tornou-se o tema basilar da producéo literaria. Nesse mesmo cenério, a literatura
com a tematica feminina experimentou um processo de florescimento, que veio a se fortificar
pelo trabalho das instituicdes de poder que propunham modelos de conduta social. A descricéo
da mulher nos textos literarios, em muitos momentos, seguiu os critérios religiosos e morais. A
idealizacdo da figura feminina, antes destinada as damas da corte, passou a ganhar um novo
sentido: o da mulher santa. Esse ideal de santidade, propagado pela Igreja, mas abracado por

varias camadas sociais, tinha como modelo a Virgem Maria.

Desse modo, a Literatura € uma fonte documental de suma importancia para a presente
pesquisa, uma vez que contribui, a partir dos textos das CSM, para identificar as narrativas
sobre os milagres e, assim, entender a historicidade presente nelas, bem como as fungdes

exercidas pelos milagres na conjuntura estudada.

Da mesma forma, a analise das iluminuras das composi¢Ges marianas sdo fundamentais
para o desenvolvimento desta pesquisa. O termo “imagem” caracteriza-se por ser diverso, pois
engloba aspectos do campo material e imaterial, simbdlico. O trabalho com as imagens
provocou o alargamento de possibilidades de abordagem para o historiador. Segundo Jean-
Claude Schmitt (2007, p.11)

Todas as imagens, em todo o0 caso, tm sua razdo de ser, exprimem e comunicam
sentidos, estdo carregadas de valores simbdlicos, cumprem funcGes religiosas,
politicas ou ideolégicas, prestam-se a usos pedagdgico, litdrgicos e mesmo magicos.
Isso quer dizer que participam plenamente do funcionamento e da reproducéo das
sociedades presentes e passadas.

Sendo assim, o trabalho com as imagens constitui um terreno fértil para o historiador,
pois o visual, além de ser um recurso dindmico, possibilita diferentes interpretacGes e

apreensodes sobre determinado contexto histérico.

No que se refere a andlise da imagem medieval, é perceptivel a vastissima possibilidade
de abordagens. Com um sentido diverso da nocéo de imagem da contemporaneidade, a imago



medieval simbolizava a priori o fundamento da antropologia cristd (SCHMITT, 2007, p.13).
Ela contribuia para reforcar o pensamento sobre as coisas santas, uma vez que, principalmente
as imagens presentes no ambiente religioso, era mais acessivel a maior parte da populacédo do

que os textos considerados sagrados.

Com as fungbes normativas de ensinar, relembrar e comover (BASCHET, 1996), a
imagem cristd na Idade Média simbolizava, de fato, um recurso importante para o cristianismo.
“As imagens desempenham papeis cada vez mais consideraveis no mundo medieval, tanto nas
relacdes entre 0os homens quanto nos lagos e trocas que os homens realizam com as forcas
sobrenaturais” (BASCHET, 1996, p.16).

Nesse interim, a imago era uma forma de aproximacéo entre 0 humano e o sagrado.
“Elas expressam e formam as diferentes visdes do sobrenatural, assumidas em diferentes
culturas e épocas” (BURKE, 2004, p.57). O sobrenatural, que ndo estd somente no nivel das
letras, mas que é representado, torna-se visivel ao homem que o busca e o imagina. “A fung¢ao
delas ultrapassa largamente o sentido pedagogico, podendo ser também apotropaico, liturgico,
econdmico, politico, etc” (SOUZA, 2020, p.35).

Ao se trabalhar com a iconografia medieval é necessario compreender 0s seus trés
dominios: materialidade, imaginario e antropologia e teologia cristd (SCHMITT, 2007). A
partir dessa abordagem, busca-se discutir o lugar das imagens no funcionamento das sociedades

medievais e como a populacéo interagia e era por elas influenciadas.

No que se refere ao estudo da Historia Medieval, diversos séo os desafios para o trabalho
com a fonte, pela dificuldade de acesso e distancia temporal. Movimentos de preservagédo da
memoria medieval possibilitaram a disponibilizacdo de inimeros documentos sobre o periodo,
0 que ampliou o universo tematico para a pesquisa em Histdria (SANTQOS, 2010, p.23). Para a
analise textual, sera utilizado o material publicado em 2004 no "Portal Galego da Lingua™, da
AGAL, que conta com 189 CSM e pode ser acessado gratuitamente, bem como a edi¢do critica

de José Martinho Montero Santalha, publicada em 2021.

As Cantigas de Santa Maria estdo divididas em quatro codices, compostos por textos,
iluminuras e notagdes musicais. Dois dos cédices, o cddice MS T.I. 1 (Cddice Rico), com 417
cantigas e MS B.1.2, com 198 cantigas, se encontram na Biblioteca de San Lorenzo el Real, em
El Escorial, Espanha. O primeiro, considerado o mais completo, totaliza cerca de 429 Cantigas,
com 9 poemas repetidos, que foram transcritos em pontos diferentes do texto, com numerag6es

distintas. Cddice de Toledo (MS 10.069), com 128 cantigas, esta presente na Biblioteca



Nacional de Madrid, os poemas foram escritos em folhas de pergaminho e enriquecidos com
letra g6tica; é formado pelas narrativas e pelas notagdes musicais. O Codice MS Banco Rari 20
com 104 cantigas, pode ser encontrado na Biblioteca Nacional da Italia, em Florenca. E 0 mais

incompleto dos codices.

Para o trabalho com as iluminuras serd utilizado o Cdédice MS T.I. 1, conhecido como
Cddice Rico, devido a sua riqueza iconografica, que foi disponibilizado na plataforma digital
da Real Biblioteca del Monasterio de San Lorenzo de El Escorial®. O Cédice Rico comegou a
ser produzido em Sevilha em meado da década de 1270 e € 0 que passou por um processo de
elaboracdo mais complexo e cuidadoso. Esse manuscrito foi construido a partir da
reorganizacdo do Cddice de Toledo (To), que passou por um processo de ampliagcdo do nimero
de poemas e inclusdo de iluminuras. Todas as composi¢Oes sdo acompanhadas de uma
iluminura dividida em seis vinhetas que representam o conteudo do poema. Nas cantigas cuja
numeracdo coincide com os nimeros multiplos de 5, o poema é acompanhado de duas folhas,
ou seja, 12 vinhetas com as imagens do milagre narrado. O nimero 5 relaciona-se diretamente

a0 culto mariano?, por isso 0s poemas possuem uma extenséo maior.

Faz-se necessario refletir sobre a materialidade dos manuscritos do Codice Rico, uma
vez que, enquanto parte do projeto régio de Afonso X, a estruturacdo dessas Cantigas contendo
poemas, notacBes musicais e iluminuras, revela as inten¢Ges do autor. De acordo com
Fernandez (2013, p.96), as Cantigas do Codice Rico foram organizadas para cumprir sempre 0
mesmo principio de distribuicdo visual. O texto segue a mesma justificacdo dos folios e
notagdes musicais e as imagens seguem as mesmas medidas, ocupando todo a pagina do
manuscrito. Essa organizacdo contribui para o equilibrio visual. O leito, ao ler o livro aberto,
consegue complementar e enriquecer sua leitura textual com a visual, compreendendo todos

esses elementos de forma conjunta.

Existe toda uma tradicdo historiografica baseada no uso do papel enquanto suporte de
pesquisa. O trabalho com os documentos ditos oficiais era 0 que, em um primeiro momento,
legitimava o trabalho do historiador. No entanto, devido a necessidade de preservacao de fontes
e até mesmo pela dificuldade de acesso, a Internet configura-se como uma nova categoria de

fontes documentais para pesquisas historicas (ALMEIDA, 2011, p.1), pois reduz distancias e

! Link para acesso: https://rbdigital.realbiblioteca.es/s/rbme/item/11337#?c=&m=&s=&cv=&xywh=-3673%2C-
313%2C11089%2C6240

2 0 nimero 5 faz referéncia ao nimero de letras do nome Maria, ao niimero de dezenas no rosario, ao nimero de
festas litirgicas marianas e ao nimero de mistérios do roséario.



https://rbdigital.realbiblioteca.es/s/rbme/item/11337%23?c&m&s&cv&xywh=-3673%2C-313%2C11089%2C6240
https://rbdigital.realbiblioteca.es/s/rbme/item/11337%23?c&m&s&cv&xywh=-3673%2C-313%2C11089%2C6240

10

torna acessivel aquilo que antes era inacessivel. No estudo das temporalidades recuadas, como
é 0 caso da ldade Média, a disponibilizacdo das fontes de forma digital possibilita que

pesquisadores de diversas partes do mundo consigam desenvolver suas pesquisas.

E certo que o trabalho com o arquivo digital requer novas metodologias de analise e um

cuidado maior no que se refere ao critério de estudos ao se trabalhar com as fontes digitais:

“A palavra de ordem ¢ adaptagdo. E compreensivel que a historiografia ndo
acompanhe imediatamente todas as evolucdes tecnoldgicas da sociedade
contemporanea. Todavia, tratando-se de informatica, as evolugdes sdo muito rapidas,
0s impactos sociais sdo extremamente significativos e a necessidade de adaptagdo
torna-se mais urgente.” (ALMEIDA, 2011, p.3)

A disponibilizacdo da fonte primaria pela Biblioteca de El Escorial em acervo digital
possibilitou o trabalho com as iluminuras das Cantigas de Santa Maria. Apesar de o trabalho
com a fonte fisica ser, por vezes, preferido pelo pesquisador, principalmente por aqueles que
pesquisam as temporalidades recuadas, a simples possibilidade de acesso ao documento

enriquece a pesquisa historica.

A dissertacdo contard com trés capitulos. No primeiro capitulo serdo apresentados o
contexto de producao das Cantigas de Santa Maria, a producéo literaria na Peninsula Ibérica,
especificamente no reino de Ledo e Castela e os aspectos referentes a vida e obra de Afonso X,

que permite compreender o porqué da producao desses poemas.

As principais obras que fundamentam este capitulo seguem uma légica de organizacdo
de acordo com a ordem dos capitulos. O capitulo 1 esta dividido em trés subtdpicos: 1.1
Contexto de producdo: A Peninsula Ibérica e a Reconquista; 1.2 Producao literaria em Ledo
e Castela e 1.3 A devogao mariana. As discussdes versam sobre a Peninsula Ibérica e o processo
de Reconquista, com suas transformag6es politicas e culturais e relacbes de poder entre os
diferentes sujeitos. Como base tedrica para essas discussdes sdo utilizados alguns autores que

teceram discussdes acerca da dessas tematicas.

Para entender o processo de Reconquista da Peninsula Ibérica, conceito que sera
problematizado ao longo do primeiro capitulo, utilizamos algumas obras, como o livro “Histéria
Medieval da Peninsula Ibérica”, da historiadora Adeline Rucquoi. Ela faz um apanhado
historico sobre todo o processo de Reconquista, envolvendo também os Reinos de Ledo e
Castela e o papel de Afonso X nesse processo politico. A professora doutora Renata Vereza, no
artigo “Reconquista: Um conceito polissémico”, também apresenta consideragdes sobre o

conceito de Reconquista Ibérica, com suas nuances e problematicas.



11

No artigo “A Reconquista Ibérica: a constru¢do de uma ideologia”, o professor Carlos
Roberto Nogueira discute a problematica em torno do termo Reconquista e a propria construcédo
do mito do direito incontestavel da Cristandade. Francisco Garcia Fitz, no texto “La
Reconquista: un estado de la cuestion , também aborda as diversas interpretacdes com relagéo
ao termo e aponta as ideologias envolvidas na construgdo desse conceito. Essas discussdes sao

fundamentais para o escopo deste trabalho.

Igualmente fundamentais para as discussdes em torno do termo Reconquista, Sa0s 0s
apontamentos trazidos por Alejandro Garcia Sanjuan, no artigo “Cémo desactivar uma bomba
historiografica: la pervivencia actual del paradigma de la Reconquista” e por Martin Rios
Saloma, no artigo “De la Restauracion a la Reconquista: la construccion de um mito nacional”.
Ambos os autores trazem consideragdes interessantes e mais atualizadas sobre o assunto que
engloba a Reconquista da Peninsula Ibérica e defendem que esse termo carrega um peso

ideoldgico nacionalista e catolico.

E imprescindivel pontuar o processo de desenvolvimento da devogdo a Maria, com as
oragOes, datas litdrgicas e dedicacdo de locais sagrados, e como sua figura moldava um novo
exemplo de moral a ser seguido. Além disso, destaca-se a producdo literaria da época, no
contexto da lirica trovadoresca e como as narrativas sobre a Virgem se relacionam a ideia de
amor cortés. E interessante destacar que o profano e o sagrado formavam uma espécie de
mistura no periodo medieval, dessa forma, identificar as relacdes entre essas categorias é de

fundamental importancia para se entender as estruturas culturais e de poder vigentes.

O segundo capitulo propde consideracdes sobre o processo de desenvolvimento da
devogéo mariana e sobre as Cantigas de Santa Maria, apresentando seu processo de construcao,
caracteristicas estruturais e estilisticas, bem como sobre a vida de D. Afonso e as
transformac6es advindas com o seu Reinado em Ledo e Castela, principalmente no ambito
cultural. E dividido em dois subtdpicos: 2.1 Cantigas de Santa Maria: aspectos gerais e 2.2
Afonso X, o Sabio. Os apontamentos colocados nesse capitulo dialogam com o contexto
histdrico, uma vez que as composic¢des sdo produto de um imaginario politico e religioso do

periodo, especialmente da corte afonsina.

A fildloga Angela Vaz Ledo, juntamente com pesquisadores da Universidade Federal
de Minas Gerais, integrou o grupo que ficou conhecido como Cantigueiros Marianos e foi uma
das expoentes dos estudos sobre as CSM no Brasil. Em seus livros “Cantigas de Santa Maria

de Afonso X, 0 Sabio: aspectos culturais e literarios” (2007) e “Novas leituras, novos caminhos:



12

Cantigas de Santa Maria de Afonso X, 0 Sabio” (2008), ela escreve sobre 0s aspectos historicos,
estruturais e estilisticos dessas composicdes. Seus escritos conversam diretamente com a

proposta dessa dissertacao e fornece uma base teorica para as discussdes aqui apresentadas.

Para o estudo sobre as Cantigas também é utilizado o livro “As Cantigas de Santa Maria
de Afonso X”, de Fernando Ozorio Rodrigues, publicado em 2022 pela Universidade Federal
Fluminense. O livro, desenvolvido a partir das aulas ministradas em um curso de extens&o sobre
as composicdes afonsinas, traz importantes discussdes que corroboram com os objetivos desta

pesquisa.

O catalogo “Afonso X 800 anos: obra e legado”, publicado em 2022, sob produgdo de
Ana Carolina Avilez de Basto, Maria Joana Gomes e Maria Leite, traz importantes
contribuicBes para essa pesquisa, no que concerne as discussdes sobre 0s aspectos da infancia,
educag@o e vida politica de Afonso X. Manuel Gonzales Jimenez no texto “Alfonso X, poeta
profano” traz apontamentos sobre a producao poética do rei e 0s processos de interacdo com 0s
diversos profissionais da corte. A obra “Alfonso X el Sabio: cronista y protagonista de su
tempo”, organizado pela historiadora Elvira Figaldo, retine artigos de varios especialistas sobre
os diferentes aspectos da figura do Rei S&bio, bem como sobre a producdo cultural desenvolvida

por ele, tanto de carater profano quanto religiosa.

No ano de 2021, por ocasido da Conmemoracion del 800 aniversario del nacimiento del
rey Alfonso X El Sabio, surgiram diversos eventos, congressos e publicacdes sobre o Rei Afonso
X, como o Coloquio Internacional 800a: ‘Qual debe el Rey ser’. Ochocientos afios del
nacimiento de Alfonso X, el Sabio, na Universidad Nacional de General San Martin (USAM),
Argentina, do qual pude participar de forma virtual e contribuiu massivamente para as pesquisas

sobre o0 Rei Sabio e sua producdo literaria.

Em “La Espafia de Alfonso X”, publicado pela revista Cuadernos Historia, de 1985,
Julio Valdeon, Loépes Estrada, Marcos Marin e Nicasio Salvador, trazem um apanhando
historico sobre a vida de Afonso X. Os autores apresentam o0s aspectos da vida intelectual e
politica do Rei Sébio, que embasam os apontamentos aqui apresentados a respeito do rei de

Ledo e Castela.

O terceiro capitulo, o cerne da presente dissertacdo, traz as discussdes sobre as fun¢bes
do milagre no Medievo. Esse capitulo estd dividido em dois subtdpicos: 3.1 O milagre como
sinal de Deus e 3.2 O milagre como aviso ou licdo sobrenatural. A partir das consideracfes

postas nos primeiros capitulos e analisando os aspectos do contexto histérico do seculo XIlI,



13

destacam-se as funcdes religiosas e politicas dos milagres e sua forte presenca no imaginario

popular.

O livro “A espiritualidade na Idade Média Ocidental: séculos VIII a XIII”, do
historiador André Vauchez dialoga intimamente com a presente proposta, uma vez que suas
consideracdes permitem observar a consolidacdo das préaticas espirituais no Ocidente Medieval
e o papel exercido pelos milagres no imaginario cristdo. Também é utilizado como base teorica
alguns verbetes (Milagre, Santidade, Pecado, Peregrinacdo) presentes no Dicionério Analitico
do Ocidente Medieval, que conduz a compreensdo acerca do processo de instauracdo do milagre

e de suas principais caracteristicas.

E discutido o processo de institucionalizacdo do milagre na centlria abordada, bem
como a producdo de narrativas envolvendo os feitos milagrosos, principalmente no processo de
propagacdo da devocdo a Maria e dos feitos realizados direta ou indiretamente por ela.
Apresenta-se, ainda, a relacdo da cultura eclesiastica com as narrativas miraculosas e como a
Igreja tentava moldar as definicdes de milagre envolvendo os santos, a Virgem Maria e 0s

lugares sagrados.

Além disso, sera discutido o conceito de santidade e de sagrado, bem como dos
elementos que contribuiram para a propagacao desse ideal, como as peregrinacdes, as reliquias
e os lugares sagrados. Para isso, utilizaremos como aporte tedrico os textos de Renata
Nascimento, Sofia Gajano Robert Bartlett, Michel Sot, que trazem importantes consideracfes

sobre essas tematicas.

A partir das Cantigas de milagre, utilizando-se da analise texto-imagem-contexto
historico, identificam-se os principais motivos para a busca pela intervencao milagrosa de Deus
e dos santos. Além disso, é apresentado o processo de ampliagdo dos feitos milagrosos

alcancados por intermédio da Santa Maria e dos objetos e lugares sagrados dedicados a ela.

A analise interna, que se refere ao trabalho com as Cantigas, parte da observacéo de
seus aspectos estilisticos e estruturais, tecendo relagcdes entre eles. As Cantigas de milagre
fazem parte do género narrativo, no entanto, é perceptivel também seu carater lirico, que se faz
perceber nos refrdos. A anélise externa se detém ao estudo do contexto histérico da época,
especificamente do século XIII, observando os sistemas politicos, sociais, religiosos e

econdmicos que vigoraram no periodo e dialogando com a historiografia acerca do tema.



14

Buscando sustentacdo tedrica para a analise imagética das Cantigas, torna-se
fundamental a utilizagdo do livro “O corpo das imagens”, de Jean-Claude Schmitt. Ele
apresenta a cultura visual a partir do desenvolvimento dos conceitos de imago medieval e das
diferentes praticas relacionadas a imagem. O autor compreende a imagem a partir de trés
aspectos: artistico, religioso e representativo. Schmitt, além de propor métodos para o trabalho

com as imagens, situa a sua historicidade e complexidade.

Outro autor de grande importancia no tocante a inspiracéo para a metodologia de analise
utilizada para o trabalho com as iluminuras medievais € o Jérdbme Baschet. Os artigos
“Fecundidad y limites de uma aproximacion sistemdatica de la iconografia medieval” e
“Introdugdo: a imagem-objeto” trazem importantes apontamentos sobre a iconografia medieval

e fornecem sustentacdo tedrica para o presente trabalho.

Também foi fundamental o didlogo com os textos da professora doutora Maria Cristina
Correia Leandro Pereira: “Algumas questoes sobre a arte ¢ imagens no Ocidente Medieval”,
“Da conexidade entre texto e imagem no Ocidente Medieval” e Uma arqueologia da historia
das imagens”. A autora propde apontamentos sobre o trabalho com as imagens medievais,
embasando-se no contexto social e politico de sua produgdo, bem como discute as funcGes da
imagem no Ocidental medieval. Além disso, tece apontamentos sobre as relacdes entre texto e
imagem e defende que ambos se complementam e ampliam as possibilidades de compreensao

da temaética retratada.

O método de anélise de imagem utilizado no trabalho com a iconografia das CSM é o
da comparacdo entre texto e imagem, proposto por Jean-Claude Schmitt e imagem-objeto, do
Jeréme Baschet. Nessa perspectiva, sdo estabelecidos didlogos e comparacGes entre a narrativa
textual e a iluminura, bem como com o contexto de producdo das composices afonsinas.
Ademais, busca-se articular o maior nimero possivel de aspectos retratados nas iluminuras e

entender os processos de representacao, significacao e funcgdes da imagem.



15

CAPITULO 1- O CONTEXTO DE PRODUCAO

1.1 A Peninsula Ibéricae a “Reconquista”

A producdo das Cantigas de Santa Maria ocorreu na segunda metade do século XIlI,
no contexto da Baixa Idade Média. Esse periodo foi marcado por transformag6es nos mais
variados setores da sociedade. Abordando o recorte espacial dessa pesquisa, a Peninsula
Ibérica, observa-se o avango do processo conhecido como “Reconquista” da Hispania®, que
foi empreendido durante o século VIII. Esses acontecimentos e processos historicos
influenciaram direta ou indiretamente a producdo literaria afonsina e, mais especificamente,
as Cantigas de Santa Maria.

O inicio da colonizacdo da Peninsula Ibérica, enquanto empreendimento da
expansdo do Império Romano, remonta a década de 210 a.C, no contexto da Segunda Guerra
Punica entre Roma e Cartago. Nesse processo, 0s romanos introduziram diversos elementos
socioculturais, como o direito, a lingua latina e organizacdo militar e social. O processo de
romanizacdo na Peninsula Ibérica ndo aconteceu de forma pacifica; varios confrontos
militares foram travados a medida que o Império avangava em suas conquistas.

Por volta do século V assiste-se ao gradual desmoronamento do poder exercido pelo
Império Romano na Peninsula Ibérica. 1sso se deve a propria situacdo politica em Roma e
principalmente as migracGes germanicas. No ano de 416 os povos visigodos chegam a
Peninsula e absorvem ainda muitas caracteristicas da cultura romana. No entanto, apesar de
estabeleceram relativa administracdo politica do territério peninsular, eles nunca foram
capazes de realizar uma colonizagéo efetiva, principalmente por estarem em namero inferior
com relacdo as populacdes que habitavam a regido.

A partir desse processo surgiram novos povos gque atuaram ativamente no Ocidente
exerceram forte influéncia e dominio na Peninsula Ibérica: celtas, iberos, gregos, fenicios,
cartagineses e, sobretudo, os arabes*. A expansio do dominio arabe e sobretudo a ascensdo

da cultura islamica possibilitaram que esses povos influenciassem varios aspectos da regido

¥ Nome dado a Peninsula Ibérica durante o periodo romano.

4 Ap6s a morte de Maomé, em 632, com a Guerra Santa, em dois anos a expansio, encabegada pelo Califa Abi
Bakr, estendeu—se por toda a Peninsula Arabica. Com o Califa Omar, o Império Arabe tornou-se uma teocracia
com administracdo militar, na qual o comandante militar era também o governador civil, chefe religioso e juiz
supremo. Em 645, o Império Arabe ja dominara a Siria, a Palestina, o Egito e a Libia, e, em 698, também toda a
Africa do Norte. Dessa forma, pouco mais de cem anos foi o tempo bastante para que os arabes tivessem
conseguido estender sua religido e lingua bem como seu dominio politico em um imenso espago que ia desde o
Oceano indico ao Atlantico (AREAN-GARCIA, 2009, p.32).



16

peninsular. De acordo com Aline Dias da Silveira (2019, p.141), a expansdo mugulmana
ndo foi homogénea, apesar de manter elementos de coesdo cultural em muitos aspectos e
espacos, nem mesmo a religido mugulmana ou a lingua, deu conta de manter uma unidade
no isla.

O processo de conquista da Peninsula Ibérica pelos arabes iniciou por volta do ano
de 711. Liderados por Tariq ibn Zyad (620-670), os muculmanos conseguiram tomar o
dominio da regido das maos dos visigodos. As operacOes dirigidas contra as cidades e
grandes vilas visavam, em primeiro lugar, obter espolios (SILVEIRA, 2019, p.153). O
territorio ficou conhecido como Al-Andalus e bebeu durante séculos da cultura arabe,
recebendo influéncias nos mais variados ambitos. A conquista arabe ocorreu de forma
rapida e gradativa, logo conquistando cidades importantes, como Toledo. Apesar da derrota
dos mugulmanos contra os francos comandados por Carlos Martel, Batalha de Poitiers em
7325, eles conseguiram conquistar a maior parte da Peninsula.

A expansao arabe se deu principalmente na regido sul da Peninsula Ibérica. A cidade
de Sevilha, por exemplo, tornou-se o grande centro irradiador de sua cultura (AREAN-
GARCIA, 2009, p.34), principalmente no que se refere & medicina, direito, historia,
astronomia e letras, com destaque ao ambito literario®. A presenca éarabe teria sido
responsavel por um grande desenvolvimento da Peninsula. Segundo Jodo Manuel Nunes

Henriques:

A arte e as ciéncias, sobretudo as especulativas, como as matematicas e a astronomia,
conheceram uma apreciavel expansdo. Entre os séculos IX e X, o territdrio
conheceria uma auténtica revolucdo intelectual. O pensamento grego, sobretudo o
aristotélico, marcaria profundamente a sua civilizagdo. A ruptura com a tradigéo
visigoda tornou-se inevitavel. O Al Andalus inicia, assim, uma época de grande
florescimento. Acentua-se uma cada vez maior diferenca entre a sua civilizagdo e a
do resto da Europa, ainda sob influéncias culturais e econémicas de grande
complexidade. (2011, p.7)

A partir do século IX tem-se o enfraquecimento do Império Arabe e
concomitantemente o impulsionamento e expansao cristd. Numa viséo tradicional, o ano de
718 marca o inicio do processo conhecido como “Reconquista” da Peninsula Ibérica pela

Cristandade. Sob o0 comando do Rei Pelagio (685-637) foram realizadas, a partir do Reino

> Essa batalha caracterizou-se por ser um pequeno conflito entre arabes e cristdos durante o processo de
Reconquista. Liderados por Martel, os cristdos tinham o objetivo de saquear algumas incursdes mugulmanas. Foi
“mitologizada” ao logo do tempo, com a ideia de que foi uma grande batalha comandada pelos cristaos.

6 Como veremos nos proximos capitulos, a literatura logrou grande desenvolvimento e sucesso em Varios reinos
da Peninsula Ibérica. Nos reinos de Ledo e Castela, por exemplo, a producéo literaria provocou uma importante
revolucdo cultural, principalmente durante reinado de Afonso X, considerado o autor das Cantigas de Santa Maria.
Quando se trata das influéncias literarias e linguisticas nesse contexto, € inegavel a influéncia dos &rabes enquanto
fonte para a producdo desses poemas.



17

de Asturias, as primeiras acdes com 0 objetivo de retirar dos mugulmanos o dominio da
regido. A partir dai da-se inicio a um longo processo que perdura até meados do século XV,
do qual os reis cristdos da Peninsula Ibérica consideravam-se empreendedores.

O dicionario da Lingua Portuguesa define Reconquista como “Ag¢ao de reconquistar,
de conquistar novamente, de recuperar o que se havia perdido: reconquista amorosa.”
Trazendo ainda para o aspecto histérico, o dicionario traz: “Movimento portugués de
retomada dos territorios dominados pelos mouros; designacéo histérica do movimento de
origem cristd que, no século VIII em Portugal, anexa ao territério portugués os territérios
dominados pelos mouros.”” Ja no diciondrio da Real Academia Espanhola O termo
Reconquista comegou a ser usado no século XIX, chegando ao dicionario da Real Academia
da Lingua Espanhola somente em 1936 (GARCIA SANJUAN, 2019, p.101). O termo
aparece com o seguinte significado: “Recuperacion del territério hispano invadido por los
musulmanes em 711 d. C., que termina con la toma de Granada en 1492.8

Ao analisar os significados atribuidos ao conceito de Reconquista, € preciso atentar-
se ao peso ideoldgico a que esta atrelado a esse termo. O que foi perdido para que precisasse
ser reconquistado? Os cristaos, de fato, consideravam-se os empreendedores desse processo
a medida que buscavam assegurar, por gquaisquer mecanismos, a unidade religiosa na
Peninsula Ibérica? Carlos Alberto Nogueira (2001) defende a ideia de um “mito”
legitimador do direito incontestavel da Cristandade.

Aqui cabe uma reflexdo acerca do mito na ldade Meédia. Existem varias
compreens@es acerca da palavra mito que permeiam o imaginario social desde os tempos
antigos até a contemporaneidade. Geralmente associa-se 0 mito a fatos imaginativos,
alegoricos, desprovidos de verdades, fantasticos. Ao mesmo tempo esse conceito cumpre
uma funcéo de mobilizar, de responder as indagacdes e necessidades humanas. Sendo assim,
0 mito cumpre um papel social de influenciar o imaginario de um povo, estando muito
proximo do conceito de ideologia.

Marcado principalmente pela oralidade, o mito ao longo das centurias histéricas teve
caracteristicas proprias. No caso da Idade Média a presenca da mitologia foi marcante,
principalmente no que se refere ao cristianismo. Esse movimento religioso, desde seu
desenvolvimento durante o periodo antigo, trouxe relatos sobre a origem do mundo, sobre
o0 ser humano, sobre as ac¢des coletivas e individuais, os quais influenciaram o cotidiano dos

individuos.

7 https://www.dicio.com.br/reconquista/, acesso em 29 de jun de 2023.
8 https://dle.rae.es/reconquista?m=form, acesso em 29 de jun de 2023.



https://www.dicio.com.br/reconquista/
https://dle.rae.es/reconquista?m=form

18

O historiador Jean-Claude Schmitt (1996) defendeu que o cristianismo tem todos 0s
tracos de uma mitologia, justamente por cumprir essa funcdo de mobilizar o imaginario
social e religioso e de responder as indaga¢6es humanas. A mitologia do Ocidente medieval
tinha como caracteristica a “sua complexidade; ela ndo forma um conjunto homogéneo, mas
se compde de tradicBes diversas que se integram mais ou menos no plano geral da Historia
Sagrada.” (SCHMITT, 1996, p.59). Portanto, o mito ¢ um produto cultural e, a0 mesmo
tempo, reflete os momentos histéricos de sua criacdo e adocdo. Segundo Jabouille (1986,
p.37):

“Materializado em diferentes espagos culturais e disperso cronologicamente, o mito,
ao longo dos tempos, enriquece-se na sua esséncia, especializa-se quanto ao contetdo
e, simultaneamente, alarga o seu campo de intervencdo. O conceito de mito, nas suas
utilizagOes, varia desde historia a narrativa dos feitos dos deuses, passando por
sindnimo de invengdo.”

Nessa perspectiva, a ideia do mito legitimador dos cristdos, parte do pressuposto de
que a Peninsula Ibérica formava uma unidade religiosa e esta teria sido rompida pelos
muculmanos, portanto, isso garantia aos cristdos o direito legitimo e sagrado de retomar a
regido expulsando de qualquer forma os “infi¢is”. Nogueira (2009, p.280) aponta que essa
constru¢do se deu em trés periodos: 1. Da “invasdo” mugulmana até o século X, com a
consolidacdo da monarquia asturo-leonesa; 2. Os séculos Xl e XII, com o desenvolvimento
da Reconquista e 3. O século XIII, que culmina na ocupacao de Al-Andalus pelos cristdos
e a expulsdo dos mouros da regiéo.

A Reconquista consiste num conceito cheio de significados e denotacGes que
permitem vislumbrar as ideologias envolvidas no periodo em que ocorreu. De acordo com

Renata Vereza é necessario pensar a Reconquista como um processo. Segundo a autora:

“A Reconquista, em linhas gerais, foi um processo que abarcou praticamente todo o
mundo ibérico e mobilizou os diferentes grupos sociais pertencentes aos reinos
cristdos. A importancia do processo reconquistatério levou a afirmacdo deste como
tarefa primeira dos reis ibéricos e pauta permanente em seus “programas” politicos.”
(2011, p.46)

Nesse interim, a Reconquista deve ser pensado dentro de um contexto ideoldgico,
especificamente cristdo. Além disso, ndo pode ser compreendido como um processo
homogéneo e linear, uma vez que envolveu diversas forcas e diferentes niveis de
participacdo, além do longo periodo cronoldgico. Os poderes que se destacaram como

empreendedores desse processo foram a aristocracia, enquanto favorecedora dos avangos



19

militares e sobretudo os monarcas, 0s grandes protagonistas do processo de Reconquista,
que se utilizaram do jogo politico e da alian¢a com a Igreja para conquistar territorios.

De acordo com Vereza (2011, p.48): “Mais do que tudo, e antes mesmo do que um
conflito religioso ou territorial, a Peninsula Ibérica vivenciou foi um confronto entre duas
sociedades, a cristd e a mugulmana.” No geral, esse movimento consistiu na luta dos cristéos
contra trés setores populacionais: 1. Contra os muculmanos; 2. Contra os seguidores do Isla;
3. Contra todos os credos e culturas ndo-cristds (NOGUEIRA, 2001).

Muitos historiadores defendem que a Reconquista da Peninsula Ibérica formou uma
sociedade voltada para a guerra, chegando inclusive a caracteriza-la como um movimento
de Cruzada®. E fato que o fator militar nio pode ser desligado da Reconquista, uma vez
muitos conflitos militares foram travados ao longo dos séculos em que esse movimento
vigorou. Entretanto, por ter sido um processo heterogéneo e gradativo, ndo se pode tomar a
guerra como foco de formacdo dos reinos ibéricos.

Outro fator que vai ser crucial para a caracterizacao do processo de Reconquista da
Peninsula Ibérica € o movimento populacional e o repovoamento dos territdrios. Talvez esse
quesito mereca uma maior atencdo do que os conflitos reconquistatorios em si. Durante a
Reconquista os reinos ibéricos se desdobraram em um territorio de extensdo quatro vezes
maior do que no inicio do processo (VEREZA, 2011, p.47).

O processo de repovoamento foi de fundamental importancia para o sucesso do

movimento de retomada dos territorios ibéricos:

No inicio da Reconquista eram ainda muitos os territérios pouco ou mesmo nada
povoados. O seu repovoamento era decisivo para a boa implementacdo de uma
estratégia defensiva coerente e, também, para o bom desenvolvimento da longa e
dificil campanha que as tropas cristds tinham pela frente (HENRIQUES, 2011, p.10)

Esse processo de formacdo e repovoamento ocorreu a partir de trés nicleos

geogréaficos distintos: o asturiano, o pirenaico e o cataldo (AREAN, GARCIA, 2009, p.39).

9 As cruzadas foram expedicdes de carater religioso e militar que sairam da Europa com o objetivo de conquistar
Jerusalém, que estava sob dominio dos mugulmanos. Apesar de alguns elementos serem semelhantes, a
Reconquista da Peninsula Ibérica ndo pode ser caracterizada como um movimento cruzada, de guerra santa, pois
isso implica em reduzir esse processo as suas caracteristicas religiosas. Importa notar que a Cruzada foi motivada
essencialmente por motivos religiosos e tinha como motivador o papado. J& a Reconquista possuia um carater
maiormente politica, com destaque ao protagonismo dos reis, que se sobrepunha a acdo da Igreja. Soma-se a isso
0 quesito temporal. As cruzadas desenvolveram-se a partir do século XI, periodo em que a Reconquista ja se
desenrolava ha alguns séculos e ja apresentava certa maturidade. “Apesar de se diferenciarem, o encontro dos dois
conceitos foi frutifero em termos de arcabouco ideoldgico legitimador das pretensdes ibéricas cristds (VEREZA,
2011, p.51).



20

O primeiro merece destaque, pois envolve a regido da Galiza, Ledo e Castela, estes dois
Gltimos sdo foco da nossa discussdo. Inicialmente reinos separados, os reinos de Ledo e
Castela foram unificados a partir do reinado de Fernando I (1016-1065), no ano de 1037.

No século XII os dois reinos sdo separados e a unido acontece novamente somente
com Fernando Il (pai de Afonso X) no ano de 1230, o que contribuiu para fortalecer o
poder politico local. Foram os Reis de Ledo e Castela que tomaram a responsabilidade de
restaurar a Hispania dos antepassados, tendo em vista o fato de possuirem uma rica e vasta
tradicdo literaria e historiografica. Nesse sentido, buscava-se realizar o resgate da producao
e do estilo cultural dos primeiros povos que habitaram o territério. De acordo com Adeline
Rucquoi (1995), os Reis de Castela e Ledo, inclusive Afonso X, consideravam-se
verdadeiros empreendedores da Reconquista.

O Reino de Castela também desempenhou importante funcdo no processo de
Reconquista. Primeiramente porque representava no mundo ibérico a Cristandade
(NOGUEIRA, 2001). Era de la que irradiava todo a ideia de retomar o territério conquistado
pelos mugulmanos. Outro fator preponderante € o fato desse reino ter crescido politicamente
e anexou diversos reinos circunvizinhos, estendendo o seu dominio cultural e politico.
Dessa forma, Castela oferecia todas as bases de sustentagdo para a Reconquista: por um
lado, representava a carga ideoldgica cristd e por outro realizava a atividade de
repovoamento e conquista de territorios, utilizando-se também do fator militar.

Outros autores, como Alejandro Garcia Sanjuan (2009) e Martin Rios Saloma
(2005), definem o termo Reconquista como um conceito ambiguo, carregado de um peso
ideoldgico. Nas palavras de Garcia Sanjuan, uma verdadeira bomba historiogréafica, pois foi
um conceito surgido no seculo XIX e desde meados da década de 1970 vem passando por
discussdes e é constantemente revisitado.

De fato, o termo ndo aparece nos textos medievais e passou a ser utilizado, entre
outros motivos, como um dos pilares para construir uma historiografia romantica e
nacionalista e uma identidade coletiva espanhola (SALOMA, 2005). Nesse interim, a carga
ideoldgica da Reconquista demonstra a forte dependéncia da historiografia ao nacionalismo
espanhol (GARCIA SANJUAN, 2009, p.102).

E perceptivel que o processo de Reconquista alcangou grande desenvolvimento e
perdurou durante muitas centurias. Segundo Renata Vereza (2011), isso se deve ao fato
desse movimento ter sido antes de tudo um processo bem articulado tanto politicamente,
quanto ideologicamente. Além disso, os principais promotores da Reconquista, 0s reis, eram

habilidosos em renovar o seu sentido e finalidade.



21

Para que o sentido do processo de Reconquista se mantivesse estavel, foram
necessario fatores unificadores, que englobaram os castelhanos em prol desse projeto. O
principal ponto em comum, de carater religioso, que conseguia gerar mobilidade

populacional a favor da Reconquista foi o Cristianismo. Adailson Rui afirmou que:

Por meio da propagacdo do cristianismo efetivada pelo vinculo entre a Igreja e a
realeza, passou a existir no Ocidente um referencial comum que integrava povos
diversos em torno a valores religiosos semelhantes. O cristianismo, além de
proporcionar a existéncia do vinculo entre povos diferentes, englobando-os em um
mesmo universo, foi um instrumento que colaborou no processo de unificacdo dos
povos em suas respectivas regifes. Nessa direcdo, o desenvolvimento de cultos aos
santos foi fundamental na medida em que um santo determinado era transformado no
patrono e protetor de uma regido especifica (2012, p.106)

O santo que se tornou o elemento unificador e o padroeiro da Reconquista foi S&o
Tiago, o Maior. A relacdo desse santo com a Peninsula Ibérica esta na crenca de que 0s
restos mortais desse apéstolo teriam sido enterrados na regido da Galicia, por volta do
século 1X. Esse local tornou-se ponto de peregrinacdo, conhecida como Caminho de
Santiago de Compostela, a qual é realizada até os dias atuais.

Sao Tiago foi considerado um guerreiro que combatia os “infié¢is” ao lado dos
cristdos, utilizando-se de armas. Era representado como um guerreiro que portava uma
espada, carregava um estandarte e montava cavalo. Sdo Tiago foi utilizado como base de
sustentacdo para o carater politico do movimento, mais uma vez reforcando o mito do direito
incontestavel da Cristandade, como ja foi explicitado acima.

Nesse interim, pode-se afirmar que S&o Tiago foi tornado também um mito politico,
pois era o herdi do qual a monarquia precisava para legitimar as acGes deles contra 0s
mugculmanos, além de unir os cristdos em torno de um mesmo objetivo (RUI, 2012, p.114).
Esse fato também contribui para reforcar o carater sagrado atribuido a Reconquista, pois o

movimento possuia o total apoio da Igreja e era representada por um santo.

1.2 Produgdo literaria em Ledo e Castela

A Literatura, sem ddvidas, foi uma das areas que mais se desenvolveu durante o
medievo, especialmente a partir do século XII. A composi¢do de poemas/poesias marcou a
producdo cultural na Peninsula Ibérica e foi um reflexo dos elementos sociais que se
relacionavam nesse contexto. Como sera abordado mais adiante, alguns reinos e reis se

destacaram na producdo literaria, como é o caso de Afonso X, em Castela.



22

A Literatura, em grande medida, estava relacionada ao ficticio e se contrapunha as
chamadas disciplinas intelectuais, como a filosofia. A literatura medieval era sustentada
pela voz e pelo canto e era maiormente masculina, combinando a lingua latina com as
linguas vulgares. Além disso, era difundida por meio da teatralidade, o que garantia maior
dinamicidade e expansdo. A partir do século XII comeca a se desenvolver a literatura dos
trovadores, com a poesia lirica.

A lirica trovadoresca, principalmente na Peninsula Ibérica, configurou-se como um
importante instrumento de propagacdo cultural e politica, enquanto préatica
fundamentalmente atribuida aos nobres e cavaleiros. No entanto, vale ressaltar que as
camadas populares da sociedade, com os jograis, também encontravam espaco na lirica
trovadoresca. De acordo com José D’Assun¢do Barros (2006, p.121), quatro elementos
encontraram voz no trovadorismo: o cristianismo oficial, o paganismo, a heresia e a poesia
anticlerical.

Existia uma hierarquia para esse acesso, neste caso, a pluralidade do trovadorismo
era relativa, uma vez que algumas camadas possuiam limites para poder expressar sua arte
de trovar. No entanto, como afirma José D’Assuncdao Barros, a ousadia era uma
caracteristica comum entre os escritores das camadas mais populares. Muitos jograis se
inseriam na Disputatio lirica e duelavam através de suas composi¢des com os trovadores
fidalgos.

Assim, é possivel identificar as disputas sociais de poder refletida nas disputas
trovadorescas, uma vez que, apesar da tentativa dos nobres em controlar a producéo
literaria, os poetas de baixo extrato social pontuavam a sua participacdo e divulgavam os
seus escritos no ambito popular. “O ambiente trovadoresco se apresentou como uma arena
aberta a expressdo da pluralidade sociocultural, bem como das tensGes sociais e
individuais” (BARROS, 2006, p.39). A convivéncia entre diferentes extratos sociais,
possibilitada pela producédo trovadoresca, permite observar as tensdes e aproximagdes entre
fidalgos e populares na sociedade ibérica.

Algumas cortes régias se destacaram como 0s principais polos do trovadorismo
galego-portugués. Merece destaque o reino de Castela, que representava também na
Peninsula Ibérica os ideais cristdos. A corte afonsina foi um espaco de circularidade e
social, permitindo o envolvimento entre diferentes culturas. E importante refletir que o
trovadorismo estava inserido também no projeto de centralizacdo politica das monarquias
que se debrucavam no processo de Reconquista, movimento que alcanca seu auge nesse

contexto.



23

Nesse interim, 0os compositores, principalmente 0s pertencentes aos niveis sociais
mais elevados, utilizavam-se dos escritos para legitimar e reforcar as estruturas de poder.
Ao mesmo tempo, existiam também aqueles autores que criticavam em suas producoes as
mazelas sociais. A poesia dos trovadores foi, em grande medida, uma forma de dominagéo
existente na Peninsula Ibérica.

A producdo literaria trovadoresca da Peninsula Ibérica bebeu de influéncias
externas e interna. Karin Azevedo (2005, p.46) aponta trés teorias basicas para explicar a
origem do lirismo na Peninsula Ibérica: ardbica, folclérica e latino-medieval. Arabica
porgque 0s povos arabes islamicos estavam em constante convivéncia com os cristdos e
influenciaram a producdo trovadoresca. Apesar das tentativas da civilizacdo crista europeia
em excluir a atuacdo arabica, é inegavel a presenca da cultura destes no lirismo ibérico.
Folclérica porque outros povos de origens tradicionais e mitolégicas imprimiram sua
cultura nas produgdes. A latino-medieval, tomada como oficial, procurava se sobrepor as
outras influéncias.

Apesar de existirem esses trés elementos, importa pensar a civilizagao trovadoresca
como um fendémeno pautado no sincretismo. As influéncias internas partem da ideia de
assimilacdo das muitas tradigdes populares da regido peninsular. E o que José D’ Assungdo

Barros denomina de “encruzilhada cultural”:

A peninsula Ibérica é de fato uma verdadeira ‘encruzilhada cultural’, e s isto ja daria
conta de trazer para 0 nosso ambito uma incomparavel pluralidade. A encruzilhada,
porém, ndo é apenas externa. Ha uma sintese interna que o movimento galego-
portugués elabora, e que complementa a outra face de sua pluralidade trovadoresca.
Esta sintese interna refere-se a apropriacdo de uma série de extratos culturais
populares. (2006, p.124)

Existiram varios tipos de producgdes no ambito do trovadorismo. Merecem destaque as
Cantigas, de tradicdo oral e escrita, compostas principalmente para serem cantadas. Elas se
dividem em Cantigas de amor, de amigo (Cantigas liricas), de escarnio e de maldizer (Cantigas
satiricas). O medievalista Paul Zumthor (2018), ao discutir sobre o conceito de performance e
sua relacdo com a poesia, demonstra a importancia da performance no ambito da oralidade, pois
possibilita uma recepcgdo coletiva e a compreensdo das emogdes e sentidos do escrito. Através

da voz, dos gestos e do contexto, a performance materializa a mensagem poética.

Para este trabalho, serdo abordadas algumas consideragdes sobre as Cantigas de amor.
Essas eram escritas sempre na primeira pessoa do singular e o compositor geralmente era um

homem, mas também existiam escritoras mulheres.



24

Apesar da tentativa de apagamento das escritoras femininas, é inegavel a contribuigao
delas para a lirica trovadoresca. As compositoras pertenciam a grupos sociais diferentes e em
seus escritos denunciavam as praticas sociais e expressavam seus sentimentos. Existiam varios
tipos de trovadoras nesse contexto, tais como: as trobairitz, as escritoras de serventés, as
escritoras das chansons de toile e as escritoras de aubes. As trobairitz eram geralmente damas
feudais que pertenciam aos altos extratos sociais da Franca. Algumas que se destacaram na
literatura trovadoresca foram Alienor D’Aquitania (1222-1204), uma mecenas de sua época e

Azalais de Porcairagues (1095-1209). Em seus escritos expressavam seus amores e desamores.

As soldadeiras eram aquelas que escreviam em troca de soldo, de pagamento. Elas
pertenciam a niveis sociais mais baixos e compunham cantigas de maldizer e de escérnio. Em
seus escritos denunciam os crimes e pecados do clero e davam enfoque ao erotismo feminino.

Uma das soldadeiras que mais se destacou foi Maria Balteira (- 1257).

As escritoras das chansons de toile (cangGes de tear), provenientes da aristocracia,
narravam os episodios militares, envolvendo guerras. Esses relatos também eram espalhados
no meio popular. Ja as Cantigas de albas eram cantigas “provengais, espanholas, alemas e
galego-portuguesas em que o despertar dos amantes se da por meio de um aviso de um vigia ou
pelos passaros de que os primeiros raios da manha anunciam um novo dia.” (MELLO, 2012,

p.227).

Paralela as escritoras de carater profano, destacava m-se também as escritoras religiosas.
Tem-se a figura de Hildegarda de Bingen'®, que atuou no periodo da Baixa Idade Média como
uma importante monja religiosa e deixou contribuicdes no ambito da medicina e da filosofia.
Servindo a doutrina eclesiastica, Hildegarda transmitiu em sua obra as caracteristicas do
feminino e escreveu sermdes, cancdes e livros que foram aceitas pela igreja, pelos reis e pela
populacdo em geral. Enquanto mulher intelectual, ela deixou sua marca na producéo literaria

do medievo.

Dentro dessa conjuntura, o amor perfeito e idealizado tornou-se o tema basilar da
producdo literaria. Relacionada a essa tematica do amor estava a extrema devocao a mulher, o
objeto do desejo amoroso e de culto. Nesse interim, surge o conceito de amor cortés, que

consistia na exaltacdo da figura feminina e fazia com que o homem praticasse atos maravilhosos

10 Hildegarda de Bingen nasceu em 1098, na Alemanha. Aos 15 anos fez votos religiosos. Tornou-se abadessa e
teve experiéncias misticas, fato que a levou a iniciar uma vida de pregacdes e producdo de relatos sobre suas
visdes. Escreveu obras de caréter religioso, como trabalho exegéticos e hagiografias, compds cangdes liturgicas e
também escreveu obras de medicina.



25

pela dama. Faz-se necessario pontuar que o objeto de desejo era muitas vezes inacessivel, pois

a mulher almejada era, na maioria das vezes, casada.

Existia, assim, uma dama desejada, seu marido e o trovador, o amante, que prestava
homenagem e obediéncia a sua senhora, esperando sua recompensa. Era comum o louvor a
mulher casada, além disso, os outros temas envolvendo a figura feminina eram comuns e
variados, como o da mulher amada, a soldadeira, a mée, a filha, jogralesa, a mal casada.
Segundo Lenora Mendes (2019, p.5):

O objetivo dos amantes ndo é a consumacdo do ato sexual. Embora ela ndo esteja
excluida, sé poderia ser atingida apds uma longa série de provagdes impostas pela
dama ao cavalheiro. O objetivo final é a sublimagdo do desejo, pois mantido
irrealizado tanto tempo quanto possivel, ele cresce em intensidade sem nunca ser
consumado.

O trovadorismo medieval vislumbrado no amor cortés era marcado por uma
contradigdo, pois misturava nas composicdes os sentimentos de amor e édio, vida e morte, dor
e prazer. Assim, “sdo registros de sentimentos incontrolaveis que alternam no mesmo espago

poético o sofrimento extremo e a felicidade intraduzivel” (BARROS, 221, p.219).

O amor cortés representa, ainda, uma mudancga de mentalidade. De acordo com José
D’ Assungao Barros (2015):

O Amor Cortés representa uma revolugdo nos modos de pensar e de sentir, e ndo deixa
de empreender uma velada critica aos padrdes repressores de seu tempo. Uma
revolucdo imaginaria, a bem dizer, pois se alguns trovadores a viveram de maneira
concreta e intensa, a maioria dos homens e mulheres apenas a vivenciaram de forma
Iudica e no mundo da imaginacdo.” (p.221)

A literatura do amor cortés contribuiu para estabelecer regras de comportamento social,
tanto para o homem, que ndo deveria ceder aos desejos, quanto para mulher, que deveria
permanecer devota ao seu marido. Quanto mais o cavaleiro sofresse e passasse por provas em
nome do amor pela dama, maior prestigio ele adquiria entre seus pares (MENDES, 2019, p.6).
Ao mesmo tempo, tem-se também a valorizag¢do do amor adultero, infiel, vislumbrado na dama

gue cede aos desejos e ao prazer.

Assim, durante a Idade Média 0 amor cortés “¢ uma arte de amar inacessivel ao comum
dos mortais, a0 mesmo tempo disciplina da paixdo e da religido do amor” (REGNIER-
BOHLER, 2006, p.58). Nesse mesmo cenario, a literatura com a tematica feminina

experimentou um processo de florescimento, que veio se fortificar no século XIlI1, pelo trabalho



26

das instituicdes de poder que propunham modelos de conduta social. A descri¢do da mulher nos

textos literarios passou a seguir os critérios religiosos e morais.

A idealizacdo da figura feminina, antes destinada as damas da corte, passa a ganhar um
novo sentido: o da mulher santa. Esse ideal de santidade, propagado pela Igreja, mas abracado
por varias camadas sociais, tinha como modelo a Virgem Maria. Assim, para combater os vicios
e pecados presentes no corpo social, comegaram a surgir textos descrevendo as virtudes e feitos
de Maria, a fim de propor um novo modelo de conduta moral. “Essa concepgao fez surgir por
toda a Europa cangfes em que a Virgem se transforma no objeto do amor do trovador e a quem
ele passa a dedicar suas poesias e cancdes, esperando receber dela o galardéo - a aceitacdo do
preito de vassalagem” (MENDES, 2019, p.8).

Essas producdes serviram para fomentar as duas tendéncias opostas da natureza
feminina: 1. Pecadora (Eva) e 2. Redentora (Ave). No pecado original, a mulher teria causado
a perdicdo ao homem e trouxe para o0 mundo o mal. Assim, ela era considerada inferior por
natureza. A figura feminina estava constantemente relacionada ao pecado, a danacéo, pois era

inspiradora do desejo.

A partir dos séculos XI-XII “reconheceu-se que Maria aceitou gerar o filho de Deus
para que todas as filhas de Eva fossem redimidas” (FRANCO JUNIOR, 1996, p.55). Assim, a
literatura cristd sobre a mulher nesse periodo pautou-se na ideia de pecado, prefigurado na
figura de Eva e de redencédo, com a Virgem Maria. Nessas duas figuras femininas percebe-se o

embate constante entre pecado e salvacdo que permeava a sociedade cristd medieval.

Essa concepcdo criou, a0 mesmo tempo, regras de conduta moral para a mulher, que
deveria seguir as virtudes e o exemplo de Maria, e, apesar de ser inferior ao homem e causadora
do pecado, ela podia alcancar a salvacdo. Hilario Franco Janior (1996) destacou que a
idealizacdo da figura de Maria so fazia sentido através de Eva e vice-versa e a contraposicao
entre 0s papéis que ambas exercem no pensamento cristdo cria respaldo para uma

complementaridade.

Urge pontuar, ainda, que nesse contexto de renovacdo devocional e do surgimento de
uma nova espiritualidade, bem como de textos literarios voltados ao culto feminino, associada
a exaltacdo da Virgem Maria, em contraposi¢do a Eva pecadora, destaca-se uma terceira figura
feminina: Maria Madalena. Maria, Eva e Maria Madalena sdo as trés mulheres que ganham
notoriedade durante o século XIII e que representam trés modelos de conduta, servindo como

exemplos do que deve ou ndo ser seguido pelas mulheres medievais.



27

O papel de Maria Madalena na tradigdo cristd foi bastante discutido, uma vez que sua
origem e personalidade suscitam diversas interpretacdes. No entanto, compreender suas
caracteristicas permite vislumbrar a importancia que ela teve na construcdo de um imaginario
feminino acerca da salvacgdo. Ela simbolizava a ligacdo entre a mulher pecadora (Eva) e a

mulher santa (Maria).

Nesse interim, Maria Madalena surge como uma esperanga para as mulheres medievais,
algo que ja era propagado na devocdo a Maria, mas que é reforcado com Madalena, pois ela
aparece como aquela que sai da condi¢do de pecadora e ganha o titulo de santa, ou seja, um
ideal feminino mais humano. Assim, as mulheres medievais, seguindo o exemplo de Maria

Madalena, poderiam alcangar a perfeicéo crista.

Definir quem foi Maria Madalena é ao mesmo tempo se deparar com uma
multiplicidade de faces e caracteristicas atribuidas a ela. A identidade de Maria Madalena é
uma construcdo medieval, formada a partir das informagGes presentes nos evangelhos
candnicos e nos textos apdcrifos. Ela surgiu da unido de trés mulheres citadas na Biblia: Maria
Madalena, Maria de Betania e a pecadora arrependida. A juncdo dessas caracteristicas, apos
diversas discussdes, foi realizada pelo Papa Gregdrio Magno (540-604). E possivel identificar
em Maria Madalena a pecadora arrependida, companheira amorosa de Cristo, pregadora e

eremita.

Maria Madalena vivia na cidade de Magdala (el-Mejdel), um importante centro de
comeércio. Provavelmente ela teria sido uma mulher de posses e ndo ha relatos de ter sido casada.
A sua propria denominagdo foi feita pelo local de origem e ndo como filha, esposa ou irmé de
algum homem, como era costume denominar as mulheres do periodo. Assim, é possivel falar

de uma certa independéncia feminina de Maria Madalena.

Nos evangelhos canénicos Maria Madalena é a mulher mais citada pelos evangelistas,
sempre aparecendo como a pecadora penitente e fiel sequidora de Jesus. Além disso, ela € a
testemunha da ressurreicdo de Cristo, que sai para anunciar a noticia aos discipulos. J& nos
textos apocrifos aparecem diversos relatos que reforcam o papel de Maria Madalena como uma
fiel seguidora de Jesus. Ela aparece como a discipula preferida, aquela que mais entende as
palavras de Cristo. A relacdo de Madalena com o Mestre € motivo causador de cilmes entre 0s
discipulos. No Evangelho de Maria Madalena tem-se esse relato: “Pedro disse a Maria: “Irma,
sabemos que o Salvador te amava mais do que qualquer outra mulher. Conta-nos as palavras

do salvador, as de que te lembras, aquelas que s6 tu sabes e ndés nem ouvimos.” (p.4)



28

A citacdo acima permite observar ndo so a preferéncia que Maria Madalena recebia por
parte de Jesus, mas também o nivel de conhecimento que era atribuido a ela. Havia informacdes
que eram reveladas somente a ela e que sé ela entendia. Em outra passagem, € retratado ciime

e descrédito dos apostolos:

“Mas André respondeu e disse aos irmaos: “Dizei que 0 que tendes para dizer sobre o
que ela falou. Eu, de minha parte, ndo acredito que o Salvador tenha dito isso. Pois
esses ensinamentos carregam ideias estranhas. Pedro respondeu e falou sobre as
mesmas coisas: “Sera que ele realmente conversou em particular com uma mulher e
ndo abertamente conosco? Ele a preferiu a n6s?” (p.3)

E possivel identificar também o preconceito com Maria Madalena, que reflete o lugar
de submissdo e inferioridade que comumente era destinado a mulher na antiguidade. Os
apostolos questionam o fato de Jesus ter preferido uma mulher e ndo um homem. E o fato de

ser mulher, suas revelacdes mereceriam descréditos.

Maria Madalena aparece também em relatos como o simbolo da sabedoria e do
conhecimento. No Pistis Sophialt, um texto gnostico, escrito entre os séculos Il e Ill, ha
referéncia a Maria Madalena e a como ela era querida por Cristo, aparecendo relatos também
dos ciumes por parte dos discipulos. Além disso, “vincula, Maria Madalena com a tradigdo das
deidades femininas e a0 mesmo tempo com a histéria de Eva. E uma narrativa sobre o excessivo
orgulho feminino, que seria redimido em Maria Madalena” (TOMMASO, 2006, p.56). Nessa
perspectiva, além de representar a redencdo, essa figura feminina seria também conhecedora

dos misterios e revelacdes de Cristo.

Nas CSM, Maria Madalena aparece na Cantiga de Festa que traz o relato da ressurrei¢céo
de Jesus. Juntamente com outras mulheres biblicas, como Maria de Salomé e Maria, mée de
Jesus, Maria Madalena aparece como testemunha e anunciadora da ressurrei¢do. No texto, seu
nome aparece como “Madalena Maria”, para dar maior sentido a rima e musicalidade da estrofe.
A narrativa faz referéncia ao relato biblico em que as mulheres vao ungir o corpo de Jesus com
perfumes, mas ndo o encontram no timulo logo aparece um anjo que anuncia que Jesus havia

ressuscitado:

Grand’ alegria, a-la-fé,
foi pois Maria Salomé
e Jacobe com aloé
e Madalena Maria,

Alegria, alegria

11 Esse manuscrito foi encontrado no Egito, na segunda metade do século XVII. O escrito traz os ensinamentos de
Jesus aos seus discipulos e recebeu esse nome por dar enfoque a sabedoria.



29

facamos jé todavia!
mui grand’ alegria nos dar
foi Deus u o forom buscar
ao mdiment’, e achar
nilia delas podia.
Alegria, alegria

facamos ja todavia!

Grand’ alegria houv’ ali
entom quando lhes diss’ assi
o0 angeo: “— Nom ést’ aqui”,

que sobr’ a pedra seia.
Alegria, alegria
fagamos ja todavia!
Grand’ alegria, sem mentir,
foi u lhes disse: “— Resurgir
quis Jesu-Crist’, e se vos ir
queredes u El dizia,
Alegria, alegria

fagamos j& todavia!

Também na Cantiga de louvor n° I, que narra s setes gozos que a Santa Maria teve de seu
filho, aparece como testemunha da ressurreicéo:
Outra razom quero contar
que 1h’ houve pois contada
a Madalena: com’ estar
viu a pedr’ entornada
do sepulcr’ e guardada
do angeo, que lhe falar
foi e disse: “— Coitada
molher, sei confortada,
ca Jesu, que vées buscar,

resurgiu madurgada”.

Essas sdo as duas Cantigas em que aparece 0 nome de Maria Madalena. As narrativas
demonstram o seu papel como uma fiel discipula de Cristo e testemunha da ressurrei¢cdo. O
culto a Maria Madalena foi fortemente propagado durante o século XIII. Diversos textos e
sermdes foram produzidos com o objetivo de torna-la conhecida. O culto ganha bastante

popularidade estimulado principalmente pela Igreja e pelos poderes seculares. Buscava-se



30

apresentar principalmente para as mulheres leigas modelos biblicos de comportamento e Maria

Madalena foi escolhida justamente por representar a humanidade e a possibilidade de remissao.

Associado ao culto, surgiram os centros de devogdo, como a Abadia Beneditina de
Vézelay (1037) e as ordens religiosas, como a Ordem das Penitentes de Santa Maria Madalena,
na Alemanha (1225) e a Ordem de Madalena, em Napoles (1324). Todas essas instituicGes
surgiram a partir da influéncia que o culto a Maria Madalena provocou nos habitos religiosos
femininos. Do mesmo modo, foram produzidos relatos sobre Maria Madalena direcionados a
um publico leigo, ndo letrado.

Nessa perspectiva, apesar das multiplas caracteristicas em volta a imagem de Maria
Madalena, percebe-se a énfase no seu carater penitente e redimido (a santa pecadora), aspectos
que permanecem até os dias atuais no imaginario coletivo. As trés figuras femininas — Virgem
Maria, Maria Madalena e Eva — simbolizam nesse contexto as multiplas caracteristicas da

mulher cristd medieval e a0 mesmo tempo servem como uma norma de conduta social.

1.3 Devogéo Mariana

Sabe-se que o sobrenatural estava presente no cotidiano medieval. A sociedade crista
concebia Deus como o senhor por exceléncia de todos os ambitos da sociedade (LE GOFF,
2006 p.69). Dessa forma, entender a concepcdo de Deus para a populacdo do Medievo
ocidental, que inclusive era mutavel, significa ao mesmo tempo entender a realidade politica,
econdmica e social que se configurava em cada territério e época. O individuo medieval tinha
necessidade da manifestacdo de Deus e a medida que os problemas sociais se intensificavam,

com maior frequéncia os homens e as mulheres recorriam aos sinais do sagrado.

O século XIlII, de acordo com Jacques Le Goff (2006), experimentou uma espécie de
especializacao devocional, na qual varios elementos e personagens sagrados foram introduzidos
e reforcados nas praticas religiosas e deram novo sentido as relacdes da organizacao feudal. A
figura do Espirito Santo, antes delegada a um segundo plano em detrimento da imagem de Deus
pai, passou por um processo de evolucdo. A terceira pessoa da Trindade seria aquela que iria
realizar um novo Pentecostes, trazer renovacao para aqueles que a ele recorriam e livrar das

insegurangas sociais.

Nesse mesmo contexto, tem-se a propagacao das devogdes cristocéntricas. A auténtica

elevacdo do Cristo sofredor, da paixdo, era uma resposta as mazelas sociais, politicas,



31

econdmicas e militares que oprimiam a populagéo. E dada énfase na natureza humana de Cristo,
gue se unia as necessidades do povo. O culto a pessoa de Jesus Cristo veio acompanhado do
conhecimento do Novo Testamento e dos Evangelhos e do despertar religioso dos leigos, que

recorriam as maltiplas unidades sagradas a fim de garantir a salvacéo.

A transmissdo dos elementos religiosos aos leigos, principalmente os iletrados, era
essencialmente audiovisual. A teatralidade passou a ser um importante instrumento nas méos
da liturgia para propagar as devogdes. A forte relacdo entre a liturgia e a piedade popular € um
ponto central para se compreender os mecanismos de centralizacdo das estruturas da Igreja. A
fim de manter sua organizacao hierarquica e exercer dominio sobre as manifestacGes religiosas,

a Igreja deu maior énfase a préatica dos sacramentos.

Desde o século XII os sete sacramentos consistiam em um dos principais instrumentos
de dominacdo da Igreja e durante o seculo XII1 essa busca tornou-se ainda mais constante, pois
era através da vivéncia sacramental que os leigos poderiam alcancar a salvacdo, libertar-se dos
pecados e da influéncia profana. Além disso, o culto aos santos era bastante presente na préatica
religiosa. A busca pela intercessdo dos modelos de vida cristds refletia-se na procura de
reliquias e elementos que lembrassem a vida do santo. Dentro desse ambiente de intensa préatica

religiosa ha a promogéo de uma figura feminina: a Virgem Maria.

Segundo Andréa Bandeira (2002, p.66): “Quando Maria foi celebrada como dignitaria,
logo abaixo de Deus, aquela em que Ele fez a sua morada, por exercicio da graca, tornou-se
mais importante que qualquer outro homem ou mulher em todos os tempos”. A Devogado a
Virgem Maria na ldade Média estéa intimamente relacionada com o papel atribuido a mulher na
sociedade cristd medieval. O culto a Maria ultrapassava a propria doutrina da Igreja Cristd e
estava presente fortemente no ambiente profano que recorria aos diferentes meios para sustentar

sua devocao, como € o caso dos textos apdcrifos'?,

12 Os textos apdcrifos comecaram a ser escritos desde os primeiros séculos do cristianismo, frutos da piedade
popular que queria conhecer mais fatos sobre a vida de Jesus, de Maria e dos apéstolos. Apdcrifo significa oculto,
ou seja, textos que sdo considerados ndo inspirados pelo Espirito Santo, segundo o cénon oficial da Igreja Catdlica,
que foi estabelecido no século | d.C. Muitas passagens dos apécrifos sdo tidas como heréticas, com afirmacgdes
que contradizem as doutrinas oficiais. “Apesar da tentativa da Igreja Catdlica de apartar os Evangelhos apocrifos
da vida e da conduta cristd, desde sempre as histdrias ai narradas foram muito populares, além de preencherem
lacunas dos textos canonicos” (AMARAL, 2008, p.17). Esses textos contém narrativas imagéticas e muitas vezes
divergentes da histéria oficial. Isso reflete o imaginario popular presente no periodo em que esses textos foram
escritos, pois revela como a piedade popular tinha sede de conhecer os pormenores da vida de Cristo, de conhecer
mais sobre aquilo que acreditavam e praticavam no cotidiano e que muitas vezes néo tinha acesso direto aos textos
candnicos oficiais. Assim, conhecer toda a vida de Jesus, Maria, José e dos apostolos era uma forma de se



32

Nessa perspectiva, para se entender ainda mais o contexto de produgdo das Cantigas de
Santa Maria, é imprescindivel analisar o processo de culto a Maria que se desenvolveu mais

fortemente a partir do século XI.

Maria foi uma mulher proveniente de Jerusalém e conhecida por ter sido a escolhida
para trazer ao mundo o salvador Jesus. Desde os primeiros séculos do Cristianismo, existiu o
silenciamento da figura de Maria. Tanto dos textos biblicos candnicos, quanto na tradi¢éo cristd,
pouco se escrevia sobre essa personagem. Isso porgue a historia de Maria estava diretamente
relacionada a historia de Jesus, ou seja, ela existia em funcéo de seu filho. O que se buscava
relatar sobre Maria era somente aquilo que envolvia Jesus, como, por exemplo, a anunciacéo,

0 nascimento, a morte e a ressurreicao de Cristo.

A partir do século II, com o desenvolvimento da escrita dos textos chamados de
apocrifos, comegam a aparecer mais detalhes sobre a vida de Maria. Muitos relatos que ndo
estdo presentes no canon oficial, comecam a aparecer na literatura apocrifa, como, por exemplo,

a natividade de Maria.

Além disso, Maria passa a ser representada na iconografia, como mosaicos e murais,
nas oragdes e na proépria liturgia (SILVA, 2023, p.30). Em meados do século 1V, quando o
cristianismo se torna a religido oficial do Império Romano, a Virgem Maria comeca a ser
identificada como m&e de Deus'® e como rainha. Ela sempre surge em funcdo de Jesus
(PORTELLA, 2018, p.214).

Essa caracteristica ja permite vislumbrar o papel exercido por Maria nos primeiros
séculos do cristianismo. Ela, ao lado do seu filho, faz parte do status quo e contribui para
legitima-lo. Assim, sua funcdo se distancia dos santos, pois é superior. Ademais, ela esta longe

do povo, acima dele. Nos céus, ela reina com Jesus.

Por volta do século IX, h& uma mudanga na forma de conceber Maria, fruto das
transformacdes politicas e sociais do periodo. Ela passa a ser considerada a mediadora entre o
céu e a terra, aquela que intercede a Jesus por milagre e gracas. Nesse interim, tem-se uma

Maria mais humanizada e préxima do seu povo.

aproximar mais de sua prépria préatica religiosa, aquela que dava sustento a todos os ambitos sociais. A literatura
apocrifa influenciou diversos setores da sociedade durante a Idade Média: arte, literatura, musica e liturgia.

13 Do grego Theotokos, Maria passou a ser considerada como “portadora de Deus, casa de Deus”. Essa proclamagéo
ocorreu no ano de 431, no Concilio de Efeso.



33

E importante destacar, ainda, a forte relacio que se estabelece entre a figura de Maria e
as grandes-maos da Antiguidade Ocidental e Oriental. Caracteristicas e simbolos (flor,
virgindade, pureza, maternidade) ligados a Virgem Maria s@o encontrados também em deusas

antigas de diferentes culturas. De acordo com Claudia Brochado:

Aproximéa-la das deusas-maes criadoras do universo de multiplas civilizagdes pagas,
tradicdo que a antecede e da qual é herdeira. Deusas que estdo profundamente ligada
a cultura, ndo apenas a natureza, sendo a lingua , que nunca deixou de ser reconhecida
como de sua linhagem, a feminina ocupa papel fundamental, pois a lingua de
nascimento foi e continua sendo a lingua materna (2023, p.32)

Maria tornou-se o exemplo de modelo cristdo, que concentrava os valores necessarios a

salvacdo e estabelecia regras morais a serem seguidos pela cristandade. De acordo com Portella:

Maria, portanto, passa a ser figura exemplar para a reversdo da imagem feminina,
operando a transformacéo dos paradigmas femininos, de porta do pecado a porta da
salvacdo, e &, ou passa a ser, para as mulheres o exemplo e a companheira para 0s
momentos cruciais da vida ligados as realidades femininas (parto, amamentagéo e
educagdo, particularmente). (2018, p.221).

A Virgem Maria passou a ser a senhora do sistema feudal, que devia ser servida pelos
vassalos. De acordo com Torres Jiménez (2017): “A devoc&o mariana se aplicaram os c6digos
feudais de relacdo entre senhor e vassalo e 0s esquemas liricos de amor cortés. Assim, a Virgem
passava a ser a dama e, sobretudo, Nossa Senhora, e seus devotos enamorados que lhe
cantavam, s&o seus vassalos.” (p.40). A partir disso, percebe-se o carater politico que a devocao

a Maria alcancou durante o seu periodo de propagacao. Nas palavras de Alex Rogério da Silva:

A vassalagem, originalmente pautada pelo juramento politico de
fidelidade/obediéncia e pelos lacos de dependéncia pessoal, primeiramente ocorrido
entre os reis e nobres, bem como entre os proprios nobres, na qual “[...] em troca do
apoio do rei, expresso num apoio militar, este concedia terras (beneficium) aos
grandes proprietarios, tornados seus vassalos”, foi transposto a uma vassalagem de
cunho espiritual por parte dos senhores & Maria, tendo em vista a salvacdo da alma
(2023, p.43).

A partir desse desenvolvimento devocional, comecaram a surgir praticas que
fomentavam a busca pelo sagrado e davam sentido concreto a devogdo mariana. Nessa
perspectiva devocional, Maria “se encarna de vez no dia a dia das pessoas, chegando mais
préxima a vida do cotidiano e das afetividades.” (PORTELLA, 2018, p.219). Assim, a crenga
nas aparicdes marianas constitui-se como um elemento principal de admiracdo. Associado a
isso, tem-se 0 crescimento dos titulos marianos, que poderia estar relacionado a uma area

geografica ou a alguma necessidade.



34

Essa devogdo estava intimamente ligada & devocdo ao Espirito Santo, uma vez que
Maria passou a ser aquela que realizava a ligacdo entre os homens e mulheres medievais e a
Trindade. No seculo XI houve uma gradativa multiplicacdo dos lugares do culto a Maria, com
a nomeacao de catedrais em sua homenagem. O século XIII se configurou como a Idade de
ouro da devocdo a Maria, pratica que vinha se desenvolvendo desde o século XI, mas que

encontra seus primordios nos padres orientais.

De acordo com Raquel Torres Jiménez (2017), o desenvolvimento da devocéo a Maria
é marcado por trés antecedentes: 1. O Concilio de Efeso, de 431, no qual Maria foi proclamada
Mae de Deus por S&o Cirilo; 2. O ciclo de festas liturgicas marianas no periodo Carolingio
(sécs. VII-I1X), dentro do qual destacaram-se as festas da Anunciacdo, Assuncao, Natividade e
Purificagdo e 3. O desenvolvimento da teologia mariana, com textos e oragdes que versavam
sobre a intercessdo da Virgem. A devocao mariana foi impulsionada pelas ordens religiosas,

principalmente pelos dominicanos e pelos franciscanos.

A devocdo as dores de Maria, que sofria a paixdo de Cristo, também foi fortemente
propagada e simbolizava o sofrimento da mée que sofria com seu filho e se unia também ao
sofrimento dos homens e mulheres. Maria como a Mater Dolorosa, a Mediadora, foi fortemente
propagada nesse contexto, pois era uma forma de demonstrar que a Virgem era a ponte entre o

humano e o sagrado.

Pensar a relacdo entre o profano e o sagrado na ldade Média é ao mesmo tempo se
deparar com um emaranhado de acontecimentos que foram construindo a ideia de sacralidade
e de depreciacdo. O profano estava normalmente concatenado ao pecado, a perdi¢do e ao diabo,

enguanto isso, a populacéo era levada cada vez mais a buscar no sagrado um meio de salvagéo.

No século XI identifica-se a incompatibilidade entre a vida no mundo e o estado
religioso. A pratica monastica, uma pratica muito comum na cristandade, influenciava o clero
secular e pregava a necessidade de se afastar do cotidiano profano, afastado da salvacdo. A
concepcao de pecado, entre outras coisas, estava atrelada a sexualidade, ao corpo. Assim,
guanto mais afastado da carne, mais perfeita a pessoa se tornaria. Nessa conjuntura, a situacao
do estado leigo era depreciada. Assim, comecou a surgir um processo de adequacgéo ao estado
monacal. Mesmo vivendo no mundo, os leigos buscavam praticar em suas vidas os valores dos
monges, como a abstinéncia e peniténcia, visando a salvagdo. Dessa forma, “privar-se em
comunidade pareceu aos homens do ano mil 0 meio mais seguro de desviar a célera divina e
garantir a salvacao da coletividade.” (VAUCHEZ, 1995, p.50).



35

Do século X1l em diante, comegam a existir novas condigdes da vida espiritual. E
importante salientar que o mundo profano e o mundo espiritual caminhavam juntos, ndo havia
separacdo. As transformagdes politicas, econdmicas e culturais tiveram “repercussodes que nao
tardaram a se fazer sentir no dominio da vida espiritual” (VAUCHEZ, 1995, p.65). O religioso
precisou acompanhar as mudancgas que aconteciam nos setores sociais. Nesse periodo, com

maior destaque para o século XIII, o leigo passa a ocupar um novo espago no cenario religioso.

A ascensdo dos leigos fez parte do processo de dessacralizagdo do mundo. De acordo
com André Vauchez (1995):

“No plano espiritual, a ascensdo de uma sociedade e¢ de uma cultura profanas
provocaria uma dupla reacdo: alguns, julgando que essas sedugdes novas tornavam o
mundo mais temivel, Ihe opuseram uma recusa total e se retiraram para o deserto.
Outros, tomando o partido das mudancas que se operavam, estimaram que a
resisténcia ao mal ndo implicava necessariamente a fuga para fora do século.” (p.70)

Nessa perspectiva, a espiritualidade monacal permaneceu forte, mas a0 mesmo tempo
surgiu um movimento de leigos em busca da santidade. E nessa conjuntura que surgem também
as ordens mendicantes, que impulsionaram a vivéncia dos leigos e a preferéncia pelos pobres.
Assim, a salvacdo poderia ser alcangada ndo so6 na fuga do mundo, mas estando nele e
praticando os valores evangélicos. Os leigos passaram a praticar acfes de caridade, muitas
vezes em honra a Virgem Maria. As confrarias de leigos merecem destaque, enguanto

instituicGes que praticavam acg0es caritativas.

Maria também desempenhou um papel importante enquanto instrumento unificador dos
cristdos contra 0s que se opunham ao cristianismo, tornando-se uma verdadeira “arma de
defesa.” Maria fez parte da conjuntura bélica, seja contra as heresias, contra os mugulmanos,

judeus ou qualquer um que ameacasse a fé cristd. De acordo com Rafael Prata (2020, p.315):

Ao acorrer em defesa de seus devotos, a Santa Maria e converte entdo na Virgem
Armada ao ser descrita “atuando” militarmente em distintos cenarios bélicos, como
em cercos e assédios realizados por hostes mugulmanas, em ofensivas militares
orquestradas pelos castelhano-leoneses em territdrios mugulmanos, em batalhas
campais, etc, nos quais a Santa Maria, em seu infalivel e decisivo protagonismo, acaba
por decidir em favor de seus beneficiarios.

Juntamente com os santos, a Virgem Maria atuava em campo de batalha, defendendo
0s cristdos nos mais variados pontos da Europa. Devido a esse carater guerreiro, ela vai receber
varios codinomes, como: Guerreira, Fortaleza, Praca forte, Esmagadora dos inimigos,

Combatente, Socorro dos oprimidos, Exército de Deus, Comandante, entre outros.



36

CAPITULO 2 - AS CANTIGAS DE SANTA MARIA - PRODUCOES LITERARIAS
DA PENINSULA IBERICA

2.1 Cantigas de Santa Maria: aspectos gerais

As Cantigas de Santa Maria sdo composicdes que oferecem diversas possibilidades de
estudo sobre o periodo medieval e foram compostas entre os anos de 1252 e 1284. Elas foram
produzidas para serem musicalizadas pelos instrumentos da época, por isso possuiam melodias
e rimas que compunham a canc¢éo, tendo em vista a tradi¢do trovadoresca que era muito forte
no periodo. Cada composicdo possui um titulo, que apresenta o assunto a ser denotado, um
refrdo, que vai enaltecer o fato ocorrido pela intercessdo da Virgem - o refrdo se repete a cada
estrofe e as estrofes, a esséncia dos poemas, que narram o milagre ou o louvor a Maria
(RODRIGUES, 2022, p.20). As CSM possuem dois prologos: Prélogo A, que apresenta a vida
e obra do autor Afonso X e Prélogo B, que aponta os motivos da producédo da obra.

Alguns objetivos permearam a producdo dessas composicdes: 1. Politico, no contexto
da Reconquista da Peninsula Ibérica, Afonso X buscava consolidar territorios e alcangar
prestigio social; 2. Devocional, uma vez que o rei nutria devogdo pela Virgem Maria. A
estrutura fundamental das CSM é constituida pela combinacdo de poemas narrativos e de
louvor. Também ha um conjunto de poemas no fim dos codices, conhecidas como Cantigas de
Festa, todas com caracteristicas de poemas de louvor. Algumas se referem exclusivamente a

Maria e as outras se referem a Deus Pai e ao Cristo.

As Cantigas de Festa seguem a mesma estrutura narrativa e linguistica das cantigas de
milagre e de louvor. Por fazerem mencdo as festas celebradas pela liturgia cristd, pode-se
afirmar que possuem objetivos parecidos com as cantigas de louvor, uma vez que exaltam e
reforcam alguns dogmas e crengas da igreja. As Cantigas de Festa que se referem a Maria
abordam os seguintes temas: Natividade, Virgindade, Trindade, Anunciacdo do anjo,

Apresentacdo de Jesus no templo, Assuncéo.

Em todas as Cantigas é possivel identificar a exaltacdo das virtudes de Maria, bem
como sua importancia para o cumprimento do plano de salvacdo. Além disso, tem-se a relagao
com as passagens biblicas. Como exemplo temos a Cantiga de Festa 5, que trata da festa da

Anunciagédo do anjo Gabriel a Maria:



37

Esta quinta é de como 0 angeo Gabriel v€o saudar a Santa Maria, e esta festa & no més
de marco; e comega assi:

Tam béeita foi a saudagom
per que nos véemos a salvagom!
I Esta troux’ o angeo Gabriel
a Santa Maria come fiel
mandadeiro, por que Emanuel
foi logo Deus e prés encarnagom.
Tam béeita foi a saudagom
per que noés véemos a salvacom!
Il Cabemali u lhe diss’ el “Avé”,
foi logo Deus home feit’, a-la-fé;
e, macar El atdm poderos’ €,
ena Virgem foi enserrad’ entom.
Tam béeita foi a saudacom
per que nos véemos a salvagom!
Il E u “Gratia plena” Ihe dizer
foi 0 &ngeo, nos fez conhocer
a Deus, que nom podiamos veer
ante; mais pois vimos bem sa faicom.
Tam béeita foi a saudacom

per que nos véemos a salvagom!

IV E u lhe disse “Contigo é Deus”,
entom foi prenhe do que, po-los seus
salvar, quis morte prender per judeus,

por nos tirar da infernal prijom.
Tam béeita foi a saudagom

per que nés véemos a salvacom!

V E u lhe disse “Béeita és tu
entr’ as molheres”, logo de Jesu-
-Cristo foi prenhe, que naceu pois u
trés Reis Ihe derom cada um seu dom.
Tam béeita foi a saudacom
per que nos véemos a salvagom!

VI E u lhe disse “Béeito sera



38

aquel fruito que de ti nacera”,
ali nos deu carreira por que ja
houvéssemos sempre de Deus perdom.
Tam béeita foi a saudacom

per que nés véemos a salvacom!

Nesta Cantiga temos a referéncia a apari¢do do anjo Gabriel a Maria e seu papel na
histdria da encarnacdo de Deus. Maria aparece como a cheia de graca e como aquela que aceitou
gerar o filho de Deus e permitiu que todos pudessem ver a sua face e ser salvos da prisdo do
pecado. Faz também alusdo ao nascimento de Jesus e a visita dos Reis Magos, que trouxeram
presentes para 0 menino (ouro, incenso e mirra). A festa da encarnacéo é celebrada anualmente

no calendario cristdo, no dia 25 de margo.

Outras 5 cantigas narram as chamadas festas cristoldgicas, com énfase em Jesus Cristo.
Estas relatam a criagdo do mundo, a visita dos Reis Magos, a ressurrei¢do, a ascensao aos céus,
e a festa de Pentecostes. Todas as narrativas apresentam caracteristicas de louvor, o eu-lirico
exalta os feitos de Deus e de Jesus e 0 bem que trazia para aqueles que o seguiam. Aqui também
podemos identificar a relacdo das narrativas com as passagens biblicas. Como exemplo, temos
a Cantiga de Festa 4 que narra a ascensao de Jesus aos céus, diante dos discipulos. Essa festa é

celebrada 40 dias depois da Pascoa:
Esta quarta € como Nostro Senhor subiu aos ceos [a]nte seus dicipolos.

Subiu ao ceo o filho de Deus
por dar parais’ a0s amigos Seus.
| Subiu ao ceo, onde quis decer
em terra por nos, e da Virgem nacer,

e depois paixom e morte foi prender
mui forte na cruz per méo dos judeus.
I1 Onde foi assi que em Jerusalém
teve sa gram festa, como senhor tem,
com sa companha; e, pois comerom bem,
trouxe-os mui mal porque eram encreus:
[l porque nom quiserom creer nem oir

0S que 0 viram de morte resurgir.



39

Porend’ ant’ eles aos ceos subir
quis, segundo conta[m] Marcos e Mateus.
IV Mas ante lhes disse: ““ — Ide preegar
0 meu evangeo per cada logar,

e quantos creverem e se baticar
quiserem de grado, logo seram meus.
V Os que nom creverem, perdudos seram;
mai-los outros os diabres deitardm
dos home)es, e lenguages falaram
mais que aqueles que albergam romeus;
VI nem lhes nuzira se beverem pogom,
e guarram de todo mal e de lijom
aos enfermos.” E aqueste sermom
fez em Mont’ Olivete ant’ os hebreus.
VI Pois est’ houve dito, nas nuves subiu,
e a gent’ aos ceos subi-lo viu,
que a voz dos angeos logo oiu
que lhes diss’ assi: “ — Vardes galileus,
VIII ena maneira que o vedes daca
subir ao ceo, bem assi verra
joigé-lo mund’, e os mortos fara
resurgir, que nom creem os fariseus”.
Subiu ao ceo o filho de Deus

por dar parais’ a0s amigos seus.

Segundo Rodrigues (2022, p.20), esses textos séo figurativos, pois produzem efeito de
realidade, criam uma imagem de mundo. Esse mundo idealizado nos poemas tem como centro
a religiosidade e como personagem principal a Virgem Maria, aquela que protege, cuida e

intercede, mas também pune, luta e castiga aquelas pessoas que ndo seguem 0s ensinamentos

cristaos.

As Cantigas de louvor exaltam as virtudes de Maria, além disso, demonstram a devogéo

e 0 agradecimento do eu-lirico por sua intercessao, que o livra de todos os males e atende suas



40

stplicas. Suas virtudes, como a pureza, santidade, humildade e beleza sdo enaltecidas e tomadas

como exemplo a ser seguido. Essas Cantigas possuem um carater mais lirico.

As Cantigas de milagre, por sua vez, tém o carater narrativo, aparecendo no refrdo a
exaltacdo da Virgem. Elas trazem os feitos realizados pela Santa Maria, direta ou indiretamente,
que provocam uma mudanca no estado de vida de um individuo ou de uma populagdo. As
narrativas miraculosas reforcam a experiéncia que Maria provoca na vida da pessoa que nutre

devocéo por ela.

As Cantigas de milagre sdo estruturadas a partir de uma triade, que resume toda a
intencdo narrativa do trovador. Em um primeiro momento, uma situacédo de conflito € colocada,
seja uma doenca, uma morte, uma guerra. Nessa primeira parte também é apresentado o
protagonista da Cantiga, ou seja, aquele que vai ser o beneficiario do milagre. Logo depois,
coloca-se a presenca da Santa Maria, que rompe aquele cenério conturbado e, através da sua
intervencdo, que pode ser por meio de uma aparicdo ou ndo, realiza o ato milagroso no
personagem. Por fim, tem-se a consequéncia do milagre, geralmente, uma conversao (PRATA,
2020, p.314).

E possivel notar nessas narrativas milagrosas que a Virgem “se coloca entre 0 humano
e o sagrado” (GOUVEA, DA SILVA OLIVEIRA, 2020, p.22). E ela quem aproxima a alma
pecadora e arrependida de Deus e torna a relagdo do homem com o divino mais humanizada.
Na ordem do imaginario, essas narrativas podem ser consideradas verdadeiros objetos de arte
e de beleza, mas também sdo uma representacao da histdria, da sociedade, da cultura, da politica
e da religiosidade da Peninsula Ibérica. Nesse sentido, elas ndo se destacam apenas pelas
caracteristicas estéticas, mas porque registram a historicidade de uma época, a cultura de um
povo, como agiam e suas diferentes formas de pensar (ARAUJO, CARVALHO, 2015, p.410).

A obra foi escrita em versos sofisticados, com rimas e estrofes complexas e muito
distantes da simplicidade estrutural das Cantigas de amor e de amigo. No que se refere ao campo
semantico, o carater religioso garantiu certa especificidade ao vocabulario dos poemas.
Também se destaca pela diversidade temaética, pois ndo se limita aos temas religiosos, mas
abarca a vida em sua complexidade, permitindo conhecer os diferentes aspectos da sociedade
cristd medieval ibérica (LEAO, 2000, p.15).

A pluralidade de temas presentes nessas composic¢des, bem como a influéncia religiosa
e profana que as caracteristicas dos poemas apresentam, além da forma como foram

recepcionadas em toda a Peninsula Ibérica, tanto pela cultural eclesiastica, quanto pela cultura



41

popular, colocam em questdo o carater dessas producdes: as CSM seriam uma hagiografia? Ou

seriam uma producdo fruto do trovadorismo e do amor cortés?

Em um primeiro momento, faz-se necessario tecer algumas consideragdes a respeito das
hagiografias. Em suma, esses escritos sdo relatos da vida e dos feitos dos santos. De acordo
com Almeida (2011, p.96), elas séo feitas para durar. Nesse sentido, as hagiografias ttm como
objetivo principal narrar a vida dos santos e perpetuar, a partir da escrita, o testemunho e o
exemplo daqueles que alcancaram a santidade, além de apresentar os feitos sobrenaturais
ocorridos através da intervencdo divina. As hagiografias sdo um instrumento de legitimacao da
fé cristd e de modelo a ser seguido pelos leigos, assim, cumprem uma funcdo moralizante,

pastoral e litdrgica

Observando as caracteristicas e estrutura das CSM, pode-se identificar elementos
hagiograficos nessas composi¢des. As hagiografias nem sempre passavam pelo crivo da Igreja,
como € o caso desses escritos. As Cantigas nao foram escritas para cumprir exigéncias da Igreja,
mas cumprem o objetivo de narrar elementos da vida dos santos, neste caso especifico, da

Virgem Maria.

Nesse interim, é possivel afirmar que as hagiografias demonstravam também a grande
mistura entre o sagrado e o profano, que se vislumbrava na narragdo da vida dos santos por

diferentes sujeitos e ndo necessariamente somente pelos eclesiasticos.

Em sua tese doutorado (2006), Bernardo Monteiro de Castro destaca o carater gotico
das Cantigas de Santa Maria, fruto da adequacéo e predilecao de Afonso X a esse estilo artistico.

A propria estrutura das composicdes remete a arte gética. Segundo o autor:

O cuidado inegavel e dedicado & métrica dos versos e as rimas que nao se repetem de
uma estrofe para outro; a argumentacdo de testemunhos (orais, escritos ou de corpo
presente), garantindo a veracidade dos milagres relatados, unindo fé e razdo; a
compartimentacgdo l6gica e explanatoéria das iluminuras e das ementas de cada cantiga
cuidando da clareza dos fatos; as divisdes e subdivisdes das cantigas, primeiramente
em dez grupos de dez, concluindo cada nove milagres com um louvor e subdividindo
cada cinco com uma narrativa mais extensa (p.40-41).

Ao mesmo tempo, as CSM foram produzidas no periodo de florescimento do amor
cortés e do trovadorismo. Afonso X era um rei trovador e soube utilizar muito bem os elementos
dessas poesias nas Cantigas. Além da estrutura voltada a musicalidade, a propria forma como
0 autor se coloca nos poemas vislumbra a sua posi¢do de quem escreve para a sua amada, neste
caso, a Virgem Maria. Ha a exaltacdo da Virgem, o enfoque nos seus feitos, caracteristicas

préprias do amor cortés.



42

Afonso X trabalhou com o religioso e o profano em sua composicao. Por ser religioso
e devoto da Virgem Maria, ele se inspirou na liturgia crista para narrar os milagres e, por ser
trovador, escreveu versos para serem musicalizados em homenagem a sua amada. Assim, longe
de enquadrar ou restringir essas composi¢oes ao conceito de literatura sagrada ou profana,
observa-se o entrelagamento de temas para atender ao objetivo de Afonso X, “que era louvar,

agradecer e rogar a Virgem como o poeta a dama” (CHAGAS, 2015, p.14).

2.1.2 Fontes utilizadas para a produgéo das Cantigas

As fontes dessas narrativas sdo de origens maultiplas, fato que pode ser percebido na
variedade tematica. O autor retirou de livros, escutou de testemunhas ou se diz beneficiario de
algum milagre. Afonso X foi um eximio viajante e sofreu influéncia de outras culturas, desde a
sua educagdo quando jovem. Além disso, foi inspirado pelas narrativas miraculosas anteriores,
como as de Gautier de Coincy #(1177-1236), Gonzalo de Berceo™(1197-1236) e Juan Gil de
Zamora'®(1241-1318), bem como de histdrias de tradi¢do oral vindas do Oriente. A corte do
Rei de Ledo e Castela, por ser um lugar de encontro de trovadores de varios lugares, tornou-se

um veiculo de propagacdo da devocdo a Maria e de um modelo de mulher a ser seguido.

Como foi apresentado no capitulo 1, a Literatura apocrifa influenciou diretamente a
piedade popular, desejosa de conhecer mais fatos sobre a vida de Maria, de Jesus e dos
apostolos. Desde seu periodo inicial de propagacdo, esses textos encontraram terreno fértil na
sociedade cristd medieval e, apesar de proibidos pela hierarquia eclesiastica, conseguiram
perpassar as regras religiosas e foram importantes no processo de desenvolvimento da devogéo
a Virgem Maria.

E possivel afirmar que os apdcrifos também influenciaram a producdo das CSM.
Principalmente nas chamadas Cantigas de Festas, que aparecem no fim da coletanea de poemas,

especificamente nas que se referiam a passagens sobre a vida de Maria, é possivel identificar

14 Gautier de Coincy foi um religioso beneditino, poeta e compositor francés, que compds obras com tematicas
religiosas, merecendo destaque a Colecdo de Milagres da Virgem, caracterizada pela combinag&o entre texto,
ilustracdo e musica, estrutura parecida com a das composic@es afonsinas.

15 Gonzalo de Berceo foi um clérigo e literato espanhol, responsavel por dar, através de suas composicoes, um
refinamento a lingua castelhana. Suas obras versavam sobre temas religiosos e a que logrou maior prestigio foi a
obra “Milagros de Nuestra Sefiora”.

16 Juan Gil de Zamora foi um frade franciscano que produziu o chamado Liber Mariae e estava inserido no circulo
literario de Afonso X.



43

acontecimentos que nao estavam relatados nos textos candnicos, mas sim nos apocrifos. De

acordo com Flavia Amaral (2008, p.33):

“Nas cantigas de festas de Santa Maria, vemos a dependéncia das historias em relagéo
aos Evangelhos apdcrifos no que diz respeito a sua elaboragdo, j& que as festas mais
importantes que envolviam a figura de Maria s6 podiam ser conhecidas por essa
fonte.”

As Cantigas de Festa que relatam a Natividade, a Virgindade e a Assungdo de Maria,
por exemplo, encontram respaldo nos textos apécrifos e ndo nos textos candnicos. No apocrifo
de Pseudo-Mateus, escrito por volta do século 1V, em hebraico e traduzido para o latim por Sao
Jerdnimo encontramos relatos detalhados sobre essas festas. Do mesmo modo, o evangelho
apocrifo atribuido a Sdo Tiago é considerado o mais antigo sobre a narra¢do do nascimento de
Jesus e da vida de Maria. O texto foi intitulado Protoevangelho de Sdo Tiago em meados do

século XVI. No entanto, a sua producéo foi por volta dos séculos 1l e IV d.C.

Tomemos como exemplo o dogma da Virgindade de Maria, instituido nos primeiros
séculos do cristianismo e reafirmado no Il Concilio de Constantinopla no ano de 553 d.C,
aponta que Maria permaneceu virgem antes, durante e apos o parto. O apocrifo de Pseudo-

Mateus descreve da seguinte maneira:

Entrou Zelomi e disse a Maria: “Permite que te apalpe. Quando Maria lhe permitiu,
exclamou dizendo em voz alta: “Senhor, Senhor, tem piedade! Jamais se ouviu nem
passou por cabeca humana que os seios estejam cheios de leite, depois de nascido um
menino, permanecendo virgem a mde. Nenhum derrame de sangue no nascido.
Nenhuma dor na parturiente. Concebeu virgem, virgem deu & luz e virgem
permaneceu depois” (EVANGELHO DE PSEUDO-MATEUS 13,3).

O evangelho de Sao Tiago aborda da seguinte maneira:

“A parteira entrou e disse a Maria: “Prepara-te, porque entre nds surgiu uma grande
briga em relacéo a ti”. Salomé introduziu seu dedo na natureza dela e, de repente, deu
um grito dizendo: “Ai de mim, por minha maldade e incredulidade. Tentei o Deus
vivo.” (EVANGELHO DE SAO TIAGO 20,1).

A Cantiga de Festa sobre a Virgindade traz varios elementos que sdo encontrados unicamente

nas narrativas apocrifas. Aqui trazemos algumas estrofes que relatam a Virgindade de Maria:

Il - ond’ ela foi prenhe; | mas como x’ ant’ era
ficou virgem, que foi | maravilha fera,
ca tant” houve door | como x’ ant” houvera
que houvesse filho. | Que-no cuidaria

I11- que aquestas cousas | de stiu juntadas

fossem e em corpo | de mulher achadas?:

gue houvess’ as tetas | de leit’ avondadas,
e pariss’, e fosse | virgem todavia.



44

Nesse interim, os poemas marianos elaborados no scriptorium do Rei Sabio contribuem
para reforcar a presenca dos Evangelhos apdcrifos na religiosidade catélica (AMARAL, 2008,

p.34). Esse fato demonstra a forca da devogéo popular que estava além do controle da Igreja.

A construcdo das CSM se deu a partir de trés processos: “cole¢do, composi¢ao e
compilacao” (SILVA, 2020, p. 28). A colecdo consiste na aquisicdo de materiais a serem
utilizados e que irdo servir de fonte para a segunda etapa da producdo das Cantigas. A
composicdo é o processo criativo, compreende a elaboracdo dos poemas, das ilustracdes e das
musicas. Nessa fase séo inclusos todos os elementos estruturais, como a rima, a métrica,

legendas, numeracao, entre outros.

Por fim, a compilacdo € a fase de organizacdo das narrativas e configuracdo das
imagens e notagdes musicais, de forma a criar uma estética agradavel. Pode haver correcéo,
duplicacéo, alteragcdo ou excluséo de algumas cantigas para que o conjunto fique harmonioso.
Essas trés fases estavam interligadas, a fim de promover uma organizacéo e estruturacdo das

Cantigas.
2.1.3 A lingua das Cantigas

Pensar a questdo da lingua das Cantigas permite, ao mesmo tempo, vislumbrar as
concepgdes sociais da Idade Média, bem como os mecanismos utilizados para a transmissao do
conhecimento e de informagdes. Além disso, ha de se destacar a questdo territorial que
influenciava diretamente na formacdo de dialetos e de lingua diferentes, mas que se

entrelacavam e ganhavam novas caracteristicas a depender do periodo e da regido.

E interessante destacar que os profissionais que chegavam ao scriptorium de Afonso X
pertenciam as mais diversas territorialidades e possivelmente imprimiram em suas producdes
marcas e caracteristicas de sua prépria cultura. Outrossim, as Cantigas tinham caracteristicas

mistas, pois para além do aparato escrito, elas eram produzidas para serem musicadas:

Vérias caracteristicas do universo medieval desafiam a nossa concepcdo de lingua: a
estreita identificagdo que existe na Idade Média entre lingua e género “literario”; o
lugar peculiar que ocupa a expressao escrita numa cultura de “oralidade mista”, no
sentido de “possuidora de uma escritura”, em que 0s textos escritos carregam a marca
da voz humana; a cultura dos manuscritos, onde o préprio mecanismo de reprodugéo
dos textos, que oscila entre a repeticdo e a inovacdo, faz com que as marcas da
diacronia estejam sempre presentes, sendo possivel encontrar formas arcaicas e
inovadoras lado a lado, por colocar apenas algumas das questdes mais importantes.
(DIEZ, 2008, p.15).

Dentro desse panorama linguistico marcado pela pluralidade, tem-se a utilizacdo do

idioma galego-portugués na producao das composic¢des afonsinas. Apesar de ndo ser o idioma



45

oficial do Reino de Castela e Ledo, era bastante utilizada pelos trovadores em seus escritos.
Essa lingua surgiu das alteracfes do latim falado pelas popula¢Ges que habitavam a regido
noroeste da Peninsula Ibérica, regides que hoje correspondem a regido da Galiza e do norte de
Portugal.

A escrita de textos nesse idioma remonta aos primeiros trovadores (por volta 1200),
Jodo Soares de Paiva (1140-1194) e Dom Sancho | de Portugal (1154-1211). O galego-
portugués era “uma lingua de iniciados, formal e prezava pela tradi¢ao” (ROBL, 1982, p.3).
Marcada pelo arcaismo tipico dos trovadores, possuia um léxico restrito, no entanto, nao deixou

de receber influéncias dos diferentes niveis sociais, inclusive da linguagem popular.

De acordo com Affonso Robl (1982), o prestigio do galego-portugués, em grande parte,
se deve a0 movimento religioso e artisticos em torno do Santuario de Santiago de Compostela®’,
Devido ao influxo e deslocamento constante de peregrinos, a regido da Galiza impés, sem

esforco, o seu idioma.

Essa escolha se deve ao fato do proprio contato de Afonso X com essa lingua, desde sua
infancia, como veremos mais adiante, e era um idioma que gozava de certo prestigio, estava na
“moda”, como um importante veiculo de propagacao da poesia em toda a Peninsula Ibérica.
Além disso, era uma lingua mais musical, voltada a oralidade. De acordo com Rodrigues (2022,
p.34), o galego-portugués atingiu um grande esplendor no ambito literario, principalmente
devido a producdo das Cantigas de amor, de amigo, de escarnio e de maldizer. Foi durante o

reinado do Rei Afonso que o0 galego-portugués se popularizou ainda mais na regiao.

2.1.4 Autoria das Cantigas

Muito se questiona sobre a autoria das CSM, apesar de ela ser atribuida unicamente ao
Rei Afonso X. Mas como pode um rei ser capaz de produzir 427 narrativas, com texto, notagoes

musicais e iluminuras?

O trabalho da producdo das Cantigas de Santa Maria era realizado em equipe, que era
encabecada rei castelhano-leonés. Ele supervisionava a execu¢ao das composi¢fes como um
verdadeiro mestre de obras. Algumas Cantigas foram inclusive escritas diretamente por ele,
pois aparecem em primeira pessoa. Segundo Angela Vaz Ledo: “Dom Afonso foi esse “mestre

de obras” no seu campo, além de autor de numerosas pecas literarias e musicais, marcadas pelo

17,0 caminho de Santiago de Compostela, durante a Idade Média, era considerado um empreendimento sério e
rigoroso, no qual as pessoas se impunham peniténcias e tornavam-se peregrinos em expiacdo de seus pecados.



46

selo de sua cultura e personalidade, no que diz respeito a realizacdo plena das Cantigas de Santa
Maria. Dom Afonso X €, pois, o seu autor incontestavel, de pleno direito.” (2007, p.20).

Segundo Castro (2006, p.44), o rei, influenciado pelo estilo gético:

“Organizava um sistema semelhante ao da construcdo dos templos religiosos de entéo.
Como um mestre de obras, um arquiteto medieval que cuidava de uma catedral,
D.Afonso era o coordenador que supervisionava o trabalho de varios artifices para
formar uma obra cuja grandiosidade espelharia a imensiddo da fé e dos poderes
divinos. A dimensdo e a qualidade das CSM serviam para refletir a grandeza do
reinado, tal como as catedrais inspiravam orgulho e admirac¢do nas comunidades que
as ergueram.”

A sede do seu scriptorium era Toledo, mas os profissionais poderiam produzir de
qualquer regido da Peninsula, fato que explica, por exemplo, a incompletude de alguns textos
ou até mesmo as divergéncias entre os poemas, ilustracfes e notacdes musicais que se referiam

a uma mesma cantiga. Segundo Thalles Rezende da Silva:

Pensadores e artistas cristdos, judeus e mugulmanos — poetas, desenhistas,
miniaturistas, muasicos, tradutores, mestres de todas as artes liberais e sdbios do
Oriente — oriundos do reino ou além (Provenca, sobretudo), reuniam-se em Toledo,
sendo financiados por pelo rei, que atuava como um grande mecenas. Seu legado mais
importante para o Ocidente foram as tradu¢des dos textos de filosofia grega com base
aristotélica, até o momento preservados apenas em arabe, o que lhes rendeu a alcunha
de “Escola de Tradutores de Toledo” (2017, p.167).

Para Afonso X, o livro e a escrita estavam entre as coisas nobres que pertenciam ao rei
(FONTES, 2013, p.4). Nessa perspectiva, € possivel notar a importancia que a cultura e a
producdo literaria tinham em seu reinado, sendo utilizados também como instrumentos
legitimadores de seu projeto politico. No proximo subtdpico serdo apresentados alguns aspectos

da vida e obra do rei Afonso.

2.2 Afonso X, o Rei Sabio

Muitos reis medievais destacaram-se por suas acdes frente ao trono que assumiram.
Apesar de seu poder limitar-se, na maioria das vezes, aos territdrios geograficos do reino, alguns
mereceram destaque pelo protagonismo politico, bélico ou artistico e tornaram-se objeto de

estudos para a posteridade.

Dom Afonso nasceu no ano de 1221 em Toledo, filho de Fernando 11l e da princesa

germanica Beatriz de Suébia. Ainda na infancia, o herdeiro do trono castelhano-leonés recebeu



47

homenagens e juramentos de lealdade e fidelidade®® na cidade de Burgos. Essa pratica era

comum nas monarquias, pois:

“Tratava-se de um mecanismo habitual de reproducdo e fortalecimento da fidelidade
do corpo politico frente ao poder monarquico, a fim de consolidar os fundamentos
simbolicos e politicos que engendrariam as complexas relagdes de poder firmadas
entre os segmentos do reino.” (PRATA, p.182, 2020)

Sua educacéo ficou sob responsabilidade do mordomo de sua avd, a rainha Berengéria
de Castela. O nobre Garcia Fernandez de Villamayor e sua esposa Mayor Arias ofereceram ao
menino uma educacao voltada ao desenvolvimento de um carater politico, intelectual e militar.
Essa pratica era bastante comum na regido peninsular. Segundo Leonardo Fontes (2017, p.29),
essa tutela possibilitava que os infantes crescessem sob uma educacdo principesca, virtuosa e
sob protecdo de uma familia de confianca, em um ambiente tranquilo e longe das agitacGes e

perigos da corte.

Desde a mais tenra idade Afonso X aprendeu as primeiras letras, o castelhano e o
galego-portugués e teve contato com os poetas da corte, fato que explica o seu interesse pelas
artes, como a masica e a poesia. Recebeu uma educagdo humanistica, mantendo o contato com
as artes liberais do Trivium (Gramatica, Retorica, Dialética) e do Quadrivium (Aritmética,

Geometria, Musica, Astronomia).

Além disso, sua educacdo foi voltada para os conhecimentos de guerra. Afonso X
aprendeu sobre cavalaria, militarismo, politica e diplomacia, uma vez que “criar e educar um
futuro rei significa, antes de tudo, formar um guerreiro e ao mesmo tempo um perfeito cavaleiro
cristdo (PRATA, 2020, p.185). Nessa perspectiva, 0 herdeiro do trono aprendeu todos os
artificios para ser um verdadeiro monarca medieval e continuar com o trabalho realizado pelos

Seus antepassados.

Afonso X cercou-se de trovadores e artistas e desde sua juventude ja escrevia trovas
festivas e mostrava interesse pela Histdria, pela Astronomia e pelo Direito. Este dltimo ira
influenciar muitas a¢0es durante o seu reinado. Sendo assim, ele cresceu extremamente culto e

educado, bebendo principalmente da cultura centro-europeia da regido de Burgos e da Galiza.

Diversos estudiosos apontam a fama literaria de Afonso X durante o seu reinado, que,

de fato, existiu. No entanto, pela propria natureza de sua educacdo na infancia e na juventude,

18 Os rituais de juramento e fidelidade era tipico das relacdes de Suserania e Vassalagem. O Suserano
comumente pertencia a nobreza ou ao clero. Por isso a existéncia de rituais de homenagem para os reis ou
herdeiros de tronos monarquicos.



48

pode-se afirmar que ele se tornou um personagem famoso mesmo antes de assumir o trono de
Ledo e Castela. Por ser um grande incentivador das diversas manifestacdes artisticas, ele

recebeu o codinome de “Rei Sabio”.

Ao atingir a maioridade Afonso X participou de empreendimento militares, prestando
auxilio ao governo de seu pai. Sua juventude também foi marcada pela vivéncia de aventuras
amorosas, fato que influenciou sua producdo literaria. Com 23 anos de idade, obedecendo aos
interesses politicos de sua parentela, Afonso X contraiu matriménio com Violante de Aragao,
com quem teve 11 filhos. Em 1252, com a morte de seu pai, € coroado rei de Ledo e Castela em

Sevilha, aos 30 anos de idade.

O reinado de Afonso X foi marcado pelo esfor¢o de reorganizar a administragdo do
reino, manter o didlogo com a aristocracia e controlar o seu grupo familiar. A extensao fisica
do seu reino foi se construindo de forma gradativa. De acordo com Julio Valde6n (1985), a
corte de Afonso X possuia um carater internacional, pois se preocupava com as terras para além
de seus dominios e durante o seu reinado vivenciou-se um forte desenvolvimento econémico,
com o crescimento do comeércio e das feiras. O Rei Sabio também investiu em Direito e se
utilizava das leis para realizar suas a¢cdes governamentais, pois acreditava que elas serviriam
para proteger as pessoas e trazer o bem. Além disso, a justica para ele estava vinculada ao poder

divino, o qual legitimava a préatica do Direito.

Durante seu reinado, exerceu dominio sobre diversos territorios. De acordo com Angela
Vaz Ledo (2007, p.18):

Afonso X tinha na Peninsula um dominio muito maior do que o territério dos reinos
de Castela e Ledo, o qual se estendia da Galiza até Aragdo, em toda faixa Norte, e da
Galiza até o Sul, na faixa litoranea, constando-se ainda numerosas cunhas encravadas
nos territorios mugulmanos, como Badajés, Sevilha, Cordova, Murcia e tantos outros
burgos que ia tomando aos mouros nas lutas da Reconquista.” (LEAO, 2007, p.18)

Sua atuacéo politica estendeu-se sobre os mais variados &mbitos do Reino de Castela e
Ledo e, apesar dos conflitos e crises que emergiam, “pode-se falar em uma expansado nos tempos
do Rei Sabio, tanto no campo militar, como na atividade repovoadora, na economia € na
centralizagdo politica.” (VALDEON, 1985, p.6).” Além disso, sua grande tarefa foi estabilizar

e consolidar as conquistas de seus antecessores (FONTES, 2019, p.23).

Suas produg0es variavam entre o profano e o religioso, o lirico e o satirico. Produziu
diversas obras juridicas e histéricas, como Las Siete Partidas, General Historia, Libro de Los

Juegos, Libro de Los Dozes Sabios. Mas foram as Cantigas que ganharam maior destaque,



49

principalmente as CSM. Afonso X apresentava-se como um grande devoto da Virgem Maria e,
como um trovador, dedicava seus poemas somente a ela, desprezando os outros amores. No
prélogo das CSM, escrito em primeira pessoa, tem-se a exaltacdo da figura de Maria e a

explicacdo da producdo dos poemas que se seguem. O prélogo relata:

Este é o prologo das «Cantigas de Santa Maria», ementando as cousas que ha mester eno
trobar.

I Porque trobar é cousa em que jaz
entendimento, porém que-no faz
ha-o d’ haver, e de razom assaz,

per que entenda e sabia dizer

0 que entend’ e de dizer lhe praz,

ca bem trobar assi s’ ha de fazer.

Il E, macar eu estas duas nom hei
com’ eu querria, pero provarei
a mostrar ende um pouco que sei,
confiand’ em Deus, ond’ 0 saber vem;
ca per Ele tenho que poderei

mostrar, do que quero, algiia rem.

111 E o que quero é dizer loor
da Virgem, madre de Nostro Senhor,
Santa Maria, que ést’ a melhor
cousa que El fez; e por aquest’ eu
quero seer hoimais seu trobador,

e rogo-lhe que me queira por seu

1V trobador e que queira meu trobar
receber, ca per el quer’ eu mostrar

dos miragres que ela fez; e ar

querrei-me leixar de trobar des i

por outra dona, e cuid’ a cobrar



50

per esta quant’ enas outras perdi.

V Ca o amor desta senhor é tal
gue que-no ha, sempre per i mais val,
e, poi-lo gaanhad’ ha, nom lhe fal,
senom se ¢ per sa grand’ ocajom,
querendo leixar bem e fazer mal

(ca per esto o perd’, e per al nom).

VI Porém dela nom me quer’ eu partir,
ca sei de pram que, se a bem servir,
gue nom poderei em seu bem falir
de o haver, ca nunca i faliu
quem Iho soube com mercee pedir,

ca tal rogo sempr’ ela bem oiu

VII Onde lhe rogo, se ela quiser,
que lhe praza do que dela disser
em meus cantares, e, se 1h’ aprouguer,
que me dé galardom com’ ela da

aos que ama; e que-no souber,

por ela mais de grado trobara.

No prologo o eu-lirico, o préprio Afonso X, apresenta o que é preciso para ser um
trovador. Para ele, é necessario ter entendimento, razdo e afirma que ird mostrar o que sabe, a
partir da confianga que vem do provedor do saber, neste caso, Deus. O trovador se apresenta
como aquele que ird cantar louvores e narrar os milagres da Virgem Maria e, mais ainda, que
este ato € a melhor coisa que ele ird fazer. Além disso, ele pede autorizacdo para que seja 0
trovador de Maria, desprezando todas as outras damas. Por fim, ele roga que ela o aceita e lhe
conceda a recompensa daqueles que ela ama. No prélogo tem-se a prefiguracdo daquilo que
vird nos poemas seguintes: a narracdo do amor absoluto pela Virgem e a exaltagdo das suas

virtudes e agoes.

Afonso X recebeu influéncia das trés culturas mais influentes do periodo (cristd,

muculmana e judaica), o que pode ser percebido em suas composi¢cdes. Devido as suas



51

producdes e a confluéncia de profissionais em seu scriptorium, o reino do Rei Sabio tornou-se
um centro de poder, tradicdo do saber, festas e espiritualidade. De fato, Afonso X conseguiu
reunir relatos de milagres e louvores da Virgem dentro e além dos muros de seu reino
(ARAUJO, CARVALHO, 2015, p.420). Dai Afonso X poder ser considerado um politico habil,
pois conjugou letra, musica e imagem na transmissdo do seu cancioneiro, atingindo assim um

publico que ndo se restringia apenas a corte (FONTES, 2009, p.318).

O Rei Sabio, de acordo com José D’ Assungdo Barros (2006, p.122): “era um rei que se
colocava como protetor e promotor da cultura, como mediador da diversidade social, como
monarca multi-representativo e capaz de penetrar em todas as ordens e circuitos culturais, do

sagrado ao profano, do popular ao aristocratico, do rural ao urbano.”

A promocéo da cultura no reinado de Afonso X estava intimamente ligada ao seu projeto
politico. Nas palavras de Leonardo Fontes (2019, p.69):

O projeto afonsino foi politico — por toda mobilizagdo de recursos econémicos e
intelectuais da coroa espanhola em torno da consolidagio dinastica e territorial — e
cultura — com a producdo escrita vernacular a servico do poder e do saber. Estas
categorias ndo podem neste momento serem analisadas e entendidas como autdnomas,
mas ao contrdrio, interligadas e interdependentes.

De fato, Afonso X é um dos reis mais paradigmaticos da Idade Média, pois intermediou
mundos e saberes, consolidou a escrita como instrumento de poder (FONTES, 2019, p.54) e
suas producdes deixaram um grande legado para as sociedades contemporaneas. No entanto,
logo apos a sua morte, houve um relativo esquecimento de suas obras, incluindo as CSM. Isso
se deve as disputas politicas com seu filho Sancho, que conseguiu destrona-lo com o apoio da
nobreza, em 1284. Portanto, existiu a ideia de inabilidade politica do Rei Séabio e seus

sucessores ndo queriam propagar suas obras.

No entanto, essa negatividade com relagdo a figura de Afonso X, a longo prazo, néo
impediu que suas producdes chegassem ao conhecimento de varios estudiosos e pesquisadores.
Durante a ldade Moderna, por exemplo, suas obras passaram a ser estudadas em diversas
universidades europeias, que reconheceram o prestigio e a importancia do Rei Sabio para a

producdo literaria medieval ibérica.



52

CAPITULO 3

O milagre, enquanto fenémeno, comecou a ser discutido por filésofos e tedlogos desde
a Antiguidade. Inicialmente, diferentes pensadores buscaram conceitua-lo, o que possibilitou o
surgimento de particularidades e formas de conceber essa suposta manifestagdo divina. Desde
0 comego, O cristianismo tem se apoiados nos milagres para fundamentar a validez de sua
mensagem (FERRER, 2007, p.1). No periodo medieval houve o aumento da producgdo de
narrativas sobre milagres, bem como sua difusdo no ambiente religioso e laico, assim, 0s
estudos sobre esse fendbmeno se multiplicaram e se ramificaram, gerando diferentes
significacOes para o conceito e funcdes exercidas por eles. Enquanto objeto de estudo, passou
a ser mais discutido na década de 1960, com o desenvolvimento da historia das mentalidades,

fruto das geracdes dos Annales, que ampliaram as formas de estudar a historia.

Pensar o milagre na Idade Média é ao mesmo tempo se deparar com estruturas religiosas
e relacdes de poder que moldavam a conduta dos individuos. O cotidiano no periodo medieval
era fortemente marcado pelas praticas religiosas e pela busca do divino. Em todas as instancias
da vida, a busca pelo sobrenatural era presente e a luta entre bem e mal constituia o cerne da
vida cristd. Nesse interim, entende-se as narrativas sobre milagres como um produto da
mentalidade da Idade Média cristd e como um instrumento de legitimacao de poder e de ensino

moral.

Para melhor se compreender o conceito de milagre € preciso, primeiramente,
desvincular-se do conceito contemporaneo, que define o milagre como um fato sobrenatural,
ndo explicado pela razdo e contrério as leis da natureza. Na ldade Média, o milagre ganhou
definicBes mais abrangentes e também diferentes, de acordo com cada periodo dos mil anos

que compreende e também de acordo com as especificidades regionais.

Do latim miraculum, o conceito de comumente associado ao maravilhoso e ao
extraordinario, desprovido de comprovacao cientifica. Assim, € habitual o entrelagamento entre
0s conceitos de milagre e de maravilha. Posto isso, é preciso tecer algumas diferenciacGes entre
o0 conceito de milagre e de maravilha, maravilhoso. Existem fronteiras conceituais que precisam

estar bem delimitadas para uma melhor compreenséo dessas tematicas.

A maravilha, mirabilia, enquanto objeto de admiracdo do ser humano esta
intrinsicamente ligada ao fenémeno milagroso, uma vez que o milagre causava espanto,
admiracdo. No entanto, os dois conceitos se distinguem, em um primeiro momento, pelo seu

carater. A maravilha seria de ordem natural, algo mais concreto e palpavel, pois estava a todo



53

momento a servigo e sob o olhar humano. Como exemplo tem-se a primeira maravilha que Deus
ofereceu a humanidade: a criacdo. A criacdo do mundo seria a manifestacdo do maravilhoso

divino, do sobrenatural.

Dessa forma, a natureza seria uma maravilha, uma criacéo divina. Ela faz parte da ordem
natural das coisas e deve, no geral, surpreender e causar admiracdo. Os seculos XlI1 e XI1I foram
centlrias marcadas pelo florescimento do maravilhoso, que se propagava principalmente no
meio literario (VAUCHEZ, 2017, p.123). Nas produc¢des do amor cortés percebe-se claramente
a presenca do maravilhoso, que aparecia misturando elementos cristdos e pagdos. A dama
narrada era objeto de admiracdo, bem como o sentimento amoroso que o eu-lirico nutria em seu

coracdo e que levava a praticar atos pela amada.

O maravilhoso medieval bebia de diferentes fontes, sejam cristds ou pagas. As
coletaneas de maravilhas foram também influenciadas pela literatura grega. Existia também o
maravilhoso biblico, relatos do Antigo e no Novo testamento que elencavam a manifestacdo do
divino. O Oriente também deixou sua influéncia, como por exemplo, o livro de Viagens ao
Oriente, de Jean de Mandeville (1300-1372). Alem disso, o folclore tradicional influenciou os

escritos sobre o maravilhoso.

Vale citar, ainda, o Livro as Bestas (1288-1289), do filésofo maiorquino Ramon Llull
(c. 1232-1316). A narrativa gira em torno do personagem Félix, que saiu pelo mundo e deparou-
se com inumeras maravilhas. Percebe-se na narrativa a importancia do visual que permite que
0 homem se depare com a manifestacdo do natural e do sobrenatural. Ja no inicio da narrativa,
tem-se o apelo ao visual, que se da através da caracterizacdo das paisagens: “Félix andou pelos
bosques, montes e planicies, pelos lugares ermos e povoados, encontrou principes e cavaleiros
pelos castelos e pelas cidades, e se maravilhava com as maravilhas que existem no mundo”

(LLULL, 2009, p.30).

Ao contrario da maravilha, o milagre estava intrinsicamente ligado a um fenémeno de
ordem sobrenatural. Assim, ndo era um acontecimento natural, ligado a concretude dos fatos da
natureza. Nesse interim, pode-se concluir que tanto o milagre quanto a maravilha eram objeto
de admiracdo na Idade Média, no entanto, o carater de ambos transitava entre o natural e o
sobrenatural, o que permite diferenciar esses conceitos. O milagre também é uma maravilha,

por ser uma manifestacdo do divino, mas estava para além dela.

O milagre e a maravilha podiam também ser fonte de perdicao para a humanidade, uma

vez que podiam ser uma ilusdo do mal para confundir as pessoas. Eles misturavam “objetos de



54

admiracéo e de veneracdo com objetos de perdicdo, transpondo a distin¢do entre o real e 0
verdadeiro, de um lado, e o ilusorio e o falso, de outro (VAUCHEZ, p.121). Esse sobrenatural

no sentido maléfico é chamado de magico, magia.

A institucionalizacdo do milagre se deu com a pratica do ordalio, uma espécie de
julgamento judiciario, no qual o acusado era submetido a prova do fogo e da dgua e deveria sair
ileso para atestar a sua inocéncia. Também conhecido como juizo de Deus, os ordalios eram

utilizados para resolver casos de dificil solucéo

Assim, a pratica simbolizava a manifestagdo de Deus, que revelava quem era o culpado
do crime. Essas provas fisicas podem ser classificadas como irrefutaveis, determinavam o
culpado, naquele que sucumbia ao teste, e 0 vencedor naquele que resistia a prova (FERRASIN,
2011, p.2). Vale salientar que a pratica era utilizada em ultima instancia, nos casos em que as
provas orais e escritas ndo conseguiam resolver. O carater excepcional dos ordalios demonstra

o carater irracional e miraculoso dos mesmos.

Por seu carater sobrenatural e invocativo, foi um meio concreto de relacionar o milagre
com 0s aspectos sociais. Dessa forma, é interessante observar que o milagre exercia um grande
papel ndo so6 na esfera religiosa, mas também politica e tornou-se o centro da vida social através

da pratica da justica.

No inicio da Idade Media dois pensadores fundaram o conceito de milagre: Agostinho
de Hipona (354-430) e Gregorio Magno (540-604). Ambos teceram defini¢cbes para 0s
fendmenos milagrosos e buscaram relacionar com a natureza e o divino. Agostinho definiu o
milagre como um acontecimento que causa admiracdo no ser humano e ultrapassa o0 seu
conhecimento. Para ele, tudo o que ha na natureza é um milagre divino, no entanto, a
humanidade se acostumou com a criacdo e, por isso, Deus manifestou algumas obras

extraordinarias para surpreendé-la.

Na definicdo de Agostinho, tem-se uma maior aproximacgao entre 0s conceitos de
milagre e de maravilha. Ambos causam admiracdo no ser humano e a natureza, de ordem
natural, do @mbito do maravilhoso, seria também um milagre divino. Apesar disso, ele abrange
o sentido do milagre como sendo algo extraordinario, que causa espanto e surpresa na
humanidade. O conhecimento do milagre é incompreensivel porque desconhecemos suas

causas, ja que estas ndo se encontram no mundo, mas em Deus (FERRER, 2007, p.2).



55

No século VI, Gregdrio Magno realizou a diferenciacdo entre milagre e lei natural. Para
ele, no fenbmeno milagroso tudo o que é natural desaparece completamente. Portanto, o milagre
é necessariamente uma manifestacdo de Deus, que pode servir tanto como um sinal divino
quanto como uma licdo ou aviso sobrenatural. Essas fungdes atribuidas por Gregdrio Magno

serdo discutidas nos subtopicos deste capitulo.

As principais informacg6es sobre o milagre na Idade Média provinham das histérias orais
e dos relatos dos clérigos, que realizam a interpretacdo e um processo de filtro das narrativas.
A Igreja, enquanto instituicdo dominante no periodo, buscava regular as formas devocionais.
Dessa forma, muito do que se sabe sobre os milagres no periodo medieval é fruto da hierarquia
eclesiastica, que buscou cristianizar o milagre e torna-lo um instrumento didatico e de

fortalecimento da fé.

No entanto, a busca por milagres e a narragdo dos feitos milagrosos, por meio da agao
divina e dos santos, estendia-se para além do controle da Igreja e estava fortemente presente na
piedade popular. “Fendmeno de massa, a busca constante pela ajuda de um ente sobrenatural,
e sua efic&cia em situacGes préaticas, perpassava o imaginario popular” (NASCIMENTO, 2023,
p.60).

A lgreja se apropriou dos milagres e lhes atribuiu um carater didatico-moral. Esses
fendmenos, bem como as narrativas de milagre, deviam servir a edificacdo do cristdo e da
Igreja. Eles simbolizavam a presenca dos santos na terra. Nessa perspectiva, tentava apagar o
miraculoso ndo-cristdo, caracterizado pelas praticas de supersticdo, magia, uso de talismas e
porte de amuletos. De acordo com Renata Nascimento, “a espiritualidade presente entre o povo
expressava-se de forma diversa, havendo em geral uma espécie de sincretismo mitico-religioso,

necessitando sempre de um controle da Igreja (2023, p.65).

A partir do século XII, o pensamento teoldgico sobre o milagre ganhou uma nova
conotacdo. Um conjunto de intelectuais promoveu novas definicdes acerca do fendmeno
milagroso, com caracteristicas cada vez mais restritas. A popularizagdo do milagre,
principalmente no ambiente profano, provocou inquietacéo na cultura eclesiastica, que buscava

controlar a sua difuséo.

Anselmo de Cantuaria (1033-1109) defendia que o milagre seria somente as coisas
produzidas por Deus. Toméas de Aquino (1225-1274), também deu uma defini¢cdo mais restrita
do milagre e defendeu que eles s6 podiam ocorrer por meio do povo divino. Assim, esse

pensamento mais rigido acerca do milagre, excluia a atua¢do dos santos enquanto agentes do



56

fato milagroso. Esse movimento de restringir o conceito de milagre fez parte também do esforco

dos clérigos em combater as heresias, como o catarismo.

Ao mesmo tempo, do século XIII em diante, assiste-se a um processo de especializacao
devocional, como ja discutido nos capitulos anteriores. A propagacdo da devocéo cristocéntrica
e do culto a Virgem Maria vieram acompanhadas da multiplicacdo das narrativas sobre
milagres. Os milagres sacramentais, misticos e espirituais constituiram elementos essenciais da
devocao cristd do periodo. Para servirem de exemplo e de edificacdo da fé, funcdo primordial
dos milagres, era preciso que eles fossem registrados e compilados, a fim de serem melhor

propagados.

Faz-se necessario pontuar que os milagres servem para oferecer informagdes acerca do
culto aos santos. De acordo com Robert Bartlett (2017), existem trés referéncias textuais para
as narrativas de milagres: 1. A Biblia, enquanto livro sagrado e adotado pela Igreja, que conta
com relatos de inimeros milagres tanto no antigo quanto no novo testamento; 2. As
hagiografias, relatos da vida de santos e de seus feitos; 3. As Cole¢Ges de milagres, que trazem
relatos de acontecimentos miraculosos em diversas regides e temporalidades. Estas ultimas
constituiram um género literario medieval que forneceram informag6es sobre as realidades

sociais do medievo cristao.

Essas composicdes, que misturam o sagrado e o profano, oferecem desafios ao serem
estudadas, “pois seu processo de composi¢ao ¢ hibrido e coletivo” (NASCIMENTO, 2023,
p.60). Ha de se destacar outro carater fundamental dos milagres. A invocacdo do santo
legitimava a sequéncia de relatos miraculosos. Assim, para um escrito ser considerado uma

narrativa de milagre, era necessario a presenca da celebragdo do santo, do divino.

A santidade, ao ser institucionalizada, estava conectada a um sistema de poder e cultural,
que buscava estabelecer a memoria de determinado santo. Essa memdria se dava através da
hagiografia e também das imagens. Por isso, € comum nas diferentes narrativas de milagre,
como nas Cantigas de Santa Maria, trechos com o louvor a Deus e ao santo. A popularizacdo
dos livros de milagres era uma forma de divulgacdo dos favores recebidos e uma forma de
agradecimento (NASCIMENTO, 2023, p.56). No caso das composi¢des analisadas no presente
trabalho, em todas as Cantigas de milagre, tem-se, na introducdo ou no refrdo, a exaltacdo da

Virgem Maria.

Assim, os milagres tornaram-se instrumentos de validacdo de santidade. Dessa forma,

para que uma pessoa fosse canonizada era preciso ter milagres realizados por sua intercessao.



57

Esperava-se receber provas de testemunhas, registradas por escritos e auténticas com selos
apropriados (BARTLETT, 2017, p.117). Dessa forma, desenvolveu-se uma atitude
investigativa, a fim de comprovar a veracidade do milagre. Esses milagres precisariam ser
concretizados apds a morte do santo, que marcava, a0 mesmo tempo, 0 Seu nascimento
enquanto exemplo de santidade. A busca de exemplos de santidade reflete um imaginario
perpetrado pela existéncia do mal, das provages e do pecado (NASCIMENTO, 2021, p.133).

De acordo com Sofia Gajano, a santidade no Ocidente medieval constitui um fenbmeno
de maltiplas dimenses (p.504). A autora aponta cinco dimensdes que a santidade abarca. Em
primeiro lugar, ela € um fendbmeno teoldgico, pois se caracteriza pela manifestacdo de Deus no
mundo. Na Idade Média, a revelacdo do divino era cotidianamente evocada em todos os &mbitos
da sociedade. A santidade é também um fendmeno religioso, pois possibilita a relacdo do
humano com o sagrado e o sobrenatural. Dessa forma, era um instrumento de fortalecimento da
espiritualidade cristd, uma vez que os fiéis buscavam constantemente praticas de devocao e de

aproximagéo com o sagrado.

Enquanto fendmeno institucional, a santidade era um elemento basilar das estruturas
eclesiasticas e monasticas. Ela fundamentava as préaticas religiosas e a organizagdo da vida
espiritual dos clérigos. A santidade também constituia-se em um fenémeno social, por
possibilitar a coesdo e identificacdo dos grupos e das comunidades. Portanto, ela servia como
um elemento unificador, que reunia os fiéis em torno de um objetivo e pratica de devogéo, além

de torné-los participes da vida crista.

Por fim, a santidade seria um fendmeno politico, pois conseguia convergir a religido e
0 poder. Basta observar o controle que a Igreja tinha sobre os ideais de santidade e sobre o
processo de canonizacdo ou entdo como alguns reis tornaram-se santos ou utilizaram-se dos
exemplos de santidade para promover o seu reinado. Nesse interim, pode-se considerar a
santidade o lugar de uma mediac¢do bem-sucedida entre o material e o sobrenatural, o material
e o espiritual, o mal e o bem, a morte e a vida (GAJANO, 2006, p.504).

Além dos clérigos e monges, os leigos também ocuparam espaco na busca pela
santidade, a perfeicdo almejada por todos. Durante o século XIII, com as normas formas
devocionais e de culto, homens e mulheres conseguiram ser protagonistas da santidade, muitas
vezes apoiados nas Ordens mendicantes, a exemplo da ordem franciscana. Francisco de Assis
desempenhou um papel importante nesse processo, principalmente através da Ordem Terceira,
ao conceber novas formas de devogéo e de acesso ao sagrado, como o0 contato com 0s textos



58

biblicos. Agora os leigos poderiam também realizar a sua ascese, apoiados nas diversas praticas

cristas oferecidas pela Igreja, como os sacramentos, 0 misticismo e a oragéo.

Nessa conjuntura, tendo como influéncia o crescimento da devogédo a Virgem Maria e
do culto a Maria Madalena, assiste-se ao desenvolvimento da visibilidade das mulheres,
enquanto personagens que poderiam também alcangar o ideal de santidade. Vida monéstica e
vida secular se imbricavam nessa busca. Assim, tem-se ciéncia de mulheres que optaram por
uma vida ascética, afastada do mundo secular, como Clara de Assis (1194-1253), que seguindo

os conselhos de Francisco, entrou na clausura.

Outras, como Maria de Oignies (1177-1213), que experimentava uma vida espiritual
intensa e mistica, continuaram inseridas no ambiente secular, mas buscaram seguir os valores
do evangelho. Apesar da certa originalidade e do ineditismo da insercdo feminina na busca pela
santidade, as ordens masculinas procuraram exercer controles sobre elas (GAJANO, 2006,
p.515).

Aos santos era atribuida a funcéo taumatirgica e intercessora. O culto a eles fazia parte
da liturgia e vida pastoral eclesiastica e propiciava a conexdo entre o passado e um futuro

escatologico. De acordo com Javier Pérez-Embid Wamba (2017):

Os santos e seu culto constituiram um suplemento da funcéo sacramental e litlrgica
das instituicdes eclesiasticas, e a taumaturgia, ou, em geral, a realizacdo de milagres,
atuou como via de transmissdo da energia divina entre 0 mundo celeste e 0 mundo
terrestre (p.41) tradugdo propria.

A existéncia do santo estava intimamente relacionada a um espaco sagrado. De acordo
com Renata Nascimento (2023), o espaco sagrado é uma zona de contato entre 0s deuses e 0s
homens. De acordo com a medievalista, 0 santo, o0 espaco sagrado e o milagre atribuido a ele
estavam interligados. “Os locais conhecidos como sagrados necessitavam dos milagres para
estabelecerem o poder dos santos ou da Virgem e, assim, usavam o0s prodigios como fatores de
propaganda produzindo a veneragao continuada no local.” (p.56). Assim, os locais tidos como

sagrados eram importantes para a memdria cristd, pois eram palcos da acdo divina.

A esses locais acorriam pessoas de diversas regides, por meio das peregrinagdes. A
peregrinacdo era o deslocamento fiéis para locais em que pudessem ter contato com o sagrado.
Michel Sot (2017, 394) dispBe quatro caracteristicas da peregrinacdo: constitui-se numa
caminhada, uma viagem e, portanto, € uma prova fisica; ela tem um fim especifico, o fiel se

desloca com uma finalidade, seja fisica ou espiritual; a peregrinagdo também implica no



59

encontro com o sobrenatural, ou seja, uma realidade diferente da profana e, por fim, é um tempo

celebrativo.

A peregrinacdo estava intimamente ligada a peniténcia, pois através dela o peregrino
alcancava beneficios como o perddo dos pecados e a cura fisica. Nesse sentido, o ponto crucial
da peregrinagdo ndo era tanto a presenca nos lugares sagrados, mas sobretudo o caminho
percorrido até chegar ao destino, com os sofrimentos, desafios e perigos enfrentados pelo
peregrino. Essa jordana contribuia para o fortalecimento espiritual do individuo e sua

aproximacdo ao sofrimento de Cristo:

O objetivo que orientava 0s peregrinos — colocar seu corpo em “aventura de morte”
para ir aos mesmos lugares da Paixdo de Cristo e entrar com ele na vida da salvacio
— fazia com que sua significacdo espiritual e escatolégica fosse a mais importante.
(SOT, 2017, p.399)

No século XI a peregrinacdo adquire, para alem do sentido religioso, um sentido
politico. Com as Cruzadas, que inicialmente eram peregrinacfes armadas que visavam a busca
de Jerusalém, essa pratica se amplia e torna-se um movimento que perpassava 0 controle
eclesiastico. Muitos locais afluiram como importantes centros de peregrinacdo, como o tumulo
dos Apostolos em Roma e Santiago de Compostela, mas foi Jerusalém que, ao longo da Idade

Média, tornou-se o local de peregrinacao por exceléncia.

Ao mesmo tempo, do século XII em diante, com o desenvolvimento do culto a Virgem
Maria multiplicaram-se os santuarios de peregrinacéo e ampliaram-se os locais de peregrinacéo.
No Ocidente destacam-se Notre-Dame de Boulogne e Notre-Dame de Liesse, na Franca, Nossa
Senhora de Montserrat, na Hispania, Nossa Senhora de Walsigham, na Inglaterra, Aix-la-
Chapelle, no Sacro Império Germanico. O de maior popularidade foi o santuério de

Rocamadour, na Franca

Associados aos locais sagrados, ao culto aos santos e aos milagres, estavam os objetos
de culto e expressdes. O transcendente tornava-se concreto e proximo ao fiel através das
reliquias, importantes elementos de devocdo que se tornaram comuns no periodo medieval.
Principalmente para a piedade popular, elas se configuraram como uma manifestacao do divino,
que distribuia suas gracgas por meio dos fragmentos de santos (pedacgos de 0ssos, de roupas, do

cabelo, de objetos utilizados pelo santo).

Ao se aproximar das reliquias, o devoto procurava incorporar a graca que delas
emanava. Acreditavam que essa forca espiritual poderia operar maravilhas (NASCIMENTO;
PINTO, 2017, p.27). As reliquias eram capazes de realizar milagres, ou seja, eram como um



60

deus presente (CASTRO, 2006, p.136). Nas CSM aparecem narrativas que abordam o valor

gue tinham as reliquias sagradas, como € o caso da Cantiga 35.

A Cantiga traz o relato de um incéndio que destruiu uma igreja, mas as reliquias

permaneceram intactas. Alguns trechos da Cantiga:

Desta razom um miragre | direi fremoso, que fez
a Virgem Santa Maria, | que € senhor de gram prez,
por tias sas reliquias | que levarom {ia vez

fius crérigos a Franca, | de que vos quero dizer.

Estes forom da cidade | que é chamada Leom
do Rod&o, u havia | mui grand’ igreja entom,
que ardeu tam feramente | que se fez toda carvom;

mas nom tangeu nas relicas: | esto devedes creer.

Ca havia i do leite | da Virgem espirital,
outrossi dos seus cabelos | envoltos em um cendal,
tod’ aquest’ em 1ia arca | feita d’ ouro, ca nom dal;

estas nom tangeu o fogo, | mai-lo al foi tod” arder.

Nesses trechos percebe-se o poder atribuido as reliquias da Virgem Maria, bem como o
carater indestrutivel e miraculoso desses objetos sagrados. “As reliquias eram, pois, muito mais
do que qualquer imagem e a crenga no poder delas interferiu na visao de Deus, construida pela
populacao da Baixa Idade Média” (CASTRO, 2006, p.137).

A propagacgdo das reliquias remonta aos primeiros séculos do cristianismo, com o
surgimento dos primeiros martires. A devocao aos fragmentos dos santos estava intimamente
relacionada a devogdo nos tumulos das testemunhas cristds. Desenvolveu-se a préatica de
reunido dos cristdos em torno a tumba dos chamados martires, com o objetivo de rememorar a
presenca daquele santo, que poderia emanar sinais divinos por meio de seus restos mortais.
Assim, tudo o que pertenciam ao santo ou que por ele teria sido tocado, poderia ser um
instrumento de devocéo e distribuidor de gracas. A ocorréncia de milagres e a existéncia de

reliquias em determinada regido contribuia para uma certa sacralizacdo do local.



61

A santidade possibilitava um processo de sacralidade dos lugares e as reliquias
desenhavam um verdadeiro mapa de lugares sagrados, que faziam cada vez mais concorréncia
aos lugares consagrados pela presenca do Cristo e ofereciam um panorama inédito de relagfes
entre paises, cidades e individuos proximos ou distantes. Desse modo, pensar os lugares
sagrados é se deparar com uma série de deslocamentos e aproximagdes que possibilitavam a

coesdo dos cristdos em torno de uma busca comum.

A hierarquia eclesiastica medieval, em muitos momentos, utilizava-se da teatralidade e
do visual para fazer sua mensagem chegar aos fieis, especialmente aos iletrados. Assim, outro
elemento que servia de prova dos milagres eram as imagens. As reliquias e as imagens foram
bastante propagadas no Ocidente medieval e sua veneracdo foi muitas vezes incentivada pela
Igreja. “As forgas invisiveis estavam presentes materialmente no toque, no sentir, no beijar, no
estar em contato com a santidade presente nesses fragmentos, ou nas representagdes evocadas
pelas imagens” (NASCIMENTO; PINTO, 2017, p.28).

De acordo com Aldilene Marinho (2012, p.3), o milagre servia para legitimar o culto do
santo e sua constatacdo era feita pelas imagens dos milagres realizados como consequéncia da
aprovacdo divina para os atos do santo em vida ou para a comprovacao de sua santidade apds a

morte. Dito isto, algumas consideracdes acerca da imagem no medievo sdo necessarias.

As imagens desempenham um papel fundamental desde os primeiros séculos da historia
do cristianismo. Enquanto integrantes da cultura visual, elas apresentavam fun¢6es variadas e
especificas. O Papa Gregdrio Magno, ja no seculo V11, definiu trés funcdes para as imagens. A
primeira, de ordem instrucional, didatica, definia que elas ajudavam na propagacdo dos
principios cristdos, doutrinando aqueles que ndo conseguiriam ter acesso a outras fontes de
conhecimento. Essa definicdo propiciou o surgimento do conceito das imagens como a “Biblia

dos iletrados”. No entanto, elas ndo se resumem a este status.

Outra funcdo atribuida as imagens medievais é a de comemoracéo e sacrificio. Elas
eram “presentes oferecidos a Deus, em troca de sua indulgéncia e favores. Assim, elas estavam
presentes em altares, oratorios e timulos (DUBY, 1998, p.15). E possibilitavam a comunicagdo
com o além, o mundo perfeito. Uma terceira funcéo atribuida as imagens medievais seria a de
compuncdo, levando a conversdo. Assim, elas deveriam despertar sentimentos e adentrar na

mentalidade dos fiéis.

Georges Duby (1998, p.16) acrescenta, ainda, uma funcéo politica das imagens. Elas

celebravam o poder de Deus e de seus servidores, 0 dos chefes de guerra, o dos ricos. Realcava



62

esse poder, dava-lhe visibilidade, justificava-o. A hierarquia eclesiastica legitimava a produgéo
das imagens e criava 0s modelos de representacdo. Assim, os artesdos deviam seguir os modelos

impostos pela Igreja e reproduzi-los.

As imagens eram objetos de doutrinacao e de propagacao dos principios cristdos:

Para eles, esses monumentos, esses objetos, essas imagens eram antes de mais nada
funcionais. Serviam. Numa sociedade fortemente hierarquizada, que atribuia ao
invisivel idéntica realidade e ainda mais poder do que ao visivel e ndo acreditava que
a morte fosse o fim do destino individual. (DUBY, 1998, p.15).

As representacdes eram uma forma eficiente de prolongar os efeitos das palavras do
santo e de suas ag0es miraculosas. Ao lado das narrativas de milagre, as imagens compunham
um conjunto essencial de legitimacdo de santidade. Elas se enquadram na materialidade, na
alegoria sagrada. S8o criacOes a servi¢o de uma espiritualidade que deve conduzir a alma a
eternidade, ao celestial (NASCIMENTO; PINTO, 2017, p.29).

Elas veiculavam os modelos e evidenciavam gracas a atributos fixos bem reconheciveis,
propagando a veneracdo e as experiéncias religiosas (GAJANO, 2006, p. 515). Assim, a
iconografia da sociedade cristd medieval constitui-se em uma rica fonte historica,
principalmente com relacdo a investigacdo acerca do imaginario e também sobre a sociedade,

politica, cotidiano, costumes e espiritualidade do medievo.

De acordo com Rachel Koopmans (2011), no inicio da ldade Média eram mais comuns
os relatos de milagres de punicdo. Esse carater corrobora como a forma como Deus era
concebido. Um Deus punitivo que derramava sua ira sobre os infiéis. Ja no fim da Idade Média
comegam a aparecer, de forma mais recorrente, os relatos de milagre de cura, principalmente
de ordem fisica, fruto das novas caracteristicas devocionais, centradas na figura do Cristo

sofredor e misericordioso com os pecadores.

A medida que as necessidades sociais se intensificavam, os homens e mulheres
necessitavam mais da manifestacdo de Deus, o senhor por exceléncia do sistema feudal. O
contato da populacdo com o divino se dava majoritariamente por meio da Igreja, que estabelecia
diferentes formas de devocéo e relagdo com Deus, por meio de instrumentos como 0s

sacramentos, peregrinacdes e celebraces litdrgicas.

Os milagres desempenharam um grande papel na vida espiritual desse tempo, e néo
apenas para os leigos. Com as visdes, eles constituiam um dos meios de comunica¢do mais

importantes entre este mundo e o alem. A ideia de que Deus continuava a se revelar aos homens



63

por meio de prodigios estava presente em todos 0s espiritos. Assim, os cristdos da Idade Média
estavam perpetuamente a procura de milagres e dispostos a vé-los em qualquer fenbmeno
extraordinario (VAUCHEZ, 1995, p.161).

Nesse interim, o milagre era um instrumento de aproximacdo entre o profano e o
sagrado. A fé popular no milagre era muito forte, pois implicava numa mudanga de vida, tanto
de ordem fisica quanto espiritual e psicoldgica e significava uma resposta para as mazelas que
acometiam a sociedade. Era uma fé “essencialmente emotiva, um refigio contra o mal e a

morte.” (NASCIMENTO, 2023, p.66)

A busca por cura das varias doencgas que acometiam a populacao tornou-se o principal
tema das narrativas miraculosas. O mais comum era a busca pela cura fisica. Suplicava-se pelo
milagre no corpo e ndo por uma conversdo. Essa Ultima geralmente acontecia como
consequéncia do milagre, pois a partir do momento em que o suplicante alcangava o milagre,
ele prometia devocdo, peniténcia e conversdo de vida. O publico que recorria a intervencgéo
milagrosa eram principalmente mulheres, criangas e jovens (VAUCHEZ, 2017, p.230). Os
nobres, reis e cavaleiros também buscavam por milagres, mais em casos de guerras e conflitos

do que em casos de enfermidade.

Os milagres também se configuraram, especialmente nos séculos XII e XIIl, como um
género teatral que apresentava encenacdes sobre a vida dos santos. As pecas contribuiam para
inserir os cristdos nos modelos ideais de conduta moral e a0 mesmo tempo ajudava a fortalecer
a hegemonia da Igreja. O género era representado nas igrejas, mas com 0 Seu processo de
evolucdo e propagacao, as encenacdes deslocavam-se para varios lugares e envolvia o publico
como uma espécie de procissdo, um curto peregrinar que ajudava os fiéis a purgarem 0s seus
pecados (MATE, 2011, p.5). O visual ensinava, doutrinava, era objeto de admiracao e servia

como um meio de salvacdo para aqueles que acreditavam.

No que se refere as fungdes praticas dos milagres, discutiremos nos proximos topicos
suas repercussdes. Levaremos em conta a definicdo de Gregorio Magno: 1. O milagre como um
sinal divino, geralmente caracterizado por uma cura fisica ou espiritual; 2. O milagre como um
aviso ou um castigo. As discussdes serdo acompanhadas da andlise textual e iconogréafica de
algumas Cantigas de Santa Maria de milagre, que ao versarem sobre temas, locais e personagens
diversos, abordam as duas funcGes do milagre atribuidas por Gregério Magno e trazem a

atuacdo da Santa Maria, com o0 seu poder taumatdrgico e intercessor.

3.1 O milagre como sinal de Deus



64

Ao longo do periodo medieval a manifestacdo do divino era um elemento fundamental
do cotidiano. Em todos os &mbitos da vida, a invocacdo do sagrado estava presente, como uma
necessidade continua de enxergar a presenca de Deus e dos santos e buscar explicagdes para
tudo o que permeava a existéncia humana. “A religiosidade fortalecia-se em uma teia de

significados” (NASCIMENTO, 2023, p.58).

A busca pelos sinais de Deus se intensificou com o culto aos santos e com a proliferagéo
e propagacdo dos milagres, bem como das narrativas e imagens que retratavam esses
acontecimentos sobrenaturais. Como definiu o Papa Gregdrio Magno, uma das funcdes dos

milagres era servir como um sinal de Deus.

Do latim signum, o sinal € uma marca que aponta para algo ou alguém. E um indicio de
manifestacdo de algum agente natural ou sobrenatural. O sinal consegue comunicar algo, pois
pressupfe uma alteracdo. Nessa perspectiva, na Idade Média os milagres simbolizavam um
vestigio da presenca do divino. Por serem do @mbito do extraordinario, transmitiam a acédo de

Deus, através da mudanca de uma realidade fisica ou espiritual.

No escopo das Cantigas, varias trazem relatos de milagres que funcionavam com um
sinal de Deus, como uma manifestacdo do sagrado que vinha ao encontro dos fiéis.
Apresentaremos alguns poemas, tecendo relagdes com a iluminura correspondente, em que 0
milagre é realizado como um sinal divino e culmina numa transformacéo. As Cantigas 23, 33,
44 e 91 abordam temas diversos, com personagens pertencentes a distintos grupos sociais e

demarcagdes regionais. Segue-se a analise das referidas Cantigas.

Cantiga 23

Esta XXIII é como Santa Maria acrecentou o vinho no tonel por amor da bda dona de

Bretanha.

Como Deus fez vinho d’ &gua ant’ Archetecrinho,
bem assi depois sa madr’ acrecentou o vinho.

| Desto direi um miragre que fez em Bretanha
Santa Maria por ia dona mui sem sanha,
em que muito bom costum’ e muita bda manha
Deus posera, que quis dela seer seu vezinho.



65

I1 Sobre toda-las bondades que ela havia,
era que muito fiava em Santa Maria;
e porende a tirou de vergonha um dia
del-rei, que a sa casa véera de caminho.

I11 A dona po-lo servir foi muit’ afazendada,
e deu-lhe carn’ e pescado e pam e cevada;
mas de bom vinho pera el era mui menguada,
ca nom tinha senom pouco em um tonelcinho.

IV E dobrava-xe-1h’ a coita, ca, pero quisesse
havé-lo, nom era end’ em terra que podesse,
por dinheiros nem por outr’ haver que por el déesse,
se nom fosse pola madre do Velh’ e Meninho.

V E com aquesta ’speranga foi aa eigreja

e diss’ “— Ai Santa Maria, ta mercee seja
gue me saques daquesta vergonha tam sobeja;
se nom, nunca vestirei ja mais I&a nem linho”.

VI Mantenent” a oragom da dona foi oida,

e el-rei e sa companha toda foi comprida

de bom vinh’, e a adega nom ém foi falida
que nom achass’ i avond’ o ric’ e 0 mesquinho.

Como Deus fez vinho d’ &gua ant’ Archetecrinho,
bem assi depois sa madr’ acrecentou o vinho.

Essa Cantiga possui seis estrofes e narra o milagre em que Maria atua na alimentacéo,
sendo responsavel por suprir a falta de vinho em um banquete dedicado ao rei. Trata-se de um
milagre individual. A beneficiéria do milagre € uma mulher da Bretanha, que tinha a virtude da
bondade e nutria devocao pela Virgem. A narrativa gira em torno da visita que o rei faz a essa

senhora, que, por sua vez, prepara uma ceia, com pées, pescados e cereais.

No entanto, a bebida principal, o vinho, era escasso em sua residéncia e iria faltar. Faz-
se necessario pontuar que o vinho, desde a Antiguidade, exerce uma importante funcdo social
e religiosa. Ligado aos cultos sagrados, simbolizava a alegria e a abundéncia. Estava ligado ao
ser espléndido, & comemoragdo. No que diz respeito a religido cristd, o vinho é o simbolo do
sangue de Cristo e o desenvolvimento da cultura do vinho durante o periodo medieval foi
influenciado diretamente pelo cristianismo, principalmente através dos monges (RENOUARD,
1953, p.303). Nesse interim, pode-se inferir que, devido a grande importancia do vinho para a
alimentacédo e ao consequente costume de consumi-lo nas ceias, a preocupacéo da senhora era

crescente por ndo ter vinho em abundancia.



66

Diante da problematica, a mulher vai com devocdo e esperanga a uma igreja e pede a
Maria que a livre de tal vergonha. O pedido é atendido e a adega fica cheia de vinho. O refrdo
da Cantiga faz a comparacdo com o milagre biblico em que Jesus transforma a dgua em vinho,
narrado no evangelho canénico de Jodo (2,1-11). Assim como Jesus realizou a intervengéo
sobrenatural no casamento em Cana da Galileia, evitando que a familia fosse envergonhada, no

milagre Maria multiplica o vinho escasso na casa da mulher devota.



67

Imagem 1: O milagre do vinho.
Cantiga de Santa Maria n°® XXIII, Cédice Rico.

Nas seis vinhetas é possivel identificar a sucessdo de acontecimentos de acordo com 0
que € narrado na Cantiga. Na 1° vinheta tem-se a ilustracdo da boa senhora demostrando sua
devogdo prostada diante da Virgem Maria, que assim como em outras iluminuras do Cddice



68

Rico, aparece acima dos fiéis, em um altar, com o menino Jesus nos bragos. A postura da

senhora demonstra a submissdo da senhora a Virgem e as praticas cristas.

Nas vinhetas 2,3 e 4 identifica-se a chegada do rei na casa da mulher, 0 momento do
banquete e em seguida a preocupacao da mulher (seu semblante € representado de forma triste,
com o rosto cabisbaixo) pelo fato de o vinho ser pouco. Nas duas Ultimas vinhetas percebemos
a suplica da mulher diante da Virgem, mais uma vez prostrada e, por fim, a culminancia do

milagre com a abundancia de vinho para o rei.

Cantiga 33

Esta é como Santa Maria levou em salvo 0 romeu que caera ho mar, e 0 guiou per
SO a agua ao porto ante que chegass’ o batel.

Gram poder ha de mandar
0 mar e todo-los ventos
a madre daquel que fez | todo-los quatr’ elementos.

| Desto vos quero contar
um miragre, que achar
houv’ em um livr’, e tirar
o fui bem dontre trezentos,
que fez a Virgem sem par
por nos a todos mostrar
gue seus som 0s mandamentos.

Il tia nav’ ia per mar,
cuidand’ em Acre portar;
mas tormenta levantar
se foi, que os bastimentos
da nave houv’ a britar,

e comecgou-s’ afondar
com romeus mais d’ oitocentos.

111 Um bispo fora entrar
i, que cuidava passar
com eles; e, pois torvar
0 mar viu, seus pensamentos
forom dali escapar;
e porém se foi cambiar
no batel bem com duzentos

IV homées. E um saltar
deles quis e se lancar



cuidou no batel; mas dar
foi de pees em xermentos
que i eram, e tombar
no mar foi e mergulhar
bem ate nos fondamentos.

V Os do batel a remar
se filharom, sem tardar,
per se da nav’ alongar
e fugir dos escarmentos
de que oiram falar,
dos que querem perfiar
sem haver acorrimentos.

VI E, com coita d’ arribar,
sa vea forom alcar,

e terra forom filhar
com pavor e medorentos;
e entom virom estar
aquel que perigoar
viram enos mudamentos.

VIl Comecarom-s’ asinar,
e foro-no preguntar
que a verdad’ ensinar
Ihes fosse sem tardamentos:
se guarira per nadar,
ou que-no fora tirar
do mar e dos seus tormentos.

VIII E el filhou-s’ a chorar
e disse: “— Se Deus m” ampar,
Santa Maria guardar
me quis por merecimentos
nom meus, mas por vos mostrar
que quem per ela fiar,
valer-1h’-am seus cousimentos”.

IX Quantos eram no logar comecaro-na loar
e «mercee» lhe chamar,
gue dos seus ensinamentos
0s quisess’ acostumar
gue nom podessem errar
nem fezessem falimentos.

Gram poder ha de mandaro mar e todo-los ventos



70

amadre daquel que fez | todo-los quatr’ elementos.

A Cantiga possui nove estrofes e narra o salvamento de um homem romano que estava
se afogando no mar. O refrdo da Cantiga traz a exaltacdo do poder da Virgem sobre 0s

elementos, uma vez que € a mée do criador da agua, da terra, do ar e do fogo.

A narrativa focaliza uma embarcacéo, repleta de romanos, incluindo um bispo, que iria
aportar na cidade de Acre (Palestina), e ao no percurso comeca a afundar em alto mar. Muitos
romanos que estavam no navio conseguiram ser salvos por outra embarcacdo menor. A Cantiga
enfatiza um romano que cai em alto mar e comeca a se afogar. Sem conseguir se salvar, o
homem recorre a Virgem Maria. Em seu pedido, o romano suplica que o milagre seja concedido
ndo por merecimento, mas para mostrar que quem confia em Maria alcanga o que necessita. O

romano é salvo pela Virgem e todos os que presenciam o milagre comecam a louva-la.



71

LSCe D > ¢
L"PA : .(;L’,A ‘hf-

S omo ba ANE (AU 1 BIPDT CUFIPAN DU TOTMEL N

A
&

b e

L2 SR
(e
.‘\

Qe

ESC
o0

>

v
/)-

S

54
\O:):

=

o

I

bl
el |
g

&

w
(ﬂ>
-y 2 Ly

<f?f<’?>

Imagem 2: O milagre do salvamento do romano.

Cantiga de Santa Maria de n® XXXIII, Codice Rico.



72

A imagem traz a representagdo do navio afundando em alto mar. Em seguida tem-se o
batel salvando os romanos, juntamente com o bispo, retrato com vestes clericais. O momento
em que o beneficiario do milagre pula no mar aparece na 2° vinheta. A duas vinhetas seguintes
retratam a suplica pelo salvamento do romano que estava se afogando; os personagens

aparecem olhando para o céu, o bispo com as méos levantadas, em atitude de suplica.

A 5° e a 6° vinhetas ilustram o desfecho da narrativa, com o romano sendo salvo pela
Virgem, que aparece e vem ao encontro do homem e todos no barco presenciam o milagre.
Nessa iluminura, a Virgem aproxima-se diretamente dos presentes, ficando no meio delas,
demarcando o sentido de proximidade e de contato entre 0 humano e o divino. Na ultima vinheta
tem-se 0 bispo e os romanos louvando a Virgem, que aparece em um altar, acima dos

personagens, com O menino Jesus nos brac;os.

CANTIGA 44

Esta € de como o cavaleiro que perdera seu acor, foi-o pedir a Santa Maria de Salas, e, estando
na eigreja, po[u]sou-lhe na méo.

Quem fiar na madre do salvador
nom perdera rem de quanto seu for.

I Quem fiar em ela de coragom,
averrd-lhe com’ a um ifangom
ave€o eno reino d” Aragom,
que perdeu a caga um seu acor,

Il que grand’ e mui fremos’ era, e rem
nom achava que nom filhasse bem
de qual prijom acor filhar convém,

d’ ave pequena tro ena maior.

Il E daquest’ o ifangcom gram pesar
havia de que o nom pdd’ achar,
e porende o fez apregdar
pela terra toda em derredor.

IV E, pois que por esto no-no achou,
pera Salas seu caminho filhou,
e de cera semelhanca levou
de saav’, e diss’ assi: “— Ai senhor



73

V Santa Maria, eu venho a ti
com coita de meu acor que perdi,
que mi_o cobres; e tu fa-lo assi,

e haver-m’-as sempre por servidor.

VI E, demais, esta cera ti darei
em sa figura, e sempr’ andarei
pregbando teu nome e direi
como dos santos tu é-la melhor”.

VII Pois esto disse, missa foi oir
mui cantada; mas ante que partir
s’ ém quisesse, fez-1h’ o agor viir
Santa Maria, ond’ houv’ el sabor.

VIII E, que houvess’ end’ el maior prazer,
fez-1h’ o agor ena mao decer,
come se houvesse log’ a prender
caca com el como faz cacador.

IX E el entom muit’ a madre de Deus
loou, e chorando dos olhos seus,
dizend’: “— Al senhor, tantos som os teus
bées que fazes a quem has amor!”

Quem fiar na madre do salvador
nom perdera rem de quanto seu for.

A Cantiga apresenta nove estrofes e tem como beneficiario um cavaleiro. No refréo
aparece a importancia da devocdo a Virgem, como um instrumento de salvacdo. A narrativa
apresenta a historia do cavaleiro do Reino de Aragdo que perdeu o acor (uma ave de rapina),
durante uma caca. O milagre esta ligado ao importante santuario da Hispania: Santa Maria de

Salas (Huesca).

Diante do ocorrido, o cavaleiro recorre a Maria e vai a Igreja de Salas para pedir que
seu acor seja encontrado. Além do pedido, o personagem promete que, se for atendido, ira
tornar-se um anunciador do nome de Maria como a melhor entre todos os santos. Além disso,
oferece um ex votos para Maria, uma gratidao pessoal, representado por um agor feito de cera.

Assim, o oferecimento a Virgem ¢é feito antes da realizacdo do milagre.



74

Em seguida o cavaleiro participa da missa cantada e, antes da partida, Santa Maria envia
0 acor para o cavaleiro. Emocionado, o cavaleiro comega a louvar e agradecer: “Ai Senhora,

tantos sdao os bens que fazes a quem amas.”

Esta € uma das Cantigas que traz referéncias acerca importancia da caca na Idade Média,
especialmente na Peninsula Ibérica, espaco de ampla divulgacdo dos conhecimentos de caca,
que alcancou forte prestigio. De acordo com Angela Vaz Le&o (2007, p.52), a vida das cortes,
tanto reais quanto senhoriais, reservava a caca um lugar de destaque, prolongando-a por

semanas e até por meses de toda uma estacdo do ano.



SEE%

w
.

G-

-
-

P

pJS

3
~

(s

v
-

s ]
M R,
0.’,’.
oAl
Iﬁ\!ﬂ

\‘, .

Imagem 3: O milagre do cavaleiro.

Cantiga de Santa Maria de n® XLIV, Cddice Rico.

SRS

-
-

ﬁ

=

L Sl

&

XD

-
*

(x>

.

%




76

A iluminura ilustra a sequéncia narrativa apresentada na Cantiga. Ja nas duas primeiras
vinhetas aparece o cavaleiro cacando o acor e a posterior perda da ave. Ele € retratado portando
armas ¢ montado em um cavalo; o animal era um “instrumento de guerra” essencial para o
cavaleiro. O filésofo maiorquino Ramon Llull, apresenta em algumas de suas obras a
importancia do cavalo para o oficio do cavaleiro, defende que o cavalo seria 0 animal que
poderia sustentar maior trabalho e que melhor serviria a0 homem. No famoso Livro das
Bestas'®, por exemplo, no episédio da escolha do “Rei dos Animais”, o cavalo é citado como

um possivel representante:

“Senhores, a nobreza do rei convém beleza de pessoa: que seja grande, humilde e que
ndo dé danacdo as suas gentes. Pelo meu conselho, deveis eleger o Cavalo como rei,
porque o Cavalo é uma besta grande, bela e humilde, e é também uma besta ligeira,
ndo tem orgulho semelhando ao Le@o e nem come carne” (LLULL, 2009, p.184).

Nas vinhetas seguintes tem-se a representagdo da suplica que o cavaleiro dirige a Maria

na Igreja. Ele é representado prostrado, com as maos erguidas em direcdo a Maria.

Nas trés ultimas vinhetas é notavel o destaque dado a figura do cavaleiro. Ele ocupa
um lugar superior na igreja, assumindo uma posicdo mais adiantada e mais préxima ao altar,
enguanto os outros presentes ficam atras. Essa colocacdo do cavaleiro vislumbra alguns dos
privilégios de que a ordem gozava no reinado de Afonso X. A singularidade de sua postura
ilustra ndo apenas a sua prerrogativa, enquanto cavaleiro, em ocupar uma posicao dianteira
dentro da igreja, mas, sobretudo, seu reconhecimento pela graca recebida e sua gratidao e
entrega aos designios da Virgem, sua protetora (CARVALHO, 2017, p.41).

Maria, por sua vez, é representada com o menino Jesus nos bracos. Ela ocupa,
predominantemente, a posi¢cdo mais destacada na imagem, assim, os fiéis precisariam erguer o
olhar para o alto para poder enxerga-la, o que evoca o sentido de encontrar o sagrado sempre.
Por fim, tem-se a ilustracdo do milagre, com o acor chegando na Igreja e pousando nas maos

do cavaleiro, cena que é presenciada pelos clérigos e fiéis.

O diélogo entre o texto e a imagem permitem destacar algumas consideragdes sobre a
importancia da cavalaria no periodo medieval, sobretudo no reinado de Afonso X. Nesta

Cantiga percebe-se o valor do cavaleiro da sociedade cristd medieval. Eram nobres e, pelo papel

19 “Escrito em Paris (c. 1287-1289), o Livro das Bestas corresponde a sétima parte do Livro das Maravilhas, obra
enciclopédica do fildsofo maiorquino Ramon Llull (c. 1232-1316). A historia gira em torno da Raposa,
personagem que busca alcancar a posicao de Unica conselheira do rei Ledo, ndo sem antes manipular outros animais
(o Boi, o Elefante, o Coelho, o Pavéo etc.). Estamos diante de um texto metaférico, uma critica a sociedade dos
homens.” (SILVA, SOUZA, 2021, p.1).



77

exercido na sociedade, eram merecedores da protecdo da virgem, como retratado na cantiga. E
interessante pontuar que de um simples guerreiro, o cavaleiro assume ao longo da Idade Média,
principalmente a partir do século XII, um papel honorifico, heroico, tornando-se uma ordem
com valores sociais e religiosos. Jean de Fiori (2005, p.15), destacou que a cavalaria seria
resultante da fusdo lenta e progressiva, na sociedade aristocratica e guerreira que se implanta
entre os séculos X e XI, de muitos elementos de ordem politica, militar, cultural, religiosa, ética

e ideoldgica.

Os cavaleiros se entregavam a varios tipos de exercicios fisicos, quer no seu tempo de
aprendizado e treinamento para a cavalaria, quer durante as tréguas que as guerras Ihes
deixavam. Entre as atividades mais praticadas estava a caga, pois funcionava como um
complemento econdmico e pelo fato de serem praticadas por nobres, burgueses e servos
(LEAO, 2007, p.51)

No reinado de Afonso X a cavalaria passou a ser inserida de forma mais direta no ambito
na nobreza. A investidura era o principal requisito para o ingresso neste servico (CARVALHO,
2017, p.26). Esse processo de insercdo do cavaleiro fazia parte do projeto politico afonsino, que

buscava ditar codigos morais a serem seguidos pelos nobres.

Nessa perspectiva, o cavaleiro deveria ser portador de virtudes. Além de ser habilidoso,
guerreiro, valente e bondoso, ele deveria ser um praticante da fé e servo da Virgem Maria. Nas
cantigas o aspecto da fé € maiormente evocado. Como retratado na cantiga 44, o cavaleiro nutria
devocéo pela santa e prometeu-lhe extrema devocao e fidelidade. O relato da fé do cavaleiro é
confirmado na iluminura em que ele aparece com o joelho flexionado em postura orante perante

a Virgem.

CANTIGA 91

Esta é como Santa Maria deceu do ceo em {ia igreja ante todos e guareceu quantos enfermos i
jaziam, que ardiam do «fogo de Sam Marcal».

A Virgem nos da saiad’ e
tolhe mal:
tant’ hd em si gram vertude
’sperital.

| E porém dizer-vos quero,
entr’ estes miragres seus,
outro mui grand’ e mui fero



que esta madre de Deus
fez, que nom podem contradizer judeus
nem hereges, pero queiram dizer al.

Il Aquest’ av€o em Franga,
nom ha i mui gram sazom,
que os homes, por erranca
que fezeram, deu entom
Deus em eles, por vendeita, cofojom
deste fogo que chamam «de Sam Marcal».

Il E braadand’ e gemendo
faziam-s’ entom levar
a Saixom logo correndo
por sa saud’ 1 cobrar,
cuidand’ em todas guisas i a sdar
pela Virgem, que aos coitados val.

IV E era de tal natura
aquel mal, com’ aprendi,
que primeiro com fridra
os filhava, e, des i,
queimava peor que fogo; e assi
sofriam del todos gram coita mortal.

V Ca os nembros Ihes caiam,
e sol dormir nem comer
per nulha rem nom podiam
nem em seus pees s’ erger,
e ante ja querriam mortos seer
que sofrer door atam descomual.

VI Porend’ ia noit’ av€o
que lume lhes pareceu
grande que do ceo v€o,

e log’ entom decendeu
Santa Maria, e a terra tremeu
quando chegou a senhor celestial.

VII E os homees tal medo
houverom que a fugir
se filharom, e nom quedo
mais quanto podiam ir;
e ela fez log’ os enfermos guarir
como senhor que enas coitas nom fal



79

VIII a que-na chama, fiando
no seu piadoso bem,
ca ela sempre vem quando
entende que lhe convém.
Porend’ a esses enfermos nulha rem
nom leixou do fogo, nem sol um sinal.

A Virgem nos da saud’ e
tolhe mal:
tant’ ha em si gram vertude
’sperital.

A Cantiga 91 possui 8 estrofes e traz o relato de um milagre de cura. No refrdo aparece
a exaltacdo da Virgem como aquela que livra do mal, traz a saude e possui uma grande virtude
espiritual. Na lIdade Média existiram muitos tipos de doengas, que acometiam a populacéo. Na
maioria das vezes 0s enfermos recorriam aos milagres, 0 que possibilitou a sua
institucionalizacao e popularizacdo para além do controle eclesiastico. A fé no milagre levava
os fiéis a buscar a solucdo para os problemas cotidianos nas suplicas aos santos e a Virgem
Maria.

A Cantiga aborda a doenca conhecida como Fogo de Sdo Margal?®, também chamada
de fogo selvagem?!, fogo do céu, mal do fogo. O relato se passa na Franga, a cidade n#o é citada,
e retrata uma multiddo de enfermos que foram acometidos da doenca e estavam desesperados
com os sintomas da doenga, chegando a temer a morte. Provavelmente a doenca teria sido uma
endemia, pois acometeu uma multiddo de pessoas. Portanto, trata-se de um milagre coletivo. A
descricdo aborda a doenga como sendo um castigo pelos erros e pecados dos homens.

O desfecho da Cantiga acontece quando a Virgem Maria desce do céu, a terra comeca a
tremer e todos ficam com medo. O relato destaca o aparecimento de uma grande luz vinda do
céu e a descida da Virgem, essa parte da descri¢do ndo € retratada na iluminura. Na Cantiga, a
Virgem vem diretamente ao encontro dos enfermos, tocar em suas enfermidades. De repente

todos ficam curados, sem nenhum sintoma da doenca.

20 Marcal de Limoges é um martir venerado pela Igreja, conhecido como o padroeiro dos bombeiros, pois é “aquele
que apaga o fogo™. E celebrado no més de junho (30) e faz parte da lista dos santos juninos. Marcal viveu no século
I11 e realizou o seu trabalho de evangelizacdo na Franga. O santo teria realizado diversos milagres de cura e
ressurreicdo. Um dos seus milagres mais famosos foi a extingdo de um incéndio em Bordéus, Franga,
acontecimento responsavel por atribuir o nome da doenca a ele.

21 A doenca tem como sintomas feridas na pele, que causam dor e sensacdo de queimacio. Cientificamente é
conhecida como pemphigus foliaceus.



80

XX BEn X

fcgt-mn.unl : &mewlmr\fa A7 TT S0 ol by \ fume. e,

e

w7
~)

b S OO

Ce

\ 7
-~

K

X3

-

o

/{i RiR \hn'_";:'f"""

b U

D

ali it
%) PEYNRore ey DTS, ) o

||:|*:_

1o 3B S S50 e o765 500 <

Imagem 4: O milagre dos enfermos com o Fogo de S&o Marcal.
Cantiga de Santa Maria de n® XClI, Cddice Rico.



81

A iluminura permite vislumbrar melhor o sentido da Cantiga 91, que retrata a direta
aproximacéo entre a Virgem e os enfermos, como aquela que tem compaixao e promove a
saude. As duas primeiras vinhetas retratam pessoas de varias idades reunidas sofrendo com a

doenca; alguns séo carregados em macas e carrogas, como retratado na vinheta 2.

A 3° vinheta traz os enfermos prostrados diante da imagem da Virgem com o menino
Jesus nos bracos, que prontamente se dirige aos enfermos e fica de pé, voltada aos doentes
(vinheta 4). Ainda na 4° vinheta os enfermos aparecem com medo, como também relatado na

narrativa, e tentam fugir apos a apari¢ao de Maria.

Na 5° vinheta € retratado 0 momento em que Maria fica no meio dos enfermos, trazendo
a ideia de contato com os doentes, do toque nas feridas. Como relatado no texto, a iluminura
correspondente retrata 0 momento do toque do sagrado e seu poder curativo, remetendo a
importancia dessa pratica no medievo. A “materialidade” do sagrado se manifestava, em outros
aspectos, pelo toque, que simbolizava a presenca e concretude da acéo divina. Na Cantiga tem-
se 0 toque da Virgem Maria, que, enquanto personagem sagrada, se dirige aos enfermos e, em
uma relacdo de proximidade, toca em suas feridas. Na imagem aparece a escultura da Virgem
com 0 menino Jesus nos bragos, em uma posicao superior a dos fiéis, e, entres os enfermos, ela

é representada mais uma vez, sem o filho, dando a ideia que teria descido do céu.

E sabido que imensa maioria dos individuos medievais tinham das coisas da religido
uma imagem muito material e extremamente terra-a-terra (BLOCH, 1998, p.81). Nesse interim,
0 contato com o sagrado através do toque demonstrava-se bastante importante para legitimar o
ato sagrado e possuia poderes curativos, uma vez que tudo o que, em qualquer grau, participasse
de uma consagracado, poderia manifestar poder curativos (BLOCH, 1998, p.82). Devido a isso,
tem-se o poder curativo das reliquias, como ja discutidas no escopo desse trabalho, das imagens,

dos santos, das imagens, dos reis e dos clérigos.

Por fim, na 6° vinheta os curados aparecem prostrados diante da Virgem, em louvor
pelos feitos realizados. Também aparecem clérigos que compactuam do momento de

agradecimento.



82

3.2 O milagre como aviso ou licdo sobrenatural

O fenémeno miraculoso se apresentava também como um aviso ou licdo sobrenatural.
O divino se manifestava para anunciar algum acontecimento ou também para punir e
demonstrar a ira dos santos. Nas Cantigas de Santa Maria varias sdo os relatos de milagres que
acontecem como um meio de punicdo dos chamados infiéis ou até mesmo tem como

consequéncia e desfecho uma licdo dada a eles.

Na ldade Média, a punigdo divina estava atrelada ao conceito de pecado. O ser humano
pecador sofria com a influéncia do mal e do pecado e, por isso, era constantemente punido por
Deus. Essas licGes sobrenaturais poderiam ser de ordem fisica, como as doencas, ou de ordem

espiritual.

O pecado dominava toda a rede de relagGes nas quais 0s cristdos medievais se moviam
e se representavam (VECCHIO, 2017, p.379). Deus, procurado constantemente pelos fieis,
proibia o pecado e punia os pecadores, além de perdoa-los. O diabo induzia o homem ao pecado.
Assim, a constante luta entre 0 bem e o mal moldava a comunidade cristd, constituida de
pecadores.

O pecado original acompanhava o ser humano desde 0 nascimento. Ele se transmitia de
Adé&o para a humanidade e tornou-se o principio de todos os outros pecados. Durante 0 medievo
era comum a pratica de classificacdo dos pecados. De acordo com Casagrande e Vecchio,
surgiram no século X111 trés classificacdes para o pecado: 0s pecados de pensamentos palavras
e obras, os pecados contra os preceitos do decalogo e os pecados mortais e veniais. Esta ultima
classificacdo passou a ser mais divulgada e tomada como forma de definir os tipos de acdes

pecaminosas.

Na Idade Média existia a direta relacdo entre pecado e peniténcia. A natureza
pecaminosa da humanidade necessitava do perddo divino e, por isso, 0 pecador passava por

punicdes para alcancar a peniténcia:

O caréter remissivel dos erros e 0 monopolio que a Igreja exercia sobre o poder de
perdoar os pecados e de prescrever puni¢des situam o bindmio erro-castigo no interior
de um sistema de trocas entre 0 mundo terreno e o Além (preces, peniténcias,
indulgéncias) que constitui um dos elementos especificos da religido cristd
(CASAGRANDE, VECCHIO, 2017, p.389)



83

Por ser o pecado toda palavra, agdo ou desejo contrério a lei divina (CASAGRANDE,
VECCHIO, 2017, p.385), os grupos pagdos e heréticos, por exemplo, eram considerados
pecaminosos e, portanto, de acordo com os dizeres cristdos, dignos de punic¢do ou necessitados
de conversdo. Tomemos como exemplo o caso dos judeus e mouros. Ao discutir sobre esses
grupos e o seu papel na Cristandade, observa-se também o espaco social que eles ocupavam no

reino de Ledo e Castela e a ocorréncia do milagre como um castigo ou licdo sobrenatural.

Aline Dias de Silveira (2009) destacou que a Peninsula Ibérica é o melhor espaco
histérico para estudar a convivéncia, trocas culturais, relacGes de tolerancia e intolerancia e
herancas culturais entre as religides monoteistas dentro da Europa (p.404). As Cantigas trazem
diversas narrativas de milagre em que aparecem as relagdes entre cristdos, mugulmanos e judeus
e permitem vislumbrar o espago ocupado por esses povos na corte afonsina. As Cantigas que
abordam esses povos relatam, em sua maioria, ataques cometidos por eles. Sdo retratados com
inimigos da fé, dos cristdos, como destruidores. Nesse contexto, o desfecho das narrativas é

sempre marcado por uma punic¢ao ou pela converséo.

Edward Said (1978), ao discutir sobre o conceito de alteridade, destaca que é no
deslocamento que reside a relagdo com o “outro”. Esses deslocamentos criaram, a0 mesmo
tempo, cria¢Oes de divisbes para definir a coexisténcia entre povos e crencgas distintas. Assim,
existia a ordem dominante e os marginalizados. Leonardo Fontes (2009), ao discutir sobre o
conceito de marginalizagdo na Idade Média, sintetizou que ele estd intimamente relacionado
com a nogéo de espaco, interpretado a partir da ideia de dentro e fora, centro e periferia. Nesse
contexto, surge um juizo de valor para essas divisdes, no qual os valores positivos e negativos
seriam atribuidos. “Compreensivelmente, os cristdos se colocavam no centro, enquanto seus
opositores (judeus, heréticos e muculmanos) eram postos na periferia, fosse efetiva ou

simbolica” (p.3).

Tendo em vista a grande presenca e relagcdes nos variados ambitos entre as trés religides
monoteistas, era necessaria a criagdo de normas de convivéncia e até mesmo de controle social.

Segundo Miranda:

A presenca da alteridade religiosa ndo era desejada, mas ela se impunha como uma
realidade inevitavel, foi-se pragmatico nessas relagdes para evitar problemas maiores
o0 que implicava no reconhecimento da existéncia do outro, que coexistiam a geracdes
na vida cotidiana. Convenientemente, tais stditos eram subordinados ao rei, a quem
deviam pesados tributos integrando assim essa sociedade castelhana (2022, p.35).

As Cantigas 12 e 28 abordam a questdo dos judeus e dos muculmanos, respectivamente.

Nas narrativas percebe-se o perfil atribuido a esses povos e a relacdo que se estabelece entre



84

eles e os cristdos. Além disso, tem-se a atuacdo da Virgem Maria que aplica a punicéo e ao
mesmo tempo abre possibilidade do perddo e de conversdo para 0s que se arrependem e se

submetem a lei cristd. Segue-se a analise textual e iconografica das Cantigas:

CANTIGA 12

A Cantiga de numero XII é composta de seis estrofes e traz uma narrativa de milagre
envolvendo a populacao da cidade de Toledo, Hispania. Inicialmente € apresentada a descricao
da tematica da composi¢do. Traz como personagens os judeus e 0s cristdos e o refrdo apresenta

0 desprezo de Maria por aqueles que menosprezam o seu filho Jesus. Segue-se 0 poema na
integra:

Esta é como Santa Maria se queixou em Toledo eno dia de sa festa de agosto, porque 0s
Jjudeus crucifigavam tia omagem de cera, a semelhanca de seu filho.

O que a Santa Maria mais despraz
é de quem ao seu filho pesar faz.

| E daquest” um gram miragre | vos quer’ eu ora contar,
que a reinha do ceo | quis em Toledo mostrar
eno dia que a Deus foi cordar,
na sa festa que no més d’ agosto jaz.

I1 O arcebisp’ aquel dia | a gram missa bem cantou;
e, quand’ entrou na segreda | e a gente se calou,
oirom voz de dona, que lhes falou
piadosa e doorida assaz.

I11 E a voz, come chorando, | dizia: “— Ai Deus!, ai Deus!,
com’ ¢ mui grand’ e provada | a perfia dos judeus!,
que meu filho matarom, seendo seus,

e ainda nom querem conosco paz”.

IV Poi-la missa foi cantada, | 0 arcebispo saiu
da eigreja, ¢ a todos | diss’ o que da voz oiu;

e toda a gent’ assi lhe recodiu:

“— Esto fez o poblo dos judeus malvaz”.

V Entom todos mui correndo | comecarom logo d” ir

dereit’ aa judaria, | € acharom, sem mentir,



85

omagem de Jesu-Crist’, a que ferir
iam os judeus, e cospir-lhe na faz.
VI E, sem aquest’, 0s judeus | fezeram a cruz fazer
em que aquela omagem | queriam logo pder.
E por est’ houverom todos de morrer,

e tornou-se-lhes em doo seu solaz.

O que a Santa Maria mais despraz,
é de quem ao seu filho pesar faz.

A narrativa se passa no periodo de agosto, em ocasido da festa da Assuncédo de Maria.
O eu-lirico apresenta a celebragdo de uma missa em honra a Maria, por ocasido da festa
liturgica. No momento da celebragdo, em meio ao siléncio de todos, faz-se ouvir a voz da
Virgem Maria, em tom doloroso e sofredor. A Virgem acusa os judeus, ja considerados 0s
assassinos de Cristo, de continuarem a fazer escarnio de seu filho. Os cristdos dirigem-se a
judaria (bairro de judeus) e encontram-nos cuspindo em uma imagem de Jesus Cristo feita de
cera, pregada em uma cruz. Devido a essa atitude, os cristdos matam todos os judeus envolvidos

naquela agéo.

Pode-se observar nessa narrativa o apelo a “ruindade natural” dos judeus, que merecem
o0 castigo dos cristdos. Em todas as narrativas das composicdes afonsinas que versam sobre 0s
judeus, tem-se a constru¢do de “uma imagem negativa dos judeus ligando-0S a avareza por
praticarem a usura, a falsidade, traicdo e maldade” (PEREIRA, 2017, p.4). Além disso, eles sdo

acusados de nutrirem odio pela Virgem, bem como pela crucificacdo de Cristo.

Nesta Cantiga a puni¢do ndo é aplicada diretamente pela Virgem, mas pelos proprios
cristdos que se retinem e realizam a matanca dos judeus que desprezavam o Cristo. No entanto,
é legitimada por ela. A apari¢do da Santa Maria serve para avisar da pratica dos judeus e, de
certo modo, conclamar os participantes da celebracdo a combater tal ato, justificando, assim, a

atitude posterior dos cristdos de matar os judeus.

Nesse sentido, se coloca o conhecer para dominar, pois uma vez que se propagavam
mitos e estigmas sociais sobre 0s povos judaicos, como, por exemplo, a culpa pela morte de
Cristo ou o 6dio que eles nutriam pela Virgem Maria, aumentava-se 0 desprezo por esses povos
e reforgava a sua maldade “natural”. Assim, eles eram obrigados a se alinhar ao que era

estabelecido.



86

Os judeus, deviam “ser tolerados em todas as relagdes, mas a sua inferioridade deveria
ser continuamente perceptivel” (KRIEGEL, 2017, p.48). A eles eram delegados muitos deveres
e poucos direitos; pagavam impostos a Igreja e ao Estado e eram aceitos no convivio cristdo
unicamente por interesses politicos e econdmicos. Buscava-se disciplinar o “outro” (SPIVAK,
1982), nesse caso, 0 judeu, para servir aos auspicios do rei. Nesse interim, a alteridade entre

judeus e cristdos transita entre a incluséo e exclusao.

No reinado de Afonso X eram garantidos alguns direitos aos judeus, apesar de eles
estarem moral e socialmente situados abaixo dos cristdos. O monarca estava constantemente
rodeado de judeus e se serviu do conhecimento deles para a sua producéo cientifica (FIDALGO
FRANCISCO, 1996, p.103). Nas CSM o judeu ¢ utilizado como instrumento para demonstrar
as maravilhas da fé crista, pois a Virgem vem socorrer até os descrentes. O judeu era um “mero
instrumento utilizado para ressaltar o beneficio da religido cristd, seja mostrando a bondade da
Virgem que tem piedade inclusive dos judeus que causaram a morte de seu Filho, seja
infringindo-lhes severos castigos por serem descrentes” (FIDALGO FRANCISCO, 1996,
p.97).

A iluminura sobre o poema descrito traz a representacdo do milagre. A imagem ¢é
formada por seis vinhetas, as quais possuem molduras ornadas com diferentes cores e com 0s
simbolos do Reino de Ledo e Castela. As vinhetas seguem uma sequéncia de acordo com 0s
eventos ocorridos e trazem a descricdao do que é retratado. Ao realizar a comparacao entre texto
e imagem, € possivel vislumbrar com mais clareza as intengdes narrativas do eu-lirico, que era

reforcar a “maldade” dos judeus.



87

Viu -

]

— 1 O
3 i -. -~
A | v »
 —— ] = t . . R
S S g
B ) > ¥ -
. 5 g, 2
> =i 4 ~ 74
.rlmwm-mm{]
LE _\' " '- . .“— o e X b
= 7 2X SRR

Imagem 5: O milagre do castigo dos judeus.
Cantiga de Santa Maria n® XII — Cédice Rico.



88

A primeira e a segunda vinheta retratam os cristdos reunidos no rito celebrativo
juntamente com o bispo de Toledo diante da imagem da Virgem com o0 menino Jesus nos
bragos, quando ouvem sua voz, em tom aflito, acusando a préatica dos judeus contra o seu filho.
Pelas vestimentas é possivel identificar as diferencas entre os leigos e o bispo, todos aparecem
com o corpo curvado, que representa submissdo. No ambiente litirgico aparecem velas acesas,
o simbolo da divindade. A Virgem € representada a direita, a mais importante das posi¢6es. Na
segunda vinheta, préximo a abdbada da Igreja, aparece o rosto da Virgem para retratar o

momento de sua fala.

Destaca-se a utilizacdo da cor azul, presente nas vestes dos clérigos, dos leigos e da
Virgem. No sentido cristdo representava a Virgem, o sossego, a esperanca e era o simbolo da
devocdo. A escolha da cor remete a sua importancia no sentido da devocao mariana. Depois do
vermelho, o azul ocupa um lugar de exceléncia e de prestigio no Ocidente medieval.
Principalmente a partir do século XII, com a difusdo da devogdo a Virgem Maria, comega 0
processo de promocao artistica dessa cor (PASTOUREAU, 2009, p.32).

CANTIGA 28

Esta é como Santa Maria defendeu Costantinobre dos mouros, que a combatiam e a cuidavam
filhar.

Todo logar mui bem pode | seer defendudo
0 que a Santa Maria | ha por seu escudo.
I Onde daquesta razom
um miragre vos quero
contar mui de coragom,
que fez, mui grand’ e fero,
a Virgem, que nom hé par,
que nom quis que perdudo
foss’ o poblo que guardar
havia, nem vencudo.

Il De com’ eu escrit” achei,
pois que foi de crischéos
Costantinobre, um rei
com hoste de pagdos
v&o a vila cercar
mui brav’ e mui sanhudo,
po-la per forca filhar
por seer mais temudo.



Il E comecou a dizer,
com sanha que havia,
que, se per forca prender
a cidade podia,
que faria ém matar
0 péboo miudo,

e o tesour’ ém levar
que tinham ascondudo.

IV Na cidade, com’ oi,
se Deus m’ ajud’ e parca,
Sam Germam dentr’ era i,

um santo patriarca,
que foi a Virgem rogar
que dela acorrudo
foss” 0 poblo, sem tardar,
daquel mour’ atrevudo.

V E as donas ar rogou
da mui nobre cidade
mui de rij’ e conselhou
que ant’ a majestade
da Virgem fossem queimar
candeas, que traudo
0 pbéboo do logar
nom fosse, nem rendudo.

VI Mas aquel mouro soldam

fez-lhes pder pedreiras
per aos de dentr’ afam
dar de muitas maneiras,
e 0s arqueiros tirar;
e assi combatudo
o muro foi sem vagar,
que toste foi fendudo.

VIl E coita sofrerom tal
0s de dentro, e tanta,
que presos foram, sem al,
se a Virgem mui santa
nom fosse, que i chegar
com seu mant’ estendudo
foi, po-lo mur’ amparar
que nom fosse caudo.

VIII E bem ali u deceu,
de santos gram companha

89



90

com ela apareceu;
e ela mui sem sanha
0 seu manto foi parar,
u muito recebudo
colb’ houve dos que i dar
fez o soldam beicudo.

IX E avé€o dessa vez
aos que combatiam
que Deus por sa madre fez
que, dali u feriam
os colbes, iam matar
daquel soldam barvudo
as gentes, e arredar
do muro ja movudo.

X Aguel soldam, sem mentir,
cuidou que per abete
nom queriam envair
0s seus, e Mafomete

comecgou muit’ a chamar,
o falso conhogudo,
que os veess’ ajudar;
mas foi i decebudo.

X1 Ali u ergeu os seus
olhos contra o ceo,
viu log’ a madre de Deus,
coberta de seu veo,

sobe-la vila estar
com seu manto tendudo,
e as feridas filhar.
Pois est” houve veudo,

XII teve-se por pecador,
ca viu que aquel feito
era de Nostro Senhor;
porém per nium preito

nom quis combater mandar,
e fez come sisudo,
e na vila foi entrar,
dos seus desconhogudo.

X1l Pera Sam Germam se foi
aquel soldam pagéo
e disse-lhe: “— Senhor, hoi-



91

-mais me quer’ eu crischéo
per vossa mao tornar
e seer convertudo,
e Mafomete leixar,
o falso recreddo;

XIV e o por que esto fiz,
direi-vo-lo aginha:
segundo vossa lei diz,

a mui santa reinha
vi, que vos véo livrar;
pois m’ est” aparegudo
foi, quero-me batigar,
mas nom seja sabudo”.

XV Poderia-vos dedur
dizer as grandes dbas
que aquel solddm de Sur
deu i, ricas e boas;
demais, foi-os segurar
que nom fosse corrudo
0 reino, se Deus m’ ampar,
e foi-lhe gradecudo.
Todo logar mui bem pode | seer defendudo
0 que a Santa Maria | ha por seu escudo

A Cantiga 28 narra um milagre coletivo, no qual Maria defende a cidade de
Constantinopla do ataque dos mouros. A narrativa é desenvolvida em 15 estrofes e permite
vislumbrar as relacdes entre cristdos e mouros no contexto abordado. O eu-lirico apresenta na
sequéncia de fatos o papel defensor e armado da Virgem, que intervém militarmente para
proteger os cristdos. A narrativa gira em torno do cerco que um pagéo (forma como 0s mouros
eram denominados) realiza em Constantinopla, que até entdo estava sob dominio cristdo, e a

ameaca que oferece ao povo, prometendo matar os cristdos e roubar as riquezas da cidade.

De acordo com Hugo Miranda (2022, p.48), a cultura religiosa de Constantinopla
desenvolveu uma relacdo de proximidade com a Virgem que remonta 0s primeiros séculos de
expansdo do cristianismo, em que suas igrejas e santuarios foram construidos para receber suas
reliquias como também suas imagens. Isso contribuiu para reforcar o ideal de legitimacdo do

dominio cristdo sobre Constantinopla.

Na narrativa 0s mouros sdo retratados como um inimigo a ser temido. A Virgem

interfere na invasdo moura e salva os cristdos do ataque. A narrativa aborda um dos principais



92

estere6tipos atribuidos aos mouros; “a acusa¢ao antimugulmana com maior éxito foi a imagem
do guerreiro (MIRANDA, 2022, p.48). Eles aparecem como pilhadores, violentos e atacantes
dos cristdos. A Cantiga traz também a figura de Sdo Germano, o santo patriarca da cidade que

intervém também em favor dos cristdos, suplicando a Virgem pela protecdo do territorio.

A Cantiga tem como desfecho a vitdria dos cristdos e a conversdo dos mouros, 0 que
demonstra um ideal de inclusdo do “outro” na cristandade. Pontua-se também o foco no
imaginario negativo relacionado aos mouros, que eram vistos como aqueles que perturbam a
harmonia e a ordem e, por isso, sdo merecedores da punicdo divina. A corte afonsina
considerava “o mouro como um inimigo a ser tratado com cautela pela cristandade, mas
também o coloca em um lugar de pertencimento, desde que se converta- 0 que normalmente

acontece por presenciar algum milagre mariano” (MARIANI, 2019, p.62).



93

BN OXOTO IO . O OO OT OO

Come un a0toan ot a e'ohnnn&&‘_ﬂ“@&".‘!"l‘é@?-{ £ fan Serman vo pho wEmn 5"5-“““"'{ @'a\l?cn\ foroa
, 5 Cep
O/ \\ =)
i * s \ -\ \
a Iy e\ ¥
7 Y L - Q’?‘ o
I+ U B °
; ‘. l' . B : y 1
. i Bl o ool L o
S ] “ 5 == A - ks
N ! FOGET Qoo
Qi il ()
| | ! R o3 30 B - S0 qz
Y. ‘ o‘. 1Y L e @?‘:3
. 4 | s I - b 2 ea e
T i :
| U P S ol o) S o)
{ moosoh\m MARVU armar en g yera sharerawla. fotored i 8.5 dparua o fenmam end fnileafpnnas :
o — . > - i ;a8 O R \

+

86 90 64
e}

WReNS

—
—
—
—
—
—

000 00 5

3 A

(‘ - \\ ; o
A | LD\ \!/7 % j\
- Wi = . Ye
: - ly “ '\
N Z =
7 1l e " Z 30
- B < \ 5 M 3 '
7.{1;1 1) (| .
Yo Sl N s fy :
e $ oG U
TR SR 5 A
L 3 N (G)l :S; é’ & A L f\,‘: = o
@l NG el B
: i~ ; 2 YR | 1 .
f ; IR o
® ’ |

e @io ooee»ea» T o8 16 L%

Imagem 6: O milagre da defesa de Constantinopla.
Cantiga de Santa Maria de n°® XXVIII, Cédice Rico.



94

A iluminura ilustra bem o que é narrado na Cantiga. Na 1° vinheta é representado o
ataque dos mouros a Constantinopla, equipados com armas, armaduras e cavalos. Por outro
lado, os cristdos, também armados, tentam se defender do ataque. Na 2° vinheta aparece a figura
de Sdo Germano, juntamente com outros cristdos, rogando a Virgem por protecdo. A auréola
dourada destaca a sua santidade e as vestimentas rosas sdo reflexo do manto de Maria. Ela

aparece em um lugar superior, com 0 menino Jesus nos bragos.

A 3° vinheta retrata 0 embate direto entre mouros e cristdos. A 4° vinheta ilustra o
momento em que o milagre acontece. Acima da muralha que protege a cidade aparece a Virgem
rodeada de anjos, langando um manto para proteger a cidade. Nesse interim, tem-se a exaltagdo
do carater protetor de Maria, como aquela que protege daqueles considerados inimigos e
destruidores da fé; aquela que cobre com o seu manto, ou seja, esconde, cria uma “muralha”
espiritual. A 5° vinheta traz o sultdo ajoelhado diante da Virgem e com as maos erguidas em

sinal de rendicdo. Ao lado aparecem os cristdos e Sdo Germano.

No que se refere a imagem do sultdo, ele é representado de forma distinta. Com vestes
vermelhas ele aparece em posi¢Oes superiores e destacadas. O vermelho possuia diversas
significagdes no periodo medieval. No caso dessa iluminura, a utilizagdo da cor na roupa do
sultdo provavelmente simbolize forca. A narrativa apresenta a figura do sultdo como um homem
forte, que comanda o exército bravamente, com forte resisténcia. Destaca-se, nesse sentido, 0
carater guerreiro. Ao mesmo tempo, pode trazer o sentido de impureza, violéncia e pecado,
tendo em vista que os mouros eram considerados inimigos da fé, perseguidores dos cristdos e
destruidores. Assim, pode-se observar essa dupla significacdo da cor vermelha utilizada na

roupa do lider mouro.

No momento de sua rendi¢do e conversao, ele aparece com vestimentas rosas, a mesma
cor do manto da Santa Maria, o que simboliza a sua submissao as leis cristds. O rosa seria uma
ramificagcdo do vermelho (PASTOUREAU, 2009, p.265). Mistura do vermelho e do branco,
carrega o sentido de pureza e de santidade. Nessa perspectiva, o sultdo, ao aderir aos ideais
cristdos, tornava-se participe da santidade emanada de Maria. Na Ultima vinheta é representado
0 momento do batismo do lider mouro que aparece na pia batismal, 0 que marca a sua conversao

ao cristianismo.



95

CONSIDERACOES FINAIS

Ao longo das discussfes construidas no presente trabalho, pudemos compreender a
principais funcbes do milagre, fendmeno sobrenatural de fundamental importancia para a
religiosidade e espiritualidade cristd medieval. Além disso, observamos como sua
institucionalizacdo serviu a interesses eclesiasticos, culturais e politicos, moldando a conduta

dos individuos.

Para chegar ao ponto central da pesquisa, o conceito de milagre e suas funcdes, foi
necessario percorrer um caminho tedrico metodoldgico, utilizando-se de fontes primarias e da
historiografia especializada na tematica, a fim de compreender o contexto no qual esse

fendmeno e as narrativas de milagre foram produzidas e se tornaram popularizadas.

Nesse interim, discutimos o cenério social e politico da Peninsula Ibérica, recorte
geografico escolhido, especialmente durante o século XIII. Investigar o processo da
“Reconquista” do territorio, problematizando esse conceito, foi fundamental para compreender
as relagdes politicas e religiosas que se instauraram, bem como os deslocamentos de culturas e
povos, que influenciaram diretamente a formacao das cortes régias, chegando especialmente no
Reinado de Afonso X.

No escopo do trabalho nos detemos na abordagem do século XIl1I, entendendo também
as transformacdes ja iniciadas nos dois séculos anteriores. A centuria abordada caracterizou-se
por diversas transformac@es de ordem politica, econdmica, social, religiosa, cultural, entre eles
a culminancia do processo de Reconquista da Peninsula Ibérica, como ja mencionado, o
surgimento de novas praticas devocionais, o desenvolvimento da literatura, com 0 amor cortés
e a nova forma de enxergar a figura feminina e, com destaque, o0 auge do sentimento de devocao

e culto a Virgem Maria.

A Literatura foi uma das areas que mais se desenvolveu durante o medievo,
especialmente a partir do século XIl. A composicdo de poemas/poesias marcou a producao
cultural na Peninsula Ibérica e foi um reflexo dos elementos sociais que se relacionavam nesse
contexto. A lirica trovadoresca, principalmente na Peninsula Ibérica, configurou-se como um

importante instrumento de propagacéo cultural e politica.

Ao apresentar as principais caracteristicas da producdo literaria ibérica, constituida por
producdes de nobres, cavaleiros, jograis e mulheres, observamos o espa¢o ocupado por cada

trovador(a) e como as relagdes sociais e de poder se estabeleciam e influenciavam a conduta



96

dos individuos. Com o florescimento da literatura de tematica feminina, identificamos as
diversas representacGes da mulher. No século X111 merece destaque a figura da mulher pecadora
(Eva), a mulher redentora (Maria Madalena) e a mulher santa (Virgem Maria). Esses trés

arquétipos serviram como modelo para as mulheres medievais.

Com o processo de especializagdo devocional, observamos o desenvolvimento da
devocdo a Maria, que passou a ser a senhora do sistema feudal. Para os cristdos, ela passou a
ser aquela que intercede, realiza milagres, defende, pune, castiga e protege. Entender esses
processos foi crucial para observar o surgimento dos relatos de milagre e da producéo de textos
voltados a Virgem Maria, como é o Caso das Cantigas de Santa Maria, objeto de estudo da

pesquisa.

As CSM oferecem uma gama de perspectivas de abordagem para se conhecer as
diferentes estruturas da Idade Média Ocidental, do reinado de Afonso X e das relagdes entre os
diferentes povos. Divididas em cantigas de louvor e de milagres essas composic¢des produzidas

no scriptorium afonsino sdo ricas em relatos textuais e iluminuras.

Muitas sdo as discussdes que emergiram com relacdo a autoria das Cantigas. No trabalho
pontuamos o papel atribuido a Afonso X, como um verdadeiro “mestre de obras”, que foi
responsavel pela elaboracdo das Cantigas ao reunir diversos profissionais em sua corte.
Analisamos, ainda, alguns aspectos da vida e obra de Afonso X, que ganhou grande relevancia
especialmente no ambito cultural e deixou diversos escritos de ordem juridica, politica, satirica

e religiosa.

No capitulo 3, parte central da dissertacdo, trabalnamos com o conceito de milagre e
suas principais caracteristicas e funcfes. Ao trazer os principais pensadores medievais que
versaram sobre o tema, chegamos a um conceito comum: o milagre, essencialmente,
caracterizava-se pela manifestacdo do divino. Os milagres serviam para atestar a santidade
daqueles que tinham vivido os ideais cristdos. A santidade passou a ser propagada e buscada

por todos, inclusive pelos leigos.

As discussdes acerca da propagacao dos relatos de milagre, especialmente os milagres
atribuidos a Maria, foram fundamentais para melhor compreender como a figura da mae de
Jesus foi essencial para legitimacdo do cristianismo e para a instauracdo de normas sociais
destinadas as mulheres. As CSM sdo um exemplo de narrativa que, apesar de ndo serem uma
literatura essencialmente eclesiastica, demonstra a grande forca que a devocdo mariana

alcancou no periodo abordado.



97

O trabalho com as imagens, complexo e desafiador, permitiu ampliar as perspectivas de
abordagem da pesquisa e realizar compara¢6es com os relatos textuais. O didlogo entre texto e
imagem foi essencial para os objetivos desse trabalho serem alcangados de forma mais efetiva.
A iconografia desempenhava multiplas fun¢6es no medievo e era utilizada pela hierarquia
eclesiastica e pela cultura popular. Sendo assim, é um recurso de fundamental importancia para

0s estudos medievais.

Através das andlises de 6 cantigas, perscrutamos as funcdes do milagre a partir das
concepcdes do papa Gregdrio Magno: sinal de Deus e licdo ou castigo sobrenatural. Analisando
0 milagre enquanto sinal de Deus, percebemos as diferentes formas da manifestagdo divina e

como ela contribuia para moldar a conduta dos individuos e reforcar os ideais cristaos.

Na Cantiga 23 analisamos como uma mulher devota foi socorrida pela Virgem na
ocasido da falta de vinho em sua residéncia. Além de observar a importancia dessa bebida nos
banquetes medievais, percebemos a relacdo com relatos biblicos e que a presenca do divino era
recorrida nos minimos acontecimentos do cotidiano. Através da intercessdo da Virgem, o

milagre se concretizou na multiplicacdo do vinho.

Na Cantiga 33 observamos um milagre de protecdo e salvamento de um homem que
havia se afogado. Percebemos as questdes maritimas, as relacdes de deslocamentos e a atuacao
da Virgem que age em socorro, a partir da stplica do personagem romano. Por fim, a situacéo

de louvor, que € comum nos desfechos da maioria das cantigas de milagre.

Na Cantiga 44 perscrutamos a importancia da caca e da cavalaria, especialmente na
Peninsula Ibérica, ao analisar o relato de um cavaleiro que recorre a Virgem para encontrar a
sua ave. Observamos como a VVirgem Maria intercedeu ao receber um ex votos. A Cantiga, alem
de trazer o papel intercessor de Maria, exalta as qualidades do cavaleiro, que, para além dos

atributos morais, deveria nutrir valores espirituais.

Na Cantiga 91 discutimos o milagre coletivo de cura da doenca do fogo de S&o Marcal.
Identificamos as principais caracteristicas da doenca, que era comum no medievo e, em muitos
casos tornou-se endémica e como Maria interveio na situacdo tocando nos enfermos, atestando
a relacdo entre o humano e o divino. O dialogo entre texto e a iluminura propiciou uma
abordagem mais ampla das Cantigas, bem como possibilitou tecer comparaces e

diferenciacGes entre elas, percebendo as escolhas textuais e iconogréfica dos elaboradores.



98

Investigando o milagre enquanto punigdo ou castigo sobrenatural identificamos que essa
ocorréncia da manifestacdo divina se dava em contexto de pecado ou atuacdo do mal. Os
pecadores eram aqueles que praticavam atos contrarios aos ditos cristaos e, principalmente, os

chamados "inimigos da fé", como os pagdos e os hereges.

Analisamos as Cantigas 12 e 28, que tratam de milagres punitivos dirigidos
respectivamente aos judeus e aos mouros. Nas narrativas eles séo descritos como perseguidores
e destruidores dos cristdos. Baseado nisso, a punicgéo era legitimada e a Virgem poderia atuar
diretamente ou indiretamente na aplicacdo do castigo. As Cantigas poderiam ter desfechos

distintos: punicéo (12) ou conversao (28).

Por fim, espero que esta pesquisa possa contribuir com os Estudos Medievais na
Paraiba, no Nordeste, no Brasil, especialmente com as andlises sobre as Cantigas de Santa
Maria, e desperte o interesse sobre a tematica, possibilitando a construgdo do conhecimento

historico de forma critica e conectada com os diferentes saberes.



99

REFERENCIAS

ALMEIDA, Fébio Chang. O historiador e as fontes digitais: uma viso acerca da internet como
fonte primaria para pesquisas histéricas. Revista Aedos, v. 3, n. 8, 2011, p. 9-30.

AMARAL, Flavia. Os Evangelhos Apdcrifos e as Cantigas de Santa Maria. In: Angela Vaz
Ledo. (org.). Novas Leituras, Novos Caminhos - Cantigas de Santa Maria de Afonso X, o
Sabio. Belo Horizonte: Veredas e Cenarios, 2009, p. 15-35.

ARAUJO, Marcia Maria., & Carvalho, Elenir Batista. A exaltacdo da mulher nas cantigas de
Santa Maria. Via Litterae: Revista De Linguistica E Teoria Literaria, 7(2), 2015, p. 307-328.

AREAN-GARCIA, Nilsa. Breve historico da peninsula Ibérica. Revista Philologus, v. 45, p.
25-48, 2009.

AZEVEDO, Karin Elizabeth Rees. A producdo literaria galego-portuguesa: a cantiga de
amigo. Revista ECOS, v. 3, n. 2, 2007.

BANDEIRA, Andréa. O Sagrado. Género & Histdria. Cadernos de Historia. v. 1, p. 69-82,
2002.

BARROS, José D.’ Assungdo. A antropofagia trovadoresca: o trovadorismo galego-portugués
nos séculos XIII e XIV e sua assimilacdo de influéncias externas e internas a Peninsula Ibérica.
2006. Revista de letras, p.121-126, 2006.

BARTLETT, Robert. Medieval Miracle Accounts as Stories. Irish Theological Quarterly, UK,
2017,

BASCHET, Jérdbme. Introducdo: a imagem-objeto. In: SCHMITT, Jean-Claude et BASCHET,
Jérdme. L'image. Fonctions et usages des images dans I'Occident médiéval. Paris: Le Léopard
d'Or, 1996, p. 7-26.

BLOCH, Marc. Apologia da Histéria ou O oficio de Historiador. Rio de Janeiro: Jorge, Zahar,
2001.

BOBERG, José Lazaro. O Evangelho de Maria Madalena. Editora EME LTDA EPP, 2017.

BORGES, Valdeci Rezende. Histdria e Literatura: Algumas consideragdes. Revista de Teoria
da Histdria Ano 1, Namero 3, 2010, p.94-109.

BOVO, Claudia R. Por que Idade Média? Dos motivos de se ensinar Histdria Medieval no
Brasil. In: TORRES FAUAZ, Armando (org.). La Edad Media en perspectiva
Latinoamericana. Heredia: Editorial Universidad Nacional, 2018, p. 257-278.

BROCHADO, Claudia Costa. A Virgem Maria na tradi¢do das grandes maes. SIGNUM-Revista
da ABREM, v. 24, n. 2, 2023, p. 30-44.

BURKE, Peter. Testemunha ocular: O uso de imagens como evidéncia histérica. Bauru, SP:
EDUSC, 2004.

CARR, Edward. H. Que é Histéria? 4 ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1985.



100

CASTRO, Bernardo Monteiro. As Cantigas de Santa Maria: um estilo gético na lirica ibérica
Medieval. Editora da Universidade Federal Fluminense, Niterdi, 2006.

CHAGAS, Eduardo Cursino de Faria. Cantigas de Santa Maria: os topos da "larguesa” nos
relatos de milagres e nas Cantigas de louvor. Dissertacdo de mestrado. Orientadora: Viviane
Cunha. Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2015.

DE TOMMASO, Wilma Steagall. Maria Madalena nos textos apdcrifos e nas seitas gnosticas.
Ultimo andar, n. 14, 2006, p. 48-59.

DINIZ, Aldilene Marinho César Almeida. Os ciclos iconograficos cristdos da Baixa Idade
Média: narratividade, usos e fun¢des. Encontro Regional de Histéria da ANPUH-RIO, v. 15
2012, p.1-8.

Edicao digital de 189 das 420 composicdes poéticas que constituem as "Cantigas de Santa
Maria", publicada na rede em 2004 no "Portal Galego da Lingua", da AGAL.

FERNANDEZ FERNANDEZ, Laura. Los manuscritos de las Cantigas de Santa Maria:
definicion material de un proyecto regio. Alcanate: Revista de estudios Alfonsies, 8, 2013, p.81-
117.

FERRASIN, Marcelo Moreira. Ordalios, historiografia e os escritos episcopais de Agobardo
e Hincmar. Anais do XXVII Simposio Nacional de Historia, 2011.

FERRER, Juan José Prat. Los milagros hagiograficos populares en el imaginario colectivo de
la Europa medieval. Anuario de la Universidad Internacional SEK, 11, 2006-2007.

FIDALGO, Elvira. Alfonso X el Sabio: cronista y protagonista de su tiempo. Alfonso X el Sabio,
2020, p.209-225.

FONTES, Leonardo Augusto da Silva. A oficina régia e a cultura escrita no reinado de
Afonso X (Castela e Ledo, 1252-1284). XXVII Simpdsio Nacional de Histéria, 2013, p. 1-17.

FONTES, Leonardo Augusto da Silva. Que ffuese ffecho por escripto para ssienpre: o
scriptorium régio e a cultura escrita no reinado de Afonso X (Castela e Ledo, 1252-1284).
Niteroi: UFF, 2017.

FONTES, Leonardo Augusto Silva. A funcéo politica das Cantigas de Santa Maria no reino de
Afonso X (Castela e Ledo, 1252-1284). Revista Aedos, v. 2, n. 2, 2009, p.313-320.

FRANCO JUNIOR, HILARIO. Ave Eval-inversdo e complementaridade de um mito
medieval. Revista Usp, n. 31, 1996, p. 52-67.

FRAZAO, Andreia. Os estudos medievais no Brasil e o dialogo interdisciplinar. Medievalis,
v.2,n.1, 2013, p. 1-15.

GAJANO, Sofia Boesch. Santidade. In: LE GOFF, Jacques; SCHMITT, Jean-Claude (Orgs).
Dicionério analitico do Ocidente Medieval: volume 2. Sdo Paulo: Editora Unesp, 2017, p.504-
519.

GARCIAFITZ, Francisco. La Reconquista: un estado de la cuestion. Clio & Crimen, v. 6, 2009,
p. 142-215.



101

GARCIA SANJUAN, Alejandro. Cmo desactivar una bomba historiografica: la pervivencia
actual del paradigma de la Reconquista. In: La Reconquista: ideologia y justificacion de la
guerra santa peninsular. La Ergéstula, 2019, p. 99-121.

GONZALEZ JIMENEZ, Manuel. Alfonso X el Sabio. Revista de historia de El Puerto, n. 38,
p. 37-47, 2007.

GOUVEA, Lidiana Ferreira; SILVA, Katia Aparecida. As Cantigas de Santa Maria de Alfonso,
El Sabio. Revista (Entre Parénteses), v. 9, n. 1, 2020, p.1-24.

GUERREAU, Alain. O Feudalismo: Um horizonte tedrico. Lisboa: Edi¢6es 70, 1980.
GUREVITCH, Aron. As Categorias da Cultura Medieval. Lisboa: Caminho, 1990.

HENRIQUES, Jodao Manuel Nunes. O radicalisno islamista na Peninsula Ibérica. A
reconquista do Al Andalus. Faculdade de Ciéncias Sociais e Humanas, Universidade Nova de
Lisboa, 2011.

JABOUILLE, Victor. Iniciacéo a ciéncia dos mitos. In: Inicia¢do a ciéncia dos mitos. Lisboa:
Inguerito, 1986, p. 13-50.

KOOPMANS, Rachel. Wonderful to relate: miracle stories and miracle collecting in high
medieval England. University of Pennsylvania Press, 2011.

LE GOFF, Jacques. Maravilhoso. In: LE GOFF, Jacques; SCHMITT, Jean-Claude (Orgs).
Dicionario analitico do Ocidente Medieval: volume 2. Sdo Paulo: Editora Unesp, 2017, p.120-
138.

LE GOFF, Jacques. O Deus da Idade Média: conversas com Jean-Luc Pouthier. Traducao de
Marcos de Castro. Rio de Janeiro: Civilizacao Brasileira, 2007.

LEAO, Angela Vaz (Org). Novas leituras, novos caminhos: Cantigas de Santa Maria, de
Afonso X, o S&bio. Belo Horizonte: Veredas e Cenérios, 2008.

LEAO, Angela Vaz. Cantigas de Santa Maria, de Afonso X, o Sabio: aspectos culturais e
literarios. Sdo Paulo: Linear B; Belo Horizonte: Veredas e Cenarios, 2007.

LEAO, Angela Vaz. Questdes de linguagem nas Cantigas de Santa Maria, de Afonso
X. Scripta, v. 4, n. 7, 2000, p. 11-24.

LLULL, Ramon. Félix ou O Livro das Maravilhas. Trad. Ricardo da Costa. Sdo Paulo: Escala,
20009.

MARIANI, Ricardo. Mouros e Judeus nas Cantigas de Santa Maria: Inclusdo, Marginalizacéo
e Excluséo no Projeto Politico Cultural Afonsino. Tese: Doutorado em Historia — Universidade
Federal do Estado do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2019.

MELLO, Alba Caldeira. A mulher é seu papel na literatura trovadoresca. In: Il Seminario de
Estudos Medievais da Paraiba- Sabias, Guerreiras e Misticas. DEPLAGNE, Luciana Eleonora
de F. Calado, POSSEON, Fabricio (Orgs). Jodo Pessoa: Editora Universitaria/ UFPB, 2012.

MENDES, Lenora Pinto. As Cantigas de Santa Maria—um tesouro musical do reinado de
Afonso X, o Sabio (1252-1284). Mirabilia: electronic journal of antiquity and middle ages, n.
27,2018, p. 1-17;



102

MENDES, Lenora. As Cantigas de Santa Maria e o legado de Afonso X: coletanea de
artigos. Latvia: Novas Edi¢bes Académicas, 2019.

METTMANN, Walter. Glossario. In;: AFONSO X, o Sabio. Cantigas de Santa Maria. Edicao
de Walter Mettmann. Coimbra: Acta Universitatis Conimbrigensis, v. 4, 1972.

MIRANDA, Hugo Rodrigues. Imagem e imaginério sobre o outro: 0os mugulmanos nas
iluminuras das Cantigas de Santa Maria de Afonso X, séc. XIIl. Trabalho de Conclusdo de
Curso - Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2022.

NASCIMENTO, Renata Cristina de Sousa; COSTA, Paula Pinto. A Visibilidade do Sagrado:
Reliquias Cristas na Idade Média. 12 ed. Curitiba: Prismas, 2017.

NASCIMENTO, Renata Cristina. Os Sentidos do Sagrado no Ocidente Medieval: Emogdes,
Devocoes e Culto as Reliquias Cristas, Editora CRV, Parané, 2023.

NOGUEIRA, Carlos Roberto F. A Reconquista Ibérica: a construcdo de uma
ideologia. Historia. Instituciones. Documentos, 2001, p.277-295.

PASTOUREAU, MICHEL. Diccionario de los colores. Barcelona Paidds Contextos, 2013.

PATLAGEAN, Evelyne. A historia do imaginario. In: LE GOFF, Jacques (org.). A histdria
nova. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2001, p. 291-313.

PAZ, Octavio. A dupla chama: amor e erotismo.Sao Paulo: Siciliano, 1994

PEREIRA, Maria Cristina C. L. Uma arqueologia da historia das imagens. In: GOLINO,
William (org). Seminario: A importancia da teoria para a producdo artistica e cultural. Vitoria,
UFES, maio 2004.

PEREIRA, Maria Cristina. Algumas questfes sobre arte e imagens no Ocidente Medieval. In:
VI Ciclo de estudos antigos e medievais e IX Jornada de estudos antigos e medievais. Rio de
Janeiro: Programa de Estudos Medievais, V. Atas Eletronicas da VIII Semana de Estudos
Medievais do Programa de Estudos Medievais da UFRJ-Edicdo Especial, 2010, p. 1-29.

PEREIRA, Maria Cristina. Da conexidade entre texto e imagem no Ocidente medieval. Leituras
e imagens da ldade Média. Maringé: Eduem, 2011, p. 131-148.

PEREZ-EMBID WAMBA, Javier. Santos y milagros.: la hagiografia medieval, 2017.

PESAVENTO, Sandra Jatahy. Historia & literatura: uma velha-nova histéria. Nuevo mundo,
mundos nuevos, n. 6, 2006.

PORTELLA, Rodrigo. De Mae de Jesus a Senhora do Céu: a evolugdo da devocdo a Virgem
Maria na Igreja Cristd Medieval. Estudos Teoldgicos, 58(1), 2021, p.211-234.

PRATA, Rafael C. A Virgem Armada: o protagonismo bélico mariano nas Cantigas de Santa
Maria compostas durante o reinado do monarca Alfonso X (1252-1284). Revista Outras
Fronteiras, 2020, p. 312-338.

PRATA, Rafael Costa. O livro dos doze sabios ou tratado da nobreza e da lealdade: breves
apontamentos acerca dos aconselhamentos politico-militares contidos no espelho de principe
castelhano-leonés produzido durante o reinado de Fernando 111 (1217-1252). SIGNUM-Revista
da ABREM, v. 20, n. 1, 2020, p. 180-203.



103

REGNIER- BOHLER, Danielle. Amor cortesdo. In: LE GOFF, Jacques; SCHMITT, Jean-
Claude (Orgs). Dicionario analitico do Ocidente Medieval: volume 1. Sdo Paulo: Edusc, 2006,
p.47-56.

RIBEIRO, Maria Eurydice de Barros. Entre a fonte e 0 objeto: o estatuto da imagem na historia
e na histdria da arte. Textos de Historia, vol. 15, 2007, p. 81-92.

RIOS SALOMA, Martin. De la Restauracion a la Reconquista: la construccion de un mito
nacional (Una revision historiogréafica. Siglos XVI-XIX). En la Espafia medieval, v. 28, 2005,
p. 379-414.

ROBL, Affonso. O galego-portugués. Revista Letras, v. 31, 1982, p. 3-9.

RODRIGUES, Fernando Ozorio. As Cantigas de Santa Maria: curso em 10 licBes. Niteroi:
Parthenon Centro de Arte e Cultura, 2022.

RUCQUOI, Adeline. Historia Medieval da Peninsula Ibérica. Lisboa: Editorial Estampa, 1995.

RUI, Adailson José. O culto a Sdo Tiago e a legitimacdo da Reconquista Espanhola. Histéria
Revista, v. 17, n. 2, 2021, p. 4.

SAID, Edward. Cultura e Imperialismo. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2011, p.187-194

SANTOS, Dulce Oliveira Amarante. Velhas e novas relagdes entre 0 medievalista e suas fontes.
Varia Histdria, Belo Horizonte, vol. 26, n° 43: 2010, p.17-28.

SCHMITT, Jean-Claude. O corpo das imagens — Ensaios sobre a cultura visual na ldade
Média. Séo Paulo: EDUSC, 2007.

SILVA, Alex Rogério. As representaces de Maria na literatura medieval escrita em galego-
portugués: uma interpretacao historico-literaria das Cantigas de Santa Maria de D.Afonso X,
0 sébio. Sdo Paulo: UFSCar, 2023.

SILVA, Thalles Braga Rezende Lins. As Cantigas de Santa Maria e algumas possibilidades
historiogréaficas. Revista Augustus, v. 22, n. 43, 2018, p. 161-171.

SILVEIRA, Aline Dias. Cristdo, Muculmanos e Judeus na Medievalistica Alemé: reflexdes
“para um novo conceito de Idade Média”. Revista Aedos, v. 2, n. 2, 2009, p.403-411.

SILVEIRA, Aline Dias da. Da Expansdo Arabe & Era Dourada. In: SILVA, Paulo Duarte;
NASCIMENTO, Renata Cristina de Sousa (orgs.). Ensaios de Histéria Medieval: Temas que
se renovam. Curitiba: CRV, 2019, p. 33-50.

SOT, Michel. Peregrinacdo. In: LE GOFF, Jacques; SCHMITT, Jean-Claude (Orgs).
Dicionario analitico do Ocidente Medieval: volume 2. Sdo Paulo: Editora Unesp, 2017, p.394-
409.

SOUZA, Guilherme Queiroz de. Arte e religido no Medievo. In: LANGER, Johnni (Org).
Dicionério de Histdria das Religides na Antiguidade e Medievo. Petrépolis: Vozes, p.35-37,
2020.

SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Pode o subalterno falar? Belo Horizonte: Editora UFMG,
2010, p. 47-76.



104

TORRES JIMENEZ, Raquel. La devocién mariana en el marco de la religiosidad del siglo XIII.
Alcanate: Revista de estudios Alfonsies, 10, 2017, p.23-59.

VALDEON, JULIO La época. In: ESTRADA, Loépez. MARIN, Marcos. SALVADOR,
Nicasio. La Espafia de Alfonso X. Cuadernos historia 16, 1985.

VAUCHEZ, Andreé. A espiritualidade na Idade Média ocidental: (séculos VII1 a XIIlI). Trad.
Lucy Magalhaes. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1995.

VAUCHEZ, André. Milagre. In: LE GOFF, Jacques; SCHMITT, Jean-Claude (Orgs).
Dicionario analitico do Ocidente Medieval: volume 2. Sdo Paulo: Editora Unesp, 2017, p.224-
241.

VISALLI Angelita., & GODOI, Wanessa. Estudos sobre imagens medievais: o caso das
iluminuras. Dialogos, 20(3), 2016, p.129-144.

ZINK, Michel. Literatura. In: LE GOFF, Jacques; SCHMITT, Jean-Claude (Orgs). Dicionario
analitico do Ocidente Medieval: volume 2. Sdo Paulo: Editora Unesp, 2017, p.90-107.

ZUMTHOR, Paul. Performance, recepcéo, leitura. Sdo Paulo, Ubu Editora LTDA-ME, 2018.



APENDICE

l. TABELAS DAS CANTIGAS TRABALHADAS

MILAGRES INDIVIDUAIS

PERSONAGENS LOCAL
Mulher da Bretanha, Bretanha
Rei
Homens romanos Acre
(Palestina)
Cavaleiro Salas

MILAGRES COLETIVOS
PERSONAGENS LOCAL

Cristéos e judeus Toledo

Cristdos e mouros

Enfermos Franca

Constantinopla

Constantinopla

os cristaos do

105

SITUACAO DE ACAO DESFECHO
CONFLITO MIRACULOSA
Carénciade Maria multiplica o Abundancia de
vinho no vinho vinho no
banquete banquete
Um romano cai Mariasalvao Louvor a
em alto mar e romano do Virgem Maria
comega a se afogamento
afogar
O cavaleiro AVirgemenviao Louvor a
perde seu acor acor de volta ao Virgem Maria
cavaleiro
SITUACAO DE ACAO DESFECHO
CONFLITO MIRACULOSA
Os judeus AVirgem derrota Os cristéos
depredam uma 0s judeus ficam livres
imagem de cera dos judeus
do Cristo
crucificado
Mourosatacam A Virgem protege Mouros

convertidos

ataque dos mouros

Os enfermos

sofremcomo

Fogo de Séao
Marcal

AVirgem curaas
enfermidades

Louvor a
Virgem



106





