
 
 

 

 

 
UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE EDUCAÇÃO 
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO 

 
 
 

 
  

 
Fernanda Daniella de França Bezerril 

 
 
 

Maria Augusta Meira de Vasconcelos:  
Sem mandato, mas com tribuna – um esboço da participação política 

e educacional das Mulheres no início da República 
 

 

 

 

LINHA DE PESQUISA: HISTÓRIA DA EDUCAÇÃO 

Orientador: Prof. Dr. Charliton José dos Santos Machado 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA/PB 
2024 

  



 
 

 

 
 
 

Fernanda Daniella de França Bezerril 
 
 
 
 

MARIA AUGUSTA COELHO MEIRA DE VASCONCELLOS: SEM 
MANDATO, MAS COM TRIBUNA – UM ESBOÇO DA PARTICIPAÇÃO 

POLÍTICA E EDUCACIONAL DAS MULHERES NO INÍCIO DA 
REPÚBLICA. 

 
 
 
 
 

Tese de doutorado apresentada ao Programa de 
Pós-Graduação em Educação da Universidade 
Federal da Paraíba (PPGE – UFPB), em 
cumprimento às exigências para a obtenção do 
título de Doutor em Educação. 

 

Orientador (a): Dr° Charliton José dos Santos 
Machado. 

 

Linha de Pesquisa: História da Educação. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
  

B574m Bezerril, Fernanda Daniella de França. 

Maria Augusta Meira de Vasconcelos : sem mandato, mas 
com tribuna - um esboço da participação política e 
educacional das mulheres no início da república / 
Fernanda Daniella de França Bezerril. - João Pessoa, 
2024. 

153 f. 

 

Orientação: Charliton José dos Santos Machado. 
Tese (Doutorado) - UFPB/CE. 

1. História da educação. 2. Pensamento social. 
3. Imprensa. I. Machado, Charliton José dos Santos. 
II. Título. 

UFPB/BC CDU 9:37(043) 



 
 

 

 
 

 

RELATÓRIO FINAL DO ORIENTADOR 

 

Eu, Prof. Dr. Charliton José dos Santos Machado, orientador do trabalho final da 
aluna Fernanda Daniella de França Bezerril, matrícula 20221013367, do Programa de Pós- 
Graduação em Educação, área de concentração em Educação, da Universidade Federal da 
Paraíba, após exame da vida acadêmica da mencionada aluna, tenho a relatar: a integralização 
do Curso foi feita em 46 meses, portanto, dentro do prazo estabelecido pela Legislação vigente 
na UFPB. 

Quanto ao desempenho acadêmico, constata-se que a doutoranda Fernanda 
Daniella de França Bezerril, cursou 39 créditos da Estrutura Curricular a que está submetida e foi 
aprovada no Exame de verificação da capacidade de leitura em LÍNGUAS: FRANCÊS E ESPANHOL. 

Na apresentação da Tese, intitulada “Maria Augusta Meira de Vasconcelos: 
sem mandato, mas com tribuna – um esboço da participação política e educacional das 
Mulheres no início da República”, realizada no dia 20 de dezembro de 2024, no endereço 
eletrônico https://meet.google.com/wcj-gshy-gaj do Programa de Pós-Graduação em Educação, 
a doutoranda Fernanda Daniella de França Bezerril, obteve conceito APROVADA, tendo a Banca 
Examinadora sido formada pelos especialistas: 

 

PROFESSOR(A) TITULAÇÃO INSTITUIÇÃO 
Charliton José dos Santos Machado (Orientador) Dr. PPGE/UFPB 
Sara Raphaella Machado de Amorim Dra. UERN 
Ramsés Nunes e Silva Dr. UEPB 
José Jassuípe da Silva Morais Dr. PPGE/UFPB 
Jean Carlo de Carvalho Costa Dr. PPGE/UFPB 

 

Diante do exposto, considerando que a aluna Fernanda Daniella de França 
Bezerril, dentro do prazo regimental, cumpriu todas as exigências do Regimento Geral da UFPB, 
do Regulamento Geral dos Cursos de Pós-Graduação “Stricto Sensu” da UFPB e do Regulamento 
do programa, está apta a obter o Grau de DOUTORA EM EDUCAÇÃO, a ser conferido pela 
Universidade Federal da Paraíba. 

 

João Pessoa, 20 de dezembro de 2024. 

 

 

Prof. Dr. Charliton José dos Santos Machado 
Orientador Final do Trabalho 



 
 

 

 

F I C H A D E  A V A L I A Ç Ã O 

 

EXAME DE: TESE 

 

CURSO/PROGRAMA: PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO ÁREA DE 

CONCENTRAÇÃO: Educação 

LINHA DE PESQUISA: História da Educação 

AUTORA: Fernanda Daniella de França Bezerril, 

 

TÍTULO DO TRABALHO “Maria Augusta Meira de Vasconcelos: sem mandato, mas com tribuna – um 
esboço da participação política e educacional das Mulheres no início da República”. 

ORIENTADOR: Prof. Dr. Charliton José dos Santos Machado OBSERVAÇÃO DA 

BANCA EXAMINADORA: 

 

A BANCA CONSIDEROU A TESE APROVADA, RECENHECENDO A RELEVÂNCIA DA TEMÁTICA NO 
CAMPO DA HISTÓRIA DA EDUCAÇÃO, EM PARTICULAR, DAS MULHERES EDUCADORAS. A BANCA 
SUGERE QUE A DOUTORANDA ATENDA AS OBSERVAÇÕES APONTADAS PELOS AVALIADORES EM 
SUA REVISÃO FINAL E DEPÓSITO INSTITUCIONAL DO TRABALHO. 



 
 

 

 

A BANCA EXAMINADORA, TENDO EM VISTA A EXPOSIÇÃO ORAL APRESENTADA PELA 
DOUTORANDA FERNANDA DANIELLA DE FRANÇA BEZERRIL, E PROCEDIDA A ARGUIÇÃO 
PERTINENTE AO TRABALHO FINAL, CONSIDEROU A TESE: 

 

 

(X) APROVADA 

( ) INDETERMINADA 

( ) REPROVADA 

 

MEMBROS – BANCA 
EXAMINADORA 

INSTITUIÇÃ 
O 

ASSINATURA 

Charliton José dos Santos Machado 
(Orientador) 

PPGE/UFPB 

 
Sara Raphaella Machado de 
Amorim 

UERN 

 
Ramsés Nunes e Silva UEPB 

 

 
José Jassuipe da Silva Morais PPGE/UFPB  

Jean Carlo de Carvalho Costa PPGE/UFPB  

. 

 

 

João Pessoa, 20 de dezembro de 2024



7 

 

 

DEDICATÓRIA 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Ao meu filho e às futuras gerações. 
 
  



8 

 

AGRADECIMENTOS 

 
Tudo que vivi, ao longo desses primeiros 40 anos me trouxeram até aqui, dessa 

forma os agradecimentos são muitos e vou tentar não esquecer dos principais. 

Agradeço, primeiramente, aos meus pais Fernando Antônio de França Silva e 

a Maria das Dores Bezerril Silva, pelo amor incondicional, pelo carinho, atenção e 

apoio prestado durante todos esses anos, em especial a minha mãe, aquela por quem 

eu jamais poderia desistir, pois riscou essa palavra do meu dicionário, aquela que foi 

operária e normalista, minha inspiração. 

Ao meu filho, Ravi de França Leite, aquele que me acompanha desde seus 4 

anos de idade nessa jornada, passando por uma pandemia (Covid19), com a 

melancolia das crianças que se mantiveram isoladas, e teve que lidar muitas vezes 

com uma mãe esgotada. Agradeço pela compreensão, paciência e pelo amor que me 

motivava a seguir, foram tempos difíceis. 

Agradeço a minha irmã, Fabrícia França Bezerril, pelo exemplo de 

pesquisadora dedicada ao fazer científico, sempre um motivo de orgulho para mim.  

À minha querida, Julliana Tenório, que chegou na fase final dessa jornada e 

teve que ter muita paciência, com meus surtos e sumiços devido à falta de tempo para 

estarmos mais próximas. E que tem me ensinado sobre ser amada e compartilhar 

aprendizados, carinho e atenção. 

Às amigas e companheiras de partido, de sindicato, de militância e de vida, 

(Izabelle Gomes, Vânia Moura, Karla Maria) aquelas que me ensinaram a brigar pelo 

meu espaço político.  

À Kelly C. Azevedo, que mesmo à distância, dos últimos anos, me proporcionou 

ensinamentos para toda a vida (dívidas eternas).  

Quero agradecer a Vânia Mendes, que entrou para a família, minha 

companheira de luta sindical, que faz os dias serem mais leves e ainda compõe minha 

rede de apoio. Sem você, muitas vezes, os dias seriam impossíveis. 

Quero agradecer à minha família do coração, que não sei exatamente, em que 

curva do destino nos esbarramos, mas que são meu consolo, e preciso agradecer a 

paciência nas minhas ausências, meus vacilos e desatenções, Tomás Pessoa, 

Francielly Araújo, Dayenne Soares e Laís Oliveira. Vocês são um suporte de afeto 

sem fim. Obrigada por estarem comigo em dias tão difíceis. 



9 

 

Quero agradecer ao Professor Charliton Machado por todo acompanhamento 

e cuidado com a pesquisa. Um exemplo a ser seguido, que mesmo diante de tantas 

cobranças acadêmicas, não perdeu seu lado humano, capaz de enxergar o outro em 

suas complexidades. Agradeço a paciência e disponibilidade sempre em me ajudar e 

compreendendo as dificuldades que me atravessavam. 

Gostaria de agradecer à Karine Vilela, pesquisadora e funcionária do arquivo 

da Faculdade de Direito da Universidade Federal de Pernambuco - UFPE, pela 

atenção e disponibilidade em me receber no arquivo e disponibilizar obras raras para 

a minha consulta. 

Agradeço ao grupo de estudos Educação e Educadoras e ao grupo do 

HISTEDBR na Paraíba que muito tem me ensinado ao longo dessa trajetória. Ao 

programa de Pós-graduação em Educação da UFPB e a todos os professores que me 

ajudaram nessa caminhada. 

Gostaria ainda de agradecer ao SINTEP-PB no nome do professor Antônio 

Arruda, pela compreensão e solicitação de disponibilidade sindical, sem tanto, esse 

doutorado, provavelmente, não teria sido possível. 

Gostaria ainda de agradecer pelos aprendizados que pude ter nesses últimos 

anos fazendo parte do Conselho Estadual de Educação da Paraíba, atuando ao lado 

de grandes professoras que muito tem me ensinado. Gostaria de agradecer em 

especial à professora Adelaide Dias, Adriana Diniz, pelo exemplo na forma como lidam 

e sonham com uma educação transformadora. E a Ronaldo Barbosa pelo estímulo e 

ânimo. 

Gostaria ainda agradecer aos aprendizados que tenho tido do Fórum Estadual 

de Educação da Paraíba, em nome de Richardson Marinheiro e Rita Porto, e ao fazer 

política educacional na prática, agradecer a todos/as que compõe o Fórum e por terem 

sido escola para mim. 

Gostaria ainda de agradecer a Campanha Nacional pelo Direito à Educação, 

no nome de Andressa Pellanda, que muito tem me ensinado sobre estar em rede e 

com pesquisadores atuantes no fazer educacional do país e a Confederação Nacional 

dos Trabalhadores em Educação (CNTE), no nome de Fátima Silva, que me 

proporcionou muito aprendizado e possibilidades de trocas. 

Por último, mas não menos importante, quero agradecer aos meus alunos, em 

nome de Anderson Santos, meu ex-aluno mais querido, hoje companheiro de 

profissão que muito me orgulha em ter sido sua professora. Por tudo que tenho 



10 

 

aprendido com todos ao longo desses quinze anos de sala de aula, vocês 

transformaram a socióloga em educadora. Meu muito obrigada. 

A todos igualmente importante, mas que caso tenha me esquecido referendar, 

peço perdão e deixo o meu muito obrigada! 

Estou ciente que as dívidas são muitas e espero poder honrar cada 

aprendizado e paciência em meu fazer profissional e acadêmico. 

  



11 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Inopia spiriti est maximum malorum 

(A falta de espírito é o maior dos males”) 

(Maria Augusta Meira de Vasconcellos) 

 

“O meu fim é andar às claras comigo mesmo” 
(Tobias Barreto) 

  



12 

 

RESUMO 
 

Esta pesquisa procura compreender o processo de configuração do indivíduo-cidadão 
feminino e os impasses enfrentados na afirmação de sua soberania e no alcance da 
cidadania no corpo político nacional com o advento da República. A investigação 
debruça-se sobre a constituição do Pensamento Político e Social brasileiro em um 
momento específico, a saber, o fim do Império e início da República (1870-1890), 
momento ímpar para entender o desenvolvimento histórico brasileiro dos processos 
de construção de direitos e do Pensamento Social que procurava dar conta do novo 
país em surgimento. Em meio a agitações abolicionistas, ao estabelecimento do 
sufrágio universal na Europa, da criação de algumas democracias pelo mundo, com 
destaque para democracia estado-unidense. A presente tese, que fundamenta esta 
pesquisa, trata sobre a história social da formação de um pensamento com origem na 
trajetória social da primeira mulher a candidatar-se a deputada no país, atrelado a 
uma série de publicações de suas ideias e aliadas à atuações feitas pelos jornais nas 
raias da “esfera pública” onde Maria Augusta Coelho Meira de Vasconcellos e outras 
publicistas, passam a fazer na época uma reivindicação ativa de sua participação na 
construção de propostas políticas para a nação: como o direito ao voto e o acesso à 
educação pelas mulheres. O recorte político-histórico, segundo o arcabouço teórico-
metodológico bibliográfico, exploratório e documental utilizado, seria consequência 
dos três séculos de História que se passara, período este que se constitui uma chave 
preciosa para entendermos o Brasil de hoje. O problema, aqui é entender como se 
forjou o pensamento político-social de Maria Augusta C. M. Vasconcellos, a quarta 
mulher a se bacharelar na Faculdade de Direito de Recife, tendo participado da vida 
política local e contestado as limitações impostas às mulheres. Pretendo entender 
como em seu pensamento se deu a articulação entre educação, instrução pública, 
cidadania política e emancipação da mulher, seja em sua atuação na Faculdade de 
Direito de Recife, seja em suas publicações na Imprensa da época, seja em suas 
tentativas de ações judiciais impetradas pela bacharela, configurando, dessa maneira, 
uma forma de agir contestadora e soberana frente as negações de sua cidadania 
política, ainda no final do Século XIX. 
 
Palavras-chave: Pensamento Social e Político Brasileiro. História da Educação. 
Imprensa. Maria Augusta M. Vasconcelos. 
  



13 

 

ABSTRACT 
 

This research seeks to understand the process of configuring the female individual-
citizen and the impasses faced in the affirmation of her sovereignty and in the 
achievement of citizenship in the national political body with the advent of the Republic. 
The investigation focuses on the constitution of Brazilian Political and Social Thought 
at a specific moment, namely, the end of the Empire and beginning of the Republic 
(1870-1890), a unique moment to understand the historical development of Brazilian 
rights construction processes and Social Thought that sought to account for the new 
country in emergence. Amid abolitionist agitations, the establishment of universal 
suffrage in Europe, the creation of some democracies around the world, with emphasis 
on the democracy of the United States. This thesis, which underpins this research, 
deals with the social history of the formation of a thought that originated in the social 
trajectory of the first woman to run for deputy in the country, linked to a series of 
publications of her ideas and allied to the actions carried out by newspapers in the 
“public sphere” where Maria Augusta Coelho Meira de Vasconcellos and other 
publicists began to actively demand their participation in the construction of political 
proposals for the nation: such as the right to vote and access to education for women. 
The political-historical framework, according to the theoretical-methodological 
bibliographic, exploratory and documentary framework used, would be a consequence 
of the three centuries of History that had passed, a period that constitutes a precious 
key to understanding Brazil today. The problem here is to understand how the political-
social thought of Maria Augusta C. M. Vasconcellos was forged, the fourth woman to 
graduate from the Recife Law School, having participated in local political life and 
challenged the limitations imposed on women. I intend to understand how education, 
public instruction, political citizenship and women's emancipation were linked in her 
thinking, whether in her work at the Recife Law School, in her publications in the press 
at the time, or in her attempts to file lawsuits by the graduate, thus configuring a way 
of acting that was both rebellious and sovereign in the face of the denial of her political 
citizenship, still at the end of the 19th century. 
 
Keywords: Brazilian Social and Political Thought. History of Education. Press. Maria 
Augusta C. M. Vasconcelos. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



14 

 

SUMÁRIO 
 
 

INTRODUÇÃO: PREÂMBULO DE UMA IDEIA - A MÃE.....................................16 

 

CAPÍTULO 1º - TESSITURA DA PESQUISA........................................................20 

1.1 Ideias, pensamentos e inquietações........................................................20 

1.2 Fundamentação teórica: debates sobre a Educação Feminina: 

caminhos de poder...............................................................................................30 

 

CAPÍTULO 2º - A LINHAGEM DAS QUE ANTECEDEM: DE ONDE SURGE MARIA 

AUGUSTA MEIRA COELHO DE VASCONCELOS..............................................37 

2.1 Linhagens e trajetórias:  Histórias da luta pelo sufrágio feminino no 

“Nordeste” pré-republicano.................................................................................37 

2.2 Nísia Floresta: a pioneira na história do feminismo brasileiro..............39 

2.3   Josephina Álvares de Azevedo Por uma educação militante dos direitos 

civis aos políticos..................................................................................................43 

2.4 Por que Maria Augusta C. Meira de Vasconcelos?......................................56 

 

CAPÍTULO 3º- A EDUCAÇÃO DAS MENINAS E OS DEBATES INTELECTUAIS 

ENTRE NÍSIA FLORESTA E TOBIAS BARRETO.................................................65 

3.1 Nísia Floresta e os estudos sobre a educação feminina..............................65 

3. 2 O papel de Tobias Barreto na Educação Feminina do XIX..........................72 

3.3 1870: o germinar das ideias republicanas......................................................75 

3.4 Opinião e Instrução: O acesso à educação e a configuração de uma esfera 

pública feminina......................................................................................................88 

 

CAPÍTULO 4º MARIA AUGUSTA MEIRA DE VASCONCELOS, POR EDUCAÇÃO, 

TRABALHO E VOTO................................................................................................94 

4.1-1890 – UMA DECISÃO INJUSTA - INOPIA SPIRITI EST MAXIMUM 

MALORUM................................................................................................................94 

4.2- Entre elas: Uma querela pública.....................................................................101 

4.3- O voto feminino: um debate constitucional..................................................120 

4.4  - Veredicto Eleitoral..........................................................................................129 



15 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS - Entre  ideais liberais e conservadores: Elas 

pensaram uma nação...........................................................................................130 

 

Referências...........................................................................................................139 

Periódicos..............................................................................................................144 

ANEXO I................................................................................................................147 

ANOXO II...............................................................................................................151 

ANEXO III...............................................................................................................153 

ANEXO IV...............................................................................................................154 

  



16 

 

INTRODUÇÃO: PREÂMBULO DE UMA IDEIA: 

 A MÃE 

 

 

“Desapercebidamente, brotou-lhe a consciência de 
sua utilidade para aquela vida nova: nunca antes 

sentira-se necessária a quem quer que fosse; agora, 
porém, via, claramente, que era útil a muitos, e esta 

sensação era nova, agradável e ergueu-lhe a 
cabeça...”  

(GORKI, M, 1960, p.113) 
 

Pensei, por diversas vezes, sobre como iniciar a escrita desta tese, os livros 

normativos por mais que nos instruam, eles não dão conta exatamente de como 

devemos começar. Porém, sempre que alguém perguntava sobre o que era a minha 

tese, eu inevitavelmente indicava uma ideia, ou mais que isso: Uma inspiração. 

Sou filha de professores, segunda geração dessa profissão adotada por meus 

pais. Eles, filhos de agricultores e indígenas desterrados, sobrevivendo em um 

contexto urbano, com duas filhas sendo criadas na periferia da capital paraibana. 

Minha mãe, quando jovem, foi operária, me gestou no chão de uma fábrica, em que 

ela se orgulha de ter desempenhado função administrativa, pois o curso de datilografa 

a colocava em destaque. No entanto, quando grávida, adormecia no chão da fábrica 

comigo no ventre, em seu tempo de descanso, junto com as demais operárias. 

Seduzida pelas promessas de uma vida de dona de casa, abandona a vida de operária 

e em seguida à docência, que chegou a concluir no Instituto Educacional Paraibano- 

IEP, com seu diploma de pedagógico, cursado para se dedicar a educação das filhas, 

as únicas a quem ela aplicou o seu conhecimento formal, ou seria “normal”, tendo sido 

ela uma normalista. 

Assim, cresço em um ambiente contraditório, machista por excelência, porém 

em que meu pai parecia negar-se a me ver como uma menina, apesar do ballet 

clássico e do colégio de freiras (Colégio Nossa Senhora das Neves), as outras regras 

que eram impostas a minha mãe, não valiam para mim. Exceto quando começo a 

namorar e a ideia de que seguiria o destino apontado pelas meninas do meu bairro, 

mães aos 15, começam a perturbar o patriarca e começo a ser extremamente vigiada, 

observada e tolhida. Até começar a estudar no Centro Federal de Educação 

Tecnológica, o CEFET-PB, onde conheço um grupo de jovens vinculados a um partido 



17 

 

político de extrema esquerda, em que começo a militar no movimento estudantil, nos 

anos 2000. 

Nessa organização aprendi muito. Aprendi a sobreviver e a fazer política, e que 

o machismo se fazia presente mesmo dentro da ideia de uma nova sociedade, mais 

justa e igualitária. E a minha luta precisava começar por um outro lugar, talvez 

pequeno, mas com um passo de cada vez. Aqui me volto para o estudo do feminismo 

e me inquieto em saber quando todo esse debate começou. 

Começo a refletir em como a minha história e a história da minha mãe faz parte 

de uma estrutura que move as mulheres para o abandono de seus sonhos. Ou do 

quanto existe uma política de tentativas de aniquilar a militância das mulheres. Do 

quanto elas precisam ser ensinadas (Foucault) que suas vidas de trabalho e 

autonomia deveriam ser sacrificadas em nome da família, essa que elas, muitas 

vezes, carregam nas costas sozinhas, dentro de uma solidão que se faz presente 

mesmo dentro de casamentos. 

Na graduação em Ciências Sociais busco compreender a história dessas 

mulheres, como e onde tudo poderia ter começado. Faço um levantamento da história 

das mulheres, na França, Inglaterra, EUA e Brasil, para entender se houve um 

pensamento de atraso, tantas vezes atribuído a um país como o nosso, de heranças 

coloniais. Porém esse “atraso” no pensamento brasileiro não foi observado. Sigo com 

as pesquisas no mestrado e observo o quanto a educação é o caminho trilhado por 

essas mulheres na busca por autonomia. Até me deparar como os escritos de Maria 

Augusta Meira Coelho de Vasconcellos. 

Uma mulher que como diria meu orientador, seria “uma mulher à frente do seu 

tempo...” Eu discordo. Acredito, ela estava bem ligada ao seu tempo e ao que aquele 

tempo pedia dela. Nessa pesquisa a vi enfrentar debates intensos com seus colegas 

de faculdade por seu direito ao voto e ao trabalho, buscando uma alternativa de vida 

para as mulheres de seu tempo. E vi ela sendo atacada com argumentos frágeis e 

sem comprovações. Falaram da sua inteligência, das suas incapacidades e da sua 

sexualidade. Porque quando faltam os argumentos científicos, apelam para os 

argumentos morais como forma de destruir a existência das mulheres. Todo esse 

debate eu observei en passant em meu mestrado em Sociologia e tirei como objeto a 

ser desenvolvido em meu projeto de doutorado ainda na Sociologia, buscando 

construir uma biografia sociológica dessa mulher, que seria importante para pensar 

tantas outras histórias cruzadas. 



18 

 

Em 2015, escuto o canto da sereia e me vejo repetindo a velha sina a qual 

somos instruídas a seguir, engravido e me ausento dos debates acadêmicos e da 

militância política, a qual já havia me retirado, quando me casei. Afinal, vida política 

não convém às mulheres casadas, falas reforçadas e reproduzidas em meio a um 

status quo silencioso e impronunciável, nos anulamos. 

Em 2016, assisto em meio os turnos de amamentação o golpe sendo 

processado contra a primeira mulher eleita na História do Brasil, sendo acusada de 

crime que não cometera, exceto pelo “erro” de ter nascido mulher. E vejo a história se 

repetir exatamente com os mesmos argumentos das incapacidades femininas que 

havia presenciado nos debates do século XIX, falta de capacidades mentais e morais. 

E assisto como a um deja vu mais uma mulher sendo destruída e destituída do campo 

político, com, exatamente, os mesmos argumentos utilizados para impedir Maria 

Augusta Meira C. de Vasconcellos de se candidatar a deputada em 1890. Valeria o 

exercício de comparar os jornais da época, como retratavam a Maria Augusta Meira 

C. de Vasconcellos e como estes mesmos argumentos se mantiveram vivos, e 

continuam utilizados na mesma retórica na imprensa de 2016.  

Àqueles os quais insistem em dizer que sou incapaz de ocupar cargos de 

chefia, ou de assumir espaços de poder nos ambientes em que trabalho e atuo. 

Porque é impensável para essa estrutura social ver mulheres desvinculadas de uma 

figura masculina assumirem locais de poder. No mínimo essas mulheres precisam ser 

tuteladas. Ocupar locais de poder só seria possível se formos filhas ou esposas de 

alguém (algum homem), para que assim, possamos reproduzir a estrutura patriarcal.  

E nessa questão fica o meu questionamento, onde estamos errando? Como 

esses poderes se reproduzem e se perpetuam em nossa Educação Republicana, nem 

o Liberalismo conseguiu romper com esse perpetuar histórico? Até que ponto e até 

quando estaremos reproduzindo a mesma estrutura patriarcal de séculos passados? 

O que será necessário construir para pensarmos em uma educação de fato 

transformadora? 

Diante de todos esses questionamentos, formulei meu problema de pesquisa 

no Doutorado em Sociologia do PPGS da UFPB, no ano de 2019, quando o mundo é 

abalado pela pandemia de COVID-19 e tenho que cursar todas as disciplinas desse 

programa de forma online. Período conturbado e de muitas reflexões que me fizeram 

rever meus posicionamentos e o meu entendimento sobre a academia, não conseguia 

me entender apenas como uma socióloga, pois já havia percorrido sete anos 



19 

 

exclusivos de sala de aula desde o término do mestrado. Senti uma necessidade em 

assumir uma formação acadêmica mais próxima do trabalho que venho 

desempenhando na educação. Assim decidi por uma transferência de programa para 

o Programa de Pós-Graduação em Educação da Universidade Federal da Paraíba 

(PPGE-UFPB), onde precisei retraçar uma nova rota em minha pesquisa, agora tendo 

como principal objeto de pesquisa a educação das mulheres.  



20 

 

CAPÍTULO 1º 
TESSITURA DA PESQUISA 
 
 
 

 
“Dasdores e suas numerosas obrigações: cuidar dos 
irmãos, velar pelos doces de calda, pelas conservas, 
manejar agulha e bilro, escrever as cartas de todos. Os 
pais exigem-lhe o máximo, não porque a casa seja 
pobre, mas porque o primeiro mandamento da 
educação feminina é: trabalharás dia e noite”.  

 
Carlos Drummond de Andrade 

 

 
1.1 Ideias, pensamentos e inquietações 

 
Estudei, durante minha formação, Teoria Política e Pensamento Político 

Brasileiro desde os primeiros anos da graduação em Ciências sociais, e assim se fez 

meu interesse na pesquisa sobre Pensamento Social no Brasil ao longo desse 

percurso formativo. As minhas trajetórias sempre acabaram esbarrando na 

problemática de ser mulher, a mulher – filha de uma “Dasdores” – e uma educação 

que foi desenvolvida para criar nela a ideia de uma “limitação” em sua condição. Na 

mulher que é mãe e que muitas vezes, também, é esposa, na mulher militante em que 

o espaço político foi constituído para que sua existência seja anulada. E assim, senti 

essa realidade, sempre presente, em minha própria militância, seja partidária, sindical 

ou social, onde a questão se renova e se mantém presente: “Quem sabe de que será 

capaz a mulher?” (DRUMOND, 1963 p. 51). Para isso é preciso sobrecarregá-la, para 

que não haja espaço para que elas sonhem. No entanto, elas sonham. 

Está aqui uma pesquisa em área de fronteira, na qual me vi mergulhada em 

pesquisas históricas, literárias, pedagógicas, sociológicas assim como filosóficas. 

Procurei abordar o pensamento feminino e a ação social, refletindo sobre algumas 

problemáticas verificadas, desde o XIX e que persistem ainda hoje, assim como 

aquelas relacionadas às ideias de representação política da mulher1 na “esfera 

pública”2. Essa esfera pública se desenvolve junto a ideia de mídia de massa, 

sobretudo de jornais, dos panfletos, periódicos e publicações que ganham volume 

 

1 Aqui a referência é sobre mulheres brancas de elite e letradas do século XIX. 
2 Que seria uma arena de discussão e de debates públicos, típicos das sociedades modernas, podendo 
ser espações formais ou informais. 



21 

 

durante todo o século XIX o que possibilitou e estimulou o surgimento da cultura 

democrática, da participação política e da opinião pública.  

Essa esfera surge junto aos salões e cafés que começam a aparecer já entre 

os séculos XVII e XVIII em Londres e Paris, assim como em outras cidades europeias, 

locais utilizados para encontros e para debater os assuntos do dia. Apesar destes 

espaços serem de acesso apenas de uma pequena parcela da população envolvida 

nessa prática, ela foi primordial para o desenvolvimento inicial da cultura democrática, 

porque foi introduzido a ideia de que no acesso aos salões estava se constituindo a 

solução dos problemas a partir do debate público. (PERROT, 2008). 

Hoje, o mass media é vista de forma negativa como algo que “banalizou” o 

processo democrático e criou um clima de hostilidade em relação à Política. O que 

vale um debate sobre como o papel da mídia de massa sofre essa reviravolta em seu 

papel na constituição da democracia. A figura-chave nos debates sobre a esfera 

pública é o filósofo e sociólogo alemão Jürgen Habermas, que desenvolveu 

importantes pesquisas e é referência na Escola de Frankfurt com seus estudos sobre 

linguagem e processos de democratização.  

Ele analisou o surgimento da mídia de massa desde o século XVIII até os dias 

atuais, apresentando a formação da “esfera pública” da sua criação à sua 

“decadência”.3  Sendo esta esfera aliada a uma crítica da sua representação social na 

virada do século XIX até o reconhecimento contemporâneo – sempre um lugar em 

disputa com as forças constrangedoras do patriarcado e do machismo – da sua 

inerente capacidade de representatividade na constituição do indivíduo e na 

construção coletiva das cidadanias.  

O estudo histórico e sociológico do pensamento no século XIX é propício para 

refletir acerca da formação do Estado brasileiro. Tendo como parâmetro as propostas 

e os debates ocorridos em jornais de Pernambuco e da Paraíba, acompanhando 

também, os debates que alcançavam até o Rio Grande do Norte, assim, pode-se 

perceber nas Províncias do Norte4,  agitações relacionadas às ideias de ampliação da 

cidadania para as mulheres. O que agora me permite focar nos casos e brigas políticas 

 

3 Excerto do termo Esfera pública, presente no livro Conceitos essenciais da Sociologia, de Anthony 
Giddens e Philip W. Sutton. O verbete também contempla outros tópicos, como aspectos controversos, 
relevância contínua e referências e leituras complementares. Os termos grifados em negrito são 
conceitos abordados na obra. Disponível in: https://editoraunesp.com.br/blog/confira-o-conceito-de-
esfera-publica-de-acordo-com-giddens-e-sutton- em 09/04/2023] 
4 A referência vem da Casa do Norte. Rodrigo Lobo Damasceno. 



22 

 

de como elas tomam parte em processos reivindicatórios, à época, como o 

abolicionismo, as discussões sobre o exercício da profissão de advogada, da 

candidatura à deputância ainda durante a primeira república, ou do requerimento de 

direito a voto5, como nos casos de uma figura exemplar que é a Doutora6 Maria 

Augusta Meira C. de Vasconcellos7, mulher que lutou para se fazer ouvir. (FERREIRA, 

2005).  

Sendo ela a laureada da turma e a quarta mulher a bacharelar-se na faculdade 

de Direito do Recife, ainda no século XIX, orientada por Tobias Barreto e uma das 

primeiras a pleitear deputação. Esta mulher, torna-se singular no processo de 

compreensão que pretendo enfrentar sobre este momento político do pensamento 

brasileiro. A luta pelo direito ao voto empreitado pelas mulheres neste período, adere 

à filosofia do progresso8 típica dos liberais e democratas, abolicionista do século XIX.9 

O movimento feminista inglês10, dessa forma, não podendo nos deixar esquecer das 

“suffragettes”, termo com que se designava a organização das mulheres na luta pelo 

sufrágio no Reino Unido desde 1865, enfim, em prol da obtenção de direitos civis e 

políticos em plena Era Vitoriana11. (MACHADO, LACET, 2022). 

Além dos escritos de Mary Wollstonecraft, que encontramos desde o final do 

século XVIII, mulher defensora de seus direitos, mesmo que ainda não constituídos, 

embalada pelas ideias revolucionárias francesas preconizadas por Olympe de 

Gouges.12 Foi uma das mulheres da Revolução que pegaram na pena para contestar 

esse ideal de “Igualdade, Liberdade e Fraternidade”. E questionavam para quem 

serviam esses princípios quando não incluíam as mulheres e reivindicava direitos 

exclusivos aos homens. Mary Wollstonecraft fazia parte de uma "intelligentsia" de 

 

5 Que não chegou a ter registro nos arquivos da Alepe- Assembleia Legislativa do Estado de Pernambuco, segundo 
o arquivista presente na Biblioteca a razão da falta da documentação pode ter se dado devido ao fato de, no caso, 
Maria Augusta M de Vasconcelos, não ter conseguido fazer registro eleitoral, no entanto houve o alistamento. 
6 Sendo dessa, forma mencionada em alguns textos como forma de distingui-la das demais senhoras quando 
referenciadas. 
7 Quarta mulher a se bacharelar na Faculdade de Direito de Recife. 
8 Seja pelos escritos de J. Stuart Mill, ou seja, pela referência de proximidade entre Nísia Floresta e o pensamento 
positivista de August Comte. 
9 Essa nova ordem dos direitos faria a cada dia diminuir o jugo imposto a determinado indivíduo por causa do 
sexo, pois a sociedade seria “capaz de reprimir os erros em todas as áreas da vida”, garantindo “a existência dos 
membros mais fracos da sociedade”, sobretudo protegendo-os com a lei 
10 Pautando-se pelos argumentos defendidos por John Stuart Mill (1983) 
11 Era vitoriana, como ficou conhecido o período do reinado da Rainha Vitória, ocorrido entre 1837 a 1901, uma 
era marcada por grandes transformações.? 
12 Wollstonecraft publicou o Vindication of the rights of women em 1790, logo seguida pelos Rigths of Woman, de 
1792, obra logo traduzida ao francês e conhecida mais tarde também no Brasil como se verá adiante. No meio 
tempo, Olympe de Gouges publicava sua Declaração dos direitos da mulher, de 1791. 



23 

 

origem pequeno-burguesa, “voltada para a defesa da racionalidade, da tolerância, da 

liberdade e da igualdade, inclusive no plano das relações entre os sexos”.13 Um pouco 

depois, o movimento sufragista ganhou um impulso com as mulheres Pankhurst. 

 Segundo as palavras da Christabel Pankhurst: “se as coisas não vão a bem, 

então irão por mal”.14 E ela e suas filhas foram responsáveis por uma série de atos e 

protestos no Reino Unido em busca pelo direito ao voto.  Aos poucos esses atos foram 

ganhando visibilidade e adesão de outras militantes, a exemplo da Frances Power 

Cobbe, nascida em 4 de dezembro de 1822, mesmo ano em que o Reino Unido 

aprovava a primeira legislação que proibia e regulamentava punições, a partir do 

“Martin´s Act”, para aqueles que empreitasse maus-tratos aos animais. Nasce Cobbe, 

em Dublin, filha mais jovem de uma família irlandesa de cinco filhos, com orientação 

protestante, cuja linhagem contava com alguns bispos e arcebispos (COBBE, 1894).  

Quando jovem Cobbe estudou em escola tradicional para moças irlandesas, 

que parou de frequentar em 1838, quando passou a investir mais em estudos 

privados, buscou de forma autodidata nos mais variados campos do saber, que fora 

da filosofia, poesia à religião. Sua sede por formação e desenvolvimento pessoal e 

intelectual a levaram a participar de forma intensa nos debates em periódicos da 

época e expor de forma extensa suas obras entre livros, artigos e cartas. Além dos 

textos de panfletos das sociedades em que militou, seja pelo direito da mulher ao 

sufrágio, seja pelo direito dos animais.  

Em seu pensamento o fio condutor foi a inclusão moral e social de categorias 

historicamente exploradas (CARVALHO, 2010)15. E já em 1878 faz uma de seus mais 

importantes pronunciamentos na Câmara dos Comuns – “Tortura das esposas na 

Inglaterra” – durante os acalorados debates ingleses a respeito do projeto de sua 

segunda reforma eleitoral, além de um liberal contrário às opressões das mulheres, 

defendia o sufrágio feminino. 

A inclusão das mulheres ao campo do sufrágio universal, reivindicou uma 

ampla reforma do ensino, uniformizando a educação entre homens e mulheres. 

 

13 PONTES, Heloísa. “Círculos de Intelectuais e Experiência Social”. Disponível no site: 
www.anpocs.org.br/portal/publicacoes/rbcs_00_34/rbcs34_04.htm 
14 Para serem ouvidas, seus atos públicos incluíam acorrentar-se às grades do Palácio de Buckingham, 
cf. a informação do site: wwww.historiamulher.tripod.com/historiamulher.htm 
15 CARVALHO, André Luis de Lima; WAIZBORT, Ricardo. A dor além dos confins do homem: 
aproximações preliminares ao debate entre Frances Power Cobbe e os darwinistas a respeito da 
vivissecção na Inglaterra vitoriana (1863-1904). História, Ciências, Saúde – Manguinhos, Rio de 
Janeiro, v.17, n.3, jul.-set. 2010, p.577-605 



24 

 

Programa que se verá também defendido nos inúmeros clubes e associações de 

mulheres no final do século XIX no Brasil. Ora, a mulher, na tradição ocidental, 

pertence a uma espécie de ordenação cósmica que a faz parte imbricada na natureza, 

dificultando, portanto, sua incorporação à ordem racional do mundo moderno e 

retardando assim sua inclusão coletiva à sociedade pelo princípio individualista e de 

igualdade social e da soberania política, em face do reconhecimento de sua cidadania 

em direção à justiça social e de gênero à garantia de direitos conquistados através da 

sua luta enquanto agente político.  

Já que como apontou Dumont (1985), a sociedade moderna pretende separar-

se da natureza para instaurar uma ordem humana autônoma. E nessa nova ordem 

social e autônoma das leis naturais sobre determinantes, a situação política da mulher 

expressava uma outra dificuldade. Embora, a partir da socialização desde a infância, 

a mulher possa ser vista no interior da família como a figura “dominante” do espaço 

doméstico de um o ponto de vista propriamente político – isto é, simbólico e ideológico.  

Ainda que subjugada pelo pai ou marido, no contexto da esfera pública ela 

combate e se defronta com uma hierarquia de “tipo bidimensional”16, que a faz 

subordinada, ideologicamente ao homem e protagonista em busca de sua 

individualização na cena da esfera pública através de sua atuação política com a 

crítica da representação, com a luta por direitos e justiça de gênero. Ainda que 

vinculada essencialmente ao espaço doméstico da família, foi preciso uma 

considerável transformação nos horizontes intelectuais para que se visse incorporada 

ao espaço público – e histórico – da educação, da imprensa e da arena política, ou 

seja, indo além dos seus espaços e papéis no universo do privado.  

Segundo Kamada, naquele contexto de travessia, a partir da segunda metade 

do XIX, o espaço público, sob a orientação da moralidade burguesa, ainda simbolizava 

para as mulheres um campo perigoso e de possíveis riscos às transgressões sociais 

e culturais. Por isso, fazia-se mais do que necessário preservá-las o quanto possível 

das tentações representadas pelo ideário do progresso e civilização, como ameaça à 

ordem familiar, as suas normas e aos papéis prescritos para homens e mulheres 

(KAMADA, 2010).  

Apresentando as ideias de um outro autor que será referência teórica para 

muitas, no século XIX, ao debaterem por seus direitos e por representatividade, Stuart 

 

16 Luis Dumont sobre indivíduo, ver o “Individualismo”. 



25 

 

Mill tratará da extensão do sufrágio, indicando sob quais critérios essa extensão seria 

admitida. Mill aí introduz uma ressalva importante quanto à ordem capacitária: embora 

inquieto com a expressão da vontade de cada um e com a participação de cada 

indivíduo no “bom governo”, ele supõe necessária, previamente, a capacitação de 

cada um de seus membros, sem o que a vontade de todos estaria comprometida. 

Ninguém haveria de pensar em dar o voto a quem não sabe ler, “como não pensa em 

dá-lo a uma criança que não sabe falar”.  

Para o pleno exercício do sufrágio, conclui, é preciso “saber ler, escrever, e 

ainda executar operações comuns da aritmética” (MILL, 1983, p. 112). Os analfabetos, 

assim, são vistos por Mill como criaturas degradadas, entregues à “indolência” e, 

portanto, devem ter limitados seu direito ao voto e a perspectiva de alcançá-lo (MILL, 

1983). Para o liberal inglês, mais que o mero cálculo censitário definido pela renda, o 

direito de sufrágio deve ser estendido tendo por parâmetro os indivíduos mais 

instruídos, pois, segundo o autor, estes seriam os mais qualificados para o exercício 

do direito político. 

Apesar de afirmar que todos têm igual interesse nas questões públicas, Stuart 

Mill vê no analfabeto – ou na massa dos trabalhadores pobres e despossuídos de seu 

tempo – alguém politicamente incapacitado para “indicar qualquer opinião política 

real.” Outro, porém, o raciocínio de Stuart Mill no que se refere à parcela feminina da 

nação. Vista sua preocupação em garantir o direito de voto a todos os indivíduos 

capacitados, as mulheres não poderiam, portanto, serem excluídas da esfera política. 

Desde que possuam as qualificações exigida a elas também se estende o direito ao 

voto.  

O escritor não vê, de fato, nenhum impedimento a que as mulheres participem 

da coisa pública e se vejam nela ativamente representadas. Além do mais, pondera 

Mill, entre o povo britânico tantas vezes governado por mulheres, não seria uma ironia 

justificar a exclusão dessa parcela significativa de sua população? As diferenças entre 

os sexos (que Mill não nega, aliás) em nada diminui o interesse das mulheres pela 

questão pública, nem deve limitar, pensa ele, seu direito à participação política. Ao 

contrário: são essas diferenças mesmas que mais justificam sua incorporação à 

soberania política. 

Primeiro, porque a exclusão – se atinge aqueles “pouco instruídos” – não se 

estende à “diferença de sexo”, de tão pouca importância, afirma Mill, quanto a 

“diferença de altura ou da cor do cabelo”, quando se trata de definir a quem cabe o 



26 

 

direito político. Todos, indistintamente, estão interessados na instalação do bom 

governo e todos possuem a “necessidade de se fazer ouvir”, desde que se empenhem 

para isso, demonstrando qualificação para o exercício do sufrágio.  

Mas há algo de mais surpreendente nos argumentos de Mill. Por um lado, às 

mulheres deve ser estendido o direito político ao voto porque sua diferença em relação 

aos homens – ao contrário da diferença entre um indivíduo instruído e o analfabeto - 

é uma “pequena diferença”, que não autoriza sua exclusão da comunidade política. 

Tanto quanto os homens, as mulheres precisam exercer o direito político de escolher 

seus representantes para que “não sejam mal governadas” (MILL, 1983, p. 123).  

E, caso a subordinação do “sexo frágil” fosse justificável, as mulheres por isso 

mesmo mais precisariam “da proteção do sufrágio para garanti-las contra os abusos 

da autoridade do homem” (MILL, 1983, pp. 122-123). Ora, acrescenta Mill, não é 

justamente essa “pequena” diferença entre homens e mulheres que mais autoriza sua 

incorporação ao sufrágio universal? Elas não demandariam, mais ainda que os 

primeiros, a proteção da “lei e da sociedade”?  

Visto, como já foi afirmado, que os direitos políticos garantem, tanto aos 

homens quanto às mulheres, não apenas os meios do autogoverno, mas, sobretudo, 

um instrumento “para que não sejam mal governados”, todos os cidadãos, então, 

precisariam de “proteção igual” diante dos abusos dos governantes e da própria 

sociedade (MILL, 125, 1983). 

Mill contrapõe-se com veemência aos argumentos do tempo: para alguns, o 

voto feminino tenderia a ater-se aos limitados interesses do mundo doméstico ao qual 

as mulheres estão confinadas. Se o homem emprega sua opinião muitas vezes no 

“interesse pessoal” ou em nome da “vaidade mundana da família”, ao invés de mover-

se pelo “princípio público”, isso ocorreria, diziam seus contemporâneos críticos do voto 

feminino, por força da influência da mulher, presa ao espaço da privacidade.  

Ora, retorque Mill, basta, ao contrário, incluí-las no direito, e elas deixariam de 

ser essa “força perturbadora sob a consciência política do homem”, passando então 

a emitir sua própria opinião e introduzindo as “razões honestas para seu voto” (MILL, 

124, 1983). Tornando direta sua participação política, se resolveria a “má influência” 

indireta que poderiam exercer sobre o voto masculino.  

Mais ainda, à medida que exercessem o direito, afirmando sua opinião, iriam 

adquirindo “responsabilidade pessoal no assunto”. Além de garantir à mulher respeito, 



27 

 

dignidade e estima, o exercício político, incorporando-a à ordem capacitária17, tende 

a aperfeiçoar a qualidade do sufrágio, acrescentando uma voz diversa à vontade 

coletiva.  

Recusando a situação insustentável a que se constrange as mulheres, 

consideradas, segundo seus contemporâneos, “naturalmente” inaptas ao exercício da 

soberania, Stuart Mill será como foi apresentado um dos primeiros a alimentar com 

sua teoria da representação política ao amplo movimento inglês, em defesa da 

participação das mulheres no sufrágio. 

Apesar dos argumentos de Mill, as mulheres, aqui no Brasil, não foram aceitas 

no exercício pleno de seus direitos, diferente dos africanos e seus descendentes 

libertos que já se faziam incluídos na votação em primeira instância, assim como os 

analfabetos, já na primeira Constituição Brasileira. E mesmo após a Constituição de 

1824, ao contrário do que se poderia esperar de uma constituição liberal, que seria de 

uma ampliação contínua dos direitos políticos, o que se viu foi uma redução das 

participações políticas ao longo dos anos, até que em 1930 apenas 5,6% da 

população brasileira comparecia ao processo eleitoral. O ato de votar era um processo 

perigoso devido a situações de violência e constrangimentos por parte dos coronéis. 

E, no caso das mulheres, ainda se preservava uma hierarquia marcada por restrições, 

dadas as atribuições de sua inferioridade física e capacidade mental (FIRMINO, 

2003).  

Desse modo, pode-se afirmar que as elites sempre tiveram vontade de 

apropriar-se da política retirando a participação do povo. O discurso sempre vem em 

torno de suas inaptidões, mas a reflexão que fica exposta em José Murilo de Carvalho 

é: 

  

Quem era menos preparado para a democracia, o povo ou o governo 
e as elites? Quem forçava os eleitores, quem comprava votos, quem 
fazia atas falsas, quem não admitia derrota nas urnas? [...] Até mesmo 
os membros mais esclarecidos da elite política nacional, bons 
conhecedores das teorias do governo representativo, quando se 
tratava de fazer política prática recorriam aos métodos fraudulentos, 
ou eram coniventes com os que os praticavam. (CARVALHO, 2020, p. 
49). 

 

 

17 Aqueles que segundo Mill possuiriam as capacidades necessárias para participarem do espaço 
político  



28 

 

Porém, o equívoco é achar que estas dificuldades de implementação plena da 

cidadania, era apenas nosso. A própria Inglaterra que vinha ao longo dos séculos 

construindo um sistema representativo, ainda estava longe de ser democrática. Ainda 

no século XIX, havia liberais na Inglaterra pleiteando o embargo das classes operárias 

ao direito ao sufrágio. Em seu discurso, “Robert Lowe, dizia que as classes operárias 

eram impulsivas, irrefletidas, violentas, dadas a venalidade, ignorância e bebedeiras. 

Sua incorporação ao sistema político, acrescentava, levaria ao rebaixamento e 

corrupção da vida pública” (CARVALHO, 50, 2020). 

Outra questão explorada por José Murilo de Carvalho que está em S. Mill, que 

trata do processo educativo que ocorre no ato de voto. No voto aquele que ainda não 

está completamente formada no trato com o bem público aprende como fazer uso do 

seu direito à medida que o possui. “Pode-se mesmo argumentar que os votantes 

agiam com muita racionalidade ao usarem o voto como mercadoria e ao vendê-lo cada 

vez mais caro. Este era o sentido que podiam dar ao voto, era sua maneira de valorizá-

lo” (CARVALHO, 50, 2020). Apesar de um entendimento deturpado, há nessa prática 

a ideia de que estes votantes eram partícipes de um poder, que seria um germe de 

um aprendizado político que poderia levar ao aperfeiçoamento cívico para o exercício 

da cidadania. 

O que antes prendiam as mulheres à esfera privada, se transformaria, nos 

novos costumes, em um incentivo a poderem se desenvolver tanto quanto qualquer 

homem, capacitando-as para “profissões e ocupações” já almejadas e formando um 

espaço inédito, o da “opinião pública”. Trazendo esse debate para Habermas (1989 

[1962]), a esfera pública é um espaço de debate público em que os assuntos de 

interesse de todos podem e devem ser discutidos, e assim as opiniões podem ser 

formadas, espaço necessário para que haja a efetiva participação democrática e 

assim se faça a elaboração da sociedade civil e do Estado.  

A esfera pública é entendida como espaço de debate público construído a partir 

da reunião de indivíduos, por princípio igualitários, na tentativa de resolver problemas 

de uma determinada questão. Contudo, segundo Habermas, a ideia a que deveria 

servir a realização da esfera pública não se concretizou completamente pois o debate 

democrático acabou sufocado pelo desenvolvimento da indústria cultural, a 

disseminação da mídia de massa e o entretenimento fez definhar a esfera pública, o 

debate e a participação democrática. Dessa forma, a política se faz mais facilmente 



29 

 

manipulada, seja no parlamento como no debate público, intermediado ao interesse 

do mercado, que passa a comprometer a formação de “opinião pública” autônoma, 

independente, forjada em discussões abertas e racionais.  

O que parece ter se sobreposto foi a manipulação e o controle por meio de uma 

mídia descomprometida com a esfera pública, preocupados apenas com a 

“publicidade”. Esta, pensada, cada vez mais, de forma comercializada, deixou a mídia 

refém do poder econômico. Fez ela ficar a serviço do mercado influenciando nas 

escolhas dos debates a partir dos índices e das vendas, fazendo com que essa 

publicidade virasse lugar de entretenimento descomprometido, triunfando acima dos 

debates e das polêmicas, promovendo a despolitização do cidadão que passou a não 

mais se importar com as questões públicas. Destarte, fazendo da mídia não um lugar 

de solução de problemas, mas um problema e instrumento de alienação.”18 

O “direito ao voto” foi a pauta de todos esses movimentos que, desde a segunda 

metade do século XIX, entenderam fazer do sufrágio universal o próprio fundamento 

do indivíduo-cidadão, este princípio primeiro da soberania moderna (MILL, 1983). 

Assim como, o acesso à educação que seria o que viria a capacitá-las ao voto e a 

acessar essa esfera de poder. 

  

 

18 Excerto do termo Esfera pública, presente no livro Conceitos essenciais da Sociologia, de Anthony Giddens e 
Philip W. Sutton. O verbete também contempla outros tópicos, como aspectos controversos, relevância contínua 
e referências e leituras complementares. Os termos grifados em negrito são conceitos abordados na obra.” 
Disponível em :  https://editoraunesp.com.br/blog/confira-o-conceito-de-esfera-publica-de-acordo-com-giddens-
e-sutton- 09/04/2023. 



30 

 

1.2 - Fundamentação teórica: debates sobre a Educação Feminina: 
caminhos de poder 

 

Élide Rugai Bastos vai apontar o estudo do pensamento social brasileiro como 

forma de entender as mudanças sociais no Brasil, que não ocorreram por rupturas 

bruscas, mas através de acomodações, tal como demonstrado na discussão de 

Gilberto Freyre sobre a ascensão dos bacharéis (BASTOS; BOTELHO, 2010, p. 898). 

Assim, os intelectuais, desde o início do século XX, prosseguem no seu interesse pela 

análise histórico-sociológica, assumindo um caráter pragmático nesses círculos de 

pensadores.  

Deixando um pouco de lado as críticas que Rugai faz à forma como Miceli 

aborda seu trabalho Intelectuais e Classes Dirigentes no Brasil (1920-45), trago como 

ponto interessante da análise deste autor, a maneira como ele define as fontes 

impressas e manuscritas, falando delas como um jeito de reter “a marca dos 

interesses, dos valores e das estratégias dos grupos sociais a que se referem” 

(BASTOS & BOTELHO, 2010, p. 907), a partir da qual, os grupos manifestam sua 

existência. Desse modo, entender esses grupos é, também, entender a sociedade. 

No entanto, seguindo uma abordagem diferente de Miceli, Rugai deixa claro o que 

pretende, quando afirma: 

 

[...] a sociedade não se realiza desacompanhada das interpretações 
de que hoje é objeto e, mais do que isso, as interpretações 
proporcionam significado à vida social, pesadas inclusive suas 
veleidades, possibilidades e limites efetivos. Por isso, faz-se 
necessário voltar, principalmente no caso brasileiro, às (não por acaso 
assim chamadas) “interpretações do Brasil”, uma vez que elas 
também operam na orientação das condutas dos atores sociais, na 
organização da vida social, nos processos de mudança e nas relações 
de poder que isso sempre implica (BASTOS; BOTELHO, 2010, p.914). 

 

Dessa forma, podemos dizer que existe um pensamento sobre o Brasil no 

Brasil, onde a circulação das ideias permitiu a construção de respostas às 

problemáticas particulares. Rui Barbosa, Tavares Bastos, Joaquim Nabuco, entre 

outros pensadores preocupados com o país, conheciam os textos dos pensadores 

clássicos de sua época, porém, suas reflexões só foram possíveis de serem 

empreendidas a partir dos enfrentamentos com as questões impostas pelas 

conjunturas particulares, pelos problemas que eles tentaram superar. Assim como 



31 

 

Tobias Barreto e toda a escola de Recife, todos pensando o Brasil que se fazia e uma 

ideia de Nordeste que viria a ser.  

O que hoje chamamos de Nordeste foi palco, no oitocentos, de uma intensa 

propagação e produção de ideias, as quais serviram como base para entendimentos 

particulares sobre o país e a nação. Debruçamo-nos  sobre este problema: entender 

a incorporação da mulher à ordem política a partir dos debates travados no período 

pela bacharela Maria Augusta Meira de Vasconcelos, focando minha atenção 

prioritariamente nas reflexões e embates apresentados por ela na imprensa, no 

cenário histórico de aceleração do processo de urbanização, de progressão da 

alfabetização e da leitura e do advento, ainda que incipiente, de uma futura cultura de 

massas, possibilitando a emergência de novos sujeitos, a exemplo das mulheres. 

(DUTRA, 2005).  

Desta forma, para iniciar, proponho pensar sobre que tipo de pensamento será 

desenvolvido neste trabalho, sendo importante que fique claro o arcabouço teórico e 

metodológico sobre o qual o trabalho se sustenta. Segundo Lessa (2001), este 

arcabouço constrói-se “cognitivamente na medida em que descrevemos e o 

circunscrevemos no idioma de nossas tradições intelectuais e disciplinares” (Idem, p. 

46).  

Assim, refletir sobre teoria e pensamento, nesta pesquisa é entendê-lo tal como 

fez Faoro, “é uma atividade que se dirige ao objeto e cogita de apreendê-lo” (FAORO, 

2007, p.30). Dessa forma, pensamento político social não seria ideologia, nem 

filosofia, nem ciência política, apesar de poder se expressar como elas, sendo a 

própria política e não a sua construção. Segundo Faoro, o pensamento é da natureza 

de um saber não formulado. Que não se propõe a cuidar da transmissão, mas da 

ação, da práxis que se desenvolve no logos.  

O pensamento tem por função direcionar a conduta humana, que apesar de 

mensurável pelo critério de verdade, cuida da validade das proposições. “O 

pensamento político está dentro da experiência política, incorporado à ação, fixando-

se em muitas abreviaturas, em corpos teóricos, em instituições e leis.” Afirma Faoro, 

o logos político não é o prefácio da atividade política, mas o seu pós-escrito, como 

experiência (Idem, p.38). Dessa forma, o pensamento político se faz na ação, na 

atividade, no campo do ser, mas, que ainda não é.  

Em uma abordagem de pensamento político, vê-se também, o historiador 

britânico John Pocock, que entende a historiografia como uma espécie de 



32 

 

pensamento político, compreendendo a “reconstrução do discurso político produzido 

pelos atores históricos, direta ou indiretamente engajados na ação política de seu 

tempo” (POCOCK, 2003, p. 9). Assim, ocasionando certa confusão entre as disciplinas 

de teoria política com a história do pensamento político, que acabam não se 

distinguindo tão facilmente, deixando ao autor a inevitável admissão de que há uma 

paridade entre contexto e ação, usando os termos dele, entre langue e parole. Para 

este historiador: 

Os atores de nossa história estavam, é claro, pensando – e com 
frequência arduamente. Muitos deles pertenciam a intelligentsias 
especialmente treinadas para pensar de maneiras diversificadas. Mas 
para poder dar a eles ou a seu pensamento uma história, precisamos 
apresentar uma atividade ou uma continuidade de ação, constituída 
por coisas sendo feitas e coisas acontecendo, por ações e 
performances, bem como as condições sob as quais essas ações e 
performances foram representadas e realizadas (POCOCK, 2003 
p.64). 
 

Outro historiador do político, Pierre Rosanvallon, definirá a preocupação 

metodológica dos trabalhos inclinados para uma compreensão política, não como uma 

“instância” ou um “domínio” da realidade, mas como “o lugar onde se articulam o social 

e a sua representação, a matriz simbólica onde a experiência coletiva se enraíza e se 

reflete ao mesmo tempo” (ROSANVALLON, 1995, p.12). O objetivo, do que ele vai 

chamar de história conceitual do político, será a compreensão da formação e da 

evolução das racionalidades políticas, busca entender como uma determinada época, 

um país, ou grupos sociais conduziram suas ações para encarar seu futuro a partir do 

sistema de representações que comandaram.  

Assim, o autor trabalha com a história política, com a esfera do político 

entendida como o lugar de articulação do social e da representação, além da história 

conceitual, que a partir dos conceitos, tais como: igualdade, democracia etc., que “se 

amarram e se comprovam a inteligibilidade das situações e o princípio de sua 

ativação” (ROSANVALLON, 1995, p. 16). 

O autor vai afirmar que a história conceitual do político não pode se limitar a 

analisar e a comentar as grandes obras, assim como não poderia se contentar em 

“entender a questão das relações liberalismo/democracia durante a revolução 

francesa como supondo que ela consiste em um tipo de debate de cúpula entre 

Rousseau e Montesquieu” (ROSANVALLON, 1995, p. 17).  



33 

 

É preciso, segundo o autor, tomar emprestado da história das mentalidades a 

busca pelo conjunto de elementos que compõe todo o quadro. Além das grandes 

obras teóricas, deve se investigar as obras literárias, a imprensa e os movimentos de 

opinião, “os panfletos e os discursos de circunstâncias, os emblemas e os signos” 

(ROSANVALLON, 1995, p. 17). Daqui podemos concluir que o método adotado pelo 

autor é tão interativo quanto compreensivo. Afinal, é interativo pois, 

 

[...] consiste em analisar a forma como a cultura política, as instituições 
e os fatos interagem uns com os outros, compondo figuras mais ou 
menos estáveis: a análise dos hábitos, das separações, dos 
recobrimentos, das convergências, dos vazios que acompanham esta 
interação e assinalando tanto seus equívocos ou ambiguidades como 
as formas de realização. Compreensivo pois se esforça por 
compreender uma questão re-situando-a em suas condições efetivas 
de emergência19 (ROSANVALLON, 1995, 17). 
 

Essa abordagem compreensiva, tal como em Max Weber, e seguida por 

Rosanvallon, dará suporte para este trabalho, que busca reconstruir a forma como os 

atores elaboram sua compreensão das situações, buscando as recusas e as atrações 

que os atores pensam de suas ações. A meta é fazer dessa abordagem histórica a 

chave de leitura do presente, fazendo com que a “compreensão do passado e a 

interrogação do presente particip[e]m da mesma empreitada intelectual” 

(ROSANVALLON, 1995, p.19).  

Trazendo esse debate para estudiosos mais recentes, na década de 1980 a 

1990, aqui no Brasil, teremos uma reflexão sobre pensamento, que ultrapassa a 

questão: o que é o pensar? Mas questiona também por que pensar? Em debates 

proferidos por: Gildo Marçal Brandão e Luíz Werneck Vianna, estes falaram de um 

dever do pensamento em proposições de caráter ético, que dizem respeito ao 

imperativo de como se manifesta (LESSA, 2001, p. 46).  

Segundo Lilia Schwarcz e André Botelho, as pesquisas em pensamento social, 

hoje, deixaram de ser vistas pelas Ciências Sociais, como algum tipo de conhecimento 

antiquário, sem significado para as sociedades contemporâneas. E são vistas como 

uma dimensão importante no processo de conhecimento da formação da sociedade 

brasileira, irradiando para o esclarecimento de problemáticas que envolvem questões 

 

19 Grifo meu 



34 

 

como modernização, modernidade, mudança social, entre outras. (SCHWARCZ; 

BOTELHO, 2011). 

Octavio Ianni em artigo intitulado, Tipos e mitos do pensamento brasileiro, 

afirma que são várias as linhas de pensamento, ou mesmo “famílias de interpretação 

do Brasil” que, segundo ele, estão se desenvolvendo, recriando-se, ou apenas, 

reiterando-se. Contudo, elas já se fazem presentes e evidentes em muitos estudos e 

narrativas (IANNI, 2002). Nas palavras do autor, os tipos e mitos do pensamento que 

encontramos hoje é uma herança que “podem ser vistos como coleções de figura e 

figurações, às vezes famílias ou linhagens de interpretações, com os quais se 

desenha e movimenta a cartografia do Brasil, de tal modo que este parece situado, 

organizado, compreendido, explicado e decantado” (IANNI, 2002, p.10).  

Tese, também, já desenvolvida por Brandão (2007), em Linhagens do 

pensamento político brasileiro, onde o autor vai traçar linhagens ou famílias 

intelectuais para os pesquisadores. Afirmando que, assim como Penélope, refazendo 

seu trabalho, eles precisam refazer os seus para poderem alcançar os objetivos, para 

assim, formar “uma comunidade acadêmica consciente de sua própria força [que] 

pode, enfim, confessar suas dívidas intelectuais para com os ensaístas” (BRANDÃO, 

2007). Configurando uma necessidade que aparece ao se “pensar o pensamento”, de 

“refazer espiritualmente o caminho percorrido antes de embarcar em uma nova 

aventura” (BRANDÃO, 2007, p.28), o conhecimento do passado passa a ser um 

pressuposto necessário para entendermos a melhor forma de agir no presente.  

Brandão resumiu sua intenção em pensar o pensamento buscando “mapear 

estruturas intelectuais que se cristalizavam teoricamente como a priori analíticos, e 

ver como se articulam com a perspectiva política mobilizada”, esse seria o núcleo de 

seu trabalho (Idem, p.30). Nessa tentativa de localizar as “famílias” intelectuais, Gildo 

M. Brandão afirma que nem sempre os “pensadores político-sociais” se enquadram 

nas linhagens e que, às vezes, as mais proclamadas por eles não se verificam, mas 

que o importante é tentar reconhecer as “afinidades eletivas”20, sem fazer delas via de 

regra em mão única. Afinal: 

 

20Afinidade eletiva, tal como exposta por M. Lowy, que não se configura como afinidade ideológica, nem 
“correlação” (existência de algum vínculo), nem é sinônimo de influência. Trata-se de um conceito que permite 
justificar os “processos de interação que não dependem nem da causalidade direta, nem da relação “expressiva” 
entre forma e conteúdo”. LOWY, M. Relação e utopia: o judaísmo libertário na Europa central (um estudo de 
afinidade eletiva), trad. Paulo Neves, São Paulo, Companhia das Letras, 1989, p.18, (apud.) BRANDÃO, G., 2007, 
p.40. 



35 

 

 

[...] toda concepção de mundo é um campo de forças, mantém 
relações ramificadas em vários grupos sociais e manifestações 
espirituais, supõe uma direita, uma esquerda e um centro, comporta 
teorias e interpretações diferentes, de modo que alianças intelectuais 
entre pensadores politicamente distantes, mas próximos pela forma de 
pensar são possíveis (BRANDÃO, 2007, p. 39). 
 

O intuito do autor é traçar as trajetórias que nos levarão a reconhecer a nossa 

tradição em pensamento e sua historicidade. Mais uma vez, reforço a importância do 

estudo em pensamento e de sua interdisciplinaridade, como forma de “esclarecer os 

dilemas que hoje enfrentamos como herdeiros de uma tradição” que precisamos 

conhecê-la para podermos superá-la.  

Tento deixar claro que este é um trabalho de fronteira, entre a Filosofia, a 

História, por vezes a Literatura, Educação e a Sociologia, mas com uma preocupação 

constante em entender esse pensamento brasileiro a partir da história da educação, 

que em alguns momentos se apresenta como contraditório, entre avanços e 

retrocessos, liberais e conservadores, mas que vem afiançar um contexto autônomo 

de ideias e posicionamentos feitos em ações. 

Tento me filiar, por fim, as ideias da Angela Alonso (2002), ao afirmar que é 

difícil considerar que as ideias emitidas, aqui no Brasil, foram, ou são, “cópias 

malfeitas ou mesmo reproduções com significados novos de originais autênticos e 

bem definidos”, pois essa autenticidade não existia. Além de ser importante entender 

as ideias europeias e americanas, como um repertório para pensar este país, sendo 

a importância de estudar o pensamento da bacharela do século XIX, Maria Augusta 

Meira de Vasconcelos, uma forma de entender a configuração do processo de 

inserção da mulher no campo político e de construção social. 

Construindo uma forma própria de interpretar os fatos apresentados, diversos 

autores configuraram várias definições, para o método em pensamento, entendendo-

o como a forma de melhor encontrar os “itinerários intelectuais, o lugar político-social 

que ocupam, as políticas culturais que os beneficiam ou não, e as instituição que os 

acolhem” (RUGAI, apud SCHWARCZ, 2011, pp.139-140). Configurando, assim, um 

método que oportuniza “identificarmos uma pluralidade de pensamento” possibilitando 

conhecer as formas regionais e locais onde ele se expressa e se diferencia (Idem, 

p.142). 



36 

 

A investigação sobre o pensamento político social e a História de Educação 

brasileira trará esta perspectiva de uma interdisciplinaridade metodológica, 

debruçando-se sobre pesquisas em jornais da época, discursos parlamentares e na 

literatura, para que possam me dar sustentáculos sobre como se fizeram as 

discussões sobre o direito político, debate que vinha sendo fomentado ao longo do 

século XIX, e a inclusão da mulher à ordem capacitária na trajetória de Maria Augusta 

M. Vasconcelos, ainda num contexto marcado pela “polarização entre mulher-da-

rua/propriedade pública e mulher-mãe-de-família/propriedade privada” (POSSAS, 

2001, p.43).  

Acompanhando esse debate, pesquiso os impasses dessa história até 1932, 

“com o Código Eleitoral Provisório e o Decreto nº. 21.076, de 24 de fevereiro de 1932, 

considerado um marco do reconhecimento do voto feminino no Brasil”. (BARBOSA; 

MACHADO, 2012, p. 91). Pretendo aprofundar os estudos nos argumentos liberais 

que fundaram a concepção individualista e igualitária do direito político. Como, 

também, mostrar por meio da história da educação, como a defesa da extensão às 

mulheres do direito ao voto motivou muitos dos movimentos sufragistas a partir da 

segunda metade do século XIX, haja vista que, de acordo com Barbosa e Machado, 

nesse contexto: 

 

As mulheres brasileiras que lutavam por mais espaço no mundo 
público não formularam uma teoria homogênea com face única, mas 
sim vertentes teóricas de múltiplos significados [...] não 
desconsideraram as estratégias utilizadas de se valerem da educação 
e da imprensa como meios para alcançar os direitos políticos.  
(BARBOSA; MACHADO, 2012, p. 91).  

 
Porém, sem descartar, pois, faz parte da história intelectual das democracias, 

que à igualização do direito político muitas vezes opôs-se uma perspectiva crítica do 

caráter individualista daquela proposta liberal. Mas isso não basta. É preciso entender 

os argumentos dessa crítica e de sua consequente exclusão da mulher do espaço 

político, para, assim, melhor entender a configuração desse país à época. 

  



37 

 

Capítulo 2º 
 

A LINHAGEM DAS QUE ANTECEDEM: 
DE ONDE SURGE MARIA AUGUSTA MEIRA COELHO DE 

VASCONCELOS 
 

“A memória da luta é, em geral, uma luta pela 
memória”21 

 

 

2.1 Linhagens e trajetórias:  Histórias da luta pelo sufrágio feminino no 
“Nordeste” pré-republicano 
 

Início esse capítulo apresentando algumas mulheres que antecederam à Maria 

Augusta Meira de Vasconcellos. Farei uma exposição das trilhas e caminhos seguidos 

por elas, visando demonstrar como estas histórias se entrelaçam e correm num fluxo 

de caminhos parecidos, mas que, em cada desbravar de caminhos abrem-se brechas 

que irão inaugurar momentos importantes da história do feminino em múltiplas 

realidades. Porém, sem deixar de delimitar aqui que, por hora, falo de mulheres de 

uma determinada elite letrada e que está na base da construção das sociedades 

ocidentais modernas. 

Já no início do século XIX era por aqui, no norte do país, conhecido o Direitos da 

Mulher, obra de autoria da inglesa Mary Wollstonecraft22. Refletindo sobre suas 

experiências particulares, esta autora buscou uma explicação social para a situação 

a que eram submetidas as mulheres, em especial, as letradas de sua classe social.  

Como não se casara quando jovem, pois lhe faltava um dote, suas oportunidades 

de trabalho e sobrevivência se tornaram restritas, obrigando-a a viver sob privações 

financeiras. Assim, cabe considerar que nesse cenário, as mulheres não tinham 

espaço no mercado de trabalho formal, especialmente sem serem casadas 

 

21 Santos, 2019, 198. 
22 WOLLSTONECRAFT, M. Vindicacion de los derechos de la mujer. Ediciones Istmos, Madrid, 2005.  
Disponível em: 
http://books.google.com.br/books?id=sE64epomOMMC&pg=PA24&lpg=PA24&dq=vindication+de+los+derec
hos+de+la+mujer&source=bl&ots=Ex2H2694mq&sig=tEQlYzvK6cU7lLBCl6_hTQVdO_s&hl=pt-
PT&sa=X&ei=FSxlUMjBAoem8QSsrICQCQ&ved=0CFUQ6AEwBg#v=onepage&q=vindication%20de%20los
%20derechos%20de%20la%20mujer&f=false. Primeira tradução livre feita no Brasil, por Nisia Floresta, em 1832. 



38 

 

(MIRANDA, 2010). Portanto, sua história de vida à época, servia como exemplo de 

encorajamento ante as dificuldades de afirmação da independência do feminino.  

Wollstonecraft contrasta com os posicionamentos de outras revolucionárias, a 

exemplo de Olympe de Gouges23, que reivindicava o papel político da mulher. Para 

Sledziewski (1991), enquanto Gouges se posicionava contra a tirania dos homens, “o 

ponto de vista de Mary Wollstonecraft esta[va] mais radicalmente, mas também de 

maneira mais programática, centrado na dimensão cultural da opressão das mulheres 

e da reivindicação de seus direitos, a boa distância do combate político” 

(SLEDZIEWSKI, 1991, p. 50), reivindicando o reconhecimento social das tarefas 

domésticas. A referida inglesa centrava suas reivindicações em combater a ideia que 

fazia do homem a única forma de Ser Humano, como se a mulher não pertencesse à 

categoria de seres racionais. 

Em sua campanha pelos direitos da mulher, ao escrever Vindication of the Rights 

of Woman [1790] (Reivindicação dos Direitos da Mulher), mudou o seu estilo de 

escrita, tornando-o mais adequado para enfrentar aqueles anos essenciais ao 

movimento de reivindicação por direitos de cidadania feminina, que mesmo após a 

revolução que clamava por igualdade, liberdade e fraternidade, não as havia incluído. 

Quem expõe essa mudança é João Seabra de Amaral (2006), quando compara o livro 

Mary [1788], obra anterior à Revolução de 1789, ao escrito pós-revolucionário, o 

Vindication of the Rights of Woman. O primeiro é obra, segundo ele, “de grande 

sensibilidade e recolhimento, auto-condescendente, a exigir permanente simpatia do 

leitor”, e a própria autora reconheceu-o como uma “obra áspera e incompleta”. O 

segundo, verdadeiro libelo do direito político, é obra nada desprezível, embora “de 

cariz jornalístico e repetitivo, escrita à pressa, em seis semanas, segundo Wiliam 

Godwin [...], e imbuída de ideias revolucionárias”. 

Segundo o mesmo Amaral, Mary Wollstonecraft esteve motivada pelas ideias 

reformistas de Richard Price, pela opinião de Benjamim Franklin e Condorcet e, 

inicialmente, pelo próprio Rousseau, ideias que introduzia em seu círculo formado por 

intelectuais radicais com quem compartilhava os ideais de liberdade e de mudança. 

Wollstonecraft empenhou-se em sua militância pela educação das mulheres em 

 

23 Revolucionária francesa que fez denuncias contra a opressão masculina e escreveu a Declaração dos Direitos da 
Mulher e da Cidadã, em crítica aos Direitos do Homem e do Cidadão que as excluíram. 



39 

 

situação de igualdade com os homens, endossada pelo amigo John Stuart Mill, em 

sua obra Sujeição das Mulheres. (AMARAL, 2006). 

Wollstonecraft tinha por objetivo fazer com que o papel das mulheres na 

sociedade fosse reconhecido, garantindo a elas o direito de escolher seu próprio 

destino, e que houvesse uma conscientização das mulheres acerca de sua 

especialização nos assuntos da esfera privada, visto que a educação oferecida às 

mulheres, desde a infância, visava prepará-las para as atividades domésticas, que, 

segundo a autora, representavam uma função social importante. Nessa compreensão, 

era necessário haver o reconhecimento do papel da mulher-mãe como formadora das 

futuras gerações.  

Desta forma ela exortava: 

Há, pois, um abismo entre a escrava doméstica, encafuada nas coisas 
da casa e acreditando que esse é o preço da sua estupidez, e a cidadã 
esclarecida, ocupada nos deveres de dona de casa e de mãe 
republicana. A maternidade deve ser vivida como tarefa cívica, e não 
como antítese da instrução ou do espírito. (WOLLSTONECRAFT apud 
SLEDZIEWSKI, 1991, p.55)  

Aqui também podemos, por fim, identificar o ideário da mãe republicana, da 

mulher na República, uma República que as colocariam em uma outro status social. 

 

2.2  Nísia Floresta: a pioneira na história do feminismo brasileiro 

 

Dionísia Gonçalves Pinto, nasceu em Papari, Rio Grande do Norte, em 1810, 

residiu em diversos estados brasileiros (Pernambuco, Rio Grande do Sul e Rio de 

Janeiro) até mudar-se para Europa.  

Seguindo os passos de Wollstonecraft, Nísia Floresta, como ficou conhecida, 

publicara, em 1832, seu Direitos dos homens, injustiças para as mulheres, uma 

tradução livre da obra da feminista inglesa. A tradução, segundo Constância Lima 

Duarte (1997), foi o “texto fundante do nosso feminismo”. Nesta obra Nísia já 

questiona:  

 

O porquê de não haver mulheres ocupando cargos de comando, tais 
como o de general, almirante, ministro de Estado e outras chefias. Ou 
ainda, porque não estão elas nas cátedras universitárias, exercendo a 
medicina, a magistratura ou a advocacia, uma vez que tem a mesma 
capacidade que os homens. (DUARTE, 2010, p.13). 



40 

 

 
Dessa forma, Nísia, ainda na primeira metade do XIX, demostrava sua ênfase 

crítica as “eternas verdades” da elite patriarcal. 

Embora tenha recebido em vida desprezo, difamação e esquecimento de seus 

conterrâneos, além de várias críticas acerca da sua vida pessoal, particularmente por 

ter se casado duas vezes e ao que era considerado à época, como “excessos” da sua 

proposta educativa. Como pode ser visto, em uma crítica feita pelo jornal O mercantil, 

de 2 de janeiro de 1847, sobre o bom desempenho acadêmico do colégio de Nísia 

Floresta: “trabalhos de língua não faltaram; os de agulha ficaram no escuro. Os 

maridos precisam de mulher que trabalhe mais e fale menos”.  

 

Porém, nenhuma dessas críticas acima eram direcionadas a sua capacidade 

intelectual ou administrativa, do seu colégio. Todavia, o discurso predominante da 

Nova Heloísa de J-J. Rousseau (1762) e A Mulher de J. Michelet (1859), de que a 

ideia da mulher/esposa dócil, meiga, frágil e dependente, seria a construção da mulher 

perfeita segue firme até a metade do século XIX.  

Assim, as propostas apontadas por Nísia Floresta em seus escritos precisam ser 

camufladas no discurso predominante de que as mulheres precisariam estudar, não 

por elas próprias, mas para exercerem melhor seu papel como mãe e esposa, ou seja, 

a de servir a outros. 

Disponível em: 

https://memoria.bn.gov.br/DocRead
er/docreader.aspx?bib=228133&pas
ta=ano%20184&pesq=%22agulha%2
2&pagfis=3407 



41 

 

Nísia Floresta foi reconhecida unanimemente como a “mais importante 

precursora dos ideais de igualdade e independência da mulher brasileira”.24 A 

professora dirigiu o Colégio das Moças, o Colégio Augusto, no Rio de Janeiro, onde 

também escrevia livros para defender os direitos das mulheres, dos indígenas e dos 

escravizados.  

 

 

Segundo DUARTE, “Nísia deve ter sido uma das primeiras mulheres no Brasil a 

romper os limites do espaço privado e publicar textos em jornais da chamada grande 

 

24 DUARTE, Constância Lima, “Nísia Floresta Brasileira Augusta: pioneira do feminismo brasileiro- séc. XIX”. In. 
Litcult.net, ano 1, vol. 1, 1997  Disponível em: http://www.litcult.net/revistamulheres_vol1.php?id=7, acessado 
em out. de 2012. Ver, da mesma autora, “Nísia Floresta e Mary Wollstonecraft: entre o dialogo e a apropriação”, 
disponível em: http://www.mulher500.org.br/artigos_detalhe.asp?cod=8 e “Feminismo e Literatura no Brasil”, 
Estudos Avançados, 17, (49), 2003. Também contribui para o estudo da trajetória e das ideias de Nísia Floresta, 
o artigo de FREHSE, Fraya “Nísia Floresta, O Carapuceiro e Outros Ensaios de tradução Cultural”, Revista de 
Antropologia, São Paulo, USP, 1997, vol. 40, n° 2.  

Comunicado, 
publicado no Jornal 
do Commercio, de 
24 de dezembro de 
1841. Falando sobre 
o desempenho das 
estudantes do 
Colégio Augusto, 
dirigido por Nísia 
Floresta. Disponível 
em 18 de maio de 
2024, em : 
https://memoria.bn.
gov.br/DocReader/d
ocreader.aspx?bib=3
64568_03&pasta=an
o%20184&pesq=N%
C3%ADsia%20Florest
a&pagfis=2716 



42 

 

imprensa.” (DUARTE, 2010, p.12). Ela “foi uma das primeiras também a colaborar em 

jornais, a partir de 1830, em Recife, publicando mais tarde contos, poesias, novelas e 

ensaios em periódicos do Rio de Janeiro” (DUARTE, 2005) o que faz dela uma 

pioneira, diante do fato da imprensa só ter surgido no Brasil em 1816. 

O conjunto de obras dessa autora, configura-se em 15 títulos publicados em 

português, francês, inglês e italiano. Os temas debatidos por ela dialogam formando 

um pensamento moldando um plano de ação. Segundo Duarte, “O propósito de formar 

e modificar consciências perpassa quase todos os livros, que se unem em torno de 

um projeto coerente e consciente de alterar o quadro ideológico social” (DUARTE, 

2010, p.12). O que inquietava a militante, como também preocupara a inglesa, 

Wollstonecraft, era a educação das mulheres tendo em vista sua inclusão política, 

preocupação que estará largamente presente em suas atividades e obras  

Segundo Constância Duarte, Nísia Floresta aderiu ao positivismo na perspectiva 

que ele enfatizava a elevação do status da mulher, deixando de lado as ideias que 

condicionava a mulher a uma posição subordinada.  

Floresta foi escritora incansável. Dentre seus muitos livros, destacam-se os 

Direitos das mulheres e injustiça dos homens (1832), Conselhos à minha filha (1842), 

Opúsculo humanitário (1853) e A lágrima de um Caeté (1849). Viajante, também 

deixou suas impressões do mundo europeu em vários de seus textos, como o 

Itinerário de uma viagem à Alemanha (1857) ou Três anos na Itália, seguidos de uma 

viagem à Grécia (1864), além dos Fragmentos de uma obra inédita (1878) e 

Cintilações de uma alma brasileira (1859).  

As obras e textos de Floresta expostos pela primeira vez nos jornais e periódicos 

da época, foram publicados no Espelho das Brasileiras25, que circulou no Recife entre 

fevereiro e abril de 1831, mas hoje se encontra de poucos números disponíveis na 

hemeroteca digital. Após um ano de escrita na imprensa local, a educadora publica 

uma de suas principais obras, a tradução de Mary Wollstonecraft, pela tipografia que 

também era impresso o jornal O Carapuceiro, do padre Lopes Gama, com quem 

compartilhava das ideias de ataque ao conservadorismo, defesa do federalismo, 

humanismo para com os escravos e direitos para as mulheres.26 No Rio de Janeiro, 

 

25 Jornal do tipógrafo Adolphe Garin, editado na cidade do Recife em 1831, na Tipografia Fidedigna. 
26 Informações apresentadas no Projeto Memória: Nísia Floresta, disponível em: 
http://www.projetomemoria.art.br/NisiaFloresta/bio_em_olinda_.html 



43 

 

onde fundou o Colégio Augusto, ela seguiu escrevendo para jornais, como O Brasil 

Ilustrado, também participando de publicações da tipografia de F. de Paula Brito27.  

 

2.3 Josephina Álvares de Azevedo: Por uma educação militante dos direitos 
civis aos políticos 

 

Em 1851, nasce Josephyna Álvares de Azevedo, contemporânea de Nísia 

Floresta, que segue o caminho trilhado por Floresta. Aos 26 anos a professora 

Josephina Álvares de Azevedo partiu de Recife para São Paulo onde fundou, em 

novembro de 1888, o jornal A Família, um periódico semanal, de teor literário, 

dedicado à educação da mãe de família. No editorial a proprietária afirma que “o jornal 

não iria ensinar as mães paulistas a educarem seus filhos, mas educá-las para a vida.” 

(AZEVEDO, J.A. A Família, 1888, ano 1, nº1).  

 

 

No seu primeiro jornal, ela apresenta:  

 

27 Paula Brito é considerado o primeiro editor brasileiro do Brasil Império, homem negro de origem humilde, atua 
intensamente nos jornais, funda o primeiro jornal a lutar contra o preconceito racial, O homem de cor, e um jornal 
dedicado ao público feminino: A mulher do Simplício ou A Fluminense Exaltada (SODRÉ, 1983). 

Número 1do Jornal A Família de Josephyna Álvares de Azevedo. Disponível em : 
https://memoria.bn.gov.br/DocReader/docreader.aspx?bib=379034&pasta=ano%20188&p
esq=educa%C3%A7%C3%A3o&pagfis=1 



44 

 

 

No mesmo número do jornal A Família a autora conclui: 

Estou certa de que caminhareis comigo na senda desta árdua 
propaganda, incitadas também pelo exemplo das nossas amigas que 
na França e na Inglaterra desfraldaram aos ventos do porvir o 
estandarte das nossas liberdades. A revolução que deu ao mundo a 
igualdade do homem teve por teatro uma das mais gloriosas nações 
da vetusta Europa, pode estar reservada à jovem América a imensa 
glória de ser o teatro da grande conquista de nossa igualdade. Luz e 
progresso é hoje uma legenda americana. Seja também nosso 
patrimônio bendito. É esse entusiasmo que me arroja a esta 
propaganda, por amor deste Brasil, que me viu nascer, e que eu 
desejo ver engrandecido ao apogeu de todas as glórias, e em cujo seio 
a mulher seja nobre, instruída e livre. (AZEVEDO, J. A. A Família, ano 
I, n°I)28  

 

Além do posicionamento de Josephina Álvares de Azevedo em favor da 

emancipação feminina, vejo os seus escritos associados ao desenvolvimento da 

nação, posto que, a autora defende o sufrágio feminino, a participação da mulher no 

mercado de trabalho e a educação. Alves (1980) acrescenta também que, o referido 

jornal, constituía-se também abolicionista, além da bandeira feminista, “conjugando 

as duas lutas” (ALVES, 1980, p. 92). 

A repercussão do primeiro número do jornal A Família teve críticas contraditórias. 

O Diário Popular e o Diário Paulistano, afirmaram ser este “um projeto convidativo, no 

qual as mães do Estado de São Paulo seriam brindadas com um excelente guia para 

se tornarem melhores no lar”. Já o jornal A Província de São Paulo afirmava:  

 

28 Disponível em: disponível em: 
https://memoria.bn.gov.br/DocReader/docreader.aspx?bib=379034&pasta=ano%20188&pesq=educa
%C3%A7%C3%A3o&pagfis=1 

Fala de Josephyna 
Álvares de Azevedo em 
seu 1º número do Jornal 
A Família. Disponível em: 
https://memoria.bn.gov.
br/DocReader/docreade
r.aspx?bib=379034&past
a=ano%20188&pesq=ed
uca%C3%A7%C3%A3o&
pagfis=1 



45 

 

 

O artigo da redação tem por epígrafe estas palavras de Victor Hugo: 
‘Veneremos a mulher! Santifiquemo-la e glorifiquemo-la!’ Inteiramente 
de acordo, exma senhora. Permita-nos, porém, que humildemente lhe 
digamos que a mulher para ser venerada, glorificada e, sobretudo 
santificada, não deve competir com o homem na ‘direção do estado’ e 
em muitas coisas mais, como v. V. Exc. sustenta. (Da Província de 
São Paulo, s/n, apud, OLIVEIRA, p.25) 

 

A Província de São Paulo se referia às afirmações de Josephina Álvares de 

Azevedo no primeiro exemplar d’A Família: “Em tudo devemos [as mulheres] competir 

com os homens – no governo da família, como na direção do Estado (...)” (A Família, 

ano I, n°I,) 

Esse foi apenas um dos vários embates que a autora travara, sua relação com 

a igreja católica não era das melhores, na edição de 10 de maio de 1890, ela escreveu 

um artigo, “A Família e o Catolicismo”, onde se afirmava contra a Igreja e seus dogmas 

religiosos. Segundo Oliveira: 

 

De acordo com Josephyna Álvares de Azevedo, padres e beatos 
acusam seu jornal de ser um veículo perigoso para a moral das 
famílias brasileiras por defenderem a modernização da mulher e 
reserva nenhum espaço para as Sagradas Escrituras. Josephyna 
afirma ser inútil falar dos dogmas da Igreja católica, pois isto seria um 
desserviço para a sociedade. De acordo com ela, a moral católica 
havia assassinado pessoas durante a Idade Média, fanatizado às 
mulheres e alterado o significado do que fora ensinado por Jesus 
Cristo. A igreja, afirma Josephyna, vai de encontro às leis da natureza. 
Para ela a fé e a moral não se encontram nos rituais, confissões e 
dogmas, mas nas ações do ser humano. (OLIVEIRA, s/d, p.67) 

 



46 

 

 

E conclui: 

 

 

AZEVEDO, 
Josephyna 
Álvares de. 
Família e 
Catolicismo, 
A Família, nº 
59 , ano 2. 
Disponível 
em : 
https://mem
oria.bn.gov.b
r/DocReader/
DocReader.as
px?bib=3790
34&Pesq=cat
olicismo&pag
fis=414 

Família e Catolicismo. Disponível em: 
https://memoria.bn.gov.br/DocReader/DocReader.aspx?bib=379034&Pesq=catolici
smo&pagfis=415 



47 

 

Após seis meses de sua estada em São Paulo, ela parte para o Rio de Janeiro, 

onde pensava que suas ideias teriam maior repercussão, e onde conseguiu dar 

longevidade a seu jornal, que circulou até o ano de 1898, sem abrir mão de sua luta 

pela emancipação feminina. 

Segundo Buitoni (2009), mesmo enfrentando contraposições críticas, Josephina 

de Azevedo “percorreu as principais cidades do país, em sua pregação feminista, o 

que era noticiado em outros periódicos do gênero e nas páginas do seu próprio”. 

(BUITONI, 2009, p. 43).  

Em 1889, com o acirrar dos debates republicanos, intensificaram-se as posições 

em favor da participação política das mulheres. Em seu artigo intitulado “O direito ao 

Voto” Josephina A. de Azevedo, questiona: 

 

Por que? Seremos por ventura na ordem dos fenômenos humanos uns 
monstros de natureza a não podermos utilizar a supremacia de nossas 
faculdades morais? (...) Se pelos atributos que, de há tempos, se tem 
reconhecido na mulher, hoje já podemos adquirir em tantos foros 
sociais, exercer determinadas funções na vida exterior, claro está que 
as nossas aptidões não podem ser delimitadas pelos preconceitos de 
sexo, principalmente, nos casos com que tenhamos de afirmar a nossa 
soberania pelo direito do voto. O direito de votar não pode, não deve, 
não é justo que tenha outra restrição além da emancipação intelectual 
(...) Ainda mesmo (o que não admito) que não tenhamos o direito de 
ser votadas, devemos possuir o de voto, isto é, o de livre e 
conscienciosa escolha d’aqueles que sejam chamados a reger os 
destinos da sociedade em que vivemos (...) (AZEVEDO, J. A. A 
Família, em 07 de dezembro de 1889, anno 1 nº41). 



48 

 

 

 

Aqui fica evidenciado o posicionamento de Josephina em relação à participação 

política da mulher. Mais uma vez vê-se o quanto a forma de pensar dessas publicistas 

estavam afinadas ao pensamento de Stuart Mill, que em seu elogio à forma 

representativa afirmava: “cada um é o único guardião seguro de seus próprios direitos 

e interesses” (MILL, 1983, p. 40).  

No texto da publicista reforçava-se a necessidade de atuação direta das 

mulheres, mas não apenas em prol de um direito individual, mas na afirmação de um 

interesse comum, público, a consecução de um bom governo. 

AZEVEDO, J.A. Direito ao Voto. A Família, em 07 de dezembro de 1889, anno 1 nº41. 
Disponível em: 
https://memoria.bn.gov.br/DocReader/docreader.aspx?bib=379034&pasta=ano%20188&pe
sq=%22direito%20ao%20voto%22&pagfis=265 



49 

 

 

 

Nesta passagem a professora questiona, qual incapacidade pode existir em uma 

mulher instruída? Logo, a educação deveria ser a emancipação da Mulher, “diante do 

obstáculo enorme oferecido pela ignorância das mulheres”. (ALVES, 1980, p. 89).  

A professora faz um forte e contínua exaltação da necessidade de uma educação 

feminina “sólida e desenvolvida”, que às preparassem para enfrentar “todos os 

misteres da vida” assim como “capazes de desempenhar altas funções do estado, 

como as secundárias obrigações que lhes competem na Família” (AZEVEDO, J. A. A 

Família, 23 de fevereiro de 1889). O compromisso da professora com a educação e 

consequente emancipação feminina era constante. E ela era resistente em não aderir 

as ditas publicações para mulheres, que envolvia postagens de receitas culinárias, 

moldes de roupas ou folhetins, literatura entendida como a indicada para um jornal 

para senhoras:  

 

AZEVEDO, J. A. O direito de voto, A Família, 21 de dezembro de 1889, ano 1, nº 43. 
Disponível em: 
https://memoria.bn.gov.br/DocReader/docreader.aspx?bib=379034&pasta=ano%20188&p
esq=%22direito%20ao%20voto%22&pagfis=281 



50 

 

No largo período de pouco mais de um ano, tenho conseguido, porém 
firmar uma publicação exclusivamente dedicada a emancipação da 
mulher, vencendo embora os maiores obstáculos, tendo de bater 
constantemente o indiferentismo atroz com que se olha para uma 
publicação semelhante. Outras publicações hão por aí, também 
consagradas às senhoras brasileiras; essas, porém não se preocupam 
de coisas úteis, consagram-se às vaidades mundanas, à literatura 
amena, a assuntos de mero passatempos. (AZEVEDO, J.A. A Família, 
27 de fevereiro de 1890). 

 
Desiludida com a república ela demonstra: 

 

 

Um mês após a instauração da República e a não incorporação das 

reivindicações das mulheres letradas na esfera pública, o tom do jornal de Josephina 

de Azevedo fica mais agressivo, agora não mais se atendo as questões da educação 

como temática central, mas com um teor mais político em suas propostas. Segundo 

Souto-Maior, Josephina Álvares de Azevedo, em seu jornal: 

AZEVEDO, J. A. O direito 
de voto, 3 de abril de 
1890, ano 2, nº 54. 
Disponível em: 
https://memoria.bn.gov.
br/DocReader/docreader
.aspx?bib=379034&pasta
=ano%20188&pesq=%22
direito%20ao%20voto%2
2&pagfis=378 



51 

 

Começara a esboçar para a sua folha. Embora conservasse a sua 
primitiva proposta de lutar pela emancipação da mulher via educação, 
A Família passou a reivindicar para as mulheres também o ‘direito de 
intervir nas eleições, de eleger e ser eleitas, como os homens, em 
igualdade de condições.’(SOUTO-MAIOR, 2001, p.61). 
  

Assim, a partir desse momento Josephina de Azevedo, parte para uma luta mais 

ampla que não apenas à educação da mulher a emanciparia, mas, agora, seus direitos 

políticos. 

 

 

Em maio de 1890, Josephina A. de Azevedo divulgava a peça teatral Voto 

Feminino, encenada pela primeira e única vez no Teatro Recreio Dramático, apesar 

de bem aceita pelo público. Pouco antes Josephina havia publicado em seu jornal 

uma série de artigos intitulados Voto Feminino. No número de 11 de dezembro de 

1890, afirma 

em qualquer dos maiores rasgos humanos, encontrar-se-á o espírito 
da mulher iluminando as almas. E a lei da nossa emancipação política 

AZEVEDO, J.A. As 
mulheres e a 
eleição. A família, 
em 6 de julho de 
1889, ano 1 nº 29. 

Disponível em: 
https://memoria.b
n.gov.br/DocReade
r/docreader.aspx?b
ib=379034&pasta=
ano%20188&pesq=
elei%C3%A7%C3%A
3o&pagfis=213 



52 

 

e social só será um fato no dia em que todas nós repudiarmos esta 
condição aviltante em que somos mantidas, graças ao orgulho, ao 
egoísmo e à falta de discernimento dos nossos opressores. 
(AZEVEDO, J.A. O direito de voto, A Família, de 11 de dezembro de 
1890, ano 2, nº 87. Disponível em: 
<https://memoria.bn.gov.br/DocReader/docreader.aspx?bib=379034&
pasta=ano%20189&pesq=%2211%20de%20dezembro%22&pagfis=
518>, acessado em: 22/05/2024). 

 

Além de conclamar as mulheres à luta contra o jugo patriarcal, Álvares de 

Azevedo expõe ideias liberais próximas às de Stuart Mill, afirmando que deveriam ser 

as mulheres as únicas delegadas de seu poder de participação. Nas palavras da 

professora: 

O direito de voto às mulheres é de uma equidade irresistível. Não 
estamos fora das leis. A sociedade nos impõe deveres como aos 
homens. Como eles temos responsabilidades morais e legais. Se 
fazem boa política ou má, bom ou mal governo, somos igualmente 
sofredoras das suas imediatas consequências. Como, pois, negar-nos 
o direito de escolha entre o bom e o mau? (AZEVEDO, J.A. O direito 
de voto, A Família, de 11 de dez. de 1890, ano 2, nº 87... Disponível 
em: 
<https://memoria.bn.gov.br/DocReader/docreader.aspx?bib=379034&
pasta=ano%20189&pesq=%2211%20de%20dezembro%22&pagfis=
518>, acessado em: 22/05/2024). 

Nessa passagem ela parece parafrasear a revolucionária francesa, Olympe 

d’Gouges, que em seu libelo sobre os direitos da Mulher (Declaração dos Direitos da 

Mulher e da Cidadã), afirmava: se “a mulher tem o direito de subir ao patíbulo, deve 

ter também o de subir ao pódio desde que suas manifestações não perturbem a ordem 

pública estabelecida pela lei”. (GOUGES, 1995, p. 304).  



53 

 

 

 

 

AZEVEDO, J, A.. 
Decreto iniquo e 
absurdo, AFamília, 16 
de outubro de 1890, 
ano 2 nº 79. 
Disponível em: 
https://memoria.bn.g
ov.br/DocReader/Doc
Reader.aspx?bib=379
034&Pesq=%22decret
o%20iniquo%22&pag
fis=490 . Acesso em 
22 de mai. De 2024. 



54 

 

 

 

 

Mas o debate sobre as mulheres no ensino superior foi algo que sempre esteve 

presente no jornal de Azevedo, em seu segundo número de seu jornal, Josephina A. 

de Azevedo traz a notícia inspiradora: 

 

AZEVEDO, J. A. Bravo. A 
Família. Em 3 de abril de 
1888. Sem ano, s/nº 
Disponível em: 
https://memoria.bn.gov.br
/DocReader/docreader.as
px?bib=379034&pasta=an
o%20188&pesq=%22direit
o%20ao%20voto%22&pag
fis=8 Acessado em 24 de 
maio de 2024. 

AZEVEDO, J. A. 
Direito de voto à 
Mulher. A 
Família. Em 3 de 
abril de 1890. 
Ano 2, nº 54. 
Disponível em: 
<https://memori
a.bn.gov.br/DocR
eader/DocReader
.aspx?bib=37903
4&Pesq=%22pres
idente%20da%20
republica%22&pa
gfis=383>. Acesso 
em 25 de maio 
de 2024 



55 

 

Na Faculdade de Direito do Recife terminaram o respectivo curso, 
devendo receber em breve o grau de bacharel em ciências sociais 
e jurídicas, as Exmas, sras D. D. Palmira Secundina da Costa, 
Maria Fragoso e Maria Coelho da Silva Sobrinho. São estas as 
primeiras senhoras que no Brasil se formam em Direito. Que 
tenham muitas imitadoras é o que sinceramente almejamos. (A 
Família, ano I, n°II) 

 

Segundo Luzilá Gonçalves, os jornais relatavam “que as moças foram 

fotografadas ao lado do professor Tobias Barreto29 e que a celebração ganhou as ruas 

do Recife, chegando a serem recepcionadas por uma chuva de flores” (GONÇALVES, 

2005, p.124. Apud, OLIVEIRA, 2009, p.35). 

30 

 

29 Filósofo, jurista, poeta, professor da Faculdade de Direito de Recife e principal intelectual da chamada Escola 
do Recife. 
30 Primeiras bacharelas da FDR na capa do “Recife Illustrado” de 13 de novembro de 1888. Fonte: 
Fundação Joaquim Nabuco (FUNDAJ). Coordenação-Geral de Estudos da História Brasileira 
(CEHIBRA). Microfilmagem. Recife Illustrado, ano 1, n. 13, 1888. 



56 

 

No entanto, estas “bacharelas” enfrentaram grandes dificuldades no exercício de 

suas profissões. Maria Coelho da Silva Sobrinho foi a primeira mulher a subir em uma 

tribuna do júri no Brasil e dedicou-se à advocacia criminal, na cidade do Rio de 

Janeiro, onde viu, em 1899, uma das últimas notícias registrada por Luzilá F. 

Gonçalves, um de seus requerimentos de habeas corpus, ser recusado a uma cliente 

pelo fato de ser mulher (FERREIRA, s/d).  

Maria Fragoso, formada na Faculdade de Direito do Recife, casou-se com o 

magistrado Arthur Orlando. Apesar de auxiliar o marido31, não conseguiu atuar, 

adentrar à magistratura.  

Embora pouco se saiba acerca da trajetória da Dra. Delmira Secundina da Costa, 

seu nome aparece em notas no jornal Verdade, de outubro de 1889, da cidade de 

Areia, Paraíba, em que apresentava reivindicação de candidatas ao exercício do voto. 

Uma destas notas afirmava: “Mais uma? Requereu inclusão no alistamento eleitoral 

na cidade do Recife, a bacharela Delmira Costa”32, uma das três mulheres a se 

bacharelar na faculdade pernambucana, na turma de 1888 e, ao que tudo indica, a 

primeira a receber o título de Doutora. 

 

 

2.4 Por que Maria Augusta Coelho Meira de Vasconcellos? 
 

Diante dessas trajetórias de mulheres, nasce em 1872, Maria Augusta C. Meira 

de Vasconcellos, a menina que ao que seria a mais jovem mulher a entrar na 

Faculdade de Direito de Recife33. Apesar da falta do documento de registro da 

bacharela há indícios nos textos de Ferreira que afirmam que tem a bacharela 

concluído seus estudos na faculdade no ano de 1889 aos 17 anos. E que ao que está 

exposto na Lista de Bacharéis de Doutores organizado por Henrique Martins de 1932, 

 

31 Há registro que tenha sido publicado em Recife um fascículo sobre a emancipação feminina. 
32 Jornal Verdade (órgão progressista e noticioso), cidade de Areia, província da Parahyba do Norte, em 08 de 
outubro de 1889, ano II, n° 172, typografia da “Verdade”. 
33 Sobre não haver seu registro de nascimento nos arquivos da Faculdade, mas termos seus registros de matrícula 
que estão em anexo. E informações que ela teria concluído o curso em 1889, não apenas o curso de bacharel em 
Direito, mas Doutora, aos 17 anos. Nos intriga pensar como uma jovem teria concluído seus cursos aos 17 anos, 
quando a Faculdade aceitava rapazes, comumente, apenas com 16 anos. Ao que tudo indica ela foi matriculada na 
Faculdade com 13 anos de idade, porém essa informação encontra-se em branco em seu formulário de matricula. 



57 

 

Maria Augusta C. Meira de Vasconcellos, além de bacharela aos 17, também, seria 

Doutora, título designado a poucos formandos. 

 

Segundo Ferreira (2002, p.29) Maria Augusta C. Meira de Vasconcelos, tinha 17 

anos em 1889, e foi aluna laureada da turma, “discípula de Tobias Barreto, era 

professora”, ajudara o pai, o capitão Ascêncio Minervino Meira de Vasconcelos, 

proprietário do Colégio Meira, que era situado na Rua da Imperatriz, número 63. O 

Capitão e sua esposa Joaquina Coelho, proporcionaram à Maria Augusta Coelho 

Meira de Vasconcellos uma educação pouco comum ao que era oferecido às moças 

naquela época. 

Maria Augusta praticava a equitação e a esgrima, falava várias 
línguas, estudara Literatura e Música. E quando concluiu o curso de 
Direito, o pai orgulhoso, anunciara que o Colégio Meira estava apto a 
preparar futuros alunos para entrada na Faculdade, então instalada no 
Pátio do Colégio (onde hoje é a praça 17), e que o curso primário era 
assegurado pelas filhas do diretor, uma das quais a “bacharela Maria 
Augusto Coelho Meira de Vasconcelos”. (FERREIRA, 2002, p. 30). 

 

Maria Augusta C. Meira de Vasconcelos, além de professora, bacharela e 

doutora seguindo a mesma trajetória de outras que a antecederam foi mais além. Não 

se conformou diante da recusa de exercer sua profissão ao concluir com louvor seus 

estudos na magistratura. Seguiu os mesmos passos legais das professoras que a 

antecederam, só que agora além de professora, uma profissão que poderia ser 

tolerado às mulheres da época, por entender a educação como uma função “natural” 



58 

 

às mães. Esta mulher buscava se posicionar na sociedade como uma igual aos 

homens. Entrara na Faculdade de Direito de Recife e formara-se bacharel. Não 

apenas bacharel, mas doutora. Assim, em 1889 começava a luta de Maria Augusta 

pelo exercício da magistratura. As mulheres que a antecederam não tinham 

conseguido ir tão além, concluindo seus estudos superiores, agora seria sua vez de 

tentar passos e caminhos diferentes. 

Quando chamado a defender o projeto de ensino superior às mulheres, Tobias 

Barreto afirmou: 

Eu ouso pois confiar na boa causa que trato de defender, e no bom 
gênio que me inspira, o gênio do reconhecimento e do culto rendido 
às excelências do belo sexo, ouso confiar, repito, que poderei também 
contribuir com algumas verdades, seriamente meditadas e 
francamente expressas, para arredar desta assembleia a imensa 
responsabilidade de um pecado imperdoável contra o santo espírito 
do progresso, de um crime de lesa-civilização, de lesa-ciência, qual 
seria sem dúvida o de ficar aqui decidido, barbaramente decidido e 
assentado, que a mulher não tem capacidade para os misteres 
científico, para os misteres que demandam uma alta cultura intelectual 
(BARRETO, 1962, p. 60) 

 

Tobias Barreto defendia a emancipação feminina, para isso afirmava haver três 

pontos de vistas distintos: “o ponto de vista político, civil e social. Quanto ao primeiro, 

a emancipação política da mulher, [afirmava Barreto,] confesso que ainda não a julgo 

precisa, eu não a quero por ora.” (BARRETO, 1962, p. 74). Nesse ponto ele e Maria 

Augusta Meira C. de Vasconcellos divergiam completamente, como será demonstrado 

nas próximas páginas. Porém, no segundo ponto eles se afinavam, pois para Barreto, 

no aspecto civil, não havia dúvidas da necessidade da emancipação. Na fala do ilustre 

professor: 

Entre nós, nas relações da família ainda prevalece o princípio bíblico 
da sujeição feminina. A mulher ainda vive sob o poder absoluto do 
homem. Ela não tem, como deveria ter, um direito igual ao do marido, 
por exemplo, na educação dos filhos; curva-se como escrava a 
soberana vontade marital. Essas relações, digo eu, deveriam ser 
reguladas por um modo mais suave, mais adequado a civilização 
(BARRETO, 1962, p. 75). 

 

Ao ser questionado sobre que modo mais suave seria esse, Tobias Barreto 

responde: “O que desejava, pois, era que a lei regulasse as relações da família de tal 

maneira, que não pudesse aparecer nem a anarquia nem o despotismo” (BARRETO, 

1962, p.75). E entendia o direito de acesso ao ensino superior às mulheres como um 



59 

 

ponto de vista social, necessário naquele momento, como um primeiro passo a ser 

dado para a verdadeira emancipação feminina. Dessa forma, para ele: 

Aí é que está compreendida a emancipação científica e literária da 
mulher, emancipação que consiste em abrir ao seu espírito os 
mesmos caminhos que se abrem ao espírito do homem; e a este lado 
é que se prende o nosso assunto. Se pois não se trata de fazer uma 
concessão de tal natureza, que venhamos daqui a anos ter uma 
deputada ou aspirante à Presidência da República; se não se trata 
mesmo de conceder á mulher esta ou aquela liberdade no domínio do 
direito civil propriamente dito; se é unicamente um passo dado para a 
emancipação social, no sentido de que falei; se é este o primeiro 
exemplo que vamos dar, a primeira porta que vamos abrir, um 
incentivo que vamos criar para o belo sexo em geral; por que não fazer 
essa concessão, quando ela é tão pequena; quando é um favor tão 
simples, que quase nada custa à Província? (BARRETO, 1962, p.76.) 

 

Nessas passagens pode-se imaginar o quanto o professor e tutor de Maria 

Augusta C. Meira de Vasconcellos pode ter contribuído em sua formação. Após sua 

formatura, Maria Augusta C. Meira de Vasconcelos buscou de várias maneiras exercer 

sua profissão, segundo Ferreira,  

Maria Augusta não se limita a escrever aos jornais. Dirige-se ao diretor 
da Instrução Pública, escreve ao governador provisório do Brasil, e 
mesmo ao marechal Deodoro da Fonseca, instância máxima do país, 
desejosa de saber “quais as funções que, como bacharel podia 
exercer. E pedia que se desse à questão “uma resolução definitiva 
(FERREIRA, 2002, p.30) 

Assim, segue todo o ano de 1889, com a presença de Maria Augusta C. M. de 

Vasconcellos escrevendo em vários jornais pernambucanos, de acordo com Ferreira, 

até o ano de 1890, quando ela inclina-se para o debate a cerca da reivindicação ao 

direito ao voto feminino. Sua atuação, como era incomum à época, deve ter levantado 

protestos, tendo como base uma certa “missão natural da mulher”, dada a 

compreensão patriarcal e religiosa de que esta deveria cumprir com os “valores mais 

tradicionalistas da família patriarcal brasileira”. (MACHADO; VIEIRA; NUNES; 

FIALHO, 2023, p. 205).        

Uma resposta acerca da consulta pública de Itabapoana é publicada no jornal 

Epocha, periódico que se denominava-se republicano conservador em que anunciava: 



60 

 

 

 

 

Em 19 de abril de 1890, Maria Augusta C. Meira de Vasconcellos responde ao 

Ministro do Interior sobre sua negativa ao direito ao voto das mulheres, no Jornal do 

Recife, em 25 de abril de 1890, em matéria paga intitulada “Uma Decisão Injusta”, 

neste artigo a doutora em direito contesta a resposta dada pelo ministro alegando que 

a lei que diz que “a mulher não deve exercer certos cargos por fraqueza no entender”. 

Segundo Vasconcellos, tratava-se de uma legislação caduca, pois já estaria provado 

que a mulher é igual ao homem em inteligência e competência. E se recorresse às 

leis comerciais estaria também mais que comprovado as habilidades das mulheres 

nas diversas funções públicas. 

 

 

Jornal Epocha de 6 de abril de 
1890, ano 2, nº64. Disponível 
em: 
https://memoria.bn.gov.br/Doc
Reader/docreader.aspx?bib=373
370&pasta=ano%20188&pesq=
%22por%20telegrana%20de%20
21%22&pagfis=644 Acessado 
em: 25 de maio de 2024 

VASCONCELLOS, Uma 
Decisão Injusta. Jornal 
do Recife, 25 de abril 
de 1890, ano 33, nº 93. 
Disponível em: 
https://memoria.bn.go
v.br/DocReader/DocRe
ader.aspx?bib=705110
&Pesq=%22decis%c3%
a3o%20injusta%22&pa
gfis=28244 Acessado 
em 25 de maio de 2024 



61 

 

Maria Augusta C. Meira de Vasconcellos se empenha nos argumentos, 

descaracterizando a razoabilidade da justificativa no Ministro ao negar o direito de 

voto às mulheres. Em seu texto ela afirma ser uma posição “desarrazoada” e que o 

ministro estaria “solidário com o governo decaído” e que ele havia criado uma cilada 

para as mulheres, quando permitiu que elas se matriculassem nas faculdades, pois 

iriam pagar os impostos dessas faculdades, contudo, não as deixariam exercer suas 

profissões.  

Ato contínuo, a bacharela exorta, “longe de me desanimar e de me fazer recuar 

da tarefa que me impus, é um incentivo para continuar na propaganda em favor da 

emancipação da mulher”. Em sua crítica negativa ela se posiciona diante da forma 

como a recém República estava se instalando, fazendo grandes reformas, mas 

esquecendo de incluir as mulheres que tanto lutaram para sua consolidação. 

 

Enfrentando a oposição de seus colegas e até de uma representante do seu 

sexo, “uma certa Ethelvina34”, que de acordo com Luzilá Ferreira, a criticava “por 

 

34 No Arauto Parahybano de 22 de abril de 1888, p. 2, encontrei nota sobre “professoras publicas”, que trata da 
contratação de duas professoras, sendo uma delas chamada Felismina Etelvina de Vasconcelos. A questão que fica 
é: seria ela a Etelvina que se contrapõe a Maria Augusta? O jornal em nota final confirma a “moral” das 
professoras. “Incontestáveis são os méritos das nomeadas, pois o talento e a ilustração de que são dotadas, 
promettem o fiel desempenho da nobre missão de que estão investidas.” 

VASCONCELLOS, 
M. A. M. Uma 
decisão injusta. 



62 

 

abandonar o pudor e o silêncio então exigidos às mulheres”. (FERREIRA, s/d, s/p). 

Mas em um debate que ela faz fortes críticas a essa Dona Ethelvina e demonstra sua 

forte ligação em defesa da República. 

 

Maria Augusta ao insistir na luta por seu direito ao exercício da magistratura, 

recebeu como resposta a seus artigos publicados no Jornal do Recife, uma crítica de 

seus colegas sugerindo que aproveitasse melhor o seu tempo abrindo “um curso em 

que se melhorasse a arte culinária”35.  

Dar à mulher o direito de voto é dar-lhe a liberdade de tagarelar sobre 
política, é fazer-lhe a concessão de arengar às massas sobre a 
carestia dos gêneros e a calvície dos homens, enquanto o lar 
despovoado fica um deserto, sem a poesia do amor, sem o doce 
aconchego dos filhos, sem a voz suave e meiga da esposa dando 
bálsamo para as mágoas do homem ferido nas batalhas cruentas da 
vida (Jornal do Recife, apud, FERREIRA, s/d, p.12). 

 

 

35 Resposta dada no jornal A Lanceta, ao artigo de Maria Augusta publicado no Jornal do Recife intitulado “Uma 
decisão Injusta”, que fazia menção ao indeferimento de seu pedido de exercer a profissão. 

AZEVEDO, J.A. Gráo em 
direito. A Família, 03 de 
outubro de 1889, ano 1 nº 
31. Disponível em: 
https://memoria.bn.gov.br/D
ocReader/docreader.aspx?bi
b=379034&pasta=ano%2018
8&pesq=%22direito%20ao%2
0voto%22&pagfis=262 
acessado em 25 de maio de 
2024. 



63 

 

Assim, em 1890, quando das eleições, Maria Augusta C. M. de Vasconcellos 

voltou com suas publicações nos jornais em prol de sua campanha à deputada na 

cidade do Recife.  

Em sua campanha ela afirmava:  

 

Tenho em mente ser candidata à próxima eleição e desde já apresento 
aos meus bons patrícios os protestos de minha eterna gratidão pelos 
sufrágios que para este fim me houverem de prestar, certos de que hei 
de me esforçar pela prosperidade deste país, principalmente desta 
minha terra natal o quanto em mim couber [...] (VASCONCELOS, 
apud. FERREIRA, s/d, p.15) 

 

Segundo Luzilá Ferreira, “Maria Augusta não possuiu muitos votos”, e nem 

conseguiu ela mesma exercer o direito do voto. Se foi possível ou autorizado o 

lançamento da sua candidatura naquele pleito, não conseguimos confirmar com as 

fontes desvendadas na pesquisa até esse momento.  

Porém, a nota encontrada em jornal paraibano trazia como título: “Mais Uma?”, 

confirmando que outras mulheres, mesmo diante das possíveis repreensões, estavam 

requerendo o alistamento. Em outubro de 1889, o jornal Verdade também publicou 

mais uma nota referente à solicitação de voto para as mulheres: 

 

Mulheres eleitores: A lei eleitoral diz que serão eleitores os cidadãos 
brasileiros que preencherem certos requisitos; a Constituição não faz 
distinção entre homens e mulheres quando define o cidadão brasileiro: 
portanto podem muitas senhoras requerer e serem incluídas no 
alistamento eleitoral, como já algumas tem conseguido e estão em seu 
direito.36 

 

Apesar desta defesa da participação das mulheres na vida política, não foram 

encontrados outros indícios de que essas mulheres tenham conseguido efetivar seu 

voto. No entanto, ao acompanhar os estudos e pesquisas sobre os direitos políticos 

das mulheres, estes nos deixaram pistas sobre a formação de um movimento pela 

igualdade com, cada vez, maior protagonismo feminino, apesar dos limites estreitos 

permitidos à mulher.  

 

36 Verdade (órgão progressista e noticioso), cidade de Areia, província da Parahyba do Norte, em 08 de outubro 
de 1889, ano II, n° 172, typografia da “Verdade”.  



64 

 

Como se pode evidenciar, pelas fontes aqui em análise, a luta travada por Maria 

Augusta C. Meira de Vasconcellos por seu direito não apenas de ser votada, mas, 

também, para candidatar-se nas eleições municipais, foi um caminho árduo da sua 

individualidade em prol da cidadania jurídica e política da mulher. Ou seja, ainda que 

incipiente, a referida educadora e bacharela, ousou como poucas, ir além da esfera 

estritamente doméstica.   

  



65 

 

CAPÍTULO 3º 
  

A EDUCAÇÃO DAS MENINAS E OS DEBATES INTELECTUAIS 
ENTRE NÍSIA FLORESTA E TOBIAS BARRETO 

 
 

“Um dia virá em que a escola dar-nos-á mães e 
esposas republicanas e reanimará o vigor dos 

costumes, sem o quais não pode existir um povo 
verdadeiramente grande” 

(Tobias Barreto) 
 

3.1 Nísia Floresta e os estudos sobre a educação feminina 
 
 Retomo aqui, nesse capítulo, estudos e pesquisas realizados sobre Nísia 

Floresta e da própria autora, que no início do século XIX, já estava a germinar as 

ideais que no final do século guiaram os caminhos de Maria Augusta C. M. de 

Vasconcellos. Pois, em 1832, quando escrevera “Diretos das mulheres e injustiça dos 

homens”, ela questionava, “o porquê de não haver mulheres ocupando cargos de 

comando, tais como de general, almirante, ministro de Estado e outras chefias. Ou 

ainda, porque não estão Elas nas cátedras universitárias, exercendo medicina, a 

magistratura ou a advocacia, uma vez que têm a mesma capacidade que os homens.” 

(DUARTE, 2010, 13) Floresta já questionava o lugar da mulher na sociedade e 

reivindicava por locais de poder. Visto que para ela estava claro não haver 

impedimentos de ordem capacitária que as impedissem de tais feitos.  

Nísia Floresta viajou para Itália, Portugal, Alemanha, Bélgica, Grécia, França e 

Inglaterra, onde se relacionou com grandes pensadores do período a exemplo de 

Alexandre Hercuano, Alexandre Dumas, Lamartine, Duvernoy, Victor Hugo, George 

Sand, Monzani, Azeglio, Auguste Comte etc. Em suas várias obras há uma constante 

preocupação com a educação das meninas37. Em seu livro Opúsculo Humanitário, 

publicado em 1853, ela traz com tom de denúncias e críticas à educação destinada 

ao sexo feminino. O colégio Augusto de sua propriedade foi bastante criticado nos 

jornais pelo tipo de educação que propunha as meninas, pois os colégios femininos 

da época, “enfatizavam principalmente o desenvolvimento de prendas domésticas e 

se limitava ao ensino superficial da língua materna e noções rudimentares das quatro 

 

37 Opúsculo Humanitário (1853); Conselhos à minha Filha (1842); Discurso às educandas do Colégio Augusto 
(1847); Daciz ou a jovem completa e Fany ou o modelo das donzelas (1847); e O abismo sob as flores da 
civilização (1856) 



66 

 

operações” (DUARTE, 2010, 17) Enquanto, a educação proposta por Nísia Floresta 

ensinava às meninas, gramática, francês, italiano, geografia, além de música e dança. 

Entre as críticas direcionadas à educação feminina pode ser visto no Jornal O 

Mercantil, de 2 de janeiro de 1847, que diante dos bons resultados das meninas nos 

exames finais, comentaram: “trabalhos de língua não faltaram; os de agulha ficaram 

no escuro. Os maridos precisam de mulher que trabalhe mais e fale menos” (DUARTE, 

2010, 17)  

Desde a vinda da Corte para o Brasil alguns elementos sobre a percepção da 

educação feminina começaram a mudar, a ponto dos poucos haver um certo 

consenso expresso nos jornais do século XIX sobre a necessidade de pensar a 

educação das mulheres. O que Nísia Floresta expunha em sua obra, Opúsculo 

Humanitário, na ideia de que o “progresso social de uma nação depende do grau de 

emancipação feminina e do lugar reservado às mulheres na sociedade” (DUARTE, 

2010, p.19). Segundo Duarte era o lema presente no pensamento filosófico e utópico 

mais avançado da época e o qual Nísia se afiançava.  

Porém, esse ideário liberal não se realiza, apesar dos primeiros legisladores do 

Império estabelecerem o ensino primário, gratuito e extensivo aos dois sexos, como 

sendo uma responsabilidade do Estado. O ato adicional de 1834 que delegou a cada 

província a responsabilidade sobre o ensino primário e secundário e a União pelo 

ensino superior, segundo a comentadora, foi decisiva para desarticular o ensino das 

primeiras letras no Brasil. Apenas no fim do século vemos essas ideias ganhando 

força, com a atmosfera de conclusão dos oitocentos, o fin de seécle a intensificação 

num movimento de produção de uma ideologia modernizadora, fazendo surgir novos 

autores consolidados pela força de um movimento que veio se construindo, compondo 

o que viria se tornar uma nova classe média. 

Assim, ficando a educação feminina relegada a uma visão romântica, calcada 

na religião e na moral, onde preparava-se a futura mulher para assumir seu papel de 

mãe e esposa junto à família, assim bastando a elas o ensino primário e o 

desenvolvimento de habilidades manuais. 

Constância de Lima Duarte traz uma passagem da fala de Nísia Floresta em 

seu livro Opúsculo Humanitário em que ela conclama: “Povos do Brasil, que vos dizeis 

civilizados! Governo, que vos dizeis liberal! Onde está a doação mais importante 

dessa civilização, desse liberalismo? (FLORESTA: 1989, p.45).  



67 

 

Essa passagem traz a reflexão sobre o alinhamento dos pensamentos de Nísia 

com o liberalismo que ela queria ver sendo concretizada no Brasil. O que me leva a 

pensar que as mulheres brasileiras tinham uma proposta política para a nação 

brasileira, alinhada ao liberalismo de Stuart Mill, e seu Governo Representativo 

propunha.  

Em 1852, Nísia Floresta faz uso do Relatório feito à Assembleia Geral por 

Gonçalves Dias38, como quadro demonstrativo do estado da instrução primária e 

secundária das Províncias do Império e do Município da Corte para analisar em sua 

obra, Opúsculo Humanitário, como vinha sendo efetuado a educação feminina no 

Brasil a partir de dados oficias produzidos pelo estado brasileiro, do quanto havia uma 

distância gigante entre a educação oferecida na corte e o quão longe estava as demais 

províncias do país. Em sua fala, ela afirma:  

 

Cometeríamos um grande ato de injustiça se, como aqueles seus 
apologistas, deslumbrados da perspectiva fosforicamente brilhante 
das reuniões de nossas capitais – entre as quais tanto sobressaem as 
desta corte, foco da civilização brasileira- esquecêssemos as nossas 
meninas do interior das províncias, condenadas ainda à sorte de suas 
mães sob o regime colonial. (FLORESTA,1989, p.85)  
 

Assim, dos 55 mil alunos de escolas públicas que o país possuía na época, 

apenas 8.443 eram meninas. Além da diferença significativa de escolas para as 

meninas em relação as escolas para os meninos. Na Bahia havia cerca de 184 escolas 

primarias, sendo 26 escolas femininas, em Pernambuco havia 82 escolas, sendo 

apenas 8 para educação feminina. Porém esses dados são bastante modificados ao 

longo do século, quando a educação feminina passa a ser uma realidade urbana de 

um país que ansiava por modernização.  

 

Onze anos mais tarde, em 1866, a situação já era outra: para 1.860 
alunos, havia 1.530 alunas nas escolas públicas; e 2.111 meninos e 
2.056 meninas nas particulares. Esta surpreendente quase igualdade 
numérica pode comprovar o quanto a instrução e a educação 
passaram a fazer parte das aspirações das camadas superiores das 
populações urbanas. (DUARTE, 2010, P.33)  
 

 

38  Fonte disponível em: 
https://www.docvirt.com/docreader.net/DocReader.aspx?bib=CRV_RevistaIHGB&hf=armazemmemoria.com.br
&pagfis=8632. Acesso em maio de 2024 



68 

 

De acordo com o primeiro censo brasileiro, realizado de 1872, a população 

brasileira estimava-se em torno de 10.112.061 indivíduos, desses 1.012.097 homens 

livre e 550.981 mulheres livres, 958 homens escravizados e 445 mulheres 

escravizadas. (HAHNER, 1981, p.32-33)39 

40 

 Nísia se via próxima ao pensamento liberal mais progressista, limitada por sua 

formação religiosa e ao conservadorismo católico, defendeu a ampliação da escola 

para as meninas em igual número ao dos meninos, exigia fiscalização do governo na 

qualidade do ensino e protestava contra os impedimentos das mulheres ao ensino 

secundário, além de denunciar as dificuldades impostas às professoras brasileiras em 

abrirem seus estabelecimentos de ensino, diante das facilidades concedidas aos 

estrangeiros à abrirem esses estabelecimentos e ainda lamentava o baixo nível 

intelectual da maioria das professoras. (DUARTE, 2010, p.34). Quanto sua relação 

com o positivismo e sua aproximação com A. Comte, sua adesão ao positivismo foi 

 

39 Disponível em: https://www12.senado.leg.br/noticias/especiais/arquivo-s/1o-censo-do-brasil-feito-ha-150-
anos-contou-1-5-milhao-de-
escravizados#:~:text=O%20Censo%20de%201872%20encontrou,Brasil%20todo%20conta%20215%20milh%C
3%B5es. E citada por HAHNER, 1981, pp. 32-33 in. DUARTE, p.33. 
40 Disponível no site do senado: https://www12.senado.leg.br/noticias/especiais/arquivo-s/1o-censo-do-brasil-
feito-ha-150-anos-contou-1-5-milhao-de-
escravizados#:~:text=O%20Censo%20de%201872%20encontrou,Brasil%20todo%20conta%20215%20milh%C
3%B5es. 



69 

 

bem limitada, visto que a defesa da abolição, do moralismo e da educação feminina 

havia em outras correntes de pensamento que também aderiam a pauta. 

 

Assim, ao fazer a sua leitura do positivismo e ao destacar nele os 
pontos que mais atendiam a seus interesses intelectuais, Nísia 
Floresta adquiriu um certo verniz desse pensamento filosófico. 
Enganou-se, desta forma, a muitos que reconheceram aí uma adesão 
completa. Tanto foi apenas superficial sua identificação com tais 
propostas, que não se encontra em seus escritos nenhuma outra 
referência a Comte ou à sua filosofia, que não estejam diretamente 
relacionada com a melhoria da condição feminina. (DUARTE, 2010. p. 
35) 
 

Essas questões levantadas por Nísia Floresta estavam também presentes nos 

debates de Tobias Barreto, que teve um papel central na formação de Maria Augusta 

C. M. de Vasconcellos, onde o germinar da educação feminina estava enredada pelo 

debate, da educação religiosa da igreja, dentro de um debate conservador, da 

educação da futura mãe, mas que converge num posicionamento diante da 

necessidade de educar as futuras gerações e as gerações de um novo tempo, dentro 

de uma perspectiva liberal também ansiava; a educação sócio-política do Estado 

Republicano e a entrada da mulher no mundo do trabalho. Este debate que foi 

enfrentado pela Europa e teve esse caminho aqui no Brasil. Contudo, a escolarização 

primaria e secundária nos principais países da Europa foi implementado entre 1780 e 

1880 e pode ser visto no caso brasileiro o crescimento desse debate, neste mesmo 

período, porém com especificidades próprias. A reivindicação à educação para as 

mulheres passa pelo debate de torná-las visíveis e participantes dos espaços 

públicos, assim como faz parte de um repertório de conhecimento que a capacita para 

sua integração ao mundo moderno. Pois, “saber ler significava possuir certa 

organização social da leitura e saber escrever, uma relação privilegiada com o 

público.” (GATI, 2009, p.128) 

Diante desses debates foi posto as mulheres seu papel de educadora natural e 

enquanto não havia uma escola institucionalizada, a mulher supriu esse papel na 

educação dos filhos. Segundo GATI (2009, p. 128): 

 

Nos meios burgueses, a mãe desempenha o papel de preceptora. 
Nas famílias operárias, é mestre de aprendizagem ou chefe de 
equipe. Mas somente com o surgimento dos sistemas escolares 
estatais é que o ato de ensinar na escola elementar, primária, 
começa a ser visto como trabalho de mulheres, embora ainda com 



70 

 

amadorismo, pois considerava-se a sua vocação natural, sua 
capacidade de amar as crianças, além de suas virtudes morais.  

 

Quando a École Normale41 foi institucionalizada na França, em 1808, percebeu-

se a necessidade de selecionar os alunos para esta instituição. Ficou averiguado que 

nem todos conseguiriam cumprir com a função pela qual a Escola fora criada, a 

formação de professores. Pois tratava da formação de um tipo de funcionário que seria 

de grande serventia ao Estado burguês moderno e que segundo Nóvoa (1992), o 

professor deveria ser um misto “Ou seja, "não devem saber demais, nem de menos; 

não devem se misturar com o povo, nem com a burguesia; não devem ser pobres, 

nem ricos; não são (bem) funcionários públicos, nem profissionais liberais” (NOVOA, 

p.130). Dessa forma, o professor deveria possuir uma dupla missão; transmitir os bens 

culturais que garantiriam a unidade das nações e facilitar o controle do Estado sobre 

os cidadãos. Diante de tal missão ficava latente a necessidade da seleção daqueles 

que iram cumprir tal papel. E desse pensamento surge a indicação da mulher como a 

mais preparada a cumprir tal função, diante do apelo moralizante, desde o lar. 

No caso brasileiro, a Lei geral de 15 de outubro de 182742 determinou a criação 

de “escolas de primeiras letras em todas as cidades, vilas e lugares mais populosos 

do Império” além de estabelecer seleção para mestres e mestras e a regulamentação 

do ensino para as meninas. Com esta lei oficializa-se um lugar para a mulher no Brasil 

pós- independência, como formadora, professora com ganhos iguais aos dos homens 

e um lugar como estudante, apesar de um currículo diferenciado para as meninas, 

como pode se ver nos artigos 11, 12 e 13 da referida lei. 

É nesse contexto que a profissão docente vai se constituindo, com 
características muito voltadas para a educação moral e religiosa. 
Existia uma maior valorização do método e menos dos conteúdos. 
Como vimos na lei de 1827, no Artigo 12, exclui-se geometria na 
educação para as meninas e a aritmética limita-se às quatro 
operações e ênfase em prendas para a economia doméstica. 
(GATI, 2009, p. 133) 

 

 

41 Escola Normal foi como fora chamado os seminários de formação docentes, inicialmente propostos por La 
Salle, de influência alemã, em que foi criado um sistema de ensino com Normas para a formação de professores. 
E assim, as instituições francesas destinadas à formação de professores foram designadas com o nome de 
“Escolas Normais”.  
42 Disponível em: https://www2.camara.leg.br/legin/fed/lei_sn/1824-1899/lei-38398-15-outubro-1827-
566692-publicacaooriginal-90222-pl.html Acessado em: 30/10/2024 



71 

 

A situação de currículo precário, formação limitada, falta de infraestrutura, 

baixa frequência e despreparo dos professores, levaram ao insucesso das primeiras 

escolas normais no país que já fora apontado nas críticas feitas por Nísia Floresta 

em seus escritos. Um projeto fadado ao fracasso com pouco apoio do estado e 

defesas parlamentares. Só no final do século XIX, pós 1870, que o debate 

educacional no Brasil tomou outro caminho, passou-se a entender a educação como 

caminho indispensável para o desenvolvimento social e econômico da nação, em 

que a necessidade de educar a mulher como uma necessidade não apenas da 

modernização da sociedade, mas uma forma de fortalecer a construção da 

cidadania dos jovens (com uma mãe letrada) e a higienização da família.  

Muitas mudanças modernizadoras começaram a se processar pós 1870, 

questões que serão fomentadoras para o processo paulatino de feminização da 

profissão de professoras, devido a luta das mulheres pelo acesso à educação e a 

criação de um campo profissional e o direito a exercer o magistério aliada ao campo 

de expansão da atividade educacional, além da mão de obra feminina estar mais 

adequada, numa perspectiva moral, a uma educação que precisava educar meninos 

e meninas. 

Assim: 

Ganhou força o discurso ideológico da docência como missão 
feminina de formar as gerações futuras, pois estava aliada à 
maternidade e domesticidade. Estava justificada a saída do espaço 
privado do lar e entrada no espaço público da escola, com a 
aceitação e autorização social e as bênçãos da igreja católica. 
Abria-se, assim, o caminho para a popularidade do magistério 
feminino como profissão que possibilitava, simultaneamente, o 
exercício da maternidade e do ofício (GATI, 2009, p.137) 

 

Tobias Barreto, preceptor de Maria Augusta C. M. de Vasconcelos, também 

tece críticas a essa escola normal instalada no Recife em 1865 e posteriormente 

chamada, em 1872, de Escola Normal Pinto Junior, que lecionava para as meninas 

trabalhos de agulhas, catecismo, caligrafia, elementos de moral e civilidade, história 

sagradas e outras, em detrimento de disciplinas que ele considerava mais frutíferas. 

Tobias Barreto questionava a qualidade dessa e de outras escolas oferecidas pelos 

poderes públicos, argumentava sobre a necessidade de uma educação secundária e 

universitária que de fato formasse as mulheres para o desempenho das funções que 

o novo tempo ansiava.  (BARRETO, 1990, p. 192).  



72 

 

Foi nesta conjuntura que Maria Augusta C. M. de Vasconcellos se apresenta 

na reivindicação por educação, trabalho e voto. Assim, apesar de durante o século 

XIX a formação das mulheres estarem restritas à escola normal, Maria Augusta C. 

M. de Vasconcellos acessa o ensino superior, até então exclusivo aos homens, com 

exceção das três bacharelas que a antecederam em um ano, o ensino superior era 

um conhecimento dirigido a servir como preparação aos homens para a 

sobrevivência no mundo político da então elite governante. E ao que pode ser 

percebido nos escritos da bacharela ela compreendeu a função que o bacharelar 

desempenhava. A sociedade moderna que vinha sendo construída ansiava em seu 

contexto de modernidade e modernização, a instrução, urbanização e avanços 

tecnológicos essenciais na configuração de uma nação civilizada e moderna, na 

existência da coeducação de homens e mulheres. 

 

3.2 O papel de Tobias Barreto na Educação Feminina do XIX 
 

Tobias Barreto de Meneses, nasceu em 1839, na Vila de Campos, nos sertões 

do Rio Real, fronteira anexada da Bahia em 1820, para onde costumavam fugir as 

pessoas escravizadas da região (o município hoje leva seu nome), na Província de 

Sergipe. Considerado um dos nomes mais brilhantes do século XIX, preocupado em 

renovar a cultura brasileira, afirmando uma identidade nacional, distinta dos 

portugueses e da órbita cultural francesa. (Comentadores narram que possivelmente 

foi um dos primeiros leitores de Marx no Brasil, fala-se de dois volumes da edição 

alemã de O Capital publicada em Hamburgo e adquirida pela Faculdade de Direito do 

Recife pós sua morte). Esse pensamento desenvolvido por Tobias Barreto e que está 

visível em suas práticas e conduta, e vida, faz parte de um repertório das escolas 

intelectuais desse autor na construção de uma ideia de país. Pois, diferente do que 

muitos parecem ignorar “são os agentes sociais que fazem uso das ideias, que as 

selecionam, que as tomam como orientação de sua ação”. (ALONSO, 2002, p.35)  

Seguindo a compreensão de Alonso, essas abordagens cognitivas e práticas 

se completam e se expressam nas representações e comportamentos. Os textos dos 

pensadores e suas formas de ação atuam de forma complementar, sendo unificados 

no fazer político. E assim agem os intelectuais brasileiros no fim do Império, 



73 

 

articulando ideias previamente escolhidas e selecionadas por esses agentes sociais. 

Assim:  

 

Argumentos e conceitos de teorias estrangeiras não foram adotados 
aleatoriamente, sofriam um processo de triagem: havia um critério 
político de seleção. Os agentes elegeram um conjunto de teorias e 
noções por razões práticas: estavam em busca de subsídios para 
compreender a situação que vivenciavam e para desvendar linhas 
mais eficazes de ação política. (ALONSO, 2002, p.39) 
 

Sua origem social e condição racial não possibilitaram sua inserção completa 

na elite intelectual da época, pois apesar de todo o mérito construído a partir do social 

objetivado, elas evidenciavam-se, não exatamente na maneira de se vestir, ou portar-

se, mas pela hexis corporal do homem negro. Que como Maldonato Torres trata, seria 

um tipo de colonialidade do ser e mais uma privação ontológica: 

 

Mulato, filho de Pedro Barreto de Meneses e Emerecinda Maria de 
Jesus, estuda as primeiras letras em Campos, seguindo para 
Estância, para cursar a cadeira de Latim com Domingos Quirino. Era 
ainda jovem, com 15 anos, quando conclui, em Lagarto, com o Padre 
José Alves Pitangueira, o curso de Latim, concorrendo, no mesmo ano 
de 1854, para o preenchimento da vaga de substituto de Gramática 
Latina, em decorrência da morte de Manoel Felipe de Carvalho. Em 
Maroim, onde faz o concurso, recebe a titulação para substituir, em 
qualquer parte da Província, as aulas de Gramática Latina. No entanto, 
não foi nomeado. (BARRETO, 2012, p. 9) 
 

Tobias Barreto é conhecido como um nome importante para o pensamento 

social brasileiro, contudo, parte de sua história esquece-se de ser contada, e essa 

parte da história pode dizer-nos muito sobre suas escolhas. Isso parece estar muito 

perto das ideias de Boaventura de Sousa Santos sobre a sociologia das ausências, 

como parte das histórias de alguns autores que são esquecidas de serem 

mencionadas dificultando as capacidades de reinterpretação deles. E como forma de 

conhecer o repertório43 que eles utilizaram na construção de seus pensamentos. 

Tobias Barreto nem sempre atuou em confrontos ocorridos de campo aberto, 

pois nunca quis a alcunha de revolucionário. Licenciado pela Assembleia provincial 

para fazer o curso jurídico fora de Sergipe em 1859, porém sem condições de 

 

43 “Um repertório é um conjunto de recursos intelectuais disponíveis numa dada sociedade em certo tempo. É 
composto por padrões analíticos; noções; argumentos; conceitos; teorias; esquemas explicativos; formas 
estilísticas; figuras de linguagem; metáforas” não importando a consistência teórica entre seus elementos. Seu 
arranjo é histórico e prático. (ALONSO, 2002, p. 39) 



74 

 

sobrevivência, Tobias retorna a Campos e só consegue no final de 1862 empreender 

viagem para Pernambuco. Durante a viagem, na passagem por Maceió, ele 

“apresenta-se à imprensa alagoana como bolsista do Governo da Província, professor 

de Latim, indo estudar direito no Recife” (BARRETO, 2012, p. 9).  

Faz uma declamação poética na Sociedade Dramática Particular Maceioense 

e aporta em Recife como poeta, este fato marca sua chegada e seus primeiros anos 

em Recife. 

 

Nas poesias do sergipano flui a convocação patriótica, e que recebe 
do povo mais que aplausos nas ruas, nos teatros, pelos locais 
públicos, mas a consagração literária, afirmando um talento que 
rivaliza com o de Castro Alves, poeta da Bahia, Vitoriano Palhares, 
poeta de Pernambuco, e outros jovens embriagados na beleza da arte 
poética. (BARRETO, 2012, p. 10). 
 

Faz, novamente, concurso em 1865, para a cadeira de Latim do Curso 

Preparatório, anexo à Faculdade de Direito, concorrendo com o Padre Félix Barreto 

de Vasconcelos, apesar de ter feito uma boa prova, fica em segundo lugar. Em 1867, 

faz outro concurso para a cadeira de Filosofia do Ginásio Pernambucano, conquista a 

primeira colocação. Contudo, quem foi nomeado foi o José Soriano de Souza, doutor 

em medicina e filosofia pela Universidade de Louvain, na França. A justificativa 

apresentada foi por esse ser casado, enquanto Tobias, ainda era solteiro. Assim, 

parece evidente que assumir cargos passa pela realização de estudos aprofundados 

em centros reconhecidos pela elite, geralmente, no exterior. E que as carreiras, sejam 

elas religiosas, ou não, trata-se de um empreendimento familiar, que envolve 

influências e alianças, de modo que a ascensão depende muito desses contextos.  

As vantagens extraídas da disposição desse capital de relações na 
esfera religiosa, muitas vezes acumulado pelo grupo familiar dentro da 
igreja antes mesmo do ingresso ou da ordenação de algum de seus 
membros, são visíveis ao longo dos percursos profissionais de muitos 
clérigos que ascenderam a postos de direção na instituição. (SEILD, 
2013, p.211) 

 
Aqui no Brasil, ainda que não tivesse uma “escola de formação de elites”, há 

espaços de formação pelos quais a maioria daqueles que irão fazer parte da elite 

passavam. Dessa forma, é importante para quem quer ocupar posições de destaque 

na sociedade, que eles estivessem nesses lugares como forma de legitimar seus 

esforços na conquista daqueles espaços de poder, mesmo sabendo que as condições 



75 

 

de aproximação desses já eram estabelecidos por elas. De forma que, o alcance 

desses locais não se faz de forma igual, ou seja, a ocupação não é isonômica. 

Suponho que Tobias Barreto não acreditava que o seu social objetivado não 

fosse suficiente para sua nomeação, mas, sim, a ausência do capital econômico e 

social que havia pesado em suas avaliações. Situação que ele buscou sanar em um 

casamento aristocrático, com uma família de elite que buscava uma reconversão 

social, tendo um “parente” intelectualizado que o momento histórico almejava. Assim, 

em 1869, no Oratório do Engenho Riqueza, propriedade de João Félix dos Santos, 

casa-se com Grata Mafalda dos Santos44, mesmo ano em que conclui seu curso em 

Recife. Neste momento, já consagrado poeta e orador do povo. 

Desde a crise política de 1868, do Imperador com o gabinete Zacarias de Góis 

e Vasconcelos, quando fez valer o Poder Moderador acima das questões 

representativas, um novo cenário político se formava. Comentadores falam do 

germinar do “15 de novembro”. Um processo que parece iniciar-se e que converge 

para os interesses de Tobias Barreto, nesse momento em que “(...) desejava lançar-

se na ação política, mudar seu auditório, seus temas, suas preocupações. Queria ser 

ouvido, opinar sobre a coisa pública, mudar os caminhos do País, se possível 

(MORAES FILHO, 2014, 73). 

 

3.3.  1870: o germinar das ideias republicanas 

 

O Império passava por uma grande transformação nesses anos, segundo 

Heitor Lira: “O Império até 1871 fora uma coisa; de 1871 em diante será outra bem 

diferente, por sua evolução, por suas finalidades, pelas novas exigências da nação, 

pela própria mentalidade dos estadistas que o dirigiam. O desenvolvimento geral do 

país sofria, assim, o seu primeiro grande impulso.” (MORAES FILHO, 2014, p. 98).  

E é nesse contexto que Tobias Barreto tem sua tomada de posição por novos 

rumos, agora, casado com a filha do coronel João Félix, “antigo liberal da Revolução 

de 1848 e proprietário de engenhos em Escada, para onde Tobias Barreto se muda e 

entra no Partido Liberal em 1871: 

 

 

44 Filha da alta aristocracia de Escada. 



76 

 

Ali conheceu a plutocracia da terra, à qual ele chamou de 
açucarocracia, os cambalachos e as fraudes eleitorais, as fraquezas e 
os vícios da justiça local, os desvios das verbas do fundo de 
emancipação dos escravos. Ali procurou advogar e foi, sobretudo, ali 
que viveu sua curta experiência político-partidária, como membro do 
Partido Liberal e deputado à Assembleia Provincial. Foi esse o período 
em que mais se manteve ativo e atento às coisas públicas e 
administrativas brasileiras, tudo sabendo, tudo comentando, sem 
poder nelas intervir além das críticas e diatribes, quase sempre 
amargas. (MORAES FILHO, 2014, p. 113) 

 

As famílias de elite buscavam reconversões em várias frentes de atuação já no 

século XIX e assim acumulavam todas as formas de capital, que as mantinham como 

elites de poder, desenvolvendo uma prática harmoniosa em seus estilos de vida. As 

elites se adaptam e se mantem no poder, o exemplo de Piçon na França serve 

perfeitamente para explicar esse caso: 

 

Por exemplo, a nobreza continua sendo uma categoria social muito 
viva apesar da Revolução Francesa ter decretado seu fim há mais de 
duzentos anos. Com efeito, uma parte da nobreza soube reconverter 
em tempo, seu capital fundiário, agrícola e florestal, em capital 
industrial e financeiro. (PIÇON, 1999, p. 17) 

 

O caso brasileiro não era diferente, os debates contemporâneos apontam para 

pensarmos que as esferas de poder são múltiplas, assim não havendo um poder ou 

uma elite, e sim, que se tem agentes sociais que atuam em um, ou alguns espaços 

de poder, “[...] numa visão multidimensional das estruturas sociais, existem diversas 

elites” (SEILD, 2013, p. 183). 

Portanto, é preciso se compreender as estruturas de dominação em suas 

pluralidades a fim de entender as variações das dominações sociais. Dessa forma, 

almejando reconstituir o que Bourdieu chamou de “campo de poder”, sendo esses, um 

campo de lutas entre detentores de poderes diferentes que se enfrentam no intuito de 

conservar ou transformar suas relações de força. 

Em 1871, Tobias vai morar em Escada, pequena cidade da mata-sul 

pernambucana, cercada por 120 engenhos de açúcar, e próximo as propriedades do 

sogro, por convite do Juiz dos Órfãos, assume o lugar de Curador Geral dos Órfãos, 

sendo mais tarde Juiz Municipal Substituto. Em 1874, cria seu primeiro jornal, Um 

Signal dos Tempos. Em 1875, publica seu primeiro livro, Ensaios e Estudos de 

Filosofia e Crítica, momento em que também aprofunda seus estudos na filosofia 



77 

 

alemã. Em 1876, já decepcionado com sua curta vida política, diz preterido e 

minimizado em seus préstimos como único bacharel, “diz colocado ‘um pouco por fora 

do combate’ pelo próprio partido Liberal, em prol de cuja causa sempre esteve 

disposto a concorrer com o seu voto, mas nunca com a quebra de seus brios.” 

(MORAES FILHO, 117, p. 2014). Em 1877, funda o Clube Popular Escadense e em 

1878 é eleito à Assembleia Provincial, representando Escada e o Partido Liberal. 

Ainda observou que o número de escolas primárias em Escada era bem inferior ao 

minimamente desejável. O ensino secundário restringia-se a aulas avulsas, com 

poucas escolas, e poucos cursos superiores, de forma geral, atendiam à pequena 

parcela da população que estava à procura do título de bacharel, que era o que 

assegurava uma posição social e a possibilidade de uma profissionalização. 

No tempo que residiu em Escada já tinha conhecimento dos gastos limitados 

dedicados a educação, em seus discursos, toma como exemplo os investimentos em 

educação da cidade onde viveu por dez anos e que acredita não ser diferente a 

situação do resto do país 

 Ele indica que 10% do orçamento era aplicados na instrução pública, 
15% na justiça, 20% eram gastos com a polícia e 2% representavam 
os gastos com religião, ressaltando que os gastos feitos com as 
escolas eram inferiores ao que se fazia com a polícia. E se essa era a 
realidade de Escada, ele deduzia a situação do Brasil. (NUNES, 2013, 
p.66) 

 

Na Assembleia, como deputado, Tobias Barreto esteve sensível as questões 

da educação, defendeu a aprovação de ajuda, em forma de bolsa de estudos, para 

que45 moças cursassem medicina nos Estados Unidos ou na Suíça. Tratava-se do 

projeto de nº 61/1879 de Silvino Guilherme de Barros (1834-1903), também conhecido 

como Barão de Nazaré, a quem Tobias Barreto se une nesse projeto e propõe uma 

emenda na intenção da inclusão de uma pupila sua, a estudante, Amélia Florentina 

Cavalcante de Albuquerque46. Em sua fala de defesa sobre o direito dessas mulheres 

estudarem ele afirma: 

 

45 De acordo com June Hahner, a petição referente a subvenção dos estudos de Josefa Águeda Felisbela Mercedes 
de Oliveira e Maria Estrela, sendo a primeira filha de “um combativo jornalista e advogado rebulicano de 
Pernambuco”, no ano de 1878. “Ela conseguiu a garantia do legislativo, mas teve seu pedido vetado pelo presidente 
provincial. Seus estudos em Nova York foram subvencionados inicialmente por homens influentes e abastados e 
em 1882 foi concedida, durante a administração de José Liberato Barroso244, a assistência financeira para a jovem 
pernambucana. Ver: HAHNER, 2003. p. 141.  
46 “desde já empenho o meu voto em favor do projeto, eu ouso adicionar-lhe uma emenda, em prol de um outro 
espírito esperançoso e prometedor, de quem tive, por algum tempo, a honra de ser mestre e mestre que muitas 



78 

 

 
[...] chegou-se também ao ponto de supor que ela [a mulher] não é 
suscetível de cultivar-se e ilustrar-se da mesma forma que o homem. 
Mas aí é que está o erro, e nós devemos reconhecê-lo. A mulher tem 
as mesmas disposições naturais para os estudos superiores; o que há 
mister é cultura, trabalho e esforço; o que há mister é que se lhe 
franqueie o templo da ciência. Dizia há pouco uma escritora alemã, a 
Sra. Hedwig Dohm47, em um livro intitulado A Emancipação Científica 
da Mulher: "Nós, não queremos bater à porta dos parlamentos, 
queremos bater à porta da ciência, à porta das universidades; é esta 
somente que nós pedimos que se nos abra" (BARRETO, 1990, p. 1) 
 

Após uma forte oposição estabelecida entre Tobias Barreto e o Presidente da 

Província, que também era o presidente do Partido Liberal, o Sr. Adolfo de Barros 

Cavalcanti de Albuquerque Lacerda (1834 -1905), ele ficara cerca de um mês ausente 

da Assembleia, retornando apenas em 22 de março de 1879, para debater as 

questões relacionadas a educação da mulher e seu projeto do Paternogógio, em maio 

de 1879, aqui já vemos as preocupações e os esforços de Tobias em torno das 

questões sobre a educação feminina. 

Nos estudos de HAHNER (2003), Josefa de Oliveira, uma das requerentes da 

bolsa de estudos, “fez um apelo aos legisladores solicitando a subvenção a fim de ser útil 

à sua Província, o que mais uma vez demonstra o apelo político expresso no discurso 

feminino para interferir na construção da nação. Ela conseguiu a garantia do legislativo, 

mas teve seu pedido vetado pelo presidente provincial.” (HAHNER, 2003, p. 141): 

 

Em Nova York, Josefa de Oliveira juntou-se à Maria Estrela que 
também estudava medicina no exterior e lançaram de lá um apelo que 
posteriormente tomou forma de campanha em prol do acesso ao 
ensino superior no Brasil por parte das mulheres. Em uma de suas 
colocações, consta: “somos duas brasileiras que abandonando a 
Pátria, que separando-nos do seio das caras famílias, fizemos o 
grande sacrifício de vir estudar medicina, no intuito de ser úteis ao 
nosso país e servir a humanidade aflita.” (CLAIZONI, 2013, p. 81) 
 

 

vezes teve de possuir-se de uns certos receios diante do talento de sua discípula. Refiro-me a Sra D. Maria Amélia 
Florentino, filha do Sr. João Florentino Cavalcanti. Esta moça estudiosa, aproveitando a ocasião que mais azada 
se lhe oferece, dirige, assim, por meu intermédio, à representação da sua província, um pedido que já há algum 
tempo projetara dirigir-lhe, para ver se consegue levar a efeito o seu mais íntimo desejo, que é o desejo de ilustrar 
o seu espírito, o desejo de instruir-se”. (BARRETO, 1990, p. 175). 
47Marianne Adelaide Hedwig Dohm, feminista e escritora alemã, foi uma das pioneiras na Alemanha por 
reivindicar por educação igualitária para meninas e meninos. Além da luta pelo emprego feminino, ela se 
manifestou veementemente a favor do sufrágio feminino.  



79 

 

O desejo em torno do acesso à educação superior às mulheres foi alimentado 

e atendido com o decreto 7.247 de 1879, quando após a reforma educacional foi 

possível o ingresso de mulheres nas Instituições de Ensino Superior no Brasil. Assim, 

em 19 de abril de 1879 foi assinado o decreto que pôs em pauta a reforma ao ensino 

primário e secundário no município da Corte e o ensino superior em todo o Império.  

Neste decreto temos o acesso das mulheres ao ensino secundário e superior, 

como está descrito no art. 2º: 

 

Art. 2º Até se mostrarem habilitados em todas as disciplinas que 
constituem o programma das escolas primarias do 1º gráo, são 
obrigados a frequental-as, no municipio da Còrte, os individuos de um 
e outro sexo, de 7 a 14 annos de idade. 
    Esta obrigação não comprehende os que seus pais, tutores ou 
protectores provarem que recebem a instrucção conveniente em 
escolas particulares ou em suas proprias casas, e os que residirem a 
distancia maior, da escola publica ou subsidiada mais proxima, de um 
e meio kilometro para os meninos, e de um kilometro para as 
meninas. 
    § 1º Todos aquelles que, tendo em sua companhia meninos ou 
meninas nas condições acima mencionadas, deixarem de matriculal-
os nas escolas publicas, ou de proporcionar-lhes em estabelecimentos 
particulares ou em suas casas a instrucção primaria do 1º gráo, sejam 
pais, mais, tutores ou protectores, ficam sujeitos a uma multa de 20 a 
100$000. [grifos meu]48 
 

O decreto ainda normatizava a criação das escolas normais para meninos e 

meninas e do ensino superior para as mulheres. “Não é vedada a inscripção para 

esses exames aos alumnos, os quaes, além das materias que estudam na Escola ou 

Faculdade, poderão prestar exames de quaesquer outras do respectivo curso em que 

se julguem habilitados, satisfeitas as condições da mesma inscripção.” (idem).  

Neste mesmo ano, Tobias Barreto, um nome importante do que ficou 

configurado como a Escola do Recife, já havia apresentado o projeto de criação do 

Partenogógio do Recife49, uma proposta de uma escola superior profissionalizante 

 

48 Decreto 7.247 de 19 de abril de 1879. Disponível em: https://www2.camara.leg.br/legin/fed/decret/1824-
1899/decreto-7247-19-abril-1879-547933-publicacaooriginal-62862-pe.html 
49 Tratando de um projeto de lei proposto em 1879, projeto este que ficou conhecido como Parthenogogio, Tobias 
Barreto defende a necessidade de instrução feminina, onde houvesse a instrumentalização e a criação de condições 
que favorecessem o acesso das mulheres ao Ensino Superior. Em suas palavras: “A liberdade do povo e a felicidade 
do povo, pela cultura do povo não podem ser conseguidas por meio da instrucção parcial, ministrada a um só sexo. 
Eis o que é incontestavel, e possuído de tal verdade é que eu ouso confiar que o projecto não parecerá indigno de 
attenção desta casa. Trata-se nelle da creação de um estabelecimento de instrucção publica; tanto basta, creio eu, 
para attrahir a sympathia e adhesão de todos. Mas há uma circumstancia (sic.) peculiar e quase estranha: é a de ser 
um estabelecimento de instrucção superior feminina”. (Ver: BARRETO, 1990) 



80 

 

para moças, que coadunava com sua constante insistência na ideia de coeducação 

de ambos os sexos como uma necessidade da nação para adentra aos debates sobre 

a educação feminina.   

Este projeto causou fortes reações dentro e fora da Assembleia. O Projeto de 

Nº129/1879 de Tobias Barreto, conhecido como o Paternogógio de Recife, entra na 

pauta da Assembleia Provincial de Pernambuco em três momentos: o primeiro em 

março de 1879, o segundo momento, em 2 de maio do mesmo ano, e o terceiro, em 

5 março de 1880. Neste último, Tobias Barreto já não era deputado, e sua defesa 

coube ao Barão de Nazaré, que também assinava o Projeto, juntamente com o Dr. 

Tavares da Cunha e Mello. São esses dois que vão defender o projeto de Tobias 

Barreto na sessão de discussão do projeto. (NUNES, 2013, p. 76) 

Entre os argumentos utilizados por Tobias Barreto para defender seu projeto 

estava a certeza da necessidade da “elevação do nível intelectual da mulher ou, se 

assim posso dizer, a purificação, pela luz, da atmosfera em que ela gira” (BARRETO, 

1990, p. 191). Dessa forma, para Barreto, elevar a educação da mulher deveria ter o 

envolvimento de todos os Deputados de forma que toda a Província de Pernambuco fosse 

representada. Aqui vê-se uma preocupação de configuração de poderes nacionais 

que estavam em disputa, havia em Tobias uma preocupação que o Norte do país não 

ficasse alijado dos investimentos que escovam para a Corte que figurava como local 

de modernização do país. 

Em 1881 Tobias Barreto escreve um polêmico artigo, intitulado, A Alma da 

Mulher, trazendo de volta o debate de seu projeto, Segundo Barreto:  

 

Este projeto, que teve apenas o succés d’ estime de passar em 
primeira discussão, continha a ideia da criação de um estabelecimento 
público de cultura literária e profissional para as moças, sob a 
denominação de Partenogógio do Recife, [...]. Não preciso dizer que a 
minha ideia pareceu então um sonho de poeta. (BARRETO, 1991, 
p.63) 
 

A ideia de Tobias Barreto era fazer um contraponto na ideia em criar na cidade 

de Recife um Partenon a exemplo do de Atenas, um edifício dedicado a uma deusa, 

não qualquer uma, mas a da sabedoria, e assim como foi ícone de orgulho em Atenas, 

essa instituição traria o mesmo brio e orgulho a Província de Pernambuco. Em nome 

deste Partenon Pernambucano, Tobias Barreto afirmara e assim desejava o mesmo 

para sua província. 



81 

 

 
Já os antigos sentiam essa verdade; os atenienses, por exemplo, 
quando por ocasião de completar-se a grande obra do Partenon e 
havendo contraditores que achavam muito crescidas as despesas do 
edifício, Péricles declarou-lhes que aguentaria com todas elas, mas 
também, em compensação, escreveria o seu nome no frontispício do 
templo. A assembleia popular aprovou as despesas e ao povo 
ateniense ficou a glória de ser o construtor daquele esplêndido 
trabalho (BARRETO, 1990, p. 188)  
 

Pode ser perceber que Tobias Barreto ansiava por reformas educacionais que 

ele já percebia serem necessárias para a nova atmosfera política pela qual o país 

passava e tentava antecipá-la em Pernambuco, propondo o projeto do Paternogógio 

mesmo antes da reforma Leôncio de Carvalho 

 
Este assunto já tinha sido debatido na mesma assembleia provincial 
de Pernambuco, na qual anteriormente ao decreto de 19 de abril de 
1879 discutira-se a questão da atitude da mulher para os estudos 
universitários [...] É possível que hoje, depois que a mãe França 
entendeu dever, como obrigação do Estado, elevar o nível da 
instrução do outro sexo, estragada e abatida pelas doutoras do sacré 
coeur & C., já se compreenda o alcance do meu projeto, mas é certo 
que naquela época (maio de 1879) julgaram-no objeto de deliberação 
por mera condescendência; e tanto assim foi, que um ano depois, 
quando eu não era deputado, fizeram-no cair em segunda discussão, 
por ser um projeto... desponderado e até imoral!... (BARRETO, 1991, 
p. 63-64).  

 
Barreto demonstra-se decepcionado pela não compreensão de seu projeto, 

quando ele propôs à Assembleia Provincial, e por Pernambuco não ter saído na frente 

nessa compreensão de que a verdadeira educação de uma nação se faria pela 

coeducação de homens e mulheres que a compõe. Tobias Barreto acumulou uma 

sequência de debates vitoriosos, apresentando segurança nos temas relacionados às 

mulheres, além do respeito e da fama de intelectual perante os Deputados. Porém 

seus adversários pareciam estar mais preocupados em descredenciar a proposta e 

seu autor, e assim excluíram a possibilidade de terem sido os agentes da primeira 

Escola de cultura literária e profissional para as mulheres do Brasil. (NUNES, 2013, p. 

81) 

É preciso olhar com calma ao trabalho desempenhado pela Escola do Recife 

em suas análises da realidade brasileira. O final do século XIX foi singular para a 

história do Brasil, a modernização veio junto com a transferência da hegemonia 

econômica e política para a corte, no Rio de Janeiro e em São Paulo, desde meados 

do XIX.  Assim, a intelectualidade do Norte do país, em especial a Escola do Recife, 



82 

 

viu-se inquieta com o perder de oportunidades na transferência do que se considerava 

vida nacional e seu consequente apagamento. A tentativa de apagamento e distorção 

dessa história se faz presente na ausência de mais estudos que contestem as ideias 

de que só durante a República é que foi criado propostas educacionais para o Brasil, 

como fora afirmado por Fernando de Azevedo desconsiderando todo o debate até 

aqui apresentado, seja por esses nomes da Escola de Recife, seja pela luta presente 

nas barricadas dos jornais enfrentados na esfera pública, pelas mulheres do Norte do 

país. 

 
As ações de alguns intelectuais do século XIX, como Barão de Nazaré, 
Cunha Melo, Leôncio de Carvalho, Tobias Barreto e tantos outros, vem 
contradizer a tese de Fernando de Azevedo de que somente com o 
Estado Republicano é que se pode falar de iniciativas e propostas 
educacionais. A proliferação de pesquisas fundamentadas na tese de 
Fernando de Azevedo, baseadas numa concepção positivista da 
história, particularmente no campo da história da educação, 
enfatizavam os grandes feitos, os heróis e os projetos aprovados nas 
Assembleias do país. (NUNES, 2013. p. 93) 
 
 

Porém, houve debates e propostas de um país que não vingou, Leôncio de 

Carvalho e Tobias Barreto, eles compartilhavam ideias sobre a educação brasileira, 

assim como Maria Augusta C. Meira de Vasconcellos, e Nísia Floresta. Esses também 

pensaram propostas educacionais, defenderam que a educação deveria ser pública, 

obrigatória, estruturada adequadamente para o ensino e a formação universitária para 

as mulheres. 

No Lyrio, periódico que tem Maria Augusta C. M. Vasconcellos como redatora, 

no Recife, em 10 de dezembro de 1902, p. 01-01, traz na página principal, além do 

título do artigo, a foto de Maria Augusta C. M. de Vasconcellos com sua assinatura, o 

que passa a ideia de alguém que estava assumindo um posicionamento importante 

diante deste debate. Ela escreve o artigo “A Universidade”, onde comenta a notícia de 

que o responsável pela pasta dos negócios do Interior, José Seabra, estava 

estudando a criação de uma Universidade no Rio de Janeiro. Para ela, a ação da 

criação desta Universidade não devia obstar que Seabra voltasse sua atenção para o 

Norte do país, que também deveria ter uma Universidade ali instalada50.  

 

50 VASCONCELLOS, Maria Augusta C. Meira de. A Universidade. O Lyrio, Recife, 01 fev. 1903. p. 01-
01.   
 



83 

 

 

 

Em suas defesas à educação feminina Tobias Barreto, argumenta 

constantemente contra o radicalismo feminino. Ele insiste que seu projeto não busca 

formar revolucionárias, mas pretendia prepará-las de forma adequadamente para a 

sociedade moderna. (NUNES, 2013, p.85) 

Em 1879, Tobias Barreto não consegue reeleição, mas assume como vereador 

a Câmara de Escada. Em outubro deste ano ele se candidata à deputação provincial, 

já desgastado com o diretório de seu partido, diz não oferecer programa para não 

parecer ridículo. Segundo o próprio Tobias Barreto: “Limito-me a declarar o que é que 

não farei: eu não serei jamais uma ovelha de rebanho; -eis tudo, mas um tudo que é 

um nada; e este nada somente é que posso oferecer” (MORAES FILHO, 121, p. 2014). 

Logo, não se elege, estava desmotivado para a vida política, decepcionado e não 

adaptado às convenções necessárias. “O dinheiro também não o tentava, nem a 

aliança de família, pois já era homem casado e, quando não o fosse, era um mestiço 



84 

 

de Sergipe [...]’. Nunca havia pedido nada aos conservadores da terra, e desafiava a 

quem quer que fosse que provasse o contrário”. (MORAES FILHO, 121, p. 2014) 

Tobias Barreto demonstra o quanto não estava adaptado a reconversão que 

ele tentara na vida política, falava que: quem não quiser ser cifra de rebanho em um 

jogo de cartas marcadas deve pedir para retirar-se. Em falas que parece direta para o 

sogro ele afirma:  

Bons ou maus costumo refletir nas consequências dos meus atos. E 
não exagero, se disser que uma vez na vida senti o aguilhão de um 
arrependimento: foi o de ter acreditado em parolas de certos liberais 
vistosos de Pernambuco. Outrossim, não se suponha que para me 
pronunciar deste modo, renunciando a priore os futuros proventos de 
ser um pacato e submisso liberal, eu me segure em algum motivo 
oculto, em alguma gorda mesada, e por isso esteja no caso de afrontar 
um pouco as circunstâncias... Se há quem julgue assim, por próprias 
reflexões, ou por alheio ensino, convença-se que labora em total 
engano. Não conheço por aqui quem esteja no caso de repetir, como 
ex-ministro João Alfredo, que graças a seu sogro tem podido viver com 
independência; porém se alguém existe, por certo não serei eu. Vivo 
só do meu trabalho; e honro-me disso’ (MORAES FILHO, 2014, p. 
122). 

 

Contudo, em outro momento queixa-se que esperava mais do arranjo familiar, 

faltou-lhe um dote e outras recompensas, que não vieram, apenas decepções com o 

cunhado que era chefe político local. Em queixas sobre o sogro ele escreve:  

 

[...] a desventura incorrigível de ter vindo a Pernambuco merecer um 
título de bacharel e aqui ter feito conhecimento com um dos caracteres 
mais dúbios da província, o chamado coronel João Félix do Santos, o 
primeiro motor de minha infelicidade. O leitor não se espante dessa 
minha franqueza. É tempo de romper com certas conveniências” 
(MORAES FILHO, 2014, p. 124).   
 
 

Segundo Tobias, seu sogro mentiu sobre sua nobreza de caráter como para 

tudo que disse e prometeu, exceto sobre a sua esposa, com o que ele se sente 

compensado. Em 1881 volta à Recife devido a problemas familiares com herdeiros do 

espólio do seu sogro. Em 1882 é aprovado na cadeira de Lente Substituto da 

Faculdade de Direito do Recife. Sua efetivação tem grande repercussão: “Nomeado, 

Tobias é mentor intelectual da mocidade acadêmica, renovando conceitos filosóficos 

e jurídicos, a partir da cultura e da ciência alemã, coroando o seu persistente e 

consciente germanismo como ferramenta revolucionária” (BARRETO, 2012, p.12). 



85 

 

O germanismo para Tobias me parece como a saída possível para acessar 

posições intelectuais. O que possibilitou a ele acesso a um tipo de conhecimento que 

não fazia parte da grade de estudos disseminados na época, abrindo espaços 

políticos importantes no meio intelectual: 

  

O seu domínio do alemão, realmente, o fazia sentir-se superior ao 
meio intelectual em que vivia, mas o levou, não raro, a uma certa 
exibição pedantesca, muito comum ainda hoje aos que se consideram 
germanistas. Mas, em verdade também, tinha razão de sobra de assim 
proceder, pois não lhe poupavam a qualidade de mestiço, 
desrespeitado e rudemente ofendido mesmo quando já professor da 
Escola de Direito. (MORAES FILHO, 2014, p. 161) 
 
 

Mas esse germanismo ele pontua como uma possibilidade de acesso ao 

ambiente universitário e intelectual que ele almejava na sociedade, porém, não dentro 

de um viés colonialista, que era justamente o que ele tanto criticava na relação do 

Brasil com a Europa, em especial com a França, tensão que ele deixa explícita em 

vários momentos de sua fala. Vendo que ele já apontava o que Santos afirmara sobre 

o termo “descolonização” 

 
[...] o termo descolonização não tem a ver apenas com independência 
política, mas refere-se antes a um amplo processo histórico de 
recuperação ontológica, ou seja, o reconhecimento e a reconstrução 
da humanidade. Inclui, é claro, o direito inalienável de um povo de ter 
a sua própria história e de tomar decisões com base na sua própria 
realidade e na sua própria experiência.” (SANTOS, 2019, p. 164) 
 
 

A vida de Tobias Barreto se mescla de forma muito íntima com a história política 

brasileira, ser negro e não ter se posicionado como abolicionista, na luta contra a 

escravidão fala muito sobre a postura que ele adota de tentativas em ser aceito pela 

elite com a qual ele não queria brigar fora das questões intelectuais que se sentia 

capaz. Assim fora, também, sua relação com o imperador, com quem ele fez as pazes 

no mesmo ano em que é aceito na Escola de Direito de Recife. Pois foi um grande 

crítico do Poder moderador, flertou com o republicanismo, mas nunca chegou a fazer 

parte do Partido Republicano, como ele mesmo se autodeclarou: “Eu não ataco a 

sociedade em suas raízes, mas, se assim posso dizer, apenas em seus ramos” 

(MORAES FILHO, 2014, p. 71). Segundo Tobias, não amava nem detestava a 

realeza, apenas a tolerava, assim como a igreja, ele afirmava serem ambos órgãos 



86 

 

rudimentares da sociedade humana, e assim como os órgãos rudimentares dos 

indivíduos, eles tendem-se a extinguir-se. 

Tobias Barreto foi um caso exemplar do que Edna Castro, expoente do caso 

chileno, afirmava. Pois, ele sabia-se marcado pelas “negações, invisibilidades, 

silêncios paradigmáticos sobre o passado e o presente [...] que corresponde a 

processos de negação do direito à diferença e à exclusão epistêmica do direito” 

(CASTRO, 2018, p. 19).  

Quando Quijano fala de como a questão de raça é um poderoso instrumento 

ideológico de dominação e que molda nossas relações de poder no mundo social é 

algo que se faz presente em toda a história de vida de Tobias Barreto, nessa situação 

pode-se ver a forma como ele não quer se relacionar com esta questão e nesse 

sentido se afasta dos debates abolicionistas, ao mesmo tempo, em que está próximo 

aos debates sobre emancipação feminina. O que refletindo sobre a sociologia das 

ausências nos faz pensar que a falta de encampar este debate pode nos dizer muito. 

Quando Figueredo, pautando-se nos debates sobre Quijano e Wallerstein, fala 

que “a economia no mundo capitalista não teria lugar sem a América, cujo advento 

estabeleceu a colonialidade e uma hierarquia entre estados, estabeleceu categorias 

étnicas e criou o racismo” (FIGUEREDO, 2018, p.132). Parece ser algo de alguma 

forma compreendida por Tobias Barreto quando ele se posiciona ironicamente contra 

os liberais exaltados que pregam uma abolição que segundo ele quebra os ferros, 

mas não incorpora os negros aos direitos de cidadania o que traz a ideia de que esse 

autor já parecia saber onde iria findar esse tipo de abolição.  

Esquemas de recrutamento, seleção de grupos dirigentes, transformações 

morfológicas de espaços sociais e reconversões tem ocupado lugar de destaque entre 

os pesquisadores das elites. O espaço escolar tem um papel de destaque nessas 

configurações, que prezam pelo discurso meritocrático, e que em um estado 

republicano chancela de forma legítima a distribuição desses privilégios. Assim, o 

texto apresenta que ocupar posição de destaque na escola pública republicana 

depende muito mais dos bens econômicos e culturais dos indivíduos que de seus 

esforços individuais.  

A reprodução dos grupos dirigentes, principalmente no Brasil, está associada a 

obtenção de diplomas, juntamente, com a herança social que esses indivíduos 

possuem. Além dos diplomas é necessário que essas elites, mantenham-se como 

grupos dominantes, que em uma sociedade múltipla, exige-se deles disposição para 



87 

 

assumir multiposicionalidades, ou seja, uma posição diferente das tradicionalmente 

assumidas. Assim: 

Ao procurar compreender as transformações em curso nos grupos 
dirigentes e nas relações de poder, as noções de reconversão social 
e de estratégias de reprodução e recomposição são centrais. Prestam-
se, nesse sentido, a um esquema analítico que se esforce em dar 
conta dos mecanismos acionados pelas famílias na tentativa de 
perpetuar-se em posições vantajosas por meio da transmissão de 
recursos variados a seus descendentes. (SEILD, 2013, p. 202) 

 

Em 1889, morre Tobias Barreto, deixa a mulher, nove filhos, uma grande 

biblioteca com mais de duzentos títulos em alemão. “Morrendo na miséria, socorrido 

pela generosidade de alunos, amigos e admiradores, Tobias Barreto deixou uma lição 

e um exemplo que o Brasil não esquece e que as novas gerações de brasileiros têm, 

certamente, como fonte de inspiração para resistir.” (BARRETO, 2012, p.13). “O 

pensamento decolonizador assumiu muitas formas como respostas às 

especificidades da articulação entre capitalismo e colonialismo em diferentes 

continentes e em diferentes momentos históricos” (SANTOS, 2019, p. 165). 

Dessa forma, tentei mostrar um pouco do quanto o pensamento de Tobias 

poderia estar próximo às ideias, hoje, configuradas como decoloniais, apesar de 

alguns entraves, principalmente com os que Barreto não conseguia superar devido ao 

que ele parecia sentir em relação a sua negritude: 

 

Num mundo em que o capitalismo, o colonialismo e o patriarcado 
ainda dominam, o pensamento pós-abissal (isto é, relações de poder 
desiguais transformadas em relações de autoridade partilhada) 
apontam para um horizonte utópico” (SANTOS, 2019, p. 203).  

 

Moraes Filho, um dos biógrafos utilizado nesse debate, fala do quanto Tobias 

não havia se arriscado, do quanto esteve preso ao seu medo à utopia, ou, à parecer 

utópico, situação que para ele não seria adequado ao cientista que era. Entre o medo 

e a esperança e o medo à utopia afinal, a ciência moderna impôs-se e progrediu no 

sentido anti-utopismo. Contudo, quanto de utópico não pode existir na ciência? 

Utilizando Georges Hahn: 

 

A ciência parece voltada para o conhecer, a utopia, para o agir. Mas, 
verdadeiramente científica, a ciência será experimental, e assim 
comportará a ação; e, verdadeiramente utópica, a utopia será 
esperança, expectativa, e assim, exprimirá um julgamento” (MORAES 
FILHO, 2014, p. 30). 



88 

 

 
Por fim, Moraes Filho clama que os cientistas comecem a “extrapolar”, e se a 

utopia for um plano de sociedade justa, sigamos sendo utópicos, pois o que seria uma 

elaboração de hipótese científica, pois, até que se afirmem quanto ciência elas 

parecem bem utópicas. Neste sentido, o biógrafo fala que faltou ousadia às ideias de 

Tobias Barreto, pois elas teriam muito mais a nos oferecer se não fossem seus 

entraves e seu medo à utopia, porém, discordo. Tobias Barreto mirava em um novo 

tempo que vinha se configurando, ele atuou entre uma linha tênue do acesso à 

educação, a igualdade nas oportunidades educacionais para ambos os sexos e a luta 

pela emancipação feminina. Sem dúvidas essas reivindicações pelo acesso ao ensino 

superior às mulheres pautavam-se por uma questão emancipacionista que ancora 

todo esse debate, e sem dúvidas Tobias Barreto sabia que tijolo ele colocava nessa 

construção de uma sociedade moderna onde as mulheres deveriam estar. 

 

  

3.4- Opinião e Instrução: O acesso à educação e a configuração de uma esfera 
pública feminina 

 

Refletindo a partir da importância da Educação para a formação dessa nova 

figura a ser incorporada aos debates de cidadania, os debates sobre História da 

Educação feminina são fundamentais para pensar esse processo de inclusão da 

mulher na política e nos argumentos reivindicatórios que irão compor o que irá ser 

chamado de primeira onda do feminismo.  

Assim podemos ver como as reivindicações educacionais para as mulheres 

presentes em Nísia Floresta no início do século, pautadas como uma série de 

pensadores que viam a educação feminina alinhadas a necessária ilustração, seja  

desde os enciclopedistas a exemplo de  Diderot e Condorcet que apontava o quanto 

a educação tanto para homens quanto para mulheres deveriam ser a mesma, 

argumentando que a educação pública é uma instrução comum a todos, e que deve 

servir para que estes conheçam e compreendam seus deveres. A educação em 

comum a ambos os sexos se faz primeiro diante da dificuldade que seria estabelecer 

duas escolas, uma para cada sexo, gerando uma separação ilusória para grande 

maioria das famílias, sem mencionar o fato que os homens e as mulheres do povo já 

desempenhavam atividades ordinárias da vida em comum. Condorcet argumentava a 

partir de Rousseau, que se ele [Rousseau], “que atribuía à pureza dos costumes uma 



89 

 

importância talvez exagerada”, defendia “que os dois sexos se misturassem em suas 

diversões”. Como poderia haver “perigo maior se os reuníssemos para ocupações 

mais sérias?” (DIDEROT, 2000, p.264-265). Para Condorcet, a verdadeira razão de 

separar a educação dos meninos e das meninas, era devido a avareza e o orgulho, 

fruto do “temor das alianças desiguais”, e da “recusa de consagrar as ligações 

fundadas em relações pessoais”.  

A generalização dessas opiniões, sobre a diferenciação na educação de 

homens e mulheres era combatida pelo Marquês, que acreditava que: 

 
Nas instituições de uma nação livre, tudo deve tender a igualdade, não 
somente porque ela é também um direito dos homens, mas porque a 
manutenção da ordem e da paz o determina imperiosamente. Uma 
constituição que estabelece a igualdade política nunca será durável 
nem pacífica se a misturamos com instituições que mantêm os 
processos favoráveis a desigualdade (CONDORCET, 2008, p. 63). 
 

 

A manutenção de uma desigualdade destruiria o espírito dos homens, não 

conseguindo desenvolver a ideia de igualdade em sua plenitude. A igualdade dos 

sexos nas escolas favoreceria a emulação e a benevolência, diferente das disputas 

desenvolvidas nos colégios, que o autor critica, pois acreditava que a vida humana 

deveria ser vista como uma viagem feita por irmãos, em que cada um emprega suas 

forças para o bem de todos. Condorcet, ainda, afirmava que as mulheres não 

deveriam ser excluídas do ensino das ciências, pois poderiam contribuir com seu 

desenvolvimento. E questionava: 

 

Por que as mulheres, cuja vida não pode ser preenchida pelo exercício 
de uma profissão lucrativa, por causa da ocupação doméstica, não 
poderiam trabalhar para o crescimento das luzes, ocupando-se dessas 
observações que pedem uma exatidão quase minuciosa, uma grande 
paciência, uma vida sedentária e regrada? (CONDORCET, 2008, p. 
58) 
 
 

Segundo este autor, seriam as mulheres, ao contrário do que se pensava, as 

mais indicadas para a elaboração dos livros de ciências mais elementares, indicados 

para as crianças, pois quem melhor estaria preparado para repassar tais 

conhecimentos? Sendo assim, necessário o aprendizado da ciência às mulheres, para 

que pudessem controlar a instrução que seria dada aos seus filhos. Além de que a 

diferença de instrução dentro de uma família não traria felicidade à mesma. Seria “a 



90 

 

igualdade [que] é, em todo lugar, mas sobretudo nas famílias, o primeiro elemento da 

felicidade, da paz e das virtudes.” (CONDORCET, 2008, p.59) 

A educação das mulheres, ainda, faria com que o homem conservasse por 

mais tempo seus conhecimentos, pois ambos poderiam fazer leituras juntos e instruir-

se juntos, além de que, segundo Condorcet, seria um absurdo proibir as mulheres de 

uma educação da qual eram capazes de aprender em igual capacidade com os 

homens. Os mestres, também deveriam ser formados de forma igual, para que fossem 

escolhidos sem distinção de sexo, para endossar essa afirmação o Marquês cita que: 

 

Várias mulheres ocuparam cátedras de ensino, nas mais célebres 
universidades da Itália, cumprindo com glória suas funções de 
professoras nas ciências mais elevadas, sem que tenha resultado 
disso nenhum prejuízo nem o menos inconveniente, nem a menor 
reclamação, nem mesmo alguma zombaria, num país que não pode 
ser considerado, contudo, isento de preconceitos, onde não reina a 
simplicidade nem a pureza dos costumes (CONDORCET, 2008, p.61). 

 

Essa passagem deixa clara a opinião do autor sobre as capacidades 

femininas e do quanto à instrução pública comum a ambos os sexos pode formar uma 

sociedade mais justa. Porém, o debate sobre a igualdade de educação, posto por 

Condorcet, não foi à opinião predominante, mesmo tendo nos propósitos educacionais 

do filósofo, apenas educar a mulher para a família, confirmando a condição indigna 

dela. Gerhard Ute parafraseando Kant em seu ensaio Mutmasslicher Anfang der 

Menschengeschichte51, afirma que a dignidade “consiste no rigoroso respeito ao 

direito de ser fim em si e por si mesmo, e não ser usado por ninguém como fim para 

outros objetivos” (GERHARD , 1995, p.64). Situação que não se confirmava na 

posição da mulher para este autor naquele momento. 

Opiniões em defesa da instrução pública comum a ambos os sexos, embora 

minoritária, continuaram ecoando no debate público ao logo dos primeiros anos da 

República, a exemplo da advogada e educadora Catharina Moura, que aqui na 

Parahyba do Norte fez uma defesa enfática dessa questão, por ocasião de uma 

conferência realizada no Teatro Santa Rosa, em 30 de março de 1913: 

 

 

51 Ensaio de Kant, traduzido por Joel Thiago Klein como: Início Conjectural da História Humana. In, 
Revista Studia Kantiana, n° 10, postado em 24/06/2011, Disponível em: 
http://www.sociedadekant.org/index.php?s=Mutmasslicher+Anfang+der+Menschengeschichte 



91 

 

Sómente educando e instruíndo a mulher pode-se-á evitar que 
ella continue a propagar um típico físico inferior, fútil, quasi 
infantil [...] sua elevação intelectual e moral pela instrução e pela 
educação, talvez não mui remoto, há de trazer-nos a prova de 
que essa inferioridade do cérebro feminino, se é que existe, não 
é uma qualidade inherente ao sexo, mas uma conseqüência 
necessária das condições do meio.  (MOURA apud MACHADO; 
NUNES; MENDES, 2013, p. 42)52 

 

Toda essa situação de subestimação da mulher foi devido a um tipo de 

educação que perpetuou durante um longo tempo, a exemplo do que Rousseau 

propõe no livro do Emílio, sua obra sobre educação, onde afirma que “toda educação 

de Sofia futura esposa de Emílio”, obedece a critérios opostos ao que é atribuído a 

ele, traçando caracteres de dois sexos complementares, em que um é atividade, o 

outro é passividade; um é força, o outro fraqueza; um autonomia, o outro necessidade 

de agradar; um razão, o outro pudor; um consciência, o outro opinião. “A definição 

deste [outro] como “o túmulo da virtude entre os homens e o seu trono entre as 

mulheres” marcará toda a educação de muitas gerações de mulheres” (ROSSI-

DORIA, 1995, p.115). 

Foi na urgência da educação das mulheres que se pautaram as lutas por 

reivindicações políticas. Essa situação foi vislumbrada por elas, e que se baseavam 

em leituras já presentes nos textos de Nísia Floresta. 

Embora se tenha desejado incorporar as meninas à instrução pública elementar 

no nascedouro da República no Brasil, o cenário ainda era, segundo Machado, Nunes 

e Mendes, bastante adverso: 

 

[...] a expansão da instrução feminina, quando muito, as mulheres 
eram educadas em escolas confessionais onde a formação se erigia 
sobre os valores cristãos tradicionais, em conformidade com o que 
sugeriam os padrões patriarcais da época. (MACHADO; NUNES; 
MENDES, 2013, p. 44)   

 
Não à toa que o direito a frequentar as instituições de nível superior só viriam, no 

Brasil, no início do século XX. Porém, essa condição de direito e acesso aos saberes 

em nível superior seria acompanhada de pressões, críticas e da desaprovação social, 

 

52 Passagem reproduzida em conformidade com a linguagem da época e publicada no jornal A União, 
de 30 de março de 2013. Segundo os autores, poder ser compreendida esta conferência como pioneira 
na defesa do feminismo em solo paraibano. 



92 

 

pois não eram bem vistas as mulheres que ousavam ocupar os mesmos espaços da 

formação científica dos homens. (ALVES, 1980). 

As respectivas senhoras as quais Tobias Barreto fez suas defesas de acesso 

a educação superior, saem ao espaço público e se posicionam afirmando, no New 

York Medical College and Hospital for Women, onde fundaram em 1881 o jornal A 

Mulher, em Nova York. Elas ressaltam, em artigo publicado por ambas nesse mesmo 

ano, a sua admiração pela história da emancipação feminina nos Estados Unidos:  

 

Com as mãos trêmulas pegamos na pena para discutir uma das mais 
delicadas matérias; a justificação de que a mulher é inteligente e 
digna de grandes comedimentos. Para justificar nossa opinião 
escudamo-nos na história, queremos ver se podemos, autorizadas 
pela ciência e pela história, provar irrecusavelmente que os homens 
emitem uma opinião falsa (…). É uma questão psicológica e de alta 
transcendência, que as mulheres reconheçam que os homens são 
injustos para com elas, julgando-as incapazes de concepções 
sublimes e cometimento científicos. (…) Se, quanto ao Brasil, país 
novo ainda, existem senhoras que podem competir com os homens 
mais sábios que possuímos (…) quanto mais nos Estados Unidos, – 
país dotado por Deus para ser o berço da emancipação feminina.53 
 

 

Se, de fato, na primeira metade do século XIX, a voz feminina, com exceção dos 

escritos de Nísia Floresta, era pouco expressiva, pouco a pouco, como pode ser visto 

no escrito acima, foram se fazendo presentes na esfera pública, como atesta o 

crescente número de artigos e de periódicos formadores de opinião e responsáveis 

por reivindicar ampla inclusão das mulheres à cena política brasileira, sobretudo 

depois da década de 1860 em diante. O mote era o direito feminino a participar da 

vida nacional, que entendiam como uma extensão às mulheres do direito a ter uma 

profissão, do direito à educação e do direito ao voto (MUZART, 2003). 

Publicações que vão desde o jornal Echo das Damas, periódico feminino 

instalado no Recife, escrito pelas mulheres do movimento abolicionista “Echo das 

Damas”, sejam pelas publicações do Emancipador de caráter especificamente 

abolicionista, com participação feminina apenas com registro de suas presenças nas 

reuniões da “Emancipadora Parahybana”. Muitas foram, de fato, essas publicações 

 

53 Maria Augusta G. Estrela e Águida J. F. M. Oliveira, apud COELHO, Nelly Novaes, “A Emancipação 
da Mulher e a Imprensa Feminina. Século XIX – século XX”. Publicado na revista Kplus, número 28, 
disponível em: www.kplus.com.br.  



93 

 

femininas54 ocupadas em discutir o direito político das mulheres ou buscando inserir-

se nas “grandes questões” de seu tempo: o problema da instrução pública, a formação 

escolar e da abolição da escravidão, sobretudo, a extensão e garantia dos direitos 

civis, as “liberdades públicas”, e a reforma do sistema eleitoral. Pois, como adverte 

Barbosa e Machado (2012), em última instância, “a estratégia utilizada por mulheres 

privilegiadas sócio economicamente, era de se valerem da educação e da imprensa 

como meios para alcançar os direitos políticos”. (BARBOSA; MACHADO, 2012, p. 92).  

Assim reconheço a importância da formação dessas mulheres para a 

construção do espaço político, que não pertenceria apenas a elas, mas que iria 

resultar em uma melhora da sociedade como um todo, ensinando, também aos 

homens, conceitos fundamentais para o desenvolvimento de uma sociedade 

civilizada, ordenada, que hoje, poderíamos chamá-la de democrática. E como tenho 

tentado demonstrar os escritos de Nísia e a defesa de Tobias ao direito a educação 

feminina foram essenciais nos construtos do pensamento do que virai a ser Maria 

Augusta C. M. de Vasconcellos, pois todos esses a antecederam e sem dúvidas foi 

essencial em sua formação, como campo preparatório que deram a ela sustentação 

para a missão a qual ela se entrega em preparar mesmo sabendo dos desafios e 

limites do papel que ela iria desempenhar. 

 

  

 

54 A Emancipadora Paraibana, o Echo das Damas e a própria Revista O Lyrio, são alguns exemplos. 



94 

 

CAPÍTULO 4º 
 

MARIA AUGUSTA MEIRA DE VASCONCELOS, POR EDUCAÇÃO, TRABALHO E 
VOTO 

 
 

“O século XVIII proclamou o direito do homem; o 
século XIX proclamará o direito da mulher”. 

(Victor Hugo) 
 

4.1-1890 – Uma decisão injusta - inopia spiriti est maximum malorum55 
 

Após concluir seu curso de Bacharel em Direito, pela prestigiada Faculdade de 

Direito de Recife, Maria Augusta C. Meira de Vasconcellos participou de vários 

debates sobre o exercício da sua profissão e demonstrou em vários escritos nos 

jornais da época seu desapontamento pela implementação da República em que não 

respaldava as mulheres na construção política em seu direito ao voto.  

Enquanto não tinha resposta positiva sobre a autorização para o exercício da 

magistratura, atuava como professora no colégio que pertencia a sua família. A 

referida instituição propagava a formação de Maria Augusta C. Meira de Vasconcellos 

como Drª Bacharela em Direito, como pertencente ao quadro dos professores. 

Segundo a propaganda exposta em jornais, a exemplo do Diário de Pernambuco, em 

01 de janeiro de 1890, que enaltecia o Colégio Meira, como sendo o melhor ensino da 

época no Recife. Na citada instituição educacional também era ensinado francês, 

inglês e alemão, além de aulas de esgrima. 

 

55 “A falta de espírito é o maior dos males” tradução google. 



95 

 

 

 

No ano de 1890, já em janeiro ela esteve atuando como juíza no clube de 

esgrima da cidade de Recife. Onde ao que tudo indica dava aulas no Colégio Meira. 

 

 
Diário de Pernambuco, de 3 de janeiro de 1890. Disponível em: 

https://memoria.bn.gov.br/DocReader/DocReader.aspx?bib=029033_07&Pesq=%2214%20de%20jun
ho%20de%201890%22&pagfis=13 

 

Diário de Pernambuco 
de 1 de janeiro de 
1890. Disponível em: 
https://memoria.bn.g
ov.br/DocReader/Doc
Reader.aspx?bib=0290
33_07&Pesq=%2214%
20de%20junho%20de
%201890%22&pagfis=
4 



96 

 

Os anúncios acima são uma demonstração da atuação da professora, Dra. 

Maria Augusta C. Meira de Vasconcellos na cidade e na construção de sua 

configuração como indivíduo atuante na sociedade da qual fazia parte. Além disso, é 

um demonstrativo da sua vontade em se fazer valer direitos que a configuraria como 

tal. 

Em 23 de abril de 1890 o Diário de Pernambuco apresenta uma breve matéria 

em meio a uma coluna não assinada, intitulada “um pouco de tudo”, questionando as 

capacidades das mulheres para a vida pública, do trabalho e da política. Inicia sua 

proposição questionando se seriam as mulheres capazes de suportar oito horas de 

trabalho. 

  

 

“Irá a mulher, depois de ter empregado o dia sobre os livros passar as noites nos 

restaurantes, no café, no bilhar... Ou terá as distrações do charuto e da política?”56  

Aqui pode-se compreender o quanto os argumentos da natureza feminina são postos 

como frágeis diante dos argumentos morais e políticos sobre o qual se assentava a 

crítica do jornal da época, sem atentar que mesmo os argumentos apelativos sobre a 

natureza feminina são contraditórios, quando argumenta “(...) sempre que se tira a 

mulher da família, se a desnaturaliza. Prendei - desde pela manhã até a tarde a uma 

 

56 Diário de Pernambuco 23 de abril de 1890. Disponível em: 
https://memoria.bn.gov.br/DocReader/docreader.aspx?bib=029033_07&pasta=ano%20189&pesq=%2
2pode%20a%20mulher%20suportar%22&pagfis=722) 

 

Argumenta a partir de questões 
fisiológicas da mulher, de uma natureza 
propensa a doença, e que não saberia 
executar bem funções fora do ambiente 
familiar. Apontando a Educação, a 
escola, um local onde as mulheres ainda 
poderia se aventurar por ser a função de 
mestra, similar ao papel da mãe. E 
conclui o paragrafo fazendo um apelo a 
natureza da mulher que não suportaria 
um ambiente longe da família. Mas o 
que finaliza seu argumento são questões 
morais: 



97 

 

banca de escritório, no meio dos números e dos negócios, e dar-lhe a parte ingrata do 

homem sem poder dar-lhes as compensações”, assim supõe-se que elas não 

aguentariam, e por acaso os homens também aguentariam sem adoecimentos? 

Assim, vê-se o quanto, o que o jornal argumenta como natureza está mais próximo do 

argumento social. Em seguida conclui: 

 

 

 

 

Mais uma vez o periódico firma seu posicionamento contrário a vida pública das 

mulheres, seja na educação, seja no trabalho. E, assim, vocifera contra os 

“emancipacionistas” e os chamam de filantropos, comparando a tentativa de voo das 

mulheres a pombas que gostariam de voar como falcões, numa tentativa, segundo o 

jornal, de buscarem ocupar cargos que cabiam rigorosamente aos homens, retirando, 

portanto, da mulher, o papel que realmente lhe cabia naturalmente: “dar ao mundo 

filhos sãos e robustos”, firmando de forma clara seu posicionamento conservador. 

No posicionamento acima expresso com muita ênfase nas páginas do Diário 

de Pernambuco é possível pensar que se direcionava ás mulheres como Maria 

Augusta C. M. de Vasconcellos que, apesar de não ter sido citada, aparece presente 

nesse desabafo. 

No dia 4 de junho do ano citado, outro jornal, A Lanceta, publicava uma matéria 

intitulada: “O voto das Mulheres”. Nesse artigo que não fora assinado, já traz 

referência direta a bacharela Maria Augusta C. M. de Vasconcellos. Inicia 

* “Ah! Se sonhar acordado fosse 
sempre possível! E os sonâmbulos com 
a mão estendida nem sempre achassem 
a natureza inflexível até que sua testa 
colide com um pilar de bronze”. 
[tradução minha] 

Frase do abade Antoine François 
Prévost, em sua obra “Manon Lescaut” 

Diário de Pernambuco, 23 de abril de 
1890. Disponível em: 
https://memoria.bn.gov.br/DocReader/
DocReader.aspx?bib=029033_07&Pes
q=%22pode%20a%20mulher%20supo
rtar%22&pagfis=722 



98 

 

expressando incômodo com sua postura altiva em um encontro pôr a caso em um 

caminhar pela cidade. O impresso questionava sua altivez, em particular, quando esta 

pede formalmente esclarecimentos pelo indeferimento do seu direito de voto, como 

pode ser visto em artigo publicado de sua autoria, em 25 de abril de 1890, no Jornal 

do Recife, com título “Uma decisão injusta”. 

 

 

A escritora, como é referida pelo periódico Lanceta, já em abril, baseava sua 

defesa ao direito de voto, posicionando-se na luta daqueles que à antecederam pela 

construção de uma pátria republicana. Nele é possível acompanhar um discurso com 

viés democrático, apesar dessa questão ainda não ser o centro do debate no início do 

período republicano. Ainda traz em seus argumentos exemplificando o caso dos 

Estados Unidos, nação onde o debate já estava sendo promovido com Tocqueville, 

como demonstrou Bezerril (2007) em pesquisa anterior, evidenciando a relevância do 

protagonismo das mulheres na construção democrática daquele país. 

Aqui, Maria Augusta C. M. de Vasconcellos exorta a história da nação na defesa 

da construção da República, ao se referir a vários nomes do pensamento social 

brasileiro que estiveram na linha de frente do pensamento liberal e, como tal, eram 

reconhecidos pela academia brasileira como intelectuais preocupados com a coisa 

pública e o fazem em prol do Brasil.  

Jornal do Recife, 25 de abril de 1890, 
disponível 
em:https://memoria.bn.gov.br/DocReader/
DocReader.aspx?bib=705110&Pesq=%22
decis%c3%a3o%20injusta%22&pagfis=2
8244 



99 

 

Situação que abre um campo de reflexão apontado por Rychter (2014) quando 

questiona o porquê que não é visto com mesmo reconhecimento dos pensadores 

quando estes são mulheres.57 

  

 

Ao que tudo indica, a citada matéria de autoria de Maria Augusta C. M. de 

Vasconcellos incomodou muito a sociedade conservadora pernambucana da época. 

Pois, era tida como uma afronta a forma como a bacharela se posicionava frente aos 

embates políticos travados na esfera pública, em especial, nos periódicos da época.  

Sobre essa questão Nunes e Machado (2013) reforçam as dificuldades para 

mulheres se posicionarem criticamente à época, sobretudo em relação aos direitos: 

 
Quando as mulheres começam a lutar pelos seus direitos, a 
tornarem públicas suas opiniões, a demandarem uma participação 
nas deliberações nos variados campos que dão forma ao país, a 
adentrarem espaços distintos no mercado de trabalho, a 
examinarem as relações homem-mulher, os diversos setores da 

 

57 RYCHTER, Danielle (org.). O Gênero nas Ciências Sociais: releituras críticas de Max Weber a Bruno Latour. 
São Paulo. Editora UNESP; Brasília, DF; Editora Universidade de Brasília, 2014. Esta obra traz reflexões 
importantes sobre o gênero no pensamento da Ciências Sociais, suas dificuldades de reflexão e esquecimentos. 

Maria Augusta C. Meira de Vasconcellos, “decisão injusta”, Jornal do Recife, 25 de abril de 
1890, 
disponível:em:https://memoria.bn.gov.br/DocReader/DocReader.aspx?bib=705110&Pesq=
%22decis%c3%a3o%20injusta%22&pagfis=28244 



100 

 

sociedade começam a expressar reações adversas (NUNES; 
MACHADO, 2013, p. 192). 

 

Nessa toada crítica os redatores do periódico Lanceta assim descrevem Maria 

Augusta C. M. de Vasconcellos: 

      

 

 

 

 

Nessa matéria vemos os redatores iniciarem seu escrito abordando a 

linguagem subjetiva desse encontro “à desfilada, vestida de amazona, num cavalo e 

raça, de chicotinho preso por um cordão de prata ao braço direito, atirando com certo 

desprezo calculado uma nuvem de poeira sobre nosso paletó domingueiro”. Em 

seguida diz deixar de parte, aquilo que acabou de ressaltar, afirmando não magoar-

se. Nessa passagem pode-se ver o quanto a postura de Maria Augusta C. M. de 

Vasconcellos incomodava os homens da época, pois trazia em uma linguagem 

subjetiva em sua postura“ à desfilada” ao que seu pensamento se propunha, vestida 

de acordo ao que se propunha, e dispondo de dotes financeiros que é ressaltado no 

texto pelo “cavalo de raça”, chicote preso por um “cordão de prata” e sabendo com 

“desprezo calculado” deixá-los sob poeira. Assim ela trazia na prática e performava a 

mulher que era forjada também em seus discursos. 

Vê-se aqui mais uma vez o exaltar dos tributos femininos como sendo um 

posicionamento que somente engrandece a nação quando as mulheres cumprem o 

“O voto das Mulheres” A Lanceta, 04 de junho de 1890. Disponível em: 
https://memoria.bn.gov.br/DocReader/DocReader.aspx?bib=215244&Pesq=%22
Maria%20augusta%20meira%20de%20vasconcellos%22&pagfis=177 



101 

 

papel de mãe, o ser capaz de se sacrificar em prol dos filhos, alguém que não possui 

vaidades, nem autopromoção, haja vista ser o papel de mãe ficar reclusa aos cuidados 

da casa, como algo consoante ao bem comum de toda sociedade. Como exemplo 

crítico, citam apenas a recusa ao casamento, como algo permitido as mulheres, do 

seu direito de escolha ante a conservação de uma bem maior, a manutenção do seu 

lar quanto viúva em engrandecimento de seus filhos. Sendo assim, que direito de 

escolha seria esse? 

 

4.2- Entre elas: Uma querela pública 

 

Dentro dessa mesma questão sobre o voto feminino, mas contrária ao que 

Maria Augusta C. M. de Vasconcellos pregava, encontramos em recentes pesquisas, 

o debate travado com quem outrora já havia sido citada em pesquisas anteriores, 

apenas como “uma certa Ethelvina”. Agora, devidamente identificada.  Alice Ethelvina 

de M. Lyra apresenta-se como interlocutora de Maria Augusta C. M. de Vasconcellos, 

em sua disputa pela leitura do papel da mulher na sociedade, mas ambas disputando 

o espaço público. 

Um dia após o periódico Lanceta publicar o artigo “O voto das Mulheres”, é 

publicado pelo Diário de Pernambuco de 5 de junho de 1890, uma matéria intitulada, 

“Questões Sociais: Emancipação da Mulher”, assinado por Alice Ethelvina de M. Lyra. 

Nessa matéria a referida personagem inicia sua escrita se posicionando contraria à 

bacharela. 

 

  

LYRA, Alice Ethelvina 
de M. “Emancipação da 
Mulher”. Diario de 
Pernambuco, 5 de junho 
de 1890. Disponível em: 
https://memoria.bn.gov.b
r/DocReader/DocReader.
aspx?bib=029033_07&P
esq=%22ethelvina%22&
pagfis=1009 



102 

 

 

Alice Ethelvina M.de Lyra afirma a mesma preocupação de Maria Augusta M.de 

Vasconcellos com a garantia dos direitos e civis e políticos da mulher, o que ela chama 

de utopia da igualdade universal, que para ela significaria a retirada da mulher de sua 

natureza.  

Acreditamos que esta passagem do artigo deixa claro o posicionamento de 

cada sobre como compreendem a representação do feminino na sociedade. Maria 

Augusta C. M.de Vasconcellos busca a configuração dessa categoria “mulher” como 

indivíduo moderno e, para isso, portador de direitos civis e políticos, algo presente nos 

pilares da constituição de uma sociedade moderna. Já Alice Ethelvina M.de Lyra, 

chama de utopia a universalização do direito, entendendo a categoria analisada como 

algo do campo da natureza. Logo são entendimentos diferenciados sobre essa 

parcela da população que reflete num projeto de nação que cada uma representava. 

  

 

A autora Alice Ethelvina M.de Lyra segue nessa matéria afirmando que não 

quer com isso dizer que as mulheres devam ficar mergulhadas nas trevas. Ela fala da 

importância científica das mulheres, mas, com isso exaltando a importância do 

cristianismo e que a educação cientifica não deveria ser acessível para todas, mas 

“compatíveis às suas condições”. Estaria essa autora falando de condições de 

natureza ou de caráter materiais, ou condições financeiras? 

* “Uma mulher sábia edifica a sua 
casa, a tola a destrói” (Prov. XVI. 1) 
[tradução do google] 

LYRA, Alice Ethelvina M. 
Questóes sociais : Emancipação da 
Mulher. Diário de Pernambuco, 05 
de junho de 1890. Disponível em: 
https://memoria.bn.gov.br/DocRead
er/DocReader.aspx?bib=029033_07
&Pesq=%22ethelvina%22&pagfis=
1009 



103 

 

Alice Ethelvina M.de Lyra segue no artigo, homenageando as sábias do 

passado, dessa forma, diz não se recusar ao direito das mulheres instruir-se. Mas, 

ressalta ser preferível que as mulheres não sejam muitas sábias. 

 

   

 

 

Ao concluir o artigo, mais uma vez posicionando-se contraria a Maria Augusta 

C. M. de Vasconcellos, Alice Ethelvina M.de Lyra aconselha a bacharela a banir “de 

sua mente a ideia de ser candidata às próximas eleições”. Em seu escrito reforça que 

esta seria uma atitude que colocaria todo o gênero feminino, portador de bom senso 

e modéstia, em uma situação vexatória, ou mesmo ridícula.  

Assim, Alice Ethelvina M.de Lyra, demonstrava-se também preocupada com o 

alcance desse legal processo, demonstrando em suas palavras a impossibilidade da 

mulher votar e ser votada. Conclui, dizendo que fez uso da imprensa, mas que não 

mais voltaria a debater esse assunto, terminando com uma citação bíblica: “[...] é um 

dom de Deus uma mulher sensata e silenciosa, e nada se compara a uma mulher 

bem-educada.”58. O que tudo indica mais um posicionamento contrário ao uso das 

mulheres dos espaços públicos como a imprensa. Sobre essa questão, Machado e 

Nunes (2013), indicam que sociedade patriarcal utilizava de várias estratégias para 

fazer as mulheres desistirem de lutar por seus direitos e influenciar pessoas a 

 

58 Bíblia Sagrada. Disponível em: https://minhabibliasagrada.com.br/vc/eclo/capitulo-26/  

*“mulher sensata e silenciosa; não 

modifica a alma erudita” (ecls. XXVI, 

18). [tradução google]. LYRA, Alice 

Ethelvina M. Questões Sociais: 

emancipação da mulher. Diário de 

Pernambuco, 05 de junho de 

1980.Disponível em: 

https://memoria.bn.gov.br/DocReader/

DocReader.aspx?bib=029033_07&Pes

q=%22ethelvina%22&pagfis=1009 



104 

 

reagirem contra a luta e bandeiras femininas, sendo mais comum o próprio uso da 

imprensa. (NUNES, MACHADO, 2013).  

Dois dias passados da matéria de Alice Ethelvina M.de Lyra sobre a 

emancipação da mulher, A Lanceta, publica no dia 7 de junho de 1890, uma matéria 

intitulada, “O voto das mulheres”. E nesse texto eles se utilizam do texto de Alice 

Ethelvina M. de Lyra para argumentar reforçando seus posicionamentos e 

ridicularizando a bacharela Maria Augusta M.de Vasconcellos. O periódico afirma não 

possuir auxílio mais poderoso do que a escrita de uma outra mulher, tendo em vista 

que o posicionamento de Lyra fortalecia uma compreensão majoritária da época sobre 

o feminino na política. Ainda ressaltava o periódico que, finalmente, Maria Augusta C. 

M. de Vasconcellos teria uma adversária respeitável.  

Assim, Alice Ethelvina M.de Lyra ocupava um novo papel atribuído a mulher 

conservadora, ao preconizar a reprodução dos antigos valores patriarcais vigentes.  

 

 
 

Em 11 de junho de 1890, no Jornal do Recife, Maria Augusta C. Meira de 

Vasconcellos se pronuncia diante desse debate em torno do seu nome, mesmo ainda 

não tendo lido a matéria publicada pelos redatores de A Lanceta, pois escrevera essa 

resposta à Alice Ethelvina de M. Lyra, em 6 de junho de 1890, um dia logo após a 

publicação da matéria sobre a emancipação da mulher, e não tendo, ainda, 

conhecimento do que seria publicado no dia 7 de junho pelo referido periódico. 

Os escritores da Lancete reajustam o 
discurso de Alice Ethelvina, que dissera ser 
a favor da instrução da mulher, porém, 
agora eles afirmam que “pretendem que a 
mulher recolha-se ao lar para na educação 
dos filhos dar-lhes o vigor do caráter que a 
geração atual não tem” e concluem como 
sendo a fala da opositora da Maria Augusta 
C. M. de Vasconcellos. 

Por fim, zombam da luta de Maria Augusta, 
e na tentativa de dissuadi-la, afirmam que,  

não terá apoio à sua candidatura e será 
apenas motivo de ridículo e cômica, pois 
nem ela mesma poderá votar em si mesma. 



105 

 

 

  

Assim, a interlocutora de Maria Augusta C. M. de Vasconcellos se propôs fazer, 

o que segundo ela teria usado, “pedaços de latim com cheiros de sacristia” e baseada 

em “textos inutilizados pelas traças”, “atrasado, a dissuadi-la de algo” que, segundo a 

bacharela, “convinha ao século atual”, e ao qual ela estava certa e que havia se 

colocado a executar, por achar de acordo com o pensamento moderno.  

Esta passagem demonstra a consciência de Maria Augusta C. Meira de 

Vasconcellos, em sua empreitada e o papel que visava cumprir. Ou seja, como alguém 

que possuía uma compreensão histórica de seu lugar social. Seria anacronismo 

pensá-la como uma intelectual orgânica, afinada com o pensamento que se realiza na 

práxis? 

O título da matéria traz a seguinte 
mensagem em latim: “A falta de espírito é o 
maior dos males”, que por coincidência, ou 
não. Levando-se em consideração que o 
debate religioso também estava aqui sendo 
colocado, este é, justamente, um tema dos 
livros bíblicos sobre a importância do 
espírito se sobrepor a carne, e que para isso 
ele precisa ser forte. E o nome desse livro 
bíblico é: “Romanos”. Então para iniciar os 
debates sobre Direitos Romanos, talvez 
com esse intuito tenha sido nomeado essa 
matéria por Maria Augusta de “Inopia spiriti 
est maximum malorum”. 

 



106 

 

 

Maria Augusta C. M. de Vasconcellos afirmava que as mulheres que adquiriam 

o direito ao voto em nada as diminuíra em suas funções. Enfatizava que o feminino 

saberia conciliar o “santuário do lar” e suas funções sem se sentirem apavoradas pela 

privação dos direitos.  

Ou seja, expunha a preocupação com a condição da mulher na sociedade que 

se inspira em Roma para pensar a existência da mulher. Mas, como justificar a mulher 

pela concepção romana se lá ela vive na condição de refém da inexistência política. 

E conclui que Roma não seria lugar a se mirar para o desenvolvimento da mulher 

moderna e para a construção da sociedade que deveríamos almejar ser.  

Visto que em face da recusa ao exercício do seu direito de voto ter sido pautado 

pelo direito romano, Maria Augusta C. M. de Vasconcellos acrescenta que tais 

argumentos não seriam exemplificáveis visto o quanto Roma, seria uma das cidades 

onde imperarava a corrupção. Ela exalta os valores e capacidades da mulher, 

esvaziando o sentido de estapafúrdia, pela qual sua ideia fora acusada e ainda 

invocando Tobias Barreto como seu defensor, no que diz respeito a igualdade de 

capacidades entre homens e mulheres. 

 



107 

 

 

 

Nesta passagem Maria Augusta C. M. de Vasconcellos insiste na igualdade civil 

entre homens e mulheres. A bacharela fala na igualdade entre ambos nas obrigações 

que devem ter com o lar. E reafirma sua decisão em candidatar-se nas próximas 

eleições. Faz sua defesa coerente aos princípios liberais na defesa do direito à 

propriedade. E justifica que não requerer seu direito é legitimar a posse daqueles que 

a usurpou. Logo, fica evidente o tom de denúncia que existe em sua pretensão de 

candidatura. 

Maria Augusta C. M. de Vasconcellos afirma ter a pretensão de com isso 

interferir no Governo, dando a ele a possibilidade de correção, reparando a injustiça 

cometida e esse, ao que parece, é seu real objetivo, a conquista do direito de existir 

como indivíduo político. Assim, a bacharela afirma: “não me importando 

absolutamente que se me coloque no número dos amadores”.  E conclui a matéria 

exaltando princípios democráticos: “porque o povo é quem elege e o povo para quem 

hei de apelar é soberano”. 

Em 14 de junho de 1890 Alice Ethelvina M. de Lyra volta a escrever no Diário 

de Pernambuco, respondendo as provocações de Maria Augusta M. de Vasconcellos 

e contrariando o que ela mesma havia afirmado ao dizer que não voltaria a escrever. 

 



108 

 

 

 

Alice Ethelvina M. de Lyra voltou a escrever contrariando todas as suas 

afirmações de que não se envolveria em polêmica, visto que isso sacrificaria seus 

deveres domésticos. Porém afirma ter sido obrigada a responder a matéria de autoria 

de Maria Augusta C. M. Vasconcellos, publicada em 11 de junho de 1890. Lyra Inicia 

o texto respondendo com ironia que sua capacidade não estaria à altura da bacharela 

“ilustrada pelas lições de Tobias Barreto e outros sábios modernos”. E assim, segue 

afirmando que apenas tinha a intenção de fazer um protesto contra a propaganda 

emancipacionista, pois é uma defensora do recato. Se posiciona contrária a ampliação 

dos direitos civis e políticos às mulheres, por entender ser um atributo dos homens, 

por possuírem deveres de sangue como o alistamento militar. E, reforça Lyra que, 

caso tais direitos fossem ampliados às mulheres os deveres também deveriam ser 

iguais.  

 

 

 

Na segunda parte do artigo de Alice Ethelvina de M. Lyra, após exaltar o recato 

como condição natural das mulheres, aponta com jeito de denúncia o interesse de 



109 

 

Maria Augusta M. de Vasconcellos em “ser considerada uma celebridade feminina”. A 

autora crítica a escrita da bacharela que afirmara que seu latim tinha cheiro de 

sacristia, trazendo o debate para o campo religioso, questionando se a bacharela 

poderia ser uma “livre pensadora ou talvez uma protestante”. E segue sua escrita em 

tom de oposição: 

 

 

Assim, provoca a bacharela, pedindo cautela aos eleitores que “como eu, 

professam a religião católica”. Lyra exalta os escritos do arcebispo de Reims e ainda 

afirma que Maria Augusta C. M. de Vasconcellos não apontou em qual constituição 

de civilizações avançadas da Europa de fato houve a ampliação dos direitos civis e 

políticos para as mulheres. Conclui: 

 

 

“Apelo para o mesmo juiz - o povo [...] aguardo tranquila o triunfo de minha 

causa, que é a derrota da nobre candidata”. Nessa passagem fica claro o real intuito 

de Alice Ethelvina de M. Lyra, nítida representante do pensamento predominante, 

derrotar tudo o que Maria Augusta M. de Vasconcellos representava, - a defesa dos 

valores da modernidade e do pensamento liberal. 



110 

 

Em mais uma resposta ao artigo de Lyra, Maria Augusta M. de Vasconcellos 

publica um novo artigo de mesmo título, “Inopia spiriti est maximum malorum”, no 

Jornal de Pernambuco, em 19 de junho de 1890.  

 

 

Já no início do artigo Maria Augusta C. M de Vasconcellos responde a sua 

contemporânea colocando-a como sua opositora política. Diante dessa colocação, um 

novo lugar se apresenta para Alice Ethelvina M. de Lyra. Ela em seu debate com a 

bacharela inaugura o espaço político das mulheres, reconhecendo assim, esse lugar 

quando fala da “linguagem de candidato despeitado” e segue defendendo seu 

pensamento. 

VASCONCELLOS, M. A. C. 
M. “Inopia spiriti est 
maximum malorum, 
Jornal do Recife, de 19 
de junho de 
1890,.Disponível em: 
https://memoria.bn.gov.
br/DocReader/DocReade
r.aspx?bib=705110&Pesq
=%22decis%c3%a3o%20i
njusta%22&pagfis=28432 



111 

 

 

Maria Augusta C. M. de Vasconcellos rebate as críticas de Lyra, afirmando que 

ela alimenta o ódio e prega um tipo de catolicismo que não convém a maioria da 

população brasileira. Além disso, ostenta um recato que não possui, invocando o 

catolicismo como forma de rejeitar suas ideias.  

Após denunciar, o que chamou de hipocrisia de Alice Ethelvina M de Lyra, Maria 

Augusta C. M. de Vasconcellos retoma o debate afirmando que a mulher ao conquistar 

seus direitos em nada lhes retira o recato. Mas, aquelas que não tiverem coragem 

para exigi-los pode se bastar ao despeito e a pregação do ódio. E conclui a bacharela, 

afirmando que o eleitorado não se engana com um “catolicismo improvisado”. 



112 

 

 

 

Sobre o que Lyra chamou de estapafúrdia, a presença das mulheres no serviço 

militar, Maria Augusta M. de Vasconcellos rebateu, ao afirmar que ela deveria ter mais 

cuidado ao tratar da questão e conhecer a fundo as funções dos militares no país, 

desde a queda da monarquia à constituição da República. Segundo a bacharela, 

foram os militares que ajudaram na saída das “garras da ferrenha monarquia” a qual 

só produziu “misérias e prantos”. Ainda sobre a possibilidade das mulheres cumprirem 

serviço militar, Vasconcellos afirmava não ver problema, pois “perfeitamente podem 

ser ampliadas às mulheres”, e cita o exemplo de Joana D’arc. 

Sobre a sua candidatura às eleições daquele ano, Maria Augusta M. de 

Vasconcellos, julgava os seus protestos como inúteis, não sendo sua preocupação 

uma possível derrota, algo que já poderia ser esperado. Nessa passagem do artigo, 

fica evidenciado o intuito da bacharela em provocar um debate que não se esgotaria 

naquelas eleições, as quais ela estava convicta da importância de enfrentar, e aceitar 

o sacrifício de seu escárnio. Por fim, ela aconselha à Alice Ethelvina M. Lyra ler o que 

Mac Lechere escrevera no Journal des debats 59 sobre as mulheres e afirma ser essa 

 

59 Le Journal des Débats, (French: “The Journal of Debates”), former Parisian daily newspaper that 
was one of the most influential organs of the French press in the 19th century. Founded in 1789 by 
Gaultier de Biauzat to report the debates of the National Assembly, the Journal des 
Débats was acquired in 1799 by the Bertin family, which retained control of it until 1871. 



113 

 

a infeliz condição das mulheres no Brasil, “enclausurada, nula e nulificada”, “sem 

instrução”, “indolente até o excesso”. No texto o propósito era de fato contestar a 

situação a qual as mulheres no Brasil se encontravam. Buscando, portanto, com suas 

ideias, “escapar aos preconceitos, à inercia e à passividade em que estava 

mergulhada a população feminina do Brasil do século XIX” (ALVES, 1980, p. 89).  

Em 23 de junho Alice Ethelvina M. de Lyra escreve mais uma vez para no Diário 

de Pernambuco e seu texto é publicado em 24 de junho de 1890 com o mesmo título. 

Porém, agora com o acréscimo: “(Última verba)”. Nele Lyra afirma ter se posicionado 

no combate as ideias emancipacionistas e que a sua antagonista (Maria Augusta C. 

M. de Vasconcellos) se apresentou como uma verdadeira atleta.  

Lyra mais uma vez posicionou-se contraria aos direitos civis e políticos das 

mulheres, por entender como uma condição em desacordo com as consequências 

dos deveres que tal ampliação dos direitos trariam e a incoerência que seria das 

mulheres adentrarem no serviço militar, dada a seu “natural fragilidade” e, como 

consequência, o abandono do lar. Contudo, afirma ter as mulheres um importante 

papel a desempenhar na educação dos filhos: 

 

 

Moderately liberal in its viewpoint, Débats was critical of the Restoration monarchy and the Second 
Empire but favourable to Louis-Philippe. Its contributors included such literary figures as François-
René de Chateaubriand, Ernest Renan, and Hippolyte Taine. Débats continued to be published until 
August 1944.[Le Journal des Débats, (francês: “The Journal of Debates”), antigo jornal diário parisiense 
que foi um dos órgãos mais influentes da imprensa francesa no século XIX. Fundado em 1789 por 
Gaultier de Biauzat para reportar os debates da Assembleia Nacional, o Journal des Débats foi 
adquirido em 1799 pela família Bertin, que manteve o seu controlo até 1871. 
Moderadamente liberal no seu ponto de vista, Débats criticava a monarquia da Restauração e o 
Segundo Império, mas era favorável a Luís Filipe. Seus colaboradores incluíram figuras literárias como 
François-René de Chateaubriand, Ernest Renan e Hippolyte Taine. Os debates continuaram a ser 
publicados até Agosto de 1944]. Disponível em: https://www.britannica.com/topic/Le-Journal-des-
Debats 



114 

 

 

 

Alice Ethelvina M. de Lyra volta a escrever nos jornais posicionando-se sobre 

a situação das mulheres e seu papel na sociedade, exaltando a educação das 

mulheres como forma educar seus filhos em seus lares. Lyra cita Leibniz, Joaquim 

Manuel de Macedo60 e Shakespeare, demonstrando seu requinte intelectual diante da 

sua contendora e fazendo a defesa da instrução das mulheres. Ela ressalta que a 

educação para as mulheres poderia lhe abrir novos horizontes, mas não defende a 

ampliação desse alcance a seara da política. Como tal, propõe encerrar o debate 

público travado na imprensa com Maria Augusta C. M. de Vasconcelos. Na prática, 

enxergava na querela pública, uma forma da bacharela preconizar a propaganda 

emancipacionista. Entende que após o conflito de ideias, poucos dariam ouvidos aos 

argumentos da bacharela. 

 

 

60 MACEDO, Joaquim Manuel. A Torre em concurso, Rio de Janeiro, Editora B. L. Garnier, 1863. 
Disponível em: chrome-
extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://digital.bbm.usp.br/bitstream/bbm/3997/1/010701_
COMPLETO.pdf 



115 

 

 

 

Alice Ethelvina M. de Lyra compreende que poucos cidadãos se colocariam   

favoráveis as ideias pregadas por Maria Augusta C. M. de Vasconcellos. As ideias da 

bacharela teriam apensa ressonância entre os ‘filósofos estragados’, ‘poetas 

interessados em agradar o belo sexo, moças de fraca bagagem literária, que visavam 

atenção dos homens’ e as “pregoeiras da ‘homificação’ da mulher. Mas, afirma que a 

mãe de família, que cumpria seus deveres religiosos e familiares, “essas não lembram 

de querer ser emancipada”. Assim, Lyra, reforçava a tese da inaptidão feminina na 

esfera pública como natural e não cultural ou social, tomando “como base princípios 

formulados no âmbito interpretativo masculino”. (BARBOSA; MACHADO, 2012, p. 91). 

Sendo a imprensa um espaço de disputa de ideias, em 12 de julho de 1890 é 

publicado no Diário de Pernambuco uma matéria intitulada “A mulher na política”, 

assinada por Figueiroa Sobrinho, buscando fazer uma análise dos debates travados 

entre Alice Ethelvina de M. Lyra e a bacharela Maria Augusta C. Meira de 

Vasconcellos. 



116 

 

 

O articulista inicia sua fala afirmando que agora se dispõe a se pronunciar 

diante das renhidas posições políticas das mulheres no debate sobre o direito político 

da Mulher ocorrido na esfera pública, em particular, nos periódicos recentes. Nele 

demonstra em sua fala uma surpresa diante de tal debate e apresenta com urgência 

a necessidade de se posicionar sobre as questões já enfrentadas por outros filósofos 

e sábios mais bem qualificados. Para tanto, não se inibe da relevância de também 

posicionar-se sobre a questão.  

O articulista faz uso de citações de Tobias Barreto para se colocar no debate 

e, de certa forma, contestar a Maria augusta C. Meira de Vasconcellos que apelou ao 

pensamento deste intelectual em sua defesa do sufrágio feminino. 

 

 



117 

 

O artigo segue citando o sr. De Jony e discorrendo sobre a natureza da mulher, 

abordando sobre a natureza da mulher para o interior, um ser dedicado e vocacionado 

aos cuidados da família. Nesse sentido, partindo dessa compreensão, os 

deslocamentos aos espaços públicos, como o trabalho, cabem exclusivamente aos 

homens. Em reforço a essa compreensão, apoia-se em Tobias Barreto para 

contradizê-lo no catolicismo, embora afirmando a moral da mulher.  

Para o articulista, faz-se necessário querer resguardar a mulher o simples papel 

de dona de casa: “queremo-vos ilustradas e altaneiras nas harmonias do lar 

doméstico, dando lições do belo. do útil e do justo [...] “atenta as adaptações de vossas 

faculdades as concepções desses princípios”. 

Essa opinião, deslegitima qualquer propriedade da mulher em intervir sobre o 

útil o belo e o justo, pois pode ser questionável. E o que não é concebível ao autor é 

ver as mulheres ditarem “leis à nação na praça pública, emitindo juízos políticos”. 

Portanto, tais posições políticas devem continuar confiadas aos pais, maridos e 

filhos61, responsáveis por sua representação. 

 

 

Segue o autor do artigo afirmando ser sua intuição ver as mulheres 

emancipadas civil e socialmente, pois esses seria um dos requisitos indispensáveis a 

configuração da boa mãe, de onde sairia os bons frutos do lar doméstico. Aqui o 

articulista diz ser indispensável a ilustração da mulher, todavia, jamais dentro de um 

 

61 Ver a ideia de representação pelo pater famílias. Onde a mulher está representada na figura do 
patriarca. Mas que parece não fazer mais sentido quando os dependentes do patriarca conseguem 
autonomia política na República, com a exceção apenas das mulheres. 



118 

 

valor individual, mas como um objeto de funcionalidade social. Para corroborar com 

seu argumento, o autor traz no texto uma sequência de exemplos que servem para 

ele ilustrar a inaptidão das mulheres no mundo político, mesmo sabendo que podem 

ser princesas e rainhas. 

 

(...)  

Nessas passagens há uma insistência sobre a possibilidade das mulheres nas 

ciências e na literatura, contudo, ainda refuta o papel da mulher na política. Admite o 

potencial feminino para a ilustração, com plena capacidade em administrar, ser literata 

ou cientista, atividades domésticas, mas nunca na seara política.  

No artigo fica evidenciado uma compreensão de que os limites das 

capacidades intelectuais das mulheres haviam sido superados, ao argumentar  sobre 

a natureza moral e seus papéis a serem desempenhados no lar. Sem perder de vista 

o esvaziamento nos argumentos impeditivos do exercício da mulher na política. 

 



119 

 

 

 

Nessa passagem do artigo invoca Tobias Barreto, orientador da Maria Augusta 

C. M. De Vasconcellos, teórico que não tem dúvidas sobre a formação intelectual das 

mulheres em relação aos homens: “quanto a emancipação política da mulher, não a 

julgo precisa, não a quero por hora”. Assim, os argumentos do autor não se baseiam 

em uma incapacidade ou inaptidão natural da mulher, mas, tão somente em relação 

ao posicionamento político naquele momento histórico. 

 

 

Como evidenciado, o autor do artigo busca amparo em Tobias Barreto e parece 

citá-lo, afirmando que a participação da política da mulher representaria “[...] um 

cataclisma no mundo moral produzindo uma nova feição no seio da família”. Assim, 



120 

 

questiona mais uma vez se diante de tais consequências ainda querem as mulheres 

ocupando espaços políticos. E argumenta ser fantasioso às mulheres desejarem algo 

distinto de sua natureza na sociedade. 

Ainda afirma sobre as mulheres já exercem o poder dentro de suas casas. Aqui 

o autor parece alheio ao funcionamento do poder patriarcal. E apela para um discurso 

romântico e esvaziado politicamente: “[...] quem melhor que vós, ditará aquelas sábias 

leis maternas aos vossos filhos, aquelas leis as mais sublimes, que são emanações 

de vossa alma e que estão escritas no vosso coração”, mas que em nada são 

superiores a ordem do pai e numa sociedade em que não se existe civil, nem 

politicamente, destituída de qualquer tipo de direito. 

Importante ressaltar que, embora ainda restrito, naquela conjuntura, já se fazia 

presente o debate emancipacionista, questionando o lugar da mulher na sociedade. 

Ou seja, atentando para a necessidade de se fazer do feminino um sujeito portador 

de direitos, que só adviria a partir de seus reconhecimentos civis e políticos, visto que 

os diretos sociais ainda não estavam em pauta, para a efetiva configuração da sua 

cidadania. 

Por fim, o autor insiste na incompatibilidade da mulher para o exercício da 

política e da vida privada, enquanto ao homem seria possível conciliar o papel de 

esposo e pai diante da vida pública. E, mais uma vez, insiste na natureza determinante 

do homem, para a rudeza dos sentimentos e predomínio de força física, enquanto à 

mulher caberia a força moral. Esse discurso sobre a natureza e desigualdade do 

homem e da mulher, como característica do pensamento conservador patriarcal se 

mantém nessa linha de pensamento até os dias atuais, como ressalta Louro (2014). 

 

 

4.3- O voto feminino: um debate constitucional 

 

Em 25 de julho de 1890, Maria Augusta C. M. de Vasconcellos escreveu para 

o Jornal de Recife, em publicações solicitadas – Ao Ilustrado Dr. João Barbalho, 

questionando o projeto da constituição para o Estado. O que demonstra que a 

bacharela estava acompanhando atentamente o debate sobre a constituinte de 1890 

e cobrando de seu representante no Congresso um posicionamento coerente ao 

pensamento dela sobre os direitos da Mulher. 

 



121 

 

 

 

Como pode ser visto nessa passagem há uma preocupação em Maria Augusta 

C. Meira de Vasconcellos sobre a natureza do direito ao voto, por não ter ocorrido a 

solicitação da ampliação do direito às mulheres. 

Nos discursos do deputado Zama62, em outubro de 1890, o parlamentar faz a 

defesa da ampla participação popular ao direito de voto no Congresso Nacional 

Constituinte. Como Maria Augusta C. Meira de Vasconcelos, defendia o voto pela 

ordem capacitária. Ou seja, quem tinha condições de participar da vida política 

nacional? Posicionamento também muito próximo do liberalismo de John Stuart Mill. 

 

 

62 Debates sobre a quem cabe o direito à participação política. Anais do congresso nacional Constituinte da 
república de 1891 
file:///C:/Users/Windows%2010/Desktop/TESE/1890%20Livro%201%20projeto%20de%20constitui%C3%A7
%C3%A3o.pdf 
 



122 

 

 

 

Maria Augusta C. Meira de Vasconcellos por outro lado questiona a omissão 

do Sr. João Barbalho ao não lembrar daquelas senhoras que se instruíram junto com 

ele em mesma faculdade, diz ainda que não imagina que tal esquecimento tenha 

ocorrido de propósito, pois desconstruiria toda sua trajetória como deputado liberal. 

Em 26 de julho de 1890, no Jornal do Recife, o deputado João Barbalho 

responde a Maria Augusta C. M. de Vasconcellos, em publicações solicitadas com o 

título: “O voto das senhoras nas eleições municipais”, ele esboça sua justificativa por 

não ter pautado às colegas de faculdade ao direito de voto.  

O parlamentar se desculpa por não pautar as bacharelas entre as que deveriam 

ter direito a voto, não por uma questão de capacidade intelectual, a qual afirma não 

ter dúvidas. Mas pauta-se pelo pater familias, dentro da lógica da manutenção da 

ordem patriarcal. Ou seja, pela necessidade das mulheres viverem sob o julgo 

patriarcal, como filhas ou esposas, não deveriam ter direito ao voto, pois, bastaria o 

voto do pai em representação da família.  

Assim, antes de julgar o direito ao voto pelas capacidades intelectuais, o voto 

dos mais capazes, o deputado Barbalho, diz ter se pautado pela independência em 

relação à dominação patriarcal. Assim, para que esse voto pudesse ser considerado 

autônomo e livre. Questão que atravessa todo o debate sobre o voto feminino no 

século XIX. 

 

Jornal do Recife, 25 de julho 

de 1890. Disponível em : 

https://memoria.bn.gov.br/DocRea

der/DocReader.aspx?bib=705110

&Pesq=%22decis%c3%a3o%20inj

usta%22&pagfis=28552 



123 

 

 

 

Como solução para a situação, o parlamentar se desculpa e diz não poder fazer 

da exceção à regra diante das bacharelas, que diz conhecer suas capacidades 

intelectuais, mas que, antes de tudo, seria necessário elas não estarem submissas ao 

poder marital, nem tão pouco ao poder paterno.  

Dessa forma justificando a outorga do direito ao voto, em seu projeto de 

constituição republicana, às mulheres quando viúvas ou em caso de desquite, 

separadas do esposo com decreto judicial, colocando-as em uma situação 

diferenciada na sociedade, não mais atreladas à dependência, mesmo que jurídica, a 

uma figura masculina. 

No mesmo dia, A Lanceta publica “Aos quatro ventos” uma matéria com tônica 

contestatória ao posicionamento da bacharela Maria Augusta C. Meira de 

Vasconcellos que já anunciara seu interesse em candidatar-se nas próximas eleições. 

 



124 

 

 

 

O texto publicado na Lanceta de 26 de julho de 1890, traz menção direta a 

Maria Augusta C. Meira de Vasconcellos, falando de seu interesse em candidatar-se 

e pedindo desculpas (com sarcasmo) à bacharela pelas outras publicações, 

atribuindo-as ao Sr. Martiniano Veras, que diz pedir demissão do cargo de delegado, 

assim que o novo governo republicano assumir.  

Noticia o projeto do Sr. João Barbalho que considera na constituição 

republicana o voto às mulheres, desde que sejam maiores de 30 anos, “[...] bem como 

às casadas e divorciadas de toda ordem [...]”. O que não condiz exatamente com a 

proposta do Sr. Barbalho, mas já se apresentando contrário ao debate em torno o 

direito de voto das mulheres, com tom de revolta.  

Apesar de se desculpar com Maria Augusta C. M. de Vasconcellos, o texto da 

Lanceta segue afirmando que com tal decisão haverá uma inversão de papéis entre 

homens e mulheres. 

 



125 

 

 

 

Como é possível perceber, a escrita já se apresenta em um tom odioso em 

torno da inversão de papéis entre homens e mulheres, afirmando que às mulheres 

iriam se dedicar, “[...] correr os azares da luta, doentias e nervosas, apaixonadas por 

um princípio até o sacrifício de um ataque histérico [...]”, enquanto aos homens 

deveriam aprender “[...] os trabalhos de agulha”. Incita, ainda: “[...] que venha isso o 

quanto antes! Só assim A Lanceta deixaria essa penosa vida da imprensa neutra”. 

Afirma em tom, hipotético de zombaria que a “Exma. Sra. Ilustre diretora do Partido 

Nacional das Mulheres que deseja três empregos rendosos que lhe possam trazer a 

fortuna e a prosperidade”.  

Não imaginava o redator da matéria que o Partido Republicano Feminino seria 

fundado em 1910, por Leolinda Figueiredo Daltro e a poeta Gilka Machado, vinte anos 

depois deste debate inicial. (KARAWEJCZYK, 2014). 



126 

 

 

  

Com tom provocador o jornal insiste que o General Deodoro da Fonseca 

passe logo o governo a Madame B... e o Sr. Governador de Pernambuco passe a 

administração a mademoiselle M... já que seriam elas as capazes de salvá-los das 

garras da anarquia e assim tudo mudaria como por encanto. E exorta, “[...] venha 

depressa esse governo da ‘extrema esquerda’ [...] governo do povo pela mulher”. É 

interessante como os redatores do jornal associa a conquista dos direitos das 

mulheres a uma pauta da extrema esquerda, mesmo este debate fazer parte da 

ampliação dos direitos uma reivindicação do pensamento liberal. 

Nessa passagem não há como me eximir da reflexão do que se empreende 

das mulheres na política. Os redatores acusaram de governo da “extrema esquerda”. 

Como refletir sobre o entendimento da participação política da mulher já nesse início 

de seu posicionamento político, fica a reflexão do quanto as mulheres alteraram a 

conjuntura política, quando passaram a atuar politicamente. 



127 

 

  

 

No Jornal de Recife, de 6 de setembro de 1890, Maria Augusta C. M. de 

Vasconcellos anunciava sua candidatura. Em texto intitulado, “Ao eleitorado 

Pernambucano”, a bacharela afirmava que em breve seriam eleitos 17 representantes 

“que deverão batalhar no congresso em prol do engrandecimento da pátria” até bem 

pouco submersa pela corrupção monárquica”. O posicionamento antimonarquista da 

bacharela trazia um tom vibrante de desaprovação.  

A bacharela anuncia as eleições em 15 de setembro de 1890, afirmando a 

grande importância de que era necessário ser dada aos novos representantes eleitos, 

a honra e a dignidade do povo pernambucano, para se sobrepor a quaisquer 

interesses e considerações.  

Solicita o voto com “excessivo escrúpulo e independência”, pois tratara-se das 

eleições para deputados de um país cujas leis e os costumes precisam ser 

completamente reformados. A bacharela reafirma a importância da força desses 

alicerces que precisam ser bem construídos, pois deles dependeriam a “solidez 

perpetua do edifício da organização política” e exorta que a melhor forma de garantir 

tal construção seria partir da escolha dos obreiros que ali deverão atuar.  

Segue a bacharela afirmando que todos e todas tem o direito a candidatar-se a 

uma vaga no futuro Congresso, mas apela pedindo que o voto seja baseado naqueles 

que nunca deram motivos para desconfiança, que não tenham sido corrompidos. E 

que a experiência política, deva ser dada a quem dispõe ou não posses econômicas, 



128 

 

tão somente baseado na capacidade de ilustração do candidato e na rigidez de seu 

caráter. 

 

 

 

Maria Augusta C. M. de Vasconcellos, segue seu apelo que para a constituição 

de uma boa República, considerasse os próprios princípios republicanos, evitando 

assim repetir legados do passado imperial. 

A bacharela ainda lembra a necessidade de leis bem instituídas e executadas 

para o futuro da República, para que os eleitores não caíssem em “cantos de serias”, 

pois seria justo que os candidatos devessem cumprir promessas em seus programas 

ou deveriam cair no ostracismo. 

Depois de apontar o que considerava legítimo nessa eleição, para a afirmação 

da República, Maria Augusta C. Meira de Vasconcelos coloca-se como “candidata a 

uma cadeira no [então] futuro Congresso”.  

Em sua plataforma política promete cuidar da independência e do 

desenvolvimento da nação: “[...] principalmente desta nossa cara terra natal tão 

esquecida de seus filhos levados”. Na passagem pode se perceber uma crítica aos 

representantes de Pernambuco, em regra seduzidos pelo glamour congressual, 

esquecendo muitas vezes dos compromissos com o Estado “[...] com raras embora 

honrosas exceções”. E conclui apelando que os eleitores de pernambucanos 

rompessem com os preconceitos e confiassem no seu nome para essa nobre missão. 



129 

 

4.4 - Veredicto Eleitoral 

 

Como se pode deduzir, Maria Augusta C. Meira de Vasconcellos lançou sua 

candidatura em 16 de agosto de 1890, como demonstra a publicação no Jornal do 

Recife, anunciando a candidatura e pedindo votos ao seu eleitorado, sendo publicado 

no jornal em 06 de setembro de 1890. 

O Diário de Pernambuco de 17 de setembro de 1890, na página 4, é publicado 

com o título de “Editaes”, numa quarta-feira, o resultado das eleições para deputado 

estadual. Na lista aparecem os nomes de todos aqueles que solicitaram inscrição e 

colocaram seu nome a pleito, entre tantos nomes masculinos, identifica-se o nome de 

Maria Augusta C. Meira de Vasconcellos, a única mulher a apresentar candidatura, o 

que prova sua inscrição ao pleito da época. 

E mesmo diante de todo o caloroso debate em relação ao seu, Maria Augusta 

C. M. de Vasconcellos é votada e não apontada na última na lista de inscritos. Como 

pode ser visto na matéria, ela obteve apenas três votos e ficou longe de ser a última 

da lista, entre os 100 candidatos que possuíram apenas o próprio voto. 

Portanto, como Maria Augusta C. M. de Vasconcellos já havia se pronunciado, 

era o início de um novo tempo, em que, mesmo tendo a clareza que não seria eleita, 

candidatara-se com o objetivo pautar o debate sobre os direitos civis e políticos da 

mulher brasileira na construção da nascente República. 

 

  



130 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Entre  ideais liberais e conservadores: Elas pensaram uma nação 

 

Existe uma historiografia feminista que pauta a luta das mulheres em dois 

grandes momentos, geralmente definidos por ondas. A “primeira onda” em que o 

feminismo tratava de iniciativas e ações de mulheres que enfrentavam uma definição 

de sua “natureza”, tentando estabelecer uma “verdade natural” sobre seu sexo e 

intelecto, ainda no final do século XIX. Resultante disso teria sido a conquista do 

sufrágio e a garantia dos direitos civis e políticos. E uma “segunda onda”, a partir de 

meados dos anos 1960, que trata do momento em que as mulheres politizaram seu 

corpo, o prazer, a sexualidade, a reprodução, e criticaram abertamente o patriarcado. 

Contudo, o que essas demarcações históricas parecem esquecer é que a história das 

mulheres não pode ser tratada como ondas. A história das mulheres é um mar, é 

profundo e as ondas as quais foram tentadas classificá-las é muito limitante. Assim, 

acatando plenamente a crítica feita por Luz e Nascimento (2014) em “O debate em 

torno da emancipação feminina no Recife de 1870 a 1920”, as autoras fazem uma 

crítica ao modelo do feminismo ser tratado por ondas, leva de forma errônea a pensar 

que existe um lugar onde as reivindicações emergem e vão ecoando até às margens. 

 

A noção de “onda” indica deslocamento de um ponto de origem, para 
desaguar, se espraiar mais alhures. Assinala fluxo e refluxo; agitação, 
tumulto; tempo curto. Na física, um de seus significados é “perturbação 
periódica mediante a qual pode haver transporte de energia de um 
ponto a outro de um material ou do espaço vazio” (Ferreira, 
1986:1223). Quando aplicada à história do feminismo, a noção de 
onda indica movimentos que se manifestam como ondas, que 
irrompem em determinados tempo e lugar, deságuam em outros e se 
esvaem rapidamente, reforçam a ideia de centros irradiadores e suas 
margens, e indicam as formas efêmeras dos movimentos feministas 
que acontecem de tempos em tempos, descontínuos, e se dissipam 
rapidamente, como aponta Suely Gomes Costa (2009:3-4). (LUZ; 
NASCIMENTO, 2014, p. 343) 
 

Assim, acredito que essa concepção não cabe a história das mulheres, serve 

apenas para reforçar uma ideia colonialista de que existe um centro onde tudo 

começou, os centros ilustrados, – Europa, Estados Unidos – e, no caso brasileiro, a 

história pouco estudada dessas mulheres que foram apresentadas aqui, “tendem a 

situar na região sudeste a primazia da luta feminista, que se espraiou para o resto do 

país”.(LUZ; NASCIMENTO, 2014, p. 344). Assim, se faz urgente a desconstrução 



131 

 

dessa ideia de Brasil, de uma história contada de um lugar de poder, pois aqui, no 

Nordeste brasileiro tínhamos, e temos, uma sociedade pensante e herdeiros de uma 

história e de uma proposta de Brasil que ainda estar por ser construída, que só poderá 

ser realizada a partir dos estudos de todos e todas que nos antecederam. A história 

das mulheres que aqui foram apresentadas tenta trazer luz ao trabalho 

desempenhado por essas mulheres que “desbravaram espaços nitidamente 

masculinos e questionaram verdades em torno de seu sexo, de seu corpo, de sua 

inteligência, por meio da palavra escrita, publicando artigos polêmicos com ou sem 

pseudônimo.” (LUZ; NASCIMENTO, 2014, p. 344). Perfazendo, sem dúvidas, na 

atuação dessas mulheres que inauguraram a modernidade da sociedade brasileira. 

 

Nem todas as mulheres estavam conformadas com o papel de filhas, 
esposas, mães e “coquetes”. Algumas queriam mais. Ressignificaram 
o sentido de ser mulher, fissuraram o conceito. Multiplicaram as 
possibilidades do feminino num complexo e paradoxal movimento de 
construir identidade coletiva, de instituir o sujeito de direito feminino 
diante de um Estado que mudava a forma de governo, porém, 
mantinha-se conservador, oligárquico e com estreita concepção de 
democracia e cidadania. (LUZ; NASCIMENTO, 2014, p. 345) 
 

Assim, o caso de Maria Augusta C. M. de Vasconcellos se faz exemplar e 

como pode ser visto em seus escritos, ela se fazia consciente do papel que estava 

desempenhando para a sociedade que almejava construir, e quebrando com os limites 

que a sociedade patriarcal lhe imputava. Combatendo aquilo que Hannah Arendt 

reportou na Condição Humana, do quanto, “viver uma vida inteiramente privada 

significa, acima de tudo, estar privado de coisas essenciais a uma vida 

verdadeiramente humana” (ARENDT, 2010, p. 72), era contra essa desumanização 

que Maria Augusta C. M. de Vasconcellos lutava, e sabia que por mais que não fora 

eleita, e tivesse ela mesma não podido votar em si, ela construía algo que a colocava 

na história e a faria estar viva mesmo após sua morte, negou-se a “estar privado da 

realidade que advém do fato de ser visto e ouvido por outros, privado de uma relação 

“objetiva” com eles decorrente do fato de ligar-se e separar-se deles mediante um 

mundo de coisas” que no caso da bacharela, seria o relacionar se no mundo político 

e fazer seu pensamento existir, e assim, realizando algo mais permanentemente que 

sua própria vida. (ARENDT, 2010, p. 72) 

Compreender a visão das mulheres sobre o fazer político é algo que 

infelizmente ainda se encontra em um trabalho, muito inicial. Rychter (2014) ao 



132 

 

organizar a obra “O Gênero nas Ciências Sociais”, tenta fazer esse trabalho de 

identificar o quanto as mulheres sempre estiveram presentes nas Ciências Sociais, na 

política e no pensamento como um todo em nossa configuração histórica, a questão 

é sobre o lugar que nos colocaram e restringiram e diminuíram nossa história e nossas 

preocupações, sejam elas- a casa, oikos, seja, na vida pública, que vai do preço dos 

alimentos, ao direito de intervir diretamente na escolha dos representantes, na 

ocupação de espaços de poder. A crítica que Rychter faz é sobre o que tentam passar 

por despercebido, como se os espaços de poder fossem marcados excepcionalmente 

pela lógica, e consequentemente, espaços de poder como espaços para homens. 

Fazendo com que dessa forma, toda a colocação da mulher se apresenta como 

inadequada na ocupação desses lugares. 

 

(...) as relações sociais de sexo ou o gênero sempre tiveram que se 
posicionar em função dos discursos científicos dominantes, e 
romper com as Ciências Sociais que poderíamos qualificar de 
“normásculas” (ou malestream) e que pensam o masculino sem 
mesmo perceber; sem perceber e impregnado de masculinidade 
resultados ou teorias supostamente “objetivas”, uma neutralidade 
que é, de fato, marcada por sua indiferença em relação às 
desigualdades entre homens e as mulheres e, mais profundamente 
ainda, por sua indiferença ao domínio das segundas pelos 
primeiros.  (RYCHTER, 2014, p. 3) 

 

A tentativa de retirada do olhar das mulheres sobre as questões públicas, desde 

a política até o fazer científico, como todo o trabalho aqui proposto, é algo ainda inicial 

no mundo acadêmico, mas que se faz necessário ser encarado como uma virada de 

chave de um novo tempo. Um tempo em que as mulheres estão presentes e sem 

necessitar pedir permissão para ser e existir. 

Se os estudos feministas afirmaram muito cedo que não se pode 
fazer Ciências Sociais de qualidade sem uma abordagem reflexiva 
sobre a defesa de um ponto de vista adotado, se eles mostraram 
quanto a consideração das experiências das mulheres podem 
transformar radicalmente as formas da verdade, eles também nos 
ensinaram os limites e, algumas vezes, a violência simbólica e 
política das teorias ao reivindicarem pontos de vista universalmente 
válidos para todas as mulheres. (RYCHTER, 2014, pp. 11-12) 

 

Essa abordagem que naturaliza a mulher, assim como padroniza o discurso 

científico como se eles não pudessem terem sidos construídos fora dessas relações, 

deixam de abarcar uma grande quantidade de fazer científico que precisam ser 



133 

 

ampliados. Rychter ainda apontam as mulheres como críticas da modernidade, mas 

não da modernidade em si, mas em como essa modernidade não se configurou como 

de fato se esperava, e este é um dos aspectos que este trabalho buscou se debruçar. 

O quanto havia mulheres aqui no Brasil, no Nordeste brasileiro, pensando e atuando 

ativamente sobre o ideal de nação que estava sendo construído, e que as incluíssem 

numa nova configuração de indivíduos atuantes, cidadãs. Imbuídas no espírito de 

cidadania apregoado no ideário moderno e pelas ideias liberais que estiveram 

circulantes no Brasil.  

E como Alonso já chamara atenção a partir de 1870, inicia uma fase de 

“ilustração brasileira”, onde agentes sociais selecionam e utilizam teorias explicativas 

para entender os momentos de crise política específicas que estavam sendo 

vivenciados. A partir dessa nova conjuntura política e social, surgem as oportunidades 

políticas para a construção de novos movimentos sociais com poder de transforma a 

realidade. Essas mudanças puderam ser sentidas no momento final do Império, 

quando os debates modernizadores se intensificaram. Situação ocorrida não por uma 

importação de ideias, mas pela ressignificação dos esquemas de pensamento que 

foram desenvolvidos nessa relação tensa entre novos e velhos paradigmas. 

A existência de dois partidos [liberal e conservador] atesta uma 
diferenciação regional, de interesses econômicos e de 
programa. Os partidos que se solidificaram nos anos de 1840 
tinham base essencialmente em seis províncias. Segundo 
Carvalho (1980:169), o Partido Conservador concentrava 
burocratas e donos de terra de áreas de agricultura de 
exportação e de colonização antiga, sobretudo Rio de Janeiro. 
O Partido Liberal era composto de profissionais liberais e 
proprietários que produziam para o mercado interno em áreas 
de Minas Gerais, São Paulo e Rio Grande do Sul. Ambos 
tinham enraizamentos na Bahia e em Pernambuco. (ALONSO, 
2002, p. 66) 

 

Interessante perceber como mesmo hoje em análise dessas relações 

regionais elas ainda podem persistir sobre o papel que é “dado” ao nordeste nessa 

relação entre ideias liberais e conservadoras. Os conservadores dominaram o 

executivo por 26 anos, durante o II Reinado. A lei eleitoral de 1842, fizeram do Partido 

Conservador uma força invencível na maioria das localidades. E diante desse 

predomínio conservado, tínhamos um liberalismo com uma preocupação contestante 



134 

 

com a manutenção do status quo e que dialogava com os conservadores de forma a 

“manter o direito ao voto ‘generalizado’, desde que resguardada uma limitação 

pecuniária.” O liberalismo brasileiro, segundo Alonso, se distinguia do liberalismo 

europeu ou norte-americano, pois nele nada havia de democrático “não visava 

expandir os direitos políticos para a maioria, mas garantir a opinião da minoria já 

partícipe do ‘sistema representativo’” (ALONSO 2002, p. 69). Assim, segundo a 

autora, tanto liberais quanto conservadores esconjuravam o voto universal. “Mesmo 

as eleições diretas que os liberais implementariam em 1881 tinham o espírito da 

eliminação da ralé. O princípio hierárquico foi resguardado para ambos os partidos, 

indicando que a direção desejável da reforma não era a universalização da 

participação política.” (ALONSO, 2002, p.70) 

O momento político no qual Maria Augusta C. M. de Vasconcellos emerge é, 

exatamente esse, de tensão da sociedade brasileira, entre “dois movimentos 

simultâneos e convergentes: a decadência do modelo econômico colonial e a 

urbanização”. (ALONSO, 2002, p.76) Poderia tentar localizar Maria Augusta nas 

classificações feitas por Alonso entre uma dissidência tardia da geração de 1870, pois 

comporia como herdeira de um grupo “negativamente privilegiado pela estrutura de 

distribuição de recursos estamentais e de status e /ou de posições politicamente 

relevantes” perfazendo um grupo politicamente marginalizado, porém trata-se de um 

marginalização relativa, um movimento intelectual naquele momento não podia deixar 

de ser também um movimento de elite. Pois aqueles que possuíam diplomas de 

ensino superior no Brasil da época, em que isso era um recurso escasso, rapidamente 

era catapultado a um novo status social, com grande projeção para a carreira política. 

Assim, o mais pobre bacharel estava a léguas do membro médio do Império. 

 

Na maioria das vezes, os movimentos políticos nascem precisamente 
de grupos desconfortáveis, mas não completamente alijados, dos 
canais de poder político (Tilly,1978). Embora toda sociedade conte 
sempre com certa soma de descontentes, a arena política não se abre 
igualmente para todos. Os membros do movimento intelectual vinham 
de grupos com acesso aos recursos sociais para publicizar sua 
insatisfação. Tinham cabedal social suficiente para exprimir e ampliar 
suas opiniões e reivindicações, gerando associações, publicações e 
eventos.” (ALONSO, 2002, p.102) 
 
 

Dessa forma, Maria Augusta C. M. de Vasconcellos inaugurava esse lugar, em 

que mesmo sendo mulher e alijada dos privilégios masculinos proporcionado em uma 



135 

 

sociedade patriarcal, ela ocupava um lugar de marginalização relativa, pois, 

compunha uma elite privilegiada, limitada pelos contornos patriarcais da sociedade da 

época. Porém, é importante que não se perca o poder transformador e o quanto suas 

propostas ainda ecoam nas problemáticas atuais, nos rumos e na organização da 

política brasileira ainda hoje. Em um país que não conseguiu implementar o 

liberalismo em sua totalidade e apresenta resistências e dificuldades aos princípios 

democráticos. 

Os debates sobre o direito ao voto feminino apresentados no início do século 

ganharam fôlego nas últimas décadas do século XIX, culminando no primeiro registro 

de sufrágio de uma brasileira, em 25 de novembro de 1927, a professora Celina 

Guimarães Vianna, em Mossoró, no Rio Grande do Norte63, cuja lei eleitoral autorizara 

pioneiramente o voto feminino. 

O intuito aqui foi traçar as trajetórias que nos levaram a reconhecer as nossas 

tradições de pensamento social, para que possamos ver que nossas principais 

correntes de pensamento político não nasceram ontem. O ordenamento da sociedade 

não se constrói no vácuo, por isso é preciso refletir contemporaneamente sem perder 

de vista os que o arquitetaram e que, de alguma forma, condicionaram as formas de 

entendimento dele.  

 Assim concluo como iniciei, retomando Drumond: “quem pode vigiar sonhos 

de moça?” (Andrade, 2001, p.137. Essas mulheres do nordeste brasileiro estavam 

interessadas em mudar o lugar delas nessa nova sociedade que se apresentava, 

foram pioneiras nessa contestação e abriram um caminho que até então não 

passavam de sonhos de moças. Elas foram capazes de articularem os anseios de um 

novo tempo que se configuravam e travaram as lutas necessárias.  “Ter profissão. 

Participar politicamente das decisões. Ter uma vida pública. Direitos iguais aos 

homens. Cidadania. Trabalho. Respeito.” (LUZ; NASCIMENTO, 2014, p. 364) Não dá 

para negar que o desejo dessas mulheres foi revolucionário. Questionar um discurso 

que as naturalizavam, alcançar a mesma qualificação que os homens, em uma 

sociedade de oportunidades desiguais e lutar pela igualdade jurídica entre homens e 

mulheres é uma pauta de transformação social. 

 

63 Esse evento constitui-se, segundo Firmino (2003), o início da conquista da cidadania política 
brasileira, através das lutas das mulheres, que ganharão, posteriormente, dimensões mais coletivas no 
debate público.  



136 

 

Não podemos esquecer que concomitante a luta das mulheres brasileiras, na 

Inglaterra ainda era um costume comum a venda de esposas. 

 

Pois embora a prática seja às vezes relatada depois de 1790 como 
comédia ou caso de interesse humano, é mais  frequentemente 
noticiada num tom de desaprovação moral tão forte a ponto de 
obliterar aquela evidência que só a objetividade poderia ter produzido. 
As vendas de esposas mostravam que um “sistema de carne humana 
não estava “confinado às praias da África”: a corda que prendia a 
esposa poderia ser mais bem empregada para enforcar ou chicotear 
as partes interessadas na transação; e (comumente) era “uma cena 
desagradável e vergonhosa” (Smithfield, 1832), “uma dessas cenas 
revoltantes que são uma desgraça para a sociedade civilizada” 
(Norwich, 1823), “uma transação indecente e degradante” (York, 
1820). O marido que vendia a esposa era “um animal em forma 
humana” (Nottingham, 1844), e a própria esposa era uma “vagabunda 
desavergonhada”, ou objeto de piedade sentimental. (THOMPSON, 
1998, p. 310) 

 

Uma prática que passa a ser vista com crítica à medida que envergonha 

aqueles que se julgavam civilizados e capazes de criticar a escravidão praticada no 

Brasil, mas onde claramente suas mulheres não tinham estatutos jurídicos que as 

defendessem de tal prática e eram reduzidas a qualidade de objeto de negociação 

explícita feita em mercados públicos e tavernas. 

Em alguns casos, achava-se necessário fazer a mulher desfilar pelo 
mercado o número mágico de três vezes. Em outros casos, a esposa 
era puxada por uma corda durante todo o caminho de sua casa até o 
mercado, e depois conduzida da mesma maneira para o seu novo lar. 
O simbolismo era obviamente derivado do mercado de animais, e aqui 
e ali inventavam-se formas mais elaboradas para confirmar a 
simulação de que a mulher era também um animal. (THOMPSON, 
1998, p. 317) 

 

Não levarei aqui em consideração a tentativa de passar tal prática como uma 

forma das mulheres garantirem sua autonomia em um casamento que já não 

desejavam mais, sendo sua venda uma forma de divórcio em alguns casos.  A venda 

de esposas trata-se de uma relação comercial entre dois homens, no qual as mulheres 

não possuíam estatuto de indivíduo portador de direitos. Assim, as mulheres aqui no 

Brasil, fortemente durante todo o século XIX, com o posicionamento buscando 

rupturas com o sistema arcaico que já não as comportavam mais, lutavam ativamente 

na busca por seus direitos, o que foi tentado demonstra aqui é como “é preciso 

visualizar os deslocamentos, o potencial de resistência, de instituição e de novos 



137 

 

significados nas relações de e entre os gêneros, como um dos ganhos dessas ações. 

As mulheres agiam isoladamente ou, por vezes, agrupadas pela amizade” e sua força 

transformadora que as levaram a um novo patamar de organização que trouxeram as 

conquistas que se apresentam ao longo do século XX. E, “foram essas mulheres, 

feministas ou não, fundamentais na instituição de uma nova identidade feminina de 

feição moderna.” (LUZ; NASCIMENTO, 2014, p. 364) 

Porém, todo medo existente em torno das reivindicações das mulheres, que 

pode se ver no debate de tentativa de cerceamento de Maria Augusta M. de 

Vasconcellos e todas as tentativas em dissuadi-la de sua empreitada na busca por 

expor toda a contestação que ela se posicionasse politicamente, como uma Mulher 

que em plenas capacidade de formação, não fazer sua voz e desejo serem ouvidos, 

e do quanto seu enfrentamento desmascarava politicamente uma sociedade que 

queria ares de moderna mas barrando a metade feminina de sua população, com uma 

justificativa ultrapassada. “O medo de que mudassem a “ordem da sociedade” se 

confirmou. Como declarava Nina Centi, em 1923, na revista Pilhéria (1923:14), “Hoje, 

em dia, quando a mulher se vê só e sem fortuna, ela trabalha, ela luta e ela vence”. 

(LUZ; NASCIMENTO, 2014, p. 365) 

 

*** 

Esses debates (sobre igualdade educacional entre homens e mulheres) 

trazidos para a contemporaneidade mostram que muitos destas questões voltadas a 

defesa ou não da instrução pública comum a ambos os sexos, permaneceram sem 

superação. Ou seja, nesse contexto, a questão sobre até que ponto uma mulher teria 

direitos sobre si, ainda permanecia sem respostas consensuais. Exemplo disso, é que 

as baixas porcentagens de mulheres eleitas em níveis nacionais e locais eram apenas 

uma ponta do problema. 

 

As atividades coletivas e públicas das mulheres rendem ainda hoje a 
ser qualificadas como fruto de um engajamento social ou moral, mas 
não político. Numerosos estudos de cunho feminista sublinham o fato 
de que a participação política feminina ou é fortemente subestimada 
ou, quando aparece indiscutivelmente superior à masculina, é 
considerada um engajamento moral mais que político (ROSSI-DORIA 

, 1995, p. 113). 
 



138 

 

A nível de reflexões, a Faculdade de Direito do Recife, hoje unidade acadêmica 

da Universidade Federal de Pernambuco, possui um preponderância feminina entre 

seus discentes de graduação, no semestre de 2020 do total de 1240 estudantes 

matriculados, havia 686 mulheres e 554 homens, porém, essa maioria feminina não 

se reflete entre os docentes, que no ano de 2019 de seus 68 docentes efetivos em 

exercício pouco mais de 35% correspondia a mulheres (UFPE, 2020b). A presença 

feminina na docência na Faculdade, deu-se apenas em 1965 com Bernadette Neves 

Pedrosa, primeira professora admitida na instituição. 

  



139 

 

REFERÊNCIAS 
 
 

ALVES, Branca Moreira. Ideologia & feminismo: a luta da mulher pelo voto no Brasil. 
Petrópolis: Editora Vozes, 1980.  
 
ALONSO, Angela. Ideias em movimento: a geração de 1870 na crise do Brasil 
Império. São Paulo: Paz e Terra, 2002. 
 
ANDRADE, Carlos Drummond. Presépio. In: MORICONI, Ítalo (org.). Os cem 
melhores contos brasileiros do século. Rio de Janeiro, Objetiva, 2001. 
 
ARENDT, Hannah. A condição humana. Rio de Janeiro, Forense Universitária, 2010. 
 
BASTOS, Élide Rugai; BOTELHO, André. Para uma sociologia dos intelectuais. 
Dados, vol. 53, n°4, Rio de Janeiro, 2010. pp. 889-919. 
 
BARBOSA, Erivaldo Moreira; MACHADO, Charliton José dos Santos. Gênese do 
direito do voto feminino no Brasil: uma análise jurídica, política e educacional. Revista 
HISTEDBR On-line, Campinas, n.45, p. 89-100, março de 2012. 
 
BEZERRIL, F. D. de F.; MACHADO, Charliton José dos Santos; SENA, F.; TRISTÃO, 
I. N. N. As publicistas no século XIX: O germinar das ideias republicanas no nordeste 
brasileiro. Rev. Educação e Fronteiras, Dourados, v. 13, n. 00, e023024, 2023. e-
ISSN: 2237-258X. DOI: https://doi.org/10.30612/eduf.v13i00.16928 
 
BARRETO, Tobias. Discursos. Recife: Edições do Estado de Sergipe, 1926. 
   
______. Crítica Política e Social. edição comemorativa; organização e notas de Luiz 
Antônio Barreto; introdução de Evaristo de Moraes Filho. Rio de Janeiro: Record; 
Brasília: INL, 1990. 
 
_____ Estudos de Direito I. 3. ed. Rio de Janeiro: Record; Brasília: INL, 1991.  
 
BRANDÃO, Gildo Marçal. Linhagens do pensamento político brasileiro. São Paulo: 
Hucitec, 2007. 
 
BONACCHI, Gabriela e GROPPI, Angela (organizadoras). O Dilema da cidadania: 
direitos e deveres das mulheres. São Paulo: Editora da Universidade Estadual de 
Paulista, 1995. 
 
BOTELHO, André; SCHWARCZ, Lilia Moritz. Pensamento social brasileiro, um campo 
vasto ganhando forma. Lua nova, São Paulo, v. 82, p. 11-16, 2011. 
 
BUITONI, Dulcília Schroeder. Mulher de papel: a representação da mulher pela 
imprensa feminina brasileira. 2ª Ed. São Paulo: Editora Summus, 2009.  
 
CARNEIRO FILHO, Humberto João; CHAGAS DE SOUZA , Manoela Antunes; 
GUIMARÃES, Elizabeth da Silva. PIONEIRISMO FEMININO NA FACULDADE DE 
DIREITO DO RECIFE: AS PRIMEIRAS BACHARELAS EM DIREITO DO 



140 

 

BRASIL. Revista Acadêmica da Faculdade de Direito do Recife - ISSN: 2448-2307, 
v. 93, n.2, p. 145-167 Out. 2021. ISSN 2448- 
2307. Disponível em: 
https://periodicos.ufpe.br/revistas/ACADEMICA/article/view/249541> 
 
CARVALHO, André Luis de Lima; WAIZBORT, Ricardo. A dor além dos confins do 
homem: aproximações preliminares ao debate entre Frances Power Cobbe e os 
darwinistas a respeito da vivissecção na Inglaterra vitoriana (1863-1904). História, 
Ciências, Saúde – Manguinhos, Rio de Janeiro, v.17, n.3, jul.-set. 2010, p.577-605 
 
CARVALHO, José Murilo. Cidadania no Brasil: o longo caminho. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 2020. 
 
CASTRO, Edna. Decolonialidade e sociologia na América Latina. Belém: NAEA: 
UFPA, 2018. 
 
CLAZONI, Débora Halide. A ordem pelo avesso: criminalidade e condição 
feminina no Recife (1890-1920) / Débora Halide Claizoni. – Recife: O autor, 2013. 
(dissertação). 
 
COELHO, Nelly Novaes, “A Emancipação da Mulher e a Imprensa Feminina. Século 
XIX – século XX”. Publicado na Revista Kplus, número 28, disponível em: 
www.kplus.com.br 
 
CONDORCET, Jean-Antoine- Nicolas de Caritat, marquis de. Cinco memórias sobre 
a instrução pública. São Paulo: Editora UNESP, 2008. 
 
COSTA, Emília Viotti da. Da Monarquia à República: movimentos decisivos. São 
Paulo: Editora UNESP, 2010.   
 
DUARTE, Constância Lima. Nisia Floresta. Recife: Fundação Joaquim Nabuco, 
Editora Massangana, 2010. 
 
DUARTE, Constância Lima. Nísia Floresta Brasileira Augusta: pioneira do feminismo 
brasileiro- séc. XIX. Revista Litcut.net, ano 1, vol. 1, 1997. Disponível em: 
<http://www.litcult.net/revistamulheres_vol1.php?id=7>. Acesso em jul. 2007. 
 
DIDEROT. Obras I-Filosofia e Política. Ed. Perspectiva, São Paulo, 2000. 
 
DUTRA, Eliana de Freitas. Rebeldes e literários da República: história e identidade 
nacional no Almanaque Brasileiros Garnier (1903-1914). Belo Horizonte: Editora 
UFMG, 2005. 
 
DUMONT, Luís. O Individualismo: uma perspectiva antropológica da ideologia 
moderna. Tradução de Álvaro Cabral. Rio de Janeiro: Rocco, 1985. 
 
FAORO, Raymundo (1925-2003). Existe um pensamento político Brasileiro? In: 
COMPARATO, Fábio Konder (Org.). A República Inacabada. São Paulo: Globo, 
2007. 
 



141 

 

FIRMINO, J. C. O voto de saias: a gênese do voto feminino no Rio Grande do Norte 
através do jorna A República. Mossoró: Editora da Fundação Vingt-Un Rosado, 2003.  
 
FERREIRA, Manoel Rodrigues. A Evolução do Sistema Eleitoral Brasileiro. 
Brasília: Senado Federal, 2001. 
 
FERREIRA, Luzilá Gonçalves. Maria Augusta Meira de Vasconcelos - A deputada 
que não foi. In Presença Feminina, s/d. Disponível em: acessado em 10, dez de 2012. 
 
________. Maria Augusta Meira de Vasconcelos: biógrafa, poetisa, jornalista, 
professora. Advogada não. In: FERREIRA, Luzilá Gonçalves (Org.). A escrita da nova 
mulher. Recife: Artes Gráficas, 2005. pp. 123-133. 
 
FIGUEIREDO, Kércia; PEIXOTO, Rodrigo. Colonialidade do poder: conceito e 
situações e decolonialidade no contexto atual. In. CASTRO, Edna. Decolonialidade 
e sociologia na América Latina. Belém: NAEA: UFPA, 2018. 
 
FRANCO, Maria Sylvia de Carvalho. As idéias estão no lugar. In: Cadernos de 
Debate, 1 _ História do Brasil. São Paulo, Brasiliense, 1976, p. 61-64. 
 
FLORESTA, N.  Opúsculo Humanitário 2ª ed. São Paulo: Cortez, 1989. 
 
HAHNER, June Edith. Emancipação do sexo feminino: luta pelos direitos da mulher 
no Brasil, 1850-1940. Tradução de Eliane Lisboa.  Florianópolis: Mulheres, 2003.  
 
______ A mulher brasileira e suas lutas sociais e políticas: 1850-1937. Tradução, 
Maria Thereza P. de Almeida/ Heitor Ferreira da Costa. São Paulo: Brasiliense, 1981. 
 
IANNI, Octavio. Tipos e mitos do pensamento brasileiro. RBCS, vol.17, n° 49, jun, 
2002 pp. 176-187. 
 
LOURO., Guacira Lopes. Gênero, sexualidade e educação: uma perspectiva pós-
estruturalista. Petrópolis: Editora Vozes, 2014.   
 
LESSA, Renato. Da arte de fazer boas perguntas. In: IANNI, Octavio (Org.) Como se 
pensa? Lua Nova, n°54, 2001. pp. 45-54. 
 
LUZ, Noemia Maria Queiroz Pereira; NASCIMENTO, Alcileide Cabral do. O debate 
em torno na emancipação feminina no Recife (1870-1920). Cadernos Pagu (42), 
janeiro-junho de 2014. pp. 341-370. Disponível em: https://doi.org/10.1590/0104-
8333201400420341 
 
MACHADO, Charliton José dos Santos; LACET, Juliana Aparecida Lemos. Feminismo 
e republicanismo na imprensa de Portuga: a incursão investigativa no jornal A Capital 
(1910). Revista da Associação Portuguesa de Estudos sobre as Mulheres (ex 
æquo), Coimbra, n.º 46, pp. 155-169, 2022. Disponível em: 
https://doi.org/10.22355/exaequo.2022.46.10 
 



142 

 

MACHADO, Charliton José dos Santos; NUNES, Maria Lúcia da Silva; MENDES, 
Cristiane Ferreira. Catharina Moura e feminismo na Parahyba do Norte. Fortaleza: 
Editora UFC, 2013.  
 
MACHADO, Charliton José dos Santos; VIEIRA, Cristina Maria Coimbra; NUNES, 
Maria Lúcia da Silva; FIALHO, Lia Machado Fiuza. Sufrágio feminino e feminismo na 
imprensa brasileira da Parahyba, 1913-1933: rebeldia ou conformação? Ler História 
[Online], 82 | 2023, posto online no dia 15 junho 2023, consultado no dia 26 junho 
2023. URL: http://journals.openedition.org/lerhistoria/12220 
DOI: https://doi.org/10.4000/lerhistoria.12220 
 
MORAES FILHO, Evaristo. Medo à utopia: o pensamento social de Tobias Bareto 
e Sílvio Romero. Rio de Janeiro: Beco do Azougue, 2014. 
 
MUZART, Z. Uma espiada na imprensa das mulheres no século XIX, Revista Estudos 
Femininos. vol. 11, nº. 1, Florianópolis, jun. 2003. Consultado no site Scielo. 
 
NÓVOA, António (Coord.). Os professores e a sua formação. Lisboa: Don Quixote, 
1992. 
 
NUNES, Maria Lúcia da Silva; MACHADO, Charliton José dos Santos. Uma página 
feminina: escritos para a educação das mulheres paraibanas (década de 1930). 
Revista HISTEDBR On-line, Campinas, nº 54, p. 189-206, 2013.   

 
NUNES, José Ricardo Freitas. Tobias Barreto e o Projeto de Lei nº129/1879: uma 
proposta acerca da educação feminina. / José Ricardo Nunes; orientador: Miguel 
André Berger. – Aracaju, 2012. (dissertação). 
 
OLIVEIRA, Karina da Rocha. Josephina Álvares de Azevedo: a voz feminina no 
século XIX através das páginas do Jornal A Família. Rio de Janeiro: Fundação 
Biblioteca Nacional/MINC, Programa Nacional de Apoio à Pesquisa, 2009. 
 
KARAWEJCZYK, Mônica. Os primórdios do movimento sufragista no Brasil: o 
feminismo “pátrio” de Leolinda Figueiredo Daltro. Revista Estudos Ibero-Americanos, 
PUCRS, v. 40, n. 1, 2014.  

 
PERROT, Michelle. Minha história de Mulheres. Tradução de Angela M. S Corrêa. 
São Paulo: Editora contexto, 2008.  
 
PIÇON, Michel; PIÇON- CHARLOT, M.  A teoria de Pierre Bourdieu aplicada às 
pesquisas sobre a grande burguesia: uma metodologia plural para uma abordagem 
pluridisciplinar. In. Revista de Ciências Humanas, Florianópolis, n.25, p. 11-20, abril 
de 1999. 
 
POCOCK, J. Linguagens do Ideário Político. São Paulo: Editora da Universidade 
de São Paulo, 2003. 
 
PONTES, Heloísa. “Círculos de Intelectuais e Experiência Social”. Disponível no site: 
www.anpocs.org.br/portal/publicacoes/rbcs_00_34/rbcs34_04.htm 



143 

 

 
POSSAS, Lídia Maria Vianna. Mulheres, trens e trilhos. São Paulo: EDUSC, 2005. 
 
RYCHTER, Danielle (org.). O Gênero nas Ciências Sociais: releituras críticas de 
Max Weber a Bruno Latour. São Paulo. Editora UNESP/Brasília: Editora Universidade 
de Brasília, 2014. 

 
ROSANVALLON, Pierre. Por uma História Conceitual do Político. In: Revista 
Brasileira de História. São Paulo: ANPUH/Contexto, Vol. 15, Nº. 30, 1995, p. 09-22. 
  
ROSSI-DORIA, Anna. Representar um corpo. Individualidade e “alma coletiva” nas 
lutas pelo sufrágio. In BONACCHI, Gabriela e GROPPI, Angela (organizadoras). O 
Dilema da cidadania: direitos e deveres das mulheres. São Paulo: Editora da 
Universidade Estadual de Paulista, 1995, p.113. 
 
SAFFIOTI, Heleieth. A mulher na sociedade de classe: mito e realidade. 2ª ed. 
Petrópolis: Vozes, 1979. 
 
SANTOS, Boaventura de Sousa. O fim do Império cognitivo: a afirmação das 
epistemologias do sul. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2019. 
 
SEIDL Esnesto. Estudar os poderosos: a Sociologia do poder e das Elites. In SEIDL 
E. As ciências sociais e os espaços da política no Brasil. ED. FGV, 2013. 
 
 
SANTOS, Boaventura de Sousa. O fim do Império cognitivo: a afirmação das 
epistemologias do sul. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2019. SEIDL, Ernesto. 
Estudar os poderosos: a Sociologia do poder e das Elites. In SEIDL E. As ciências 
sociais e os espaços da política no Brasil. ED. Fgv. 2013. 
 
SCHWARCZ, L.; BOTELHO, A. Simpósio: Cinco questões sobre o pensamento social 
brasileiro. Lua Nova, 82, 2011. Pp.139-159. 
 
SCHUMAHER, Schuma. Dicionário das Mulheres no Brasil: de 1500 a atualidade 
biográfico e ilustrado. Rio de Janeiro: Ed. Jorge Zahar, 2000.  
 
STUART MILL, J. O Governo Representativo. tradução de E. Jacy Monteiro São 
Paulo: Ibrasa, 1983. 
 
Thompson, E. P. Costumes em Comum. São Paulo: Companhia das Letras, 1998. 
 
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO. Centro de Ciências Jurídicas. 
Escolaridade da Faculdade de Direito do Recife. Relatório de docentes ativos 
vinculados ao CCJ. [Recife:UFPE], 2020. 
  



144 

 

PERIÓDICOS 
 
AZEVEDO, Josephyna Álvares.  Jornal A Família, 1888, ano 1, nº1. Disponível em: 

https://memoria.bn.gov.br/DocReader/docreader.aspx?bib=379034&pasta=ano%201

88&pesq=educa%C3%A7%C3%A3o&pagfis=1 

_____. A Família, ano I, n°II, Disponível em: 

https://memoria.bn.gov.br/DocReader/docreader.aspx?bib=379034&pasta=ano%201

88&pesq=%22direito%20ao%20voto%22&pagfis=8 

_____. As mulheres e a eleição. A Família, em 6 de julho de 1889, ano 1 nº 29. 

Disponível em: 

https://memoria.bn.gov.br/DocReader/docreader.aspx?bib=379034&pasta=ano%201

88&pesq=elei%C3%A7%C3%A3o&pagfis=213 

_____ Gráo em direito. A Família, 03 de outubro de 1889, ano 1 nº 31. Disponível em: 

https://memoria.bn.gov.br/DocReader/docreader.aspx?bib=379034&pasta=ano%201

88&pesq=%22direito%20ao%20voto%22&pagfis=262 

_____ . A Família, em 07 de dezembro de 1889, anno 1 nº41. Disponível em: 

https://memoria.bn.gov.br/DocReader/docreader.aspx?bib=379034&pasta=ano%201

88&pesq=%22direito%20ao%20voto%22&pagfis=265 

_____. A Família, 21 de dezembro de 1889, ano 1, nº 43. Disponível em: 

https://memoria.bn.gov.br/DocReader/docreader.aspx?bib=379034&pasta=ano%201

88&pesq=%22direito%20ao%20voto%22&pagfis=281 

_____. A Família, 3 de abril de 1890, ano 2, nº 54. Disponível em: 

https://memoria.bn.gov.br/DocReader/docreader.aspx?bib=379034&pasta=ano%201

88&pesq=%22direito%20ao%20voto%22&pagfis=378 

_____. Direito de voto à Mulher. A Família. Em 3 de abril de 1890. Ano 2, nº 54. 

Disponível em: 

https://memoria.bn.gov.br/DocReader/DocReader.aspx?bib=379034&Pesq=%22pres

idente%20da%20republica%22&pagfis=383 

_____ A Família, 1889, nº 59, ano 2. Disponível em: 

https://memoria.bn.gov.br/DocReader/DocReader.aspx?bib=379034&Pesq=catolicis

mo&pagfis=414 



145 

 

_____. Decreto iniquo e absurdo, A Família, 16 de outubro de 1890, ano 2 nº 79. 

Disponível em: 

https://memoria.bn.gov.br/DocReader/DocReader.aspx?bib=379034&Pesq=%22decr

eto%20iniquo%22&pagfis=490 

_____. O direito de voto, A Família, de 11 de dezembro de 1890, ano 2, nº 87. 

Disponível em: 

https://memoria.bn.gov.br/DocReader/docreader.aspx?bib=379034&pasta=ano%201

89&pesq=%2211%20de%20dezembro%22&pagfis=518, acessado em: 22/05/2024). 

AZEVEDO, J.A. Gráo em direito. A Família, 03 de outubro de 1889, ano 1 nº 31. Disponível em: 
https://memoria.bn.gov.br/DocReader/docreader.aspx?bib=379034&pasta=ano%20188&pesq=%22
direito%20ao%20voto%22&pagfis=262 

 

VASCONCELLOS, M. A. C. M. Uma Decisão Injusta. Jornal do Recife, 25 de abril de 

1890, ano 33, nº 93. Disponível em: 

https://memoria.bn.gov.br/DocReader/DocReader.aspx?bib=705110&Pesq=%22deci

s%c3%a3o%20injusta%22&pagfis=28244 

_____.. A Universidade. O Lyrio, Recife, 01 fev. 1903. p. 01-01.   

_____ . “Inopia spiriti est maximum malorum, Jornal do Recife, ano 33, nº138, de 19 

de junho de 1890,Disponível em: 

https://memoria.bn.gov.br/DocReader/DocReader.aspx?bib=705110&Pesq=%22deci

s%c3%a3o%20injusta%22&pagfis=28432 

LYRA, Alice Ethelvina de M. “Emancipação da Mulher”. Diário de Pernambuco, 5 de 

junho de 1890, ano 66, nº 127. Disponível em: 

https://memoria.bn.gov.br/DocReader/DocReader.aspx?bib=029033_07&Pesq=%22

ethelvina%22&pagfis=1009 

Recife Illustrado, ano 1, n. 13, de 13 de novembro de 1888. Fonte: Fundação 

Joaquim Nabuco (FUNDAJ). Coordenação-Geral de Estudos da História Brasileira 

(CEHIBRA). Microfilmagem.  

Jornal Verdade ano II, n° 172, em 08 de outubro de 1889 (órgão progressista e 

noticioso), cidade de Areia, província da Parahyba do Norte, fonte: (IHGP) 



146 

 

Jornal Epocha de 6 de abril de 1890, ano 2, nº64. Disponível em: 

https://memoria.bn.gov.br/DocReader/docreader.aspx?bib=373370&pasta=ano%201

88&pesq=%22por%20telegrana%20de%2021%22&pagfis=644 

Diário de Pernambuco de 1 de janeiro de 1890, ano 66, nº1. Disponível em: 

https://memoria.bn.gov.br/DocReader/DocReader.aspx?bib=029033_07&Pesq=%22

14%20de%20junho%20de%201890%22&pagfis=4 

Diário de Pernambuco, de 3 de janeiro de 1890, ano 55, nº 2. Disponível em: 

https://memoria.bn.gov.br/DocReader/DocReader.aspx?bib=029033_07&Pesq=%22

14%20de%20junho%20de%201890%22&pagfis=13 

 
Diário de Pernambuco 23 de abril de 1890. Ano 66, nº91. Disponível em: 

https://memoria.bn.gov.br/DocReader/docreader.aspx?bib=029033_07&pasta=ano%

20189&pesq=%22pode%20a%20mulher%20suportar%22&pagfis=722) 

 

Jornal do Recife, ano 24, nº 71, de 25 de julho de 1890. Disponível em : 

https://memoria.bn.gov.br/DocReader/DocReader.aspx?bib=705110&Pesq=%22deci

s%c3%a3o%20injusta%22&pagfis=28552 

 
O voto das Mulheres” A Lanceta, ano 2, nº 47, 04 de junho de 1890. Disponível em: 

https://memoria.bn.gov.br/DocReader/DocReader.aspx?bib=215244&Pesq=%22Mari

a%20augusta%20meira%20de%20vasconcellos%22&pagfis=177 

 

 

 

 

 
 
 
  



147 

 

 
ANEXOS 

Documentos de Maria Augusta Coelho Meira de Vasconcellos presentes no arquivo 

da Faculdade de Direito do Recife. Sem a presença da certidão de nascimento que, 

na época, era documentação obrigatória para matrícula. 

 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



148 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



149 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



150 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



151 

 

ANEXO II 

Documentação de José Mario Freire, bacharel com quem Maria Augusta Meira 

de Vasconcellos se casara. 

Certidão de Idade de José Mario Freire. Documento obrigatório para matricular-

se na Faculdade de Direito de Recife 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



152 

 

 

 

 

  



153 

 

ANEXO III 

Documento de conclusão de curso do Bacharel José Mario Freire, marido de 

Maria Augusta Meira de Vasconcellos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



154 

 

ANEXO IV 

Capa da Revista Lyrio que traz Maria Augusta C. M. de Vasconcellos em seu 

editoria, agora assinando com o nome de casada. Maria Augusta Freire. 

 

 

 


