UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA
CENTRO DE CIENCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA

ADELINO PEREIRA DA SILVA

A NOVA FOBOCRACIA NA SOCIEDADE DA TRANSPARENCIA:
A POLITICA DO MEDO NA ERA DA COMUNICAGAO GLOBALIZADA

Joao Pessoa
2025



ADELINO PEREIRA DA SILVA

A NOVA FOBOCRACIA NA SOCIEDADE DA TRANSPARENCIA:
A POLITICA DO MEDO NA ERA DA COMUNICAGCAO GLOBALIZADA

Dissertacao apresentada junto ao Programa de
Pés-Graduacao em Filosofia, da Universidade
Federal da Paraiba, como requisito parcial para
a obtencao do titulo de Mestre em Filosofia.

Area de Concentracao: Filosofia
Linha de Pesquisa: Filosofia Politica

Orientador: Prof. Dr. Narbal de Marsillac Fontes

Joao Pessoa
2025



Catalogagdo na publicagédo
Segdo de Catalogagdo e Classificagéo

S586n Silva, Adelino Pereira da.
A nova fobocracia na sociedade da transparéncia : a

politica do medo na era da comunicacdo globalizada /
Adelino Pereira da Silva. - Jo&o Pessoa, 2025.
124 £

Orientagdo: Narbal de Marsillac Fontes.
Dissertacdo (Mestrado) - UFPB/CCHLA.

1. Filosofia. 2. Nova fobocracia. 3. Sociedade da
transparéncia. 4. Comunicagdo globalizada. I. Fontes,
Narbal de Marsillac. II. Titulo.

UFPB/BC CDU 1(043)

Elaborado por GRACILENE BARBOSA FIGUEIREDO - CRB-15/794




ADELINO PEREIRA DA SILVA

A NOVA FOBOCRACIA NA SOCIEDADE DA TRANSPARENCIA:
A POLITICA DO MEDO NA ERA DA COMUNICAGAO GLOBALIZADA

Dissertacao  apresentada junto ao
Programa de Pés-Graduagao em Filosofia,
da Universidade Federal da Paraiba, como
requisito parcial para a obtengao do titulo
de Mestre em Filosofia.

APROVADO EM: 21/08/2025.

BANCA EXAMINADORA

Prof. Dr. Narbal de Marsillac Fontes — PPGF/UFPB
Orientador

Documento assinado digitalmente

'Y b CRISTIANO BONNEAU
g e Data: 01/09/2025 16:46:48-0300

Verifique em https://validar.iti.gov.br

Prof. Dr. Cristiano Bonneau — PPGF/UFPB
Membro Interno

Prof. Dr. Erico Andrade Marques de Oliveira — PPGFil/lUFPE
Membro Externo



AGRADECIMENTOS

A minha familia, em especial Diogenes Maciel e a nossa cachorrinha caramelo
Mel, pelas alegrias, conquistas, tristezas e dores compartilhadas. A vocés, 0 meu muito
obrigado!

Ao professor e orientador Narbal de Marsillac Fontes, com quem compartilhei
esta e outras pesquisas, por ter me aceito como orientando e compartilhar comigo o
seu conhecimento, meu agradecimento.

Agradeco ao professor Cristiano Bonneau, que contribuiu desde a
qualificagao, com esse trabalho, e que hoje também &€ membro da banca examinadora,
e que juntamente com o professor Erico Andrade Marques de Oliveira, aos quais
estendo a minha gratidao, e que dividem comigo este momento tado importante.

Agradeco ao Programa de Pds-Graduacao em Filosofia — PPGF, da UFPB, e as
pessoas com quem convivi nesses espacos ao longo desses anos. A todos os
professores do PPGF/UFPB, pois foram importantes na minha jornada de mestrando.
Meu muito obrigado!

A minha turma, com quem tive a oportunidade de compartilhar
conhecimentos, com suas pesquisas, e com nossas discussoes nas disciplinas que
cursamos juntos. Agradeco!

Agradeco a CAPES, por proporcionar o financiamento dessa pesquisa.

Enfim, e mais uma vez, como disse Maria Bethania, agora é hora de “Abracar

e Agradecer!”.



RESUMO

A dissertagcao examina, sob a ética da teoria da comunicagao e da filosofia politica, as
consequéncias da hiperconectividade e da transparéncia informacional na formacao
de um novo modo de dominagado sustentado pelo governo do terror, a qual é
denominada fobocracia. Comecga-se pela contextualizagdo da sociedade pos-
moderna, que é devida a um fluxo incessante de informagdes e a promessa de
emancipacgao em virtude da transparéncia, para afirmar como, entao, essas dinamicas
nao liberam, ao contrario, aumentam a vigilancia e o controle. O nucleo do problema
de pesquisa consiste em compreender como o terrorismo globalizado, potencializado
pela midia e na esfera da comunicacao simbdlica, concorre para a legitimacao de
regimes de excecao e para a destruigao das liberdades civis em nome da seguranga,
mediante o objetivo deste trabalho que analisa a politica do medo ligando-se a
transparéncia informacional na era digital, o que propicia uma reconfiguracao das
relagcoes de poder. A metodologia utilizada é tedrica-conceitual e hermenéutica, tendo
por fundamento a andlise da obra Donatella Di Cesare em dialogo com Gianni Vattimo,
Jurgen Habermas, Jacques Derrida, Jean Baudrillard e outros autores. Os resultados
demonstram que o terrorismo hoje deve ser visto ndo apenas como um ato de violéncia
fisica, mas como um discurso performativo e simbdlico que atua em um universo
comunicacional e impacta diretamente o imaginario social e a governanga politica.
Além do mais, mostra-se que a “sociedade da transparéncia”, em vez de liberar, gera
novas condicdes de dominacgao pela desrealizacao da experiéncia e pela estetizacao
do medo. Pode-se concluir que a “nova fobocracia” se estrutura na gestdo da
inseguranca e na exploragdao estratégica da informacao, desafiando a base da
democracia contemporanea, exigindo uma leitura critica sobre as relagdes entre midia,
poder e subjetividade. A pesquisa, por fim, colabora para a compreensao de formas
emergentes de poder, na era da globalizagao, e para a discusséo filosofica acerca dos
limites entre segurancga, liberdade e verdade no mundo digital.

Palavras-chave: Transparéncia. Terrorismo Globalizado. Vigilancia. Nova fobocracia.
Di Cesare.



ABSTRACT

The dissertation examines, from the perspective of communication theory and political
philosophy, the consequences of hyperconnectivity and informational transparency in
the formation of a new mode of domination sustained by the rule of terror, which is
termed phobocracy. It begins by contextualizing postmodern society, characterized by
an incessant flow of information and the promise of emancipation through
transparency, in order to assert how, instead, these dynamics do not liberate but rather
intensify surveillance and control. The core of the research problem lies in
understanding how globalized terrorism, amplified by the media and within the sphere
of symbolic communication, contributes to the legitimation of states of exception and
the destruction of civil liberties in the name of security. The purpose of this work is to
analyze the politics of fear in connection with informational transparency in the digital
age, which enables a reconfiguration of power relations. The methodology employed is
theoretical-conceptual and hermeneutical, grounded in the analysis of Donatella Di
Cesare’s work in dialogue with Gianni Vattimo, Jurgen Habermas, Jacques Derrida,
Jean Baudrillard, and other authors. The results demonstrate that terrorism today must
be understood not only as an act of physical violence but also as a performative and
symbolic discourse operating within a communicational universe, directly impacting the
social imaginary and political governance. Furthermore, it is shown that the so-called
“society of transparency,” rather than liberating, generates new conditions of
domination through the derealization of experience and the aestheticization of fear. It
may be concluded that the “new phobocracy” is structured around the management
of insecurity and the strategic exploitation of information, challenging the very
foundations of contemporary democracy and demanding a critical reading of the
relations between media, power, and subjectivity. Finally, the research contributes to
the understanding of emerging forms of power in the era of globalization and to the
philosophical discussion on the limits between security, freedom, and truth in the digital
world.

Keywords: Transparency. Globalized Terrorism. Surveillance. New Phobocracy. Di
Cesare.



SUMARIO

INTRODUGAO..........ooeeeeeeeeeeseeses s sssssss s ssss s s s s s sssssss s ssssssssssesssssssssassssnsasssssassaseas 8
1 O TERROR E A SOCIEDADE DA TRANSPARENCIA..........ooooeeeeeeeeeeeseeeees s 12
1.1 Da Sociedade Transparente a Guerra GIobal...........ccccvoieciiiiiccecceccece e, 12
1.2 O atentado COMO MENSAGEM......cccceiereiieeieeieeeeeeeses e esreesteessessestesasesseseesasesasesseessensaees 20
2 (POS-)MODERNIDADE, TERRORISMO E A DIALETICA DA VIOLENCIA ...............o........ 35
2.1 A faléncia do projeto moderno e o nascimento da critica pds-moderna............cccceeu.ee. 35
2.2 O terrorismo como sintoma e ruptura simbodlica da modernidade..........cccceeeevevieennens 39
2.3 Atmoterrorismo e a globalizacado como palco da violéncia soberana..........ccccceccevvennene 51
3 ANOVA FOBOCRACIA E A POLITICA DO MEDO.........oooooeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeseeessanesneneanens 65
3.1 A instrumentalizagao do terrorismo como ferramenta de dominagao estatal ................ 65
3.2 Midia, radicalizagao, ciberterrorismo e tanatopolitica na pés-modernidade .................. 71
3.3 Terror(ismo), globalizagdo, mundo digital e a nova fobocracia........cccccceeevecenierienccneen. 82
CONSIDERAGOES FINALIS ........ooooieeieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeesee s s s esnessesn s ssse s enessssssssssss s s snssnssnens 118

REFERENCIAS ...ttt ss s ssss st bbb saes s sssanns 123



INTRODUCAO

O tempo presente, ou a pdés-modernidade, apresenta o paradoxo de uma
condicao social cuja ambiéncia € ocupada por uma transparéncia informativa — tida,
muitas vezes, como um sintoma da democratizagao e da transparéncia do saber —,
que, no entanto, coexiste com mecanismos de controle e de vigilancia. A crenca na
exposicao geral do saber, que poderia levar a liberdade, também se esboroa diante da
realidade de um mundo hiperconectado, no qual a tal exposigcao pode operar no
sentido inverso, potencializando as formas de dominagao. O filésofo Gianni Vattimo,
em sua elaboragcdao do conceito de sociedade transparente, estabelece que a
hiperconexao ndo emancipa os individuos, mas os torna mais sensiveis a manipulagao
e ao controle.

Neste horizonte, um dos mais marcantes fendmenos da globalizagao se
apresenta como o terrorismo, o qual usa a exposicao midiatica para reforcar sua
mensagem, ao mesmo tempo em que desafia a ordem politica. A violéncia extrema,
transmitida em tempo real, aumenta a sua efetividade quando, tratada através da midia
e da visibilidade sedenta por impacto, se converte em uma outra estratégia de
visibilidade, isto €, em um discurso sobrepujante sobre a prépria materialidade do ato
terrorista.

E em meio a esta inquietude que a presente dissertagao se propde a investigar
a relagdo entre transparéncia do mundo digital e o que chamaremos de nova
fobocracia, isto €, um regime politico constituido na gestao do terror. O nosso ponto
de partida para esta construcao € o livro Terror e Modernidade, da filésofa italiana
Donatella Di Cesare, que aqui serve de fio condutor para a elaboracao de dialogos
com outros pensadores, tais como Gianni Vattimo, Jirgen Habermas, Jacques Derrida
e Jean Baudrillard. A partir da filosofia politica e da teoria da comunicacéo, a nossa
hipotese € entender filosoficamente como a era da informacgao reforca mecanismos de
poder que se alimentam da politica do medo e da inseguranga ao invés de integrar as
visdes de um ideal democratico. O terrorismo globalizado — potencializado pela era da
informagao — ndo apenas representa uma ameacga a seguranga publica, como também

se revela um fator fundamental de reconfiguracao das relacdes de poder, afetando os



discursos politicos, fundamentando-se nas praticas de exce¢cdo e moldando o
imaginario social.

A questao central que orienta esta investigagao pode ser sintetizada da seguinte
forma: como pensarmos sobre um ideal de transparéncia informacional e da
hiperexposi¢cdao midiatica que se articulam ao fenémeno do terrorismo e na
constituicdo de um regime global baseado no medo? Tal pergunta parte da ideia de
que a sociedade contemporanea nao se tornou mais livre e autbnoma com a ampliagcao
dos meios de comunicagado, porém mais vulneravel ao controle e a manipulagao
discursiva. Se, de um lado, 0 acesso irrestrito a informagéao pode ser positivo para a
pluralidade de ideias; de outro lado, pode também ser utilizado por governos,
corporacoes e até por grupos radicais para gerar panicos morais e justificar formas de
governanga autoritarias. A gestdo do medo, potencializada pelo mundo digital, passa a
ser um elemento central de estruturagcao do poder contemporaneo.

Estruturado nesse problema, o objetivo da dissertagdo € analisar a relacao da
transparéncia informacional e da globalizagcdo com a constituicdo do que se poderia
denominar nova fobocracia. Com tal objetivo, propde-se um estudo que, em primeiro
lugar, explora a ideia de sociedade transparente, em Vattimo, e suas implicagoes
filoséficas. Em segundo lugar, busca-se compreender qual o papel da midia na
amplificacao do terrorismo, na transformacgao de atentados em espetaculos politicos e
na utilizagdo de tais eventos como instrumentos de persuasao simbdlica. Além disso,
também se busca investigar como essa forma de violéncia se insere na esfera publica
e confronta os regimes democraticos. Ademais, outro aspecto relevante sera a
consideragao da nocao de fobocracia, compreendendo de que modo os Estados e as
instituicées utilizam o medo para justificar as restricoes as liberdades civis e para
cimentar seus dispositivos de controle. Por fim, a pesquisa busca também refletir sobre
o paradoxo entre liberdade e segurancga, tensionando as contradicbes da pos-
modernidade e da mundializagao e seu papel no gerenciamento da ordem social.

A prépria pertinéncia da pesquisa ha de ser justificada tanto para o ambito
académico quanto no debate social e politico: o terrorismo €, em ultimo exame, um
dos fenbmenos mais impactantes do século XXI; sua conexdao com a comunicacao, a

politica e a estrutura do medo ainda carecem, até hoje, de investigacdes filosoficas



10

mais acuradas. Através de um tratamento critico-filosofico dessas questdes, a
dissertagdo deseja contribuir para o entendimento das dindamicas de poder que
sustentam a ordem global e problematizar o papel da narrativa midiatica na construgao
da realidade. Mais ainda, a apreensao da maneira como a transparéncia informacional
poderia ser um fator ambivalente — funcionando como um instrumento tanto de
libertacdo como de opressado —, permite que se tenha uma reflexdo mais ampla a
respeito dos desafios da democracia na esfera digital. O crescimento dos dispositivos
de vigilancia, a instrumentalizagdo do medo na politica e o fortalecimento dos Estados
de excecgao revelam questdes que se colocam cada vez mais como urgentes e que
exigem uma analise detida de seus efeitos na vida contemporanea.

A escolha do tema nao se baseia apenas em um interesse académico, mas se
origina também em inquietagdes no nivel pessoal e do trabalho. A filosofia politica
sempre teve o papel de contribuir para entendimento dos processos historicos, e de
que modo o medo tem sido utilizado como um instrumento de poder, € uma questao
recorrente nos diferentes periodos da historia. Entretanto, as condicdes
contemporaneas, caracterizadas pela proliferacao das tecnologias comunicacionais e
pela mundializagdo da violéncia, apresentam novos desafios que requerem um olhar
critico para 0 modo como o terror e a transparéncia se entrelagam na reconfiguragcao
das relagdes de forga do mundo contemporaneo. Além disso, esta pesquisa encontra-
se no quadro do desejo de aprofundar as relagdes filosofia/comunicagao, isto é,
observar como discursos e narrativas estruturam percepgdes e legitimam
determinadas praticas politicas.

Em termos metodoldgicos, o estudo desenvolve-se por meio de uma leitura
hermenéutico-filosofica, baseada na investigacdo conceitual e textual de autores
centrais do debate. A referéncia central, conforme ja referi, sera o livro Terror e
Modernidade, de Donatella Di Cesare, que servira como guia para a arquitetura do
argumento e para a construgao de dialogos criticos com outros filésofos — a exemplo
de Gianni Vattimo, Jurgen Habermas, Jacques Derrida e Jean Baudrillard —, bem como
exames dos discursos para apreender como o terrorismo se relaciona com a esfera da
comunicacao, transformando-se em um fendbmeno que vai além da violéncia fisica,

tomando forma como um fenémeno politico e simbdlico. Além disso, a pesquisa lanca



11

mao de exemplos concretos, tais como as agdes terroristas mais recentes e discursos
governamentais acerca da seguranca, para exemplificar os conceitos filoséficos
abordados.

Em face desta conjuntura, a pesquisa pretende langar um olhar critico sobre as
formas de poder emergentes na era mundo digital. O terrorismo ndao podera ser
compreendido como um fendmeno especifico ou como a mera questao de seguranga
publica — na esfera e no debate publico —, mas como o tensionamento de um problema
filoséfico e politico. A sociedade transparente enquanto ideal de libertagao tem o
potencial de tornar-se a verdadeira armadilha que intensifica a vigilancia — e o medo —
e legitima novas formas de dominagao. Deste modo, a presente dissertagao pretende
contribuir com o debate acerca dos desafios da democracia no século XXI, através de

uma reflexao critica acerca da conjungao entre terror, comunicagao e poder.



12

1 O TERROR E A SOCIEDADE DA TRANSPARENCIA

A sociedade contemporanea é regida pelo ideal da transparéncia. No mundo
dominante, interconectado, em que a informacao circula de uma maneira quase
instantanea, a promessa de uma “sociedade sem segredos” tornou-se um principio
incontestavel. Contudo, essa “transparéncia” nao representa obrigatoriamente
liberdade; pelo contrario, revela-se, muitas vezes, como instrumento de controle e
exposigao total. O terrorismo mundial inscreve-se neste quadro como um paradoxo:
ao mesmo tempo em que ele atua nas sombras, da rede oculta e das estratégias
descentralizadas, alimenta-se da visibilidade da midia para disseminar o medo. Como
desvendar a relagédo entre transparéncia, vigilancia e terror? Este capitulo procura
examinar como a pos-modernidade tecnolégica e comunicacional transforma o
terrorismo em espetaculo politico mundial e questiona, entdo, o impacto da vigilancia

e da hiperexposi¢ao no aumento da inseguranca coletiva.

1.1 Da Sociedade Transparente a Guerra Global

De inicio, vamos manifestar o que compreendemos por transparéncia na
sociedade pds-moderna. A compreensao filoséfica que trazemos para esta discussao,
a respeito desde conceito, € a apresentada por Gianni Vattimo em sua obra A
sociedade Transparente, publicada pela primeira vez em 1989. Conforme Vattimo
(1992, p. 10),

a expressao “sociedade transparente” é aqui introduzida em termos
interrogativos. O que pretendo afirmar é: a) que no nascimento de uma
sociedade pés-moderna um papel determinante é desempenhado pelos mass
media; b) que estes caracterizam esta sociedade ndo como uma sociedade
mais “transparente”, mas como uma sociedade mais complexa, até cadtica;
e, por fim, c) que € precisamente neste relativo “caos” que residem as nossas
esperancgas de emancipacao.

Vattimo argumenta que os mass media (televisdo, radio, jornais e,

posteriormente, a Internet) sdo fundamentais na transicao de uma sociedade moderna



13

para uma sociedade pés-moderna. Diferente da modernidade, na qual a informagéao
era mais hierarquica e institucionalizada, o que vem a suceder € uma comunicagao
mais descentralizada, acessivel, fragmentada e plural. Isso altera a maneira como
percebemos a realidade e como a informacgao é entendida.

E por esse caminho que Vattimo apresenta a sua tese: “a impossibilidade de
pensar a histoéria como recurso unitario, impossibilidade que, segundo a tese aqui
sustentada, da lugar ao fim da modernidade, ndo surge apenas da crise do
colonialismo e do imperialismo europeu” (Vattimo, 1992, p. 10-11), mas que é também,
e provavelmente com maior impulso, a agao dos meios de comunicagao de massa.

Desta forma,

Estes meios — jornais, radio, televisdo, em geral o que se chama hoje em dia
telematica — foram determinantes no processo de dissolucao dos pontos de
vista centrais, daqueles que um filésofo francés, Jean Francois Lyotard,
designa como as grandes narrativas. Este efeito dos mass media parece
exatamente contrario a imagem que dele tinha ainda um filésofo como
Theodor Adorno. Na base da sua experiéncia de vida nos Estados Unidos
durante a Segunda Guerra Mundial, Adorno, em obras como A Dialéctica do
lluminismo (escrita em colaboragdo com Max Horkheimer) e Minima Moralia,
previa que a radio (e s6 mais tarde a TV) tivesse o efeito de produzir uma geral
homologacao da sociedade, permitindo e até favorecendo, por uma espécie
de tendéncia demoniaca intrinseca, a formagédo de ditaduras e de governos
totalitarios capazes, como o “Grande Irmao” de 1984, de George Orwell, de
exercer um controle minucioso sobre os cidadaos, através de uma distribuicdo
de slogans, propaganda (comercial como politica), visbes do mundo
estereotipadas. O que de facto aconteceu, porém, nao obstante todos os
esforcos dos monopodlios e das grandes centrais capitalistas, é que a radio, a
televisdo, os jornais se tornaram elementos de uma grande explosao e
multiplicacdo de Weltanschauungen, de vis6es do mundo (Vattimo, 1992,
p.11, grifo nosso).

Dai reside, em parte, o conceito de sociedade transparente, que aborda a ideia
de um mundo onde as informagdes circulam de maneira livre e acessivel, criando a
impressao de que o conhecimento e a realidade estdao ao alcance de todos. No
entanto, Vattimo também argumenta que essa suposta transparéncia é, na verdade,
ilusoria. O excesso de informagao ndao necessariamente resulta em uma melhor
compreensao, ao contrario, pode causar confusao e superficialidade.

Diferente desses mass media, o filésofo italiano observa que a modernidade foi
marcada pela busca de verdades universais e pela crenca em narrativas unicas e

objetivas acerca do mundo. Mas, com o surgimento da pés-modernidade e o advento



14

dos meios de comunicagdo em massa, essa ‘unidade’ comecga a se desintegrar.
Vattimo afirma até que estamos em uma era quando a multiplicidade de informagdes
nao — necessariamente — traz clareza, mas dilui — a partir dos dispositivos tecnolégicos
— a verdade em uma variedade de interpretacdes. Dessa maneira, a transparéncia
emerge como um paradoxo: um aumento na quantidade de informagbes nao
necessariamente traduz-se em um conhecimento mais profundo, mas sim em um
cenario em que o excesso de dados dificulta a capacidade de analise critica e reflexao.

Entretanto, tais questdes direcionaram o olhar filoséfico de Vattimo a discorrer,
de forma critica e analitica, sobre a verdade obijetiva, desafiando a viabilidade de uma
verdade unica e objetiva na sociedade atual — ou pés-moderna. A multiplicacao dos
meios de comunicagao e a diversidade de discursos, nesse contexto, fragmentam a
percepcgao tradicional da realidade. Para ele, o mundo pés-moderno é caracterizado
pela pluralidade e pelo relativismo interpretativo. Ou seja, a informagao ja ndo é um
reflexo fiel do real, mas uma construcao social, moldada por interesses e perspectivas
distintas.

Essa visdo esta profundamente arraigada a uma critica que se faz a metafisica
ocidental, justamente por buscar estabelecer verdades universais. Vattimo sugere que,
na contemporaneidade, € necessario aceitar a fluidez e a multiplicidade como
componentes fundamentais da realidade. Nesse contexto, a hermenéutica, que se
refere a arte da interpretacdo, desempenha um papel crucial em sua filosofia, sendo
essencial para a compreensao da sociedade transparente. Por isso, tomando nota das
filosofias de Heidegger e Gadamer, ele sustenta que todo saber é interpretativo e
mediado pelo contexto social e histérico. Ou seja, na sociedade da comunicacgao total,
o problema nao consiste em procurar a verdade objetiva, mas em captar as
interpretacdes que se sobrepdem e que conflitam.

Portanto, ao invés de buscar uma “esséncia do real”, o que se faz necessario —
e provavelmente muito mais importante — € desenvolver uma consciéncia critica que
permita transitar entre as inumeras narrativas. O grande mérito de Vattimo reside na
sua capacidade de diagnosticar, de modo profundo e filosoficamente fundamentado,
os dilemas da sociedade do final do século XX e inicio do século XXI. Ele parece

antever — como uma espécie de Antikythera mitica futuristica — questdes que hoje



15

ganham centralidade, como as que se referem ao efeito das redes sociais e das fake
news na formacao da opinido publica. Por isso, a sua defesa do pensamento
hermenéutico oferece uma saida critica tanto ao dogmatismo como a rigidez da
interpretacdo. Além disso, ao criticar a ilusdo da transparéncia, Vattimo nos apresenta
uma leitura estimulante de como a abundancia de informacdes pode arruinar o
discernimento, tratamento ao qual podemos conceder ainda maior atualidade.
Contudo, o seu pensamento também contém limites. Por exemplo, a insisténcia sobre
o relativismo interpretativo pode torna-lo, a certa altura, tentador para deslegitimar a
busca de consensos éticos e verdades compartilhadas, podendo resultar em um
“ceticismo paralisante”.

Outrossim, a proposta hermenéutica, por mais justa que seja, talvez nao seja
suficiente para enfrentar as manipulagdes sistematicas das informagdes que marcam
o mundo digital contemporaneo. Isto tudo poderia ser ampliado com uma abordagem
sobre as estratégias de controle e poder que imperam nas sombras da produgao da
informacdo. Se, na década de 1990, a questdo consistia na multiplicacdo das
informacdes através dos meios de massa, hoje, com as redes sociais digitais e 0
fendmeno das fake news, o diagndstico de Vattimo torna-se ainda mais pertinente.

A sociedade contemporanea encontra-se em estado de “hipertransparéncia”,
em que a circulacao frenética da informacao ndo necessariamente produz consciéncia
critica. O real inimigo ndo € a falta de informagdo, mas a incapacidade de |é-las
criticamente em meio ao ruido comunicativo, como afirma Vattimo. Assim, a reflexao
vattiminiana a respeito da hermenéutica — apesar de suas fragilidades — € que tais
‘caminhos de floresta’ poderiam ajudar a formar uma cultura de maior consciéncia e
menos vulneravel as manipulagdes. Por outro lado, deve-se pensar em formas de
responsabilizagao ética por tras da producgéao e circulagao da informacéo, questao que
0 proprio autor expde de maneira mais implicita.

Ademais, com a ideia de uma sociedade transparente, temos um exercicio do
pensamento filoséfico sobre os efeitos dos meios de comunicagao na formacao da
realidade social. A critica da nocao de verdade objetiva e a defesa da hermenéutica
como forma de entender o mundo sao possivelmente duas contribuigcdes do autor para

o pensamento filosofico contemporaneo. No entanto, se o diagndstico de Vattimo é



16

claro, sua proposta requer complementagdes no que diz respeito a estratégias praticas
de resisténcia contra a desinformagao e contra as manipulagées comunicativas. De
todo modo, a obra de Vattimo continua atual — como ja falamos — e necessaria,
especialmente em tempos de excessos da estetizacao da sociedade e de discursos
polarizados.

Seria, entretanto, equivocado nao observar uma mudanga de pensamento de
Vattimo com o novo langamento da reedicao de “La societa transparente” (2011), na
qual ele insere um novo capitulo intitulado “I limiti della derealizzazione”, um texto que
procura rever e aprofundar os conceitos da primeira edicdo de 1989, levando em
consideracao as rapidas e profundas mutagdes, tecnoldgicas, culturais e politicas,
ocorridas nas décadas que se seguiram. Este acréscimo nao consiste, de modo algum,
em uma superagao da proposta inicial do livro, mas sim em um pensamento mais
denso e critico acerca das novas condi¢des de existéncia, em decorréncia da dinamica
da comunicacao e seu efeito sobre a experiéncia contemporanea.

Como declara o proprio Vattimo, na nota introdutdria a esta terceira edicao, o
capitulo se propde a abordar os novos problemas — em especial politicos — oferecidos
pelo progressivo desenvolvimento dos meios de comunicagao e seu peso social, e
representa uma tentativa de pensar "o sentido do ser”, da realidade, ou que, se
possivel, no mundo mediatico se apresenta modificado, e de algum modo como menos
submetido aos preconceitos da metafisica de que fala Heidegger. Aqui, o filésofo nos
oferece ao menos um indicio de que, se o0 nucleo conceitual da obra permanece,
fizeram-se necessarios novos pensamentos para lidar com os novos problemas
trazidos pela hipermedialidade da sociedade.

O conceito de desrealizacdo aparece nesse momento, com o qual Vattimo
desenvolve e remete ao processo de aproximacgao da realidade a uma condigao cada
vez mais mediada e estetizada, a medida que esta se desfaz em representacdes e
imagens, cujas multiplas faces e fluidez dificilmente aderem a velha e invejosa
concepgdo de um mundo objetivo e fixo. Nesse cenario, caracteristico de uma
civilizagao imersa na fluidez, os meios de comunicagao tornam-se elementos centrais

tanto da experiéncia cotidiana quanto da propria percepcgao da realidade.



17

Para Vattimo, a desrealizacdo consiste, ndo somente, em uma consequéncia
inexoravel da modernidade tardia, mas numa possibilidade de questionamento a
respeito dos fundamentos metafisicos que sustentaram a busca pelas verdades
absolutas e universais. Ele sustenta que, nas décadas de 1970 e 1980, o
desenvolvimento dos meios de comunicagao e o avango tecnoldgico deram origem a
um certo “otimismo mediatico”, havendo um enraizamento da crenca de que a
multiplicacdo das vozes e das perspectivas poderia enfraquecer as narrativas
totalizantes e abrir espago para uma nova emancipacao cultural e social. Esse otimismo
estava, também, enraizado no pensamento de que o pluralismo interpretativo advindo
do trabalho dos meios de comunicagao poderia favorecer uma sociedade mais aberta
e democriatica.

Entretanto, com o passar do tempo, esse otimismo encontrou um contraponto
na constatagao de que a desrealizagao seria, também, libertadora das interpretagoes,
mas que ela traz consigo o risco da manipulacgao, a superficialidade e o deixam o intuito
de perda de critérios claros para avaliar a experiéncia humana. Com isso, Vattimo
reflete sobre até que ponto a desrealizacéo, conformada em sua intensidade, encontra
limites definidos, por elementos por demais “realistas”, especialmente o mercado e
suas légicas econbmicas: a desrealizagdo promovida pelas novas tecnologias de
comunicagao encontra um limite neste agente realista' que é o mercado. Conforme o
autor,

Estamos a viver aquilo a que se poderia chamar um ponto de viragem
filosdéfico e critico no que diz respeito as consideragdes filosoficas e criticas
sobre o mundo dos meios de comunicagao social. Nas ultimas décadas, a
difusdo da hermenéutica na esfera filoséfica e o grande progresso da
tecnologia da comunicagao a nivel pratico, a nivel da cultura e da sociedade
generalizadas, deram origem a imposi¢ao de um (embora relativo) “otimismo
mediatico”, razbes pelas quais penso que seria Uutil refazer exatamente

quando, por uma série de razdes que tentarei analisar brevemente, esta a
tornar-se problematico ou pelo menos manchado (Vattimo, 2011, p. 101)."

" Tradugao nossa. “Viviamo quello che si potrebbe chiamare un momento di svolta nella considerazione filosofica
e critica del mondo dei mass media. Nei decenni recenti, la diffusione del’ermeneutica nell’ambito filosofico e i
grandi progressi della tecnologia delle comunicazioni sul piano pratico, della cultura diffusa e della societa, hanno
dato luogo all'imporsi di un (sia pur relativo) “ottimismo mediatico”, di cui penso sia utile ripercorrere le ragioni
proprio quando, per una serie di motivi che cerchero brevemente di analizzare, sta divenendo problematico o per
lo meno si sta appannando.



18

Tal observacao € fundamental para se compreender o deslocamento tedrico do
autor: se antes a multiplicidade de interpretagcdes encontrava-se ligada a liberdade,
agora, ela encontra-se limitada pelos interesses da economia politica que buscam
moldar e controlar o sentido. Vattimo escreve que o mercado, através de suas
solicitagdes de consumo e rentabilidade, bloqueia o potencial emancipatério da
desrealizacdo, favorecendo uma estética superficializada e pacificadora, que evita os
conflitos e a dissonancia.

Nesse ponto, Vattimo volta-se a critica feita por Theodor Adorno e outros
membros da Escola de Frankfurt, reconhecendo a pertinéncia da critica ao carater
manipulador da cultura de massa. Entretanto, ele também se distancia desta visao
quando assinala que o as solug¢des nao se encontram em um retorno nostalgico a uma
suposta 'realidade auténtica', mas numa radicalidade do processo de desrealizagéo.
De acordo com o fildsofo, o problema nao esta na perda de referéncia a realidade, mas
sim na referéncia desta mesma realidade, que ainda é implicada, de forma indevida e
limitadora, pelos mecanismos de controle social, como € o caso do mercado. Ele
escreve que o que esta em erro no mundo da 'irrealidade’ dos media nao € a perda de
referéncia a realidade, mas o fato de que, nesta, a realidade ainda € em excesso, e
indevidamente, afirmada.

A proposta de Vattimo, portanto, é libertar a desrealizacdo destes obstaculos
realistas, para que a pluralidade dos significados e a estetizacdo da experiéncia
possam ser desenvolvidas de maneira ainda mais livre e radical. Para isso, ele faz uso
de uma leitura hermenéutica, inspirada em Nietzsche e Heidegger, que afirma que a
verdade ndo € uma esséncia a ser descoberta, mas um jogo de interpretacdes que se
constroem historicamente. Deste modo, a desrealizacdo é considerada ndo como uma
mengao a verdade, mas como uma abertura para novas formas de ser e estar no
mundo.

Dai Vattimo sustentar que o verdadeiro critério de avaliagao, o 'limite' critico da
desrealizagcdo, mas inteiramente interno a ela, € exatamente a radicalidade com a qual
se conduz suas consequéncias. Por esta via, o filésofo, igualmente, discorre sobre as
possibilidades da estética na sociedade contemporanea, o que Ilhe permite “advogar”

que a arte e a experiéncia estética possam ser espacos privilegiados para a resisténcia



19

e a emancipagao. Mas que, em contrapartida, ele torna em critica em relagao a
maneira com a qual o mercado limita esta potencialidade, ao privilegiar formas

pacificadas e soltas de conflitos. Nos termos colocados por ele,

Aquilo a que chamamos desrealizacao, e cujos limites procuramos, é aquele
conjunto de fendmenos que também ¢é chamado de “estetizacdo”. A
estetizagcado geral da existéncia — da publicidade a prevaléncia dos simbolos
de status sobre a utilizacdo, a informacgao 'encapsulada’ etc. — € apenas o
culminar de um processo, coincidindo com a propria modernidade, em que
precisamente o que aconteceu na esfera da experiéncia estética antecipou,
ou pelo menos representou, de forma emblematica, transformagdes que
ocorreriam ao nivel mais geral da vida social (Vattimo, 2011, p. 109-110).2

Temos, assim, o entendimento de que, na estetizagdo generalizada do mundo
dos media, sentimos a desrealizagcdo como perda apenas porque nela desaparecem
as distingdes, o drama das escolhas, a oposi¢cao entre a afirmagao e a negacgao, a
possibilidade de fazer juizos de valor. Assim, para Vattimo, a experiéncia estética
verdadeira € aquela que contempla o conflito, a dissonancia, a multiplicidade e cuja
neutralizacdo € frequentemente requerida pelas exigéncias do mercado e pelo
consumo massificado, como vimos. Além disso, temos a ideia de que a desrealizacdo
pode também ser uma forma de repensar a emancipagao humana em termos menos
dependentes das légicas econdmicas tradicionais.

Com isso, a filosofia vattiminiana supbe que a sociedade contemporanea,
caracterizada pelo desenvolvimento das tecnologias e pela produgdao de bens
“estéticos”, pode oferecer a possibilidade de uma vida mais voltada para o gozo
qualitativo a partir da producao quantitativa. A desrealizagao, portanto, ndo € uma
perda a que se deva reagir com a neurose de um luto insuperavel, mas sim um evento
a partir do qual se pode tirar vantagem de todas as oportunidades de emancipacao.

Destarte, ao acrescentar o capitulo “I limiti della derealizzazione” em sua obra
“La societa transparente” (2011), Vattimo quer nao somente atualizar suas reflexdes a

luz das mudangas intercedidas na Historia, sendo também fornecer uma concepgéao

2 Tradug@o nossa. “Cio che chiamiamo derealizzazione, e di cui cerchiamo i limiti & quell’insieme di fenomeni che
si chiama anche “estetizzazione”. Lestetizzazione generale dell’esistenza — dalla pubbilicita alla prevalenza dello
status symbol sull'uso, allinformazione “confezionata” eccetera — € solo il punto di arrivo di un processo, che
coincide con la modernita stessa, nel quale proprio cid che &€ accaduto nell’ambito dell’esperienza estetica ha
anticipato, o almeno rappresentato, in modi emblematici trasformazioni che si sarebbero verificate al livello piu
generale della vita sociale.”



20

mais complexa e critica dos limites e das possibilidades da desrealizacdo na pos-
modernidade. Ele reconhece que o otimismo mediatico inaugurado tinha que
confrontar com os limites impostos pelas for¢as realistas do mercado e do controle
politico. No entanto, ao invés de se recolher ante essa constatagao, torna-se a favor
de uma radicalizagcado do processo de desrealizacao, alegando que a emancipagao so
sera admissivel quando as interpretacbes e estética forem libertadas das
determinagdes econdmicas e sociais.

E uma proposta temeraria, que joga com a capacidade humana de criar sentidos
e novas formas de vida a partir da prépria fluéncia e da pluralidade das experiéncias
mediaticas, mas que revela um amadurecimento filoséfico e uma reagéo as mudangas
culturais e tecnoldgicas nas ultimas décadas. Portanto, podemos compreender —
também — como uma proposta filoséfica que se trata de uma reflexao que alimenta a
expressao da busca por uma sociedade mais livre e plural em que a estetizagao e a
multiplicidade sejam vistas nao apenas como ameacgas, mas como possibilidades reais
e possiveis de libertacao e “transparéncia”.

Esse ambiente midiatico, também caracterizado por uma dispersao
informacional, abre espacgo tanto para a emancipagao quanto para a manipulagéo. Por
isso, trazemos a fildsofa italiana Donatella Di Cesare para esta discussao, pois ela
também identifica que o terrorismo moderno se aproveita desse caos comunicacional
para transformar atentados em mensagens politicas, e que sao ainda mais
potencializadas pela comunicagado pos-moderna. Nesse cenario, o ato terrorista nao
se resume apenas a um ataque fisico, mas um evento midiatico que é projetado para
gerar impacto psicolégico e simbdlico — agora, com maior for¢ca e impacto —em escala

global.

1.2 O atentado como mensagem

O terrorismo, apresentado por Di Cesare (2019), se insere nesse contexto de
fragmentacgao informacional descrito por Vattimo. Em um mundo onde a informagao
circula de maneira descentralizada e onde as grandes narrativas estdo em crise,

grupos terroristas utilizam os meios de comunicacao para amplificar seus discursos,



21

criando narrativas proprias e desafiando as versdes — das grandes narrativas — oficiais
dos Estados. O terrorismo, entao, se torna parte desse “caos comunicacional” no qual
a disputa por sentidos e interpretagdes se intensifica.

A discussao filosofica apresentada por Di Cesare em seu livro Terror e
Modernidade, nos propde uma reflexao densa acerca do terrorismo atual e das
dindmicas da violéncia indiscriminada presentes no contexto da globalizagdo. O ataque
ao Bataclan de Paris (ocorrido em 2015)3, descrito com riqueza de detalhes pela
autora, serve de ponto de partida para uma discussao sobre o significado da violéncia
Jihadista e sua interconexdo com aquilo que ela intitula de modernidade. Di Cesare nos
convida a olhar além da superficie dos acontecimentos, buscando compreender as
motivagoes filosoficas e existenciais que fundamentam esse ato extremo de violéncia.

Um dos aspectos que iremos destacar, incialmente, € a maneira como Di Cesare
(2019) classifica o ataque — ao Bataclan — como parte de uma operagao “obliqua”. Essa
expressao denota uma nova modalidade de conflito, que ndo se adere as ldgicas
tradicionais de guerra entre nagdes, mas que emerge de uma estrutura global
fragmentada. Neste cenario, os atos terroristas sdo organizados em uma geografia que
nao respeita fronteiras territoriais: “A operacao € considerada ‘obliqua’, pela estratégia
utilizada: organizada na Siria e comandada da Bélgica” (Di Cesare, 2019, p. 18). Neste
sentido, a globalizagdo da violéncia se revela como uma manifestacao das proprias
dindmicas pdés-modernas, conectando espagos que parecem dispares e permitindo
que agdes violentas transcendam as barreiras nacionais.

Devemos compreender que essa “obliquidade” desafia a compreensao
tradicional de soberania e guerra, tornando os acontecimentos terroristas fendmenos
de natureza global que nao se restringem a uma geografia especifica. A utilizagdo do
termo “sincronia perfeita”, como afirma a autora, é para descrever a coordenagao dos
ataques, o que também suscita questionamentos filosoficos relevantes sobre o papel
da tecnologia e da comunicagao na contemporaneidade. A globalizagdo ndo apenas
propicia a circulagdo de bens e ideias, mas também de formas de violéncia. Por

exemplo, o celular, usado por Mohamed Belkaid para coordenar o0 massacre, ilustra

3 Cf.. https://memoriaglobo.globo.com/jornalismo/coberturas/atentados-em-paris/noticia/atentados-em-
paris.ghtml



https://memoriaglobo.globo.com/jornalismo/coberturas/atentados-em-paris/noticia/atentados-em-paris.ghtml
https://memoriaglobo.globo.com/jornalismo/coberturas/atentados-em-paris/noticia/atentados-em-paris.ghtml

22

como as ferramentas modernas de conectividade foram e podem ser utilizadas de

maneira perversa (Di Cesare, 2019).

Mohamed Belkaid, um argelino de 35 anos, conhecido das forcas
antiterrorismo francesas e mentor religioso do grupo, coordena os ataques
utilizando apenas um celular Samsung e dois chips. Belkaid morrera no dia
15 de marco de 2016 em Forest, depois de escapar de trés incursdes da
policia belga para cobrir a fuga de Salah Abdeslam (Di Cesare, 2019, p. 18).

Percebemos, pois, que a coordenacdo dos ataques é realizada com um
dispositivo mével conectado a chips, ilustrando como a mesma tecnologia que
possibilita a conexdo global — ou aquilo que também podemos pensar como um
“dispositivo técnico emancipatério” — pode e esta sendo empregada para articular
operacgodes letais. Essa realidade manifesta a dualidade da pds-modernidade, que,
enquanto promete “progresso”, também carrega o potencial de destruicao em massa.

Tal acontecimento levou Di Cesare a investigar a natureza indiscriminada da
violéncia jihadista contemporanea. No episédio do Bataclan, as vitimas nao se
enquadram em categorias de “inimigos declarados”, como jornalistas ou judeus, mas
sao civis comuns. Isso pode indicar que o terrorismo atual deixou de seguir uma légica
de alvos especificos: “O jihadismo global se destitui de qualquer tipo de critério: os
massacres sao indiscriminados” (Di Cesare, 2019, p. 19). Essa caracteristica filosofica
da violéncia sem distingdo reflete a desintegracdo de uma ordem simbdlica que
anteriormente regulava os conflitos, agora substituida por uma violéncia cadtica que
ataca o nucleo das interacdes sociais. Ou seja, para Di Cesare, essa anulacao de
critérios revela uma dimensao mais densa do terror globalizado: ele se nutre de um
medo amplo e da incerteza, afetando a todos. A violéncia se transforma, assim, de um
instrumento politico com um propdsito definido em um objetivo auténomo.

Ao examinar as historias de vida de figuras como Brahim e Salah Abdeslam,
assim como Di Cesare, devemos problematizar a visdo simplista que considera os
jihadistas como fervorosos religiosos. Na verdade, suas existéncias denotam um
historico de marginalizagdo e uma profunda sensagao de alienagao:

Contudo, ndo é possivel afirmar que Brahim e Salah sejam mugulmanos

fervorosos. Depois de colecionarem uma série de condenagdes por pequenos
delitos, em 2013 os irmaos abrem o bar Les Béguines, onde o alcool, o jogo



23

e o trafico fazem parte do dia a dia. Usuario de maconha, introvertido e
influenciavel, Brahim, de 31 anos, é muito diferente do irmao cacgula, Salah,
que é mulherengo, amante de carros e passa os dias assistindo a videos do
Estado Islamico (Daesh). Ambos se radicalizaram apenas um ano antes e
desde entdo se dedicaram a preparagao do atentado. Salah foi o Unico
sobrevivente; depois de fugas cinematograficas, foi preso no dia 18 de margo
de 2016 e hoje esta encarcerado na prisdo de seguranga maxima de Fleury-
Mérogis (Di Cesare, 2019, p. 19).

A radicalizagao desses individuos, atrelada as suas experiéncias de exclusao
social e desconexao com a sociedade contemporanea, sugere que o terrorismo € um
fendbmeno que vai além do aspecto religioso, sendo também de natureza social e
existencial. A busca por pertencimento e identidade, em um mundo que demonstra
ser frequentemente alienante, parece ser um dos principais motores dessa violéncia.

Ademais, a conexao entre a pos-modernidade e o terrorismo também se
evidencia no aludido exemplo do Bataclan como um icone cultural. O fato de esse local
representar um “simbolo da diversidade e da confluéncia de culturas em Paris”, sugere
a intencao dos terroristas de atingir o que consideram os pilares da modernidade
ocidental: pluralidade, liberdade e diversidade (Di Cesare, 2019). Desde 1865, o
Bataclan se destaca como uma casa de espetaculos, simbolizando a rica tradigao
cultural e cosmopolita que os jihadistas buscam destruir. Assim, conforme apontado
por Di Cesare (2019), ao atacar um show de rock — uma manifestacao da cultura
jovem ocidental — os terroristas ndo apenas ceifam vidas, mas também visam obliterar
os valores que essa cultura representa. Além disso, a escolha de uma banda de rock
tocando a cangao “Kiss the Devil” durante o ataque, com versos como “I meet the devil
and this is his song” (i.e., “Eu conhec¢o o diabo e esta € a sua can¢ao”), confere uma
dimensao simbdlica a violéncia. O massacre, que se inicia precisamente quando a
banda entoa esses versos, parece dramatizar a “esséncia do mal” que se manifesta na
violéncia jihadista. Essa utilizagdo da musica e da performance cultural como cenario
para o ataque revela uma intencao deliberada dos terroristas de confrontar a cultura
ocidental, atacando alguns dos seus simbolos mais reconheciveis.

Para além da violéncia percebida e praticada em contextos semelhantes ao
apresentado acima, como apontou Di Cesare (2019), devemos analisar o teor da
resposta ocidental ao terrorismo, que muitas vezes se limita a retérica sobre a defesa

de valores universais, sem operar sobre as causas da violéncia. As formulagdes de



24

lideres, como a de Barack Obama, denunciando o ataque (ocorrido em Paris) como
uma agressao contra a humanidade e os valores universais sao insuficientes para dar
conta da profundidade do problema®“. Por isso, Di Cesare (2019) sugere que a resposta
militar e politica ao terrorismo ndo enxerga o0s raizes existenciais e sociais da
radicalizacdo, mas, pelo contrario, alimenta o ciclo da violéncia. Em outros termos, a
fildsofa nos permite ver como o ataque ao Bataclan ndao é um fato de violéncia isolada,
mas o sintoma da crise mais ampla da modernidade global. A “operacao obliqua”, a
desterritorializacdo da violéncia, a indiscriminagdo dos massacres, a desconexao
existencial dos terroristas, sdo alguns tragos das contradi¢des da era pés-moderna. O
terrorismo planetario, para Di Cesare, é produto da prépria modernidade, que, ao
mesmo tempo em que forja a interconexao global, cria novas formas de exclusao, nova
alienagao e nova violéncia.

Tais apontamentos nos abre espago para questdes fundamentais sobre a
transformacao da guerra na era da globalizacao, pensando a relacao entre guerra e
politica, entre guerra e conflito e a virada em um novo paradigma global da violéncia.
A partir dos atentados de 13 de novembro de 2015 em Paris, Di Cesare (2019, p. 23)
mostra como o uso da palavra “guerra” pelas autoridades ocidentais, principalmente
na declaragao de “’guerra’ ao califado negro”, expressa uma tensao e uma dificuldade
de compreender os fendbmenos contemporaneos de violéncia global.

Di Cesare (2019) nos convida, assim, a observar a ambiguidade que envolve a
no¢ado de guerra em nossos dias. Ela diz que, desde entdo, muitos se interrogam:
“Estamos em guerra?”’, e mesmo a resposta parece incerta e contraditéria: “estamos
em guerra e, ao mesmo tempo, ndo estamos em guerra” (Di Cesare, 2019, p. 24). Essa
contradicdo reflete a dificuldade de distinguir “guerra” e “paz” no mundo atual, e,
conforme Di Cesare, o que vemos € o0 aumento de uma “area cinza” onde “paz e
guerra nao se contrapdem mais como a luz e a sombra” (Di Cesare, 2019, p. 24), mas
se misturam em uma condig¢ao indistinta. Esse apagamento das fronteiras entre guerra

e paz revela uma virada epocal, ou seja, a passagem da modernidade para a

4 “Um ataque nao sé contra Paris, mas contra toda a humanidade e os nossos valores universais”, disse Barack
Obana numa primeira reagdo aos atentados ocorridos em Paris (Di Cesare, 2019, 2019, p. 22). Cf.
https://www.voaportugues.com/a/barack-obama-consisdera-atentados-de-paris-um-atague-contra-a-
humanidade/3057776.html



https://www.voaportugues.com/a/barack-obama-consisdera-atentados-de-paris-um-ataque-contra-a-humanidade/3057776.html
https://www.voaportugues.com/a/barack-obama-consisdera-atentados-de-paris-um-ataque-contra-a-humanidade/3057776.html

25

globalizagdo armada. Observamos também uma critica a persisténcia das categorias
tradicionais da guerra. Desde Clausewitz (1970, p. 811), a guerra ocorreu como “a
continuagao da politica pelos outros meios”, uma ferramenta extrema e excecional
dentro do mundo da politica.

Entretanto, a partir de Di Cesare, podemos perceber que essa concepcao
classica da guerra “acabou”, e com ela despareceu a ideia de que a guerra é um
conflito que comecga, se desenvolve e termina, que segue regras € que se realiza em
um objetivo politico preciso. Para ela, a nova categoria do fendmeno que emerge neste
século XXI é a guerra global e eterna, a guerra “ilimitada e infinita”, sem fim ou solugao.
“A guerra do novo milénio”, conforme é descrita por Di Cesare (2019, p. 24-25),
“trouxe consigo a paz”, porque ela se tornara uma condi¢ao permanente e comum na
paisagem do mundo de hoje. Esta mudancga radical da guerra nao constitui apenas um
desenvolvimento da histéria, mas sim uma mudanga ontologica da politica e da

sociedade mundiais.

A guerra global, que marca a ruptura com o passado, € o modo pelo qual a
nova politica planetaria se manifesta, € o nascimento de um mundo
empunhado em armas, é a revelagdo da globalizagdo armada.

Por isso, deve-se falar de Primeira Guerra Global, ndo de Terceira Guerra
Mundial; caso contrario, poder-se-ia pensar que a guerra atual seja um
simples embate de visdes de mundo, por exemplo o americano e o islamico.
As guerras mundiais acabaram no século XX (Di Cesare, 2019, p. 27).

Assim, nos cabe ndo mais pensar nesta guerra global como uma continuagao,
ou a irrupcao de uma Terceira Guerra Mundial, mas como sendo a “Primeira Guerra
Global”, ou seja, um fendmeno inteiramente novo. As guerras mundiais do século XX
ainda eram limitadas dentro de frentes geograficas e ideoldgicas claras, ao passo que
a globalizagao da guerra contemporanea se caracteriza pela difusao, intermiténcia e
endemia. Nao € o evento que deixa uma cicatriz especifica na histéria, mas uma
condicdo permanente de violéncia, um modo de existéncia na vida global. Neste
prisma, a guerra ndo € a excegao, mas um processo croénico que define a condigao
mesma do mundo globalizado.

Essa passagem para a guerra global sem fim esta ligada a uma transformacao

na gradualizagdo do mundo, afirma Di Cesare (2019), porque a globalizacao fez nascer



26

uma “violenta uniformizagdo” do mundo, onde a guerra se converteu hdo mais em uma
escolha estratégica dos Estados, mas em uma forga totalizante que transforma a
propria politica. Para suportar esta alteragao, Di Cesare vale-se do exemplo de Martin
Heidegger, de quem, nos “Cadernos Negros”, se antecipou uma “guerra total” que
nao seria mais a continuacao da politica, mas sim a transformacao dela. Heidegger,
segundo Di Cesare, foi um dos primeiros a pensar que a guerra na modernidade tardia,
estava deixando de ser um confronto circunscrito entre Estados-nacao, para ser um
modo global de existéncia, uma “globalizacdo armada”. Além do mais, a italiana
problematiza a prépria possibilidade de que a politica venha a evidenciar-se num
espago de configuragdo do mundo contemporaneo.

Segundo a autora, na modernidade, era possivel encontrar politica, mesmo
precaria, através da regulacéo da guerra e do estatuto da paz. Enquanto, na guerra
global, a politica nao esta mais apta a dar essa forma, dado que a violéncia nao se
encontra mais regulada nem por regras nem por limites, a guerra, ainda segundo Di
Cesare, abandonou os seus rituais, fez um corte com os protocolos de configuragao
da politica. Nesse tratamento, a guerra se funde com a globalizacdo, entdo assumiria
Di Cesare uma revelacdo da globalizacdo armada. A ordem mundial, que estava
configurada através da politica, agora seria determinada pela continuidade da guerra

como estado continuo.

A guerra, ilimitada e infinita, que teve inicio com o Onze de Setembro, no
nascer do novo século, nao contradiz o “fim da guerra” que a filosofia
constatou ha tempos. De fato, a guerra sempre foi entendida como um conflito
armado, motivado por um objetivo politico, definido por regras, capaz de
regular e dar forma ao caos potencial; a conclusao ébvia é a paz, mesmo que
provisoéria e precaria. Essa concepgao classica da guerra acabou, mas fim da
guerra nao quer dizer fim da violéncia. A humanidade entrou num periodo da
propria histéria que se distingue por “estados de violéncia”. O conflito deixa
de lado os rituais e abandona os protocolos, o direito fica em frangalhos, a
desordem nao se deixa dominar, a destruicdo rompe barreiras e viola tabus
(Di Cesare, 2019, p. 25).

Outro elemento que Di Cesare problematiza, € o papel do Onze de Setembro
como a “primeira revelagdo dramatica da guerra global”. O ataque as torres gémeas,
que anunciou a entrada num novo milénio, ndo seria apenas um outro evento de

choque imediato, mas sim seria a forma através da qual a nova era da violéncia



27

globalizada se manifestaria. Assim, devemos compreender o Onze de setembro como
o0 marco do movimento para a pos-modernidade, um tempo de incerteza e guerra em
que a hiperpoténcia vitoriosa (os Estados Unidos) se tornou um alvo situado no cadético
calice do mundo. Esse evento daria inicio, segundo a autora, a uma era milenar, onde
a guerra se realiza indefinidamente, sem procedimento de resolucao.

Portanto, o que percebemos no teor da guerra contemporanea, € uma mudanca
radical na natureza do conflito na era da globalizagdo. Antes concebida como um
instrumento da politica, a guerra tornou-se um estado antipolitico, permanente e
global, que incorporou a paz e redefiniu a politica em termos de violéncia continua.
Para entender o presente, Di Cesare nos convida a nos despir das concepgdes
tradicionais da guerra e a considerar a globalizagdo armada como um dos novos
paradigmas que estrutura o mundo contemporaneo, que, por sua vez, nos leva a
refletirmos sobre uma possivel “guerra civil global”

Ao falarmos em guerra civil global, com Di Cesare (2019), estamos também
propondo um aprofundamento sobre a transformagao do conceito de guerra na era da
globalizagdo. Almejamos, com isso, desvendar um novo paradigma de conflitos que
ultrapassa as fronteiras nacionais, desafiando as concepgdes tradicionais de guerra e
de ordem politica. Nesse contexto, a filésofa tece algumas criticas as interpretacoes
inadequadas da modernidade, propondo uma analise que reconhece a complexidade
e a multiplicidade da “desordem global” em que nos encontramos.

De inicio, devemos nos perceber como estamos declinados a tentacao de
recorrer a esquemas conhecidos e consolidados para entender o cenario global atual.

Nos termos da prépria autora,

Existe a tentacdo de tentar interpretar esse mar tempestuoso, com suas
correntes e ondas, de acordo com esquemas conhecidos e consolidados.
Contudo, a globalizacdo supera a légica liberal, a critica marxista, o
pensamento negativo. Para os casos em que faltam formas definidas e
nitidas diferengas, ndo apenas os conceitos, mas também as metaforas séo
inadequadas. Sendo assim, a ideia da “modernidade liquida” formulada por
Zygmunt Bauman parece enganadora porque nos faz pensar que a era
moderna nao terminou. Além disso, chamando a atencéo para a fluidez da
realidade, que é incontestavel, Bauman deixa de lado a rigidez, as resisténcias
e os atritos que fomentam o potencial conflito permanente (Di Cesare, 2019,
p. 28, grifo nosso).



28

Por isso, acreditamos que a filosofia de Vattimo sobre a pds-modernidade
dialoga diretamente com a ideia de globalizagdo discutida por Di Cesare, ao passo
que, esse termo “esta ligado ao fato de a sociedade em que vivemos ser uma
sociedade de comunicacao generalizada, a sociedade dos mass media” (Vattimo,
1992, p. 7). A partir de Vattimo, bem como Di Cesare, podemos falar que a
Modernidade acabou e que os seus modelos nao sao mais capazes de interpretar os
fatos contemporaneos — exatamente pelas suas limitacbes e vieses unitarios e
totalitarios —, pois, além de seguirem de modo engessada, nao considera os aspectos
técnicos comunicacionais globais ou de globalizagdo que incide sobre a sociedade
atual.

Dito de outro modo, o fato é que as categorias tradicionais de analise politica e
social se mostram insuficientes para captar as sutilezas do mundo contemporaneo.
Para Di Cesare, o fenbmeno da globalizagdo ndo se resume a um processo de
flexibilizacdo, mas também envolve exclusdao violenta e resisténcia, revelando
profundas desigualdades estruturais. A globalizacdo, conforme descrita pela autora, é
marcada por uma “rede de crises”, em que a inclusdao de algumas vidas implica a
exclusao de muitas outras. Ou seja, a autora nota que, a medida que o capitalismo se
expande, acompanhando o “triunfo do mercado” e a “tirania das finangas”, a
globalizagdo se revela como um ciclo — além de emancipatorio — de “violenta
desigualdade”. Essa desigualdade, que ndo deve ser vista como um fendmeno
periférico, estaria no cerne do que ela denomina de “globalizagao armada”. A guerra
global é indissociavel da ordem econdmica que, em vez de proporcionar estabilidade,
gera conflitos. Ha crise das democracias, assim, o colapso do Estado-nagao torna-se
sintoma de uma desordem mais profunda.

Uma tbénica importante € o fato de que as fronteiras se dissolveram entre o
interno e o externo em uma sociedade transnacional: “A exterioridade se dissolveu.
No planeta ja ndo ha bordas externas; a parte interna é atravessada por aguas
agitadas” (Di Cesare, 2019, p. 29). Significa que, na globalizagédo, os conflitos ja ndo
sao mais localizados ou limitados a um espacgo geografico. Com a interconexao global,
“até mesmo uma luta periférica poderia se tornar uma centelha césmica” (idem). Isto

€, a desterritorializacdo da guerra, ou seja, qualquer conflito, em qualquer parte, pode



29

adquirir uma dimensao global. Desaparece o espaco tradicional da guerra, com frentes
definidas e regras de engajamento, e toma entdo sua vez uma guerra que assume
diferentes modos e escalas: atentados, operagdes high-tech, drones e bombardeios
cirurgicos. Nesse novo paradigma, as antigas distingdes entre civis e militares também
se dissolvem.

Di Cesare salienta que, enquanto nas guerras tradicionais as “cidades abertas”
eram poupadas, a nova guerra mundial “explode dentro das cidades, atinge os civis e
a civilidade, destroi prédios de escritorios, cafés, supermercados, escolas, embaixadas
e hospitais” (Di Cesare, 2019, p. 30). Essa violéncia sem discriminagao, atingindo
diretamente a vida civil, faz a transicao a uma guerra que se inscreve na vida cotidiana
das sociedades, transformando os espacgos urbanos em teatros de guerra. Vale frisar
que, essa transicao ja tinha comegado no século XX, quando mais de 62 milhdes de
civis tinham sido mortos em guerras. Mas a particularidade da guerra mundial esta na
“privatizacao” da violéncia, o monopdlio estatal da forgca € fragmentado, e atores nao
estatais tornam-se protagonistas, como os jihadistas e as milicias.

A guerra civil global, que Di Cesare inscreve, se torna, em varios aspectos, uma
radicalizagao do conceito de guerra civil tradicional. Para sustentar a sua
argumentacao, ela recorre as ideias de Carl Schmitt e Hannah Arendt para analisar
essa nova modalidade de conflito, na qual a guerra nao se da mais entre Estados, mas
se enraiza no proéprio tecido social global.

Em “O conceito do Politico. Teoria do partisan”, Schmitt (2008) menciona um
“nomos da terra”, no qual o reconhecimento entre Estados soberanos se esvai e a
guerra transforma o inimigo em alvo de criminalizagao, visando sua erradicacao. Nessa
mesma obra, Schmitt (2008; 2014) investiga as transformagdes que a guerra e as
relacdes internacionais sofreram no contexto da modernidade tardia. Ele introduz o
conceito de “nomos da terra”, presente em seu trabalho “O Nomos da Terra no Direito
Internacional do Jus Publicum Europaeum”, que se refere a estrutura juridico-politica
que orientava as interagcbes entre Estados soberanos, fundamentando-se no
reconhecimento mutuo e em normas que delimitavam os conflitos.

Schmitt (2008) sustenta que essa estrutura, vinculada ao jus publicum

europaeum (direito publico europeu), assegurava que as guerras entre Estados



30

fossem conduzidas de acordo com certos principios, diferenciando entre combatentes
e civis, e evitando assim a destruicao total do oponente. Contudo, essa l6égica comegou
a se fragmentar com o surgimento das guerras ideoldgicas, especialmente no século
XX. O reconhecimento entre Estados soberanos se desvanece a medida que a guerra
€ reinterpretada como um confronto contra um inimigo absoluto e ilegitimo,
frequentemente visto como criminoso.

Essa criminalizacao transforma o conceito de guerra em uma “guerra justa”, na
qual o adversario deixa de ser considerado um oponente legitimo, sendo rotulado
COMO Crimin0so ou como uma ameaca a ser eliminada. Exemplos disso sao as guerras
contra o terrorismo e os conflitos gerados por ideologias totalitarias, em que o inimigo
€ desumanizado, tratado como um vildo da humanidade. Schmitt (2008) aponta que
essa logica conduz a conflitos sem limites, em que ndo ha espago para a negociagao
ou o reconhecimento mutuo, mas apenas a busca pela aniquilagdo do outro. Dessa
maneira, € possivel identificar a inquietacdo do fildsofo alemao Schmitt diante da
transformacgao na esséncia da guerra, que, ao perder o carater regulado pelo nomos
da terra, tende a se tornar cada vez mais intensa, total e desprovida de acordos entre
as soberanias reconhecidas.

A perspectiva de Hannah Arendt €&, entdo, crucial para entendermos a
concepgao de guerra civil global, tal qual formulada por Di Cesare, que se relaciona
com a derrocada das fronteiras tradicionais entre a guerra e a politica. Para Arendt
(2013; 2022), a guerra moderna, e ao menos a partir do século XX, deixou de ser um
conflito regular entre Estados soberanos, e passou a ser conduzida através do proprio
tecido social, tornando-se crescente e difusa.

Em obras, como “Sobre a Violéncia” e “Origens do Totalitarismo”, Arendt (2013;
2022) analisa 0 modo como a violéncia se altera no seu estatuto de instrumento politico
erratico quando desaparece um espago para a agao politica e um espago para a
discussao politica publica. Para o conceito de guerra civil global, tal ideia se torna
preponderante, pois a violéncia deixa de ser um problema entre os Estados e invade
todas as esferas da sociedade globalizada. Segundo Arendt, existe uma diferenca
entre a violéncia e a politica, onde a violéncia eclode onde a politica falhou. Para ela,

a politica precisa assentar-se sobre o dialogo e a pluralidade, porém uma vez que estes



31

espagos sao destruidos — seja por regimes totalitarios, pelo colapso das crises
institucionais ou pela emergéncia de guerras sem centro definido — a politica &
substituida pela violéncia e esta se torna a regra.

Isso é encarnado na guerra civil global, que nao possui um inimigo claramente
demarcado nem um espacgo politico capaz de fazer avancgar os conflitos. Por isso,
Arendt reflete igualmente sobre a crise do sistema estatal moderno e da soberania,
especialmente depois das duas guerras mundiais. Ela testemunha que, com a
globalizagdo e a crescente interdependéncia dos paises, ndo € mais possivel
compreender as guerras apenas como conflitos entre Estados nacionais. Ao contrario,
elas emergem dentro dos Estados e entre atores nao estatais, como os grupos
terroristas, as corporagdes, as milicias e as populagdes deslocadas.

Essa nova compreensao, juntamente com os apontamentos filoséficos de
Schmitt, leva Di Cesare a nogao de guerra civil global, isto €, ao estado de guerra sem
fim, a guerra civil do mundo que nao respeita as fronteiras e envolve tanto Estados
quanto organizagdes transnacionais, forgas insurgentes, povos, enfim, os préprios
povos. Esse género de guerra ndo encontra um fim, posto que as novas formas de
relacbes de forca e a violéncia estdo muitas vezes estruturadas sob o abrigo das
justificativas de “guerra contra o terror’, de “intervengdo humanitaria” ou de
“seguranca global”. E, assim, a perspectiva filoséfica de Arendt corrobora a analise
que Di Cesare faz e demonstra como a guerra moderna rompeu com a logica do
conflito armado e se transformou em guerra difusa, interior e continua, minando as
fronteiras da guerra e da paz. Destarte, a guerra civil global corresponderia a esse seu
tato, ao fendbmeno de uma nova guerra que se torna um fenémeno continuo da propria
vida da propria sociedade, radicalizando-se no sentido de raizes por todo o tecido
social, sem limite.

Portanto, para Di Cesare (2019), a guerra civil global “elimina a distingao entre
o interior e o exterior”, refletindo a stasis da Grécia antiga, que desfazia as barreiras
entre a cidade e a familia, entre o irmao e o adversario. Nesse contexto, as guerras
civis nao permanecem restritas a um unico Estado, mas se difundem pelo mundo,
gerando um ambiente de hostilidade constante e sem limites bem definidos. Para

endossar ainda mais o seu argumento, Di Cesare também menciona Giorgio Agamben,



32

que, em sua obra “Stasis. La guerra civile come paradigma politico”, descreve a guerra
civil como uma “discordia sangrenta” que, na contemporaneidade, se transforma em
um fenébmeno perene. Agamben, nessa obra, analisa a guerra civil como um fenébmeno
constitutivo e permanente da politica, politica, rompendo com a concepc¢ao classica
de que ela seria um exclusivo ou temporario evento do Estado. Sua leitura do conceito
de guerra civil se anexa na filosofia politica classica, mas a refaz para o seu contexto
contemporaneo, em que esse tipo de conflito € percebido mais como um paradigma
politico permanente do que como um acontecimento interno de desordem.

Agamben (2015) resgata o conceito grego de stasis, que na Grécia Antiga
designava ndao somente a guerra civil, mas também um estado de conflito interno
dentro da pdlis, de ordem de vez em quando mesmo irreconciliavel. Para ele, stasis
nao é simplesmente uma interrupgao da ordem politica, mas antes uma dinamica do
proprio poder. Essa “discérdia sangrenta” que caracteriza a guerra civil, segundo
Agamben, deixa de ser uma anomalia e passa ser um mecanismo fundamental da
politica moderna. Com isso, a guerra civil torna-se, ao invés de um momento anémalo
do Estado soberano, permanente e globalizada, dissolvendo a diferenciacao entre
guerra e paz. Isso se aproxima da ideia de guerra civil global de Donatella Di Cesare,
na medida em que os conflitos internos e externos se misturam e a violéncia torna-se
uma estrutura medianeira da sociedade contemporanea.

O mundo de hoje, segundo Agamben, ndo € mais do que a ambiéncia onde a
guerra civil se retira para além do sentido tradicional, passando a ter um ano de vida
depois contemporanea com um ano possivel para o conflito, isto é, o destaque no
conflito, nas fronteiras, nos nucleos interdependentes e nas instituicdes, do que ocorre
dentro dos paises e fora deles, do que € interno e do que é externo. Essa permanente
situacado de conflito se pode localizar em fenbmenos como a guerra ao terror, a
militarizacdo das sociedades, o estado de excegdo no tempo permanente e 0 uso
assiduo da repressao politica contra os elos cruciais da populacdo. Adicionalmente, a
guerra civil perene revela-se sob as formas da exclusao e da soberania, dois conceitos
fundamentais na filosofia de Agamben. Segundo ele, os Estados modernos atuam cada
vez mais sobre seus cidadaos por meio de mecanismos de exce¢ao, operando como

se certos grupos estivessem fora da protecao do direito (homo sacer), tais tornando-



33

se inimigos internos ou externos. Esse mecanismo reforca a logica da guerra civil,
criando divisdes dentro da prépria sociedade, na qual determinados sujeitos ou
comunidades sao tratados como ameagas a serem eliminadas.

Esses apontamentos de Agamben (2015) corroboram a tese de Di Cesare ao
demonstrar que a guerra civil ndo representa um confronto interno por grupos em
conflito dentro do Estado, sendo uma condicao politica permanente da
contemporaneidade. A propria violéncia se converte em um instrumento de
administracdao e controle social, e a separagao entre cidadaos e inimigos torna-se
difusa. Assim, a guerra civil, além de ndo ser uma excegdo ou um fendmeno
temporario, tubando-se no paradigma mesmo da politica moderna, que caracteriza a
organizagao e a constituicdo mesmas dos Estados e da sociedade.

Logo, a guerra civil global, segundo Di Cesare, pode ser compreendida como
uma extensao da stasis a todo o planeta, por meio da violéncia incessante que o aflige.
Ao contrario da guerra civil classica, que poderia ser resolvida dentro de um contexto
politico especifico, a guerra civil global evidencia a crise do pacto politico. A violéncia
que permeia o cenario contemporaneo € o que se pode chamar de pos-politica; ela
nao surge da falta de politica, mas da faléncia das estruturas politicas modernas em

conter as tensoes e os conflitos existentes.

A guerra civil global é a extensdo da stasis a todo o globo terrestre por meio
da violéncia incessante que o acomete. E a inauguracdo de uma época de
hostilidades continuas, a tal ponto que se poderia pensar num regresso ao
estado de natureza descrito por Hobbes no Leviata (Di Cesare, 2019, p. 33).

Destarte, a autora sugere que a violéncia global contemporanea, ao contrario
da “violéncia pré-politica” descrita por Hobbes, apresenta-se como um fenbmeno pos-
moderno. A sociedade global ndo corre mais o risco da guerra civil, que poderia ser
solucionada pela razado politica, como Hobbes desejava; em contraste, o risco &
proveniente de uma “multiddao diluida”, que vive na cidade global sem uma coesao
politica que poderia deter a violéncia. Nessa conjuntura, a guerra civil global acaba por
adquirir um carater praticamente apocaliptico, enquanto o terror passaria a ser a forma
mais feroz dessa hostilidade difundida de forma geral: “A bandeira negra do terror € a

forma mais feroz e obscura da guerra civil da globalizacao” (Di Cesare, 2019, p. 34).



34

Ou seja, ao revisitar o conceito de “guerra civil global”, a autora nos apresenta
uma perspectiva do quanto a globalizagdo radicalizou a natureza do conflito e da
violéncia. O desmanche das fronteiras, a privatizagdo da guerra e a violéncia
disseminada entre os civis apontam para um novo paradigma do conflito, onde a
guerra nao € mais um instrumento da politica, mas uma condigdo de permanéncia no
mundo globalizado. A stasis, que ha nao muito tempo correspondia a discérdia interna
da cidade-Estado, se expande agora para o Globo, implicando na crise mesmo da

ordem politica contemporanea.



35

2 (POS-)MODERNIDADE, TERRORISMO E A DIALETICA DA VIOLENCIA

A modernidade prometeu emancipag¢ao por meio da razao, progresso e técnica,
mas também engendrou suas proprias catastrofes. Auschwitz, Hiroshima e o 11 de
Setembro desvelam a face obscura do progresso: a racionalidade pode servir a
destruigao. Este capitulo investiga a critica ao projeto moderno e a emergéncia da pos-
modernidade, com especial atengdo ao papel simbdlico do terrorismo como ruptura
com as promessas iluministas.

A partir de Di Cesare, em dialogo com outros autores como Lyotard, Habermas,
Derrida e Baudrillard, examina-se como o terrorismo se tornou um fenébmeno global,
espectral e simbdlico, desafiando a ordem mundial. A andlise percorre desde a
fragmentagdo das metanarrativas até o conceito de atmoterrorismo, onde o ataque se
dirige ao ambiente vital da humanidade. Assim, busca compreender o terrorismo nao
apenas como Vvioléncia fisica, mas como resposta radical as contradicbes da

globalizacao e a faléncia simbdlica da modernidade.

2.1 A faléncia do projeto moderno e o nascimento da critica pds-moderna

Quando se fala em modernidade, pensa-se num trem que, depois de cada
estacao, retoma seu caminho acelerando. Ele carrega os passageiros que o
esperam felizes a beira dos trilhos. Alguns sobem na primeira classe, outros
na segunda, alguns até na terceira. Para todos, porém, o trem leva a luz da
razao. Tolhe seus antigos preconceitos, elimina usos e costumes herdados do
passado, suprime o peso da tradigao, liberta-os do julgo da religido. No trem,
0s passageiros se tornam finalmente sujeitos autdnomos, egressos do secular
estado de menoridade, capazes de questionar tudo o que lhes diz respeito, a
comegar pelas proprias vidas. Nao existem mais imposi¢des, vinculos e
coercdes. Os passageiros se retiram do passado sem melancolia. Cheios de
esperancga, confiam no barulho do trem que se projeta em dire¢cdo ao
progresso (Di Cesare, 2019, p. 34).

Ao lermos a citagdo acima, temos Di Cesare nos apresentando a ideia de
progresso na modernidade e suas contradi¢ées. Ao utilizar a metafora do “trem da
modernidade” para exemplificar a visao otimista e irrestrita do projeto moderno, a qual,
em ultima instancia, tem um conceito de progresso em que o0 avan¢o da razao, da

ciéncia e da técnica € inevitavelmente associado a libertacdo humana. Contudo, esta



36

imagem do progresso como um trem acelerado rumo a um futuro de iluminagao apaga
as ameacas que a propria modernidade traz em seu interior.

Di Cesare inicia evidenciando como o “trem da modernidade” avanca
imperturbavel, levando os passageiros para um futuro supostamente promissor,
descrevendo como este progresso foi inicialmente reconhecido com a “luz da razao”,
a qual elimina “tolhe antigos preconceitos, elimina usos e costumes herdados do
passado, suprime o peso da tradicao, liberta-os do julgo da religiao”. A modernidade,
portanto, € vista como um processo de emancipagdo que pretende libertar os
individuos de suas amarras passadas, criando uma imagem secular e racional do
mundo. Para todos os passageiros, independentemente da classe social em que
viajam - primeira, segunda ou terceira classe - encontra-se esta promessa de
autonomia e liberdade que o progresso supostamente deveria assegurar.

No entanto, somos convidados pela autora a desafiarmos esta imagem
idealizada e progressista, indagando-nos se, na medida em que o trem avancga, os
passageiros nao sao inconscientes dos perigos que o progresso traz consigo, uma vez
que o avango tecnoldgico, celebrado como uma confirmagao do progresso, oculta os
riscos que estejam por vir: “Pode ser que acordem momentos antes que o trem, em
sua crescente aceleragdao, como uma bala sem controle, exploda de repente, langando
um ultimo olhar em direcao ao longo trajeto percorrido antes de seu fim” (Di Cesare,
2019, p. 35). Di Cesare antecipa que o progresso desenfreado pode conduzir a um
desastre iminente, uma “explosao”, no sentido metaférico, da autodestruicdo da
modernidade. Esse colapso seria o resultado de uma confianga excessiva na razao e
na técnica, que ignora as forcas destrutivas latentes na prépria légica do progresso.

A filésofa avanca em sua critica ao observar que, na visao dos defensores da
modernidade, “nada podera comprometer o projeto de emancipagao que surgiu com
o lluminismo” (idem). Aqui, guerras, massacres e exterminios sdo vistos como simples
“acidentes de percurso”, desvios temporarios, que nao afetam o curso geral do
progresso. Essa posicao é problematica, segundo Di Cesare, pois esteriliza e
tranquiliza o conceito de progresso, nao levando em conta suas dimensdes destrutivas.
A confianga absoluta na razao e na técnica cria, portanto, uma imagem deformada da

histéria, que vé os horrores do século XX — as duas guerras mundiais € Auschwitz —



37

como excegdes patologicas, e ndao como efetivas manifestacbes da prépria razao
moderna.

Nesse ponto, Di Cesare concorda com a critica de filésofos como Walter
Benjamin, Hannah Arendt, Theodor W. Adorno e Max Horkheimer “que puseram a
modernidade no banco dos réus” (Di Cesare, 2019, p. 36), pois reconheceram que o
exterminio de Auschwitz nao foi um desvio do progresso, mas um resultado direto da
racionalidade instrumental e da modernizacdo. Ela sublinha que Auschwitz foi um
“exterminio administrativo”, que seguiu a logica da produgdo moderna e a técnica da
eficiéncia. Ao transformar a morte em um processo industrializado, Auschwitz revelou
a face sombria da modernidade, em que a racionalidade, ao invés de libertar, se torna
arma de destruicdo em massa. Assim, devemos compreender que 0 campo de
concentragao nazista deveria ser visto como “caleidoscopio através do qual se
observa a modernidade” (Di Cesare, 2019, p. 36-37), pois revela a dialética
autodestrutiva do progresso moderno.

Além de Auschwitz, Di Cesare menciona Hiroshima como outro marco que
retrata a “autodestruicao da razao”. A bomba atémica, produto dos avancos da ciéncia
e da tecnologia, representa a capacidade da modernidade em criar aparelhos de
destruigao total. Hiroshima, igual a Auschwitz, € um exemplo de que o0 progresso
técnico pode se voltar contra a propria humanidade, revelando a fragilidade do projeto
moderno. Essa faléncia do otimismo progressista produziu um debate entre moderno
e pos-moderno, fundamentalmente animado pela critica dos filésofos a modernidade,
como Jean-Francois Lyotard, o qual declarou o fim do projeto moderno e o
caracterizou como autodestrutivo.

Para além de outros debates filoséficos, Jean-Frangois Lyotard se destaca entre
aqueles que debateram acerca da modernidade e anuncio da transi¢cado para a pos-
modernidade, sendo este o conceito que se desenvolve especialmente em A Condigcao
Pds-Moderna (1979). Segundo o autor, a modernidade teria apoiado-se em uma série
de “metanarrativas” ou “grandes narrativas”, que seriam totalizantes, com o designio
de dar um sentido para a historia, para o progresso e para o conhecimento humano.

Entre as metanarrativas, se situariam: a razao iluminista, o progresso cientifico, o



38

progresso politico e a crenga de que a humanidade ver-se-ia, de modo inevitavel, no
futuro tendo um interesse mais justo e mais racional.

Contudo, segundo Lyotard (2015), este projeto moderno foi autodestrutivo e
insustentavel. O otimismo progressista, isto €, a crenca de que a humanidade,
conduzida pela razdo e o conhecimento da ciéncia, avancgaria para um estagio superior
de desenvolvimento e justica, foram a esséncia da modernidade, particularmente apods
o lluminismo e a Revolucao Industrial. Todavia, Lyotard ira argumentar que os eventos
do século XX, como as guerras mundiais, os regimes totalitarios, o Holocausto e a
degradacao do meio ambiente, demonstraram que o progresso técnico-cientifico ndo
conduziu, de modo necessario, a uma sociedade mais justa. Pelo contrario, ele,
frequentemente, estara ao servico da legitimagcado para a pratica da dominagao,
controle e violéncia.

Essa maneira atuara para que a filosofia lyotardiana afirme que a modernidade
colapsou quando o projeto demonstrou que suas promessas nao eram mais
verdadeiras. O desenvolvimento cientifico e técnico, ao invés de assegurar a liberdade
e 0 bem-estar, teria possibilitado novas formas de opressao e destruicdo. Deste modo,
as metanarrativas que sustentaram a modernidade nao teriam mais conseguido
credibilidade comumente, deixando espago para um crescimento do pensamento pos-
moderno.

A critica de Lyotard a modernidade permitiu a abertura de um largo debate
filoséfico. Se a modernidade se apresentava como obrigando a unidade do
conhecimento, a objetividade, torna-se dificil a busca de verdades universais, como
ele nos mostra, e a pés-modernidade, de acordo o autor, se caracteriza pelo ceticismo
em relagao as concepgdes anteriores e pela fragmentagao do saber. Ao invés de uma
narrativa explicativa unica, o pensamento pos-moderno aceita a multiplicidade de
pontos de vista e a impossibilidade do discurso unico capaz de abranger por inteiro a
realidade.

Para Lyotard, o contemporédneo nao pode mais carregar metanarrativas
totalizantes, substituindo-as por “pequenas narrativas”, explicagcbes localizadas,
diversificadas e, nao raras as vezes, contraditorias, representando a complexidade da

experiéncia humana, sem a prisdo a uma unica visdo da realidade ou a uma verdade



39

absoluta. Nesse sentido, percebemos, a partir da visao de Lyotard, no projeto moderno
um fracasso, por suas promessas de progresso e de racionalidade resultarem em
consequéncias indesejadas e, na maior parte dos casos, destrutivas. O mundo que se
vislumbra com a transicdo para o pdés-moderno €&, assim, o de um colapso das
metanarrativas e a cada vez mais poroso e pluralista, o que foi decisivo no impacto em
filosofia, ciéncias sociais e na teoria da cultura, convertendo-se em um momento da
concepgao da contemporaneidade como um espaco sem verdade unica e onde os

discursos disputam um com os outros.

2.2 O terrorismo como sintoma e ruptura simbodlica da modernidade

A reflexdo de Lyotard, sobre a fragmentacdo da verdade e das chamadas
“pequenas narrativas”, também se relaciona com a analise de Di Cesare. No mundo
atual, o terrorismo nao mais é em boa parte, uma légica, para permanecer no conceito
tradicional e estadocéntrico da guerra, mas adquire uma logica fragmentada, difusa,
heterogénea, em que ndo ha um verdadeiro inimigo e nem fronteiras bem definidas. A
guerra civil global, conceito desenvolvido por Di Cesare, € a figura dessa
fragmentagao, uma vez que nao ha mais guerra em oposi¢cao a paz e onde o conflito
se torna uma situagao permanente.

Assim, podemos ver que Lyotard, tal como Di Cesare, nos proporcionam uma
olhar critico ao fato de que a modernidade nao levou a ordem e ao progresso universal,
mas a um estado continuo de crise, no qual a violéncia e o terrorismo se transformaram
em uma condi¢cdo estrutural do mundo globalizado, no qual a fragmentagcao das
metanarrativas ecoa na analise de Di Cesare sobre o terrorismo, indicando que, na
auséncia de uma grande ordem unificadora, 0 mundo se transforma em um espacgo de
disputas, onde as diversas narrativas e formas de poder insidiam umas sobre a outras.

Para contribuir na discussao, Di Cesare (2019) menciona que Jirgen Habermas
buscou em alguma medida salvaguardar a modernidade como projeto de um “futuro
ainda inacabado”, mas a autora lembra que as evidéncias da autodestruicao sao

refratarias demais para serem ignoradas. Ela realca ainda a maneira pela qual a divisao



40

filoséfica entre defensores e criticos da modernidade, ressurgiu com nitidez quando
os filosofos se defrontaram com os desafios decorrentes do Onze de Setembro®. O
atentado terrorista as Torres Gémeas, que simbolizavam o poder do capital global e
da modernidade ocidental, evidenciou a vulnerabilidade e as contradicbes da
modernidade. Para ela, o trauma do Onze de Setembro, assim como a emergéncia do
terrorismo global, sdo sintomas de um fenbmeno maior de crise da modernidade, que
nao se pode mais entender como uma prolongacao do processo de progresso
continuo, mas sim como a arena de tensao entre criacdo e destruicao.

A partir desses acontecimentos e teses levantadas pela autora, podemos tecer
uma critica substancial a confianga cega na razao e no progresso técnico que marca
a modernidade. Ao evocar a metafora do “trem da modernidade’ e eventos como
Auschwitz e Hiroshima, a partir do olhar de Di Cesare, desnudamos as falhas internas
do projeto moderno, demonstrando que o progresso nao € apenas um caminho de
emancipacdo, mas também um processo que pode conduzir a autodestruicao.

Na realidade, o que podemos extrair € uma ideia de “filosofias do terrorismo”,
que se concentram na funcdo do terrorismo na sociedade contemporanea,
especialmente apds os atentados de 11 de setembro de 2001, e as repercussdes
desse evento no campo da filosofia. Ao trazer as visdes de Jirgen Habermas e
Jacques Derrida para essa discussao, Di Cesare (2019) investiga diferentes angulos
sobre o terrorismo, a modernidade e a globalizagdo, também incorporando as
percepcdes de pensadores como Jean Baudrillard. Essas reflexdes nao se limitam a
esséncia do terrorismo; elas exploram, inclusive, a crise da modernidade e as
consequéncias filoséficas que emergem dessa nova forma de violéncia.

O impacto do ataque, amplamente difundido ao vivo, levou a uma série de
consideracoes sobre os seus significados simbalico, politico e filoséfico. Habermas e
Derrida, figuras centrais nesse debate, apresentam visdes distintas (Di Cesare, 2019).
Habermas (2004), em “O Futuro da Natureza Humana”, destaca a relevéancia do ataque
como o “primeiro evento historico de alcance mundial”, sublinhando a forga simbdlica

do “terrorismo global”, cuja singularidade se opde aos movimentos paramilitares

5 O dia 11 de setembro de 2001 foi o dia em que se deu o ataque terrorista de Al-Qaeda aos Estados Unidos,
resultando na morte de quase 3.000 pessoas, 0 maior ataque em solo estadunidense desde o ataque japonés a
base de Pearl Harbor, em 1941. Cf.: https://www.bbc.com/portuguese/internacional-55351015



https://www.bbc.com/portuguese/internacional-55351015

41

anteriores, pois nao possui um objetivo claramente definivel e se confunde com o
crime organizado, o que torna o combate a essa nova expressao de violéncia
especialmente desafiador (idem).

Apesar desses desafios, Habermas (2004) mantém sua fé no projeto moderno,
interpretando o terrorismo como uma resposta antimoderna, uma “patologia”
decorrente da “modernizacao capitalista injusta”. Nesse sentido, o terrorismo € visto
como uma reacao distorcida a rapida integracao no sistema global, manifestando
“dissonancias cognitivas” que, segundo ele, podem ser reconciliadas no proprio
processo de modernizagcdo. Como Di Cesare (2019) aponta, Habermas adota uma
visao “neoiluminista”, pela qual a modernidade, apesar das suas falhas, é ainda
considerada como um caminho viavel para o progresso e inclusao social. Por outro
lado, ele teme os riscos de uma “democracia militante”, que, ao combater o terrorismo,
pode, por sua vez, estar negando as liberdades que pretende defender e arremessar-
se, nesse sentido, em um “perverso curto-circuito”.

Por sua vez, Derrida, conforme Di Cesare (2019), nos apresenta uma leitura
mais critica a respeito da modernidade. Para o autor, argumenta a filésofa, “o virus do
terror” esta contido no proprio racionalismo moderno e a modernidade nao é a solugao
para o terrorismo, mas a sua origem. Derrida questiona a visdo segundo a qual o
progresso racional poderia superar a violéncia e afirma que o terrorismo €&, ele mesmo,
“sintoma da modernidade”. Ele assume um tom mais pessimista e sugere que o terror
nao € um fendmeno que poderia ser externo, estranho, anémalo, mas um efeito dos
conflitos e contradigbes do racionalismo moderno. Assim, essa visdo faz ressonar a
ideia de que a modernidade, na busca do controle total e da destituicao do negativo,
acaba por gerar mais violéncia.

Um dos eixos centrais da critica de Derrida a retdrica ocidental, em especial
aquela norte-americana, repousa na propria estatura do Onze de Setembro como um
evento “maior” (Di Cesare, 2019). Derrida, na obra “Filosofia em tempo de terror”
organizada por Giovanna Borradori (2004), alerta, entdo, contra a redugao do evento
a uma avaliagdo puramente quantitativa, advertindo que “sabe, evidentemente, que

nao se contam os mortos da mesma forma de um canto do globo ao outro” (Borradori,



42

2004, p. 152). Ele convoca a nogao de Ereignis® de Heidegger para descrever o Onze
de Setembro como o evento que interrompeu e dilacerou a histéria. Para Derrida, esse
“evento” é o0 que nao é capaz de ser absolutamente compreendido, mas a sua
interrupgao deve ser pensada ainda em um registro filosofico, sendo que esta reflexao
ndo deve ceder & tentagdo de justificar moralmente o terrorismo. E nesse momento
que Di Cesare (2019) traz para a discussao o filésofo Jean Baudrillard, que, segundo
ela, € um dos criticos mais ferozes a modernidade, figura central na interpretacao
filoséfica sobre o terrorismo, e que também contribui para este debate.

Baudrillard (2002), em sua obra “O Espirito do Terrorismo”, apresenta o
terrorismo com um sentido mais que politico, mas como fenémeno simbdlico e quase
metafisico. O terrorismo contemporaneo, conforme exemplificado pelos eventos de 11
de setembro, ao seu ver, ndo pode ser visto somente como um ato estratégico ou
geopolitico, mas como um “reflexo do Mal”, ou seja, uma resposta a dominagao global,
deste Ocidente, que opera em valores iniciais para a ordem mundial contemporanea:
a “positividade hiperbdlica do Bem”. O Ocidente teria imposto ao resto do mundo,
conforme concebe, uma ordem fundada em valores como democracia, direitos
humanos e liberdade de mercado, como valores universais, irrefutaveis.

Entretanto, tal universalizagdo do Bem provoca uma negacdo do Bem: um
inimigo, que se opde ao dominio de valores ocidentais, que se fome na extrema
exterioridade do terror. O terrorismo nao surge nesse contexto no sentido de uma
simples oposi¢ao politica, mas de uma violéncia simbdlica doada a légica moderna da
propria sobre o Ocidente. Assim, para Baudrillard (2002), o terrorismo nao € redutivel
a uma luta de civilizagao versus barbarie, mas um fenémeno dialético; o fenémeno de

uma unica ordem universal, total, leva a sua transformagdo em uma aspiracao radical.

6 Derrida diz que, “até ao ponto de a nogao de Ereignis, em Heidegger, se virar ndo apenas para a apropriacao
do préprio (eigen) mas para uma certa expropriagao que o proprio Heidegger designa (Enteignis). A passagem do
acontecimento, aquilo que na passagem ou na provagao ao mesmo tempo se abre e resiste a experiéncia, &, parece-
me, uma certa inapropriabilidade daquilo que surge ou acontece. O acontecimento é aquilo que surge e, ao surgir,
vem surpreender-me, surpreender e suspender a compreensao: o acontecimento € em primeiro lugar aquilo que a
principio ndo compreendo. Melhor ainda, o acontecimento € em primeiro lugar aquilo que eu nao compreendo.
Consiste naquilo que eu ndao compreendo: aquilo que eu ndo compreendo e em primeiro lugar aquilo que eu nao
compreendo, o facto de ndo compreender: a minha incompreens3o. E esse o limite, a0 mesmo tempo interno e
externo, no qual gostaria de insistir aqui: apesar de a experiéncia de um acontecimento, o modo conforme nos
afeta, exigir um movimento de apropriagdo, (compreensdo, reconhecimento, identificagdo, descrigao,
determinagao, interpretagao com base num horizonte de previsdo, conhecimento, nomeacao, etc.), apesar de este
movimento de apropriacao ser irredutivel e inelutavel, ndo existe nenhum acontecimento digno do seu nome exceto
na medida em que a apropriagao vacile em alguma margem ou fronteira” (Borradori, 2004, p. 148-149).



43

Para Baudrillard, o Ocidente gerou um mundo tal cuja positividade absoluta, ou
seja, 0 seu proprio sentido de progresso, controle e racionalidade, cujos indices de
negatividade se tornaram perturbagdes insuportaveis, ele retorna de seu catastrofico
em sua completamente espessura. Sdo, desse modo, os ataques terroristas nao
apenas agoes de ataque fisico, mas ataques simbdlicos contra a hegemonia do
Ocidente, testemunhando suas contradicdes e seus limites. Com essa insurrei¢cao
simbdlica, Baudrillard (2002) rompe com as explicagcdes do terrorismo e significa que
ele ndo € um desvio, mas que o proprio sistema global criado no Ocidente engendra
um evento de tal ordem para elimina-lo. Da Iégica do terror, ele se torna sempre uma
ameaca interna, enquanto este é um produto interno da prépria ordem do mundo, que
tenta elimina-lo. Por isso, segundo Di Cesare (2019), Baudrillard concebe o terrorismo
como um evento explosivo inserido no “teatro da globalizagao”. Embora o terrorismo
nao deva ser reduzido a um mero espetaculo midiatico, o “espetaculo do terrorismo”,
nesse contexto midiatico e globalizado, exerce um impacto significativo sobre a
percepcao global desse fendbmeno.

De acordo com a filésofa, Baudrillard argumenta que a tentativa da
modernidade de erradicar o negativo e de exorcizar forgas destrutivas, ironicamente,
acabou contribuindo para o aumento do terror. Ao se fixar na criagdo de um mundo
ordenado e positivo, a modernidade, na verdade, propicia as condi¢des para o
surgimento de conflitos radicais. Como Di Cesare observa (2019, p. 44) — e nds
também —, Baudrillard enxerga o mundo como sendo “direcionado aos extremos,
entregue ao antagonismo radical”, insinuando que a busca por solu¢des conciliatorias
se torna infrutifera. Nesse contexto, o terrorismo € compreendido como um resultado
das tensdes nao resolvidas da hipermodernidade, surgindo do vazio gerado por um
sistema global que tenta reprimir o negativo.

Em relagédo a era da Guerra Fria, que trouxe um certo equilibrio entre as
poténcias globais, segundo Baudrillard, foi substituida por uma “guerra pura”, um tipo
de conflito que se caracteriza por sua natureza essencialmente dissuasiva, sem se
concretizar plenamente. Vivemos agora na era das “catastrofes simuladas”, quando a
virtualidade da catastrofe reina e o terror, mesmo quando ndo se concretiza, esta

sempre presente como uma possibilidade latente.



44

A modernidade, na busca de controlar o risco e a violéncia, acaba por criar
outros novos perigos, como o terrorismo mundial que surge “como uma anomalia

inexplicavel”. Pois,

Para além desse ponto, na histéria do mundo, cada evento parece ser um
evento “sem qualidade” — para retomar a expressao utilizada por Robert Musil
—, um evento pelo evento, sem consequéncias. Além disso, nada mais deveria
efetivamente acontecer. O apocalipse nuclear serve de impedimento. O
suspense se torna o selo da existéncia. Apesar do controle e da prevengao, a
virtualidade da catastrofe surge em todos os lugares. O mesmo dispositivo de
seguranca poderia, de fato, provoca-la. E a época das catastrofes simuladas:
o inferno de cristal que aniquilaria Nova York, a fratura horizontal que levaria
Los Angeles a deriva. O virtual anuncia o real. O cancelamento do negativo e
a ocultagdo da crise langam a armadilha da catastrofe. As emogdes da
superficie sdo os sinais de um desequilibrio, de um movimento espasmadico
— territérios que se chocam, placas que deslizam uma sob as outras, geleiras
erraticas —, enquanto o universo globalizado parece afundar no vazio (Di
Cesare, 2019, p. 45).

Portanto, o epitome desse ponto apontado na filosofia de Di Cesare € a relagao
entre o debate filoséfico do terrorismo na modernidade e as tensdes conceituais entre
esses autores, a exemplo de Habermas e Derrida sobre o significado do terror e a sua
relacdo com a modernidade. Pois, como vimos, Habermas confia na possibilidade de
um projeto moderno, no qual vé o terrorismo como uma patologia a ser curada. Ao
contrario, para Derrida e Baudrillard, o terrorismo € um sintoma profundo das
contradi¢des da modernidade. Nesse sentido, o terrorismo ndo é um evento externo a
modernidade, mas um reflexo de sua propria dinamica. A violéncia simbdlica e a
imprevisibilidade do terror sao o resultado do impasse da modernidade em lidar com
0 negativo, que expde as fissuras no projeto global de controle e progresso.

Entretanto, ampliando a discussao, Di Cesare (2019), principalmente em sua
interlocu¢ao com as ideias de Jean Baudrillard, apresenta uma critica mordaz acerca
do terrorismo como desafio das categorias convencionais de poder, politica e troca.
Pois, para Baudrillard (2002), como vimos, o terrorismo nao é apenas uma violéncia
politica, mas sim um dispositivo de ordem simbdlica que contesta a légica do poder, a

economia de trocas e a propria soberania estatal.

Desde os anos 1970, porém, Baudrillard consegue trazer a luz o dispositivo
secreto do terrorismo. Na década vermelha nao faltaram casos sobre os quais



45

refletir, mas foi 0 episddio do sequestro do ex-primeiro-ministro italiano Aldo
Moro, em 16 de margo de 19787, que o levou a considerar a figura e o papel
decisivo do refém (Di Cesare, 2019, p. 46).

Segundo Di Cesare, a analise do sequestro de Aldo Moro pelas Brigadas
Vermelhas em 1978 feita por Baudrillard funciona como um exemplo paradigmatico
de como o terrorismo moderno opera na ordem simbdlica, desafiando o Estado de um
modo que tal ndo consegue responder adequadamente. O sequestro de Moro faz com
que o Estado italiano se defrontasse com uma situacdo impossivel, na qual “a
negociacgao era impossivel”. Ao sequestrar uma figura politica, as Brigadas Vermelhas
romperam a ordem comum das trocas — econdmicas, politicas ou simbodlicas —,
colocando o Estado em uma posi¢cado de impoténcia.

Di Cesare, na esteira de Baudrillard, relata que Moro, uma vez sequestrado, “ja
era carta fora do baralho”, representando um “Estado vazio” e “invalidado em sua
soberania”. Nesse sentido, o refém nao era apenas uma pessoa fisica, mas significava
a propria incapacidade do Estado para garantir sua autoridade diante do terrorismo. O
importante para entender o argumento de Baudrillard, segundo Di Cesare, reside na
nogao de “troca impossivel”. A troca constitui uma propriedade fundamental da ordem
social e politica na qual a reciprocidade e o contrato social estruturam as relagcbes
entre individuos e instituigcdes.

O terrorismo, ao sequestrar o refém, ao recusar a possibilidade de negociacao,
€ 0 que revela a Baudrillard a “fraude da reciprocidade”. Com a quebra desse sistema
de trocas, surgiu o terrorismo, que revela a “chipote” do contrato social e a ilusao
liberal de que todos os conflitos podem ser solucionados por intermédio de trocas
racionais e calculadas. O ato terrorista, nesse aspecto, ndo € mais um ataque fisico,
mas um ataque simbdlico que ataca o limite de constituicdo ou na raiz mesma da
ordem politica.

As Brigadas Vermelhas, ao desafiar o Estado italiano através do sequestro de
Moro, marcam, segundo Di Cesare (2019), a era do terrorismo pés-moderno, quando

o regime politico real € desafiado por um ato simbdlico. O que define o terrorismo pos-

7 No link a seguir, é possivel conhecer um pouco mais sobre o sequestro do ex-primeiro-ministro italiano Aldo
Moro Cf.: https://oglobo.globo.com/blogs/blog-do-acervo/post/2023/03/0-sequestro-e-o-assassinato-a-sangue-frio-
de-aldo-moro.ghtml



https://oglobo.globo.com/blogs/blog-do-acervo/post/2023/03/o-sequestro-e-o-assassinato-a-sangue-frio-de-aldo-moro.ghtml
https://oglobo.globo.com/blogs/blog-do-acervo/post/2023/03/o-sequestro-e-o-assassinato-a-sangue-frio-de-aldo-moro.ghtml

46

moderno é, em estatuto, sua capacidade de transgredir as légicas de poder e de
guerra tradicionais, fazendo da violéncia um ato simbdlico, um evento sem
consequéncias, embora deflagrante como a pressdao de uma explosao". Este ponto
deve ser enfatico: o ato simbdlico, para Baudrillard, ndo se prevé a mudanca politica
concreta, mas representa um “fim em si mesmo”, estruturado ao redor da légica da
destruicdo e da morte. O refém ocupa, portanto, uma posigcao paradoxal no ato
terrorista. Ele €, como diz Di Cesare (2019, p. 47), “uma espécie de talisma, um fetiche
quase ‘sagrado’, sem preco, impossivel de se possuir e de ser trocado". Sua condicao
de refém lhe confere ndo apenas um estatuto de vitima, mas de seu alter ego, o
terrorista, ao qual o refém compartilha um destino comum, o epilogo sacrificial.

Este vinculo simbdlico entre o terrorista e o refém nos ajuda a traduzir, de modo
mais preciso, a radicalidade da troca impossivel: ambos se localizam fora da l6gica de
trocas comuns, desafiando o poder a responder a uma provocagao que ele nao pode
vencer, senao devorando a si mesmo. No caso do sequestro de Moro, a decisao do
Estado italiano de ndo negociar com as Brigadas Vermelhas coloca em evidéncia a
impoténcia do Estado frente ao desafio terrorista, afirma Di Cesare (2019). Se o Estado
negocia, reconhecera a fragilidade da sua soberania; mas ao negar a negociacao,
como na verdade negou, esta teria exarado a confirmagdo do desprestigio da sua
autoridade frente ao desafio simbdlico que o terrorismo Ihe impde.

Segundo Di Cesare (2019), para Baudrillard, essa situagdo do Estado acaba
constituindo um “xeque-mate”, na medida em que qualquer das suas possiveis
respostas — repressao ou negociacao, seja como for —, s6 acirra a crise da sua
legitimidade. A morte de Moro, colocado no porta-malas do carro, representaria,
portanto, ndo apenas a faléncia do terrorismo, mas também o fracasso do Estado em
contrabater sua légica, sem envolver-se com ela. O suicidio de terroristas, como os da
RAF (Rote Armee Fraktion) na Alemanha, daria um refor¢o ainda maior a essa logica.
Di Cesare situa o “suicidio” de Andreas Baader, Gudrun Ensslin e Jan-Carl Raspe, para
mostrar que o terrorismo nao desafia o poder apenas pela via da violéncia fisica, mas
também pelo seu ato extremo, porque final, de autodestruicao.

De tal modo, o suicidio, segundo Di Cesare o explica, a partir de Baudrillard, é

um dom que acaba ultrapassando a economia da troca, dado que tal ato irreversivel



47

nao podera, senao, atrair a resposta do poder, pelo ato de sua prépria autodestruicao.
A morte do terrorista representa, portanto, o fracasso ultimo do poder em manter a
sua autoridade, pois seu ato final ndo obedece mais a qualquer légica de controle ou
mesmo de reciprocidade. O suicidio, que poderia ser entendido aqui como literal no
caso de Baader e seus companheiros, e como simbdlico a partir de Moro, € o ato que
se inversa diante do poder, que € obrigado a responder com a mesma violéncia
absoluta, o que, para Baudrillard, transforma o Estado em um ciclo “vertiginoso de
autodestruicao”. Para essa logica, devemos compreender, portanto, que a morte do
terrorista nao resolve o conflito, pelo contrario, comega um ciclo vertiginoso sem volta,
e o poder é sistematicamente desafiado a responder a violéncia simbdlica com mais
violéncia, mas sem conseguir alcanga-la.

Assim, Di Cesare, se valendo também do pensamento de Baudrillard sobre o
terrorismo das Brigadas Vermelhas e da RAF, revela a profundidade filosofica do ato
terrorista como um ataque ndo apenas a ordem politica, mas a propria estrutura
simbdlica do poder e da troca. O refém, ao ser capturado e, assim, colocado fora do
sistema de trocas, se transforma em um simbolo da “troca impossivel”, expondo a
fragilidade do contrato social e a impoténcia do Estado diante do desafio p6s-moderno
do terrorismo. O terrorismo, como afirmou Baudrillard e Di Cesare, nao
necessariamente pretende uma mudanga politica concreta; ele &, antes, um “ato
simbdlico’, como ja dito, uma vez que opera fora da légica da reciprocidade e coloca
o poder em um circulo de autodestruigao.

Dentro dessa “légica de reciprocidade” do terrorismo, opera-se a “arma
absoluta da propria morte”. Ainda tomando emprestados conceitos baudrillardiano e
derridiano, Di Cesare (2019) estende a sua reflexao sobre o terrorismo como desafio
simbdlico, cuja incidéncia faz com que o mero ato destrutivo seja insuficiente para se
compreender a forma como o terrorismo se transforma num golpe na propria estrutura
do sistema global. A nogcdo de que a morte do terrorista adquire valor de “arma
absoluta” exprime a impossibilidade de troca a partir da légica da mundializagéo,
revelando faléncia na ordem politica e econémica mundial. O terrorismo enquanto
desafio diante do terrorismo, o0 que, por assim dizer, se torna visivel como desafio

simbdlico.



48

Nessa direcao, percebe-se que Di Cesare realiza a leitura baudrillardiana no
sentido do entendimento do terrorismo como fenbmeno que nao pode ser reduzido a
nenhuma irracionalidade patologica, nem a evento isolado no seio da historia. Como

afirma a autora,

Baudrillard avalia o “evento” sem reduzi-lo a uma patologia da razdo, mas
também sem transforma-lo num unicum na histéria da destruicdo humana.
Depois da longa “greve de eventos”, segundo a eficaz expressao do filésofo
argentino Macedonio Fernandez, depois da espera pontuada pelo desejo de
que ndo acontecesse mais nada — e do oposto, que se interrompesse o
sempre-igual de uma estrutura definitiva —, chega o evento anunciado,
imaginado, até mesmo sonhado, numa cumplicidade inconfessavel com a
estratégia terrorista, que contribui para explicar a grande ressonancia
midiatica (Di Cesare, p. 51-52).

Tal leitura consente afirmar que o terrorismo precisa ser lido no interior de um
amplo contexto de transformacdes politicas, culturais e econdmicas, estando, ao
mesmo tempo, em seu formato, produto e reacdo a mundializagao.

A respeito do terrorismo como resposta radical do século XXI, Di Cesare afirma
que ele é também continuidade historica de desafios simbdlicos ao poder. Se, no
século XX, as Brigadas Vermelhas e a RAF procuraram confrontar a ordem politica
através da luta armada, o terrorismo da atualidade radicaliza essa logica ao imergi-la
numa figura globalizada, onde a ordem politica € posta em xeque pelo desafio
simbodlico ao qual é impossivel responder. A no¢do de um desafio “indefensavel”
reforca a assimetria existente entre o terrorista e o sistema pelo qual ele luta,
provocando uma crise da proépria estrutura do poder global.

O cerne da questdo, segundo Di Cesare, € a transformagdo da morte do
terrorista em um gesto de ofensiva maxima. A autora declara que “o sistema de trocas
tem um subito fim com o gesto do terrorista que oferece a propria morte, um presente
impossivel de ser trocado” (Di Cesare, 2019, p. 52). Este “presente impossivel”
desorganiza a logica da economia simbdlica do sistema global uma vez que, na ordem
vigente, todo fato deve se inserir dentro do circuito da reciprocidade e da resposta em
outro fato. A morte, agora, autoimposta do terrorista, rompe tal l6gica, sendo uma agao
sem possibilidade de retorno, um sacrificio unilateral que impdée um desafio ao

funcionamento do sistema.



49

Segundo Baudrillard, a mundializagao impde um paradoxo: ao mesmo tempo
em que promove a interconexdao e a homogeneizagdo das estruturas sociais, ela
produz a propria negacgao destas na forma do terrorismo. Di Cesare reforca esta ideia
afirmando que “o novo terrorismo global se move, portanto, no vacuo do terrorismo
do século XX.” (idem), isto €, que ele é tanto continuidade, quanto exacerbacao dos
conflitos antecedentes. Contudo, a diferenca essencial reside na intensidade deste
gesto: “Matar-se para matar. Essa € a radicalizacdo.” (Di Cesare, 2019, p. 53). Deste
modo, o suicidio terrorista ndo apenas desafia 0 inimigo, mas o coloca diante da
impossibilidade de resposta, assumindo um carater irreversivel no interior do jogo
politico global.

Outra questao central ao argumento de Di Cesare diz respeito a relagao entre
terrorismo e imunidade do sistema global. Ela utiliza a metafora do tétano, usada por
Baudrillard, para descrever o modo como o poder reage convulsivamente (mas

ineficazmente) a ataques terroristas:

Baudrillard recorre a metafora do tétano: fala de um poder sob a forma de
espasmos compulsivos, contaminado pela profunda ferida que se produziu, a
mercé de contragdes tetanicas, infectado pela toxina contra a qual langa todos
0s seus anticorpos. O terrorismo € como um virus que provoca paralisia
espastica do poder. Nao é apenas um ato simbdlico, ou um simples desafio
impossivel de ser abarcado (Di Cesare, 2019, p. 53).

Aqui, o terrorismo nao é um fato externo ao proprio sistema e que lhe faz frente,
mas um agente interno que provoca uma reacao autoimune. A saber, o sistema, numa
resposta destrutiva a si mesmo, responde contra si mesmo. Por isso, Di Cesare
encaminha esta nogao para analises de Derrida em torno da autoimunidade, pelo que
um sistema, ao se defender, enfraquece suas proprias bases. O terrorismo, assim, ndo
€ um fato de violéncia isolada, mas um sintoma de um sistema geral, que ao tentar
despojar-se de todas as ameacgas, amplificam sua propria vulnerabilidade. Ao
funcionamento paradoxal desta coisa fazem eco as reagdes politicas e militares ao
terrorismo que sdo, em grande medida, sinbnimos de maiores insatisfagoes,
repressoes e perpetuacao do proprio ciclo da violéncia.

Ademais, Di Cesare nos abaliza que o terrorismo deve ser entendido como parte

do proéprio processo da mundializagcdo e nao como um obstaculo de fora. Pois, 0



50

desafio simbdlico, ao qual na recente anterioridade ja ndo se podia apoiar, toma um
novo e desconhecido potencial pela mundializagdo. E isso € a for¢ga da violéncia
terrorista, em boa medida, resposta para a imposicdo de um modelo global
homogéneo, ao qual determinadas culturas, modos de organizacao e subjetividades
sa0 suprimidas.

O terror é destinado, assim, a ser uma recusa radical da mundializagao: “O Mal,
que se pensava derrotado definitivamente com a brilhante ordem global, emerge
irresistivel, mostra sua face mais arrepiante, com aparéncia fosca da parte maldita,
prometendo, dessa vez, uma presenga perpétua e difundida” (Di Cesare, 2019, p. 53).
Com isso, a filésofa se dissocia da concepgcao moderna de progresso linear e postula
que a globalizagao nao eliminou conflitos, mas gerou novas formas de antagonismo. O
terrorismo, nesse sentido, nao € um desvio da historia, mas sim a sua versao extrema,
ou, melhor dizendo, a forma extrema da contradicao da légica do sistema global.

A argumentacao de Di Cesare sobre o fenbmeno do terrorismo contemporaneo,
até aqui, propde o que ela considera um exemplo de leitura filosofica que, mais do que
o estudo da seguranca ou uma reflexao sobre a politica internacional, se articula em
conceitos de Baudrillard e Derrida, mostrando que o terrorismo nao deve ser reduzido
a mera violéncia, mas a um desafio simbdlico que revela os limites e a fragilidade do
sistema global. A radicalizacdo da morte como arma absoluta seria, assim, a ultima
falha da l6gica da mundializagdo, prova de que o esfor¢co de unificacdo do planeta
supde, ao mesmo tempo, a sua negagao. Em um mundo onde a violéncia se torna cada
vez mais autoimune, o terrorismo nao pode ser tratado como um fenédmeno transitorio,
mas deve ser considerado um sintoma estrutural da prépria modernidade globalizada.

Portanto, o que presenciamos € uma “dialética da violéncia” que capta a ideia
de que a pds-modernidade nao elimina a violéncia, mas a reconfigura em novas
formas, como o terrorismo global. E a violéncia é apresentada, nesse contexto, ndo
apenas como destruigdo fisica, mas também como um fenémeno simbdlico e
estrutural, afetando as relagdes de poder e a politica mundial. Fato este que nos
recorda do atmoterrorismo, ou seja, nos remete também sobre a conexao existente

entre a técnica e o terrorismo.



51

2.3 Atmoterrorismo e a globalizagdo como palco da violéncia soberana

A respeito do atmoterrorismo, Di Cesare (2019) nos propde uma investigagao
critico-filoséfica sobre a conexao existente entre a técnica e o terror, enfatizando como
o desenvolvimento técnico-cientifico do século XX alterou substancialmente as
praticas de violéncia e de exterminio. Para essa investigacado, Di Cesare recorre as
reflexdes de Peter Sloterdijk acerca do ataque a atmosfera enquanto uma faceta de
terror, introduzindo a terminologia atmoterrorismo, a qual descreve o ataque ao
ambiente como uma nova forma de exterminagao massiva.®

Ademais, a interrogacao fulcral levantada por Di Cesare (2019) € a seguinte: Ha
uma conexao entre técnica e terror? A resposta outorgada pela autora a esta pergunta
€ que deveria ser compreendido o quao inegavelmente o progresso técnico incutiu o
terror, inaugurando uma nova pratica de exterminio, onde o alvo ja nao € o corpo fisico
do inimigo, mas, por assim dizer, 0 ambiente que o mantém, que o circunda e provém
a sua sobrevivéncia, corroborando com o pensamento de Sloterdijk.

Di Cesare elucida que, a partir das contribuicdes filosoficas de Sloterdijk,
podemos apontar, com ele, que o atmoterrorismo é o ataque a atmosfera, ou seja, 0
emprego de gases e outros meios que tornam irrespiravel o ar. Esta inovagéo técnica
no dominio da guerra, engendrada através do uso de armas quimicas, representa uma
mudanga radical no modo de conceber e de praticar o terror. Di Cesare (2019) se vale

da analise de Sloterdijk para assinalar que o terrorismo moderno é um fendbmeno “pés-

8 E na obra “Terror from the Air” que Peter Sloterdijk (2009) discute sobre o ataque & atmosfera como variado
aspecto do terror, ao analisar as transformagbes que ocorreram na natureza da violéncia no século XX,
especialmente apos o uso das armas quimicas na Primeira Guerra mundial. Para ele, a modernidade inaugura uma
nova forma de terror, a saber, a transformacao na atmosfera em um “meio de ataque”, rompendo com o conceito
tradicional de guerra que, até entdo, se baseava no enfrentamento entre exércitos e territorios definidos e
delimitados. Sloterdijk (2009) argumenta que a utilizagdo de gases toxicos nas trincheiras da Primeira Guerra
corresponde a um instante essencial na histéria da violéncia, pois acabou por introduzir a ideia de que o ar — um
elemento invisivel e vital para todos — poderia ser transformado em arma. Esse tipo de ataque nao visa apenas os
corpos individuais, mas atua sob 0 meio em que se da a vida, tornando na verdade uma determinada area inabitavel.
Neste ponto, devemos compreender que a guerra nao € mais apenas luta pelo territério, mas passa a ser também
uma guerra contra as condigdes de existéncia. Esse tipo de logica se desenvolve durante o século XX, afirma
Sloterdijk (2009), e aparece em eventos como os bombardeios nucleares, o uso de agentes quimicos como o
Napalm e o Agente Laranja, além das mudangas climaticas induzidas pelo ser humano. O ataque a atmosfera torna-
se, assim, uma forma de terror que néo distingue combatentes de civis e transforma o meio ambiente em um campo
de batalha. Assim, a sua filosofia propde que guerra e terror contemporéneos devem ser compreendidos para além
da destruicao fisica direta, envolvendo também o ataque ao meio vital da existéncia humana. Por isso, observa-se
uma preocupacao do autor em nos mostrar como a modernidade técnica produziu um tipo de violéncia difusa e
ambiental, dai o termo em que o terror pode se manifestar na manipulagao invisivel daquilo que é essencial ao viver
- 0 ar que respiramos.



52

hegeliano”, nao devendo ser reduzido a modos anteriores do terror, como o terror
jacobino em 1793 ou o bolchevique em 1917. O que diferencia o terror moderno,
segundo a autora, é que ele nao objetiva diretamente o inimigo, sendo a atmosfera, o
ar que respiramos.

O que se percebe é uma despersonalizagdo da violéncia, que mediante o
ataque ao ambiente, transforma a natureza do terrorismo técnico em uma ameaca
invisivel e inelegivel. A violéncia deixa de ser simplesmente direcionada ao inimigo
visivel e é dispendida para todos aqueles que compartiiham o mesmo ambiente
atmosférico. Mas, quando ocorreu o evento inaugural deste novo tipo de terror

(exterminio)? Di Cesare pontua que:

Sloterdijk situa a “cena originaria” durante a Primeira Guerra Mundial,
apontando o ano, o més, o dia e a hora: foi em Ypres, no fronte ocidental,
durante a batalha de 22 de abril de 1915, com a chegada da noite, entre 18h
e 19h. Um vento favoravel, que se movia das linhas alemas em diregao as
trincheiras francesas, empurrou as nuvens de clorato de potassio que sairam
de mais de 5700 garrafas. Desse momento em diante a pratica do terror,
existente durante toda a historia da civilizagdo, representou da melhor
maneira possivel a originalidade do século XX (Di Cesare, 2019, p. 55).

Assim, podemos datar que, dai em diante, a guerra quimica moderna se
estrutura como um novo tipo de violéncia bélica, que nao visa mais a eliminagao do
inimigo, em embate direto, mas o desmantelamento do ambiente vital. Essa mudanca
radical na utilizagdo da violéncia técnica altera o campo de batalha.

Como lembra Di Cesare, o combate se distancia definitivamente da disputa de
adversarios € o terror se desvincula de todo tipo de regra. O terror moderno, que ataca
o ar, ultrapassa a légica da guerra tradicional, cujo principio € o embate direto entre
forcas militares. O terror apresenta-se, assim, como um plano de extingao total, onde
a responsabilidade do exterminio € difusa e andénima. A proépria estrutura assimétrica
das forcas ndo importa mais, visto que um simples terrorista, com as armas certas,
pode provocar destruicdo em massa. Esta concepgao de terror, esse novo ciclo, &
indicado pela autora ao discorrer sobre a utilizagdo de camaras de gas praticada nos
campos de exterminio nazistas, como Auschwitz, na qual o Zyklon B, pesticida
elaborado um dia para eliminar tracas, foi empregado para obter um “planeta

judenfrei”, “livre de judeus” (Di Cesare, 2019, p. 57). Ou seja, a neutralidade técnica



53

dos instrumentos de exterminio, que incluem o uso de gases toxicos, revela como a
modernidade técnica transformou a violéncia em um processo de produgao industrial.
As mortes sao concebidas como parte de uma linha de produgdo em um sistema de
morte, no qual matar € um ato que é alienado do homem, ou até mesmo facilmente
automatizado e destituido de qualquer ligacao, por um ataque pessoal ou uma relagao
direta entre o matador e a vitima.

Di Cesare também considera a evolugao do atmoterrorismo em acontecimentos
posteriores: como no ataque estratégico a Dresden e em seguida, nos bombardeios
atdmicos sobre Hiroshima e Nagasaki, mostrariam a escalada do terror técnico do

século XX.° Observa-se que,

Seguindo essa linha exegética, as bombas de Hiroshima e Nagasaki, langadas
pelos norte-americanos nos dias 6 e 9 de agosto respectivamente, em geral
consideradas um evento em si, sdo lidas como um processo de escalation
qualitativa, mais até que quantitativa. Calculam-se cerca de 100 mil vitimas
em Hiroshima e 40 mil em Nagasaki, mas esses nimeros aumentam quando
sao considerados também aqueles que morreram mais tarde, em decorréncia
da radiacgao. Foi o primeiro ataque contra um mundo inteiro de vida, o apice
provisério do exterminio moderno. As armas radioativas e a laténcia dos
efeitos representaram as novidades. A tempestade de luz se seguiu a chuva
negra que caiu inclemente sobre o deserto irradiado, provocando doengas
desconhecidas, ulceras profundas, tumores cancerigenos, queimaduras
inexplicaveis, como se o inimigo continuasse golpeando escondido numa
imperceptivel chuva de ondas e raios (Di Cesare, 2019, p. 59-60).

Assim sendo, tem-se que, para as armas nucleares, o tempo de inatividade
introduz uma nova dimensao no terror técnico, cujo efeito de radiagdo se estende
muito além do momento de perfeicao da explosao inicial, com a introdu¢dao de uma
“chuva negra” — como descreveu Di Cesare — que prossegue matando e ferindo ainda
depois do incidente. Ademais, o terror moderno, ampliado pela técnica, consiste nao
apenas em um ato de violéncia extrema, mas em uma mudanga em seu conceito que

permitiu sua implementagdo na guerra e no exterminio.

® No caso de Dresden, em fevereiro de 1945, a injecao artificial do ambiente atmosférico — uma chuva de bombas
incendiarias havia produzido uma “tempestade de fogo” - teria transformado a cidade em uma cémara de
combustao; em cada ataque de forma deliberada destruido para sempre, incendiando em dezenas de milhares as
mortes de civis, seriam termos do que Di Cesare (2019, p. 59) chamaria termoterrorismo, ou uma forma de
destruicdo em que ele inverte a propria atmosfera em uma arma. Igualmente, a destruicdo atbmica experimentada
em Hiroshima e Nagasaki, que exterminou, instantaneamente, dezenas de milhares de pessoas e condenado outros
milhares a morte pelo desaparecimento da radiagao.



54

A técnica efetuou um descolamento da violéncia em relacdo ao contexto
tradicional, expandindo seu alcance pela manipulacdo do ambiente, desta forma, o
terrorismo tornou-se uma ameaca global, capaz de atacar em qualquer lugar, atingindo
qualquer pessoa. O terror ja ndo € mais apenas um ataque do ar operado por terra,
mas um ataque do ar que pode ter como alvo um mundo inteiro de vidas ditas inimigas,
afirma Di Cesare, sublinhando que o terror técnico € uma nova fase na histéria da
violéncia, onde o préprio ambiente se transforma em campo de batalha. Desta forma,
acompanhando o fio de ligacdo da analise de Sloterdijk, ela nos provoca uma reflexao
sobre as implicacdes filosdficas e éticas do terrorismo técnico, que faz perigar nao
apenas os individuos, mas a propria sustentabilidade da vida humana no planeta.

Por isso, 0 passo seguinte da reflexdo da autora sobre esse tema, € trazer a
filosofia de Martin Heidegger a essa discussao. De inicio, ela ressalta — ou nos recorda
— que ele foi um dos filésofos que antecipou os riscos que a técnica moderna poderia
impor a vida humana. Nessa direcao, as novas tecnologias bélicas nao se limitam a
derrotar o adversario, mas buscam estabelecer condicdes nas quais tanto o agressor
quanto o agredido enfrentam um risco existencial comum, uma vez que o ataque ao
meio ambiente global coloca todos em perigo. Por isso, as defesas imunoldgicas,
sejam estas bioldgicas ou tecnoldgicas, ja ndo sao suficientes, pois o terror persiste
em procurar novos pontos de vulnerabilidade na propria condicao humana.

Di Cesare associa esta discussao a filosofia de Heidegger, particularmente no
gue se refere a clareira'® (Lichtung), como sendo aquele espago de abertura onde o
ser humano é capaz de se refugiar, encontrando qualquer forma de protecao
existencial. Para Heidegger, a clareira era o espagco em que o homem, diante de um

mundo técnico e ameagador, ainda tinha condicdes de experimentar alguma

00 conceito de clareira (Lichtung) em Martin Heidegger esta imediatamente associado a sua filosofia sobre o
“ser e a verdade”. Ele o desenvolve primordialmente em “Ser e Tempo” (1927) e em ensaios posteriores, como “A
Esséncia da Verdade” (1930). Para Heidegger, a clareira ndo deve ser entendida em seu sentido mais estrito, mas
sim como uma metafora do espago onde o ser pode os humanos podem ser manifestos. Na tradigéo filoséfica
ocidental, a verdade foi com frequéncia pensada como correspondéncia de enunciados a um estado da realidade
objetiva. Heidegger, em oposig¢ado, sugere uma concepgao distinta: a verdade como “desocultamento” (aletheia).
Desta perspectiva, a clareira representa o espago aberto onde o ser pode manifestar a si mesmo e ser entendido.
Sem esta abertura, pois, as coisas permaneceriam ocultas, isto &, o ser ndo poderia manifestar-se aos humanos.
Em textos mais tardios, tal como “Carta sobre o Humanismo” (1947), Heidegger desenvolve a ideia ao criticar a
metafisica tradicional por haver apagado a clareira ao fixar o ser na adesado a conceitos. Ele, assim, reafirma a
necessidade de uma nova atitude em relagao a verdade: ndo a de adequagédo do pensamento a realidade, mas de
um movimentar do desvelamento e do ocultamento, da clareira do ser.



55

autenticidade e serenidade, protegendo-se contra os efeitos destrutivos da técnica.
Contudo, como Di Cesare constata, apds os atentados e as novas tecnologias de
destruigao, “esse espago protegido — a casa isolada no campo — desapareceu” (Di
Cesare, 2019, p. 61), tendo a biosfera, antes considerada um refugio seguro, também
se tornado um alvo.

Aqui, Di Cesare (2019) unifica a profundidade da ameacga que a técnica
moderna faz a existéncia humana, e reconhece que seu ideal de técnica como um
meio de revelagao perigoso se concretizou no cenario do terrorismo contemporaneo
(p6és-moderno). O avanco técnico pauta as relagées de poder e de guerra, mas abala
a propria possibilidade de sobrevivéncia em um entorno ameagador. Contudo, Di
Cesare também indaga criticamente o ponto de vista de Sloterdijk, segundo o qual o
terrorismo integra-se a um modus operandi ou a um modo de fazer, que se tornou o
modo técnico moderno do mundo.

Embora Sloterdijk tenha algum mérito ao advertir contra a nogao de “guerra ao
terror”, pois o terror ndo € um inimigo, mas uma técnica, essa perspectiva arrisca
trivializar o terror, reduzindo-o a uma simples engrenagem técnica, argumenta Di
Cesare (2019). E essa nogéo pode desencadeada a “neutralizagdo” do terror, ou seja,
a possibilidade de Ihe retirar a especificidade ao [abstrai-lo] desta maneira como um
fendmeno reificado, distanciado dos contextos histéricos e politico concretos, levando
uma espécie de “indiferenca quanto ao técnico’ que esta abrangida tanto em Sloterdijk
quanto em Heidegger, pois a posi¢ao de ambos podera ser considerada quanto o fato
de subestimar as implicacbes éticas e politicas da utilizacdo da técnica para a
destruicao em massa.

Esta articulacao filoséfica apontada por Di Cesare se aplica especialmente a
forma como Sloterdijk considera o nazismo ou o terrorismo islamico. Para Sloterdijk
(2007, p. 260), “o fator Hitler entra em jogo como um elemento de perda de controle”,
isto €, uma falha no controle do técnico. Ja& Di Cesare (2019) entende que essa
perspectiva na leitura do nazismo subestima a responsabilidade humana e politica para
com os eventos do Holocausto, ao conseguir reduzir a condi¢ao técnica de um
fendbmeno técnico a algo auténomo, indiferente as decisdes éticas e politicas. Nao s6

isso, mas Sloterdijk tenta minimizar a ameaca do terrorismo islamico contemporaneo,



56

segundo a autora, ao afirmar que o terrorismo pode ser arquivado como fenémeno em
vias de superagao ou ja superado. Por outro lado, podemos dizer que Di Cesare (2019)
indica que tanto no caso do nazismo como no terrorismo contemporaneo ha um
potencial da técnica moderna em sua forma extrema, e nada tera para ser arquivado
e considerado como fendbmenos superados. A técnica, conforme assinalam tanto
Heidegger quanto Sloterdijk, pode, de fato, converter-se numa forca destrutiva e
eventualmente incontrolavel, mas isso nao implica que se deva abandonar a analise
critica dos agentes politicos e éticos que se utilizam dessa técnica em vistas ao
exterminio.

O problema para Di Cesare consiste em apreender como a técnica pode ser
devidamente acionada a favor da preservagao, bem como da destruicao da biosfera,
e como 0s humanos podem encararem essa ameaga existencial sem sucumbir ao
niilismo tecnoldgico. Isto posto, ao fim, Di Cesare, ao propor o atmoterrorismo, nos
revela as profundas implicacdes ético-existenciais da técnica utilizada para efeitos de
destruicado em massa.

Portanto, unindo Sloterdijk e Heidegger, Di Cesare demonstra que o terror
moderno, ao atacar nao apenas o corpo, mas, talvez, o ambiente vital, representa uma
nova fase da violéncia técnica, uma fase em que a biosfera se transforma em campo
de batalha. A clareira heideggeriana, que talvez tenha oferecido algum abrigo contra
0 avancgo da técnica, desaparece sob o contexto da guerra total contra a atmosfera, e
a propria humanidade ao desguarnecer-se, permanece exposta a um novo terror que
ameacga a propria existéncia planetaria. Por isso, devemos ter atengao ao fato de que
ha um monopdlio da negacéo, onde, na visao de Di Cesare, o terror nao é tampouco
um fendmeno marginal ou uma anomalia a controlar, mas uma forca que revela as
falhas internas da globalizagao e nega sua aparente ordem.

Nesse novo cenario,

O mundo, navegado e percorrido em sua circularidade, se tornou um sistema
unido por uma rede de trafegos, conectado por fluxos de comunicacao,
permeado pela liquidez do capital. A pds-histéria é a época em que a
globalizacdo anuncia seu inexoravel prosseguimento, desmentindo qualquer
alternativa. Os movimentos que denunciam sua disfuncao reconhecem seu
funcionamento. E impossivel voltar atras. A globalizagdo é o destino de uma
humanidade obrigada a viver num mundo sincronizado, no qual o tempo se



57

dobra a inesgotavel atualidade, e forcada a coabitar numa densidade de
espaco desconhecida, onde ninguém € imune ao outro e ao encontro com o
outro. Sociabilidade e obrigagcbes morais cedem espaco a difusdo da
misantropia (Di Cesare, 2019, p. 63).

Essa interconexdo planetaria, para a autora, imp6s um ritmo inelutavel a
humanidade, obrigando a sociedade a viver sob a pressao constante de um espaco e
tempo sincronicos. Além disso, a promessa de progresso, modernizacido e
desenvolvimento técnico e cientifico tornou a globalizacdo um projeto irresistivel e
irreversivel. Entretanto, Di Cesare contrasta como essa promessa de globalizagao,
referida por filésofos, como Marshall McLuhan, que via a aldeia global como um espago
de harmonia e progresso, contrariou-se. Em vez da comunidade humanizada, o que
se gerou foi uma comunidade planetaria comprimida em uma potente sintese logica,
constrita em uma abstragao coercitiva, uma sociedade onde as trocas econdémicas e
materiais dominam qualquer sentido de pertenca ou solidariedade humana.

Sobre o conceito de aldeia global, concebido pelo filésofo e tedrico da
comunicagcao Marshall McLuhan, refere-se a ideia de que, com o desenvolvimento
tecnoldgico, especialmente nos meios de comunicagao, 0 mundo se transforma em
uma comunidade unida, onde eventos, informacdes e culturas sao partilhados quase
em tempo real, em escala global. Apresentado em suas obras A galaxia de Gutenberg:
a formagao do homem tipografico (1962) e Os meios de comunicagcdo como extensées
do homem (1964), onde McLuhan se ocupa em discutir o efeito dos meios de
comunicagao em nossa sociedade e percep¢ao humana,

Para McLuhan (1972), a invencao da imprensa, analisada no seu trabalho A
galaxia de Gutenberg, no século XV, teria sido a maior mudanga em nossa organizagao
social e na difusdo do conhecimento entre os homens, desenvolvendo o pensamento
linear e individualizado. Todavia, com a era eletronica, a partir da radio, passando pela
televisao e, depois, operacao da internet, a comunicagado gerou alguma reflexdo de
tempo real, reduzindo distancias geograficas e estabelecendo uma interdependéncia
entre as culturas. Esse novo estagio da comunicagdo do mundo gerou o que ele
considerou como a aldeia global, espaco onde informagdes correm rapidamente e

onde experiéncias pessoais localizadas tornam-se disponiveis a todos.



58

De fato, na aldeia global, a comunicagdao ndao € mais apenas escrita, mas ao
contrario sonora e imageética, mais proxima da oralidade das tribos, mas numa escala
mundial. McLuhan nos leva a crer que tal situagao leva a uma mudanga na percepgao
do homem do mundo, de modo que as novas tecnologias transformam todos os
eventos mundiais em quase simultdneos. Desse modo, questées de qualquer tipo,
politicas, culturais e sociais de qualquer lugar do planeta levam a afetar os outros e
assim da-se a interdependéncia.

Ainda que McLuhan tenha incorporado o conceito de aldeia global a sua analise
do que considerava um fendmeno inevitavel da modernidade tecnoldgica, ele ndo o
tornou um processo puramente positivo. A interconexao global podera fornecer uma
compreensao e empatia mais semanticas entre culturas, permitindo o intercambio de
ideias e de conhecimento; por outro lado, podera dar lugar a conflitos e tensdes, pois
coexistir com a pluralidade é capaz de provocar choque cultural e disputas ideoldgicas.

Além do mais, ele advertia que a aldeia global ndo deve ser considerada como
levando forcosamente para um mundo mais igualitario ou mais democratico. O
controle da informagao por grandes empresas ou por governos pode induzir a uma
manipulag¢do da midia, a concentragao do poder e a vigilancia universal. Deste modo,
ela podera amplificar a liberdade de expressao, mas também podera intensificar o
controle sobre os individuos, dependendo de quem possui 0 poder sobre os meios de
comunicagao.

A respeito disso, o surgimento da internet e das redes sociais fazem com que a
postura de McLuhan seja ainda mais pertinente. O influxo instantaneo de informacgao
e a hiperconectividade globalizada rubricam a sua tese de que vivemos em uma
realidade onde as fronteiras espaciais e temporais sao dissolvidas pela comunicagao
eletrénica, em que a aldeia global se tornou uma realidade cotidiana. Por exemplo,
eventos podem ocorrer em um local somente, mas podem ser instantaneamente
realcados e discutidos no mundo pelo Twitter, Facebook e YouTube, ou seja,
instantaneamente e mundialmente se tornam parte do cotidiano da aldeia global.
Contudo, a internet também torna mais agudas as contradigdes da aldeia global pois,
ao mesmo tempo em que ela promove as interacdes globais, também produz bolhas

informacionais, fake news, polarizacdo etc. A fragmentacdo do conhecimento e a



59

guerra de narrativas demonstram que a aldeia global ndo equivale, necessariamente,
a um mundo mais coeso, mas sim a um espac¢o de comunicacgao intensa, no qual as
disputas simbdlicas e de poder sao amplificadas.

A aplicacao dessa nocao de aldeia global, imaginada por McLuhan (1969), tem
pouca afinidade com os efeitos atribuidos e que se tornariam a caracteristica marcante
do mundo contemporaneo: o telefone e o radio, ao fazer com que as culturas se
encontrassem umas nas outras, mudaram a percepcao que os individuos tém de si
mesmos como expectadores, dado o ar fragmentado que abrange o seu entendimento
do mundo, e mudaram também o modo como as interagdes entre pessoas ocorrem.

Entre os enormes problemas advindos desse fendmeno, o da manipulagao
midiatica, a desigualdade na capitulagéo da informacéo e a intensificacao de disputas
culturais sdo os mais conhecidos. A aldeia global, entdao, ndo pode ser vista apenas
como uma utopia de conexao global, mas como um fendmeno ambivalente que
reconfigura as relacées humanas e a dinamica do poder no mundo contemporaneo.

Ademais, a aldeia global, conforme Di Cesare (2019) traz para esta discussao,
se converteu numa “praga do mercado mundial”, lugar de trocas incessantes, mas
desprovido de intimidade e de seguranca. No cerne deste entendimento reside a
nocado de que a globalizagcado propiciou uma perspectiva moralista e idealizada do
progresso humano, apresentando-se como “o triunfo do Bem”. De acordo com Di
Cesare, esse discurso se fundamenta em uma visao maniqueista, que estabelece uma
clara distingdo entre as forgas do Bem e do Mal, alimentando a ilusdo de que a
globalizacao seria capaz de eliminar o Mal do planeta. A modernidade, sob a égide da
globalizagao, tentou identificar e erradicar as forgcas obscuras que ainda persistem,
mas esse esforco revelou-se nao apenas ineficaz, como também gerou o

ressurgimento do Mal em formas inesperadas. Nos termos da propria autora,

Essa versdo moralizadora, idealizada como o bom senso de um modernismo
indestrutivel, que vé no futuro apenas a perfeigdo, cré, com poder
maniqueista, que pode discernir e destruir as forgas obscuras que ainda
resistem. Falas, quedas, fraturas, contraposi¢cdes inesperadas, fronteiras
antes inexistentes, muros impensados — fecham-se os olhos a tudo isso, em
nome da gestdo calculada do progresso a qualquer custo. Os efeitos
devastadores dessa supremacia da positividade florescem com violéncia e
sao transmitidos por contagio. De nada serviram a profilaxia da doencga e a
cirurgia estética da negatividade (Di Cesare, 2019, p. 64).



60

Portanto, conforme Di Cesare, o Mal transcende a mera definicdo moral, e pode
ser descrito como um “principio de desequilibrio, fonte de vertigem” (idem), uma forga
que desafia a ordem estabelecida pela globalizagdo e que retorna com mais
intensidade precisamente por ter sido ignorada e expurgada. A autora dialoga com
pensadores como Dostoiévski e Nietzsche, que argumentam que o Mal nao deve ser
simplesmente eliminado, mas deve ser reconhecido como parte integrante do
desequilibrio e da crise que marcam a modernidade. “A omissao do mal contribuiu [...]
para sua inevitavel vinganga”, afirma Di Cesare (2019, p. 65), indicando que a negacgao
sistematica das tensdes e contradicoes presentes na globalizagdo resultou em uma
explosao de manifestagdes de negacao, entre as quais o terror se destaca como a
mais contundente.

Assim, o terror nos aparece como o “monopdlio da negagao” dentro do sistema
global. Ele nao se limita a ser uma forma de resisténcia, mas representa uma negagao
radical da prépria ordem mundial erigida pela globalizacdo. Enquanto os movimentos
de protesto contra a globalizagao sao facilmente assimilados pelo sistema, o terror se
nega a integrar-se ou a negociar. “Os movimentos no global podem ser considerados
pequenos empecilhos facilmente superaveis” (idem), mas o terror se destaca por sua
recusa intransigente de participar da légica de trocas e negociagdes vigentes.

Com isso, Di Cesare aponta que o terror se desvincula do sistema de
reciprocidade e se estabelece em uma ordem simbdlica que nao pode ser reduzida,
conferindo-lhe um poder singulares. O terror, em sua intensidade, é o espectro que
mantém o mundo em constante tensao, e é esse espectro do terror que mantém o
sistema global em uma situagcao de reféns, instaurando um estado de “chantagem
perpétua”. O terror rejeita conquistas ou derrotas momentaneas; seu propésito é
desestabilizar totalmente a ordem vigente, e sua presenga continua traz a tona um
“estado de emergéncia planetario” (idem). A reacao da globalizagdo diante do terror
consiste em esforgos frequentes para controlar e amenizar seus efeitos, mas essa
abordagem acaba por intensifica-lo, uma vez que nao ha resposta para o terror que
nao resulte em sua ampliagao.

Di Cesare nos ajuda a compreender, desta forma, sobre a complexa dialética

entre o terror e a globalizagao. Ao recusar a ordem global, o terror acaba por fortalecé-



61

la, visto que a globalizacdo se torna progressivamente mais preocupada com sua
propria seguranga e mecanismos de controle. Esse conflito entre terror e ordem global
expde as falhas estruturais da globalizagdo e sua ineficacia em lidar com elementos
negativos. O terror ndo busca uma solugdo ou acordo dentro do sistema; ele
representa uma negacao total e uma recusa em se integrar, tornando-se, dessa forma,
um desafio praticamente insuperavel para a globalizacao.

Temos, pois, uma critica a globalizacdo, em que a autora denuncia o ideal
utdpico de uma aldeia global harmbnica que fracassou no préprio plano, levando ao
ressurgimento do Mal nas formas mais extremas de seu espectro, como o terror. O
terror, que nesse cenario representa o “monopdlio da negacdao” — uma forca que
contrabalancga e revela as contradi¢des internas do proprio sistema mundial e, ao
mesmo tempo, reforca a obsessao deste ultimo pela seguranga e pelo controle —,
confirma que a globalizagéo, ao querer acabar com o Mal, efetivamente criou as
condicdes para a sua vinganca, de tal forma que ele — o terror — acabou adquirindo a
forma de um fendmeno inerente a era da globalizacao.

Essa forma que o terror assume como roupagem, pode ser compreendida como
uma espécie de “metafisica do atentado”, com suas dimensodes simbdlicas e politicas.
Por isso, Di Cesare realiza uma reflexdo acerca de como o terrorismo utiliza do ato
violento para constitucionalizar uma soberania simbdlica para ele mesmo; e com isto
para desafiar as instancias politica e social da modernidade e da globalizagao. Ela
formula uma critica ao terrorismo internacional, sustentando que este representa uma
“metafisica do atentado”, que comporta tanto um carater de negacao e uma pretensao

de soberania. Conforme a fildsofa,

A violéncia hiperbdlica do terrorismo, que é violéncia politica, deve ser
estudada e compreendida no contexto da globalizagdo, em que cada falha
aberta em sua superficie, cada zona refrataria, cada ondulagédo do mar
tempestuoso se torna fonte do terror. Seu espectro pode aparecer de repente,
pode insurgir, agitar-se, explodir. Como enxergar com clareza, entre fumaga
e miasmas, numa situagao de ofuscamento e devastagao? No entanto, o
segredo do terrorismo se faz presente exatamente naquele cenario € € ali que
deve ser decodificado. O cenario é o do atentado (Di Cesare, 2019, p. 66).

O terrorismo nao provém como uma simples aberracao ou desvio, mas como

uma resposta violenta as falhas e fissuras que a globalizacdo provoca em sua



62

superficie, afirma Di Cesare. A globalizagcdo, enquanto processo que uniformiza o
planeta sob uma ordem econémica, social e cultural, € ao mesmo tempo vulneravel as
zonas de resisténcia e descontentamento, que se transformam em focos de terror.
Deste modo, o espectro do terrorismo provém dessas fissuras, surge de maneira
abrupta e imprevisivel. Neste sentido, o atentado terrorista é, para a autora, a
materializagdo do profundo descontentamento com a globalizagcdo, um esforgco por
simplificar o complexo, para colocar um limite ao ilimitado.

Percebe-se que o conceito de “atentado” é central para a proposta filosofica
desenvolvido por Di Cesare. O termo “atentado”, oriundo do latim attentatum, do verbo
attemptare corresponde a tentativa ou experimento. O ato terrorista, neste sentido, é
uma forma de “atacar repentinamente”, de pegar o adversario de surpresa utilizando
sua propria vida como arma. O atentado terrorista €, deste modo, uma tentativa de
romper o status quo e forgar uma nova interpretagdo do cenario global. Por isso, Di
Cesare acaba destacando que o ato terrorista € um “ato simbdlico”, conforme
mencionado por Baudrillard. No entanto, ela critica essa concepgao, argumentando
que a definicdo de Baudrillard € incompleta, uma vez que nao considera que um
atentado, além de ter um carater simbdlico, também representa uma tentativa de
preencher o vazio gerado pela inércia politica global por meio de uma violéncia
provocadora que busca reescrever a narrativa historica.

Com base nessa critica a visdo de Baudrillard, temos com Di Cesare uma
hipotese de que o terrorismo contemporaneo nao deve ser interpretado como uma
revolugao nos moldes classicos, tais como as revolugdes de 1789 ou 1917. Em seu
lugar, que o terrorismo atual, mesmo em suas formas mais extremas, possui uma
natureza em grande parte reacionaria. Os atos terroristas buscam replicar o gesto
expansionista europeu que se iniciou em 1492, quando a colonizagao e a expansao
territorial impuseram uma nova ordem mundial. Contudo, o terrorismo atual se
desenvolve em um contexto em que ja nao existem mais territérios a serem fisicamente
conquistados. Ao invés disso, ele se propaga pela “invasao da infosfera”, um espaco
desprovido de barreiras fisicas, onde os terroristas podem agir e desestabilizar o

sistema global por meio de ataques e explosdes “telegenéticas”.



63

Essa expansao é tardia e imprudente, pois ndo ha mais o que se dividir e nem
um centimetro que ja ndo esteja ocupado. Contudo, no universo
interplanetario se abriu o espago da informagdo, aquele McMundo enorme
onde o terror global pdde plantar seu ameagador estandarte. A invasdo da
infosfera, uma regiao praticamente sem barreiras, indefesa, ndo € uma tarefa
dificil. Com pequenos ataques e explosdes telegenéticas, os terroristas do
novo milénio conseguem desestabilizar todo o sistema e manter o mundo sob
sequestro. Eles tém como aliados a midia, que, incapaz de produzir todo o seu
conteudo ficcional no estudio, se utiliza dos eventos produzidos pelos
empresarios da violéncia real. Isso explica o enorme sucesso obtido pela
estratégia de expansdo conduzida pelo terrorismo, mesmo que nao tenha
levado a conquista de territorios fisicos (Di Cesare, 2019, p. 68).

Na sociedade contemporanea, temos, assim, a midia atuando como uma aliada
“involuntaria” do terrorismo, uma vez que amplifica o efeito dos ataques,
transformando atos de violéncia em eventos de alcance global — o que leva Di Cesare
a sugerir que os terroristas contam com a midia como “parceira”, uma vez que utiliza
0s acontecimentos gerados pelo terror para enriquecer seu conteudo, exacerbando o
medo e a desordem. No entanto, esse sucesso midiatico do terrorismo nao deve
encobrir a esséncia mais profunda do fenébmeno. Portanto, a “metafisica do atentado”
ultrapassa a cobertura da midia ou o impacto imediato dos ataques, ela nos revela uma
luta pela soberania, uma busca por reivindicar o controle sobre a violéncia e o poder
politico.

Nesse contexto, o terrorismo contemporaneo apresenta semelhangas com o
neoliberalismo, especialmente em sua busca por “liberdade de agao” e a premissa do
“primeiro movimento”. Tanto o terrorismo quanto o neoliberalismo compartilham uma
filosofia de agcdo marcada por uma agressividade soberana, na qual tanto o individuo
quanto o grupo se colocam como protagonistas de suas agdes, desconsiderando as
estruturas politicas convencionais. Assim, o ato terrorista aparece como uma
expressao dessa soberania agressiva, aspirando a um estado de "superioridade", em
que se destaca a grandiosidade e o extremo.

Logo, o ato terrorista ndo se configura como um “ato revolucionario nem
insurrecional” (Cesare, 2019, p. 69). Sua intengao nao é transformar a ordem politica
ou social de maneira construtiva; pelo contrario, busca a mera negagéo da ordem
vigente. Como ela observa, o cenario onde se da um ato terrorista € um ambiente de
confronto soberano, revelando que o terrorismo desafia a soberania do Estado

moderno, que ja se mostra vulneravel devido a globalizacdo. A medida que a soberania



64

estatal se torna mais instavel e menos legitimada, o terrorismo avanga, reivindicando
o controle sobre a violéncia e o poder.

Mas quem seria soberano no cenario do mundo globalizado? Di Cesare nos
responde alegando que, quem € soberano é aquele que possui a ameaga mais
convincente. Nesse sentido, o terrorismo, ao se apoderar dos instrumentos da
soberania, como a violéncia e o dominio sobre a vida e a morte, se configura como um
espectro da soberania contemporanea, desafiando a autoridade dos Estados e o
sistema global. Dessa maneira, o terrorismo € “o espectro da moderna soberania, que,
por sua vez, € virtualmente terrorista” (idem), ou seja, o terrorismo é uma hipérbole da
propria logica soberana da modernidade, que se baseou historicamente no emprego
da violéncia e na construgdo de uma ordem mundial.

Temos, pois, o terrorismo contemporaneo como aquele que estd sendo
definidor como uma resposta violenta as contradigdes da propria globalizagado e como
o esforco de devolver uma soberania simbdlica. O terrorismo nao se reduz a um ato
simbdlico ou a uma anomalia politica: ele se apresenta como aquele capaz de
estabelecer o proprio equilibrio de uma “metafisica do atentado”; isto €, sua acao
busca preencher o vazio politico da globalizagdo por meio de uma violéncia soberana
e radical. Deste modo, Di Cesare nos impde, enquanto leitores da sua filosofia, um
esfor¢co para reconsiderar o papel do terrorismo no espago global, bem como os

proprios efeitos da relacao entre o terrorismo, a soberania e a modernidade.



65

3 ANOVA FOBOCRACIA E A POLITICA DO MEDO

Se a globalizacao possibilitou um aumento da conexao e da dependéncia entre
as sociedades, ela, em contrapartida, produziu um novo regime de medo. Em vez de
guerras tradicionais, temos um mundo de terror disperso, no qual qualquer espaco se
torna um campo de batalha e qualquer pessoa, um possivel inimigo. Este novo modelo
produz a nova fobocracia, um regime de governo baseado na gestdao do medo como
ferramenta de controle. Sob o pretexto da seguranga, governos implementam medidas
de Vvigilancia, restringem liberdades civis e legitimam estados de excegao
permanentes. Como o terrorismo se tornou uma estratégia para a extensdo da
biopolitica? Como o medo transforma as relagdes entre os cidadaos e o Estado? Este
capitulo analisa a emergéncia da politica do medo e suas consequéncias para a

governamentalidade contemporanea.

3.1 A instrumentalizagao do terrorismo como ferramenta de dominagao estatal

No desenvolver do seu pensamento, Di Cesare (2019), ainda sobre a égide do
conceito de “terrorismo”, discorre sobre a sua aplicagdo indiscriminada e a forma
como o Estado se apropria deste termo como uma ferramenta para controle politico e
simbdlico. Ela observa que o uso generalizado — automatico, digamos, ou, ainda,
automatizado — e acritico da palavra “terrorismo” na midia e nas redes sociais encobre
a complexidade do fenbmeno, transformando-o em uma “denominagdo de origem
controlada”, cujo uso € monopolizado pelo Estado. Isso permite que o poder estatal
legitime suas proprias violéncias e desqualifique seus adversarios politicos, definindo,
de forma unilateral, quem pode ser chamado de terrorista.

Percebe-se, pois, que

Os acontecimentos se sucedem em ritmo frenético. Nao passa um dia sem
que a violéncia global se manifeste em suas formas mais extremas e
imprevisiveis, num crescendo que deixa todos atbénitos, atordoados e quase
inertes. O temor se instala e prevalece a desorientagado. A crueldade gratuita,



66

as cenas de guerra fora da guerra, os crimes anormais que atravessam nosso
cotidiano parecem sem sentido, irracionais, inexplicaveis. Canais de televisdo
e jornais falam de “terrorismo” enquanto o termo pulula nas redes sociais. No
Twitter e no Facebook os usuarios clicam, compartiiham e comentam
repetindo automaticamente a denominacgéao oficial: “terrorismo” (Di Cesare,
2019. p. 71-72).

Essa instrumentalizagao do conceito torna o terrorismo uma categoria funcional
a manutencao da ordem. O Estado impde uma distingao entre violéncia legitima e
ilegitima, favorecendo sua narrativa de autoridade soberana. Dai Di Cesare argumentar
que o terror ndo é exclusividade de regimes autoritarios, mas que podemos encontra-
lo nos Estados democraticos, onde o medo, de modo orquestrado, € utilizado como
ferramenta de dominagéo. Assim, o terrorismo pode ser visto e entendido, até certo
ponto, ndo apenas como uma “pratica de resisténcia”, mas também uma técnica
estatal de coercao.

Portanto, ao atribuir o rétulo de “terrorista” a seus inimigos, conforme ressalta
a filésofa, o Estado desumaniza-os, negando-lhes qualquer legitimidade politica. O
“terrorista” passa a ser descrito como louco, irracional, monstruoso, tornando
impossivel qualquer andlise critica sobre as causas e os significados de sua acgao.
Diante disso, Di Cesare propde “desarmar” o campo minado do terrorismo, isto &,
suspender os preconceitos politicos e emocionais que envolvem o termo para permitir

uma investigagao filoséfica mais profunda. Nas palavras da autora,

Para refletir sobre o terrorismo, essa forma paroxistica de destruigao, é
necessario dar um passo atras e se distanciar da cena do horror e da
violéncia, o que nao significa desconsiderar a morte abjeta de pessoas
desarmadas ou esquecer e perdoar. A reflexdo exige que se pare antes de
ser atingido pelos artigos e pelas matérias cruéis que suscitam impulsos de
morte e pela reprovagao moral que a vontade de vinganga promove. De outro
modo, incorre-se no risco de entrar numa espiral de endosso da ideia
perversa de um embate ultimo entre o Bem e o Mal, o que levaria a filosofia a
declarar uma “guerra justa” contra o terror (Di Cesare, 2019, p. 75).

Outra questdo apontada e criticada por Di Cesare sdao as abordagens
historiograficas que reduzem o terrorismo a uma técnica neutra ou um instrumento
tatico. Essas visbes perpetuam estigmas e impedem uma compreensao
contextualizada da violéncia. Outro ponto fundamental é a indefinicao conceitual do

terrorismo: Di Cesare observa que, apesar das inumeras tentativas de defini-lo, ndo se



67

chegou a um conceito consensual. O termo, geralmente, € usado como acusagao e
nao como categoria analitica neutra. Tais questdes acaba tornando-o um instrumento
de estigmatizagao mais do que de explicagao.

Dai a autora defender, além disso, que o terrorismo também pode emanar do
proprio Estado. A ideia de que o terror “vem de baixo”, como pratica de insurgéncia,
ignora a violéncia estrutural, institucional e simbdlica que o Estado exerce. Com isso,
Di Cesare critica Laqueur que, ao negligenciar o “terror de cima”, perde-se a
compreensao das dinamicas complexas da violéncia contemporanea. Em suas

palavras,

A imprecisio de tal definigdo, segundo a qual todo tipo de violéncia ilegal seria
um ato terrorista, acrescenta-se o limite, ainda mais grave, de sustentar uma
visdo demoniaca do terrorismo que nasceria somente de baixo. Resumindo,
Laqueur desenha uma histéria do terrorismo seguindo uma visao estatutaria
(Di Cesare, 2019. p. 76-77).

A reflexdao de Di Cesare adentra também o campo das emocdes politicas,
especialmente o medo, a angustia e o terror. Ela argumenta que o medo é uma emocgéao
politica por exceléncia, utilizada para paralisar a sociedade. Inspirando-se em
Hobbes'", a autora mostra como o medo foi central na formagao do contrato social, ao
fazer os individuos aceitarem a autoridade do Estado em troca de seguranga. Contudo,
quando intensificado, esse medo transforma-se em terror — uma atmosfera de ameaca
continua e paralisante que nao depende de agdes concretas para exercer poder.

Ao recorre ainda a Heidegger, para diferenciar o medo da angustia, Di Cesare
afirma que, enquanto o medo tem um objeto identificavel, a angustia € difusa, sem
causa concreta, revelando a condic¢ao existencial do ser humano diante da finitude. O
terror contemporaneo, por sua vez, mistura-se a angustia, criando uma sensagao

constante de deslocamento e vulnerabilidade. Nesse contexto, o terror nao apenas

" Conforme Di Cesare (2019, p. 83), “é¢ Hobbes quem transforma o medo, fear, na fundamentagdo da ordem
politica, o dispositivo do Leviata que marca a passagem do medo individual ao medo compartilhado. Melhor do que
viver isolado e se tornar alvo de uma morte violenta, em meio a ‘guerra de todos contra todos’ que é o estado de
natureza, é se submeter ao soberano, a sua tirania legitima, em que o ‘terror de algum poder’, ‘o terror da punicao’,
€ que garantira a manutengao dos vinculos”.



68

reprime, mas desestrutura a propria possibilidade de viver de forma auténtica,
diferente do terror revolucionario.

Ao tratar do terror revolucionario, Di Cesare propde uma distingao entre este e
o terrorismo contemporaneo. O terror durante a Revolucao Francesa, embora violento,
como destaca a autora, visava proteger a nova ordem republicana. Era um instrumento
politico, exercido publicamente e com justificativa ideoldgica. O terrorismo atual ou
pos-moderno, ao contrario, € marcado pela clandestinidade, pela auséncia de um
projeto politico definido e pela imprevisibilidade. O primeiro representava uma
“violéncia soberana”; o segundo, uma violéncia sem rosto, difusa e desestabilizadora.
Nestes termos, essa distingcao € essencial para evitar a estigmatizagao dos movimentos
revolucionarios, visto que reduzir a revolugao ao terror € uma operagao ideoldgica que
visa deslegitimar transformagdes sociais radicais. O terror revolucionario tinha um
objetivo: a construgao de uma nova ordem; ja o terrorismo pés-moderno se manifesta
como uma forca de negacao, sem — aparentemente — uma proposta construtiva.

Nessa esteira, Di Cesare nos leva a questao sobre a relagao entre terrorismo e
niilismo. Retomando aos atentados de 11 de Setembro, ela afirma que apds esse
acontecimento muitos tedricos passaram a interpretar o terrorismo como manifestagao
do niilismo: destruicdo sem sentido, sem projeto ou finalidade. Ela contesta essa
interpretacao, recorrendo aos filosofos Nietzsche e Heidegger para demonstrar que o
niilismo ndo € um impulso destrutivo, mas algo que deve ser entendido como uma
condicdao da modernidade, que é marcada pela perda de valores transcendentais.
Assim, o terrorista, segundo Di Cesare, nao aceita o vazio niilista, mas tenta domina-lo
por meio da destruicdo. E, ao fazer isso, revela sua impoténcia.

A violéncia extrema seria, portanto, uma tentativa desesperada de restaurar
sentido diante do colapso dos valores. Conforma aponta a aurora, devemos
compreender que o terrorismo nao seria expressao do niilismo, mas uma reagao
violenta a ele. Tal investigacéo levou a filésofa a examinar também a genealogia do
terrorismo no contexto do niilismo e do anarquismo, resgatando figuras histéricas e
literarias. O niilismo, originalmente retratado na literatura russa, é entendido como

recusa de valores tradicionais, além disso, deve ser interpretado como abertura para



69

uma critica radical da ordem vigente; de outro lado, ao fazer esta distingao, busca se
evitar que o anarquismo seja confundido com terrorismo.

A autora sustenta que o uso indiscriminado do termo “terrorista” para classificar
qualquer resisténcia radical acaba refletindo em uma tentativa de deslegitimar
opositores do status quo. A destruicao, embora presente na revolugao, nao é seu fim,
mas um meio para reconstruir novas formas de vida. E, ao rejeitar explicacdes
simplistas, que associam o terrorista a patologia ou fanatismo, citando a obra de
Dostoievski e seus personagens literarios, ela oferece uma abordagem mais profunda:
o terrorista como figura existencial, expressao do mal-estar moderno. Ou seja: nessa
direcao, o terrorista ndo € apenas uma criagao das condi¢des sociais ou politicas, mas
um espelho das contradi¢des internas da (pos)modernidade. A frase “o terrorista esta
em mim”'? resume essa perspectiva. Assim, o terrorismo seria uma resposta
desesperada as promessas nao cumpridas da modernidade racionalista e
progressista.

Dai Di Cesare nos convidar examinar a figura do combatente irregular a luz da
teoria de Carl Schmitt. Conforme ela, o autor alemao identifica no partisan — o lutador
irregular vinculado ao territorio — o inicio de uma transformagao na guerra moderna. O
partisan evolui para o guerrilheiro internacionalista, e finalmente para o terrorista
global, o qual atua fora das regras do direito internacional, rompendo as fronteiras
entre paz e guerra, combatente e civil.

O terrorista moderno, segundo essa leitura, age em um cenario técnico e
globalizado. Ele representa a radicalizacao da inimizade e a dissolugao dos limites
juridicos da guerra. Di Cesare complementa esse pensamento destacando o papel da
tecnologia no poder destrutivo do terrorismo, que se tornou transnacional, digital e nao
territorializado.

Para Di Cesare (2019), o terrorista contemporaneo, agora no contexto da

sociedade pds-moderna, é o simbolo de uma nova forma de combate: uma figura que

2 Di Cesare (2019, p. 106-107) afirma que “o terrorista sou eu, o terrorista esta em mim. Essa foi a mudanga
retumbante de Dostoievski, que lhe valeu até mesmo o reconhecimento de Nietzsche, para quem aquele grande
psicologo, superando o miope moralismo, tinha a capacidade de observar o fundo do crime. ‘O horrivel’, escrevia
Dostoievski, ‘@ que entre nds seja possivel cometer o ato mais vil e abominavel, sem que se seja um canalha! Alias,
nao é somente por essas partes, mas em todo o mundo.’ E via essa possibilidade nas épocas de ‘transicao’ e de

‘transformacgéao’.



70

desafia a soberania estatal tradicional e atua em nome de causas ideoldgicas ou
religiosas com pretensao global. Ele ndo representa apenas uma ameaga a seguranca,
mas a propria concepg¢ao de humanidade, quando suas agdes sao justificadas em
nome de um suposto bem absoluto, convertendo a destruicao em dever moral.

Nesse contexto, temos o legado do leninismo no uso do terror como técnica
politica. Conforme a autora, Lénin ndo idealizava o terrorismo individual, mas o
transformou em instrumento do Estado revolucionario, consolidando o que Carl
Schmitt chamou de “ditadura soberana”. O terror, nesse caso, deixou de ser tatico
para tornar-se estrutural, compondo o aparato de consolidagao da nova soberania. Di
Cesare observa que esse modelo, longe de romper com a légica do poder absoluto, a
reproduz. Assim, a tensao entre anarquismo e leninismo ilustra duas concepgodes
opostas de revolugado: uma que rejeita toda soberania e outra que a reforca por meio
do terror institucionalizado. O terror de massa, longe de ser uma medida transitoria,
converte-se em instrumento de controle permanente, revelando os limites da
promessa de emancipagao.

Ao lembrar do filme “Era uma vez.... a revolugao” (1971), de Sergio Leone,
como metéafora das contradigdes do ideal revolucionario, Di Cesare (2019) lembra que
os personagens do filme simbolizam diferentes posturas frente a revolugédo: o
idealismo desiludido, a instrumentalizagao popular da luta e o fanatismo ideoldgico. A
narrativa ilustra como a revolugdo, sem um projeto de reconstrucdo, pode acabar
reduzida a destruicdo pura, devorando seus proprios protagonistas. Diante desse
exemplo cinematografico, apresenta uma critica a idealizacdo da violéncia
revolucionaria, e acrescenta que a revolugdo nao pode se sustentar apenas na
destruigao; precisa ter um horizonte de construgao e transformagao

Tal discussao apresentada por Di Cesare, até aqui, nos esclarece sobre uma
reflexao filosofica e critica em torno da ideia-conceito de terrorismo, articulando teoria
politica, literatura, historia e cinema. Longe de aceitar as categorias estabelecidas, a
autora propde reexaminar os conceitos a luz de seus usos e efeitos, desconstruindo
as narrativas hegeménicas e abrindo espago para uma compreensao mais rigorosa,

contextual e ética da violéncia em tempos de crise da pos-modernidade



71

Desde modo, destaca-se o fendbmeno do terrorismo contemporaneo, que tem
desafiado ndo apenas os aparatos de seguranga dos Estados, mas também os
esquemas teodricos da filosofia politica e da sociologia. Em meio a essa complexidade,
a filésofa italiana Di Cesare emerge como uma das vozes importantes na tentativa de
compreender a radicalizagdo e o jihadismo nao como aberragcdes externas a
modernidade, mas como expressodes internas e sintomaticas de suas contradicbes
mais profundas. Por isso, examinaremos a seguir a interpretacao filoséfica dessa
pensadora acerca do terrorismo global, com foco na sua leitura do jihadismo como

fenébmeno (pds-)moderno.

3.2 Midia, radicalizagao, ciberterrorismo e tanatopolitica na pés-modernidade

No irregular cenario global, muitas vezes a negatividade assume a forma da
radicalizagdo. No exato momento em que o mundo esta se aproximando do
zénite de sua abertura, paradoxalmente surge o perigo mais inesperado e
inexoravel. Na palavra “radicalizacdo”, que invadiu o espago publico, esta
contida a carga explosiva e a génese do terror que esta por vir. Forgas de
segurancga e servicos de inteligéncia, seguindo os critérios de uma inédita
semiologia da radicalizagdo e um alegado conhecimento circunstanciado da
destrutividade, tentam se insinuar de modo telemético nessa ante. cAmara do
terror para interceptar seus sinais premonitorios, para vigiar o nascimento de
um novo tipo humano, o “radicalizado”, também definido como born again.
Enquanto muitos conceitos soltos e dispersos — como extremismo,
fundamentalismo, integralismo e fanatismo — parecem encontrar lugar no
vasto campo da radicalidade, é mais dificil estabelecer uma ligagdo precisa
entre terrorismo e radicalizagédo (Di Cesare, 2019, p. 127-128).

A proposta aqui delineada parte do entendimento de que o terrorismo, longe de
constituir um simples desvio comportamental ou um produto exético de culturas
alheias ao Ocidente, esta enraizado nas estruturas politicas, técnicas e simbdlicas da
globalizacdo. Nesse sentido, a radicalizagdo nao se configura apenas como um
processo de fanatizacado religiosa, como aponta Di Cesare (2019), mas como uma
resposta existencial a perda de identidade, a precarizagdo do pertencimento e a
dissolugao das referéncias simbdlicas que estruturavam a subjetividade moderna.

Nessa esteira, encontramos no cerne do pensamento de Di Cesare a distingao

fundamental entre o conceito de terrorismo e o de radicalizagdo. Enquanto o primeiro



72

diz respeito a expressao violenta e visivel de um ato politico, o segundo concerne ao
percurso subjetivo que antecede tal ato. A radicalizagao, segundo a autora, deve ser
entendida como um processo de transformac¢ao ontoldgica e psicopolitica do sujeito,
motivado por uma crise de pertencimento vivida nos intersticios da modernidade

globalizada. Nas palavras da autora,

O termo “radicalizagcao”, com todos os seus anexos e derivados, dentre os
quais o mais recente “radicalizar-se”, refere-se ao latim tardio radicale(m) e,
mais além, a radix, raiz. Nesse sentido, radicalizagdo designa seja o proprio
processo pelo qual o individuo chegou a radicalidade, seja o éxito, isto €, seu
ser radicalizado (Di Cesare, 2019, p. 129).

Esse processo se inscreve num contexto em que a nogao de “raiz” adquire
novos significados. A radicalizagao aparece, assim, como um gesto de reenraizamento
identitario frente ao desenraizamento produzido pela modernidade tardia. Sujeitos
desprovidos de uma comunidade simbolica soélida buscam, na adesao a ideologias
radicais, uma forma de reconstruir sua subjetividade. Tal gesto nao se da
exclusivamente no campo religioso; é também politico, simbdlico, afetivo e, sobretudo,
existencial.

Di Cesare (2019) aponta dois principais vetores de radicalizagcdo no mundo
contemporaneo: aquele que busca enraizamento na terra, tipico da extrema-direita
nacionalista, e aquele que visa ao enraizamento no céu, tipico do jihadismo islamico.
O primeiro manifesta-se na forma de movimentos identitarios, xenéfobos e defensores
de fronteiras culturais e territoriais fixas. O segundo recorre a transcendéncia religiosa
para recusar as limitagcbes do Estado-nacgao, propondo uma comunidade universal
fundada na fé.

Ambos os vetores partilham, no entanto, de uma mesma raiz: a recusa da
modernidade e do modelo politico ocidental. A diferenga, conforme argumenta Di
Cesare, esta no tipo de identidade que buscam reconstruir. Enquanto a extrema-direita
defende a recuperagao de um passado mitico nacional, o jihadismo pretende restituir
a unidade perdida da umma, a comunidade islamica original. Em ambos os casos, a

radicalizacdo emerge como resposta simbdlica e politica a sensacdo de desamparo



73

gerada pelas promessas frustradas da modernidade, que agora assombra e toma uma
nova proporgao na pés-modernidade.

Entretanto, merece destaque o pensamento da fildsofa em tela ao apresentar
uma proposta que pretende desmistificar a ideia de que o jihadismo representa um
irracionalismo religioso exotico. Ao contrario, ela mostra como o jihadismo se inscreve
numa longa tradicao de disputas teoldgico-politicas internas ao Isla, reativadas pela
experiéncia traumatica da colonizacdo, da imposicdo do Estado-nacdo e da
secularizagao forgada. A utopia jihadista, nesse contexto, ndo se configura como um
retorno arcaico ao passado, mas como uma tentativa de reconfigurar a soberania

politica a luz da transcendéncia.

Isso se deve nao apenas ao impacto que os atentados de matriz islamica
produziram sobre a opinido publica ocidental, mas também a estranheza de
um terror que faz referéncia ao céu, que usa o nome de Deus nas tarefas
mundanas da politica, que desafia o progresso com seus aspectos
neoarcaicos, que escolhe formas de luta extremas — como o martirio —,
repugnantes para a razao. A estranheza se torna, entao, estraneidade plena e
conclamada, embora o terrorismo possa ser homegrown, ou seja, possa ter
origem interna. Por outro lado, porém, deve-se reconhecer a islamizagao da
revolta radical. Nao ha duvida de que o radicalismo islamico ocupou, pelo
menos em parte, o lugar que no passado teriam ocupado outras ideologias de
salvagao ou outros projetos de futuro. Sinal dos tempos — ou talvez algo mais
—, porque a radicalizagao islamica oferece seja uma forma de vida alternativa,
que faltou em outros lugares, seja o pertencimento a uma comunidade que,
mesmo imaginaria ou virtual, pede a contribuicdo do born again, do
regenerado, para realizar uma utopia transnacional (Di Cesare, 2019, p. 131-
132).

Nesse contexto, o neocalifado’, como expressa a autora, deve ser
compreendido como uma forma pds-moderna de soberania que rompe com os limites

territoriais do Estado moderno. Ao proclamar sua autoridade com base na sharia™ e

3 Como destaca Di Cesare (2019, p. 133), “O neocalifado, essa espécie de cidade ideal a qual o Estado Islamico
deu vida, seria para muitos um ‘fantasma’, a quimera de uma entidade ideoldgica, fundada sobre um pacto de morte
cujas fronteiras sao cotidianamente redefinidas no globo terrestre de acordo com as batalhas, e cujas ambi¢des sao
planetarias. Qual seria entdo sua estratégia, qual a perspectiva politica? A Unica vantagem do neocalifado seria sua
penetragdo no imaginario religioso islamico e a articulagdo do desespero numa ‘teologia da louca esperanga’.
Excluindo-se a vontade de humilhar a presungéo ocidental, seu plano se resumiria no inicio de uma agao jihadista
que, com a intervencgéo divina, deveria instaurar uma teocracia universal guiada pelo Isla. Contudo, para o Ocidente
essa ndo € apenas uma causa perdida, que se projeta num futuro imprevisivel, mas representa também uma
inaceitavel mistura entre teologia e politica.

4 No Alcorao, a sharia é compreendida como o “caminho tragado por Deus”, sendo a via normativa que orienta
os fiéis em direcdo a fonte divina. Tecnicamente, o termo abrange a totalidade da doutrina normativa islamica,
construida ao longo de cerca de 1.400 anos por estudiosos e instituigdes, e hoje também presente em legislagdes
estatais. Essa doutrina contempla tanto aspectos da fé e das praticas religiosas — como oragdes, vestimentas e



74

nao no territorio, o Estado Islamico inaugura uma forma de soberania moével e
desterritorializada. A violéncia extrema, os atentados e os videos de execug¢ao nao sao
expressoes de brutalidade irracional, mas manifestacbes de uma soberania que
pretende expor, em cada ato, a supremacia de Deus sobre a histéria e sobre o poder
secular.

Dai temos o ciberterrorismo, que ganha destaque na analise de Di Cesare, ao
compreendé-lo como um fendmeno propriamente pés-moderno e vinculado a técnica.
A internet, longe de ser um espacgo neutro, aparece como um territorio simbodlico onde
se constroem subjetividades radicais. Nesse contexto, a radicalizagao digital nao exige
a presenca fisica de lideres ou rituais iniciaticos tradicionais; ela opera por meio de
algoritmos, videos, foruns e redes sociais, nos quais o sujeito encontra pertencimento,
identidade e uma missao sagrada.

O ciberterrorismo, segundo Di Cesare (2019), expressa uma nova configuragao
do terrorismo na era digital, na qual a internet ndo so facilita o recrutamento e a difusao
de ideologias extremistas como se transforma em um espagco de construcado de
identidade e de pertenca para os radicalizados. Dito de outra forma: ao contrario do
terrorismo de outrora, que dependia de estruturas hierarquicas e de um processo
longo e complexo de radicalizagéo, o terrorismo digital cria, por for¢ca de sua dindmica
acelerada, desconcentrada e, paradoxalmente, simultaneamente global e
individualizada, uma nova configuragcado. O jihadista contemporaneo nao necessita
mais passar por campos de treinamento fisicos nem por rituais iniciaticos complexos,
ele se forma e se radicaliza diante da tela de um computador, cruzando o abismo que
separa a ideologia da agao, quase sem perceber.

Como sinaliza Di Cesare, a técnica na sua ambivaléncia, como instrumento de
libertacdo e de opressao, opera nesta tensao fundamental para a compreensao do

papel da internet na radicalizagdo. Ela sustenta que a rede virtual nao pode ser

alimentacéo — quanto preceitos éticos e legais. Seu nucleo reside em um sistema interpretativo complexo e flexivel,
voltado a definigdo das normas religiosas. A pluralidade de escolas juridicas dentro do islamismo, acentuada pela
cisdo entre sunitas e xiitas, gerou diversas interpretacdes da sharia, promovendo, ao mesmo tempo, diversidade e
certa incerteza. Tradicionalmente, os eruditos reconhecem mutuamente o esforgo em buscar o entendimento
correto, sem pretensdes de exclusividade. Em contraste, grupos extremistas — histéricos e contemporaneos —
reivindicam monopdlio sobre a verdade divina, postura que revela ignorancia e prepoténcia. Frequentemente, tais
grupos utilizam a sharia como instrumento politico, como evidenciado em regimes teocraticos como os do Iréd e da
Arabia Saudita.



75

compreendida como um espacgo neutro da circulagdo das informacgdes, pois dilata e
intensifica a violéncia: “a rede nao é apenas uma tecnologia da libertagao, mas também
um instrumento capaz de dilatar, expandir e ampliar a violéncia” (Di Cesare, 2019, p.
152). Esta dilatacdo se da por conta de a internet criar uma experiéncia politica e
emocional, na qual o radicalizado encontra uma comunidade alternativa, parecendo
coesa, forte, solidaria e unida por um objetivo comum definido, aspecto este que
assume especial importancia, pois o terrorismo contemporaneo € alimentado pela
sensacao de exclusdao e de desenraizamento dos individuos, os quais dao a eles
mesmos uma identidade muito bem delineada em uma luta moralmente justificada.

Esse ambiente das redes online acaba criando e amplificando a
ciberradicalizagao, visto que mantém relacao direta com o fato de que o ambiente
virtual opera entre extremos: nao é totalmente publico, pois ndao possui a abertura
efetiva do espaco real, nem ¢é inteiramente privado, na medida em que possibilita que
os individuos compartilhem ideias e constituam comunidades (Di Cesare, 2019).

Esse estado de indeterminacao ontolégica, em que as fronteiras entre real e
virtual se tornam borradas, € essencial para o processo de radicalizagao: “A meio
caminho entre o publico e o privado, o real e o onirico, a internet revela ao individuo
perdido na anomia da modernidade [...] a alternativa de uma comunidade acolhedora”
(Di Cesare, 2019, p. 152)). Assim, a solidao e o isolamento existencial do radicalizado
sao encerrados por uma rede que o acolhe, reforcando as suas convicgoes,
oferecendo um sentido de missao e um horizonte claro para a sua existéncia.

A facilidade de acesso a conteudos extremistas impulsiona tal processo, pois
possibilita que qualquer pessoa, sem formacao teolégica e sem formagao em Historia,
possa ter contato com materiais que distorcem e simplificam a tradicdo islamica para
transforma-la em doutrina de guerra e purificagdo. Para a autora, “o facil acesso a
textos confeccionados pela empreendedora intelligentsia jihadista [...] permitiu que
geracgoes inteiras deste século pudessem contornar o estudo e a longa formacao, para
se apropriar de um cddigo limitado a poucos preceitos” (Di Cesare, 2019, 153). A
radicalizacdo nao se processa, entao, através do aprofundamento na religiao, mas da
reducado da complexidade do pensamento islamico a um conjunto de regras fixas e

incontroversas, onde a violéncia se torna imperativo sagrado. Essa simplificacdo do



76

ideario € essencial para a construgdo da mentalidade terrorista: o jihadista cibernético
nao € tedlogo ou intelectual, mas um agente de uma guerra total, cujo objetivo é
aniquilar um mundo considerado impuro e decadente.

Outro elemento importante apontado por Di Cesare € o0 modo pelo qual o
espaco digital transforma a violéncia em espetaculo e banaliza a brutalidade. O
jihadista cibernético se acostuma a morte como simulacro, assistindo a videos de
execucdes, decapitagcdes e atentados como treinamento preparatorio: "Explosoes,
carnificinas, decapitagdes: o novo adepto se exercita na violéncia e se acostuma com
a crueldade, degustando, por assim dizer, o dever homicida que o espera" (Di Cesare,
2019, p. 153-154). Esse processo reflete a ldgica da guerra midiatica, onde a exibicao
da violéncia opera primariamente no que diz respeito a intimidagdo do inimigo e a
mobilizagdo de novos recrutas. A brutalidade ndo é apenas um modo de fazer, mas
torna-se um rito de iniciagdo, um elemento essencial na constituicao do jihadista como
guerreiro.

Além disso, a internet ndo somente agrava a radicalizagcao, mas também facilita
a transigao entre o envolvimento virtual e a agao terrorista concreta. Para Di Cesare, a
diferenca entre realidade e ficgao se dissolve na cabecga do jihadista digital, em vista
do fato que “o jihadista informatico se acostuma com a morte abstrata, sem rosto,
exercita-se com a distancia emotiva que a tela Ihe garante” (Di Cesare, 2019, p. 153).
Este € um ponto essencial, pois a digitalizagao e informatizagcao da guerra permite que
o terrorista atinja suas vitimas, ndo como seres humanos individuais, mas como alvos
simbdlicos que um aspecto da narrativa impera um conflito absoluto. Assim, a Internet
ensina o jihadista a matar, mas também o treina para aceitar a morte — a sua e a de
suas vitimas — como um elemento fundamental e necessario.

A descentralizacao e a flexibilidade operacional do terrorismo digital constituem
outro desafio. O ciberterrorismo nado precisa de lideres formais, nem de estruturas
rigidas; o que caracteriza o seu poder é pertencer a uma maquina de operar
autonomamente e ser impessoal. Conforme aponta Di Cesare, a comunidade jihadista
na web confere autonomia aos seus membros, legitimando-os a matar, convocando-
0s a ser os protagonistas do proximo ataque. O terrorista digital ndo necessita de

ordens diretas, nem de um dispositivo militar convencional; a radicalizagao consiste



77

em uma logica que o mantém em estado de prontiddao permanente, instante no qual
qualquer dia serd o da execugao do ato violento. Essa € a razdo pela qual tantos
atentados perpetrados nos ultimos tempos sao atribuidos a individuos que agiram
sozinhos, e nao obstante, dentro de uma estrutura ideoldgica previamente articulada
na rede.

Tal investigacao de Di Cesare se inscreve nesta luta filosofica mais ampla que
se desenvolve atualmente sobre os efeitos da técnica sobre a violéncia
contemporanea. Desde ha muito, outros autores, a exemplo de Paul Virilio, como
destaca a autora, ja tinham assinalado como a aceleragao da técnica tem um efeito
sobre a guerra, reduzindo o espaco entre o ato e suas consequéncias — para Virilio, a
guerra contemporanea € imediata e total, na medida em que a informagao se move a
velocidade da luz. Di Cesare da um passo adiante ao mostrar que o terrorismo
digitalizado expunge os intermediarios tradicionais da guerra — exércitos, governos,
doutrinas militares — e individualiza, autonomiza, e universaliza a violéncia. O jihadista
da era digital ndo € mais aquele que deve ser apanhado em algum lugar; ele encontra
na Internet um espaco de acao ilimitada, se tornando a guerra politica em varios niveis
— ideoldgica, psicologica e fisica.

Portanto, o ciberterrorismo €, por isso, ndo apenas uma evolugao técnica do
terrorismo, mas uma mutagcado ontolégica de sua figura. E o jihadista digital é,
simultaneamente, guerreiro e espectador, propagandista e executor, tanto vitima
quanto algoz. Sua violéncia é, afinal, mais que um meio de destruicao, mas um ritual
de identidade, da qual a morte — a sua e a de seus inimigos — € o climax de uma
narrativa sagrada. Na apreensdao desse fato, Di Cesare nos confere um
questionamento ndo so sobre o terrorismo, mas, além disso, sobre a prépria condicao
da pos-modernidade digital, que confunde virtualidade e realidade, dissolvendo os
limites entre pensamento e agao, desejo e crime, individuo e multidao.

Essa nova forma de radicalizagdo cria uma experiéncia de realidade hibrida,
entre o publico e o privado, entre o real e o virtual, permitindo que o terrorismo se
propague de forma rizomatica, descentralizada e quase invisivel. A facilidade de

acesso a conteudos simplificados da tradicao islamica — editados e direcionados para



78

a acgao violenta — favorece a emergéncia de um jihadista autodidata, mais afeito a
estética da violéncia do que ao rigor doutrinario da fé.

Nesse cenario estético-digital das sociedades pds-modernas, mediado pela
internet, também ganha destaque o que Di Cesare (2019) chama por tanatopolitica
jihadista. A expressao tanatopolitica usada por ela parte da ideia apresentada e
desenvolvida por Roberto Esposito. Esposito (2017), particularmente em sua obra
“Bios: biopolitica e filosofia”, propde que a politica da vida contém em si a possibilidade
de sua negacgao, de modo que a tanatopolitica surge como o desdobramento tragico
da biopolitica: uma forma de poder que, ao pretender preservar a vida coletiva, legitima
praticas sistematicas de morte.

A critica de Esposito se apoia na constatagcao de que a biopolitica moderna nao
se resume a “fazer viver e deixar morrer”, como outrora argumentou Foucault (2010).
Ao contrario, a politica da vida — ao ser submetida a racionalidade do Estado e de seus
dispositivos — converte-se numa politica de defesa bioldgica, que autoriza a eliminacao
de elementos considerados nocivos a integridade do corpo social. Essa logica se
expressa no conceito de imunizagcdo, no qual a protegcao da vida se realiza por meio
da exclusao, da negacao e, em ultima insténcia, da aniquilagdo de determinadas vidas.
A imunidade, nesse sentido, ndo nega a comunidade (communitas) apenas como
contingéncia, mas como seu pressuposto constitutivo, ou seja, trata-se de um
mecanismo que protege ao custo de negar aquilo que deveria salvaguardar.

E nesse ponto que Esposito (2017) estabelece uma distingdo fundamental entre
communitas e immunitas, no intuito de revelar as contradicdes da soberania moderna.
Se a communitas implica uma partilha e uma abertura ao outro, a immunitas atua como
seu avesso, instaurando barreiras de defesa que implicam sacrificio, segregacao e
violéncia estrutural. Assim, a tanatopolitica evidencia o paradoxo tragico da
modernidade: ao pretender preservar a vida, o poder politico reivindica para si o direito
de distribui-la desigualmente, produzindo categorias de vidas descartaveis.

Tal I6gica atinge seu apice na analise espositiana do nazismo. Para o autor, o
regime nazista nao apenas reforgou o poder de morte do soberano, mas redistribuiu
esse poder ao conjunto da populacgao, legitimando, sob o manto da ciéncia bioldgica,

praticas sistematicas de exterminio. A morte, nesse contexto, torna-se ndo mais um



79

meio colateral, mas um instrumento deliberado para a protecao da vida nacional. A
famosa féormula “a morte é considerada o unico remédio apto a salvaguardar a vida”
(Esposito, 2017, p. 146) sintetiza esse deslocamento, no qual o sacrificio de vidas
consideradas indesejaveis passa a ser nao apenas permitido, mas requerido pela
racionalidade politica.

Dessa forma, a tanatopolitica representa a fusao entre biopolitica e soberania,
revelando como a administragcao da vida pode se converter em tecnologia da morte.
O poder deixa de estar centralizado em uma figura soberana tradicional e passa a se
difundir socialmente, de modo que todos os membros da comunidade nacional se
tornam, potencialmente, agentes de morte legitimada. Tal deslocamento amplia
significativamente a genealogia tragada por Foucault, ao reconhecer que a soberania
biopolitica moderna ndo apenas se intensificou, mas se transfigurou em um regime
imunitario que recorre a eliminagdo como mecanismo de preservagao.

Nesse sentido, a proposta de Esposito ndao apenas revisita a caixa de
ferramentas foucaultiana, como também introduz uma nova chave interpretativa para
pensar a politica contemporéanea. A tanatopolitica nao € um desvio patolégico da
biopolitica, mas a sua consequéncia légica, quando esta se fundamenta na imunizagao
como principio organizador. Assim, o desafio proposto pelo autor € de ordem ético-
politica: como instituir uma comunidade que nao seja fundada sobre o sacrificio do
outro? Como articular politica e vida sem converter a protecao em exclusao?

Ademais, o conceito de tanatopolitica, tal como desenvolvido por Esposito,
permite uma reinterpretacao da soberania moderna sob a ética de suas contradicdes
internas. A vida, quando posta no centro do poder, revela sua ambivaléncia: é
simultaneamente objeto de cuidado e de risco, de protecao e de ameaga. Essa
ambivaléncia revela que a politica da vida ndo pode ser pensada sem levar em conta
a gestdo da morte, sendo a tanatopolitica, portanto, um instrumento tedrico
indispensavel para compreender os dispositivos contemporaneos de exclusao,
violéncia e exterminio legitimados sob a aparéncia da protegao da comunidade.

A novidade ao relacionar tal pensamento com a tanatopolitica jihadista,

que nao encontra precedentes na histéria da autodestruicdo humana, esta no
furioso desejo de antecipar o apocalipse que tarda a vir com uma irrefreavel



80

vontade de acelerar o fim dos tempos, com uma atividade febril para produzir
a catastrofe, em vez de espera-la, com uma desesperada ambigéo de criar
uma neoumma mundial, aquele terceiro sonho cujo objetivo & aniquilar o
degenerado e arrogante mundo ocidental —-uma miragem que desaparece no
vortice da negacao. E nesse ponto o meio se torna fim, esquecido da vida, e,
na explosdao dos corpos dilacerados, no massacre da carne dissolvida,
simbolo da soberania perdida, a morte triunfa soberana.

A figura do agente suicida se destaca, em sua modernidade, no contexto de
uma longa tradicdo a qual gostaria de se referir, mas da qual decisivamente
se afasta. E é essa distancia, frequentemente ignorada, que deve ser
esclarecida (Di Cesare, 2019, p. 155-156).

Conforma Di Cesare, o terrorismo suicida nao se limita a um gesto desesperado,
mas representa uma légica politica em que a morte € concebida como o eixo da agao.
Diferente do martirio cristdo ou tradicional islamico, que pressupde a aceitagao passiva
da morte, o neomartir' jihadista procura ativamente o sacrificio como forma de realizar
uma soberania absoluta.

Nesse contexto, o atentado suicida deixa de ser um instrumento de resisténcia
Ou vinganca e passa a ser uma estratégia de desestabilizacdo metafisica da ordem
global. Conforme Di Cesare, o martir ndo € mais aquele que morre pela fé, mas aquele
que mata morrendo, transformando seu corpo em arma simbdlica contra um mundo
que nega sua dignidade. A explosao do proprio corpo €, assim, um gesto performatico
que desafia a légica estatal moderna baseada na preservacdo da vida como bem
supremo.

Esse “gesto performatico” ganha nova dimensao no mundo (off-line e) online,
por isso Di Cesare examina a relagao intrinseca entre terrorismo e midia, ressaltando
que o jihadismo opera como um espetaculo globalizado. Ao contrario do nazismo, que
ocultava seus crimes sob o véu do segredo, o terrorismo contemporaneo faz da
exibicdo publica da violéncia sua principal estratégia. A espetacularizacdo das
execucdes, com recursos técnicos sofisticados e ampla circulagdo nas redes sociais,
transforma o terror em produto de consumo simbadlico e emocional.

Esse fenbmeno levanta questdes éticas sobre o papel da midia na amplificagao

do impacto terrorista. A cobertura desigual dos atentados, conforme argumenta Di

15 Segundo apresenta Di Cesare (2019, p. 162), “o neomartir parece ser a figura especular do homo sacer descrito
por Agamben, o seu contrario. Enquanto o homo sacer pode ser morto, mas nao sacrificado, o neomartir pode ser
sacrificado, mas ndo morto.”



81

Cesare, que privilegia as vitimas ocidentais em detrimento das orientais, revela uma
hierarquizagcao implicita de vidas humanas. O terror, assim, ndo é apenas um ato de
violéncia fisica, mas também um fendmeno narrativo, cuja eficacia depende da
repercussao simbolica nos meios de comunicacao e nas consciéncias coletivas.

O pensamento de Di Cesare culmina na formulagao de uma nova ontologia da
vulnerabilidade. A modernidade, ao prometer progresso, liberdade e seguranca,
produziu também um estado generalizado de desamparo. O terrorismo
contemporaneo, o que chamamos aqui de pds-moderno, atua sobre essa ferida
existencial, revelando que o sujeito global €, ao mesmo tempo, semiinocente e
semiculpado, coautor involuntario das estruturas de exclusdo e violéncia que
sustentam o sistema-mundo.

Neste contexto, o jihadismo nao é apenas uma resposta identitaria ou religiosa,
mas um sintoma da faléncia do projeto moderno. Ao invocar a figura do goel ha-dam
— “come se diz em hebraico, essa figura biblica tdo atual que parte de lugares
desolados e se transforma em espirito da revolta” (idem, p. 187), Di Cesare resgata a
ideia de vingancga sagrada como justica pervertida, na qual o terrorista se vé investido
da missao de purificagao apocaliptica. O martirio, nesse quadro, torna-se a unica forma
de restaurar a dignidade em um mundo que promete inclusdo, mas entrega abandono.

Assim, o pensamento filoséfico de Di Cesare nos oferece um quadro inquietante
do/sobre terrorismo na era global. Longe de oferecer respostas simplistas ou solu¢des
imediatas, ela convida a uma revisao critica das premissas da modernidade ocidental,
do papel da técnica, da midia e da soberania no mundo contemporaneo. Ao entender
a radicalizacdo como processo de reconfiguragao subjetiva diante do vazio existencial
da globalizagao, a autora amplia os horizontes do debate sobre a violéncia politica.

Neste sentido, sua reflexdo ndo apenas ilumina a genealogia do jihadismo, mas
exige que se repense o0 modo como nossas sociedades lidam com a exclusao, a
memoria, a técnica e o pertencimento. Se o terror € um espelho sombrio da
modernidade, como sugere Di Cesare, talvez a verdadeira tarefa do pensamento pos-

moderno seja justamente enfrenta-lo, sem demoniza-lo, mas também sem rendicao.



82

3.3 Terror(ismo), globalizagdo, mundo digital e a nova fobocracia

Como apresentamos até aqui, Di Cesare faz uma critica das interpretagdes mais
habituais das leituras sobre terrorismo contemporaneo, contestando ainda os
paradigmas classicos que pretendem explica-lo. Entretanto, a autora nos apresenta
outros trés paradigmas fundamentais que merecem ser investigados nessa equacao,
a saber: o choque de civilizagdes, luta de classes e a guerra “sacra”, que sao, na
perspectiva dela, praticamente insuficientes para dar conta da complexidade desse

fato. Nos termos escritos pela filésofa,

Trés paradigmas prevalecem na interpretagao do terrorismo atual: o “choque
de civilizagbes” — de acordo com a feliz formulagao de Huntington —, a luta de
classes — mais especificamente, a ideia de que sao as fortes desigualdades
econdmicas que alimentam a violéncia — e, por fim, a guerra “sacra” que
questiona a religiao. Os trés paradigmas, mesmo contendo boas intuicoes e
ideias frutiferas, se revelam inadequados e fornecem uma visao simplificada,
as vezes perigosamente redutiva, de um fenémeno muito complexo (Di
Cesare, 2019, p. 197-198).

Por isso, conforme Di Cesare, devemos compreender que o terrorismo nao é
um feito que se compreende em separado, como um vestigio arcaico ou uma reagao
regressiva, mas num algo que deve ser compreendido em intima unido com a
globalizagao. Alias, o “terrorismo esta intimamente ligado a globalizagao, da qual nao
€ apenas um efeito, mas também, de certa maneira, um vetor de condugao” (Di
Cesare, 2019, p. 198). Nao se trata de um fendbmeno apenas da resposta ao mundo
unificado, mas também de dissolver fronteiras, confundir categorias e anular as
distincbes entre guerra e paz, combatentes e civis, normalidade e emergéncia. O
terrorista, em tal sentido, € um agente da hibridizagcdo, cuja propria identidade é
dissolvida na explosao que provoca, dissolvendo a propria parte da confusao e do caos
que instala.

A ideia de um choque de civilizagdes, apresentada por Samuel Huntington, é
um dos paradigmas mais divulgado para interpretar a violéncia terrorista, argumenta
Di Cesare, mas a mesma a rejeita por sua excessiva monoliticidade e por ser
historicamente ingénua. Para Huntington (2000), o mundo pos Guerra-fria, estaria

dividido em blocos civilizacionais, nas quais, as diferengas culturais e religiosas seriam



83

a causa maior de potencial conflito da esfera global. Contudo, como discorre Di
Cesare, 0 autor ignora a fluidez das interagdes culturais e a profunda interdependéncia
entre os supostos civilizagdes em conflito. O Ocidente, por exemplo, deveria, muito do
seu patriménio filoséfico, ao Isla, o qual preservou e transmitiu até os escritos
aristotélicos. Assim, o misticismo islamico nao poderia ser compreendido sem a

influéncia de Platdo. Além disso,

No mundo globalizado, a imagem de dois blocos monoliticos, além disso
circunscritos por meio de critérios de raga, de territério, de religido, parece
ndo apenas erratica, mas também nociva. O efeito mais imediato e mais claro
€ o de condenar o eclético mundo mugulmano, acusando-o de ser arcaico e
antiprogressista. (Di Cesare, 2019, p. 199).

A reducdo do mundo islamico a uma entidade homogénea e, essencialmente,
inimiga do Ocidente nao apenas distorce a realidade, mas, ao mesmo tempo, reforga
os discursos islamofébicos que mais atendem a agendas politicas do que a
compreensao do acontecimento. Por isso, conforme Di Cesare, devemos
compreender que o0 mundo contemporaneo nao € um tabuleiro de blocos em choque
e sim um campo de tensdes internas e sobreposi¢cdes, onde um conflito ndo ocorre
apenas entre civilizagdes distintas, mas ainda dentro das proprias sociedades.

Por exemplo, a luta de classes, outro paradigma classico para entender a
violéncia politica, também falha para explicar o terrorismo atual, argumenta Di Cesare.
A nocao de que a miséria e a exclusao social seriam causas diretas para o extremismo
terrorista e um ponto de partida imediato para justificar seu sentido, falham em captar
a realidade muito mais complexa desse feito. Até mesmo o “desconforto, pobreza e
desemprego também nao sao causas diretas, molas que forcam imediatamente aquela
escolha extrema e que poderiam esclarecé-la” (Di Cesare, 2019, p. 199). E, embora
se deva reconhecer que o capitalismo global fez emergir vastas desigualdades, e que
foram humilhadas populagdes inteiras, a narrativa marxista, conforme a autora, que
explicava a violéncia politica como um instrumento de emancipagao, perdeu a sua
centralidade.

E importante ainda ressaltar que, diferente dos movimentos revolucionarios das

décadas passadas, que reivindicavam a justica social e lutavam contra a exploragcao



84

econdmica, os terroristas contemporaneos nao necessariamente se aglutinam em
torno do debate da desigualdade. Além disso, seguindo a premissa do pensamento de
Di Cesare, a interseccao entre terrorismo e capital financeiro sugere também uma
cumplicidade estrutural, em desconstruir a tese da luta de classes. Os fluxos do
financiamento do terrorismo escapam no intercalar das mesmas redes do capital do
mundo global e muitos Estados, que promovem ou financiam o extremismo, sao
aliados, de fato, do sistema financeiro internacional, acrescenta a autora.

Outro paradigma pertinente a discussao apresentado por Di Cesare € a ligacao
entre terrorismo e fundamentalismo religioso, que € igualmente problematico, pois
reduz a questdao a um conflito entre laicidade e fanatismo. A equagao terrorismo =
fundamentalismo é “uma peripécia semantica injustificada e que provoca graves
desentendimentos” (Di Cesare, 2019, p. 200). Embora o jihadismo tenha uma raiz
religiosa, ndao podemos dizer que os fundamentalistas sdo todos terroristas, nem que
o terrorismo seja o resultado necessario do fervor religioso.

Portanto, como sublinha Di Cesare, a narrativa que faz do Isla o inimigo do
Ocidente justificando politicas de seguranca e repressao, ignora que outras tradicdes
religiosas, a exemplo do cristianismo e o judaismo, também tém os seus
fundamentalistas e que a histéria deles também é marcada por episodios de violéncia.
A demonizagdo do Isla como origem do terror leva a islamofobia e alimenta a
argumentacao do “choque de civilizagbes” sob um novo disfarce: a luta entre uma
laicidade progressista e uma religido que ameagaria a ordem democratica. Essa visao,
conforme estamos discutindo a partir do pensamento de Di Cesare, € tao reducionista
quanto perigosa: ela legitima as perseguicdes e politicas de segregacao em nome da
seguranga.

Certamente, por essa e outras questdes ja apresentadas, levou a autora sugerir
que o terrorismo deve ser entendido em um contexto mais amplo, que nao se limita as
categorias tradicionais de conflito. Ndo se trata de encontrar uma resposta unica e
definitiva, mas de reconhecer a complexidade da situagdo, suas conexdes com a

globalizagéo e a sua capacidade de redefinir fronteiras e identidades. Ou seja,

Trata-se mais uma vez de uma tentativa, drastica e esquematica, para se
orientar no turbulento cenario contemporaneo buscando um fronte nitido,



85

uma clara fronteira, onde, em vez disso, as linhas do conflito se cruzam, se
amarram e se fundem (Di Cesare, 2019, p. 201).

Logo, o terrorismo contemporaneo desmente qualquer tentativa de
categorizagdo rigida que ndo respeite suas multiplas camadas e suas dindmicas
hibridas. Para Di Cesare, isso implica a necessidade de ir além das explicacdes
simplistas e reconhecer que o terrorismo nao € um eco do passado, mas um produto
da pdés-modernidade globalizada que se beneficia das contradigdes do capitalismo,
das exclusdes sociais, dos ressentimentos historicos e do fracasso do proprio sistema
que tenta combaté-lo.

Em um mundo cada vez mais interconectado, onde as identidades sao cada vez
mais fluidas, as fronteiras se tornaram diluidas, enquanto o terrorismo é capaz de se
adequar e se transformar, resistindo a redugao a um unico paradigma explicativo. Se
a resposta ao terrorismo continuar a reafirmar divisdes artificiais (entre civilizagoes,
entre classes sociais, entre fé e secularismo), este ultimo nao sera entendido, muito
menos resolvido, segundo Di Cesare. Portanto, a verdadeira pergunta nao € como lutar
contra o terror(ismo), mas como entender as condicdes que o tornam possivel e como
se opor a ele sem reproduzir as mesmas légicas excludentes que a alimentam.

Donatella Di Cesare sugere uma consideracgao critica a respeito da radicalizagao
do laicismo contemporaneo, particularmente em face do retorno da religido ao espago
publico. Para a fildsofa, a modernidade ocidental foi edificada sobre a expectativa de
que a secularizagdo se daria de forma irreversivel, relegando a religido a esfera
privada. Contudo, essa expectativa foi frustrada. O que realmente se verifica é a
persisténcia da religiado como elemento central da vida politica e social, o que
desestabiliza o laicismo e leva a uma reacao exaltada dos seus defensores.

Observa-se, pois, que “a razao laica se radicaliza num laicismo que pode tomar
contornos exasperados” (Di Cesare, 2019, p. 201), o que significa que a crenca
unilateral no avanco da razdo encontra sérios desafios na constatacdo de que as
religides despendem um controle central no presente. Este embate ndo apenas desafia
o modelo tradicional de separagao entre Estado e religiao; ele expde, além do mais, os

limites da ideia mesma de secularizagao, que se mostra menos um processo natural e



86

inevitavel e muito mais uma construgao historica, suscetivel de contingéncias e
transformagdes.

A autora encontra essa crise no conjunto mais amplo da globalizagao.
Historicamente, a secularizacdo constituiu um fenédmeno implicado no Estado-nacao,
que a partir da modernidade construiu para si um carater sacralizado, equiparando-se
a uma religiao civil. Com o declinio do modelo estatal tradicional e a ascensdo de um
mundo globalizado e interligado — o que Di Cesare propés como McMundo -
desmorona a propria moldura do laicismo: apds o declinio do Estado-nacao, aqui se
inscreve a crise de um laicismo que se origina de uma ficticia separagao entre politica

e religiao (Di Cesare, 2019). Dito de outra forma,

Os motivos devem ser buscados no contexto global. A secularizacdo sempre
esteve ligada ao Estado-nacao e péde se afirmar na modernidade quando a
politica, ocultando seus fundamentos religiosos, terminou por sacralizar o
Estado, tornando-se uma forma de religidao civil. O declinio do Estado-nagao
carrega consigo a crise de um laicismo que nasce por uma ficticia separagao
entre religidao e politica. Nao é por acaso que justamente as vozes laicas tém
dificuldade de superar as fronteiras do Estado-nagdo, enquanto,
paradoxalmente, no atual McMundo, sao as religides que desempenham um
papel de primeiro plano nao apenas na vida privada, mas também na vida
publica. E impossivel prescindir disso no cenario internacional (Di Cesare,
2019, p. 201-202).

E, portanto, a forma de laicismo que se configurou no seio dos Estados
modernos, ao invés da religido, quem desaparece. O paradoxo é que, enquanto o
discurso laico apresenta dificuldades para expandir-se além das fronteiras nacionais,
as religides revelam-se altamente “adaptaveis” a globalizagao, tanto na vida privada
quanto em relagcao a esfera publica, argumenta Di Cesare. Isso sugere que nao se trata
de um mundo progressivamente secular, mas sim de um mundo em que as religides
conquistam novos espacos e redefinem a sua relagdo com a politica.

Este choque entre laicismo e religido estd particularmente entrelagado na
Europa, como um exemplo maximo, na Franca, onde a entrada do isla no espaco
publico gerou conflito (Di Cesare, 2019); enquanto o cristianismo e o judaismo
aceitaram um “pacto com o Estado”, renunciando a muitas de suas prerrogativas
politicas, e o isla € uma presenca mais recente na Europa que esta se adaptando a

este modelo. Entretanto, Di Cesare observa que, mesmo as religides que aceitaram



87

este pacto, nunca renunciaram a sua dimensao politica: “Hebraismo e cristianismo
tiveram que renunciar a sua dimensao politica, sem que essa renuncia tenha sido
alguma vez definitiva” (Di Cesare, 2019, p. 202). Assim, talvez a separacao entre
politica e religidao tenha sido sempre mais fragil do que se imaginara, e, portanto, o
modelo de secularizagdo europeu talvez ndo seja um processo espontaneo e
irreversivel, mas sim um compromisso historico que pode ser reformulado conforme
os contextos mudam; o centro desse embate € a ofensiva do laicismo radicalizado, que
nao se limita a enfrentar o fundamentalismo religioso, mas passa a colocar em duvida
0 proprio monoteismo.

Segundo Di Cesare (2019), a tese de que “Deus é violéncia” é, inicialmente,
sustentada na ideia de que a intolerancia religiosa teria raiz na crenga em um unico
Deus, ao passo que o politeismo seria supostamente menos intolerante e pluralista.
Esse argumento, conforme a filésofa, tornou-se mais forte a partir das interpretagcoes
do egiptdélogo Jan Assmann (2002), segundo o qual o monoteismo teria inaugurado o
paradigma teoldgico-politico autoritario. Segundo essa ideia, a crenga em um unico
Deus levaria a uma légica violenta e exclusivista, uma vez que forma alguma de
coexisténcia é aceita com as outras divindades e com outras cosmovisdes.

Di Cesare nota que a problemética teorizada foi retomada por Sloterdijk (2008),
que fez uma fratura neste debate filosofico, pois, por outro lado, Jacques Derrida
defendeu que poderia existir didlogo entre os trés monoteismos, em vez de a sua
condenagao. A denuncia do monoteismo — como matriz da violéncia — revela-se,
portanto, historicamente contestavel e politicamente problematica, pois ela reforca
esteredtipos que podem reanimar novas formas de intolerancia e exclusao, afirma a
autora.

Ademais, a tensao entre laicismo e religiao vive ainda mais uma acentuagao
com a tentativa do pensamento secular em se apresentar como uma neutralidade
genuina para que o combate entre as ideias encontre seu lugar. Porém, a pretensao é
vista com desconfianga pelas religibes monoteistas, que nao apresentam neste
laicismo uma verdadeira neutralidade, mas uma ideologia concorrente, através da qual

se pretende fazer valer a prépria visdo de mundo, argumenta Di Cesare (2019). A



88

autora afirma que os resultados desta tentativa ja sao visiveis: “Os éxitos negativos
estdo aos olhos de todos” (idem, p. 200).

Desde modo, o laicismo radicalizado podera nao somente nao promover o
dialogo e pacifica convivéncia entre as tradicdes, como podera ser o elemento
aprofundador das contradi¢des, ajudando a marginalizar mais grupos religiosos e a
posicionar mais discursos fundamentalistas. Nessa esteira, Di Cesare assinala que a
crise do multiculturalismo € um exemplo claro disso: embora tenha sido oferecida
como uma proposta de convivéncia com as diferengas, ela se transforma, em muitos
casos, em uma imposicao artificial de valores universais abstratos, que nao
consideram as especificidades das culturas e religides em questéao.

Compreende-se, assim, com Di Cesare, que o multiculturalismo fracassa no
ensinamento da “gramatica da reciprocidade”, ou seja, da construgédo de um dialogo
genuino, aquele que se desenvolve na reciproca do reconhecimento, e que impde, ao
invés disso, uma unicidade que aboliu as complexidades das identidades religiosas e
culturais. No lugar de servir como um mediador entre as diferentes religides, o laicismo
multicultural opera como uma “deculturacéo” — termo utilizado pela autora —, isto &,
cobertura de suas identidades culturais e religiosas, o que for¢a a assimilagdo a um
modelo ocidentalizado e secular; o que, em vez de diminuir os conflitos, aumenta-os,
uma vez que gera resisténcia tanto dos lados religiosos quanto de quem vé no laicismo
uma nova forma de imposigao ideoldgica. O confronto, portanto, ndo ocorre somente
entre o laicismo e as religides, mas também dentro do espago secular, isto €, entre os
diversos conceitos de laicidade.

Tal investigacao realizada por Di Cesare aponta para a necessidade de rever de
uma forma critica os conceitos de secularizagao e laicidade dos quais nos servimos
para dar sentido ao presente global; a ideia de que o0 mundo seguiria inelutavelmente
para a secularizagao se mostrou ingénua, e a tentativa de impor o modelo rigido de
um laico pode resultar em um verdadeiro “tiro no pé”, multiplicando aquilo que procura
eliminar.

Assim, ndo se trata de extirpar a religiao dos espagos publicos, mas sim de
descobrir modos de conciliacdo que nao traduzam nenhuma aproximagao unica ao

relacionamento que deve existir entre politica e religido. Isso sera possivel a condicao



89

de que se abandonem as visdes dogmaticas, que precisam vir tanto de um lado
religioso como de seu oposto secular, e que se estabelegca um didlogo levando em
conta a pluralidade e complexidade das identidades contemporaneas. Se a
modernidade nao conseguiu tratar da religiao, talvez se possa, entao, repensar na pos-
modernidade o modo como nao deveria haver colidéncia com a esfera publica, sem
que se deva considerar um resumo dos modelos teocraticos. Talvez, como aponta Di
Cesare (2019), o caminho possivel para resolver tais questdes seria a hermenéutica.

A reflexao filosofica de Di Cesare sobre a intersecgao entre hermenéutica e
violéncia oferece um olhar importante sobre o impacto que a interpretacao, ou a falta
dela, tem na radicalizagao religiosa e na exclusao do dialogo intercultural. Segundo a
autora, a crescente separacgao entre religido e cultura, exacerbada pela globalizagao,
gerou um fenémeno que Olivier Roy (2009) denominou de “santa ignorancia”'®. Esse
€ um paradoxo contemporaneo em que, em vez de favorecer uma aproximagao critica
e interpretativa dos textos sagrados, a modernidade globalizada resulta em um
empobrecimento do conhecimento religioso, abrindo espaco para interpretacdes
fundamentalistas.

Di Cesare ressalta que “o hiato entre cultura e religiao” (Di Cesare, 2019, p.
203) foi provocado, em grande parte, pelo renascimento da religido, que adentrou o
espago publico secularizado disfarcada de pureza e militdncia. Essa retomada da
religido no espaco publico, em vez de ocorrer de maneira dialégica e respeitando as
tradigdes interpretativas, manifesta-se de forma extrema e carismatica, como
observado em movimentos salafistas e evangelistas, que tendem a simplificar as

tradicdes e suprimir sua diversidade hermenéutica.

16 Segundo Roy (2009), o conceito de “santa ignorancia” refere-se a dissociagao progressiva entre religiao, cultura
e tradigao, na qual a fé religiosa é desenvolvida principalmente como uma expressao da identidade individual, além
de praticas e dos valores historicamente relacionados as tradigdes religiosas. Roy defende que este processo é
particularmente evidente na Europa contemporanea, atravessada por um intenso processo de secularizagao, cujo
estudo passou pela larga descristianizagdo. Contudo, paradoxalmente, a autodeclaragao cristd continua a existir,
que, em grande parte, se efetua em desacordo com as raizes culturais e histéricas do cristianismo. Em La Sainte
Ignorance, o autor investiga as transformagdes da experiéncia religiosa em nosso mundo, registrando,
particularmente, a mudanga no cristianismo como experiéncia subjetiva, cada vez menos m é dia pelas
comunidades de fé e pelos rituais instituidos. Nesta situacédo, a “santa ignorancia” visa ndo soé fazer referéncia ao
enraizamento da religido inciso nos costumes culturais, mas também dar conta da emergéncia de forma de
fundamentalismos identitarios, em que a adeséo a fé deve ser mais um critério de pertenga grupal do que um
compromisso profundo aos valores e ensinos tradicionais da religiao.



90

Um ponto central destacado por Di Cesare € que a propria cultura laica
desempenha um papel significativo nesse fenbmeno ao rotular a religido como
irracional e dogmatica. Ao considerar a religiao como um impedimento ao progresso,
a tradicao laicista inadvertidamente perpetua estereédtipos antigos e reforca a
separacao entre fé e conhecimento. Conforme a autora, “paradoxalmente, a ‘cultura
do laicismo’, estigmatizando as religibes como nao cultura e expulsando-as do
patriménio cultural comum, endossa, favorece e, em parte, promove a ‘santa
ignorancia’. As repercussodes sdo devastadoras” (idem, p. 204).

Em outras palavras, ao relegar as religides ao ambito privado e nega-las um
papel legitimo no debate intelectual, a sociedade laica inadvertidamente cria
condi¢cbes que ajudam a fortalecer versdes simplificadas e dogmaticas da fé. Este
fendbmeno, por sua vez, intensifica o isolamento dos grupos religiosos e amplifica os
conflitos entre crentes e nao crentes. Segundo Di Cesare (2019), € no amago dessa
problematica que reside o colapso da hermenéutica, isto €, da pratica interpretativa
que, historicamente, conduziu as tradicdes religiosas ao seu desenvolvimento em
interacao com suas comunidades e com a cultura mais geral.

Na sua forma mais radical, a “santa ignorancia” dispensa a pratica interpretativa,
e a busca de um sentido unico da fé eliminada, em outrossim, de qualquer
complexidade e diversidade das tradigdes religiosas. Dai, percebe-se o efeito desse
empobrecimento hermenéutico fruto da rigidez dogméatica e a hostilidade em relagao
ao pensamento critico, que, por vez, acaba gerando um terreno fértil para formas

violentas do fundamentalismo. Di Cesare observa que

Na militancia ndo ha tempo para o estudo e muito menos para a hermenéutica
dos textos. Deus fala sem contexto. A fé é suficiente. A “santa ignorancia”
ergue barreiras, seja entre os crentes de diferentes fés, seja entres os crentes
e 0s nao crentes. Todo espago intermediario € abolido, enquanto valores e
ideais comuns que poderiam favorecer o diadlogo sdo apagados. O crente se
torna o unico expoente do “sagrado”, em contraste com o campo do profano,
que ¢é alargado para incluir todos aqueles que poderiam ser considerados
crentes em duvida, ou crentes nao praticantes (Di Cesare, 2019, p. 205).

Essa recusa de interpretacdao transforma a religiado em um instrumento de
separacao, onde a unica verdade valente € a que € imposta pela autoridade dogmatica,

encerrando qualquer tentativa de mediacao entre diferentes perspectivas.



91

Entretanto, segundo Di Cesare, o efeito dessa recusa hermenéutica é,
notadamente, carregado para o isla, onde se da um combate no interior deste, entre
0s que defendem a interpretagao contextual dos textos sagrados e os que reduzem a
religiao a um rigido codigo legal (codigo de penas ou sancdes). Esse embate entre
exegetas e doutrinarios retrata a tensdo existente entre uma abordagem critica e

histérica do Corao e a tentativa em instrumentaliza-lo, como um rigido manual juridico.

E o embate entre aqueles que leem os textos para interpreta-los e os que se
apropriam para utiliza-los como instrumento de dominio. Os primeiros
retomam as interpretacdes historicas fornecidas pelo Coréo, os outros o
reduzem a um codigo unico e imutavel do qual, num puro e exasperado
legalismo, se fazem porta-vozes para impor o respeito a sharia. Seria um erro
ndo considerar, em toda a sua gravidade, esse embate que acontece dentro
do isla. Convencidos de que sdo os Unicos a manter a lealdade ao isla, os
unicos que possuem a verdade absoluta, os islamistas confundem o texto com
um manual da jihad (Di Cesare, 2019, p. 205).

Nesse quadro, os islamistas extremistas se proclamam conservadores da fé,
desprezando qualquer tradicado hermenéutica e transformando o texto religioso em um
aparelho de controle e de dominio. Em tal cenario, segundo Di Cesare, a hermenéutica
representa uma forma de resisténcia ao terror e a rigidez dogmatica, a qual transporta
a violéncia.

Desta forma, a leitura critica dos textos sagrados nao constitui apenas um
exercicio intelectual, ela é também um gesto de abertura para com o outro, um antidoto
contra a absolutizagcao da fé. “A resisténcia ao terror passa pela leitura. Os terroristas
de qualquer tipo se recusam a ler” (Di Cesare, 2019, p. 205-206). Com essa proposta,
a autora encontra-se proxima a tradicdo hermenéutica judaica, segundo a qual a
interpretacdo constante da Tora e do Talmude se revela essencial a vida religiosa. Para
0 judaismo, os textos ndo sao lidos como enunciados fixos e definitivos, mas como
fontes inesgotaveis de significados, os quais se renovam através do tempo e do debate
comunitario. Este ponto de vista se opde diretamente a tendéncia fundamentalista, que
& os textos religiosos como palavras no tempo, de modo que se tornam
inquestionaveis, imunes a qualquer espécie de releitura critica.

Desta énfase em hermenéutica, a etimologia da propria palavra “religiao”

também resgata esta ideia, pois pode ser associada “a acao de ler quanto a ligacao de



92

uma comunidade com a tradi¢cdo. Quem |é os textos se abre para os outros, identifica
afinidades e diferengas” (Di Cesare, 2019, p. 206). Por conseguinte, esta leitura torna-
se um ato de mediagao, ou seja, 0 espago onde as diferentes leituras podem coexistir
e se dialogar entre elas. O inverso da hermenéutica leva ao fechamento e a exclusao,
criando fronteiras rigidas entre os fiéis e os nao fiéis, o que alimenta a radicalizagao.

Assim sendo, Di Cesare sugere a superacao da violéncia religiosa nao pela
repressao da fé ou pela tentativa de elimina-la do espaco publico, mas pelo proprio
resgate da tradicao interpretativa nas mesmas religides. A hermenéutica, ela nao
somente pode combater a ignorancia, mas ainda impedir que a religido seja reduzida
ao puro instrumento de dominagéao e de violéncia. Quando os textos sagrados deixam
de ser pensados como dogmas absolutos, tornando-se objetos de reflexdo e de
debate, torna-se possivel um verdadeiro encontro entre tradigdes diferentes e uma
convivéncia pacifica apoiada sobre o reconhecimento da identidade do outro. Assim,
a hermenéutica assume um papel fundamental na construgao da sociedade que nao
apenas aceita a religiao, mas ainda a integra a um processo continuo de aprendizado
e transformacéo.

Nessa esteira, outra questdo importante apresentada na filosofia de Di Cesare
(2019) é a posicao da religido e o marxismo. A autora elabora uma releitura critica da

tese de Karl Marx, segundo a qual a “religiao € o 6pio do povo”.

Tal férmula é tao célebre — um verdadeiro tdpos da vulgata marxista — que
qualquer suspeigao parece injustificada. De acordo com o autor de O capital,
a superstigao religiosa seria a droga que atordoa os trabalhadores e os leva a
aceitar a pilhagem da qual sdo vitimas. Eliminada a doenga, o dominio da
burguesia, até mesmo o falso remédio — 0 uso do épio — se tornara supérfluo
(Di Cesare, 2019, p. 207).

Essa afirmacao — religido é o dpio do povo —, frequentemente citada de forma
imprecisa, deixa de lado o carater dialético da analise marxiana, que compreendia a
religido ndo apenas como forma de alienagdao, mas como um protesto contra a miséria
social. Di Cesare destaca que o pensamento de Marx (2013, 2014) sobre a religiao €
um dos aspectos da evolugao de sua obra. Inicialmente influenciado por Feuerbach,
Marx entendia a religido como a projecao da esséncia humana alienada, como reflexo

das contradicoes sociais. Mais tarde, apdés o seu desenvolvimento da critica da



93

economia politica, ele comega a entendé-la como parte do sistema ideoldgico que

sustenta a exploragao capitalista.

A miséria religiosa constitui ao mesmo tempo a expressao da miséria real e o
protesto contra a miséria real. A religidgo € o suspiro da criatura oprimida, o
animo de um mundo sem coragao, assim como o espirito de estados de coisas
embrutecidos. Ela é o dpio do povo.

A supressao [Aufhebung] da religiao como felicidade iluséria do povo é a
exigéncia da sua felicidade real. A exigéncia de que abandonem as ilusbes
acerca de uma condic¢ao € a exigéncia de que abandonem uma condi¢ao que
necessita de ilusdes. A critica da religidao €&, pois, em germe, a critica do vale
de lagrimas, cuja auréola é a religido. (Marx, 2013a, p. 151-152).

Em outros termos, Marx (2013a) compreende a religido ndo como um fenémeno
isolado, mas como expressao dialética das condi¢bes materiais concretas da
existéncia humana. Ao afirmar que a miséria religiosa constitui ao mesmo tempo a
expressdo da miséria real e o protesto contra a miséria real, ele reconhece que a
religido emerge das contradicdes e sofrimentos vividos pelos individuos em contextos
de opressao. Nesse sentido, ela nao apenas reflete a realidade social degradante — isto
€, a miséria material, politica e existencial —, mas também representa um clamor
simbdlico contra ela, uma tentativa de transcendéncia frente a dor cotidiana.

Quando Marx declara que a religido € o suspiro da criatura oprimida, o 4nimo
de um mundo sem coragédo, ele destaca a funcao consoladora da religido em um
mundo marcado pela alienagao. A religiao aparece como uma resposta emocional e
espiritual ao vazio gerado pela desumanizagao da vida sob certas estruturas sociais.
Ela atua como “espirito” que anima “estados de coisas embrutecidos”, ou seja,
estruturas sociais opressivas e desprovidas de sensibilidade humana.

A célebre metafora “Opio do povo”, como mencionamos anteriormente, deve,
portanto, ser compreendida em sua totalidade: o 6pio, no século XIX, era utilizado tanto
como analgésico quanto como agente de fuga da realidade. A religido, portanto,
funciona simultaneamente como alivio do sofrimento e como mecanismo de contengao
social, amortecendo as dores provocadas pela realidade material e, por consequéncia,
contribuindo para a manutencao dessa realidade.

A seguir, Marx avanga ainda mais com sua critica dizendo que a superacao da

religido enquanto “felicidade iluséria” (no sentido hegeliano Aufhebung que preserva



94

os sentidos de nega-la, conservar e supera-la) € o pressuposto para que se possa
alcancar a “felicidade real”. Essa critica a religiao €, pois, inseparavel da critica das
condicbes materiais que tornam a religido necessaria. Desprender-se da ilusdo
religiosa nao é apenas questao de um simples ato racional, mas um imperativo de
transformacgao social, ou seja, é preciso abolir as condi¢cdes sociais que geram tal
sofrimento que a ilusao religiosa se torna necessaria. E, assim, a critica da religiao é
vista como o primeiro passo para a critica da realidade social — o “vale de lagrimas” —
cuja validade simbdlica € sustentada pela religiao. Desmistificar a religido significa,
portanto, dar inicio a um processo de emancipagao que vise a transformacgao das
estruturas sociais responsaveis pelo sofrimento e pela alienagcdo do homem.

Essa ambivaléncia fundamental — entre a resignacao e a revolta — é que confere
a religiao um carater paradoxal na teoria marxista. Dai Di Cesare afirmar que a critica
de Marx a religiao ndo pode ser separada de sua critica ao fetiche das mercadorias.
Segundo a filésofa, Max atribui a Deus no dominio religioso o mesmo papel que o
Capital assume como a entidade abstrata que domina os individuos e que os faz
estrangeiros a si mesmos: “Ali esta Deus, aqui o Capital: no fim, em ambos os casos,
0 eu se perdeu em prol de uma poténcia desconhecida” (Di Cesare, 2019, p. 208).

Cabe lembrar, mais uma vez, que a critica de Karl Marx ao fetichismo da
mercadoria, apresentada em sua obra O Capital, € uma das partes mais densas e
fundamentais de sua critica a economia politica. Nela, Marx (2013,2014) procura
revelar como, nas sociedades capitalistas, as relagdes sociais entre os individuos
assumem a forma de relagdes entre coisas, ou seja, entre mercadorias.

O fetichismo da mercadoria, para Marx, consiste na aparéncia ilusdria que os
produtos do trabalho adquirem quando sao tratados como mercadorias. Em vez de
revelarem diretamente o trabalho humano que os produziu, eles parecem ter valor por
si mesmos, como se esse valor fosse uma propriedade natural da mercadoria — tal
como o peso ou a cor. Marx (2013a) afirma que € apenas uma relagao social
determinada entre os proprios homens que aqui assume, para eles, a forma
fantasmagorica de uma relagao entre coisas. Isso significa que a forma como a

producao esta organizada socialmente no capitalismo encobre as verdadeiras relacoes



95

sociais de trabalho, criando uma “fantasmagoria” que mascara a exploragdo e a
desigualdade.

Ademais, o fetichismo surge, segundo Marx, do carater especifico do trabalho
que produz mercadorias. Como cada produtor trabalha de forma privada e autébnoma,
os produtos do trabalho s6 se tornam sociais através da troca. Isso significa que as
relacdes sociais entre os trabalhadores aparecem de forma invertida como relagdes
entre os objetos que eles produzem: “somente no interior de sua troca os produtos do
trabalho adquirem uma objetividade de valor socialmente igual, separada de sua
objetividade de uso” (Marx, 2013a, p. 147). Essa inversao —em que as relagdes sociais

reais se escondem atras de relagdes entre coisas — € o nucleo do fetichismo.

Essa cisdao do produto do trabalho em coisa Util e coisa de valor s se realiza
na pratica quando a troca ja conquistou um alcance e uma importancia
suficientes para que se produzam coisas Uteis destinadas a troca e, portanto,
o carater de valor das coisas passou a ser considerado umas com as outras
e com os homens. Assim se apresentam, no mundo das mercadorias, 0s
produtos da mao humana. A isso eu chamo de fetichismo, que se cola aos
produtos do trabalho tao logo eles sdo produzidos como mercadorias e que,
por isso, é inseparavel da produgdo de mercadorias (Marx, 2013a, p. 147-
148).

Sendo assim, Marx critica os economistas classicos por ndo questionarem essa
forma fetichista da mercadoria, uma vez que eles analisam o valor e sua grandeza, mas

nao perguntam por que o trabalho se representa nessa forma especifica:

Mas ela jamais sequer colocou a seguinte questao: por que esse conteudo
assume aquela forma, e por que, portanto, o trabalho se representa no valor
e a medida do trabalho, por meio de sua duragéao temporal, na grandeza de
valor do produto do trabalho? (Marx, 2013a, p. 154-155).

Ou seja, compreende que os economistas naturalizam a forma mercadoria e
nao a reconhecem como expressao de uma estrutura social especifica, a saber, o
modo de producgéo capitalista. Entretanto, percebe-se ainda que a critica marxiana nao
se limita ao plano tedrico. Ela tem uma dimensao politica explicita: desvelar o
fetichismo é um passo essencial para a emancipacao dos trabalhadores, pois € por
meio da mercadoria e do valor que o trabalho aparece como coisa vendavel — a forga

de trabalho —, dissociada da individualidade do trabalhador.



96

Assim, Marx mostra que o fetichismo nao é apenas um erro de percepg¢ao ou
de entendimento, mas um fenédmeno social real, que decorre do modo de produgao
capitalista e da forma como ele organiza a vida social. A sua critica ao fetichismo das
mercadorias €, em ultima insténcia, uma critica a reificacdo das relagdes sociais. Ao
apresentar os produtos do trabalho como se fossem autbnomos, dotados de valor
proprio, o capitalismo naturaliza suas proprias relacdes de dominacgao. Desfazer esse
véu €, para Marx, condicdo essencial para compreender a légica do capital e,
sobretudo, para supera-lo.

Essa critica vai além da economia, ela toca na ontologia das relagées humanas
no capitalismo, pois, ao apontar que “o processo de produgdao domina os homens, e
nao os homens o processo de producao” (idem. p. 155), Marx denuncia o carater
alienante dessa sociedade e oferece o ponto de partida para sua transformacao.

Portanto, segundo Di Cesare (2019), a religidao seria, assim, apenas a
manifestacao mais antiga de um processo de alienagao que na modernidade capitalista
se exprime de maneira mais aguda na forma do fetiche econémico. Em sua leitura, a
superagao da religidao, diz Marx, ndo se daria através da luta direta contra a fé, mas
através da transformacado das condigdes materiais que fazem dela a sua propria
necessidade. Se a religido possui a fungcao de dar sentido ao sofrimento, o fim deste
sofrimento tornaria a religido desnecessaria. No entanto, como indica Di Cesare, esse
dia nunca se concretizou. O capitalismo, com efeito, se manteve, e a religiao,
juntamente com ele, ainda continuou desenvolvendo a mesma fungéo, nao somente
como forma de narcético, mas como forca de resisténcia.

Nessa esteira, Di Cesare (2019) destaca o entrelacamento da esquerda com a
religido foi, até mesmo no século XX, ambivalente. Por um lado, o grupo iluminista do
marxismo, fiel a interpretacao mais estrita da tese do épio, viu na religido tdo somente
um instrumento reacionario de controle das massas; e, por outro lado, houve aqueles
que reconheceram, no imaginario religioso, um potencial revolucionario, um “caminho
clandestino e messianico da subversao” (idem, 2019. p. 211). Como exemplos temos

a

guerra dos camponeses alemaes, guiados por Thomas Munzer, que pediam
a instauragdo na Terra do Reino de Deus, ou seja, a antecipagcao do



97

comunismo, conforme observou Engels. E, enquanto Rosa Luxemburgo
reivindica o vinculo entre 0 movimento operario e o antigo messianismo
hebraico-cristdo, Ernst Bloch indica na religido a forma mais significativa de
consciéncia utopica, na qual se preserva o principio da esperanga (Di Cesare,
2019, p. 211).

Percebe-se, pois, que Di Cesare sugere que o marxismo, que se propds a
romper com a religido, acabou sendo assombrado por esta. A insisténcia de Marx em
exorcizar a religiao se tornou o objeto da religido o espectro que permaneceu
equivalente ao pensamento marxista. Jacques Derrida, em Espectros de Marx,
justapde esta relagao espectral, afirmando que a obra de Marx esta imbuida de uma
l6gica espectral, na qual a religidao nao desaparece completamente, mas renasce sob
novas figuras: “Os filhos n&o se libertardo daquele fantasma” (idem, p. 209-210).

Esta presenca espectral da religido no pensamento marxista revela as
dificuldades da esquerda em lidar com a persisténcia do religioso no mundo moderno.
O insucesso do comunismo na erradicacao da religiao revelou que a procura de
sentido transcende a pura materialidade da vida social, tornando a relagao entre
marxismo e religido inevitavelmente tensa e inconclusa, conclui a filésofa.

Além do mais, Di Cesare sugere que a volta da religido, no século XXI, nas suas
formas mais extremadas e fundamentalistas, pegou a esquerda despreparada.
Acostumada a ver a religiao como um fenémeno do passado, a esquerda, deparou-se
com um quadro onde a fé, longe de desaparecer, se renova vigorosamente na esfera
publica, frequentemente apresentada em antagonismo direto ao secularismo e a
modernidade. Logo, essa nova realidade exige uma reavaliagdo da abordagem
marxista tradicional, que talvez menosprezasse a resiliéncia da religiado como
fenbmeno humano. Ao mesmo tempo, o ressurgimento da religido, nas formas
extremadas, levanta problemas sobre o perigo de instrumentalizagdes politicas para a
fé e sobre os limites do discurso laico na contemporaneidade.

Entretanto, a questdo central levantada por Di Cesare € se a religiao — nesse
cenario — deve ser vista apenas como um sedativo, mantendo os oprimidos resignados
a sua condic¢ao ou pode ser compreendida também como uma forga excitante, capaz
de fazer eclodir a insurreicdo e a transformacao social. A ambiguidade manifesta no

pensamento de Marx, como vimos anteriormente, segundo a autora, sugere que



98

ambas as leituras sdo possiveis. A religido pode ser tanto uma ferramenta de
dominagao como um grito de resisténcia. O seu papel na historia depende do contexto
e do modo como esta € mobilizada. O erro da esquerda, conforme o entendimento de
Di Cesare, talvez tenha sido concebé-la como um vestigio do passado, sem perceber
que areligiao continua sendo uma dimensao da experiéncia humana, capaz de inspirar
tanto a conformidade quanto a revolta.

Nessa esteira, Di Cesare nos atenta sobre a relagcao existente entre a esquerda
e o jihadismo, que se desenha em um quadro maior de mudanga geopolitica das
aliangas que nao estdo mais sustentadas e em que as categorias politicas tradicionais
se tornam ineficazes para dar conta das novas realidades do presente. O ponto de
partida € a vocacgado internacionalista da esquerda, que, desde o0s primeiros
movimentos anticolonialistas, posicionou-se ao lado dos oprimidos do mundo,
seguindo a promessa da emancipacao. Porém, no caminho do advento do islamismo
politico e, principalmente, do jihadismo, a esquerda enfrentou um dilema sem
precedentes: como articular a luta contra o imperialismo ocidental na Africa e no
Oriente Médio e o um movimento que tende a se manifestar recalcitrante do angulo
dos direitos civis e da modernidade secular?

Para tal questao levantada Di Cesare, ela argumenta que o paralelismo tragado
entre a Teologia da Libertacdo e um possivel didlogo entre islamismo e socialismo
permite observar que, historicamente, a esquerda nao teve a tendéncia de rejeitar a
religido de modo absoluto: ao contrario, houve momentos em que a esquerda
reconheceu sua potencialidade revolucionaria. Ela acrescenta que, a América Latina
nos anos 1960 e 1970 conheceu uma alianga imprevista entre o cristianismo e o
marxismo, na qual padres progressistas se tornaram dirigentes dos movimentos
populares contra as ditaduras militares e o capitalismo predatério. Essa experiéncia
abre espago para mais uma pergunta colocada por Di Cesare: se foi possivel uma
aproximagao com o cristianismo militante, entdo por que nao poderia ser também com
o islamismo politico? A resposta, no entanto, ndo deve facilmente se esbocgar, pois a
relagdo da esquerda com o islamismo é marcada por ambiguidades e tensoes.

Segundo Di Cesare, a Revolucao do Ird de 1979 foi o limiar dessa relagao. De

um lado, a esquerda ocidental saudou o levante popular como uma expressao



99

auténtica de revolta contra o imperialismo e, de outro lado, rapidamente tornou-se
claro que a revolugao islamica nao s6 nao se reconciliou com os ideais progressistas
da esquerda, como os suprimiram. Citando Foucault, assinala Di Cesare que o isla
“nao era o véu que mascarava a revolucao, mas sim sua verdadeira face” (Di Cesare,
2019, p. 214).

A autora acrescenta que o entusiasmo inicial de intelectuais, a exemplo de
Michel Foucault, rapidamente se transformou em perplexidade, ao deparar-se com um
movimento que recusava as categorias de politica e de modernidade ocidentais.
Diferentemente das revolugdes socialistas, a Revolugao Iraniana ndo procurava uma
sociedade sem classes, mas o governo de um regime de isla, regido pela sharia. Assim,
0 erro da esquerda teria sido insistir na leitura do islamismo revolucionario como uma
reacao ao imperialismo, sem perceber que ele era a afirmagao de uma ordem propria,
intoleravel com os valores progressistas. A queda do Muro de Berlim e o avanco do

neoliberalismo global agravaram essa contradicao.

Depois da queda do muro de Berlim, a paisagem politica se transforma. A
arrogancia do mercado sanciona a vitéria do liberalismo econdmico, uma
vitéria que alguns se apressam a declarar definitiva, como se a historia
universal terminasse com aquele triunfo insolente. Para a esquerda, em todas
as suas variantes, as desilusdes se multiplicam. Contudo, entre o fim do século
anterior e o inicio do novo, o terceiro-mundismo, herdeiro das lutas de
libertagédo e do compromisso internacionalista, toma contornos diferentes e
mais amplos. De Seattle a Bangcoc, de Porto Alegre a Paris, comega a se
articular uma galaxia de movimentos antiglobalizagdo que inclui organizagoes
nao governamentais, sindicatos, associagdes ecoldgicas, grupos politicos que
reivindicam direitos para aqueles que nao tém direitos. Uma outra maneira de
viver & possivel, caracterizada pela solidariedade e pelo compartilhamento.
Formas de organizagao alternativas sao testadas e, a partir das periferias do
mundo esquecido, pensam-se novas possibilidades de um “outro mundo”
para além do eterno retorno do mercado. Fala-se em “alternomundialismo”
para indicar aquela nova Internacional unida em torno da exigéncia de
contrastar o McMundo, no qual prevalece a globalizagdo tecnoliberal. O
estado do mundo deve ser rejeitado para caminhar em diregdo a um mundo
sem Estados. Na falta, porém, de um claro projeto politico, a revolugdo sem
fronteiras se traduz numa mobilizagdo sem um amanha (Di Cesare, 2019, p.
215-216).

Perante a hegemonia do capitalismo ocidental, a esquerda inclinou-se para os
movimentos antiglobalizagao e para o que sobrou do terceiro-mundismo. Contudo, o
Jihadismo se destacou como ator inesperado, frente ao imperialismo e perfeito opositor

dos principios fundamentais da esquerda. O dilema foi tragico: a esquerda deveria



100

ligar-se as forgas islamicas em nome da luta contra o Ocidente, ignorando seu carater
conservador, repressivo e, por isso, enredar-se nas contradicdes do proprio
socialismo? Ou manter principios progressistas, condenar o jihadismo e, em definitivo,
alinhar-se entre liberais e entre as democracias ocidentais? Di Cesare aponta que foi
uma decisao dificil, pois continha contradicdes internas tanto a esquerda como ao
islamismo politico.

Segundo Di Cesare (2019), Chris Harman em “The Prophet and the Proletariat”,
argumentou por uma solucgao tatica, afirmando que prioritaria era a luta contra o
imperialismo e, portanto, que aliangas estratégicas com grupos islamitas deveriam ser
aceitas. A tese de Harman era direta: “Com os islamitas em algumas ocasides, nunca
com os Estados” (Harman apud Di Cesare, 2019, p. 117). Contudo, essa estratégia se
mostrou arriscada. O jihadismo nao apenas funcionou como um instrumento provisorio
de contestacdo ao Ocidente, mas constituiu um movimento com sua légica propria,
apto a utilizar a globalizacao, as redes digitais e a insatisfacao dos marginalizados, na
medida em que as fortaleceu. Ao contrario de ser absorvido pela esquerda, tornou-se
0 seu substituto enquanto a principal forca de contestacado radical ao Ocidente.
Consoante ao dito por Gilbert Achcar, as chamas do radicalismo islamico quase
incineraram os restos deixados pela esquerda (Di Cesare, 2019), demonstrando que
o otimismo revolucionario da esquerda era infundado.

No fundo, Di Cesare sugere que a esquerda subestimou a autonomia do
jihadismo enquanto movimento politico e social; a ideia de que seria possivel
instrumentaliza-lo, colocando em seu interior seu radicalismo para uma revolugao
socialista, revelou-se uma ilusdo, ao contrario, o que se viu foi que desenvolveu a sua
propria dindmica e se demonstrou mais adaptavel, em muitos aspectos, as condi¢coes
da globalizagao, da pés-modernidade, do que os préprios movimentos de esquerda.

Essa desarticulagao entre a esquerda e o jihadismo espelha a crise mais ampla
da esquerda contemporanea que se vé encurralada entre sua tradicao secular e
cosmopolita e a necessidade de um posicionamento no tabuleiro geopolitico global.
Portanto, em jogo ndo esta somente uma questao de aliangas politicas, mas a propria
crise de identidade da esquerda. O fim das grandes narrativas marxistas, o

empobrecimento das utopias revolucionarias € a emergéncia de novas formas de



101

contestagao global desestruturaram as categorias politicas tradicionais, afirma Di
Cesare. A jihad nao apenas contestou o capitalismo global, mas também reivindicou
um espacgo no campo contestado que pertenceu a esquerda no passado.

O que é revelado pela leitura filosofica de Di Cesare sobre esse tema, portanto,
€ que a interacao entre a esquerda e o jihadismo nao pode ser reduzida a uma questao
de conveniéncia politica, mas a uma situagao entendida em um dos grandes contextos
de transformacao histérica, onde as fronteiras entre progresso e retrocesso, revolugao
e reacao, emancipac¢ao e dominagao tornaram-se excessivamente borradas.

Por exemplo, a analogia formulada por Di Cesare (2019) entre as Brigadas
Internacionais da Guerra Civil Espanhola e os atuais combatentes jihadistas, que pode
espantar a primeira vista, proporciona elementos novos de reflexao filoséfica sobre os
impulsos que aglutinam os individuos em torno de uma causa transcendente e das
profundas divergéncias que separam essas atividades militantes. O ponto de partida
da analise diz respeito a uma semelhanca que se inscreve no plano estrutural: ambos
os fendbmenos sdo compostos por estrangeiros que abandonaram suas terras para se
engajar em uma guerra considerada como decisiva para a histéria, guiados por uma
crenga que vai além dos interesses individuais e se inscreve em um horizonte de
justica e de redencgado. Entretanto, essa aproximagcao se desvanece quando
observamos a relagcado que estes combatentes possuem com a historia, com a politica

e, principalmente, com a morte. Ou seja,

Com todo o seu fervor, hoje o jihadismo parece ser o uUnico ideal capaz de
mobilizar as massas nos quatro cantos do mundo para desafiar a ordem
global. Milhares de combatentes estao prontos para enfrentar a morte sob o
signo — mesmo que virtualmente — do estandarte negro do Estado Islamico,
que carrega inscrita a profissdo de fé islamica e ostenta o selo dos profetas,
um chamamento explicito ao advento do Mahdi, o redentor que surgird no
extremo horizonte (Di Cesare, 2019, p. 219, grifo nosso).

Notamos que o jihadismo, no que se refere a sua forma atual, corresponde a
ser 0 — quase — unico ideal que mobiliza as massas em todos os cantos do mundo para
responder a ordem global (Di Cesare, 2019), o que nos leva a pensar que, em um
mundo que nao mais comporta projetos revolucionarios, a jihad se situa como um dos

unicos espacos oferecendo uma promessa de sentido absoluto. No entanto, este ideal



102

nao se apresenta como uma alternativa politica no sentido moderno da palavra, mas
sim como uma recusa da politica, e uma negacdo da histéria, ou ainda, uma
antecipacgao do apocalipse. Por este modo, a distancia que separa os jihadistas dos
voluntarios das Brigadas Internacionais se torna irreconciliavel, afirma Di Cesare.

A autora acrescenta ainda que, ao passo que os combatentes da Guerra Civil
Espanhola viam a histéria como um campo aberto a possibilidades a serem realizadas,
os jihadistas a veem como um processo ja concluido, onde a unica tarefa que se coloca
€ a de restaurar a ordem divina. Os voluntarios das Brigadas Internacionais,
independentemente de serem socialistas, anarquistas ou trotskistas, compartilhavam
uma cultura de militancia, enxergando suas agdes como ferramentas de transformacgéao
estrutural. Eles se engajavam em debates publicos, participavam de assembleias e se
organizavam em partidos e sindicatos, tomando suas decisdes como resultado l6gico
de um compromisso politico anterior. Sua militdncia era guiada pelo anseio de
“acelerar a histéria para torna-la mais humana” (idem, p. 221), ou seja, desejavam
construir um futuro libertador por meio da acao coletiva e da revolugao.

Em contraposi¢ao, o jihadista ndo busca acelerar a histéria, mas sim “sair dela”,
afastando-se da realidade politica para se langar na expectativa apocaliptica da
redencao final (idem). Essa diferenca se reflete também na forma como cada um
desses combatentes encara a morte. O brigadista espanhol, mesmo ciente dos riscos,
nao almejava sua propria aniquilagao; sua luta ndo era por uma causa sacrificial, mas
pela conquista de uma vitoria politica que possibilitasse uma vida melhor. Ele se
lancava ao combate “na esperanca de acelerar a histéria”, e sua morte, quando
ocorria, era vista como um sacrificio em prol da construcao de um mundo mais justo.

Por outro lado, o jihadista considera a morte como a realizagao de seu objetivo,
pois sua vitdria ndo reside na transformacdo do mundo, mas em sua destruicao
simbdlica e real. Ele ndo busca uma revolugdo continua, mas sim uma “redencao
permanente” (Di Cesare, 2019), um estado final onde o conflito se resolve ndo pela
dialética historica, mas pela concretizagéao do juizo final.

Ademais, temos que compreender que ha uma distingao crucial no processo
das mobilizagdes. Conforme Di Cesare, os brigadistas internacionais eram recrutados

por meio de redes politicas formais, associadas a Internacional Comunista e aos



103

movimentos operarios da época, contando com apoio governamental indireto e uma
estrutura organizacional bem estabelecida. Os jihadistas atuais sdo, com frequéncia,
aliciados na clandestinidade, dentro de processos solitarios mediados pela internet,
sem qualquer partido ou tradicao politica estruturada a seu lado. Essa solidao
intensifica o carater fragmentario e niilista do seu engajamento, nutrido pela
desesperanca e pelo desejo de autoexpressao.

Esse pensamento apresentado por Di Cesare sugere, portanto, que a
comparacgao entre os dois feitos — Brigadas espanhola e jihadistas — ndo deve ser lida
COomo uma equiparagao moral, mas como uma operagao critica no que diz respeito a
metamorfose das formas de engajamento politico no século XXI. Se, antes, a luta
revolucionaria tinha como horizonte emancipatorio um projeto de emancipagao
coletiva e transformacao social, o jihadismo de nossos dias ocupara esse espago como
um substituto distorcido do mesmo impulso, uma proposta radical para além da
auséncia de grandes narrativas utopicas.

O problema é que essa alternativa nao esta voltada para a constru¢cao de um
futuro, mas, ao contrario, para provocar um colapso. A jihad nao somente recusa a
politica (pds-)moderna, como a dissolve num delirio apocaliptico cuja civilizagao
encontrara na morte sua culminancia e sua realizagao. A grande contradicao que
resulta dessa comparagao sera, assim, que enquanto o brigadista espanhol lutou para
legar o futuro, o jihadista luta para abolir o tempo histérico e construir um presente
eterno, caracterizado pelo absoluto.

Logo, o que Di Cesare nos faz perceber € que a grande divisao entre esses dois
fendbmenos nao se da somente no dominio da ideologia, mas esta na prépria ontologia
do engajamento: de um lado, a politica como campo de transformagao; do outro, a
negacao da politica como via de acesso a transcendéncia. Se o século XX poderia ser
caracterizado pela presenca de utopias revolucionarias, o século XXI — das sociedades
pos-modernas e conectadas pela internet — parece ser impregnado pela existéncia de
uma nova forma de militdncia, uma militdncia que nao se ocupa do mundo que existe,
mas do mundo que deve desaparecer para que a redencao se faca, desfalecendo ‘o

terror capitalismo global’.



104

O terrorismo jihadista e seu vinculo com o capitalismo global, segundo Di
Cesare (2019), possibilita uma interpretagdo que supera os enquadramentos
tradicionais da oposi¢ao entre modernidade e fundamentalismo. Em vez de considerar
o jihadismo como uma mera resposta arcaica ao avancgo inexoravel do capitalismo, a
filosofa sugere que eles compartiham uma estrutura comum, que deve ser
compreendida na chave de uma teologia politica. Assim, jihadismo e capitalismo nao
sendo opostos inconciliaveis, acabam emergindo como duas expressdes do mesmo
impulso totalizante, dois “sonhos” rivais que, juntamente, se refletem um no outro.

O ponto de partida da reflexdo de Di Cesare € a critica ao uso indiscriminado
do termo “multiculturalismo” em relagcao aos conflitos contemporaneos. Em vez do
embate de identidades locais contra um universalismo homogéneo, a autora nota que
estamos em face de um choque de diferentes universalismos, todos eles reivindicando
um dominio absoluto sobre o sentido da vida e da histéria. Essa visao, conforme a
autora, se aproxima da maneira de pensar de Etienne Balibar'?, para quem os conflitos
globais nao seriam apenas disputas entre culturas particulares, mas colisbes entre
projetos de organizacao social e politica e os seus respectivos totalismos.

Di Cesare seguiu essa linha ao sugerir que o jihadismo constituiu um “terceiro
sonho”, uma alternativa oriental ao comunismo que se ergue contra o dominio do
capitalismo. Essa radicalidade da interpretagao revela-se quando a autora afirma que
"os dois ‘sonhos’ — capitalismo e jihadismo — tém, portanto, muito em comum” (Di
Cesare, 2019, p. 222). Se, em um primeiro momento, o capitalismo e o jihad parecem
antagdnicos, a analise mais densa pode demonstrar que todos eles funcionam como
sistemas de crencga transcendentais a esfera econdmica e se inscrevem na vida
cotidiana sob as formas de religides.

Essa perspectiva levou Di Cesare a encontrar eco na analise de Walter
Benjamin, que caracterizou o capitalismo como a mais extrema das religides de culto
(Benjamin, 2013), um sistema sem descanso nem redeng¢do onde a divida vem a
ocupar, em lugar do pecado original, o espaco metaférico deste, e 0 consumo
incessante € ritualizado em uma obrigagédo de culto. Assim, o capitalismo demanda

uma obediéncia constante, um culto involuntario ao imperativo do lucro, a promessa

17 cf, BALIBAR, Etienne. Saeculum: Culture, religion, idéologie. Paris: Galilée, 2012.



105

do progresso e a ilusdo do bem-estar material. Contudo, essa adoracao €, na verdade,
um mecanismo de controle, pois “o capitalismo € um culto que requer uma celebragao
obsessiva” (Di Cesare, 2019, p. 223), um ciclo interminavel de desejo e insatisfagao,
onde o0 gozo assume sempre a forma de promessa, mas nunca se realiza de modo
completo.

A oposicao entre capitalismo e jihad se torna entao, nao a luta entre progresso
e atraso, mas sim o embate entre duas espécies de puritanismos que se apresentam
como extremos. Se o capitalismo determina “Divirta-se!” dentro dos limites do
acumulo e do consumo, o jihadismo responde com a renuncia ascética e a promessa
de purificacao pela violéncia. Para Di Cesare ambos serao formas de dominagao que
capturam a subjetividade e impdem o horizonte do dever e do sacrificio. O capitalismo
sequestra o desejo e canaliza-o para a incessante realizagao do consumo e o jihadismo
busca impor um regime de expiagdo e de submissdo incondicional a uma ordem
exterior. Essa simetria € central para compreender como o jihadismo aparece, nao
apenas como um feito reacionario, mas sim como o reflexo especular do préprio
capitalismo globalizado.

A critica da autora torna-se ainda mais incisiva ao constatar que o capitalismo
se apresenta como um sistema sem alternativa, isto é, o horizonte definitivo que se
autocelebra como sendo o destino da humanidade. O denominado “fukuyanismo
militante”, expressao utilizada por Di Cesare para caracterizar o otimismo vitorioso de
Francis Fukuyama apds a derrubada do Muro de Berlim, é tentativas de sacralizagao
do capitalismo, ou de, ao menos, apresenta-lo como “o fim da histéria”, uma ordem
eterna, de nada questionavel. Esse triunfalismo encobre, de todo modo, a
vulnerabilidade do proprio sistema, que, para existir, necessita continuamente produzir
novos medos, novas incertezas. O terror, conforme exposto, ndo € um elemento
externo ao capitalismo, mas um de seus detritos, algo que restitui, para o proprio
sistema, a sua propria logica, que permite justificar o aparato securitario como também
o consumo de protecao. A jihad nao passa, por isso, de um antagonista puro, porque
ela prépria e estruturalmente se adequa ao sistema, alimentando as demandas de

vigilancia, militarizacao e controle social.



106

A esse culto da emancipacao infeliz, a esse terror de um tragico sempre-igual
maquiado pelo progresso, se opde o jihadismo, que pretende impor a
expiacao e se eleva ao mesmo tempo como expressao e protesto, sem, no
entanto, mesmo representando uma imagem de mundo, conseguir guiar uma
nova revolta dos humilhados e dos indefesos, nem mesmo canalizar as
energias antissistémicas. A propagacdo do terror produz um novo e
imponderavel consumo de seguranga do qual, talvez, mais uma vez podera
se aproveitar o capitalismo (Di Cesare, 2019, p. 224).

Aqui cabe uma grande ironia: em suas diferencas superficiais, tanto o
capitalismo quanto o jihadismo nado deixam, porém, de partilhar uma estrutura
apocaliptica. O primeiro se sustenta pela formula infinita do progresso e do
crescimento, mas vive a beira de seus proprios colapsos financeiros e das crises
ecoldgicas. Ja o segundo proclama o juizo final e a instalagdo do reino sagrado, mas
sua pratica cotidiana social se esgota huma sequéncia de atos destrutivos que nao
conduzem a nova ordem concreta. Sendo assim, podemos aferir que ambos
sobrevivem de antecipacbes perpétuas, promessas que nao se realizam, mas que
mantém os seus seguidores em estado de mobilizagdo permanente.

Assim, a analise de Di Cesare mostra que o verdadeiro perigo do jihadismo nao
€ apenas em seus ataques, mas também em sua capacidade de refletir e ampliar as
contradi¢gdes do proprio capitalismo. Em um mundo em que o mercado global
absorveu todos os ambitos da vida e a divida tornou-se o novo dogma, e no qual a
precariedade existencial se transforma em uma experiéncia comum, o jihadismo pode
ser compreendido como o sintoma desse mal-estar, a resposta bruta que, ao invés de
desafiar radicalmente o sistema, acaba por defendé-lo em sua légica ao reproduzir sua
propria forma de fanatismo. Se o capitalismo radicalizou a sua vocacao religiosa, o
jihadismo responde com um fundamentalismo que é tanto negacdo como reflexo de
seu inimigo. Em uma luta de espelhos, a humanidade € aprisionada entre dois
totalitarismos: um que promete liberdade em troca de consumo, e outro que promete
a salvacao para a morte. Ambos, por esses vieses, podem ser interpretados como uma
ameaca a democracia.

Além disso, o pensamento de Di Cesare (2019) relativa a democracia em
contexto de terrorismo incita a uma elaboracao filosofica sobre a vulnerabilidade das
sociedades democraticas em relacido ao medo e a inseguranca. Para ela, o verdadeiro

desafio que o terrorismo pode provocar a democracia € encontrado ndo nos atos



107

violentos praticados diretamente pelos jihadistas, mas no modo como as proprias
instituicbes democraticas respondem a essa agao. A questdo central que perpassa sua
reflexdo é: Quando a democracia se defende, trairia ela os seus fundamentos e, entéo,
o terror a teria feito vencer?

Di Cesare responde tal questionamento a partir da experiéncia de Mohamedou
Ould Slahi, sujeito aprisionado em Guantanamo por mais de dez anos e sem nenhuma
prova a seu respeito, que se perguntou se a democracia sobreviveu ao evento
terrorismo apos o Onze de Setembro e que permanece ainda sem resposta. Ela diz

que,

Ainda nao é possivel fornecer uma resposta definitiva a essa pergunta. O que
se pode dizer até aqui € que nem Hitler, nem Stalin, nem ninguém até entao
foi capaz de infringir um golpe tdo duro contra a democracia ocidental, a ponto
de deteriorar seus proéprios principios. Talvez aqui se esconda o objetivo
secreto do jihadismo. Nao foi a queda das Torres GEémeas, mas sim o Patriot
Act a verdadeira vitéria postuma de Bin Laden, o qual ja havia declarado a um
jornalista da Al-Jazeera no dia 21 de setembro de 2001: “Eu Ihes digo que a
liberdade e os direitos humanos nos Estados Unidos estdo condenados. O
governo vai arrastar o povo americano, e o Ocidente em geral, para um
inferno insuportavel e uma vida opressora” (Di Cesare, 2019. P. 224-225).

De tal forma, o terror ndo € simplesmente aquele que explode edificios e mata
civis, o0 seu real proveito, nesse contexto, seria forgcar a democracia a se deformar no
ponto de perder a sua ‘esséncia’. Invocado Hegel a discussao, Di Cesare acrescenta
que a democracia moderna nao seja somente a superagao do terror, mas que este
permanece presente na sua propria estrutura. A democracia € a “auséncia de
necessidade do terror” (idem, p. 225), mas esta auséncia ndo € dada nem a priori nem
eternamente universalmente.

Pelo contrario, o terror € um de seus “companheiros de viagem”, que a
acompanha, se adapta as suas formas e emerge, especialmente, nas mudancgas
profundas. Como consequéncia, a partir dai, o terrorismo poderia significar um sintoma
da crise da globalizagéo, expondo as falhas e desequilibrios do avango desigual da
(pdés-)modernidade. A violéncia extremista — terror — poderia ser um “espido de uma
mudanc¢a malsucedida” (idem, p. 226), um engano que a ordem do mundo nao
conseguiu incorporar certos grupos e regides e as abandonou sem pertencimentos,

deixando um vacuo de pertencimento e de justica.



108

Contudo, a grande pergunta que Di Cesare coloca € saber se ela tem forca
suficiente para resistir a esses ataques sem ceder aos seus principios. A autora ira
afirmar que a democracia — ao contrario das ditaduras — tem em si mesma uma
elasticidade que Ihe permite absorver choques sem necessariamente se desintegrar.
A sugestao apresentada por ela € que a democracia, ao invés de se fechar e restringir

direitos, aceite sua vulnerabilidade como parte de sua propria esséncia.

Ao alvejar civis, todos iguais perante a ameaga, o terrorismo afeta diretamente
os cidadaos, ou seja, os verdadeiros representantes do Estado democratico,
que se sentem indefesos, atacaveis, desarmados. A tentacdo imediata é reagir
reinterpretando as leis em vigor, ou melhor, contornando-as para poder tomar
decisBes extraordindrias (Di Cesare, 2019, p. 226-227).

Como é sabido, e apontado por Di Cesare, isso foi exatamente o que ocorreu
apos o Onze de Setembro quando os Estados Unidos justificaram agdes como
detencdes arbitrarias, tortura e espionagem massiva, com argumentos de segurancga
nacional. Mas o problema a ser levantado, € que esta logica coloca a democracia em
situacdo autoimune, em tanto que ao atacar o terror, ela efetivamente, ataca a si
mesma. Ataques do terrorismo arrasando os direitos e as liberdades que deveria
proteger, acrescenta a autora.

A filésofa sugere que a democracia deve reconhecer seus limites e evitar o
tentador caminho do autoritarismo em seu combate ao terror. Desde forma, cabe a ela
a ela o dever de reconhecer que nao realiza outra coisa sendo abrir um “espaco de
liberdade” (Di Cesare, 2019), ou seja, a democracia deve se manter fiel ao seu
principio fundador, que € o de ser o espaco da pluralidade e dos direitos.

Tal atitude implica que a democracia continua a abrir o espago até mesmo para
0 “hospede mais inesperado” (Esposito, 2011, p. 74), para o estranho, o outro, aquele
que contesta a proépria estrutura dela. Essa concepcgao ecoa as reflexdes de Jacques
Derrida sobre a hospitalidade e a democracia, ao afirmar que a verdadeira prova de
fogo para a democracia nao reside necessariamente em sua capacidade de ser forte
em tempos de estabilidade, mas esta em sua poténcia de abrir-se mesmo em meio a

ameaca e ao medo.



109

Di Cesare nos leva a uma pergunta dificil: a democracia pode suportar o terror,
sem se tornar o que combate? A resposta permanece em aberto, mas ela nos sugere
que, enquanto as democracias ocidentais continuarem a se “comportar”, diante do
terror, de um modo repressivo, elas apenas “piram” sobre a propria destruicdo. O
principio da verdadeira forgca da democracia €, paradoxalmente, estar disposta a entrar
na sua vulnerabilidade, a conter-se da transformacao tentadora de se tornar o que
deve ser eliminado. Este é o teste verdadeiro do antiterrorismo: ndo somente ganhar
contra o inimigo, mas manter a esséncia da liberdade e do direito em causa.

Mas como escapar do dispositivo de vigilancia planetaria que é articulado pelos
inimigos? Para essa questdo nao temos respostas, porém o pensamento de Di Cesare
(2019) delineia sobre a vigilancia planetaria, a luz do que se tornou publico por Edward
Snowden, que é parte de uma tradigao critica, que investiga a articulagao entre poder,

técnica e controle social. Conforme a autora,

Foi Edward Snowden quem revelou, em junho de 2013, esse dispositivo de
vigilancia de massa. Depois de p6r suas habilidades informaticas durante anos
a servico da CIA (Agéncia Central de Inteligéncia dos Estados Unidos), onde
desde 2007 ja tinha acesso a informagdes ultrassecretas, Showden comegou
a nutrir davidas em relacdo aos objetivos e métodos do antiterrorismo
telematico. Apds deixar a CIA, em 2009 aceitou um trabalho na Dell, a
conhecida empresa de computadores, que o alocou na NSA. Naquele
periodo, passado em grande parte no Japao, Snowden foi promovido a area
da espionagem, responsavel pelo recolhimento de dados e pelo preparo de
ataques virtuais. Quando voltou para os Estados Unidos, em 2012, comegou
a fazer o download de todos os arquivos que pretendia divulgar. Por meio de
um plano engenhoso, cheio de riscos, no dia 20 de maio de 2013 conseguiu
pegar um voo para Hong Kong, onde o esperavam Laura Poitras, que filmou
0 encontro para o documentario Citizenfour, e o jornalista Glenn Greenwald,
que publicou suas revelagdes numa série de artigos para o The Guardian (Di
Cesare, 2019, p. 229).

A partir desse fato, Di Cesare critica como a “Guerra ao terrorismo”, mais do
que um simples controle de uma determinada ameacga concreta, tornou-se justificativa
para construir um aparelho de vigilancia global, que destrdi a liberdade individual e
subverte os proprios fundamentos da democracia.

Por exemplo, a vigilancia de massa da NSA (National Security Agency) -

Agéncia de Seguranca Nacional dos Estados Unidos —, especialmente através de



110

programas como PRISM e XKeyscore'®, nao apenas redefine a relagao entre cidadao
e Estado, mas cria um regime de transparéncia coercitiva, onde todos sao visiveis e
rastreaveis, enquanto o poder é invisivel e inalcangavel. O que esta efetivamente em
jogo, como Di Cesare acentua, nao é apenas a privacidade do individuo, mas a propria
substantividade da subjetividade e da liberdade na pés-modernidade das sociedades
digitais.

Di Cesare faz um paralelo entre este novo regime de controle e o lendario
conceito do Panopticon de Jeremy Bentham, um modelo arquitetdnico para uma
prisio onde o0s prisioneiros, mesmo na auséncia do vigilante, internalizam a
possibilidade de serem vigiados constantemente e se vigiariam. No entanto, o
panoptismo digital atual ndo tem mais qualquer limite espacial: “a vigilancia pan-6ptica
da rede nao requer a idealizagao de um sistema de celas para que as pessoas tenham
a impressao de ser constantemente observadas por um imenso olho onividente” (Di
Cesare, 2019, p. 228-229), porque a propria infraestrutura digital — redes sociais, e-
mails, mensagens de texto e geolocalizagdo — é posta a servico do controle.

Logo, o mundo virtual torna-se uma extensao da prisao, um lugar onde cada um
€ um potencial suspeito e cada ato pode ser monitorado e arquivado. O que antes se
tratava de uma estratégia disciplinar para infratores especificos, passa a constituir um
padrao universal, dissolvendo as linhas de fronteira entre seguranga e vigilancia, entre
protecao e violagao. A divulgacgao feita por Edward Snowden em junho de 2013 revelou
o inédito tamanho dessa arquitetura de espionagem, ja que a NSA nao apenas
espionava pessoas suspeitas, mas construia perfis para “cada um dos habitantes do
planeta” (Di Cesare, 2019).

Esse fato é alarmante, na medida em que implica uma mutacéao do conceito de
segurancga: nao se trata mais de seguir os criminosos conhecidos, mas de construir
uma estrutura preemptiva que espera por novas ameagas, transformando todos,
indistintamente, em suspeitos. A presungao de inocéncia — o principio fundamental da
justica democratica — é, assim, revertida, transformando a cidadania num estado de

permanente suspeigao.

'8 Esses programas — PRISM e XKeyscore — “permitem acesso aos portais das maiores empresas do ramo de
informatica — Apple, Google, Facebook, Skype, YouTube — para interceptar, com sua tacita cumplicidade, qualquer
conteudo e atividade online, dos e-mails aos chats, sem nenhum limite” (Di Cesare, 2019, p. 228).



111

Entretanto, a dimensdao do caso Snowden foi a indignagdo do mundo,
“sobretudo por suas repercussodes politicas” (idem, p. 229), mas ndo houve nenhuma
transformagédo significativa no dispositivo de vigilancia. Provavelmente, isso
testemunha a dificuldade de dizer “nao” a uma ldgica que se tornou estrutural, que
opera dentro de um pacto implicito com a industria de tecnologia.

A alianca das empresas do Vale do Silicio com as agéncias de inteligéncia prova
como o controle digital nao resulta apenas do Estado, mas se liga a uma rede mais
ampla, cuja estrela € o préprio consumidor, que entrega seus dados de “boa vontade”.
Google, Apple, Facebook, YouTube e o TikTok, entre outras gigantes de tecnologia,
nao apenas entregam informagdes as agéncias de seguranga de paises, mas
produzem seus servigos de modo a estimular a exposigao perpétua do usuario. Assim,
0 monitoramento nao resulta da coergao direta, mas € normalizado — e monetizado -
como a configuragcao do funcionamento do capitalismo do mundo digital.

A reflexdo de Di Cesare ecoa com os estudos dos fildsofos Foucault e Deleuze,
que previram a mudanca de um modelo disciplinar para um modelo de “controle
continuo”. O conceito de controle continuo que aqui atribuimos pode ser
compreendido a partir de uma leitura articulada do pensamento desses dois fildsofos,
especialmente no que se refere a transformacgao das formas de poder nas sociedades
ocidentais. Eles desenvolveram diagndsticos distintos, porém complementares, acerca
das mutagbes nas tecnologias de poder, fornecendo instrumentos teoricos
fundamentais que nos auxiliam na investigagdo e analise das dinamicas
contemporaneas de vigilancia, normatizacao e governabilidade dos individuos.

Foucault (1999), em sua obra “Vigiar e Punir: nascimento da prisdao”, realiza
uma investigacao sobre as praticas punitivas e dos dispositivos disciplinares que
emergem entre os séculos XVIl e XIX. Nessa analise, o autor demonstra como o poder
disciplinar se instala a partir de instituicdes especificas, como a escola, a fabrica, o
hospital, o quartel e, em especial, a prisdo. Nesses espacos institucionais, o controle é
exercido por meio de mecanismos sistematicos de vigilancia, normalizagao e corregao
dos corpos, tendo como modelo paradigmatico o panopticon, projeto arquiteténico

idealizado por Jeremy Bentham.



112

O poder disciplinar, tal como analisado por Foucault, ndo opera de forma
centralizada ou repressiva no sentido classico, mas por meio de uma rede de praticas
e saberes que agem de maneira difusa, minuciosa e constante, com o objetivo de
formar subjetividades déceis e produtivas. O exercicio desse poder é continuo, pois
se estende ao cotidiano dos individuos, regulando o tempo, o espaco e o0s
comportamentos. Ou seja, trata-se, portanto, de um poder que vigia, que controla o
tempo, o espaco e o comportamento dos individuos (Foucault, 1999), evidenciando
que a vigilancia disciplinar ja comporta um elemento de continuidade que ultrapassa
o0 momento da puni¢ao e se infiltra na formacgao das condutas.

A partir das formulagdes de Foucault, Deleuze (1992) avancga na caracterizagao
das transformagdes contemporaneas nas formas de poder ao publicar o breve, porém
incisivo, ensaio “Post-scriptum sobre as sociedades de controle”, incluido na coletéanea
“Conversagoes”. Deleuze argumenta que as sociedades disciplinares descritas por
Foucault estdo em processo de dissolucdo desde o final do século XX, sendo
progressivamente substituidas por um novo regime de poder: as sociedades de
controle.

Nesse novo regime, as instituicdes fechadas — a exemplo das escolas, fabricas
e prisdes — deixam de ser os principais centros de poder, e o controle passa a operar
em espagos abertos e por meio de tecnologias de informagdo e comunicagao.
Diferente da disciplina, que se organiza por compartimentos rigidos e cronogramas
regulares, o controle nas sociedades contemporéaneas se realiza por modulagao
continua, flexivel e instantanea, adaptando-se em tempo real aos movimentos dos
individuos. Dai Deleuze (1992) afirmar que o que Foucault descrevia como o0s
ambientes de confinamento esta sendo substituido por ambientes de controle, nos
quais o poder opera por modulagado continua, revelando que o poder se torna mais
fluido, menos visivel e, a0 mesmo tempo, mais penetrante.

Portanto, nas sociedades de controle, o sujeito ja ndo é mais tratado apenas
como um corpo a ser disciplinado, mas como um fluxo de dados, um “dividual” — termo
cunhado por Deleuze para designar a fragmentagdo do individuo em cdédigos
numeéricos e perfis estatisticos. O controle continuo, nesse contexto, ndo visa apenas

normatizar o comportamento presente, mas antecipar condutas futuras, operar



113

previsdes, gerenciar riscos e manter a ordem por meio da vigilancia automatizada e
da produgéao algoritmica de subjetividades. Trata-se, assim, de um regime em que o
poder atua em permanéncia, dispensando a presenga visivel de autoridades ou
instituicbes, uma vez que se incorpora aos proprios dispositivos tecnolégicos do
cotidiano.

Dessa forma, o conceito de controle continuo emerge como um ponto de
articulagao entre as analises foucaultianas sobre a disciplina e a proposta deleuziana
de uma nova forma de governamentalidade. Se Foucault nos oferece a compreensao
do poder como rede institucionalizada de dispositivos disciplinares que operam de
forma regular e persistente, Deleuze aponta para a sua transformag¢do em um poder
descentralizado, difuso e ininterrupto, que se realiza por meio da modulagao dos fluxos
de informagao e do gerenciamento continuo das condutas. A transicao entre esses
dois modelos de poder nao implica necessariamente uma substituicao total, mas uma
reconfiguracao, em que elementos da disciplina coexistem com as novas formas de
controle, sobretudo no contexto das sociedades hiperconectadas e digitalizadas.

A compreensao critica dessas transformagées demanda um olhar cuidadoso
sobre o pensamento de Foucault e Deleuze, bem como sua atualizagao diante dos
desafios politicos contemporaneos, marcados por dispositivos de vigilancia digital,
plataformas algoritmicas e biopoliticas de segurancga. A categoria de controle continuo,
nesse sentido, torna-se diligente para refletir sobre os modos como o poder se exerce
de forma cada vez mais imperceptivel, mas radicalmente eficaz, na producao e
regulacao das subjetividades modernas.

Se na era classica do panoptismo a vigilancia atuava através de instituicdes
circunscritas, no contexto pés-moderno do capitalismo digital ela € disseminada e
permanente, dissolvendo a distingdo entre o publico e o privado. Nesse contexto, a
questao primordial que devemos pensar, como assinala Di Cesare (2019), diz respeito
a possibilidade de imaginar um dado modo de resisténcia em um mundo em que a
propria subjetividade é moldada por essa transparéncia forgada.

O escandalo Snowden além de servir como exposicao sobre o alcance da
vigilancia nas sociedades pds-modernas, também nos evidenciou a indiferenca

generalizada para com isso, uma anuéncia que fala de um profundo empobrecimento



114

da capacidade critica e politica das sociedades contemporaneas. No fundo, a vigilancia
planetaria €, mais do que um dispositivo de seguranga, um novo e engenhoso
paradigma politico. O que Snowden denunciou foi a transformagao da propria légica
do poder, e ndo um desvio ou um excesso pontual. Em um mundo onde tudo é
transformado em dados acessiveis, o conceito mesmo de liberdade necessita de ser
repensado.

A questao, por consequéncia, € se ainda pode se pensar, de alguma forma, a
autonomia quando cada acao e cada pensamento expresso digitalmente se transforma
em parte de um dossié invisivel, pronto para uma analise, uma interpretacao, segundo
critérios desconhecidos. A filosofia politica, diante deste fato, deve reformular suas
categorias e precisa ter a coragem de pensar novas formas de resisténcia que nao se
apoiem na ilusdo de um espaco privado que nao existe mais.

Essa dissolugao da autonomia, inscrita na légica invisivel e ubiqua da vigilancia
digital, nao € apenas um fendmeno técnico ou isolado, mas revela uma mutagcao mais
profunda na racionalidade politica contemporanea. Trata-se de um deslocamento
paradigmatico que exige da filosofia ndo apenas a critica das tecnologias de controle,
mas a interpretagdo de um novo regime de poder em que 0 medo se torna o principio
organizador da vida coletiva. E precisamente nesse horizonte que a leitura de Di
Cesare sobre a “nova fobocracia” adquire centralidade tedrica e urgéncia critica.

Conforme aponta Di Cesare (2019), a nova fobocracia manifesta-se, sobretudo,
a partir da mudanga na dinamica entre Estado, politica e sociedade no cenario atual.
A filésofa esclarece como, sob a justificativa da luta contra o terrorismo, um novo
modelo de governanga fundamentado no medo comeca a se estabelecer, deslocando
os pilares do Estado de direito e corroendo as bases da democracia. Historicamente,
o Estado se legitimava por sua capacidade de proporcionar protecao e seguranga aos
cidadaos; entretanto, na visao de Di Cesare, no contexto de um Estado de seguranga,
essa logica é invertida.

Assim sendo, o medo transforma-se em um instrumento politico, sendo nao
apenas uma ameaga a ser erradicada, mas um recurso que justifica o fortalecimento

do aparato de segurancga.



115

Enquanto as medidas de seguranca se multiplicam, o estado de emergéncia
prolongado parece marcar de maneira profunda e irreversivel a democracia
ocidental e o modelo estatal conhecido até entdo. Muitos ja falam no fim do
Estado de direito. Na abstrusa legislagdo antiterrorista, na qual mais do que
suspensas, as leis sdo muitas vezes reescritas, e em que a excegao se traduz
prontamente em norma, ja é possivel encontrar a proa que avanga da politica
policiesca, a protese de uma soberania que perde sangue e que nao sabe, e
nao quer, entrar em declinio (Di Cesare, 2019, p. 230).

Essa obsessao por segurangca nao resulta em verdadeira tranquilidade, ao
contrario, gera um estado continuo de vigilancia, suspeita e excecao as normas,
transformando um Estado democratico em uma maquina de controle sem limites. A
filosofa ressalta que esse fendmeno se manifesta na proliferacao de leis antiterroristas
que, em vez de serem simples respostas temporarias a crises, refazem a estrutura
juridica e politica das democracias contemporaneas, fato esse que evidencia a
flexibilidade do direito para acomodar a nova légica de uma segurancga absoluta.

Se anteriormente o Estado se justificava pela protecao contra o medo, hoje ele
precisa cultiva-lo incessantemente. Essa inversao torna-se ainda mais evidente ao
analisarmos o deslocamento do principio hobbesiano da soberania: enquanto Hobbes
argumentava que a necessidade do Estado surgia como solugao para o medo
disseminado da anarquia, a nova fobocracia prospera em torno desse medo, pois sua
propria existéncia depende da constante criagdo de inimigos sob o protesto de

seguranga.

A palavra-chave do léxico politico se torna “segurancga”. O Security State é o
modelo de referéncia de uma politica reduzida a mera administragao,
exercicio de governance, que, no entanto, promete tranquilizar, proteger e
defender os cidadaos, e encontra nesse ponto sua legitimidade. As razdes de
seguranga tomaram o lugar da “razdo de Estado”. Controle, vigilancia e
repressao, entendidos num sentido mais amplo, até mesmo desterritorializado
e informatico, fazem parte do Estado de seguranga, que ainda &, porém, uma
terra desconhecida, pouco examinada e pouco explorada (Di Cesare, 2019,
p. 230).

Ou seja, o impacto dessa transformacédo se estende ao proprio modelo de
governanga, alterando profundamente a interacdo entre poder e populagédo. O
Security State nao atua mais enquanto Estado convencional, mas como um sistema
de governanca e controle. Ha uma transformacdo da politica num modelo de

governance, uma gestao tecnocratica que promete eficiéncia, mas se reduz a gestao



116

do risco, das ameacas. Assim, os cidadaos sao tratados cada vez mais como potenciais
ameacas e a propria nogao de crime se desloca da realizagdo concreta para a
antecipagao da vontade futura de agir.

Como observa Di Cesare (2019), o que se muda em alvo ndo € o ato em si, mas
a probabilidade de se tornar ato. Essa € a logica “preventiva”’, que reconfigura
completamente o sentido da policia, que ndo atua mais como forca de reacao a
violéncia, mas como dispositivo de vigilancia total, antecipando ameacas e
neutralizando supostos inimigos, antes mesmo de que qualquer agao concreta tenha
ocorrido. Este deslocamento, por vez, fortalece um Estado punidor e paranoico, onde
a suspeicdo € norma e a qualquer um pode ser atribuido o trago de terrorista em
poténcia.

Nessa esteira, se encontra o papel fundamental dos meios de comunicagao na
sustentagcado dessa nova ordem, principalmente, aqui, 0 mundo digital: a internet e as
suas multiplas plataformas online — sites e de redes sociais. Esse cenario intensifica
ainda mais o panico gerado pelos ataques terroristas que sao amplificados e
continuamente explorados para justificar a expansao da legislacao securitaria. O
Estado, unido a midia — e manipulando as midias digitais em uma escala de alcance
muito maior das midias analégicas —, constréi um “nds” imaginario, uma comunidade
de cidadaos atemorizados, que se unem em busca de protegdo contra um inimigo
difuso. O objetivo ndo é somente neutralizar uma ameaca especifica, mas manter um
estado de ansiedade permanente, que refor¢a cada vez mais a dependéncia do Estado
de seguranca em termos de cada novo episédio de terror.

Essa instrumentalizacdo do medo leva, enfim, a um novo paradoxo da
soberania. O Estado-nacgao, que historicamente fundamentou sua autoridade no ato
de criar leis e garantir protecéo, encontra-se hoje erodido pelas forgas da globalizagao
e do financeiro sobre o poder. Incapaz de responder adequadamente aos desafios
sociais e econdémicos, ele reivindica a soberania por meio do controle policial e —agora
— digital, convertendo a luta contra o terrorismo em um instrumento de restauragédo de

uma autoridade perdida. Como observa Di Cesare (2019, p. 234-235), “‘a luta contra
o terrorismo’, com toda a série de medos que carrega consigo, [...] € a ocasiao utilizada

pelo Estado para restaurar a confiangca dos cidadaos”. Portanto, a seguranca



117

transforma-se em uma nova forma de soberania, mas uma soberania mutilada,
reduzida a um exercicio da forga sem um verdadeiro projeto politico.

A Di Cesare também aponta para as contradi¢des internas desse modelo em
sua forma de gerenciar o terrorismo em esfera global, sendo que, internamente, o
terror € combatido a partir de um aumento da militarizacdo e da vigilancia, e
externamente, os mesmos governos desenvolvem relacdes ambiguas somaticas com
paises e grupos terroristas, fornecendo armas e financiamentos para regimes que, de
modo indireto ou direto, através disto sustentam o jihadismo. Este duplo padrao indica
a0 passo que o terror ndo € apenas o inimigo a ser erradicado, ele € um elemento
funcional a estrutura do Estado de segurancga, que permite aquele expandir-se e
justificar a sua prépria permanéncia. O terror(ismo) torna-se um espectro necessario,
do qual depende a fobocracia para se estabelecer.

Novamente, a nova fobocracia ndao compromete apenas as liberdades
individuais, mas também corrdi pilares da democracia, estabelecendo um regime no
qual controle, vigilancia, repressao substituem os principios da cidadania e da
participacao politica. Di Cesare propde que, a partir de tal constatacdo, a unica
alternativa seria abdicar sem reservas da soberania, a qual teria se convertido em
incessantemente ligada a logica da excegao, da militarizagdo e do terror de Estado.
Ou seja, a questao nao € somente, para quem espera garantir a paz, a de engajar-se
na luta contra o terrorismo, mas, antes, a de romper com a estrutura de poder que
torna possivel a produg¢ao de um inimigo incessantemente.

Portanto, podemos dizer que o pensamento Di Cesare se inscreve em uma
filosofia que tenta evidenciar como o Estado (pds-)moderno se reconstréi em torno da
gestao do medo, da produgao da inseguranca. E, mais do que uma alternativa em
relacao ao terror, a nova fobocracia se revela, na pés-modernidade, como um projeto
de governanga, ao qual a vida social é progressivamente guiada por um controle e por
uma — eterna — suspeita. A questao que salta, pois, € se € ainda possivel pensarmos
sobre um modelo de politica que ndo empregue o medo para a estrutura de
dominacéo, ou se, na era do terror global — midiatico e mediado pelas novas midias -,
a politica ndo teria se convertido certamente em uma questdo de gestdo da

insegurancga.



118

CONSIDERACOES FINAIS

A analise hermenéutico-filoséfica da filosofia de Donatella Di Cesare (2019)
exige uma leitura que va além do conteudo literal, buscando compreender os sentidos
profundos que emergem em sua critica ao Estado contemporaneo. Sua no¢ao de
“nova fobocracia” — o0 governo pelo medo - revela uma mutagao no paradigma politico
moderno: o que antes se estruturava na razao, na lei e na soberania estatal, agora da
lugar a um modelo que se fundamenta na gestao estratégica do medo como forma de
controle e legitimagao do poder.

Ao fazer referéncia implicita a teoria hobbesiana do contrato social, Di Cesare
mostra como o medo, que antes era combatido pelo Estado como origem da guerra
de todos contra todos, agora se torna seu principal instrumento de atuagao. O Estado
contemporaneo ja nao elimina o medo, mas dele se alimenta. Essa inversao radical
subverte o modelo classico de soberania: se Hobbes via o Estado como a instancia
que pacificaria a sociedade a partir da suspensao do medo, Di Cesare nos apresenta
uma forma de poder que se sustenta na constante producdo e amplificacdo desse
mesmo medo. A politica, nesse contexto, cede espago a uma logica policial-
militarizada, onde o controle se torna desterritorializado e digital, aproximando-se dos
conceitos foucaultianos de sociedade de controle e biopolitica.

A seguranga, nesse novo cenario, transforma-se num fetiche. Sua etimologia —
securus, “sem cuidados” — contrasta com os efeitos reais da promessa estatal: o
cidadao nao apenas continua exposto a incertezas, como é submetido a um regime
constante de alerta, onde o medo torna-se a cola simbdlica que une a sociedade. A
promessa de protecao feita pelo Estado € vazia; sabe-se que ela nao sera cumprida.
No entanto, o cidadao despolitizado, emocionalmente distante da politica, aceita a
troca de liberdades por uma sensacéo ilusoria de protegao. A “comunidade do medo”,
como aponta Di Cesare, € construida a partir de medos individuais manipulados,
resultando em um “nds” imaginario que justifica a submissao ao Estado de seguranca.

Essa estrutura conceitual apresentada por Di Cesare encontra fortes
ressonancias nos principais eventos do século XXI. Apés o acontecimento do 11 de

Setembro, o regime juridico global passou a operar sob legislagdes antiterroristas que



119

instituiram estados de excegao permanentes, nos quais as garantias juridicas foram
substituidas por agdes preventivas e punitivas baseadas em suspeitas. A prisao de
individuos sem julgamento, a vigildncia em massa e o monitoramento digital
consolidaram uma “insénia policiesca” —um estado permanente de alerta que substitui
o ideal democratico de tranquilidade pelo delirio da segurancga absoluta. A pandemia
de COVID-19, por sua vez, aprofundou esse paradigma ao tornar o medo viral um novo
operador politico. Medidas emergenciais, rastreamento digital e confinamentos
generalizados tornaram-se praticas justificadas pela ideia de um inimigo invisivel e
onipresente, reconfigurando o papel do Estado e da cidadania.

Além disso, as guerras recentes, como a da Ucrania, os conflitos no Oriente
Médio, e o endurecimento de politicas anti-imigragdo revelam o uso estratégico do
medo como meio de consolidar a soberania. Ou seja, 0 migrante, 0 mugulmano, o
refugiado ou o estrangeiro tornam-se figuras simbdlicas da ameacga. O Estado, ao invés
de proteger universalmente, escolhe — estrategicamente — os perigos que ira enfrentar,
estabelecendo uma “hierarquia dos medos” e abandonando certos grupos a proépria
sorte. A vigilancia digital, a inteligéncia artificial e os algoritmos preditivos se inserem
nesse contexto como extensdes desse dado modo de soberania que criminalizam nao
atos, mas possibilidades de atos, antecipando delitos com base em suspeitas, algo que
desloca radicalmente o eixo do direito penal tradicional.

Di Cesare denuncia, assim, uma profunda crise da democracia liberal, em que
0 poder ja nao se exerce por meio do debate publico ou da construgao racional de
consensos, mas nas zonas nebulosas entre a excegao e a norma, entre a prevengao e
o castigo. A midia, ou mundo digital da pdés-modernidade, longe de atuar como
instédncia critica, torna-se canal legitimador da narrativa oficial, reforcando a
performance do medo em uma escala cada vez maior. A cidadania, entao, deixa de
ser um sujeito ativo de direitos e para se transformar em objeto passivo de suspeicao.

Por isso, assim como sugeriu Di Cesare, talvez seja necessario repensar
radicalmente a proépria ideia de soberania para o contexto das sociedades pos-
modernas, ainda mais quando estamos falando e vivenciando aquilo que temos

chamado, aqui, por mundo digital. Se o Estado ja nao é capaz de proteger sem ferir —



120

fisicamente ou psicologicamente —, se 0 medo se tornou a base de sua atuagao, entao
sua legitimagao precisa ser questionada.

Nao temos respostas prontas, mas podemos apontar para a urgéncia de
renunciar a soberania como fundamento politico, com o objetivo de buscar formas de
organizacao que nao se baseiem na exclusao do sujeito, na ameaca ou na gestao do
terror. Portanto, a perspectiva critico-filoséfica de Di Cesare se inscreve em uma
tradicao critica que dialoga com pensadores como Giorgio Agamben, Jacques Derrida
e Michel Foucault, propondo uma reflexao necessaria sobre 0 modo como o poder se
transforma e se oculta em tempos de inseguranga global.

Ademais, a articulagao entre “nova fobocracia”, “sociedade da transparéncia”
e “comunicagao globalizada” remete, aqui, a um novo modelo de poder que emerge
no mundo contemporaneo: um poder que nao se exerce mais por meio de discursos
fundados na razéo, na legalidade ou na soberania classica, mas por intermédio da
gestao difusa e emocional do medo, amplificada pelas redes digitais e legitimada pelo
fetiche da transparéncia.

A nocao de nova fobocracia, assim, refere-se a essa mutagcao profunda no
paradigma politico moderno, segundo a qual o medo, outrora combatido pela
formagdo do Estado moderno — como propunha Hobbes —, transforma-se em seu
principal operador de legitimacdo. O Estado contemporaneo ou pds-moderno nao
apenas falha em neutralizar o medo social, ele o instrumentaliza, amplificando suas
manifestagbes e organizando a experiéncia coletiva em torno de uma narrativa de
ameaca permanente. Isso marca uma ruptura conceitual importante: se a modernidade
prometia pacificacdo pela institucionalizagdo da forgca e do direito, nos parece que o
presente se configura como uma normalizagdo da excegado, em que o cidadao se
submete nao a lei, mas ao dispositivo securitario.

A sociedade da transparéncia, tal como formulada por Vattimo, € o pano de
fundo dessa transformagédo. A promessa de que a visibilidade publica ampliaria a
liberdade e o controle cidadao sobre o poder se revela como um engodo: 0 excesso
de exposig¢ao e de informagao proporciona um ambiente em que despolitiza, gera
confusado e favorece a vigilancia continua. A transparéncia se torna, nesse contexto,

uma técnica de poder — ndao um antidoto a dominagao, mas sua reinvencao na era



121

digital. Essa logica é a que sustenta a performance do medo: visibilizar o inimigo,
estetizar o risco, transformar a excegdo em espetaculo cotidiano. O medo, agora
exposto, compartilhado e transmitido em tempo real, é convertido em capital politico.

E nesse terreno simbdlico e tecnoldgico que a comunicacdo globalizada adquire
sua funcao central. Nao se trata apenas da circulacdo planetaria de discursos e
imagens, mas da constituicdo de uma nova arquitetura afetiva, na qual a linguagem
deixa de ser instrumento de compreensao racional do mundo e passa a operar como
dispositivo de intensificagdo das emog¢des sociais. A midia, sobretudo digital, ja ndo
desempenha o papel de esfera critica da democracia deliberativa — como presumiu
Habermas —, mas atua como mediadora da inseguranca, da ansiedade coletiva e da
construgdo midiatica do inimigo. O terror €, assim, ndo apenas um ato, mas uma
narrativa. A politica do medo € performada, reproduzida e legitimada por essas
tecnologias comunicativas que transformam cada ameacga em crise, e cada crise em
oportunidade para o reforco do controle estatal.

As consideracdes desenvolvidas a partir da obra de Di Cesare mostram como
esse modelo afeta diretamente a nogao de cidadania. Em vez de um sujeito dotado de
direitos e voz politica, o cidaddo da nova fobocracia € um corpo suspeito, um dado a
ser rastreado, uma potencial ameaga a ser neutralizada. A subjetividade politica &
corroida por uma logica preditiva, algoritmica, em que o controle se antecipa ao ato e
o castigo se desloca para o campo da possibilidade. A vigilancia deixa de ser excegao
e torna-se condigdo ontolégica da convivéncia. Como pontuamos anteriormente,
nesse quadro, a seguranca perde seu conteudo ético para assumir e se converte em
fetiche: ndo tranquiliza, mas excita a vigilancia; ndo garante protecdo, mas justifica a
submissao.

Portanto, aqui, procuramos filosofar a partir da articulacao critica entre os trés
pilares: o medo como fundamento do novo poder politico (nova fobocracia), a
transparéncia como seu meio estético e tecnolégico de operacao, e a comunicagao
global como campo discursivo e afetivo que legitima esse novo modelo. A partir dessa
triade conceitual, a dissertagdo convida a problematizacdo radical da soberania
moderna e ao questionamento ético das formas contemporaneas de organizagao do

poder. A analise hermenéutica da filosofia de Di Cesare mostra que nao ha retorno



122

possivel ao modelo classico de contrato social — pois o contrato foi rompido, e sua
l6gica substituida por um pacto tacito de obediéncia emocional ao medo.

Por fim, ao colocar em evidéncia a necessidade de repensar os fundamentos
da politica em tempos de inseguranca digital e globalizada, indicamos também um
projeto filosofico mais amplo: ndo apenas diagnosticar a nova fobocracia, mas imaginar
outras formas de convivéncia que nao se sustentem na excecao, na ameaga ou na
exclusao. Propomos, assim, um deslocamento: da politica fundada na for¢ca para uma
politica fundada no reconhecimento; da seguranga iluséria para a escuta real; da
visibilidade opaca para uma ética da opacidade e do cuidado. Esse movimento é, ao
mesmo tempo, um gesto filoséfico e um imperativo politico. Como fazer esse
movimento? Ainda nao tenho as respostas, mas espero que encontremos 0 mais breve

possivel.



123

REFERENCIAS

ARENDT, Hannah. Origens do totalitarismo. Traduzido por Roberto Raposo. Sao
Paulo: Companhia das Letras, 2013.

ARENDT, Hannah. Sobre a violéncia. Traduzido por André Duarte. Rio de Janeiro:
Civilizacao Brasileira, 2022.

ASSMANN, Jan. Potere e salvezza: teologia politica nell'antico Egitto, in Israele e in
Europa. Turim: Einaudi, 2002.

AUSTIN, John Langshaw. Quando Dizer é Fazer Palavras e Ag¢ao. Traduzido por
Danilo Marcondes de Souza Filho. Porto Alegre: Artes Médicas, 1990.

BAUDRILLARD, Jean. O Espirito do Terrorismo. Traduzido por Fernanda Bernardo.
Porto: Campo das Letras, 2002.

BENJAMIN, Walter. O capitalismo como religiao. Tradugcédo de Nélio Schneider. Sao
Paulo: Boitempo, 2013.

BETTINE, Marco. A Teoria do Agir Comunicativo de Jiigen Habermas: bases
conceituais. Sao Paulo: Edicbes EACH, 2021.

BORRADORI, Giovanna (org.). Filosofia em Tempo de Terror: Dialogos com Jirgen
Habermas e Jacques Derrida. Tradugao de Jorge Pinho. Porto: Campo das Letras,
2004.

DELEUZE, Gilles. Post-scriptum sobre as sociedades de controle. In: Conversacgoées.
Traducao de Peter Pal Pelbart. Sado Paulo: Editora 34, 1992.

DERRIDA, Jacques. Espectros de Marx: o estado da divida, o trabalho do luto e a nova
internacional. Traduzido Anamaria Skinner. Rio de janeiro: Relume-Dumara, 1994.

DERRIDA, Jacques. Fede e sapere. Le due fonti della “religione” ai limiti della semplice
ragione, trad. it. di A. Arbo. In: Aa. Vv,, La religione, Annuario filosofico europeo a cura
di J. Derrida e G. Vattimo. Roma-Bari: Laterza, 1995.

DI CESARE, Donatella. Terror e Modernidade. Traduzido por André Cotta. Belo
Horizonte: Aying, 2019.

ESPOSITO, Roberto. Bios: biopolitica e filosofia. Tradugao de Wander Melo Miranda.
Belo Horizonte: Ed. UFMG, 2017.



124

ESPOSITO, Roberto. Dieci pensieri sulla politica. Bolonha: il Mulino, 2011.

FOUCAULT, Michel. Em defesa da Sociedade: curso no College de France (1975-
1976). 22Ed. Traducao de Maria Ermantina Galvao. Sao Paulo: Martins Fontes, 2010.

FOUCAULT, Michel. Vigiar e Punir: nascimento da prisdao. Traducdo de Raquel
Ramalhete. 20. ed. Petrépolis: Vozes, 1999.

HABERMAS, Jirgen. Consciéncia Moral e Agir Comunicativo. Tradug¢ao de Guido
Antdnio de Almeida. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2013.

HABERMAS, Jirgen. Fundamentacgao linguistica da Sociologia: obras escolhidas de
Jurgen Habermas. Lisboa: Edi¢gdes 70, 2010.

HABERMAS, Jurgen. O Futuro Da Natureza Humana. Sao Paulo: Martins Fontes,
2004.

HABERMAS, Jirgen. Pensamento Pds-Metafisico: ensaios filosoficos. Traduzido por
Lumir Nahodil. Coimbra: Almedina, 2014.

HABERMAS, Jirgen. Teoria do agir comunicativo, 1: racionalidade da acao e
racionalizacao social. Traducao de Paulo Astor Soethe; revisao da traducao de Flavio
Beno Siebeneichler. Sao Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2012b.

HABERMAS, Jirgen. Teoria do agir comunicativo, 2: sobre a critica da razao
funcionalista. Traducao de Flavio Beno Siebeneichler. Sao Paulo: Editora WMF Martins
Fontes, 2012b.

HUNTINGTIN, Samuel Phillips. Lo scontro delle civilta e il nuovo ordine mondiale.
Milao: Garzanti, 2000.

LYOTARD, Jean-Frangois. A condi¢cao poés-moderna. Traducao de Ricardo Corréa
Barbosa. Rio de Janeiro: José Olympio, 2015.

Marx, Karl. Critica da filosofia do direito de Hegel. Traducdo de Rubens Enderle e
Leonardo de Deus. 3. ed. Sdo Paulo: Boitempo, 2013a.

MARX, Karl. O Capital: Livro I. Tradu¢cado de Rubens Enderle. Sdo Paulo: Boitempo,
2013.

MARX, Karl. O capital: Livro Il. Tradu¢do de Rubens Enderle. Sado Paulo: Boitempo,
2014.



125

MCLUHAN, Marchall; QUENTIN, Fiore. O meio sao as massagens. Coord. por Jerome
Agel. Tradugao de lvan Pedro de Martins. Rio de Janeiro: Record, 1969.

MCLUHAN, Marshall. A galaxia de Gutenberg: a formagdo do homem tipografico.
Traducdo de Lednidas Gontijo de Carvalho e Anisio Teixeira. Sado Paulo: Editora
Nacional, Editora da USP, 1972.

MCLUHAN, Marshall. Os meios de comunicacao como extensdoes do homem. Sao
Paulo: Cultrix, 1969.

ROY, Olivier. La santa ignorancia: Religioni senza cultura. Mildo: Feltrinelli, 2009.

SCHMITT, Carl. O Conceito do Politico. Teoria do Partisan. Belo Horizonte, MG: Del
Rey, 2008.

SCHMITT, Carl. O nomos da Terra no jus publicum europaeum. Rio de Janeiro:
Contraponto: Ed. PUC-RIO, 2014.

SEARLE, John Rogers. Speech Acts: An Essay in the Philosophy of Language.
Cambridge: Cambridge University Press, 2011.

SLOTERDIJK, Peter. Ira e tempo: Saggio politico-psicolégico. Roma: Meltemi, 2007.

SLOTERDIJK, Peter. Terror From The Air. Tradition por Amy Patton. Cambridge: MIT
Press, 2009.

SLOTERDIJK, Peter. Il furore di Dio: conflitto dei tre monoteismi. Milao: Cortina, 2008.
VATTIMO, Gianni. La societa trasparente. Milano: Garzanti, 2011.

VATTIMO, Gianni; ROVATTI, Pier Aldo (org.). Il pensiero debole. 2. ed. Milano:
Feltrinelli, 2011a.

VATTIMO, Gianni. O fim da modernidade: niilismo e hermenéutica na cultura pos-
moderna. Traduc¢ao de Eduardo Brandao. 2. ed. Sao Paulo: Martins Fontes, 2007.

VATTIMO, Gianni. A tentacdo do Realismo. Tradugédo de Reginaldo Di Piero. Rio de
Janeiro: Lacerda Editores; Instituto Italiano di Cultura, 2001.

VATTIMO, Gianni. A sociedade transparente. Traducdo de Hossein Shooja, Isabel
Santos. Lisboa: Reldgio D’agua, 1992.





