
UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA  

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

ADELINO PEREIRA DA SILVA 

A NOVA FOBOCRACIA NA SOCIEDADE DA TRANSPARÊNCIA:  

A POLÍTICA DO MEDO NA ERA DA COMUNICAÇÃO GLOBALIZADA 

João Pessoa 

2025 



 
 

 
 

 

ADELINO PEREIRA DA SILVA 

 

 

 

 

 

 

A NOVA FOBOCRACIA NA SOCIEDADE DA TRANSPARÊNCIA:  

A POLÍTICA DO MEDO NA ERA DA COMUNICAÇÃO GLOBALIZADA 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada junto ao Programa de 

Pós-Graduação em Filosofia, da Universidade 

Federal da Paraíba, como requisito parcial para 

a obtenção do título de Mestre em Filosofia. 

 

Área de Concentração: Filosofia 

Linha de Pesquisa: Filosofia Política 

 

Orientador: Prof. Dr. Narbal de Marsillac Fontes 

 

 

 

 
 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

João Pessoa  

2025 



 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 
 

 

 

ADELINO PEREIRA DA SILVA 

 

 
A NOVA FOBOCRACIA NA SOCIEDADE DA TRANSPARÊNCIA:  

A POLÍTICA DO MEDO NA ERA DA COMUNICAÇÃO GLOBALIZADA 

 

 

 

Dissertação apresentada junto ao 

Programa de Pós-Graduação em Filosofia, 

da Universidade Federal da Paraíba, como 

requisito parcial para a obtenção do título 

de Mestre em Filosofia. 

 

 

 

 

APROVADO EM: 21/08/2025. 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

__________ ______ 

Prof. Dr. Narbal de Marsillac Fontes – PPGF/UFPB 

Orientador 

 

 

____________________________________________________ 

Prof. Dr. Cristiano Bonneau – PPGF/UFPB 

Membro Interno 

_____ ________ 

Prof. Dr. Érico Andrade Marques de Oliveira – PPGFil/UFPE 

Membro Externo 

 

 

 

 

 

 



 
 

 
 

 

AGRADECIMENTOS 

 

 

 A minha família, em especial Diógenes Maciel e a nossa cachorrinha caramelo 

Mel, pelas alegrias, conquistas, tristezas е dores compartilhadas. A vocês, o meu muito 

obrigado! 

 Ao professor e orientador Narbal de Marsillac Fontes, com quem compartilhei 

esta e outras pesquisas, por ter me aceito como orientando e compartilhar comigo o 

seu conhecimento, meu agradecimento. 

 Agradeço ao professor Cristiano Bonneau, que contribuiu desde a 

qualificação, com esse trabalho, e que hoje também é membro da banca examinadora, 

e que juntamente com o professor Érico Andrade Marques de Oliveira, aos quais 

estendo a minha gratidão, e que dividem comigo este momento tão importante. 

 Agradeço ao Programa de Pós-Graduação em Filosofia – PPGF, da UFPB, е às 

pessoas com quem convivi nesses espaços ao longo desses anos. A todos os 

professores do PPGF/UFPB, pois foram importantes na minha jornada de mestrando. 

Meu muito obrigado! 

 À minha turma, com quem tive a oportunidade de compartilhar 

conhecimentos, com suas pesquisas, e com nossas discussões nas disciplinas que 

cursamos juntos. Agradeço! 

 Agradeço à CAPES, por proporcionar o financiamento dessa pesquisa. 

 Enfim, e mais uma vez, como disse Maria Bethânia, agora é hora de “Abraçar 

e Agradecer!”. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 
 

 

RESUMO 

 

A dissertação examina, sob a ótica da teoria da comunicação e da filosofia política, as 

consequências da hiperconectividade e da transparência informacional na formação 

de um novo modo de dominação sustentado pelo governo do terror, a qual é 

denominada fobocracia. Começa-se pela contextualização da sociedade pós-

moderna, que é devida a um fluxo incessante de informações e à promessa de 

emancipação em virtude da transparência, para afirmar como, então, essas dinâmicas 

não liberam, ao contrário, aumentam a vigilância e o controle. O núcleo do problema 

de pesquisa consiste em compreender como o terrorismo globalizado, potencializado 

pela mídia e na esfera da comunicação simbólica, concorre para a legitimação de 

regimes de exceção e para a destruição das liberdades civis em nome da segurança, 

mediante o objetivo deste trabalho que analisa a política do medo ligando-se à 

transparência informacional na era digital, o que propicia uma reconfiguração das 

relações de poder. A metodologia utilizada é teórica-conceitual e hermenêutica, tendo 

por fundamento a análise da obra Donatella Di Cesare em diálogo com Gianni Vattimo, 

Jürgen Habermas, Jacques Derrida, Jean Baudrillard e outros autores. Os resultados 

demonstram que o terrorismo hoje deve ser visto não apenas como um ato de violência 

física, mas como um discurso performativo e simbólico que atua em um universo 

comunicacional e impacta diretamente o imaginário social e a governança política. 

Além do mais, mostra-se que a “sociedade da transparência”, em vez de liberar, gera 

novas condições de dominação pela desrealização da experiência e pela estetização 

do medo. Pode-se concluir que a “nova fobocracia” se estrutura na gestão da 

insegurança e na exploração estratégica da informação, desafiando a base da 

democracia contemporânea, exigindo uma leitura crítica sobre as relações entre mídia, 

poder e subjetividade. A pesquisa, por fim, colabora para a compreensão de formas 

emergentes de poder, na era da globalização, e para a discussão filosófica acerca dos 

limites entre segurança, liberdade e verdade no mundo digital. 

 

Palavras-chave:  Transparência. Terrorismo Globalizado. Vigilância. Nova fobocracia. 

Di Cesare.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 
 

 

ABSTRACT 

 

The dissertation examines, from the perspective of communication theory and political 

philosophy, the consequences of hyperconnectivity and informational transparency in 

the formation of a new mode of domination sustained by the rule of terror, which is 

termed phobocracy. It begins by contextualizing postmodern society, characterized by 

an incessant flow of information and the promise of emancipation through 

transparency, in order to assert how, instead, these dynamics do not liberate but rather 

intensify surveillance and control. The core of the research problem lies in 

understanding how globalized terrorism, amplified by the media and within the sphere 

of symbolic communication, contributes to the legitimation of states of exception and 

the destruction of civil liberties in the name of security. The purpose of this work is to 

analyze the politics of fear in connection with informational transparency in the digital 

age, which enables a reconfiguration of power relations. The methodology employed is 

theoretical-conceptual and hermeneutical, grounded in the analysis of Donatella Di 

Cesare’s work in dialogue with Gianni Vattimo, Jürgen Habermas, Jacques Derrida, 

Jean Baudrillard, and other authors. The results demonstrate that terrorism today must 

be understood not only as an act of physical violence but also as a performative and 

symbolic discourse operating within a communicational universe, directly impacting the 

social imaginary and political governance. Furthermore, it is shown that the so-called 

“society of transparency,” rather than liberating, generates new conditions of 

domination through the derealization of experience and the aestheticization of fear. It 

may be concluded that the “new phobocracy” is structured around the management 

of insecurity and the strategic exploitation of information, challenging the very 

foundations of contemporary democracy and demanding a critical reading of the 

relations between media, power, and subjectivity. Finally, the research contributes to 

the understanding of emerging forms of power in the era of globalization and to the 

philosophical discussion on the limits between security, freedom, and truth in the digital 

world. 

 

Keywords: Transparency. Globalized Terrorism. Surveillance. New Phobocracy. Di 

Cesare. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 
 

 

 SUMÁRIO  

 

 

INTRODUÇÃO .................................................................................................................................... 8 

1 O TERROR E A SOCIEDADE DA TRANSPARÊNCIA .............................................................. 12 

1.1 Da Sociedade Transparente à Guerra Global ..................................................................... 12 

1.2 O atentado como mensagem................................................................................................ 20 

2 (PÓS-)MODERNIDADE, TERRORISMO E A DIALÉTICA DA VIOLÊNCIA .......................... 35 

2.1 A falência do projeto moderno e o nascimento da crítica pós-moderna......................... 35 

2.2 O terrorismo como sintoma e ruptura simbólica da modernidade................................... 39 

2.3 Atmoterrorismo e a globalização como palco da violência soberana .............................. 51 

3 A NOVA FOBOCRACIA E A POLÍTICA DO MEDO ................................................................. 65 

3.1 A instrumentalização do terrorismo como ferramenta de dominação estatal ................ 65 

3.2 Mídia, radicalização, ciberterrorismo e tanatopolítica na pós-modernidade .................. 71 

3.3 Terror(ismo), globalização, mundo digital e a nova fobocracia ......................................... 82 

CONSIDERAÇÕES FINAIS .......................................................................................................... 118 

REFERÊNCIAS ............................................................................................................................... 123 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 
 

INTRODUÇÃO 

 

O tempo presente, ou a pós-modernidade, apresenta o paradoxo de uma 

condição social cuja ambiência é ocupada por uma transparência informativa – tida, 

muitas vezes, como um sintoma da democratização e da transparência do saber –, 

que, no entanto, coexiste com mecanismos de controle e de vigilância. A crença na 

exposição geral do saber, que poderia levar à liberdade, também se esboroa diante da 

realidade de um mundo hiperconectado, no qual a tal exposição pode operar no 

sentido inverso, potencializando as formas de dominação. O filósofo Gianni Vattimo, 

em sua elaboração do conceito de sociedade transparente, estabelece que a 

hiperconexão não emancipa os indivíduos, mas os torna mais sensíveis à manipulação 

e ao controle.  

Neste horizonte, um dos mais marcantes fenômenos da globalização se 

apresenta como o terrorismo, o qual usa a exposição midiática para reforçar sua 

mensagem, ao mesmo tempo em que desafia a ordem política. A violência extrema, 

transmitida em tempo real, aumenta a sua efetividade quando, tratada através da mídia 

e da visibilidade sedenta por impacto, se converte em uma outra estratégia de 

visibilidade, isto é, em um discurso sobrepujante sobre a própria materialidade do ato 

terrorista.  

É em meio a esta inquietude que a presente dissertação se propõe a investigar 

a relação entre transparência do mundo digital e o que chamaremos de nova 

fobocracia, isto é, um regime político constituído na gestão do terror. O nosso ponto 

de partida para esta construção é o livro Terror e Modernidade, da filósofa italiana 

Donatella Di Cesare, que aqui serve de fio condutor para a elaboração de diálogos 

com outros pensadores, tais como Gianni Vattimo, Jürgen Habermas, Jacques Derrida 

e Jean Baudrillard. A partir da filosofia política e da teoria da comunicação, a nossa 

hipótese é entender filosoficamente como a era da informação reforça mecanismos de 

poder que se alimentam da política do medo e da insegurança ao invés de integrar as 

visões de um ideal democrático. O terrorismo globalizado – potencializado pela era da 

informação – não apenas representa uma ameaça à segurança pública, como também 

se revela um fator fundamental de reconfiguração das relações de poder, afetando os 



9 
 

 
 

 

discursos políticos, fundamentando-se nas práticas de exceção e moldando o 

imaginário social.  

A questão central que orienta esta investigação pode ser sintetizada da seguinte 

forma: como pensarmos sobre um ideal de transparência informacional e da 

hiperexposição midiática que se articulam ao fenômeno do terrorismo e na 

constituição de um regime global baseado no medo? Tal pergunta parte da ideia de 

que a sociedade contemporânea não se tornou mais livre e autônoma com a ampliação 

dos meios de comunicação, porém mais vulnerável ao controle e à manipulação 

discursiva. Se, de um lado, o acesso irrestrito à informação pode ser positivo para a 

pluralidade de ideias; de outro lado, pode também ser utilizado por governos, 

corporações e até por grupos radicais para gerar pânicos morais e justificar formas de 

governança autoritárias. A gestão do medo, potencializada pelo mundo digital, passa a 

ser um elemento central de estruturação do poder contemporâneo.  

Estruturado nesse problema, o objetivo da dissertação é analisar a relação da 

transparência informacional e da globalização com a constituição do que se poderia 

denominar nova fobocracia. Com tal objetivo, propõe-se um estudo que, em primeiro 

lugar, explora a ideia de sociedade transparente, em Vattimo, e suas implicações 

filosóficas. Em segundo lugar, busca-se compreender qual o papel da mídia na 

amplificação do terrorismo, na transformação de atentados em espetáculos políticos e 

na utilização de tais eventos como instrumentos de persuasão simbólica. Além disso, 

também se busca investigar como essa forma de violência se insere na esfera pública 

e confronta os regimes democráticos. Ademais, outro aspecto relevante será a 

consideração da noção de fobocracia, compreendendo de que modo os Estados e as 

instituições utilizam o medo para justificar as restrições às liberdades civis e para 

cimentar seus dispositivos de controle. Por fim, a pesquisa busca também refletir sobre 

o paradoxo entre liberdade e segurança, tensionando as contradições da pós-

modernidade e da mundialização e seu papel no gerenciamento da ordem social.  

A própria pertinência da pesquisa há de ser justificada tanto para o âmbito 

acadêmico quanto no debate social e político: o terrorismo é, em último exame, um 

dos fenômenos mais impactantes do século XXI; sua conexão com a comunicação, a 

política e a estrutura do medo ainda carecem, até hoje, de investigações filosóficas 



10 
 

 
 

 

mais acuradas. Através de um tratamento crítico-filosófico dessas questões, a 

dissertação deseja contribuir para o entendimento das dinâmicas de poder que 

sustentam a ordem global e problematizar o papel da narrativa midiática na construção 

da realidade. Mais ainda, a apreensão da maneira como a transparência informacional 

poderia ser um fator ambivalente – funcionando como um instrumento tanto de 

libertação como de opressão –, permite que se tenha uma reflexão mais ampla a 

respeito dos desafios da democracia na esfera digital. O crescimento dos dispositivos 

de vigilância, a instrumentalização do medo na política e o fortalecimento dos Estados 

de exceção revelam questões que se colocam cada vez mais como urgentes e que 

exigem uma análise detida de seus efeitos na vida contemporânea.  

A escolha do tema não se baseia apenas em um interesse acadêmico, mas se 

origina também em inquietações no nível pessoal e do trabalho. A filosofia política 

sempre teve o papel de contribuir para entendimento dos processos históricos, e de 

que modo o medo tem sido utilizado como um instrumento de poder, é uma questão 

recorrente nos diferentes períodos da história. Entretanto, as condições 

contemporâneas, caracterizadas pela proliferação das tecnologias comunicacionais e 

pela mundialização da violência, apresentam novos desafios que requerem um olhar 

crítico para o modo como o terror e a transparência se entrelaçam na reconfiguração 

das relações de força do mundo contemporâneo. Além disso, esta pesquisa encontra-

se no quadro do desejo de aprofundar as relações filosofia/comunicação, isto é, 

observar como discursos e narrativas estruturam percepções e legitimam 

determinadas práticas políticas.  

Em termos metodológicos, o estudo desenvolve-se por meio de uma leitura 

hermenêutico-filosófica, baseada na investigação conceitual e textual de autores 

centrais do debate. A referência central, conforme já referi, será o livro Terror e 

Modernidade, de Donatella Di Cesare, que servirá como guia para a arquitetura do 

argumento e para a construção de diálogos críticos com outros filósofos – a exemplo 

de Gianni Vattimo, Jürgen Habermas, Jacques Derrida e Jean Baudrillard –, bem como 

exames dos discursos para apreender como o terrorismo se relaciona com a esfera da 

comunicação, transformando-se em um fenômeno que vai além da violência física, 

tomando forma como um fenômeno político e simbólico. Além disso, a pesquisa lança 



11 
 

 
 

 

mão de exemplos concretos, tais como as ações terroristas mais recentes e discursos 

governamentais acerca da segurança, para exemplificar os conceitos filosóficos 

abordados. 

Em face desta conjuntura, a pesquisa pretende lançar um olhar crítico sobre as 

formas de poder emergentes na era mundo digital. O terrorismo não poderá ser 

compreendido como um fenômeno específico ou como a mera questão de segurança 

pública – na esfera e no debate público –, mas como o tensionamento de um problema 

filosófico e político. A sociedade transparente enquanto ideal de libertação tem o 

potencial de tornar-se a verdadeira armadilha que intensifica a vigilância – e o medo – 

e legitima novas formas de dominação. Deste modo, a presente dissertação pretende 

contribuir com o debate acerca dos desafios da democracia no século XXI, através de 

uma reflexão crítica acerca da conjunção entre terror, comunicação e poder. 

 

 

  



12 
 

 
 

 

1 O TERROR E A SOCIEDADE DA TRANSPARÊNCIA 

 

 

A sociedade contemporânea é regida pelo ideal da transparência. No mundo 

dominante, interconectado, em que a informação circula de uma maneira quase 

instantânea, a promessa de uma “sociedade sem segredos” tornou-se um princípio 

incontestável. Contudo, essa “transparência” não representa obrigatoriamente 

liberdade; pelo contrário, revela-se, muitas vezes, como instrumento de controle e 

exposição total. O terrorismo mundial inscreve-se neste quadro como um paradoxo: 

ao mesmo tempo em que ele atua nas sombras, da rede oculta e das estratégias 

descentralizadas, alimenta-se da visibilidade da mídia para disseminar o medo. Como 

desvendar a relação entre transparência, vigilância e terror? Este capítulo procura 

examinar como a pós-modernidade tecnológica e comunicacional transforma o 

terrorismo em espetáculo político mundial e questiona, então, o impacto da vigilância 

e da hiperexposição no aumento da insegurança coletiva.  

 

 

1.1 Da Sociedade Transparente à Guerra Global 

 

De início, vamos manifestar o que compreendemos por transparência na 

sociedade pós-moderna. A compreensão filosófica que trazemos para esta discussão, 

a respeito desde conceito, é a apresentada por Gianni Vattimo em sua obra A 

sociedade Transparente, publicada pela primeira vez em 1989. Conforme Vattimo 

(1992, p. 10),  

 

a expressão “sociedade transparente” é aqui introduzida em termos 

interrogativos. O que pretendo afirmar é: a) que no nascimento de uma 

sociedade pós-moderna um papel determinante é desempenhado pelos mass 

media; b) que estes caracterizam esta sociedade não como uma sociedade 

mais “transparente”, mas como uma sociedade mais complexa, até caótica; 

e, por fim, c) que é precisamente neste relativo “caos” que residem as nossas 

esperanças de emancipação.  

 

Vattimo argumenta que os mass media (televisão, rádio, jornais e, 

posteriormente, a Internet) são fundamentais na transição de uma sociedade moderna 



13 
 

 
 

 

para uma sociedade pós-moderna. Diferente da modernidade, na qual a informação 

era mais hierárquica e institucionalizada, o que vem a suceder é uma comunicação 

mais descentralizada, acessível, fragmentada e plural. Isso altera a maneira como 

percebemos a realidade e como a informação é entendida.  

É por esse caminho que Vattimo apresenta a sua tese: “a impossibilidade de 

pensar a história como recurso unitário, impossibilidade que, segundo a tese aqui 

sustentada, dá lugar ao fim da modernidade, não surge apenas da crise do 

colonialismo e do imperialismo europeu” (Vattimo, 1992, p. 10-11), mas que é também, 

e provavelmente com maior impulso, a ação dos meios de comunicação de massa. 

Desta forma,  

 

Estes meios – jornais, rádio, televisão, em geral o que se chama hoje em dia 

telemática – foram determinantes no processo de dissolução dos pontos de 

vista centrais, daqueles que um filósofo francês, Jean François Lyotard, 

designa como as grandes narrativas. Este efeito dos mass media parece 

exatamente contrário à imagem que dele tinha ainda um filósofo como 

Theodor Adorno. Na base da sua experiência de vida nos Estados Unidos 

durante a Segunda Guerra Mundial, Adorno, em obras como A Dialéctica do 

Iluminismo (escrita em colaboração com Max Horkheimer) e Minima Moralia, 

previa que a rádio (e só mais tarde a TV) tivesse o efeito de produzir uma geral 

homologação da sociedade, permitindo e até favorecendo, por uma espécie 

de tendência demoníaca intrínseca, a formação de ditaduras e de governos 

totalitários capazes, como o “Grande Irmão” de 1984, de George Orwell, de 

exercer um controle minucioso sobre os cidadãos, através de uma distribuição 

de slogans, propaganda (comercial como política), visões do mundo 

estereotipadas. O que de facto aconteceu, porém, não obstante todos os 

esforços dos monopólios e das grandes centrais capitalistas, é que a rádio, a 

televisão, os jornais se tornaram elementos de uma grande explosão e 

multiplicação de Weltanschauungen, de visões do mundo (Vattimo, 1992, 

p.11, grifo nosso). 

 

 Daí reside, em parte, o conceito de sociedade transparente, que aborda a ideia 

de um mundo onde as informações circulam de maneira livre e acessível, criando a 

impressão de que o conhecimento e a realidade estão ao alcance de todos. No 

entanto, Vattimo também argumenta que essa suposta transparência é, na verdade, 

ilusória. O excesso de informação não necessariamente resulta em uma melhor 

compreensão, ao contrário, pode causar confusão e superficialidade.  

Diferente desses mass media, o filósofo italiano observa que a modernidade foi 

marcada pela busca de verdades universais e pela crença em narrativas únicas e 

objetivas acerca do mundo. Mas, com o surgimento da pós-modernidade e o advento 



14 
 

 
 

 

dos meios de comunicação em massa, essa ‘unidade’ começa a se desintegrar. 

Vattimo afirma até que estamos em uma era quando a multiplicidade de informações 

não – necessariamente – traz clareza, mas dilui – a partir dos dispositivos tecnológicos 

– a verdade em uma variedade de interpretações. Dessa maneira, a transparência 

emerge como um paradoxo: um aumento na quantidade de informações não 

necessariamente traduz-se em um conhecimento mais profundo, mas sim em um 

cenário em que o excesso de dados dificulta a capacidade de análise crítica e reflexão. 

Entretanto, tais questões direcionaram o olhar filosófico de Vattimo a discorrer, 

de forma crítica e analítica, sobre a verdade objetiva, desafiando a viabilidade de uma 

verdade única e objetiva na sociedade atual – ou pós-moderna. A multiplicação dos 

meios de comunicação e a diversidade de discursos, nesse contexto, fragmentam a 

percepção tradicional da realidade. Para ele, o mundo pós-moderno é caracterizado 

pela pluralidade e pelo relativismo interpretativo. Ou seja, a informação já não é um 

reflexo fiel do real, mas uma construção social, moldada por interesses e perspectivas 

distintas.  

Essa visão está profundamente arraigada a uma crítica que se faz à metafísica 

ocidental, justamente por buscar estabelecer verdades universais. Vattimo sugere que, 

na contemporaneidade, é necessário aceitar a fluidez e a multiplicidade como 

componentes fundamentais da realidade. Nesse contexto, a hermenêutica, que se 

refere à arte da interpretação, desempenha um papel crucial em sua filosofia, sendo 

essencial para a compreensão da sociedade transparente. Por isso, tomando nota das 

filosofias de Heidegger e Gadamer, ele sustenta que todo saber é interpretativo e 

mediado pelo contexto social e histórico. Ou seja, na sociedade da comunicação total, 

o problema não consiste em procurar a verdade objetiva, mas em captar as 

interpretações que se sobrepõem e que conflitam.  

Portanto, ao invés de buscar uma “essência do real”, o que se faz necessário – 

e provavelmente muito mais importante – é desenvolver uma consciência crítica que 

permita transitar entre as inúmeras narrativas. O grande mérito de Vattimo reside na 

sua capacidade de diagnosticar, de modo profundo e filosoficamente fundamentado, 

os dilemas da sociedade do final do século XX e início do século XXI. Ele parece 

antever – como uma espécie de Antikythera mítica futurística – questões que hoje 



15 
 

 
 

 

ganham centralidade, como as que se referem ao efeito das redes sociais e das fake 

news na formação da opinião pública. Por isso, a sua defesa do pensamento 

hermenêutico oferece uma saída crítica tanto ao dogmatismo como à rigidez da 

interpretação. Além disso, ao criticar a ilusão da transparência, Vattimo nos apresenta 

uma leitura estimulante de como a abundância de informações pode arruinar o 

discernimento, tratamento ao qual podemos conceder ainda maior atualidade. 

Contudo, o seu pensamento também contém limites. Por exemplo, a insistência sobre 

o relativismo interpretativo pode torná-lo, a certa altura, tentador para deslegitimar a 

busca de consensos éticos e verdades compartilhadas, podendo resultar em um 

“ceticismo paralisante”.  

Outrossim, a proposta hermenêutica, por mais justa que seja, talvez não seja 

suficiente para enfrentar as manipulações sistemáticas das informações que marcam 

o mundo digital contemporâneo. Isto tudo poderia ser ampliado com uma abordagem 

sobre as estratégias de controle e poder que imperam nas sombras da produção da 

informação. Se, na década de 1990, a questão consistia na multiplicação das 

informações através dos meios de massa, hoje, com as redes sociais digitais e o 

fenómeno das fake news, o diagnóstico de Vattimo torna-se ainda mais pertinente.  

A sociedade contemporânea encontra-se em estado de “hipertransparência”, 

em que a circulação frenética da informação não necessariamente produz consciência 

crítica. O real inimigo não é a falta de informação, mas a incapacidade de lê-las 

criticamente em meio ao ruído comunicativo, como afirma Vattimo. Assim, a reflexão 

vattiminiana a respeito da hermenêutica – apesar de suas fragilidades – é que tais 

‘caminhos de floresta’ poderiam ajudar a formar uma cultura de maior consciência e 

menos vulnerável às manipulações. Por outro lado, deve-se pensar em formas de 

responsabilização ética por trás da produção e circulação da informação, questão que 

o próprio autor expõe de maneira mais implícita.  

Ademais, com a ideia de uma sociedade transparente, temos um exercício do 

pensamento filosófico sobre os efeitos dos meios de comunicação na formação da 

realidade social. A crítica da noção de verdade objetiva e a defesa da hermenêutica 

como forma de entender o mundo são possivelmente duas contribuições do autor para 

o pensamento filosófico contemporâneo. No entanto, se o diagnóstico de Vattimo é 



16 
 

 
 

 

claro, sua proposta requer complementações no que diz respeito a estratégias práticas 

de resistência contra a desinformação e contra as manipulações comunicativas. De 

todo modo, a obra de Vattimo continua atual – como já falamos – e necessária, 

especialmente em tempos de excessos da estetização da sociedade e de discursos 

polarizados.  

Seria, entretanto, equivocado não observar uma mudança de pensamento de 

Vattimo com o novo lançamento da reedição de “La società transparente” (2011), na 

qual ele insere um novo capítulo intitulado “I limiti della derealizzazione”, um texto que 

procura rever e aprofundar os conceitos da primeira edição de 1989, levando em 

consideração as rápidas e profundas mutações, tecnológicas, culturais e políticas, 

ocorridas nas décadas que se seguiram. Este acréscimo não consiste, de modo algum, 

em uma superação da proposta inicial do livro, mas sim em um pensamento mais 

denso e crítico acerca das novas condições de existência, em decorrência da dinâmica 

da comunicação e seu efeito sobre a experiência contemporânea.  

Como declara o próprio Vattimo, na nota introdutória a esta terceira edição, o 

capítulo se propõe a abordar os novos problemas – em especial políticos – oferecidos 

pelo progressivo desenvolvimento dos meios de comunicação e seu peso social, e 

representa uma tentativa de pensar "o sentido do ser”, da realidade, ou que, se 

possível, no mundo mediático se apresenta modificado, e de algum modo como menos 

submetido aos preconceitos da metafísica de que fala Heidegger. Aqui, o filósofo nos 

oferece ao menos um indício de que, se o núcleo conceitual da obra permanece, 

fizeram-se necessários novos pensamentos para lidar com os novos problemas 

trazidos pela hipermedialidade da sociedade.  

O conceito de desrealização aparece nesse momento, com o qual Vattimo 

desenvolve e remete ao processo de aproximação da realidade a uma condição cada 

vez mais mediada e estetizada, à medida que esta se desfaz em representações e 

imagens, cujas múltiplas faces e fluidez dificilmente aderem à velha e invejosa 

concepção de um mundo objetivo e fixo. Nesse cenário, característico de uma 

civilização imersa na fluidez, os meios de comunicação tornam-se elementos centrais 

tanto da experiência cotidiana quanto da própria percepção da realidade.  



17 
 

 
 

 

Para Vattimo, a desrealização consiste, não somente, em uma consequência 

inexorável da modernidade tardia, mas numa possibilidade de questionamento a 

respeito dos fundamentos metafísicos que sustentaram a busca pelas verdades 

absolutas e universais. Ele sustenta que, nas décadas de 1970 e 1980, o 

desenvolvimento dos meios de comunicação e o avanço tecnológico deram origem a 

um certo “otimismo mediático”, havendo um enraizamento da crença de que a 

multiplicação das vozes e das perspectivas poderia enfraquecer as narrativas 

totalizantes e abrir espaço para uma nova emancipação cultural e social. Esse otimismo 

estava, também, enraizado no pensamento de que o pluralismo interpretativo advindo 

do trabalho dos meios de comunicação poderia favorecer uma sociedade mais aberta 

e democrática.  

Entretanto, com o passar do tempo, esse otimismo encontrou um contraponto 

na constatação de que a desrealização seria, também, libertadora das interpretações, 

mas que ela traz consigo o risco da manipulação, a superficialidade e o deixam o intuito 

de perda de critérios claros para avaliar a experiência humana. Com isso, Vattimo 

reflete sobre até que ponto a desrealização, conformada em sua intensidade, encontra 

limites definidos, por elementos por demais “realistas”, especialmente o mercado e 

suas lógicas econômicas: a desrealização promovida pelas novas tecnologias de 

comunicação encontra um limite neste agente `realista' que é o mercado. Conforme o 

autor,  

 

Estamos a viver aquilo a que se poderia chamar um ponto de viragem 

filosófico e crítico no que diz respeito às considerações filosóficas e críticas 

sobre o mundo dos meios de comunicação social. Nas últimas décadas, a 

difusão da hermenêutica na esfera filosófica e o grande progresso da 

tecnologia da comunicação a nível prático, a nível da cultura e da sociedade 

generalizadas, deram origem à imposição de um (embora relativo) “otimismo 

mediático”, razões pelas quais penso que seria útil refazer exatamente 

quando, por uma série de razões que tentarei analisar brevemente, está a 

tornar-se problemático ou pelo menos manchado (Vattimo, 2011, p. 101).1  

 

 
1 Tradução nossa. “Viviamo quello che si potrebbe chiamare un momento di svolta nella considerazione filosofica 

e critica del mondo dei mass media. Nei decenni recenti, la diffusione dell’ermeneutica nell’ambito filosofico e i 

grandi progressi della tecnologia delle comunicazioni sul piano pratico, della cultura diffusa e della società, hanno 

dato luogo all’imporsi di un (sia pur relativo) “ottimismo mediatico”, di cui penso sia utile ripercorrere le ragioni 

proprio quando, per una serie di motivi che cercherò brevemente di analizzare, sta divenendo problematico o per 

lo meno si sta appannando. 



18 
 

 
 

 

Tal observação é fundamental para se compreender o deslocamento teórico do 

autor: se antes a multiplicidade de interpretações encontrava-se ligada à liberdade, 

agora, ela encontra-se limitada pelos interesses da economia política que buscam 

moldar e controlar o sentido. Vattimo escreve que o mercado, através de suas 

solicitações de consumo e rentabilidade, bloqueia o potencial emancipatório da 

desrealização, favorecendo uma estética superficializada e pacificadora, que evita os 

conflitos e a dissonância.  

Nesse ponto, Vattimo volta-se à crítica feita por Theodor Adorno e outros 

membros da Escola de Frankfurt, reconhecendo a pertinência da crítica ao caráter 

manipulador da cultura de massa. Entretanto, ele também se distancia desta visão 

quando assinala que o as soluções não se encontram em um retorno nostálgico a uma 

suposta 'realidade autêntica', mas numa radicalidade do processo de desrealização. 

De acordo com o filósofo, o problema não está na perda de referência à realidade, mas 

sim na referência desta mesma realidade, que ainda é implicada, de forma indevida e 

limitadora, pelos mecanismos de controle social, como é o caso do mercado. Ele 

escreve que o que está em erro no mundo da 'irrealidade' dos media não é a perda de 

referência à realidade, mas o fato de que, nesta, a realidade ainda é em excesso, e 

indevidamente, afirmada.  

A proposta de Vattimo, portanto, é libertar a desrealização destes obstáculos 

realistas, para que a pluralidade dos significados e a estetização da experiência 

possam ser desenvolvidas de maneira ainda mais livre e radical. Para isso, ele faz uso 

de uma leitura hermenêutica, inspirada em Nietzsche e Heidegger, que afirma que a 

verdade não é uma essência a ser descoberta, mas um jogo de interpretações que se 

constroem historicamente. Deste modo, a desrealização é considerada não como uma 

menção à verdade, mas como uma abertura para novas formas de ser e estar no 

mundo.  

Daí Vattimo sustentar que o verdadeiro critério de avaliação, o 'limite' crítico da 

desrealização, mas inteiramente interno a ela, é exatamente a radicalidade com a qual 

se conduz suas consequências. Por esta via, o filósofo, igualmente, discorre sobre as 

possibilidades da estética na sociedade contemporânea, o que lhe permite “advogar” 

que a arte e a experiência estética possam ser espaços privilegiados para a resistência 



19 
 

 
 

 

e a emancipação. Mas que, em contrapartida, ele torna em crítica em relação à 

maneira com a qual o mercado limita esta potencialidade, ao privilegiar formas 

pacificadas e soltas de conflitos. Nos termos colocados por ele,  

 

Aquilo a que chamamos desrealização, e cujos limites procuramos, é aquele 

conjunto de fenómenos que também é chamado de “estetização”. A 

estetização geral da existência – da publicidade à prevalência dos símbolos 

de status sobre a utilização, à informação 'encapsulada’ etc. – é apenas o 

culminar de um processo, coincidindo com a própria modernidade, em que 

precisamente o que aconteceu na esfera da experiência estética antecipou, 

ou pelo menos representou, de forma emblemática, transformações que 

ocorreriam ao nível mais geral da vida social (Vattimo, 2011, p. 109-110).2 

 

Temos, assim, o entendimento de que, na estetização generalizada do mundo 

dos media, sentimos a desrealização como perda apenas porque nela desaparecem 

as distinções, o drama das escolhas, a oposição entre a afirmação e a negação, a 

possibilidade de fazer juízos de valor. Assim, para Vattimo, a experiência estética 

verdadeira é aquela que contempla o conflito, a dissonância, a multiplicidade e cuja 

neutralização é frequentemente requerida pelas exigências do mercado e pelo 

consumo massificado, como vimos. Além disso, temos a ideia de que a desrealização 

pode também ser uma forma de repensar a emancipação humana em termos menos 

dependentes das lógicas econômicas tradicionais.  

Com isso, a filosofia vattiminiana supõe que a sociedade contemporânea, 

caracterizada pelo desenvolvimento das tecnologias e pela produção de bens 

“estéticos”, pode oferecer a possibilidade de uma vida mais voltada para o gozo 

qualitativo a partir da produção quantitativa. A desrealização, portanto, não é uma 

perda a que se deva reagir com a neurose de um luto insuperável, mas sim um evento 

a partir do qual se pode tirar vantagem de todas as oportunidades de emancipação.  

Destarte, ao acrescentar o capítulo “I limiti della derealizzazione” em sua obra 

“La società transparente” (2011), Vattimo quer não somente atualizar suas reflexões à 

luz das mudanças intercedidas na História, senão também fornecer uma concepção 

 
2 Tradução nossa. “Ciò che chiamiamo derealizzazione, e di cui cerchiamo i limiti è quell’insieme di fenomeni che 

si chiama anche “estetizzazione”. L’estetizzazione generale dell’esistenza – dalla pubblicità alla prevalenza dello 

status symbol sull’uso, all’informazione “confezionata” eccetera – è solo il punto di arrivo di un processo, che 

coincide con la modernità stessa, nel quale proprio ciò che è accaduto nell’ambito dell’esperienza estetica ha 

anticipato, o almeno rappresentato, in modi emblematici trasformazioni che si sarebbero verificate al livello più 

generale della vita sociale.” 



20 
 

 
 

 

mais complexa e crítica dos limites e das possibilidades da desrealização na pós-

modernidade. Ele reconhece que o otimismo mediático inaugurado tinha que 

confrontar com os limites impostos pelas forças realistas do mercado e do controle 

político. No entanto, ao invés de se recolher ante essa constatação, torna-se a favor 

de uma radicalização do processo de desrealização, alegando que a emancipação só 

será admissível quando as interpretações e estética forem libertadas das 

determinações econômicas e sociais.  

É uma proposta temerária, que joga com a capacidade humana de criar sentidos 

e novas formas de vida a partir da própria fluência e da pluralidade das experiências 

mediáticas, mas que revela um amadurecimento filosófico e uma reação às mudanças 

culturais e tecnológicas nas últimas décadas. Portanto, podemos compreender – 

também – como uma proposta filosófica que se trata de uma reflexão que alimenta a 

expressão da busca por uma sociedade mais livre e plural em que a estetização e a 

multiplicidade sejam vistas não apenas como ameaças, mas como possibilidades reais 

e possíveis de libertação e “transparência”. 

Esse ambiente midiático, também caracterizado por uma dispersão 

informacional, abre espaço tanto para a emancipação quanto para a manipulação. Por 

isso, trazemos a filósofa italiana Donatella Di Cesare para esta discussão, pois ela 

também identifica que o terrorismo moderno se aproveita desse caos comunicacional 

para transformar atentados em mensagens políticas, e que são ainda mais 

potencializadas pela comunicação pós-moderna. Nesse cenário, o ato terrorista não 

se resume apenas a um ataque físico, mas um evento midiático que é projetado para 

gerar impacto psicológico e simbólico – agora, com maior força e impacto – em escala 

global. 

 

1.2 O atentado como mensagem 

 

O terrorismo, apresentado por Di Cesare (2019), se insere nesse contexto de 

fragmentação informacional descrito por Vattimo. Em um mundo onde a informação 

circula de maneira descentralizada e onde as grandes narrativas estão em crise, 

grupos terroristas utilizam os meios de comunicação para amplificar seus discursos, 



21 
 

 
 

 

criando narrativas próprias e desafiando as versões – das grandes narrativas – oficiais 

dos Estados. O terrorismo, então, se torna parte desse “caos comunicacional” no qual 

a disputa por sentidos e interpretações se intensifica. 

A discussão filosófica apresentada por Di Cesare em seu livro Terror e 

Modernidade, nos propõe uma reflexão densa acerca do terrorismo atual e das 

dinâmicas da violência indiscriminada presentes no contexto da globalização. O ataque 

ao Bataclan de Paris (ocorrido em 2015)3, descrito com riqueza de detalhes pela 

autora, serve de ponto de partida para uma discussão sobre o significado da violência 

jihadista e sua interconexão com aquilo que ela intitula de modernidade. Di Cesare nos 

convida a olhar além da superfície dos acontecimentos, buscando compreender as 

motivações filosóficas e existenciais que fundamentam esse ato extremo de violência. 

Um dos aspectos que iremos destacar, incialmente, é a maneira como Di Cesare 

(2019) classifica o ataque – ao Bataclan – como parte de uma operação “oblíqua”. Essa 

expressão denota uma nova modalidade de conflito, que não se adere às lógicas 

tradicionais de guerra entre nações, mas que emerge de uma estrutura global 

fragmentada. Neste cenário, os atos terroristas são organizados em uma geografia que 

não respeita fronteiras territoriais: “A operação é considerada ‘obliqua’, pela estratégia 

utilizada: organizada na Síria e comandada da Bélgica” (Di Cesare, 2019, p. 18). Neste 

sentido, a globalização da violência se revela como uma manifestação das próprias 

dinâmicas pós-modernas, conectando espaços que parecem díspares e permitindo 

que ações violentas transcendam as barreiras nacionais. 

Devemos compreender que essa “obliquidade” desafia a compreensão 

tradicional de soberania e guerra, tornando os acontecimentos terroristas fenômenos 

de natureza global que não se restringem a uma geografia específica. A utilização do 

termo “sincronia perfeita”, como afirma a autora, é para descrever a coordenação dos 

ataques, o que também suscita questionamentos filosóficos relevantes sobre o papel 

da tecnologia e da comunicação na contemporaneidade. A globalização não apenas 

propicia a circulação de bens e ideias, mas também de formas de violência. Por 

exemplo, o celular, usado por Mohamed Belkaid para coordenar o massacre, ilustra 

 
3 Cf.: https://memoriaglobo.globo.com/jornalismo/coberturas/atentados-em-paris/noticia/atentados-em-

paris.ghtml  

https://memoriaglobo.globo.com/jornalismo/coberturas/atentados-em-paris/noticia/atentados-em-paris.ghtml
https://memoriaglobo.globo.com/jornalismo/coberturas/atentados-em-paris/noticia/atentados-em-paris.ghtml


22 
 

 
 

 

como as ferramentas modernas de conectividade foram e podem ser utilizadas de 

maneira perversa (Di Cesare, 2019).   

 

Mohamed Belkaid, um argelino de 35 anos, conhecido das forças 

antiterrorismo francesas e mentor religioso do grupo, coordena os ataques 

utilizando apenas um celular Samsung e dois chips. Belkaid morrerá no dia 

15 de março de 2016 em Forest, depois de escapar de três incursões da 

polícia belga para cobrir a fuga de Salah Abdeslam (Di Cesare, 2019, p. 18). 

 

Percebemos, pois, que a coordenação dos ataques é realizada com um 

dispositivo móvel conectado a chips, ilustrando como a mesma tecnologia que 

possibilita a conexão global – ou aquilo que também podemos pensar como um 

“dispositivo técnico emancipatório” – pode e está sendo empregada para articular 

operações letais. Essa realidade manifesta a dualidade da pós-modernidade, que, 

enquanto promete “progresso”, também carrega o potencial de destruição em massa.  

Tal acontecimento levou Di Cesare a investigar a natureza indiscriminada da 

violência jihadista contemporânea. No episódio do Bataclan, as vítimas não se 

enquadram em categorias de “inimigos declarados”, como jornalistas ou judeus, mas 

são civis comuns. Isso pode indicar que o terrorismo atual deixou de seguir uma lógica 

de alvos específicos: “O jihadismo global se destitui de qualquer tipo de critério: os 

massacres são indiscriminados” (Di Cesare, 2019, p. 19). Essa característica filosófica 

da violência sem distinção reflete a desintegração de uma ordem simbólica que 

anteriormente regulava os conflitos, agora substituída por uma violência caótica que 

ataca o núcleo das interações sociais. Ou seja, para Di Cesare, essa anulação de 

critérios revela uma dimensão mais densa do terror globalizado: ele se nutre de um 

medo amplo e da incerteza, afetando a todos. A violência se transforma, assim, de um 

instrumento político com um propósito definido em um objetivo autônomo.  

Ao examinar as histórias de vida de figuras como Brahim e Salah Abdeslam, 

assim como Di Cesare, devemos problematizar a visão simplista que considera os 

jihadistas como fervorosos religiosos. Na verdade, suas existências denotam um 

histórico de marginalização e uma profunda sensação de alienação:  

 

Contudo, não é possível afirmar que Brahim e Salah sejam muçulmanos 

fervorosos. Depois de colecionarem uma série de condenações por pequenos 

delitos, em 2013 os irmãos abrem o bar Les Béguines, onde o álcool, o jogo 



23 
 

 
 

 

e o tráfico fazem parte do dia a dia. Usuário de maconha, introvertido e 

influenciável, Brahim, de 31 anos, é muito diferente do irmão caçula, Salah, 

que é mulherengo, amante de carros e passa os dias assistindo a vídeos do 

Estado Islâmico (Daesh). Ambos se radicalizaram apenas um ano antes e 

desde então se dedicaram à preparação do atentado. Salah foi o único 

sobrevivente; depois de fugas cinematográficas, foi preso no dia 18 de março 

de 2016 e hoje está encarcerado na prisão de segurança máxima de Fleury-

Mérogis (Di Cesare, 2019, p. 19). 

 

A radicalização desses indivíduos, atrelada às suas experiências de exclusão 

social e desconexão com a sociedade contemporânea, sugere que o terrorismo é um 

fenômeno que vai além do aspecto religioso, sendo também de natureza social e 

existencial. A busca por pertencimento e identidade, em um mundo que demonstra 

ser frequentemente alienante, parece ser um dos principais motores dessa violência.  

Ademais, a conexão entre a pós-modernidade e o terrorismo também se 

evidencia no aludido exemplo do Bataclan como um ícone cultural. O fato de esse local 

representar um “símbolo da diversidade e da confluência de culturas em Paris”, sugere 

a intenção dos terroristas de atingir o que consideram os pilares da modernidade 

ocidental: pluralidade, liberdade e diversidade (Di Cesare, 2019). Desde 1865, o 

Bataclan se destaca como uma casa de espetáculos, simbolizando a rica tradição 

cultural e cosmopolita que os jihadistas buscam destruir. Assim, conforme apontado 

por Di Cesare (2019), ao atacar um show de rock — uma manifestação da cultura 

jovem ocidental — os terroristas não apenas ceifam vidas, mas também visam obliterar 

os valores que essa cultura representa. Além disso, a escolha de uma banda de rock 

tocando a canção “Kiss the Devil” durante o ataque, com versos como “I meet the devil 

and this is his song” (i.e., “Eu conheço o diabo e esta é a sua canção”), confere uma 

dimensão simbólica à violência. O massacre, que se inicia precisamente quando a 

banda entoa esses versos, parece dramatizar a “essência do mal” que se manifesta na 

violência jihadista. Essa utilização da música e da performance cultural como cenário 

para o ataque revela uma intenção deliberada dos terroristas de confrontar a cultura 

ocidental, atacando alguns dos seus símbolos mais reconhecíveis.  

Para além da violência percebida e praticada em contextos semelhantes ao 

apresentado acima, como apontou Di Cesare (2019), devemos analisar o teor da 

resposta ocidental ao terrorismo, que muitas vezes se limita à retórica sobre a defesa 

de valores universais, sem operar sobre as causas da violência. As formulações de 



24 
 

 
 

 

líderes, como a de Barack Obama, denunciando o ataque (ocorrido em Paris) como 

uma agressão contra a humanidade e os valores universais são insuficientes para dar 

conta da profundidade do problema4. Por isso, Di Cesare (2019) sugere que a resposta 

militar e política ao terrorismo não enxerga os raízes existenciais e sociais da 

radicalização, mas, pelo contrário, alimenta o ciclo da violência. Em outros termos, a 

filósofa nos permite ver como o ataque ao Bataclan não é um fato de violência isolada, 

mas o sintoma da crise mais ampla da modernidade global. A “operação oblíqua”, a 

desterritorialização da violência, a indiscriminação dos massacres, a desconexão 

existencial dos terroristas, são alguns traços das contradições da era pós-moderna. O 

terrorismo planetário, para Di Cesare, é produto da própria modernidade, que, ao 

mesmo tempo em que forja a interconexão global, cria novas formas de exclusão, nova 

alienação e nova violência. 

Tais apontamentos nos abre espaço para questões fundamentais sobre a 

transformação da guerra na era da globalização, pensando a relação entre guerra e 

política, entre guerra e conflito e a virada em um novo paradigma global da violência. 

A partir dos atentados de 13 de novembro de 2015 em Paris, Di Cesare (2019, p. 23) 

mostra como o uso da palavra “guerra” pelas autoridades ocidentais, principalmente 

na declaração de “’guerra’ ao califado negro”, expressa uma tensão e uma dificuldade 

de compreender os fenômenos contemporâneos de violência global.  

Di Cesare (2019) nos convida, assim, a observar a ambiguidade que envolve a 

noção de guerra em nossos dias. Ela diz que, desde então, muitos se interrogam: 

“Estamos em guerra?”, e mesmo a resposta parece incerta e contraditória: “estamos 

em guerra e, ao mesmo tempo, não estamos em guerra” (Di Cesare, 2019, p. 24). Essa 

contradição reflete a dificuldade de distinguir “guerra” e “paz” no mundo atual, e, 

conforme Di Cesare, o que vemos é o aumento de uma “área cinza” onde “paz e 

guerra não se contrapõem mais como a luz e a sombra” (Di Cesare, 2019, p. 24), mas 

se misturam em uma condição indistinta. Esse apagamento das fronteiras entre guerra 

e paz revela uma virada epocal, ou seja, a passagem da modernidade para a 

 
4 “Um ataque não só contra Paris, mas contra toda a humanidade e os nossos valores universais”, disse Barack 

Obana numa primeira reação aos atentados ocorridos em Paris (Di Cesare, 2019, 2019, p. 22). Cf.: 

https://www.voaportugues.com/a/barack-obama-consisdera-atentados-de-paris-um-ataque-contra-a-

humanidade/3057776.html  

https://www.voaportugues.com/a/barack-obama-consisdera-atentados-de-paris-um-ataque-contra-a-humanidade/3057776.html
https://www.voaportugues.com/a/barack-obama-consisdera-atentados-de-paris-um-ataque-contra-a-humanidade/3057776.html


25 
 

 
 

 

globalização armada. Observamos também uma crítica à persistência das categorias 

tradicionais da guerra. Desde Clausewitz (1970, p. 811), a guerra ocorreu como “a 

continuação da política pelos outros meios”, uma ferramenta extrema e excecional 

dentro do mundo da política.  

Entretanto, a partir de Di Cesare, podemos perceber que essa concepção 

clássica da guerra “acabou”, e com ela despareceu a ideia de que a guerra é um 

conflito que começa, se desenvolve e termina, que segue regras e que se realiza em 

um objetivo político preciso. Para ela, a nova categoria do fenômeno que emerge neste 

século XXI é a guerra global e eterna, a guerra “ilimitada e infinita”, sem fim ou solução. 

“A guerra do novo milênio”, conforme é descrita por Di Cesare (2019, p. 24-25), 

“trouxe consigo a paz”, porque ela se tornara uma condição permanente e comum na 

paisagem do mundo de hoje. Esta mudança radical da guerra não constitui apenas um 

desenvolvimento da história, mas sim uma mudança ontológica da política e da 

sociedade mundiais.  

 

A guerra global, que marca a ruptura com o passado, é o modo pelo qual a 

nova política planetária se manifesta, é o nascimento de um mundo 

empunhado em armas, é a revelação da globalização armada.  

Por isso, deve-se falar de Primeira Guerra Global, não de Terceira Guerra 

Mundial; caso contrário, poder-se-ia pensar que a guerra atual seja um 

simples embate de visões de mundo, por exemplo o americano e o islâmico. 

As guerras mundiais acabaram no século XX (Di Cesare, 2019, p. 27). 

 

Assim, nos cabe não mais pensar nesta guerra global como uma continuação, 

ou a irrupção de uma Terceira Guerra Mundial, mas como sendo a “Primeira Guerra 

Global”, ou seja, um fenômeno inteiramente novo. As guerras mundiais do século XX 

ainda eram limitadas dentro de frentes geográficas e ideológicas claras, ao passo que 

a globalização da guerra contemporânea se caracteriza pela difusão, intermitência e 

endemia. Não é o evento que deixa uma cicatriz específica na história, mas uma 

condição permanente de violência, um modo de existência na vida global. Neste 

prisma, a guerra não é a exceção, mas um processo crônico que define a condição 

mesma do mundo globalizado.  

Essa passagem para a guerra global sem fim está ligada a uma transformação 

na gradualização do mundo, afirma Di Cesare (2019), porque a globalização fez nascer 



26 
 

 
 

 

uma “violenta uniformização” do mundo, onde a guerra se converteu não mais em uma 

escolha estratégica dos Estados, mas em uma força totalizante que transforma a 

própria política. Para suportar esta alteração, Di Cesare vale-se do exemplo de Martin 

Heidegger, de quem, nos “Cadernos Negros”, se antecipou uma “guerra total” que 

não seria mais a continuação da política, mas sim a transformação dela. Heidegger, 

segundo Di Cesare, foi um dos primeiros a pensar que a guerra na modernidade tardia, 

estava deixando de ser um confronto circunscrito entre Estados-nação, para ser um 

modo global de existência, uma “globalização armada”. Além do mais, a italiana 

problematiza a própria possibilidade de que a política venha a evidenciar-se num 

espaço de configuração do mundo contemporâneo.  

Segundo a autora, na modernidade, era possível encontrar política, mesmo 

precária, através da regulação da guerra e do estatuto da paz. Enquanto, na guerra 

global, a política não está mais apta a dar essa forma, dado que a violência não se 

encontra mais regulada nem por regras nem por limites, a guerra, ainda segundo Di 

Cesare, abandonou os seus rituais, fez um corte com os protocolos de configuração 

da política. Nesse tratamento, a guerra se funde com a globalização, então assumiria 

Di Cesare uma revelação da globalização armada. A ordem mundial, que estava 

configurada através da política, agora seria determinada pela continuidade da guerra 

como estado contínuo.  

 

A guerra, ilimitada e infinita, que teve início com o Onze de Setembro, no 

nascer do novo século, não contradiz o “fim da guerra” que a filosofia 

constatou há tempos. De fato, a guerra sempre foi entendida como um conflito 

armado, motivado por um objetivo político, definido por regras, capaz de 

regular e dar forma ao caos potencial; a conclusão óbvia é a paz, mesmo que 

provisória e precária. Essa concepção clássica da guerra acabou, mas fim da 

guerra não quer dizer fim da violência. A humanidade entrou num período da 

própria história que se distingue por “estados de violência”. O conflito deixa 

de lado os rituais e abandona os protocolos, o direito fica em frangalhos, a 

desordem não se deixa dominar, a destruição rompe barreiras e viola tabus 

(Di Cesare, 2019, p. 25). 

 

Outro elemento que Di Cesare problematiza, é o papel do Onze de Setembro 

como a “primeira revelação dramática da guerra global”. O ataque às torres gêmeas, 

que anunciou a entrada num novo milênio, não seria apenas um outro evento de 

choque imediato, mas sim seria a forma através da qual a nova era da violência 



27 
 

 
 

 

globalizada se manifestaria. Assim, devemos compreender o Onze de setembro como 

o marco do movimento para a pós-modernidade, um tempo de incerteza e guerra em 

que a hiperpotência vitoriosa (os Estados Unidos) se tornou um alvo situado no caótico 

cálice do mundo. Esse evento daria início, segundo a autora, a uma era milenar, onde 

a guerra se realiza indefinidamente, sem procedimento de resolução.  

Portanto, o que percebemos no teor da guerra contemporânea, é uma mudança 

radical na natureza do conflito na era da globalização. Antes concebida como um 

instrumento da política, a guerra tornou-se um estado antipolítico, permanente e 

global, que incorporou a paz e redefiniu a política em termos de violência contínua. 

Para entender o presente, Di Cesare nos convida a nos despir das concepções 

tradicionais da guerra e a considerar a globalização armada como um dos novos 

paradigmas que estrutura o mundo contemporâneo, que, por sua vez, nos leva a 

refletirmos sobre uma possível “guerra civil global” 

Ao falarmos em guerra civil global, com Di Cesare (2019), estamos também 

propondo um aprofundamento sobre a transformação do conceito de guerra na era da 

globalização. Almejamos, com isso, desvendar um novo paradigma de conflitos que 

ultrapassa as fronteiras nacionais, desafiando as concepções tradicionais de guerra e 

de ordem política. Nesse contexto, a filósofa tece algumas críticas às interpretações 

inadequadas da modernidade, propondo uma análise que reconhece a complexidade 

e a multiplicidade da “desordem global” em que nos encontramos. 

De início, devemos nos perceber como estamos declinados à tentação de 

recorrer a esquemas conhecidos e consolidados para entender o cenário global atual. 

Nos termos da própria autora,  

 

Existe a tentação de tentar interpretar esse mar tempestuoso, com suas 

correntes e ondas, de acordo com esquemas conhecidos e consolidados. 

Contudo, a globalização supera a lógica liberal, a crítica marxista, o 

pensamento negativo. Para os casos em que faltam formas definidas e 

nítidas diferenças, não apenas os conceitos, mas também as metáforas são 

inadequadas. Sendo assim, a ideia da “modernidade líquida” formulada por 

Zygmunt Bauman parece enganadora porque nos faz pensar que a era 

moderna não terminou. Além disso, chamando a atenção para a fluidez da 

realidade, que é incontestável, Bauman deixa de lado a rigidez, as resistências 

e os atritos que fomentam o potencial conflito permanente (Di Cesare, 2019, 

p. 28, grifo nosso). 

 



28 
 

 
 

 

Por isso, acreditamos que a filosofia de Vattimo sobre a pós-modernidade 

dialoga diretamente com a ideia de globalização discutida por Di Cesare, ao passo 

que, esse termo “está ligado ao fato de a sociedade em que vivemos ser uma 

sociedade de comunicação generalizada, a sociedade dos mass media” (Vattimo, 

1992, p. 7). A partir de Vattimo, bem como Di Cesare, podemos falar que a 

Modernidade acabou e que os seus modelos não são mais capazes de interpretar os 

fatos contemporâneos – exatamente pelas suas limitações e vieses unitários e 

totalitários –, pois, além de seguirem de modo engessada, não considera os aspectos 

técnicos comunicacionais globais ou de globalização que incide sobre a sociedade 

atual.  

Dito de outro modo, o fato é que as categorias tradicionais de análise política e 

social se mostram insuficientes para captar as sutilezas do mundo contemporâneo. 

Para Di Cesare, o fenômeno da globalização não se resume a um processo de 

flexibilização, mas também envolve exclusão violenta e resistência, revelando 

profundas desigualdades estruturais. A globalização, conforme descrita pela autora, é 

marcada por uma “rede de crises”, em que a inclusão de algumas vidas implica a 

exclusão de muitas outras. Ou seja, a autora nota que, à medida que o capitalismo se 

expande, acompanhando o “triunfo do mercado” e a “tirania das finanças”, a 

globalização se revela como um ciclo – além de emancipatório – de “violenta 

desigualdade”. Essa desigualdade, que não deve ser vista como um fenômeno 

periférico, estaria no cerne do que ela denomina de “globalização armada”. A guerra 

global é indissociável da ordem econômica que, em vez de proporcionar estabilidade, 

gera conflitos. Há crise das democracias, assim, o colapso do Estado-nação torna-se 

sintoma de uma desordem mais profunda.  

Uma tônica importante é o fato de que as fronteiras se dissolveram entre o 

interno e o externo em uma sociedade transnacional: “A exterioridade se dissolveu. 

No planeta já não há bordas externas; a parte interna é atravessada por águas 

agitadas” (Di Cesare, 2019, p. 29). Significa que, na globalização, os conflitos já não 

são mais localizados ou limitados a um espaço geográfico. Com a interconexão global, 

“até mesmo uma luta periférica poderia se tornar uma centelha cósmica” (idem). Isto 

é, a desterritorialização da guerra, ou seja, qualquer conflito, em qualquer parte, pode 



29 
 

 
 

 

adquirir uma dimensão global. Desaparece o espaço tradicional da guerra, com frentes 

definidas e regras de engajamento, e toma então sua vez uma guerra que assume 

diferentes modos e escalas: atentados, operações high-tech, drones e bombardeios 

cirúrgicos. Nesse novo paradigma, as antigas distinções entre civis e militares também 

se dissolvem.  

Di Cesare salienta que, enquanto nas guerras tradicionais as “cidades abertas” 

eram poupadas, a nova guerra mundial “explode dentro das cidades, atinge os civis e 

a civilidade, destrói prédios de escritórios, cafés, supermercados, escolas, embaixadas 

e hospitais” (Di Cesare, 2019, p. 30). Essa violência sem discriminação, atingindo 

diretamente a vida civil, faz a transição a uma guerra que se inscreve na vida cotidiana 

das sociedades, transformando os espaços urbanos em teatros de guerra. Vale frisar 

que, essa transição já tinha começado no século XX, quando mais de 62 milhões de 

civis tinham sido mortos em guerras. Mas a particularidade da guerra mundial está na 

“privatização” da violência, o monopólio estatal da força é fragmentado, e atores não 

estatais tornam-se protagonistas, como os jihadistas e as milícias.  

A guerra civil global, que Di Cesare inscreve, se torna, em vários aspectos, uma 

radicalização do conceito de guerra civil tradicional. Para sustentar a sua 

argumentação, ela recorre às ideias de Carl Schmitt e Hannah Arendt para analisar 

essa nova modalidade de conflito, na qual a guerra não se dá mais entre Estados, mas 

se enraíza no próprio tecido social global.  

Em “O conceito do Político. Teoria do partisan”, Schmitt (2008) menciona um 

“nomos da terra”, no qual o reconhecimento entre Estados soberanos se esvai e a 

guerra transforma o inimigo em alvo de criminalização, visando sua erradicação. Nessa 

mesma obra, Schmitt (2008; 2014) investiga as transformações que a guerra e as 

relações internacionais sofreram no contexto da modernidade tardia. Ele introduz o 

conceito de “nomos da terra”, presente em seu trabalho “O Nomos da Terra no Direito 

Internacional do Jus Publicum Europaeum”, que se refere à estrutura jurídico-política 

que orientava as interações entre Estados soberanos, fundamentando-se no 

reconhecimento mútuo e em normas que delimitavam os conflitos. 

Schmitt (2008) sustenta que essa estrutura, vinculada ao jus publicum 

europaeum (direito público europeu), assegurava que as guerras entre Estados 



30 
 

 
 

 

fossem conduzidas de acordo com certos princípios, diferenciando entre combatentes 

e civis, e evitando assim a destruição total do oponente. Contudo, essa lógica começou 

a se fragmentar com o surgimento das guerras ideológicas, especialmente no século 

XX. O reconhecimento entre Estados soberanos se desvanece à medida que a guerra 

é reinterpretada como um confronto contra um inimigo absoluto e ilegítimo, 

frequentemente visto como criminoso. 

Essa criminalização transforma o conceito de guerra em uma “guerra justa”, na 

qual o adversário deixa de ser considerado um oponente legítimo, sendo rotulado 

como criminoso ou como uma ameaça a ser eliminada. Exemplos disso são as guerras 

contra o terrorismo e os conflitos gerados por ideologias totalitárias, em que o inimigo 

é desumanizado, tratado como um vilão da humanidade. Schmitt (2008) aponta que 

essa lógica conduz a conflitos sem limites, em que não há espaço para a negociação 

ou o reconhecimento mútuo, mas apenas a busca pela aniquilação do outro. Dessa 

maneira, é possível identificar a inquietação do filósofo alemão Schmitt diante da 

transformação na essência da guerra, que, ao perder o caráter regulado pelo nomos 

da terra, tende a se tornar cada vez mais intensa, total e desprovida de acordos entre 

as soberanias reconhecidas. 

A perspectiva de Hannah Arendt é, então, crucial para entendermos a 

concepção de guerra civil global, tal qual formulada por Di Cesare, que se relaciona 

com a derrocada das fronteiras tradicionais entre a guerra e a política. Para Arendt 

(2013; 2022), a guerra moderna, e ao menos a partir do século XX, deixou de ser um 

conflito regular entre Estados soberanos, e passou a ser conduzida através do próprio 

tecido social, tornando-se crescente e difusa.  

Em obras, como “Sobre a Violência” e “Origens do Totalitarismo”, Arendt (2013; 

2022) analisa o modo como a violência se altera no seu estatuto de instrumento político 

errático quando desaparece um espaço para a ação política e um espaço para a 

discussão política pública. Para o conceito de guerra civil global, tal ideia se torna 

preponderante, pois a violência deixa de ser um problema entre os Estados e invade 

todas as esferas da sociedade globalizada. Segundo Arendt, existe uma diferença 

entre a violência e a política, onde a violência eclode onde a política falhou. Para ela, 

a política precisa assentar-se sobre o diálogo e a pluralidade, porém uma vez que estes 



31 
 

 
 

 

espaços são destruídos – seja por regimes totalitários, pelo colapso das crises 

institucionais ou pela emergência de guerras sem centro definido – a política é 

substituída pela violência e está se torna a regra.  

Isso é encarnado na guerra civil global, que não possui um inimigo claramente 

demarcado nem um espaço político capaz de fazer avançar os conflitos. Por isso, 

Arendt reflete igualmente sobre a crise do sistema estatal moderno e da soberania, 

especialmente depois das duas guerras mundiais. Ela testemunha que, com a 

globalização e a crescente interdependência dos países, não é mais possível 

compreender as guerras apenas como conflitos entre Estados nacionais. Ao contrário, 

elas emergem dentro dos Estados e entre atores não estatais, como os grupos 

terroristas, as corporações, as milícias e as populações deslocadas.  

Essa nova compreensão, juntamente com os apontamentos filosóficos de 

Schmitt, leva Di Cesare à noção de guerra civil global, isto é, ao estado de guerra sem 

fim, a guerra civil do mundo que não respeita as fronteiras e envolve tanto Estados 

quanto organizações transnacionais, forças insurgentes, povos, enfim, os próprios 

povos. Esse gênero de guerra não encontra um fim, posto que as novas formas de 

relações de força e a violência estão muitas vezes estruturadas sob o abrigo das 

justificativas de “guerra contra o terror’, de “intervenção humanitária” ou de 

“segurança global”. E, assim, a perspectiva filosófica de Arendt corrobora a análise 

que Di Cesare faz e demonstra como a guerra moderna rompeu com a lógica do 

conflito armado e se transformou em guerra difusa, interior e contínua, minando as 

fronteiras da guerra e da paz. Destarte, a guerra civil global corresponderia a esse seu 

tato, ao fenômeno de uma nova guerra que se torna um fenômeno contínuo da própria 

vida da própria sociedade, radicalizando-se no sentido de raízes por todo o tecido 

social, sem limite. 

Portanto, para Di Cesare (2019), a guerra civil global “elimina a distinção entre 

o interior e o exterior”, refletindo a stasis da Grécia antiga, que desfazia as barreiras 

entre a cidade e a família, entre o irmão e o adversário. Nesse contexto, as guerras 

civis não permanecem restritas a um único Estado, mas se difundem pelo mundo, 

gerando um ambiente de hostilidade constante e sem limites bem definidos. Para 

endossar ainda mais o seu argumento, Di Cesare também menciona Giorgio Agamben, 



32 
 

 
 

 

que, em sua obra “Stasis. La guerra civile come paradigma político”, descreve a guerra 

civil como uma “discórdia sangrenta” que, na contemporaneidade, se transforma em 

um fenômeno perene. Agamben, nessa obra, analisa a guerra civil como um fenômeno 

constitutivo e permanente da política, política, rompendo com a concepção clássica 

de que ela seria um exclusivo ou temporário evento do Estado. Sua leitura do conceito 

de guerra civil se anexa na filosofia política clássica, mas a refaz para o seu contexto 

contemporâneo, em que esse tipo de conflito é percebido mais como um paradigma 

político permanente do que como um acontecimento interno de desordem. 

 Agamben (2015) resgata o conceito grego de stasis, que na Grécia Antiga 

designava não somente a guerra civil, mas também um estado de conflito interno 

dentro da pólis, de ordem de vez em quando mesmo irreconciliável. Para ele, stasis 

não é simplesmente uma interrupção da ordem política, mas antes uma dinâmica do 

próprio poder. Essa “discórdia sangrenta” que caracteriza a guerra civil, segundo 

Agamben, deixa de ser uma anomalia e passa ser um mecanismo fundamental da 

política moderna. Com isso, a guerra civil torna-se, ao invés de um momento anômalo 

do Estado soberano, permanente e globalizada, dissolvendo a diferenciação entre 

guerra e paz. Isso se aproxima da ideia de guerra civil global de Donatella Di Cesare, 

na medida em que os conflitos internos e externos se misturam e a violência torna-se 

uma estrutura medianeira da sociedade contemporânea.  

O mundo de hoje, segundo Agamben, não é mais do que a ambiência onde a 

guerra civil se retira para além do sentido tradicional, passando a ter um ano de vida 

depois contemporânea com um ano possível para o conflito, isto é, o destaque no 

conflito, nas fronteiras, nos núcleos interdependentes e nas instituições, do que ocorre 

dentro dos países e fora deles, do que é interno e do que é externo. Essa permanente 

situação de conflito se pode localizar em fenômenos como a guerra ao terror, a 

militarização das sociedades, o estado de exceção no tempo permanente e o uso 

assíduo da repressão política contra os elos cruciais da população. Adicionalmente, a 

guerra civil perene revela-se sob as formas da exclusão e da soberania, dois conceitos 

fundamentais na filosofia de Agamben. Segundo ele, os Estados modernos atuam cada 

vez mais sobre seus cidadãos por meio de mecanismos de exceção, operando como 

se certos grupos estivessem fora da proteção do direito (homo sacer), tais tornando-



33 
 

 
 

 

se inimigos internos ou externos. Esse mecanismo reforça a lógica da guerra civil, 

criando divisões dentro da própria sociedade, na qual determinados sujeitos ou 

comunidades são tratados como ameaças a serem eliminadas.  

Esses apontamentos de Agamben (2015) corroboram a tese de Di Cesare ao 

demonstrar que a guerra civil não representa um confronto interno por grupos em 

conflito dentro do Estado, senão uma condição política permanente da 

contemporaneidade. A própria violência se converte em um instrumento de 

administração e controle social, e a separação entre cidadãos e inimigos torna-se 

difusa. Assim, a guerra civil, além de não ser uma exceção ou um fenômeno 

temporário, tubando-se no paradigma mesmo da política moderna, que caracteriza a 

organização e a constituição mesmas dos Estados e da sociedade. 

Logo, a guerra civil global, segundo Di Cesare, pode ser compreendida como 

uma extensão da stasis a todo o planeta, por meio da violência incessante que o aflige. 

Ao contrário da guerra civil clássica, que poderia ser resolvida dentro de um contexto 

político específico, a guerra civil global evidencia a crise do pacto político. A violência 

que permeia o cenário contemporâneo é o que se pode chamar de pós-política; ela 

não surge da falta de política, mas da falência das estruturas políticas modernas em 

conter as tensões e os conflitos existentes.  

 

A guerra civil global é a extensão da stasis a todo o globo terrestre por meio 

da violência incessante que o acomete. É a inauguração de uma época de 

hostilidades contínuas, a tal ponto que se poderia pensar num regresso ao 

estado de natureza descrito por Hobbes no Leviatã (Di Cesare, 2019, p. 33). 

 

Destarte, a autora sugere que a violência global contemporânea, ao contrário 

da “violência pré-política” descrita por Hobbes, apresenta-se como um fenômeno pós-

moderno. A sociedade global não corre mais o risco da guerra civil, que poderia ser 

solucionada pela razão política, como Hobbes desejava; em contraste, o risco é 

proveniente de uma “multidão diluída”, que vive na cidade global sem uma coesão 

política que poderia deter a violência. Nessa conjuntura, a guerra civil global acaba por 

adquirir um caráter praticamente apocalíptico, enquanto o terror passaria a ser a forma 

mais feroz dessa hostilidade difundida de forma geral: “A bandeira negra do terror é a 

forma mais feroz e obscura da guerra civil da globalização” (Di Cesare, 2019, p. 34).  



34 
 

 
 

 

Ou seja, ao revisitar o conceito de “guerra civil global”, a autora nos apresenta 

uma perspectiva do quanto a globalização radicalizou a natureza do conflito e da 

violência. O desmanche das fronteiras, a privatização da guerra e a violência 

disseminada entre os civis apontam para um novo paradigma do conflito, onde a 

guerra não é mais um instrumento da política, mas uma condição de permanência no 

mundo globalizado. A stasis, que há não muito tempo correspondia à discórdia interna 

da cidade-Estado, se expande agora para o Globo, implicando na crise mesmo da 

ordem política contemporânea. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



35 
 

 
 

 

2 (PÓS-)MODERNIDADE, TERRORISMO E A DIALÉTICA DA VIOLÊNCIA 

 

A modernidade prometeu emancipação por meio da razão, progresso e técnica, 

mas também engendrou suas próprias catástrofes. Auschwitz, Hiroshima e o 11 de 

Setembro desvelam a face obscura do progresso: a racionalidade pode servir à 

destruição. Este capítulo investiga a crítica ao projeto moderno e a emergência da pós-

modernidade, com especial atenção ao papel simbólico do terrorismo como ruptura 

com as promessas iluministas.  

A partir de Di Cesare, em diálogo com outros autores como Lyotard, Habermas, 

Derrida e Baudrillard, examina-se como o terrorismo se tornou um fenômeno global, 

espectral e simbólico, desafiando a ordem mundial. A análise percorre desde a 

fragmentação das metanarrativas até o conceito de atmoterrorismo, onde o ataque se 

dirige ao ambiente vital da humanidade. Assim, busca compreender o terrorismo não 

apenas como violência física, mas como resposta radical às contradições da 

globalização e à falência simbólica da modernidade. 

 

 

2.1 A falência do projeto moderno e o nascimento da crítica pós-moderna 

 

Quando se fala em modernidade, pensa-se num trem que, depois de cada 

estação, retoma seu caminho acelerando. Ele carrega os passageiros que o 

esperam felizes à beira dos trilhos. Alguns sobem na primeira classe, outros 

na segunda, alguns até na terceira. Para todos, porém, o trem leva a luz da 

razão. Tolhe seus antigos preconceitos, elimina usos e costumes herdados do 

passado, suprime o peso da tradição, liberta-os do julgo da religião. No trem, 

os passageiros se tornam finalmente sujeitos autônomos, egressos do secular 

estado de menoridade, capazes de questionar tudo o que lhes diz respeito, a 

começar pelas próprias vidas. Não existem mais imposições, vínculos e 

coerções. Os passageiros se retiram do passado sem melancolia. Cheios de 

esperança, confiam no barulho do trem que se projeta em direção ao 

progresso (Di Cesare, 2019, p. 34). 

 

Ao lermos a citação acima, temos Di Cesare nos apresentando à ideia de 

progresso na modernidade e suas contradições. Ao utilizar a metáfora do “trem da 

modernidade” para exemplificar a visão otimista e irrestrita do projeto moderno, a qual, 

em última instância, tem um conceito de progresso em que o avanço da razão, da 

ciência e da técnica é inevitavelmente associado à libertação humana. Contudo, esta 



36 
 

 
 

 

imagem do progresso como um trem acelerado rumo a um futuro de iluminação apaga 

as ameaças que a própria modernidade traz em seu interior.  

Di Cesare inicia evidenciando como o “trem da modernidade” avança 

imperturbável, levando os passageiros para um futuro supostamente promissor, 

descrevendo como este progresso foi inicialmente reconhecido com a “luz da razão”, 

a qual elimina “tolhe antigos preconceitos, elimina usos e costumes herdados do 

passado, suprime o peso da tradição, liberta-os do julgo da religião”. A modernidade, 

portanto, é vista como um processo de emancipação que pretende libertar os 

indivíduos de suas amarras passadas, criando uma imagem secular e racional do 

mundo. Para todos os passageiros, independentemente da classe social em que 

viajam – primeira, segunda ou terceira classe - encontra-se esta promessa de 

autonomia e liberdade que o progresso supostamente deveria assegurar.  

No entanto, somos convidados pela autora a desafiarmos esta imagem 

idealizada e progressista, indagando-nos se, na medida em que o trem avança, os 

passageiros não são inconscientes dos perigos que o progresso traz consigo, uma vez 

que o avanço tecnológico, celebrado como uma confirmação do progresso, oculta os 

riscos que estejam por vir: “Pode ser que acordem momentos antes que o trem, em 

sua crescente aceleração, como uma bala sem controle, exploda de repente, lançando 

um último olhar em direção ao longo trajeto percorrido antes de seu fim” (Di Cesare, 

2019, p. 35). Di Cesare antecipa que o progresso desenfreado pode conduzir a um 

desastre iminente, uma “explosão”, no sentido metafórico, da autodestruição da 

modernidade. Esse colapso seria o resultado de uma confiança excessiva na razão e 

na técnica, que ignora as forças destrutivas latentes na própria lógica do progresso.  

A filósofa avança em sua crítica ao observar que, na visão dos defensores da 

modernidade, “nada poderá comprometer o projeto de emancipação que surgiu com 

o Iluminismo” (idem). Aqui, guerras, massacres e extermínios são vistos como simples 

“acidentes de percurso”, desvios temporários, que não afetam o curso geral do 

progresso. Essa posição é problemática, segundo Di Cesare, pois esteriliza e 

tranquiliza o conceito de progresso, não levando em conta suas dimensões destrutivas. 

A confiança absoluta na razão e na técnica cria, portanto, uma imagem deformada da 

história, que vê os horrores do século XX – as duas guerras mundiais e Auschwitz – 



37 
 

 
 

 

como exceções patológicas, e não como efetivas manifestações da própria razão 

moderna.  

Nesse ponto, Di Cesare concorda com a crítica de filósofos como Walter 

Benjamin, Hannah Arendt, Theodor W. Adorno e Max Horkheimer “que puseram a 

modernidade no banco dos réus” (Di Cesare, 2019, p. 36), pois reconheceram que o 

extermínio de Auschwitz não foi um desvio do progresso, mas um resultado direto da 

racionalidade instrumental e da modernização. Ela sublinha que Auschwitz foi um 

“extermínio administrativo”, que seguiu a lógica da produção moderna e a técnica da 

eficiência. Ao transformar a morte em um processo industrializado, Auschwitz revelou 

a face sombria da modernidade, em que a racionalidade, ao invés de libertar, se torna 

arma de destruição em massa. Assim, devemos compreender que o campo de 

concentração nazista deveria ser visto como “caleidoscópio através do qual se 

observa a modernidade” (Di Cesare, 2019, p. 36-37), pois revela a dialética 

autodestrutiva do progresso moderno.  

Além de Auschwitz, Di Cesare menciona Hiroshima como outro marco que 

retrata a “autodestruição da razão”. A bomba atômica, produto dos avanços da ciência 

e da tecnologia, representa a capacidade da modernidade em criar aparelhos de 

destruição total. Hiroshima, igual a Auschwitz, é um exemplo de que o progresso 

técnico pode se voltar contra a própria humanidade, revelando a fragilidade do projeto 

moderno. Essa falência do otimismo progressista produziu um debate entre moderno 

e pós-moderno, fundamentalmente animado pela crítica dos filósofos à modernidade, 

como Jean-François Lyotard, o qual declarou o fim do projeto moderno e o 

caracterizou como autodestrutivo.  

Para além de outros debates filosóficos, Jean-François Lyotard se destaca entre 

aqueles que debateram acerca da modernidade e anúncio da transição para a pós-

modernidade, sendo este o conceito que se desenvolve especialmente em A Condição 

Pós-Moderna (1979). Segundo o autor, a modernidade teria apoiado-se em uma série 

de “metanarrativas” ou “grandes narrativas”, que seriam totalizantes, com o desígnio 

de dar um sentido para a história, para o progresso e para o conhecimento humano. 

Entre as metanarrativas, se situariam: a razão iluminista, o progresso científico, o 



38 
 

 
 

 

progresso político e a crença de que a humanidade ver-se-ia, de modo inevitável, no 

futuro tendo um interesse mais justo e mais racional.  

Contudo, segundo Lyotard (2015), este projeto moderno foi autodestrutivo e 

insustentável. O otimismo progressista, isto é, a crença de que a humanidade, 

conduzida pela razão e o conhecimento da ciência, avançaria para um estágio superior 

de desenvolvimento e justiça, foram a essência da modernidade, particularmente após 

o Iluminismo e a Revolução Industrial. Todavia, Lyotard irá argumentar que os eventos 

do século XX, como as guerras mundiais, os regimes totalitários, o Holocausto e a 

degradação do meio ambiente, demonstraram que o progresso técnico-científico não 

conduziu, de modo necessário, a uma sociedade mais justa. Pelo contrário, ele, 

frequentemente, estará ao serviço da legitimação para a prática da dominação, 

controle e violência.  

Essa maneira atuará para que a filosofia lyotardiana afirme que a modernidade 

colapsou quando o projeto demonstrou que suas promessas não eram mais 

verdadeiras. O desenvolvimento científico e técnico, ao invés de assegurar a liberdade 

e o bem-estar, teria possibilitado novas formas de opressão e destruição. Deste modo, 

as metanarrativas que sustentaram a modernidade não teriam mais conseguido 

credibilidade comumente, deixando espaço para um crescimento do pensamento pós-

moderno.  

A crítica de Lyotard à modernidade permitiu a abertura de um largo debate 

filosófico. Se a modernidade se apresentava como obrigando à unidade do 

conhecimento, à objetividade, torna-se difícil a busca de verdades universais, como 

ele nos mostra, e a pós-modernidade, de acordo o autor, se caracteriza pelo ceticismo 

em relação às concepções anteriores e pela fragmentação do saber. Ao invés de uma 

narrativa explicativa única, o pensamento pós-moderno aceita a multiplicidade de 

pontos de vista e a impossibilidade do discurso único capaz de abranger por inteiro a 

realidade.  

Para Lyotard, o contemporâneo não pode mais carregar metanarrativas 

totalizantes, substituindo-as por “pequenas narrativas”, explicações localizadas, 

diversificadas e, não raras as vezes, contraditórias, representando a complexidade da 

experiência humana, sem a prisão a uma única visão da realidade ou a uma verdade 



39 
 

 
 

 

absoluta. Nesse sentido, percebemos, a partir da visão de Lyotard, no projeto moderno 

um fracasso, por suas promessas de progresso e de racionalidade resultarem em 

consequências indesejadas e, na maior parte dos casos, destrutivas. O mundo que se 

vislumbra com a transição para o pós-moderno é, assim, o de um colapso das 

metanarrativas e a cada vez mais poroso e pluralista, o que foi decisivo no impacto em 

filosofia, ciências sociais e na teoria da cultura, convertendo-se em um momento da 

concepção da contemporaneidade como um espaço sem verdade única e onde os 

discursos disputam um com os outros. 

 

 

2.2 O terrorismo como sintoma e ruptura simbólica da modernidade 

 

A reflexão de Lyotard, sobre a fragmentação da verdade e das chamadas 

“pequenas narrativas”, também se relaciona com a análise de Di Cesare. No mundo 

atual, o terrorismo não mais é em boa parte, uma lógica, para permanecer no conceito 

tradicional e estadocêntrico da guerra, mas adquire uma lógica fragmentada, difusa, 

heterogênea, em que não há um verdadeiro inimigo e nem fronteiras bem definidas. A 

guerra civil global, conceito desenvolvido por Di Cesare, é a figura dessa 

fragmentação, uma vez que não há mais guerra em oposição à paz e onde o conflito 

se torna uma situação permanente. 

Assim, podemos ver que Lyotard, tal como Di Cesare, nos proporcionam uma 

olhar crítico ao fato de que a modernidade não levou à ordem e ao progresso universal, 

mas a um estado contínuo de crise, no qual a violência e o terrorismo se transformaram 

em uma condição estrutural do mundo globalizado, no qual a fragmentação das 

metanarrativas ecoa na análise de Di Cesare sobre o terrorismo, indicando que, na 

ausência de uma grande ordem unificadora, o mundo se transforma em um espaço de 

disputas, onde as diversas narrativas e formas de poder insidiam umas sobre a outras. 

Para contribuir na discussão, Di Cesare (2019) menciona que Jürgen Habermas 

buscou em alguma medida salvaguardar a modernidade como projeto de um “futuro 

ainda inacabado”, mas a autora lembra que as evidências da autodestruição são 

refratárias demais para serem ignoradas. Ela realça ainda a maneira pela qual a divisão 



40 
 

 
 

 

filosófica entre defensores e críticos da modernidade, ressurgiu com nitidez quando 

os filósofos se defrontaram com os desafios decorrentes do Onze de Setembro5. O 

atentado terrorista às Torres Gêmeas, que simbolizavam o poder do capital global e 

da modernidade ocidental, evidenciou a vulnerabilidade e as contradições da 

modernidade. Para ela, o trauma do Onze de Setembro, assim como a emergência do 

terrorismo global, são sintomas de um fenômeno maior de crise da modernidade, que 

não se pode mais entender como uma prolongação do processo de progresso 

contínuo, mas sim como a arena de tensão entre criação e destruição.  

A partir desses acontecimentos e teses levantadas pela autora, podemos tecer 

uma crítica substancial à confiança cega na razão e no progresso técnico que marca 

a modernidade. Ao evocar a metáfora do “trem da modernidade’ e eventos como 

Auschwitz e Hiroshima, a partir do olhar de Di Cesare, desnudamos as falhas internas 

do projeto moderno, demonstrando que o progresso não é apenas um caminho de 

emancipação, mas também um processo que pode conduzir à autodestruição. 

Na realidade, o que podemos extrair é uma ideia de “filosofias do terrorismo”, 

que se concentram na função do terrorismo na sociedade contemporânea, 

especialmente após os atentados de 11 de setembro de 2001, e as repercussões 

desse evento no campo da filosofia. Ao trazer as visões de Jürgen Habermas e 

Jacques Derrida para essa discussão, Di Cesare (2019) investiga diferentes ângulos 

sobre o terrorismo, a modernidade e a globalização, também incorporando as 

percepções de pensadores como Jean Baudrillard. Essas reflexões não se limitam à 

essência do terrorismo; elas exploram, inclusive, a crise da modernidade e as 

consequências filosóficas que emergem dessa nova forma de violência.  

O impacto do ataque, amplamente difundido ao vivo, levou a uma série de 

considerações sobre os seus significados simbólico, político e filosófico. Habermas e 

Derrida, figuras centrais nesse debate, apresentam visões distintas (Di Cesare, 2019). 

Habermas (2004), em “O Futuro da Natureza Humana”, destaca a relevância do ataque 

como o “primeiro evento histórico de alcance mundial”, sublinhando a força simbólica 

do “terrorismo global”, cuja singularidade se opõe aos movimentos paramilitares 

 
5 O dia 11 de setembro de 2001 foi o dia em que se deu o ataque terrorista de Al-Qaeda aos Estados Unidos, 

resultando na morte de quase 3.000 pessoas, o maior ataque em solo estadunidense desde o ataque japonês à 

base de Pearl Harbor, em 1941. Cf.: https://www.bbc.com/portuguese/internacional-55351015  

https://www.bbc.com/portuguese/internacional-55351015


41 
 

 
 

 

anteriores, pois não possui um objetivo claramente definível e se confunde com o 

crime organizado, o que torna o combate a essa nova expressão de violência 

especialmente desafiador (idem). 

Apesar desses desafios, Habermas (2004) mantém sua fé no projeto moderno, 

interpretando o terrorismo como uma resposta antimoderna, uma “patologia” 

decorrente da “modernização capitalista injusta”. Nesse sentido, o terrorismo é visto 

como uma reação distorcida à rápida integração no sistema global, manifestando 

“dissonâncias cognitivas” que, segundo ele, podem ser reconciliadas no próprio 

processo de modernização. Como Di Cesare (2019) aponta, Habermas adota uma 

visão “neoiluminista”, pela qual a modernidade, apesar das suas falhas, é ainda 

considerada como um caminho viável para o progresso e inclusão social. Por outro 

lado, ele teme os riscos de uma “democracia militante”, que, ao combater o terrorismo, 

pode, por sua vez, estar negando as liberdades que pretende defender e arremessar-

se, nesse sentido, em um “perverso curto-circuito”.  

Por sua vez, Derrida, conforme Di Cesare (2019), nos apresenta uma leitura 

mais crítica a respeito da modernidade. Para o autor, argumenta a filósofa, “o vírus do 

terror” está contido no próprio racionalismo moderno e a modernidade não é a solução 

para o terrorismo, mas a sua origem. Derrida questiona a visão segundo a qual o 

progresso racional poderia superar a violência e afirma que o terrorismo é, ele mesmo, 

“sintoma da modernidade”. Ele assume um tom mais pessimista e sugere que o terror 

não é um fenômeno que poderia ser externo, estranho, anômalo, mas um efeito dos 

conflitos e contradições do racionalismo moderno. Assim, essa visão faz ressonar a 

ideia de que a modernidade, na busca do controle total e da destituição do negativo, 

acaba por gerar mais violência.  

Um dos eixos centrais da crítica de Derrida à retórica ocidental, em especial 

àquela norte-americana, repousa na própria estatura do Onze de Setembro como um 

evento “maior” (Di Cesare, 2019). Derrida, na obra “Filosofia em tempo de terror” 

organizada por Giovanna Borradori (2004), alerta, então, contra a redução do evento 

a uma avaliação puramente quantitativa, advertindo que “sabe, evidentemente, que 

não se contam os mortos da mesma forma de um canto do globo ao outro” (Borradori, 



42 
 

 
 

 

2004, p. 152). Ele convoca a noção de Ereignis6 de Heidegger para descrever o Onze 

de Setembro como o evento que interrompeu e dilacerou a história. Para Derrida, esse 

“evento” é o que não é capaz de ser absolutamente compreendido, mas a sua 

interrupção deve ser pensada ainda em um registro filosófico, sendo que esta reflexão 

não deve ceder à tentação de justificar moralmente o terrorismo. É nesse momento 

que Di Cesare (2019) traz para a discussão o filósofo Jean Baudrillard, que, segundo 

ela, é um dos críticos mais ferozes à modernidade, figura central na interpretação 

filosófica sobre o terrorismo, e que também contribui para este debate.  

Baudrillard (2002), em sua obra “O Espírito do Terrorismo”, apresenta o 

terrorismo com um sentido mais que político, mas como fenômeno simbólico e quase 

metafísico. O terrorismo contemporâneo, conforme exemplificado pelos eventos de 11 

de setembro, ao seu ver, não pode ser visto somente como um ato estratégico ou 

geopolítico, mas como um “reflexo do Mal”, ou seja, uma resposta à dominação global, 

deste Ocidente, que opera em valores iniciais para a ordem mundial contemporânea: 

a “positividade hiperbólica do Bem”. O Ocidente teria imposto ao resto do mundo, 

conforme concebe, uma ordem fundada em valores como democracia, direitos 

humanos e liberdade de mercado, como valores universais, irrefutáveis.  

Entretanto, tal universalização do Bem provoca uma negação do Bem: um 

inimigo, que se opõe ao domínio de valores ocidentais, que se fome na extrema 

exterioridade do terror. O terrorismo não surge nesse contexto no sentido de uma 

simples oposição política, mas de uma violência simbólica doada à lógica moderna da 

própria sobre o Ocidente. Assim, para Baudrillard (2002), o terrorismo não é redutível 

a uma luta de civilização versus barbárie, mas um fenômeno dialético; o fenômeno de 

uma única ordem universal, total, leva a sua transformação em uma aspiração radical.  

 
6 Derrida diz que, “até ao ponto de a noção de Ereignis, em Heidegger, se virar não apenas para a apropriação 

do próprio (eigen) mas para uma certa expropriação que o próprio Heidegger designa (Enteignis). A passagem do 

acontecimento, aquilo que na passagem ou na provação ao mesmo tempo se abre e resiste à experiência, é, parece-

me, uma certa inapropriabilidade daquilo que surge ou acontece. O acontecimento é aquilo que surge e, ao surgir, 

vem surpreender-me, surpreender e suspender a compreensão: o acontecimento é em primeiro lugar aquilo que a 

princípio não compreendo. Melhor ainda, o acontecimento é em primeiro lugar aquilo que eu não compreendo. 

Consiste naquilo que eu não compreendo: aquilo que eu não compreendo e em primeiro lugar aquilo que eu não 

compreendo, o facto de não compreender: a minha incompreensão. É esse o limite, ao mesmo tempo interno e 

externo, no qual gostaria de insistir aqui: apesar de a experiência de um acontecimento, o modo conforme nos 

afeta, exigir um movimento de apropriação, (compreensão, reconhecimento, identificação, descrição, 

determinação, interpretação com base num horizonte de previsão, conhecimento, nomeação, etc.), apesar de este 

movimento de apropriação ser irredutível e inelutável, não existe nenhum acontecimento digno do seu nome exceto 

na medida em que a apropriação vacile em alguma margem ou fronteira” (Borradori, 2004, p. 148-149). 



43 
 

 
 

 

Para Baudrillard, o Ocidente gerou um mundo tal cuja positividade absoluta, ou 

seja, o seu próprio sentido de progresso, controle e racionalidade, cujos índices de 

negatividade se tornaram perturbações insuportáveis, ele retorna de seu catastrófico 

em sua completamente espessura. São, desse modo, os ataques terroristas não 

apenas ações de ataque físico, mas ataques simbólicos contra a hegemonia do 

Ocidente, testemunhando suas contradições e seus limites. Com essa insurreição 

simbólica, Baudrillard (2002) rompe com as explicações do terrorismo e significa que 

ele não é um desvio, mas que o próprio sistema global criado no Ocidente engendra 

um evento de tal ordem para eliminá-lo. Da lógica do terror, ele se torna sempre uma 

ameaça interna, enquanto este é um produto interno da própria ordem do mundo, que 

tenta eliminá-lo. Por isso, segundo Di Cesare (2019), Baudrillard concebe o terrorismo 

como um evento explosivo inserido no “teatro da globalização”. Embora o terrorismo 

não deva ser reduzido a um mero espetáculo midiático, o “espetáculo do terrorismo”, 

nesse contexto midiático e globalizado, exerce um impacto significativo sobre a 

percepção global desse fenômeno.  

De acordo com a filósofa, Baudrillard argumenta que a tentativa da 

modernidade de erradicar o negativo e de exorcizar forças destrutivas, ironicamente, 

acabou contribuindo para o aumento do terror. Ao se fixar na criação de um mundo 

ordenado e positivo, a modernidade, na verdade, propicia as condições para o 

surgimento de conflitos radicais. Como Di Cesare observa (2019, p. 44) – e nós 

também –, Baudrillard enxerga o mundo como sendo “direcionado aos extremos, 

entregue ao antagonismo radical”, insinuando que a busca por soluções conciliatórias 

se torna infrutífera. Nesse contexto, o terrorismo é compreendido como um resultado 

das tensões não resolvidas da hipermodernidade, surgindo do vazio gerado por um 

sistema global que tenta reprimir o negativo. 

Em relação à era da Guerra Fria, que trouxe um certo equilíbrio entre as 

potências globais, segundo Baudrillard, foi substituída por uma “guerra pura”, um tipo 

de conflito que se caracteriza por sua natureza essencialmente dissuasiva, sem se 

concretizar plenamente. Vivemos agora na era das “catástrofes simuladas”, quando a 

virtualidade da catástrofe reina e o terror, mesmo quando não se concretiza, está 

sempre presente como uma possibilidade latente.  



44 
 

 
 

 

A modernidade, na busca de controlar o risco e a violência, acaba por criar 

outros novos perigos, como o terrorismo mundial que surge “como uma anomalia 

inexplicável”. Pois,  

 

Para além desse ponto, na história do mundo, cada evento parece ser um 

evento “sem qualidade” – para retomar a expressão utilizada por Robert Musil 

–, um evento pelo evento, sem consequências. Além disso, nada mais deveria 

efetivamente acontecer. O apocalipse nuclear serve de impedimento. O 

suspense se torna o selo da existência. Apesar do controle e da prevenção, a 

virtualidade da catástrofe surge em todos os lugares. O mesmo dispositivo de 

segurança poderia, de fato, provocá-la. É a época das catástrofes simuladas: 

o inferno de cristal que aniquilaria Nova York, a fratura horizontal que levaria 

Los Angeles à deriva. O virtual anuncia o real. O cancelamento do negativo e 

a ocultação da crise lançam a armadilha da catástrofe. As emoções da 

superfície são os sinais de um desequilíbrio, de um movimento espasmódico 

– territórios que se chocam, placas que deslizam uma sob as outras, geleiras 

erráticas –, enquanto o universo globalizado parece afundar no vazio (Di 

Cesare, 2019, p. 45). 

 

Portanto, o epítome desse ponto apontado na filosofia de Di Cesare é a relação 

entre o debate filosófico do terrorismo na modernidade e as tensões conceituais entre 

esses autores, a exemplo de Habermas e Derrida sobre o significado do terror e a sua 

relação com a modernidade. Pois, como vimos, Habermas confia na possibilidade de 

um projeto moderno, no qual vê o terrorismo como uma patologia a ser curada. Ao 

contrário, para Derrida e Baudrillard, o terrorismo é um sintoma profundo das 

contradições da modernidade. Nesse sentido, o terrorismo não é um evento externo à 

modernidade, mas um reflexo de sua própria dinâmica. A violência simbólica e a 

imprevisibilidade do terror são o resultado do impasse da modernidade em lidar com 

o negativo, que expõe as fissuras no projeto global de controle e progresso. 

Entretanto, ampliando a discussão, Di Cesare (2019), principalmente em sua 

interlocução com as ideias de Jean Baudrillard, apresenta uma crítica mordaz acerca 

do terrorismo como desafio das categorias convencionais de poder, política e troca. 

Pois, para Baudrillard (2002), como vimos, o terrorismo não é apenas uma violência 

política, mas sim um dispositivo de ordem simbólica que contesta a lógica do poder, a 

economia de trocas e a própria soberania estatal.  

 

Desde os anos 1970, porém, Baudrillard consegue trazer à luz o dispositivo 

secreto do terrorismo. Na década vermelha não faltaram casos sobre os quais 



45 
 

 
 

 

refletir, mas foi o episódio do sequestro do ex-primeiro-ministro italiano Aldo 

Moro, em 16 de março de 19787, que o levou a considerar a figura e o papel 

decisivo do refém (Di Cesare, 2019, p. 46). 

 

Segundo Di Cesare, a análise do sequestro de Aldo Moro pelas Brigadas 

Vermelhas em 1978 feita por Baudrillard funciona como um exemplo paradigmático 

de como o terrorismo moderno opera na ordem simbólica, desafiando o Estado de um 

modo que tal não consegue responder adequadamente. O sequestro de Moro faz com 

que o Estado italiano se defrontasse com uma situação impossível, na qual “a 

negociação era impossível”. Ao sequestrar uma figura política, as Brigadas Vermelhas 

romperam a ordem comum das trocas — econômicas, políticas ou simbólicas —, 

colocando o Estado em uma posição de impotência.  

Di Cesare, na esteira de Baudrillard, relata que Moro, uma vez sequestrado, “já 

era carta fora do baralho”, representando um “Estado vazio” e “invalidado em sua 

soberania”. Nesse sentido, o refém não era apenas uma pessoa física, mas significava 

a própria incapacidade do Estado para garantir sua autoridade diante do terrorismo. O 

importante para entender o argumento de Baudrillard, segundo Di Cesare, reside na 

noção de “troca impossível”. A troca constitui uma propriedade fundamental da ordem 

social e política na qual a reciprocidade e o contrato social estruturam as relações 

entre indivíduos e instituições.  

O terrorismo, ao sequestrar o refém, ao recusar a possibilidade de negociação, 

é o que revela a Baudrillard a “fraude da reciprocidade”. Com a quebra desse sistema 

de trocas, surgiu o terrorismo, que revela a “chipote” do contrato social e a ilusão 

liberal de que todos os conflitos podem ser solucionados por intermédio de trocas 

racionais e calculadas. O ato terrorista, nesse aspecto, não é mais um ataque físico, 

mas um ataque simbólico que ataca o limite de constituição ou na raiz mesma da 

ordem política.  

As Brigadas Vermelhas, ao desafiar o Estado italiano através do sequestro de 

Moro, marcam, segundo Di Cesare (2019), a era do terrorismo pós-moderno, quando 

o regime político real é desafiado por um ato simbólico. O que define o terrorismo pós-

 
7 No link a seguir, é possível conhecer um pouco mais sobre o sequestro do ex-primeiro-ministro italiano Aldo 

Moro Cf.: https://oglobo.globo.com/blogs/blog-do-acervo/post/2023/03/o-sequestro-e-o-assassinato-a-sangue-frio-

de-aldo-moro.ghtml  

https://oglobo.globo.com/blogs/blog-do-acervo/post/2023/03/o-sequestro-e-o-assassinato-a-sangue-frio-de-aldo-moro.ghtml
https://oglobo.globo.com/blogs/blog-do-acervo/post/2023/03/o-sequestro-e-o-assassinato-a-sangue-frio-de-aldo-moro.ghtml


46 
 

 
 

 

moderno é, em estatuto, sua capacidade de transgredir as lógicas de poder e de 

guerra tradicionais, fazendo da violência um ato simbólico, um evento sem 

consequências, embora deflagrante como a pressão de uma explosão". Este ponto 

deve ser enfático: o ato simbólico, para Baudrillard, não se prevê à mudança política 

concreta, mas representa um “fim em si mesmo”, estruturado ao redor da lógica da 

destruição e da morte. O refém ocupa, portanto, uma posição paradoxal no ato 

terrorista. Ele é, como diz Di Cesare (2019, p. 47), “uma espécie de talismã, um fetiche 

quase ‘sagrado’, sem preço, impossível de se possuir e de ser trocado". Sua condição 

de refém lhe confere não apenas um estatuto de vítima, mas de seu alter ego, o 

terrorista, ao qual o refém compartilha um destino comum, o epílogo sacrificial.  

Este vínculo simbólico entre o terrorista e o refém nos ajuda a traduzir, de modo 

mais preciso, a radicalidade da troca impossível: ambos se localizam fora da lógica de 

trocas comuns, desafiando o poder a responder a uma provocação que ele não pode 

vencer, senão devorando a si mesmo. No caso do sequestro de Moro, a decisão do 

Estado italiano de não negociar com as Brigadas Vermelhas coloca em evidência a 

impotência do Estado frente ao desafio terrorista, afirma Di Cesare (2019). Se o Estado 

negocia, reconhecerá a fragilidade da sua soberania; mas ao negar a negociação, 

como na verdade negou, esta teria exarado a confirmação do desprestígio da sua 

autoridade frente ao desafio simbólico que o terrorismo lhe impõe.  

Segundo Di Cesare (2019), para Baudrillard, essa situação do Estado acaba 

constituindo um “xeque-mate”, na medida em que qualquer das suas possíveis 

respostas – repressão ou negociação, seja como for –, só acirra a crise da sua 

legitimidade. A morte de Moro, colocado no porta-malas do carro, representaria, 

portanto, não apenas a falência do terrorismo, mas também o fracasso do Estado em 

contrabater sua lógica, sem envolver-se com ela. O suicídio de terroristas, como os da 

RAF (Rote Armee Fraktion) na Alemanha, daria um reforço ainda maior a essa lógica. 

Di Cesare situa o “suicídio” de Andreas Baader, Gudrun Ensslin e Jan-Carl Raspe, para 

mostrar que o terrorismo não desafia o poder apenas pela via da violência física, mas 

também pelo seu ato extremo, porque final, de autodestruição.  

De tal modo, o suicídio, segundo Di Cesare o explica, a partir de Baudrillard, é 

um dom que acaba ultrapassando a economia da troca, dado que tal ato irreversível 



47 
 

 
 

 

não poderá, senão, atrair a resposta do poder, pelo ato de sua própria autodestruição. 

A morte do terrorista representa, portanto, o fracasso último do poder em manter a 

sua autoridade, pois seu ato final não obedece mais a qualquer lógica de controle ou 

mesmo de reciprocidade. O suicídio, que poderia ser entendido aqui como literal no 

caso de Baader e seus companheiros, e como simbólico a partir de Moro, é o ato que 

se inversa diante do poder, que é obrigado a responder com a mesma violência 

absoluta, o que, para Baudrillard, transforma o Estado em um ciclo “vertiginoso de 

autodestruição”. Para essa lógica, devemos compreender, portanto, que a morte do 

terrorista não resolve o conflito, pelo contrário, começa um ciclo vertiginoso sem volta, 

e o poder é sistematicamente desafiado a responder à violência simbólica com mais 

violência, mas sem conseguir alcançá-la.  

Assim, Di Cesare, se valendo também do pensamento de Baudrillard sobre o 

terrorismo das Brigadas Vermelhas e da RAF, revela a profundidade filosófica do ato 

terrorista como um ataque não apenas à ordem política, mas à própria estrutura 

simbólica do poder e da troca. O refém, ao ser capturado e, assim, colocado fora do 

sistema de trocas, se transforma em um símbolo da “troca impossível”, expondo a 

fragilidade do contrato social e a impotência do Estado diante do desafio pós-moderno 

do terrorismo. O terrorismo, como afirmou Baudrillard e Di Cesare, não 

necessariamente pretende uma mudança política concreta; ele é, antes, um “ato 

simbólico’, como já dito, uma vez que opera fora da lógica da reciprocidade e coloca 

o poder em um círculo de autodestruição. 

Dentro dessa “lógica de reciprocidade” do terrorismo, opera-se a “arma 

absoluta da própria morte”. Ainda tomando emprestados conceitos baudrillardiano e 

derridiano, Di Cesare (2019) estende a sua reflexão sobre o terrorismo como desafio 

simbólico, cuja incidência faz com que o mero ato destrutivo seja insuficiente para se 

compreender a forma como o terrorismo se transforma num golpe na própria estrutura 

do sistema global. A noção de que a morte do terrorista adquire valor de “arma 

absoluta” exprime a impossibilidade de troca a partir da lógica da mundialização, 

revelando falência na ordem política e econômica mundial. O terrorismo enquanto 

desafio diante do terrorismo, o que, por assim dizer, se torna visível como desafio 

simbólico.  



48 
 

 
 

 

Nessa direção, percebe-se que Di Cesare realiza a leitura baudrillardiana no 

sentido do entendimento do terrorismo como fenômeno que não pode ser reduzido a 

nenhuma irracionalidade patológica, nem a evento isolado no seio da história. Como 

afirma a autora,  

 

Baudrillard avalia o “evento” sem reduzi-lo a uma patologia da razão, mas 

também sem transformá-lo num unicum na história da destruição humana. 

Depois da longa “greve de eventos”, segundo a eficaz expressão do filósofo 

argentino Macedônio Fernández, depois da espera pontuada pelo desejo de 

que não acontecesse mais nada – e do oposto, que se interrompesse o 

sempre-igual de uma estrutura definitiva –, chega o evento anunciado, 

imaginado, até mesmo sonhado, numa cumplicidade inconfessável com a 

estratégia terrorista, que contribui para explicar a grande ressonância 

midiática (Di Cesare, p. 51-52). 

 

Tal leitura consente afirmar que o terrorismo precisa ser lido no interior de um 

amplo contexto de transformações políticas, culturais e econômicas, estando, ao 

mesmo tempo, em seu formato, produto e reação à mundialização.  

A respeito do terrorismo como resposta radical do século XXI, Di Cesare afirma 

que ele é também continuidade histórica de desafios simbólicos ao poder. Se, no 

século XX, as Brigadas Vermelhas e a RAF procuraram confrontar a ordem política 

através da luta armada, o terrorismo da atualidade radicaliza essa lógica ao imergi-la 

numa figura globalizada, onde a ordem política é posta em xeque pelo desafio 

simbólico ao qual é impossível responder. A noção de um desafio “indefensável” 

reforça a assimetria existente entre o terrorista e o sistema pelo qual ele luta, 

provocando uma crise da própria estrutura do poder global. 

O cerne da questão, segundo Di Cesare, é a transformação da morte do 

terrorista em um gesto de ofensiva máxima. A autora declara que “o sistema de trocas 

tem um súbito fim com o gesto do terrorista que oferece a própria morte, um presente 

impossível de ser trocado” (Di Cesare, 2019, p. 52). Este “presente impossível” 

desorganiza a lógica da economia simbólica do sistema global uma vez que, na ordem 

vigente, todo fato deve se inserir dentro do circuito da reciprocidade e da resposta em 

outro fato. A morte, agora, autoimposta do terrorista, rompe tal lógica, sendo uma ação 

sem possibilidade de retorno, um sacrifício unilateral que impõe um desafio ao 

funcionamento do sistema.  



49 
 

 
 

 

Segundo Baudrillard, a mundialização impõe um paradoxo: ao mesmo tempo 

em que promove a interconexão e a homogeneização das estruturas sociais, ela 

produz a própria negação destas na forma do terrorismo. Di Cesare reforça esta ideia 

afirmando que “o novo terrorismo global se move, portanto, no vácuo do terrorismo 

do século XX.” (idem), isto é, que ele é tanto continuidade, quanto exacerbação dos 

conflitos antecedentes. Contudo, a diferença essencial reside na intensidade deste 

gesto: “Matar-se para matar. Essa é a radicalização.” (Di Cesare, 2019, p. 53). Deste 

modo, o suicídio terrorista não apenas desafia o inimigo, mas o coloca diante da 

impossibilidade de resposta, assumindo um caráter irreversível no interior do jogo 

político global.  

Outra questão central ao argumento de Di Cesare diz respeito à relação entre 

terrorismo e imunidade do sistema global. Ela utiliza a metáfora do tétano, usada por 

Baudrillard, para descrever o modo como o poder reage convulsivamente (mas 

ineficazmente) a ataques terroristas:  

 

Baudrillard recorre à metáfora do tétano: fala de um poder sob a forma de 

espasmos compulsivos, contaminado pela profunda ferida que se produziu, à 

mercê de contrações tetânicas, infectado pela toxina contra a qual lança todos 

os seus anticorpos. O terrorismo é como um vírus que provoca paralisia 

espástica do poder. Não é apenas um ato simbólico, ou um simples desafio 

impossível de ser abarcado (Di Cesare, 2019, p. 53). 

 

Aqui, o terrorismo não é um fato externo ao próprio sistema e que lhe faz frente, 

mas um agente interno que provoca uma reação autoimune. A saber, o sistema, numa 

resposta destrutiva a si mesmo, responde contra si mesmo. Por isso, Di Cesare 

encaminha esta noção para análises de Derrida em torno da autoimunidade, pelo que 

um sistema, ao se defender, enfraquece suas próprias bases. O terrorismo, assim, não 

é um fato de violência isolada, mas um sintoma de um sistema geral, que ao tentar 

despojar-se de todas as ameaças, amplificam sua própria vulnerabilidade. Ao 

funcionamento paradoxal desta coisa fazem eco as reações políticas e militares ao 

terrorismo que são, em grande medida, sinônimos de maiores insatisfações, 

repressões e perpetuação do próprio ciclo da violência. 

Ademais, Di Cesare nos abaliza que o terrorismo deve ser entendido como parte 

do próprio processo da mundialização e não como um obstáculo de fora. Pois, o 



50 
 

 
 

 

desafio simbólico, ao qual na recente anterioridade já não se podia apoiar, toma um 

novo e desconhecido potencial pela mundialização. E isso é a força da violência 

terrorista, em boa medida, resposta para a imposição de um modelo global 

homogêneo, ao qual determinadas culturas, modos de organização e subjetividades 

são suprimidas.  

O terror é destinado, assim, a ser uma recusa radical da mundialização: “O Mal, 

que se pensava derrotado definitivamente com a brilhante ordem global, emerge 

irresistível, mostra sua face mais arrepiante, com aparência fosca da parte maldita, 

prometendo, dessa vez, uma presença perpétua e difundida” (Di Cesare, 2019, p. 53). 

Com isso, a filósofa se dissocia da concepção moderna de progresso linear e postula 

que a globalização não eliminou conflitos, mas gerou novas formas de antagonismo. O 

terrorismo, nesse sentido, não é um desvio da história, mas sim a sua versão extrema, 

ou, melhor dizendo, a forma extrema da contradição da lógica do sistema global.  

A argumentação de Di Cesare sobre o fenômeno do terrorismo contemporâneo, 

até aqui, propõe o que ela considera um exemplo de leitura filosófica que, mais do que 

o estudo da segurança ou uma reflexão sobre a política internacional, se articula em 

conceitos de Baudrillard e Derrida, mostrando que o terrorismo não deve ser reduzido 

a mera violência, mas a um desafio simbólico que revela os limites e a fragilidade do 

sistema global. A radicalização da morte como arma absoluta seria, assim, a última 

falha da lógica da mundialização, prova de que o esforço de unificação do planeta 

supõe, ao mesmo tempo, a sua negação. Em um mundo onde a violência se torna cada 

vez mais autoimune, o terrorismo não pode ser tratado como um fenômeno transitório, 

mas deve ser considerado um sintoma estrutural da própria modernidade globalizada.  

Portanto, o que presenciamos é uma “dialética da violência” que capta a ideia 

de que a pós-modernidade não elimina a violência, mas a reconfigura em novas 

formas, como o terrorismo global. E a violência é apresentada, nesse contexto, não 

apenas como destruição física, mas também como um fenômeno simbólico e 

estrutural, afetando as relações de poder e a política mundial. Fato este que nos 

recorda do atmoterrorismo, ou seja, nos remete também sobre a conexão existente 

entre a técnica e o terrorismo.  

 



51 
 

 
 

 

2.3 Atmoterrorismo e a globalização como palco da violência soberana  

 

A respeito do atmoterrorismo, Di Cesare (2019) nos propõe uma investigação 

crítico-filosófica sobre a conexão existente entre a técnica e o terror, enfatizando como 

o desenvolvimento técnico-científico do século XX alterou substancialmente as 

práticas de violência e de extermínio. Para essa investigação, Di Cesare recorre às 

reflexões de Peter Sloterdijk acerca do ataque à atmosfera enquanto uma faceta de 

terror, introduzindo a terminologia atmoterrorismo, a qual descreve o ataque ao 

ambiente como uma nova forma de exterminação massiva.8  

Ademais, a interrogação fulcral levantada por Di Cesare (2019) é a seguinte: Há 

uma conexão entre técnica e terror? A resposta outorgada pela autora a esta pergunta 

é que deveria ser compreendido o quão inegavelmente o progresso técnico incutiu o 

terror, inaugurando uma nova prática de extermínio, onde o alvo já não é o corpo físico 

do inimigo, mas, por assim dizer, o ambiente que o mantém, que o circunda e provém 

a sua sobrevivência, corroborando com o pensamento de Sloterdijk. 

Di Cesare elucida que, a partir das contribuições filosóficas de Sloterdijk, 

podemos apontar, com ele, que o atmoterrorismo é o ataque à atmosfera, ou seja, o 

emprego de gases e outros meios que tornam irrespirável o ar. Esta inovação técnica 

no domínio da guerra, engendrada através do uso de armas químicas, representa uma 

mudança radical no modo de conceber e de praticar o terror. Di Cesare (2019) se vale 

da análise de Sloterdijk para assinalar que o terrorismo moderno é um fenômeno “pós-

 
8 É na obra “Terror from the Air” que Peter Sloterdijk (2009) discute sobre o ataque à atmosfera como variado 

aspecto do terror, ao analisar as transformações que ocorreram na natureza da violência no século XX, 

especialmente após o uso das armas químicas na Primeira Guerra mundial. Para ele, a modernidade inaugura uma 

nova forma de terror, a saber, a transformação na atmosfera em um “meio de ataque”, rompendo com o conceito 

tradicional de guerra que, até então, se baseava no enfrentamento entre exércitos e territórios definidos e 

delimitados. Sloterdijk (2009) argumenta que a utilização de gases tóxicos nas trincheiras da Primeira Guerra 

corresponde a um instante essencial na história da violência, pois acabou por introduzir a ideia de que o ar – um 

elemento invisível e vital para todos – poderia ser transformado em arma. Esse tipo de ataque não visa apenas os 

corpos individuais, mas atua sob o meio em que se dá a vida, tornando na verdade uma determinada área inabitável. 

Neste ponto, devemos compreender que a guerra não é mais apenas luta pelo território, mas passa a ser também 

uma guerra contra as condições de existência. Esse tipo de lógica se desenvolve durante o século XX, afirma 

Sloterdijk (2009), e aparece em eventos como os bombardeios nucleares, o uso de agentes químicos como o 

Napalm e o Agente Laranja, além das mudanças climáticas induzidas pelo ser humano. O ataque à atmosfera torna-

se, assim, uma forma de terror que não distingue combatentes de civis e transforma o meio ambiente em um campo 

de batalha. Assim, a sua filosofia propõe que guerra e terror contemporâneos devem ser compreendidos para além 

da destruição física direta, envolvendo também o ataque ao meio vital da existência humana. Por isso, observa-se 

uma preocupação do autor em nos mostrar como a modernidade técnica produziu um tipo de violência difusa e 

ambiental, daí o termo em que o terror pode se manifestar na manipulação invisível daquilo que é essencial ao viver 

- o ar que respiramos. 



52 
 

 
 

 

hegeliano”, não devendo ser reduzido a modos anteriores do terror, como o terror 

jacobino em 1793 ou o bolchevique em 1917. O que diferencia o terror moderno, 

segundo a autora, é que ele não objetiva diretamente o inimigo, senão a atmosfera, o 

ar que respiramos.  

O que se percebe é uma despersonalização da violência, que mediante o 

ataque ao ambiente, transforma a natureza do terrorismo técnico em uma ameaça 

invisível e inelegível. A violência deixa de ser simplesmente direcionada ao inimigo 

visível e é dispendida para todos aqueles que compartilham o mesmo ambiente 

atmosférico. Mas, quando ocorreu o evento inaugural deste novo tipo de terror 

(extermínio)? Di Cesare pontua que:  

 

Sloterdijk situa a “cena originária” durante a Primeira Guerra Mundial, 

apontando o ano, o mês, o dia e a hora: foi em Ypres, no fronte ocidental, 

durante a batalha de 22 de abril de 1915, com a chegada da noite, entre 18h 

e 19h. Um vento favorável, que se movia das linhas alemãs em direção às 

trincheiras francesas, empurrou as nuvens de clorato de potássio que saíram 

de mais de 5700 garrafas. Desse momento em diante a prática do terror, 

existente durante toda a história da civilização, representou da melhor 

maneira possível a originalidade do século XX (Di Cesare, 2019, p. 55). 

 

Assim, podemos datar que, daí em diante, a guerra química moderna se 

estrutura como um novo tipo de violência bélica, que não visa mais a eliminação do 

inimigo, em embate direto, mas o desmantelamento do ambiente vital. Essa mudança 

radical na utilização da violência técnica altera o campo de batalha.  

Como lembra Di Cesare, o combate se distancia definitivamente da disputa de 

adversários e o terror se desvincula de todo tipo de regra. O terror moderno, que ataca 

o ar, ultrapassa a lógica da guerra tradicional, cujo princípio é o embate direto entre 

forças militares. O terror apresenta-se, assim, como um plano de extinção total, onde 

a responsabilidade do extermínio é difusa e anônima. A própria estrutura assimétrica 

das forças não importa mais, visto que um simples terrorista, com as armas certas, 

pode provocar destruição em massa. Esta concepção de terror, esse novo ciclo, é 

indicado pela autora ao discorrer sobre a utilização de câmaras de gás praticada nos 

campos de extermínio nazistas, como Auschwitz, na qual o Zyklon B, pesticida 

elaborado um dia para eliminar traças, foi empregado para obter um “planeta 

judenfrei”, “livre de judeus” (Di Cesare, 2019, p. 57). Ou seja, a neutralidade técnica 



53 
 

 
 

 

dos instrumentos de extermínio, que incluem o uso de gases tóxicos, revela como a 

modernidade técnica transformou a violência em um processo de produção industrial. 

As mortes são concebidas como parte de uma linha de produção em um sistema de 

morte, no qual matar é um ato que é alienado do homem, ou até mesmo facilmente 

automatizado e destituído de qualquer ligação, por um ataque pessoal ou uma relação 

direta entre o matador e a vítima.  

Di Cesare também considera a evolução do atmoterrorismo em acontecimentos 

posteriores: como no ataque estratégico a Dresden e em seguida, nos bombardeios 

atômicos sobre Hiroshima e Nagasaki, mostrariam a escalada do terror técnico do 

século XX.9 Observa-se que,  

 

Seguindo essa linha exegética, as bombas de Hiroshima e Nagasaki, lançadas 

pelos norte-americanos nos dias 6 e 9 de agosto respectivamente, em geral 

consideradas um evento em si, são lidas como um processo de escalation 

qualitativa, mais até que quantitativa. Calculam-se cerca de 100 mil vítimas 

em Hiroshima e 40 mil em Nagasaki, mas esses números aumentam quando 

são considerados também aqueles que morreram mais tarde, em decorrência 

da radiação. Foi o primeiro ataque contra um mundo inteiro de vida, o ápice 

provisório do extermínio moderno. As armas radioativas e a latência dos 

efeitos representaram as novidades. À tempestade de luz se seguiu a chuva 

negra que caiu inclemente sobre o deserto irradiado, provocando doenças 

desconhecidas, úlceras profundas, tumores cancerígenos, queimaduras 

inexplicáveis, como se o inimigo continuasse golpeando escondido numa 

imperceptível chuva de ondas e raios (Di Cesare, 2019, p. 59-60). 

 

Assim sendo, tem-se que, para as armas nucleares, o tempo de inatividade 

introduz uma nova dimensão no terror técnico, cujo efeito de radiação se estende 

muito além do momento de perfeição da explosão inicial, com a introdução de uma 

“chuva negra” – como descreveu Di Cesare – que prossegue matando e ferindo ainda 

depois do incidente. Ademais, o terror moderno, ampliado pela técnica, consiste não 

apenas em um ato de violência extrema, mas em uma mudança em seu conceito que 

permitiu sua implementação na guerra e no extermínio.  

 
9 No caso de Dresden, em fevereiro de 1945, a injeção artificial do ambiente atmosférico – uma chuva de bombas 

incendiárias havia produzido uma “tempestade de fogo” - teria transformado a cidade em uma câmara de 

combustão; em cada ataque de forma deliberada destruído para sempre, incendiando em dezenas de milhares as 

mortes de civis, seriam termos do que Di Cesare (2019, p. 59) chamaria termoterrorismo, ou uma forma de 

destruição em que ele inverte a própria atmosfera em uma arma. Igualmente, a destruição atômica experimentada 

em Hiroshima e Nagasaki, que exterminou, instantaneamente, dezenas de milhares de pessoas e condenado outros 

milhares a morte pelo desaparecimento da radiação. 



54 
 

 
 

 

A técnica efetuou um descolamento da violência em relação ao contexto 

tradicional, expandindo seu alcance pela manipulação do ambiente, desta forma, o 

terrorismo tornou-se uma ameaça global, capaz de atacar em qualquer lugar, atingindo 

qualquer pessoa. O terror já não é mais apenas um ataque do ar operado por terra, 

mas um ataque do ar que pode ter como alvo um mundo inteiro de vidas ditas inimigas, 

afirma Di Cesare, sublinhando que o terror técnico é uma nova fase na história da 

violência, onde o próprio ambiente se transforma em campo de batalha. Desta forma, 

acompanhando o fio de ligação da análise de Sloterdijk, ela nos provoca uma reflexão 

sobre as implicações filosóficas e éticas do terrorismo técnico, que faz perigar não 

apenas os indivíduos, mas a própria sustentabilidade da vida humana no planeta. 

Por isso, o passo seguinte da reflexão da autora sobre esse tema, é trazer a 

filosofia de Martin Heidegger a essa discussão. De início, ela ressalta – ou nos recorda 

– que ele foi um dos filósofos que antecipou os riscos que a técnica moderna poderia 

impor à vida humana. Nessa direção, as novas tecnologias bélicas não se limitam a 

derrotar o adversário, mas buscam estabelecer condições nas quais tanto o agressor 

quanto o agredido enfrentam um risco existencial comum, uma vez que o ataque ao 

meio ambiente global coloca todos em perigo. Por isso, as defesas imunológicas, 

sejam estas biológicas ou tecnológicas, já não são suficientes, pois o terror persiste 

em procurar novos pontos de vulnerabilidade na própria condição humana.  

Di Cesare associa esta discussão à filosofia de Heidegger, particularmente no 

que se refere à clareira10 (Lichtung), como sendo aquele espaço de abertura onde o 

ser humano é capaz de se refugiar, encontrando qualquer forma de proteção 

existencial. Para Heidegger, a clareira era o espaço em que o homem, diante de um 

mundo técnico e ameaçador, ainda tinha condições de experimentar alguma 

 
10 O conceito de clareira (Lichtung) em Martin Heidegger está imediatamente associado à sua filosofia sobre o 

“ser e a verdade”. Ele o desenvolve primordialmente em “Ser e Tempo” (1927) e em ensaios posteriores, como “A 

Essência da Verdade” (1930). Para Heidegger, a clareira não deve ser entendida em seu sentido mais estrito, mas 

sim como uma metáfora do espaço onde o ser pode os humanos podem ser manifestos. Na tradição filosófica 

ocidental, a verdade foi com frequência pensada como correspondência de enunciados a um estado da realidade 

objetiva. Heidegger, em oposição, sugere uma concepção distinta: a verdade como “desocultamento” (aletheia). 

Desta perspectiva, a clareira representa o espaço aberto onde o ser pode manifestar a si mesmo e ser entendido. 

Sem esta abertura, pois, as coisas permaneceriam ocultas, isto é, o ser não poderia manifestar-se aos humanos. 

Em textos mais tardios, tal como “Carta sobre o Humanismo” (1947), Heidegger desenvolve a ideia ao criticar a 

metafísica tradicional por haver apagado a clareira ao fixar o ser na adesão a conceitos. Ele, assim, reafirma a 

necessidade de uma nova atitude em relação à verdade: não a de adequação do pensamento à realidade, mas de 

um movimentar do desvelamento e do ocultamento, da clareira do ser. 



55 
 

 
 

 

autenticidade e serenidade, protegendo-se contra os efeitos destrutivos da técnica. 

Contudo, como Di Cesare constata, após os atentados e as novas tecnologias de 

destruição, “esse espaço protegido – a casa isolada no campo – desapareceu” (Di 

Cesare, 2019, p. 61), tendo a biosfera, antes considerada um refúgio seguro, também 

se tornado um alvo.  

Aqui, Di Cesare (2019) unifica a profundidade da ameaça que a técnica 

moderna faz à existência humana, e reconhece que seu ideal de técnica como um 

meio de revelação perigoso se concretizou no cenário do terrorismo contemporâneo 

(pós-moderno). O avanço técnico pauta as relações de poder e de guerra, mas abala 

a própria possibilidade de sobrevivência em um entorno ameaçador. Contudo, Di 

Cesare também indaga criticamente o ponto de vista de Sloterdijk, segundo o qual o 

terrorismo integra-se a um modus operandi ou a um modo de fazer, que se tornou o 

modo técnico moderno do mundo. 

 Embora Sloterdijk tenha algum mérito ao advertir contra a noção de “guerra ao 

terror”, pois o terror não é um inimigo, mas uma técnica, essa perspectiva arrisca 

trivializar o terror, reduzindo-o a uma simples engrenagem técnica, argumenta Di 

Cesare (2019). E essa noção pode desencadeada a “neutralização” do terror, ou seja, 

a possibilidade de lhe retirar a especificidade ao [abstraí-lo] desta maneira como um 

fenômeno reificado, distanciado dos contextos históricos e político concretos, levando 

uma espécie de “indiferença quanto ao técnico’ que está abrangida tanto em Sloterdijk 

quanto em Heidegger, pois a posição de ambos poderá ser considerada quanto o fato 

de subestimar as implicações éticas e políticas da utilização da técnica para a 

destruição em massa.  

Esta articulação filosófica apontada por Di Cesare se aplica especialmente à 

forma como Sloterdijk considera o nazismo ou o terrorismo islâmico. Para Sloterdijk 

(2007, p. 260), “o fator Hitler entra em jogo como um elemento de perda de controle”, 

isto é, uma falha no controle do técnico. Já Di Cesare (2019) entende que essa 

perspectiva na leitura do nazismo subestima a responsabilidade humana e política para 

com os eventos do Holocausto, ao conseguir reduzir a condição técnica de um 

fenômeno técnico a algo autônomo, indiferente às decisões éticas e políticas. Não só 

isso, mas Sloterdijk tenta minimizar a ameaça do terrorismo islâmico contemporâneo, 



56 
 

 
 

 

segundo a autora, ao afirmar que o terrorismo pode ser arquivado como fenômeno em 

vias de superação ou já superado. Por outro lado, podemos dizer que Di Cesare (2019) 

indica que tanto no caso do nazismo como no terrorismo contemporâneo há um 

potencial da técnica moderna em sua forma extrema, e nada terá para ser arquivado 

e considerado como fenômenos superados. A técnica, conforme assinalam tanto 

Heidegger quanto Sloterdijk, pode, de fato, converter-se numa força destrutiva e 

eventualmente incontrolável, mas isso não implica que se deva abandonar a análise 

crítica dos agentes políticos e éticos que se utilizam dessa técnica em vistas ao 

extermínio.  

O problema para Di Cesare consiste em apreender como a técnica pode ser 

devidamente acionada a favor da preservação, bem como da destruição da biosfera, 

e como os humanos podem encararem essa ameaça existencial sem sucumbir ao 

niilismo tecnológico. Isto posto, ao fim, Di Cesare, ao propor o atmoterrorismo, nos 

revela as profundas implicações ético-existenciais da técnica utilizada para efeitos de 

destruição em massa.  

Portanto, unindo Sloterdijk e Heidegger, Di Cesare demonstra que o terror 

moderno, ao atacar não apenas o corpo, mas, talvez, o ambiente vital, representa uma 

nova fase da violência técnica, uma fase em que a biosfera se transforma em campo 

de batalha. A clareira heideggeriana, que talvez tenha oferecido algum abrigo contra 

o avanço da técnica, desaparece sob o contexto da guerra total contra a atmosfera, e 

a própria humanidade ao desguarnecer-se, permanece exposta a um novo terror que 

ameaça a própria existência planetária. Por isso, devemos ter atenção ao fato de que 

há um monopólio da negação, onde, na visão de Di Cesare, o terror não é tampouco 

um fenómeno marginal ou uma anomalia a controlar, mas uma força que revela as 

falhas internas da globalização e nega sua aparente ordem.  

Nesse novo cenário,  

 

O mundo, navegado e percorrido em sua circularidade, se tornou um sistema 

unido por uma rede de tráfegos, conectado por fluxos de comunicação, 

permeado pela liquidez do capital. A pós-história é a época em que a 

globalização anuncia seu inexorável prosseguimento, desmentindo qualquer 

alternativa. Os movimentos que denunciam sua disfunção reconhecem seu 

funcionamento. É impossível voltar atrás. A globalização é o destino de uma 

humanidade obrigada a viver num mundo sincronizado, no qual o tempo se 



57 
 

 
 

 

dobra à inesgotável atualidade, e forçada a coabitar numa densidade de 

espaço desconhecida, onde ninguém é imune ao outro e ao encontro com o 

outro. Sociabilidade e obrigações morais cedem espaço à difusão da 

misantropia (Di Cesare, 2019, p. 63). 

 

Essa interconexão planetária, para a autora, impôs um ritmo inelutável à 

humanidade, obrigando a sociedade a viver sob a pressão constante de um espaço e 

tempo sincrônicos. Além disso, a promessa de progresso, modernização e 

desenvolvimento técnico e científico tornou a globalização um projeto irresistível e 

irreversível. Entretanto, Di Cesare contrasta como essa promessa de globalização, 

referida por filósofos, como Marshall McLuhan, que via a aldeia global como um espaço 

de harmonia e progresso, contrariou-se. Em vez da comunidade humanizada, o que 

se gerou foi uma comunidade planetária comprimida em uma potente síntese lógica, 

constrita em uma abstração coercitiva, uma sociedade onde as trocas económicas e 

materiais dominam qualquer sentido de pertença ou solidariedade humana.  

Sobre o conceito de aldeia global, concebido pelo filósofo e teórico da 

comunicação Marshall McLuhan, refere-se à ideia de que, com o desenvolvimento 

tecnológico, especialmente nos meios de comunicação, o mundo se transforma em 

uma comunidade unida, onde eventos, informações e culturas são partilhados quase 

em tempo real, em escala global. Apresentado em suas obras A galáxia de Gutenberg: 

a formação do homem tipográfico (1962) e Os meios de comunicação como extensões 

do homem (1964), onde McLuhan se ocupa em discutir o efeito dos meios de 

comunicação em nossa sociedade e percepção humana,  

Para McLuhan (1972), a invenção da imprensa, analisada no seu trabalho A 

galáxia de Gutenberg, no século XV, teria sido a maior mudança em nossa organização 

social e na difusão do conhecimento entre os homens, desenvolvendo o pensamento 

linear e individualizado. Todavia, com a era eletrônica, a partir da rádio, passando pela 

televisão e, depois, operação da internet, a comunicação gerou alguma reflexão de 

tempo real, reduzindo distâncias geográficas e estabelecendo uma interdependência 

entre as culturas. Esse novo estágio da comunicação do mundo gerou o que ele 

considerou como a aldeia global, espaço onde informações correm rapidamente e 

onde experiências pessoais localizadas tornam-se disponíveis a todos.  



58 
 

 
 

 

De fato, na aldeia global, a comunicação não é mais apenas escrita, mas ao 

contrário sonora e imagética, mais próxima da oralidade das tribos, mas numa escala 

mundial. McLuhan nos leva a crer que tal situação leva a uma mudança na percepção 

do homem do mundo, de modo que as novas tecnologias transformam todos os 

eventos mundiais em quase simultâneos. Desse modo, questões de qualquer tipo, 

políticas, culturais e sociais de qualquer lugar do planeta levam a afetar os outros e 

assim dá-se a interdependência.  

Ainda que McLuhan tenha incorporado o conceito de aldeia global à sua análise 

do que considerava um fenômeno inevitável da modernidade tecnológica, ele não o 

tornou um processo puramente positivo. A interconexão global poderá fornecer uma 

compreensão e empatia mais semânticas entre culturas, permitindo o intercâmbio de 

ideias e de conhecimento; por outro lado, poderá dar lugar a conflitos e tensões, pois 

coexistir com a pluralidade é capaz de provocar choque cultural e disputas ideológicas.  

Além do mais, ele advertia que a aldeia global não deve ser considerada como 

levando forçosamente para um mundo mais igualitário ou mais democrático. O 

controle da informação por grandes empresas ou por governos pode induzir a uma 

manipulação da mídia, à concentração do poder e à vigilância universal. Deste modo, 

ela poderá amplificar a liberdade de expressão, mas também poderá intensificar o 

controle sobre os indivíduos, dependendo de quem possui o poder sobre os meios de 

comunicação.  

A respeito disso, o surgimento da internet e das redes sociais fazem com que a 

postura de McLuhan seja ainda mais pertinente. O influxo instantâneo de informação 

e a hiperconectividade globalizada rubricam a sua tese de que vivemos em uma 

realidade onde as fronteiras espaciais e temporais são dissolvidas pela comunicação 

eletrônica, em que a aldeia global se tornou uma realidade cotidiana. Por exemplo, 

eventos podem ocorrer em um local somente, mas podem ser instantaneamente 

realçados e discutidos no mundo pelo Twitter, Facebook e YouTube, ou seja, 

instantaneamente e mundialmente se tornam parte do cotidiano da aldeia global. 

Contudo, a internet também torna mais agudas as contradições da aldeia global pois, 

ao mesmo tempo em que ela promove as interações globais, também produz bolhas 

informacionais, fake news, polarização etc. A fragmentação do conhecimento e a 



59 
 

 
 

 

guerra de narrativas demonstram que a aldeia global não equivale, necessariamente, 

a um mundo mais coeso, mas sim a um espaço de comunicação intensa, no qual as 

disputas simbólicas e de poder são amplificadas.  

A aplicação dessa noção de aldeia global, imaginada por McLuhan (1969), tem 

pouca afinidade com os efeitos atribuídos e que se tornariam a característica marcante 

do mundo contemporâneo: o telefone e o rádio, ao fazer com que as culturas se 

encontrassem umas nas outras, mudaram a percepção que os indivíduos têm de si 

mesmos como expectadores, dado o ar fragmentado que abrange o seu entendimento 

do mundo, e mudaram também o modo como as interações entre pessoas ocorrem.  

Entre os enormes problemas advindos desse fenômeno, o da manipulação 

midiática, a desigualdade na capitulação da informação e a intensificação de disputas 

culturais são os mais conhecidos. A aldeia global, então, não pode ser vista apenas 

como uma utopia de conexão global, mas como um fenômeno ambivalente que 

reconfigura as relações humanas e a dinâmica do poder no mundo contemporâneo. 

Ademais, a aldeia global, conforme Di Cesare (2019) traz para esta discussão, 

se converteu numa “praça do mercado mundial”, lugar de trocas incessantes, mas 

desprovido de intimidade e de segurança. No cerne deste entendimento reside a 

noção de que a globalização propiciou uma perspectiva moralista e idealizada do 

progresso humano, apresentando-se como “o triunfo do Bem”. De acordo com Di 

Cesare, esse discurso se fundamenta em uma visão maniqueísta, que estabelece uma 

clara distinção entre as forças do Bem e do Mal, alimentando a ilusão de que a 

globalização seria capaz de eliminar o Mal do planeta. A modernidade, sob a égide da 

globalização, tentou identificar e erradicar as forças obscuras que ainda persistem, 

mas esse esforço revelou-se não apenas ineficaz, como também gerou o 

ressurgimento do Mal em formas inesperadas. Nos termos da própria autora,  

 

Essa versão moralizadora, idealizada como o bom senso de um modernismo 

indestrutível, que vê no futuro apenas a perfeição, crê, com poder 

maniqueísta, que pode discernir e destruir as forças obscuras que ainda 

resistem. Falas, quedas, fraturas, contraposições inesperadas, fronteiras 

antes inexistentes, muros impensados – fecham-se os olhos a tudo isso, em 

nome da gestão calculada do progresso a qualquer custo. Os efeitos 

devastadores dessa supremacia da positividade florescem com violência e 

são transmitidos por contágio. De nada serviram a profilaxia da doença e a 

cirurgia estética da negatividade (Di Cesare, 2019, p. 64). 



60 
 

 
 

 

Portanto, conforme Di Cesare, o Mal transcende a mera definição moral, e pode 

ser descrito como um “princípio de desequilíbrio, fonte de vertigem” (idem), uma força 

que desafia a ordem estabelecida pela globalização e que retorna com mais 

intensidade precisamente por ter sido ignorada e expurgada. A autora dialoga com 

pensadores como Dostoiévski e Nietzsche, que argumentam que o Mal não deve ser 

simplesmente eliminado, mas deve ser reconhecido como parte integrante do 

desequilíbrio e da crise que marcam a modernidade. “A omissão do mal contribuiu [...] 

para sua inevitável vingança”, afirma Di Cesare (2019, p. 65), indicando que a negação 

sistemática das tensões e contradições presentes na globalização resultou em uma 

explosão de manifestações de negação, entre as quais o terror se destaca como a 

mais contundente.  

Assim, o terror nos aparece como o “monopólio da negação” dentro do sistema 

global. Ele não se limita a ser uma forma de resistência, mas representa uma negação 

radical da própria ordem mundial erigida pela globalização. Enquanto os movimentos 

de protesto contra a globalização são facilmente assimilados pelo sistema, o terror se 

nega a integrar-se ou a negociar. “Os movimentos no global podem ser considerados 

pequenos empecilhos facilmente superáveis” (idem), mas o terror se destaca por sua 

recusa intransigente de participar da lógica de trocas e negociações vigentes.  

Com isso, Di Cesare aponta que o terror se desvincula do sistema de 

reciprocidade e se estabelece em uma ordem simbólica que não pode ser reduzida, 

conferindo-lhe um poder singulares. O terror, em sua intensidade, é o espectro que 

mantém o mundo em constante tensão, e é esse espectro do terror que mantém o 

sistema global em uma situação de reféns, instaurando um estado de “chantagem 

perpétua”. O terror rejeita conquistas ou derrotas momentâneas; seu propósito é 

desestabilizar totalmente a ordem vigente, e sua presença contínua traz à tona um 

“estado de emergência planetário” (idem). A reação da globalização diante do terror 

consiste em esforços frequentes para controlar e amenizar seus efeitos, mas essa 

abordagem acaba por intensificá-lo, uma vez que não há resposta para o terror que 

não resulte em sua ampliação.  

Di Cesare nos ajuda a compreender, desta forma, sobre a complexa dialética 

entre o terror e a globalização. Ao recusar a ordem global, o terror acaba por fortalecê-



61 
 

 
 

 

la, visto que a globalização se torna progressivamente mais preocupada com sua 

própria segurança e mecanismos de controle. Esse conflito entre terror e ordem global 

expõe as falhas estruturais da globalização e sua ineficácia em lidar com elementos 

negativos. O terror não busca uma solução ou acordo dentro do sistema; ele 

representa uma negação total e uma recusa em se integrar, tornando-se, dessa forma, 

um desafio praticamente insuperável para a globalização.  

Temos, pois, uma crítica à globalização, em que a autora denuncia o ideal 

utópico de uma aldeia global harmônica que fracassou no próprio plano, levando ao 

ressurgimento do Mal nas formas mais extremas de seu espectro, como o terror. O 

terror, que nesse cenário representa o “monopólio da negação” – uma força que 

contrabalança e revela as contradições internas do próprio sistema mundial e, ao 

mesmo tempo, reforça a obsessão deste último pela segurança e pelo controle –, 

confirma que a globalização, ao querer acabar com o Mal, efetivamente criou as 

condições para a sua vingança, de tal forma que ele – o terror – acabou adquirindo a 

forma de um fenômeno inerente à era da globalização. 

Essa forma que o terror assume como roupagem, pode ser compreendida como 

uma espécie de “metafísica do atentado”, com suas dimensões simbólicas e políticas. 

Por isso, Di Cesare realiza uma reflexão acerca de como o terrorismo utiliza do ato 

violento para constitucionalizar uma soberania simbólica para ele mesmo; e com isto 

para desafiar as instâncias política e social da modernidade e da globalização. Ela 

formula uma crítica ao terrorismo internacional, sustentando que este representa uma 

“metafísica do atentado”, que comporta tanto um caráter de negação e uma pretensão 

de soberania. Conforme a filósofa,  

 
A violência hiperbólica do terrorismo, que é violência política, deve ser 

estudada e compreendida no contexto da globalização, em que cada falha 

aberta em sua superfície, cada zona refratária, cada ondulação do mar 

tempestuoso se torna fonte do terror. Seu espectro pode aparecer de repente, 

pode insurgir, agitar-se, explodir. Como enxergar com clareza, entre fumaça 

e miasmas, numa situação de ofuscamento e devastação? No entanto, o 

segredo do terrorismo se faz presente exatamente naquele cenário e é ali que 

deve ser decodificado. O cenário é o do atentado (Di Cesare, 2019, p. 66). 

 

O terrorismo não provém como uma simples aberração ou desvio, mas como 

uma resposta violenta às falhas e fissuras que a globalização provoca em sua 



62 
 

 
 

 

superfície, afirma Di Cesare. A globalização, enquanto processo que uniformiza o 

planeta sob uma ordem econômica, social e cultural, é ao mesmo tempo vulnerável às 

zonas de resistência e descontentamento, que se transformam em focos de terror. 

Deste modo, o espectro do terrorismo provém dessas fissuras, surge de maneira 

abrupta e imprevisível. Neste sentido, o atentado terrorista é, para a autora, a 

materialização do profundo descontentamento com a globalização, um esforço por 

simplificar o complexo, para colocar um limite ao ilimitado.  

Percebe-se que o conceito de “atentado” é central para a proposta filosófica 

desenvolvido por Di Cesare. O termo “atentado”, oriundo do latim attentatum, do verbo 

attemptare corresponde a tentativa ou experimento. O ato terrorista, neste sentido, é 

uma forma de “atacar repentinamente”, de pegar o adversário de surpresa utilizando 

sua própria vida como arma. O atentado terrorista é, deste modo, uma tentativa de 

romper o status quo e forçar uma nova interpretação do cenário global. Por isso, Di 

Cesare acaba destacando que o ato terrorista é um “ato simbólico”, conforme 

mencionado por Baudrillard. No entanto, ela critica essa concepção, argumentando 

que a definição de Baudrillard é incompleta, uma vez que não considera que um 

atentado, além de ter um caráter simbólico, também representa uma tentativa de 

preencher o vazio gerado pela inércia política global por meio de uma violência 

provocadora que busca reescrever a narrativa histórica.  

Com base nessa crítica à visão de Baudrillard, temos com Di Cesare uma 

hipótese de que o terrorismo contemporâneo não deve ser interpretado como uma 

revolução nos moldes clássicos, tais como as revoluções de 1789 ou 1917. Em seu 

lugar, que o terrorismo atual, mesmo em suas formas mais extremas, possui uma 

natureza em grande parte reacionária. Os atos terroristas buscam replicar o gesto 

expansionista europeu que se iniciou em 1492, quando a colonização e a expansão 

territorial impuseram uma nova ordem mundial. Contudo, o terrorismo atual se 

desenvolve em um contexto em que já não existem mais territórios a serem fisicamente 

conquistados. Ao invés disso, ele se propaga pela “invasão da infosfera”, um espaço 

desprovido de barreiras físicas, onde os terroristas podem agir e desestabilizar o 

sistema global por meio de ataques e explosões “telegenéticas”.  

 



63 
 

 
 

 

Essa expansão é tardia e imprudente, pois não há mais o que se dividir e nem 

um centímetro que já não esteja ocupado. Contudo, no universo 

interplanetário se abriu o espaço da informação, aquele McMundo enorme 

onde o terror global pôde plantar seu ameaçador estandarte. A invasão da 

infosfera, uma região praticamente sem barreiras, indefesa, não é uma tarefa 

difícil. Com pequenos ataques e explosões telegenéticas, os terroristas do 

novo milênio conseguem desestabilizar todo o sistema e manter o mundo sob 

sequestro. Eles têm como aliados a mídia, que, incapaz de produzir todo o seu 

conteúdo ficcional no estúdio, se utiliza dos eventos produzidos pelos 

empresários da violência real. Isso explica o enorme sucesso obtido pela 

estratégia de expansão conduzida pelo terrorismo, mesmo que não tenha 

levado à conquista de territórios físicos (Di Cesare, 2019, p. 68). 

 

Na sociedade contemporânea, temos, assim, a mídia atuando como uma aliada 

“involuntária” do terrorismo, uma vez que amplifica o efeito dos ataques, 

transformando atos de violência em eventos de alcance global – o que leva Di Cesare 

a sugerir que os terroristas contam com a mídia como “parceira”, uma vez que utiliza 

os acontecimentos gerados pelo terror para enriquecer seu conteúdo, exacerbando o 

medo e a desordem. No entanto, esse sucesso midiático do terrorismo não deve 

encobrir a essência mais profunda do fenômeno. Portanto, a “metafísica do atentado” 

ultrapassa a cobertura da mídia ou o impacto imediato dos ataques, ela nos revela uma 

luta pela soberania, uma busca por reivindicar o controle sobre a violência e o poder 

político.  

Nesse contexto, o terrorismo contemporâneo apresenta semelhanças com o 

neoliberalismo, especialmente em sua busca por “liberdade de ação” e a premissa do 

“primeiro movimento”. Tanto o terrorismo quanto o neoliberalismo compartilham uma 

filosofia de ação marcada por uma agressividade soberana, na qual tanto o indivíduo 

quanto o grupo se colocam como protagonistas de suas ações, desconsiderando as 

estruturas políticas convencionais. Assim, o ato terrorista aparece como uma 

expressão dessa soberania agressiva, aspirando a um estado de "superioridade", em 

que se destaca a grandiosidade e o extremo. 

Logo, o ato terrorista não se configura como um “ato revolucionário nem 

insurrecional” (Cesare, 2019, p. 69). Sua intenção não é transformar a ordem política 

ou social de maneira construtiva; pelo contrário, busca a mera negação da ordem 

vigente. Como ela observa, o cenário onde se dá um ato terrorista é um ambiente de 

confronto soberano, revelando que o terrorismo desafia a soberania do Estado 

moderno, que já se mostra vulnerável devido à globalização. À medida que a soberania 



64 
 

 
 

 

estatal se torna mais instável e menos legitimada, o terrorismo avança, reivindicando 

o controle sobre a violência e o poder. 

Mas quem seria soberano no cenário do mundo globalizado? Di Cesare nos 

responde alegando que, quem é soberano é aquele que possui a ameaça mais 

convincente. Nesse sentido, o terrorismo, ao se apoderar dos instrumentos da 

soberania, como a violência e o domínio sobre a vida e a morte, se configura como um 

espectro da soberania contemporânea, desafiando a autoridade dos Estados e o 

sistema global. Dessa maneira, o terrorismo é “o espectro da moderna soberania, que, 

por sua vez, é virtualmente terrorista” (idem), ou seja, o terrorismo é uma hipérbole da 

própria lógica soberana da modernidade, que se baseou historicamente no emprego 

da violência e na construção de uma ordem mundial.  

Temos, pois, o terrorismo contemporâneo como aquele que está sendo 

definidor como uma resposta violenta às contradições da própria globalização e como 

o esforço de devolver uma soberania simbólica. O terrorismo não se reduz a um ato 

simbólico ou a uma anomalia política: ele se apresenta como aquele capaz de 

estabelecer o próprio equilíbrio de uma “metafísica do atentado”; isto é, sua ação 

busca preencher o vazio político da globalização por meio de uma violência soberana 

e radical. Deste modo, Di Cesare nos impõe, enquanto leitores da sua filosofia, um 

esforço para reconsiderar o papel do terrorismo no espaço global, bem como os 

próprios efeitos da relação entre o terrorismo, a soberania e a modernidade. 

 

 

  



65 
 

 
 

 

3 A NOVA FOBOCRACIA E A POLÍTICA DO MEDO 

 

 

Se a globalização possibilitou um aumento da conexão e da dependência entre 

as sociedades, ela, em contrapartida, produziu um novo regime de medo. Em vez de 

guerras tradicionais, temos um mundo de terror disperso, no qual qualquer espaço se 

torna um campo de batalha e qualquer pessoa, um possível inimigo. Este novo modelo 

produz a nova fobocracia, um regime de governo baseado na gestão do medo como 

ferramenta de controle. Sob o pretexto da segurança, governos implementam medidas 

de vigilância, restringem liberdades civis e legitimam estados de exceção 

permanentes. Como o terrorismo se tornou uma estratégia para a extensão da 

biopolítica? Como o medo transforma as relações entre os cidadãos e o Estado? Este 

capítulo analisa a emergência da política do medo e suas consequências para a 

governamentalidade contemporânea.  

 

 

3.1 A instrumentalização do terrorismo como ferramenta de dominação estatal 

 

No desenvolver do seu pensamento, Di Cesare (2019), ainda sobre a égide do 

conceito de “terrorismo”, discorre sobre a sua aplicação indiscriminada e a forma 

como o Estado se apropria deste termo como uma ferramenta para controle político e 

simbólico. Ela observa que o uso generalizado – automático, digamos, ou, ainda, 

automatizado – e acrítico da palavra “terrorismo” na mídia e nas redes sociais encobre 

a complexidade do fenômeno, transformando-o em uma “denominação de origem 

controlada”, cujo uso é monopolizado pelo Estado. Isso permite que o poder estatal 

legitime suas próprias violências e desqualifique seus adversários políticos, definindo, 

de forma unilateral, quem pode ser chamado de terrorista. 

Percebe-se, pois, que  

 

Os acontecimentos se sucedem em ritmo frenético. Não passa um dia sem 

que a violência global se manifeste em suas formas mais extremas e 

imprevisíveis, num crescendo que deixa todos atônitos, atordoados e quase 

inertes. O temor se instala e prevalece a desorientação. A crueldade gratuita, 



66 
 

 
 

 

as cenas de guerra fora da guerra, os crimes anormais que atravessam nosso 

cotidiano parecem sem sentido, irracionais, inexplicáveis. Canais de televisão 

e jornais falam de “terrorismo” enquanto o termo pulula nas redes sociais. No 

Twitter e no Facebook os usuários clicam, compartilham e comentam 

repetindo automaticamente a denominação oficial: “terrorismo” (Di Cesare, 

2019. p. 71-72). 

 

Essa instrumentalização do conceito torna o terrorismo uma categoria funcional 

à manutenção da ordem. O Estado impõe uma distinção entre violência legítima e 

ilegítima, favorecendo sua narrativa de autoridade soberana. Daí Di Cesare argumentar 

que o terror não é exclusividade de regimes autoritários, mas que podemos encontrá-

lo nos Estados democráticos, onde o medo, de modo orquestrado, é utilizado como 

ferramenta de dominação. Assim, o terrorismo pode ser visto e entendido, até certo 

ponto, não apenas como uma “prática de resistência”, mas também uma técnica 

estatal de coerção. 

Portanto, ao atribuir o rótulo de “terrorista” a seus inimigos, conforme ressalta 

a filósofa, o Estado desumaniza-os, negando-lhes qualquer legitimidade política. O 

“terrorista” passa a ser descrito como louco, irracional, monstruoso, tornando 

impossível qualquer análise crítica sobre as causas e os significados de sua ação. 

Diante disso, Di Cesare propõe “desarmar” o campo minado do terrorismo, isto é, 

suspender os preconceitos políticos e emocionais que envolvem o termo para permitir 

uma investigação filosófica mais profunda. Nas palavras da autora,  

 
Para refletir sobre o terrorismo, essa forma paroxística de destruição, é 

necessário dar um passo atrás e se distanciar da cena do horror e da 

violência, o que não significa desconsiderar a morte abjeta de pessoas 

desarmadas ou esquecer e perdoar. A reflexão exige que se pare antes de 

ser atingido pelos artigos e pelas matérias cruéis que suscitam impulsos de 

morte e pela reprovação moral que a vontade de vingança promove. De outro 

modo, incorre-se no risco de entrar numa espiral de endosso da ideia 

perversa de um embate último entre o Bem e o Mal, o que levaria a filosofia a 

declarar uma “guerra justa” contra o terror (Di Cesare, 2019, p. 75). 

 

Outra questão apontada e criticada por Di Cesare são as abordagens 

historiográficas que reduzem o terrorismo a uma técnica neutra ou um instrumento 

tático. Essas visões perpetuam estigmas e impedem uma compreensão 

contextualizada da violência. Outro ponto fundamental é a indefinição conceitual do 

terrorismo: Di Cesare observa que, apesar das inúmeras tentativas de defini-lo, não se 



67 
 

 
 

 

chegou a um conceito consensual. O termo, geralmente, é usado como acusação e 

não como categoria analítica neutra. Tais questões acaba tornando-o um instrumento 

de estigmatização mais do que de explicação. 

Daí a autora defender, além disso, que o terrorismo também pode emanar do 

próprio Estado. A ideia de que o terror “vem de baixo”, como prática de insurgência, 

ignora a violência estrutural, institucional e simbólica que o Estado exerce. Com isso, 

Di Cesare critica Laqueur que, ao negligenciar o “terror de cima”, perde-se a 

compreensão das dinâmicas complexas da violência contemporânea. Em suas 

palavras,  

 

À imprecisão de tal definição, segundo a qual todo tipo de violência ilegal seria 

um ato terrorista, acrescenta-se o limite, ainda mais grave, de sustentar uma 

visão demoníaca do terrorismo que nasceria somente de baixo. Resumindo, 

Laqueur desenha uma história do terrorismo seguindo uma visão estatutária 

(Di Cesare, 2019. p. 76-77). 

 

A reflexão de Di Cesare adentra também o campo das emoções políticas, 

especialmente o medo, a angústia e o terror. Ela argumenta que o medo é uma emoção 

política por excelência, utilizada para paralisar a sociedade. Inspirando-se em 

Hobbes11, a autora mostra como o medo foi central na formação do contrato social, ao 

fazer os indivíduos aceitarem a autoridade do Estado em troca de segurança. Contudo, 

quando intensificado, esse medo transforma-se em terror – uma atmosfera de ameaça 

contínua e paralisante que não depende de ações concretas para exercer poder. 

Ao recorre ainda a Heidegger, para diferenciar o medo da angústia, Di Cesare 

afirma que, enquanto o medo tem um objeto identificável, a angústia é difusa, sem 

causa concreta, revelando a condição existencial do ser humano diante da finitude. O 

terror contemporâneo, por sua vez, mistura-se à angústia, criando uma sensação 

constante de deslocamento e vulnerabilidade. Nesse contexto, o terror não apenas 

 
11 Conforme Di Cesare (2019, p. 83), “é Hobbes quem transforma o medo, fear, na fundamentação da ordem 

política, o dispositivo do Leviatã que marca a passagem do medo individual ao medo compartilhado. Melhor do que 

viver isolado e se tornar alvo de uma morte violenta, em meio à ‘guerra de todos contra todos’ que é o estado de 

natureza, é se submeter ao soberano, à sua tirania legítima, em que o ‘terror de algum poder’, ‘о terror da punição’, 

é que garantirá a manutenção dos vínculos”. 

 



68 
 

 
 

 

reprime, mas desestrutura a própria possibilidade de viver de forma autêntica, 

diferente do terror revolucionário. 

Ao tratar do terror revolucionário, Di Cesare propõe uma distinção entre este e 

o terrorismo contemporâneo. O terror durante a Revolução Francesa, embora violento, 

como destaca a autora, visava proteger a nova ordem republicana. Era um instrumento 

político, exercido publicamente e com justificativa ideológica. O terrorismo atual ou 

pós-moderno, ao contrário, é marcado pela clandestinidade, pela ausência de um 

projeto político definido e pela imprevisibilidade. O primeiro representava uma 

“violência soberana”; o segundo, uma violência sem rosto, difusa e desestabilizadora. 

Nestes termos, essa distinção é essencial para evitar a estigmatização dos movimentos 

revolucionários, visto que reduzir a revolução ao terror é uma operação ideológica que 

visa deslegitimar transformações sociais radicais. O terror revolucionário tinha um 

objetivo: a construção de uma nova ordem; já o terrorismo pós-moderno se manifesta 

como uma força de negação, sem – aparentemente – uma proposta construtiva. 

Nessa esteira, Di Cesare nos leva à questão sobre a relação entre terrorismo e 

niilismo. Retomando aos atentados de 11 de Setembro, ela afirma que após esse 

acontecimento muitos teóricos passaram a interpretar o terrorismo como manifestação 

do niilismo: destruição sem sentido, sem projeto ou finalidade. Ela contesta essa 

interpretação, recorrendo aos filósofos Nietzsche e Heidegger para demonstrar que o 

niilismo não é um impulso destrutivo, mas algo que deve ser entendido como uma 

condição da modernidade, que é marcada pela perda de valores transcendentais. 

Assim, o terrorista, segundo Di Cesare, não aceita o vazio niilista, mas tenta dominá-lo 

por meio da destruição. E, ao fazer isso, revela sua impotência.  

A violência extrema seria, portanto, uma tentativa desesperada de restaurar 

sentido diante do colapso dos valores. Conforma aponta a aurora, devemos 

compreender que o terrorismo não seria expressão do niilismo, mas uma reação 

violenta a ele. Tal investigação levou a filósofa a examinar também a genealogia do 

terrorismo no contexto do niilismo e do anarquismo, resgatando figuras históricas e 

literárias. O niilismo, originalmente retratado na literatura russa, é entendido como 

recusa de valores tradicionais, além disso, deve ser interpretado como abertura para 



69 
 

 
 

 

uma crítica radical da ordem vigente; de outro lado, ao fazer esta distinção, busca se 

evitar que o anarquismo seja confundido com terrorismo.  

A autora sustenta que o uso indiscriminado do termo “terrorista” para classificar 

qualquer resistência radical acaba refletindo em uma tentativa de deslegitimar 

opositores do status quo. A destruição, embora presente na revolução, não é seu fim, 

mas um meio para reconstruir novas formas de vida. E, ao rejeitar explicações 

simplistas, que associam o terrorista à patologia ou fanatismo, citando a obra de 

Dostoievski e seus personagens literários, ela oferece uma abordagem mais profunda: 

o terrorista como figura existencial, expressão do mal-estar moderno. Ou seja: nessa 

direção, o terrorista não é apenas uma criação das condições sociais ou políticas, mas 

um espelho das contradições internas da (pós)modernidade. A frase “o terrorista está 

em mim”12 resume essa perspectiva. Assim, o terrorismo seria uma resposta 

desesperada às promessas não cumpridas da modernidade racionalista e 

progressista. 

Daí Di Cesare nos convidar examinar a figura do combatente irregular à luz da 

teoria de Carl Schmitt. Conforme ela, o autor alemão identifica no partisan – o lutador 

irregular vinculado ao território – o início de uma transformação na guerra moderna. O 

partisan evolui para o guerrilheiro internacionalista, e finalmente para o terrorista 

global, o qual atua fora das regras do direito internacional, rompendo as fronteiras 

entre paz e guerra, combatente e civil. 

O terrorista moderno, segundo essa leitura, age em um cenário técnico e 

globalizado. Ele representa a radicalização da inimizade e a dissolução dos limites 

jurídicos da guerra. Di Cesare complementa esse pensamento destacando o papel da 

tecnologia no poder destrutivo do terrorismo, que se tornou transnacional, digital e não 

territorializado. 

Para Di Cesare (2019), o terrorista contemporâneo, agora no contexto da 

sociedade pós-moderna, é o símbolo de uma nova forma de combate: uma figura que 

 
12 Di Cesare (2019, p. 106-107) afirma que “o terrorista sou eu, o terrorista está em mim. Essa foi a mudança 

retumbante de Dostoievski, que lhe valeu até mesmo o reconhecimento de Nietzsche, para quem aquele grande 

psicólogo, superando o míope moralismo, tinha a capacidade de observar o fundo do crime. ‘O horrível’, escrevia 

Dostoievski, ‘é que entre nós seja possível cometer o ato mais vil e abominável, sem que se seja um canalha! Aliás, 

não é somente por essas partes, mas em todo o mundo.’ E via essa possibilidade nas épocas de ‘transição’ e de 

‘transformação’”. 



70 
 

 
 

 

desafia a soberania estatal tradicional e atua em nome de causas ideológicas ou 

religiosas com pretensão global. Ele não representa apenas uma ameaça à segurança, 

mas à própria concepção de humanidade, quando suas ações são justificadas em 

nome de um suposto bem absoluto, convertendo a destruição em dever moral. 

Nesse contexto, temos o legado do leninismo no uso do terror como técnica 

política. Conforme a autora, Lênin não idealizava o terrorismo individual, mas o 

transformou em instrumento do Estado revolucionário, consolidando o que Carl 

Schmitt chamou de “ditadura soberana”. O terror, nesse caso, deixou de ser tático 

para tornar-se estrutural, compondo o aparato de consolidação da nova soberania. Di 

Cesare observa que esse modelo, longe de romper com a lógica do poder absoluto, a 

reproduz. Assim, a tensão entre anarquismo e leninismo ilustra duas concepções 

opostas de revolução: uma que rejeita toda soberania e outra que a reforça por meio 

do terror institucionalizado. O terror de massa, longe de ser uma medida transitória, 

converte-se em instrumento de controle permanente, revelando os limites da 

promessa de emancipação. 

Ao lembrar do filme “Era uma vez.... a revolução” (1971), de Sergio Leone, 

como metáfora das contradições do ideal revolucionário, Di Cesare (2019) lembra que 

os personagens do filme simbolizam diferentes posturas frente à revolução: o 

idealismo desiludido, a instrumentalização popular da luta e o fanatismo ideológico. A 

narrativa ilustra como a revolução, sem um projeto de reconstrução, pode acabar 

reduzida à destruição pura, devorando seus próprios protagonistas. Diante desse 

exemplo cinematográfico, apresenta uma crítica à idealização da violência 

revolucionária, e acrescenta que a revolução não pode se sustentar apenas na 

destruição; precisa ter um horizonte de construção e transformação 

Tal discussão apresentada por Di Cesare, até aqui, nos esclarece sobre uma 

reflexão filosófica e crítica em torno da ideia-conceito de terrorismo, articulando teoria 

política, literatura, história e cinema. Longe de aceitar as categorias estabelecidas, a 

autora propõe reexaminar os conceitos à luz de seus usos e efeitos, desconstruindo 

as narrativas hegemônicas e abrindo espaço para uma compreensão mais rigorosa, 

contextual e ética da violência em tempos de crise da pós-modernidade  



71 
 

 
 

 

Desde modo, destaca-se o fenômeno do terrorismo contemporâneo, que tem 

desafiado não apenas os aparatos de segurança dos Estados, mas também os 

esquemas teóricos da filosofia política e da sociologia. Em meio a essa complexidade, 

a filósofa italiana Di Cesare emerge como uma das vozes importantes na tentativa de 

compreender a radicalização e o jihadismo não como aberrações externas à 

modernidade, mas como expressões internas e sintomáticas de suas contradições 

mais profundas. Por isso, examinaremos a seguir a interpretação filosófica dessa 

pensadora acerca do terrorismo global, com foco na sua leitura do jihadismo como 

fenômeno (pós-)moderno. 

 

 

3.2 Mídia, radicalização, ciberterrorismo e tanatopolítica na pós-modernidade 

 

No irregular cenário global, muitas vezes a negatividade assume a forma da 

radicalização. No exato momento em que o mundo está se aproximando do 

zênite de sua abertura, paradoxalmente surge o perigo mais inesperado e 

inexorável. Na palavra “radicalização”, que invadiu o espaço público, está 

contida a carga explosiva e a gênese do terror que está por vir. Forças de 

segurança e serviços de inteligência, seguindo os critérios de uma inédita 

semiologia da radicalização e um alegado conhecimento circunstanciado da 

destrutividade, tentam se insinuar de modo telemático nessa ante. câmara do 

terror para interceptar seus sinais premonitórios, para vigiar o nascimento de 

um novo tipo humano, o “radicalizado”, também definido como born again. 

Enquanto muitos conceitos soltos e dispersos – como extremismo, 

fundamentalismo, integralismo e fanatismo – parecem encontrar lugar no 

vasto campo da radicalidade, é mais difícil estabelecer uma ligação precisa 

entre terrorismo e radicalização (Di Cesare, 2019, p. 127-128). 

 

A proposta aqui delineada parte do entendimento de que o terrorismo, longe de 

constituir um simples desvio comportamental ou um produto exótico de culturas 

alheias ao Ocidente, está enraizado nas estruturas políticas, técnicas e simbólicas da 

globalização. Nesse sentido, a radicalização não se configura apenas como um 

processo de fanatização religiosa, como aponta Di Cesare (2019), mas como uma 

resposta existencial à perda de identidade, à precarização do pertencimento e à 

dissolução das referências simbólicas que estruturavam a subjetividade moderna. 

Nessa esteira, encontramos no cerne do pensamento de Di Cesare a distinção 

fundamental entre o conceito de terrorismo e o de radicalização. Enquanto o primeiro 



72 
 

 
 

 

diz respeito à expressão violenta e visível de um ato político, o segundo concerne ao 

percurso subjetivo que antecede tal ato. A radicalização, segundo a autora, deve ser 

entendida como um processo de transformação ontológica e psicopolítica do sujeito, 

motivado por uma crise de pertencimento vivida nos interstícios da modernidade 

globalizada. Nas palavras da autora,  

 

O termo “radicalização”, com todos os seus anexos e derivados, dentre os 

quais o mais recente “radicalizar-se”, refere-se ao latim tardio radicale(m) e, 

mais além, a radix, raiz. Nesse sentido, radicalização designa seja o próprio 

processo pelo qual o indivíduo chegou à radicalidade, seja o êxito, isto é, seu 

ser radicalizado (Di Cesare, 2019, p. 129). 

 

Esse processo se inscreve num contexto em que a noção de “raiz” adquire 

novos significados. A radicalização aparece, assim, como um gesto de reenraizamento 

identitário frente ao desenraizamento produzido pela modernidade tardia. Sujeitos 

desprovidos de uma comunidade simbólica sólida buscam, na adesão a ideologias 

radicais, uma forma de reconstruir sua subjetividade. Tal gesto não se dá 

exclusivamente no campo religioso; é também político, simbólico, afetivo e, sobretudo, 

existencial. 

Di Cesare (2019) aponta dois principais vetores de radicalização no mundo 

contemporâneo: aquele que busca enraizamento na terra, típico da extrema-direita 

nacionalista, e aquele que visa ao enraizamento no céu, típico do jihadismo islâmico. 

O primeiro manifesta-se na forma de movimentos identitários, xenófobos e defensores 

de fronteiras culturais e territoriais fixas. O segundo recorre à transcendência religiosa 

para recusar as limitações do Estado-nação, propondo uma comunidade universal 

fundada na fé. 

Ambos os vetores partilham, no entanto, de uma mesma raiz: a recusa da 

modernidade e do modelo político ocidental. A diferença, conforme argumenta Di 

Cesare, está no tipo de identidade que buscam reconstruir. Enquanto a extrema-direita 

defende a recuperação de um passado mítico nacional, o jihadismo pretende restituir 

a unidade perdida da umma, a comunidade islâmica original. Em ambos os casos, a 

radicalização emerge como resposta simbólica e política à sensação de desamparo 



73 
 

 
 

 

gerada pelas promessas frustradas da modernidade, que agora assombra e toma uma 

nova proporção na pós-modernidade. 

Entretanto, merece destaque o pensamento da filósofa em tela ao apresentar 

uma proposta que pretende desmistificar a ideia de que o jihadismo representa um 

irracionalismo religioso exótico. Ao contrário, ela mostra como o jihadismo se inscreve 

numa longa tradição de disputas teológico-políticas internas ao Islã, reativadas pela 

experiência traumática da colonização, da imposição do Estado-nação e da 

secularização forçada. A utopia jihadista, nesse contexto, não se configura como um 

retorno arcaico ao passado, mas como uma tentativa de reconfigurar a soberania 

política à luz da transcendência. 

 

Isso se deve não apenas ao impacto que os atentados de matriz islâmica 

produziram sobre a opinião pública ocidental, mas também à estranheza de 

um terror que faz referência ao céu, que usa o nome de Deus nas tarefas 

mundanas da política, que desafia o progresso com seus aspectos 

neoarcaicos, que escolhe formas de luta extremas – como o martírio –, 

repugnantes para a razão. A estranheza se torna, então, estraneidade plena e 

conclamada, embora o terrorismo possa ser homegrown, ou seja, possa ter 

origem interna. Por outro lado, porém, deve-se reconhecer a islamização da 

revolta radical. Não há dúvida de que o radicalismo islâmico ocupou, pelo 

menos em parte, o lugar que no passado teriam ocupado outras ideologias de 

salvação ou outros projetos de futuro. Sinal dos tempos – ou talvez algo mais 

–, porque a radicalização islâmica oferece seja uma forma de vida alternativa, 

que faltou em outros lugares, seja o pertencimento a uma comunidade que, 

mesmo imaginária ou virtual, pede a contribuição do born again, do 

regenerado, para realizar uma utopia transnacional (Di Cesare, 2019, p. 131-

132). 

 

Nesse contexto, o neocalifado13, como expressa a autora, deve ser 

compreendido como uma forma pós-moderna de soberania que rompe com os limites 

territoriais do Estado moderno. Ao proclamar sua autoridade com base na sharia14 e 

 
13 Como destaca Di Cesare (2019, p. 133), “O neocalifado, essa espécie de cidade ideal à qual o Estado Islâmico 

deu vida, seria para muitos um ‘fantasma’, a quimera de uma entidade ideológica, fundada sobre um pacto de morte 

cujas fronteiras são cotidianamente redefinidas no globo terrestre de acordo com as batalhas, e cujas ambições são 

planetárias. Qual seria então sua estratégia, qual a perspectiva política? A única vantagem do neocalifado seria sua 

penetração no imaginário religioso islâmico e a articulação do desespero numa ‘teologia da louca esperança’. 

Excluindo-se a vontade de humilhar a presunção ocidental, seu plano se resumiria no início de uma ação jihadista 

que, com a intervenção divina, deveria instaurar uma teocracia universal guiada pelo Islã. Contudo, para o Ocidente 

essa não é apenas uma causa perdida, que se projeta num futuro imprevisível, mas representa também uma 

inaceitável mistura entre teologia e política. 
14 No Alcorão, a sharia é compreendida como o “caminho traçado por Deus”, sendo a via normativa que orienta 

os fiéis em direção à fonte divina. Tecnicamente, o termo abrange a totalidade da doutrina normativa islâmica, 

construída ao longo de cerca de 1.400 anos por estudiosos e instituições, e hoje também presente em legislações 

estatais. Essa doutrina contempla tanto aspectos da fé e das práticas religiosas – como orações, vestimentas e 



74 
 

 
 

 

não no território, o Estado Islâmico inaugura uma forma de soberania móvel e 

desterritorializada. A violência extrema, os atentados e os vídeos de execução não são 

expressões de brutalidade irracional, mas manifestações de uma soberania que 

pretende expor, em cada ato, a supremacia de Deus sobre a história e sobre o poder 

secular. 

Daí temos o ciberterrorismo, que ganha destaque na análise de Di Cesare, ao 

compreendê-lo como um fenômeno propriamente pós-moderno e vinculado à técnica. 

A internet, longe de ser um espaço neutro, aparece como um território simbólico onde 

se constroem subjetividades radicais. Nesse contexto, a radicalização digital não exige 

a presença física de líderes ou rituais iniciáticos tradicionais; ela opera por meio de 

algoritmos, vídeos, fóruns e redes sociais, nos quais o sujeito encontra pertencimento, 

identidade e uma missão sagrada. 

O ciberterrorismo, segundo Di Cesare (2019), expressa uma nova configuração 

do terrorismo na era digital, na qual a internet não só facilita o recrutamento e a difusão 

de ideologias extremistas como se transforma em um espaço de construção de 

identidade e de pertença para os radicalizados. Dito de outra forma: ao contrário do 

terrorismo de outrora, que dependia de estruturas hierárquicas e de um processo 

longo e complexo de radicalização, o terrorismo digital cria, por força de sua dinâmica 

acelerada, desconcentrada e, paradoxalmente, simultaneamente global e 

individualizada, uma nova configuração. O jihadista contemporâneo não necessita 

mais passar por campos de treinamento físicos nem por rituais iniciáticos complexos, 

ele se forma e se radicaliza diante da tela de um computador, cruzando o abismo que 

separa a ideologia da ação, quase sem perceber. 

Como sinaliza Di Cesare, a técnica na sua ambivalência, como instrumento de 

libertação e de opressão, opera nesta tensão fundamental para a compreensão do 

papel da internet na radicalização. Ela sustenta que a rede virtual não pode ser 

 
alimentação – quanto preceitos éticos e legais. Seu núcleo reside em um sistema interpretativo complexo e flexível, 

voltado à definição das normas religiosas. A pluralidade de escolas jurídicas dentro do islamismo, acentuada pela 

cisão entre sunitas e xiitas, gerou diversas interpretações da sharia, promovendo, ao mesmo tempo, diversidade e 

certa incerteza. Tradicionalmente, os eruditos reconhecem mutuamente o esforço em buscar o entendimento 

correto, sem pretensões de exclusividade. Em contraste, grupos extremistas – históricos e contemporâneos – 

reivindicam monopólio sobre a verdade divina, postura que revela ignorância e prepotência. Frequentemente, tais 

grupos utilizam a sharia como instrumento político, como evidenciado em regimes teocráticos como os do Irã e da 

Arábia Saudita. 



75 
 

 
 

 

compreendida como um espaço neutro da circulação das informações, pois dilata e 

intensifica a violência: “a rede não é apenas uma tecnologia da libertação, mas também 

um instrumento capaz de dilatar, expandir e ampliar a violência” (Di Cesare, 2019, p. 

152). Esta dilatação se dá por conta de a internet criar uma experiência política e 

emocional, na qual o radicalizado encontra uma comunidade alternativa, parecendo 

coesa, forte, solidária e unida por um objetivo comum definido, aspecto este que 

assume especial importância, pois o terrorismo contemporâneo é alimentado pela 

sensação de exclusão e de desenraizamento dos indivíduos, os quais dão a eles 

mesmos uma identidade muito bem delineada em uma luta moralmente justificada.  

Esse ambiente das redes online acaba criando e amplificando a 

ciberradicalização, visto que mantém relação direta com o fato de que o ambiente 

virtual opera entre extremos: não é totalmente público, pois não possui a abertura 

efetiva do espaço real, nem é inteiramente privado, na medida em que possibilita que 

os indivíduos compartilhem ideias e constituam comunidades (Di Cesare, 2019).  

Esse estado de indeterminação ontológica, em que as fronteiras entre real e 

virtual se tornam borradas, é essencial para o processo de radicalização: “A meio 

caminho entre o público e o privado, o real e o onírico, a internet revela ao individuo 

perdido na anomia da modernidade [...] a alternativa de uma comunidade acolhedora” 

(Di Cesare, 2019, p. 152)). Assim, a solidão e o isolamento existencial do radicalizado 

são encerrados por uma rede que o acolhe, reforçando as suas convicções, 

oferecendo um sentido de missão e um horizonte claro para a sua existência.  

A facilidade de acesso a conteúdos extremistas impulsiona tal processo, pois 

possibilita que qualquer pessoa, sem formação teológica e sem formação em História, 

possa ter contato com materiais que distorcem e simplificam a tradição islâmica para 

transformá-la em doutrina de guerra e purificação. Para a autora, “o fácil acesso a 

textos confeccionados pela empreendedora intelligentsia jihadista [...] permitiu que 

gerações inteiras deste século pudessem contornar o estudo e a longa formação, para 

se apropriar de um código limitado a poucos preceitos” (Di Cesare, 2019, 153). A 

radicalização não se processa, então, através do aprofundamento na religião, mas da 

redução da complexidade do pensamento islâmico a um conjunto de regras fixas e 

incontroversas, onde a violência se torna imperativo sagrado. Essa simplificação do 



76 
 

 
 

 

ideário é essencial para a construção da mentalidade terrorista: o jihadista cibernético 

não é teólogo ou intelectual, mas um agente de uma guerra total, cujo objetivo é 

aniquilar um mundo considerado impuro e decadente.  

Outro elemento importante apontado por Di Cesare é o modo pelo qual o 

espaço digital transforma a violência em espetáculo e banaliza a brutalidade. O 

jihadista cibernético se acostuma à morte como simulacro, assistindo a vídeos de 

execuções, decapitações e atentados como treinamento preparatório: "Explosões, 

carnificinas, decapitações: o novo adepto se exercita na violência e se acostuma com 

a crueldade, degustando, por assim dizer, o dever homicida que o espera" (Di Cesare, 

2019, p. 153-154). Esse processo reflete a lógica da guerra midiática, onde a exibição 

da violência opera primariamente no que diz respeito à intimidação do inimigo e à 

mobilização de novos recrutas. A brutalidade não é apenas um modo de fazer, mas 

torna-se um rito de iniciação, um elemento essencial na constituição do jihadista como 

guerreiro.  

Além disso, a internet não somente agrava a radicalização, mas também facilita 

a transição entre o envolvimento virtual e a ação terrorista concreta. Para Di Cesare, a 

diferença entre realidade e ficção se dissolve na cabeça do jihadista digital, em vista 

do fato que “o jihadista informático se acostuma com a morte abstrata, sem rosto, 

exercita-se com a distância emotiva que a tela lhe garante” (Di Cesare, 2019, p. 153). 

Este é um ponto essencial, pois a digitalização e informatização da guerra permite que 

o terrorista atinja suas vítimas, não como seres humanos individuais, mas como alvos 

simbólicos que um aspecto da narrativa impera um conflito absoluto. Assim, a Internet 

ensina o jihadista a matar, mas também o treina para aceitar a morte – a sua e a de 

suas vítimas – como um elemento fundamental e necessário.  

A descentralização e a flexibilidade operacional do terrorismo digital constituem 

outro desafio. O ciberterrorismo não precisa de líderes formais, nem de estruturas 

rígidas; o que caracteriza o seu poder é pertencer a uma máquina de operar 

autonomamente e ser impessoal. Conforme aponta Di Cesare, a comunidade jihadista 

na web confere autonomia aos seus membros, legitimando-os a matar, convocando-

os a ser os protagonistas do próximo ataque. O terrorista digital não necessita de 

ordens diretas, nem de um dispositivo militar convencional; a radicalização consiste 



77 
 

 
 

 

em uma lógica que o mantém em estado de prontidão permanente, instante no qual 

qualquer dia será o da execução do ato violento. Essa é a razão pela qual tantos 

atentados perpetrados nos últimos tempos são atribuídos a indivíduos que agiram 

sozinhos, e não obstante, dentro de uma estrutura ideológica previamente articulada 

na rede.  

Tal investigação de Di Cesare se inscreve nesta luta filosófica mais ampla que 

se desenvolve atualmente sobre os efeitos da técnica sobre a violência 

contemporânea. Desde há muito, outros autores, a exemplo de Paul Virilio, como 

destaca a autora, já tinham assinalado como a aceleração da técnica tem um efeito 

sobre a guerra, reduzindo o espaço entre o ato e suas consequências – para Virilio, a 

guerra contemporânea é imediata e total, na medida em que a informação se move à 

velocidade da luz. Di Cesare dá um passo adiante ao mostrar que o terrorismo 

digitalizado expunge os intermediários tradicionais da guerra – exércitos, governos, 

doutrinas militares – e individualiza, autonomiza, e universaliza a violência. O jihadista 

da era digital não é mais aquele que deve ser apanhado em algum lugar; ele encontra 

na Internet um espaço de ação ilimitada, se tornando a guerra política em vários níveis 

– ideológica, psicológica e física.  

Portanto, o ciberterrorismo é, por isso, não apenas uma evolução técnica do 

terrorismo, mas uma mutação ontológica de sua figura. E o jihadista digital é, 

simultaneamente, guerreiro e espectador, propagandista e executor, tanto vítima 

quanto algoz. Sua violência é, afinal, mais que um meio de destruição, mas um ritual 

de identidade, da qual a morte – a sua e a de seus inimigos – é o clímax de uma 

narrativa sagrada. Na apreensão desse fato, Di Cesare nos confere um 

questionamento não só sobre o terrorismo, mas, além disso, sobre a própria condição 

da pós-modernidade digital, que confunde virtualidade e realidade, dissolvendo os 

limites entre pensamento e ação, desejo e crime, indivíduo e multidão. 

Essa nova forma de radicalização cria uma experiência de realidade híbrida, 

entre o público e o privado, entre o real e o virtual, permitindo que o terrorismo se 

propague de forma rizomática, descentralizada e quase invisível. A facilidade de 

acesso a conteúdos simplificados da tradição islâmica – editados e direcionados para 



78 
 

 
 

 

a ação violenta – favorece a emergência de um jihadista autodidata, mais afeito à 

estética da violência do que ao rigor doutrinário da fé. 

Nesse cenário estético-digital das sociedades pós-modernas, mediado pela 

internet, também ganha destaque o que Di Cesare (2019) chama por tanatopolítica 

jihadista. A expressão tanatopolítica usada por ela parte da ideia apresentada e 

desenvolvida por Roberto Esposito. Esposito (2017), particularmente em sua obra 

“Bios: biopolítica e filosofia”, propõe que a política da vida contém em si a possibilidade 

de sua negação, de modo que a tanatopolítica surge como o desdobramento trágico 

da biopolítica: uma forma de poder que, ao pretender preservar a vida coletiva, legitima 

práticas sistemáticas de morte. 

A crítica de Esposito se apoia na constatação de que a biopolítica moderna não 

se resume a “fazer viver e deixar morrer”, como outrora argumentou Foucault (2010). 

Ao contrário, a política da vida – ao ser submetida à racionalidade do Estado e de seus 

dispositivos – converte-se numa política de defesa biológica, que autoriza a eliminação 

de elementos considerados nocivos à integridade do corpo social. Essa lógica se 

expressa no conceito de imunização, no qual a proteção da vida se realiza por meio 

da exclusão, da negação e, em última instância, da aniquilação de determinadas vidas. 

A imunidade, nesse sentido, não nega a comunidade (communitas) apenas como 

contingência, mas como seu pressuposto constitutivo, ou seja, trata-se de um 

mecanismo que protege ao custo de negar aquilo que deveria salvaguardar. 

É nesse ponto que Esposito (2017) estabelece uma distinção fundamental entre 

communitas e immunitas, no intuito de revelar as contradições da soberania moderna. 

Se a communitas implica uma partilha e uma abertura ao outro, a immunitas atua como 

seu avesso, instaurando barreiras de defesa que implicam sacrifício, segregação e 

violência estrutural. Assim, a tanatopolítica evidencia o paradoxo trágico da 

modernidade: ao pretender preservar a vida, o poder político reivindica para si o direito 

de distribuí-la desigualmente, produzindo categorias de vidas descartáveis. 

Tal lógica atinge seu ápice na análise espositiana do nazismo. Para o autor, o 

regime nazista não apenas reforçou o poder de morte do soberano, mas redistribuiu 

esse poder ao conjunto da população, legitimando, sob o manto da ciência biológica, 

práticas sistemáticas de extermínio. A morte, nesse contexto, torna-se não mais um 



79 
 

 
 

 

meio colateral, mas um instrumento deliberado para a proteção da vida nacional. A 

famosa fórmula “a morte é considerada o único remédio apto a salvaguardar a vida” 

(Esposito, 2017, p. 146) sintetiza esse deslocamento, no qual o sacrifício de vidas 

consideradas indesejáveis passa a ser não apenas permitido, mas requerido pela 

racionalidade política. 

Dessa forma, a tanatopolítica representa a fusão entre biopolítica e soberania, 

revelando como a administração da vida pode se converter em tecnologia da morte. 

O poder deixa de estar centralizado em uma figura soberana tradicional e passa a se 

difundir socialmente, de modo que todos os membros da comunidade nacional se 

tornam, potencialmente, agentes de morte legitimada. Tal deslocamento amplia 

significativamente a genealogia traçada por Foucault, ao reconhecer que a soberania 

biopolítica moderna não apenas se intensificou, mas se transfigurou em um regime 

imunitário que recorre à eliminação como mecanismo de preservação. 

Nesse sentido, a proposta de Esposito não apenas revisita a caixa de 

ferramentas foucaultiana, como também introduz uma nova chave interpretativa para 

pensar a política contemporânea. A tanatopolítica não é um desvio patológico da 

biopolítica, mas a sua consequência lógica, quando esta se fundamenta na imunização 

como princípio organizador. Assim, o desafio proposto pelo autor é de ordem ético-

política: como instituir uma comunidade que não seja fundada sobre o sacrifício do 

outro? Como articular política e vida sem converter a proteção em exclusão? 

Ademais, o conceito de tanatopolítica, tal como desenvolvido por Esposito, 

permite uma reinterpretação da soberania moderna sob a ótica de suas contradições 

internas. A vida, quando posta no centro do poder, revela sua ambivalência: é 

simultaneamente objeto de cuidado e de risco, de proteção e de ameaça. Essa 

ambivalência revela que a política da vida não pode ser pensada sem levar em conta 

a gestão da morte, sendo a tanatopolítica, portanto, um instrumento teórico 

indispensável para compreender os dispositivos contemporâneos de exclusão, 

violência e extermínio legitimados sob a aparência da proteção da comunidade. 

A novidade ao relacionar tal pensamento com a tanatopolítica jihadista,  

 

que não encontra precedentes na história da autodestruição humana, está no 

furioso desejo de antecipar o apocalipse que tarda a vir com uma irrefreável 



80 
 

 
 

 

vontade de acelerar o fim dos tempos, com uma atividade febril para produzir 

a catástrofe, em vez de esperá-la, com uma desesperada ambição de criar 

uma neoumma mundial, aquele terceiro sonho cujo objetivo é aniquilar o 

degenerado e arrogante mundo ocidental –uma miragem que desaparece no 

vórtice da negação. E nesse ponto o meio se torna fim, esquecido da vida, e, 

na explosão dos corpos dilacerados, no massacre da carne dissolvida, 

símbolo da soberania perdida, a morte triunfa soberana. 

A figura do agente suicida se destaca, em sua modernidade, no contexto de 

uma longa tradição à qual gostaria de se referir, mas da qual decisivamente 

se afasta. E é essa distância, frequentemente ignorada, que deve ser 

esclarecida (Di Cesare, 2019, p. 155-156). 

 

Conforma Di Cesare, o terrorismo suicida não se limita a um gesto desesperado, 

mas representa uma lógica política em que a morte é concebida como o eixo da ação. 

Diferente do martírio cristão ou tradicional islâmico, que pressupõe a aceitação passiva 

da morte, o neomártir15 jihadista procura ativamente o sacrifício como forma de realizar 

uma soberania absoluta. 

Nesse contexto, o atentado suicida deixa de ser um instrumento de resistência 

ou vingança e passa a ser uma estratégia de desestabilização metafísica da ordem 

global. Conforme Di Cesare, o mártir não é mais aquele que morre pela fé, mas aquele 

que mata morrendo, transformando seu corpo em arma simbólica contra um mundo 

que nega sua dignidade. A explosão do próprio corpo é, assim, um gesto performático 

que desafia a lógica estatal moderna baseada na preservação da vida como bem 

supremo. 

Esse “gesto performático” ganha nova dimensão no mundo (off-line e) online, 

por isso Di Cesare examina a relação intrínseca entre terrorismo e mídia, ressaltando 

que o jihadismo opera como um espetáculo globalizado. Ao contrário do nazismo, que 

ocultava seus crimes sob o véu do segredo, o terrorismo contemporâneo faz da 

exibição pública da violência sua principal estratégia. A espetacularização das 

execuções, com recursos técnicos sofisticados e ampla circulação nas redes sociais, 

transforma o terror em produto de consumo simbólico e emocional. 

Esse fenômeno levanta questões éticas sobre o papel da mídia na amplificação 

do impacto terrorista. A cobertura desigual dos atentados, conforme argumenta Di 

 
15 Segundo apresenta Di Cesare (2019, p. 162), “o neomártir parece ser a figura especular do homo sacer descrito 

por Agamben, o seu contrário. Enquanto o homo sacer pode ser morto, mas não sacrificado, o neomártir pode ser 

sacrificado, mas não morto.” 

 



81 
 

 
 

 

Cesare, que privilegia as vítimas ocidentais em detrimento das orientais, revela uma 

hierarquização implícita de vidas humanas. O terror, assim, não é apenas um ato de 

violência física, mas também um fenômeno narrativo, cuja eficácia depende da 

repercussão simbólica nos meios de comunicação e nas consciências coletivas. 

O pensamento de Di Cesare culmina na formulação de uma nova ontologia da 

vulnerabilidade. A modernidade, ao prometer progresso, liberdade e segurança, 

produziu também um estado generalizado de desamparo. O terrorismo 

contemporâneo, o que chamamos aqui de pós-moderno, atua sobre essa ferida 

existencial, revelando que o sujeito global é, ao mesmo tempo, semiinocente e 

semiculpado, coautor involuntário das estruturas de exclusão e violência que 

sustentam o sistema-mundo. 

Neste contexto, o jihadismo não é apenas uma resposta identitária ou religiosa, 

mas um sintoma da falência do projeto moderno. Ao invocar a figura do goèl ha-dàm 

– “come se diz em hebraico, essa figura bíblica tão atual que parte de lugares 

desolados e se transforma em espírito da revolta” (idem, p. 187), Di Cesare resgata a 

ideia de vingança sagrada como justiça pervertida, na qual o terrorista se vê investido 

da missão de purificação apocalíptica. O martírio, nesse quadro, torna-se a única forma 

de restaurar a dignidade em um mundo que promete inclusão, mas entrega abandono. 

Assim, o pensamento filosófico de Di Cesare nos oferece um quadro inquietante 

do/sobre terrorismo na era global. Longe de oferecer respostas simplistas ou soluções 

imediatas, ela convida a uma revisão crítica das premissas da modernidade ocidental, 

do papel da técnica, da mídia e da soberania no mundo contemporâneo. Ao entender 

a radicalização como processo de reconfiguração subjetiva diante do vazio existencial 

da globalização, a autora amplia os horizontes do debate sobre a violência política. 

Neste sentido, sua reflexão não apenas ilumina a genealogia do jihadismo, mas 

exige que se repense o modo como nossas sociedades lidam com a exclusão, a 

memória, a técnica e o pertencimento. Se o terror é um espelho sombrio da 

modernidade, como sugere Di Cesare, talvez a verdadeira tarefa do pensamento pós-

moderno seja justamente enfrentá-lo, sem demonizá-lo, mas também sem rendição. 

 

 



82 
 

 
 

 

3.3 Terror(ismo), globalização, mundo digital e a nova fobocracia 

 

 

Como apresentamos até aqui, Di Cesare faz uma crítica das interpretações mais 

habituais das leituras sobre terrorismo contemporâneo, contestando ainda os 

paradigmas clássicos que pretendem explicá-lo. Entretanto, a autora nos apresenta 

outros três paradigmas fundamentais que merecem ser investigados nessa equação, 

a saber: o choque de civilizações, luta de classes e a guerra “sacra”, que são, na 

perspectiva dela, praticamente insuficientes para dar conta da complexidade desse 

fato. Nos termos escritos pela filósofa,  

 

Três paradigmas prevalecem na interpretação do terrorismo atual: o “choque 

de civilizações” – de acordo com a feliz formulação de Huntington –, a luta de 

classes – mais especificamente, a ideia de que são as fortes desigualdades 

econômicas que alimentam a violência – e, por fim, a guerra “sacra” que 

questiona a religião. Os três paradigmas, mesmo contendo boas intuições e 

ideias frutíferas, se revelam inadequados e fornecem uma visão simplificada, 

às vezes perigosamente redutiva, de um fenômeno muito complexo (Di 

Cesare, 2019, p. 197-198). 

 

Por isso, conforme Di Cesare, devemos compreender que o terrorismo não é 

um feito que se compreende em separado, como um vestígio arcaico ou uma reação 

regressiva, mas num algo que deve ser compreendido em íntima união com a 

globalização. Aliás, o “terrorismo está intimamente ligado à globalização, da qual não 

é apenas um efeito, mas também, de certa maneira, um vetor de condução” (Di 

Cesare, 2019, p. 198). Não se trata de um fenômeno apenas da resposta ao mundo 

unificado, mas também de dissolver fronteiras, confundir categorias e anular as 

distinções entre guerra e paz, combatentes e civis, normalidade e emergência. O 

terrorista, em tal sentido, é um agente da hibridização, cuja própria identidade é 

dissolvida na explosão que provoca, dissolvendo a própria parte da confusão e do caos 

que instala.  

A ideia de um choque de civilizações, apresentada por Samuel Huntington, é 

um dos paradigmas mais divulgado para interpretar a violência terrorista, argumenta 

Di Cesare, mas a mesma a rejeita por sua excessiva monoliticidade e por ser 

historicamente ingênua. Para Huntington (2000), o mundo pós Guerra-fria, estaria 

dividido em blocos civilizacionais, nas quais, as diferenças culturais e religiosas seriam 



83 
 

 
 

 

a causa maior de potencial conflito da esfera global. Contudo, como discorre Di 

Cesare, o autor ignora a fluidez das interações culturais e a profunda interdependência 

entre os supostos civilizações em conflito. O Ocidente, por exemplo, deveria, muito do 

seu patrimônio filosófico, ao Islã, o qual preservou e transmitiu até os escritos 

aristotélicos. Assim, o misticismo islâmico não poderia ser compreendido sem a 

influência de Platão. Além disso,  

 

No mundo globalizado, a imagem de dois blocos monolíticos, além disso 

circunscritos por meio de critérios de raça, de território, de religião, parece 

não apenas errática, mas também nociva. O efeito mais imediato e mais claro 

é o de condenar o eclético mundo muçulmano, acusando-o de ser arcaico e 

antiprogressista. (Di Cesare, 2019, p. 199). 

 

A redução do mundo islâmico a uma entidade homogênea e, essencialmente, 

inimiga do Ocidente não apenas distorce a realidade, mas, ao mesmo tempo, reforça 

os discursos islamofóbicos que mais atendem a agendas políticas do que à 

compreensão do acontecimento. Por isso, conforme Di Cesare, devemos 

compreender que o mundo contemporâneo não é um tabuleiro de blocos em choque 

e sim um campo de tensões internas e sobreposições, onde um conflito não ocorre 

apenas entre civilizações distintas, mas ainda dentro das próprias sociedades.  

Por exemplo, a luta de classes, outro paradigma clássico para entender a 

violência política, também falha para explicar o terrorismo atual, argumenta Di Cesare. 

A noção de que a miséria e a exclusão social seriam causas diretas para o extremismo 

terrorista e um ponto de partida imediato para justificar seu sentido, falham em captar 

a realidade muito mais complexa desse feito. Até mesmo o “desconforto, pobreza e 

desemprego também não são causas diretas, molas que forçam imediatamente aquela 

escolha extrema e que poderiam esclarecê-la” (Di Cesare, 2019, p. 199). E, embora 

se deva reconhecer que o capitalismo global fez emergir vastas desigualdades, e que 

foram humilhadas populações inteiras, a narrativa marxista, conforme a autora, que 

explicava a violência política como um instrumento de emancipação, perdeu a sua 

centralidade.  

É importante ainda ressaltar que, diferente dos movimentos revolucionários das 

décadas passadas, que reivindicavam a justiça social e lutavam contra a exploração 



84 
 

 
 

 

econômica, os terroristas contemporâneos não necessariamente se aglutinam em 

torno do debate da desigualdade. Além disso, seguindo a premissa do pensamento de 

Di Cesare, a intersecção entre terrorismo e capital financeiro sugere também uma 

cumplicidade estrutural, em desconstruir a tese da luta de classes. Os fluxos do 

financiamento do terrorismo escapam no intercalar das mesmas redes do capital do 

mundo global e muitos Estados, que promovem ou financiam o extremismo, são 

aliados, de fato, do sistema financeiro internacional, acrescenta a autora. 

Outro paradigma pertinente à discussão apresentado por Di Cesare é a ligação 

entre terrorismo e fundamentalismo religioso, que é igualmente problemático, pois 

reduz a questão a um conflito entre laicidade e fanatismo. A equação terrorismo = 

fundamentalismo é “uma peripécia semântica injustificada e que provoca graves 

desentendimentos” (Di Cesare, 2019, p. 200). Embora o jihadismo tenha uma raiz 

religiosa, não podemos dizer que os fundamentalistas são todos terroristas, nem que 

o terrorismo seja o resultado necessário do fervor religioso.  

Portanto, como sublinha Di Cesare, a narrativa que faz do Islã o inimigo do 

Ocidente justificando políticas de segurança e repressão, ignora que outras tradições 

religiosas, a exemplo do cristianismo e o judaísmo, também têm os seus 

fundamentalistas e que a história deles também é marcada por episódios de violência. 

A demonização do Islã como origem do terror leva à islamofobia e alimenta a 

argumentação do “choque de civilizações” sob um novo disfarce: a luta entre uma 

laicidade progressista e uma religião que ameaçaria a ordem democrática. Essa visão, 

conforme estamos discutindo a partir do pensamento de Di Cesare, é tão reducionista 

quanto perigosa: ela legitima as perseguições e políticas de segregação em nome da 

segurança.  

Certamente, por essa e outras questões já apresentadas, levou a autora sugerir 

que o terrorismo deve ser entendido em um contexto mais amplo, que não se limita às 

categorias tradicionais de conflito. Não se trata de encontrar uma resposta única e 

definitiva, mas de reconhecer a complexidade da situação, suas conexões com a 

globalização e a sua capacidade de redefinir fronteiras e identidades. Ou seja,  

 

Trata-se mais uma vez de uma tentativa, drástica e esquemática, para se 

orientar no turbulento cenário contemporâneo buscando um fronte nítido, 



85 
 

 
 

 

uma clara fronteira, onde, em vez disso, as linhas do conflito se cruzam, se 

amarram e se fundem (Di Cesare, 2019, p. 201).  

 

Logo, o terrorismo contemporâneo desmente qualquer tentativa de 

categorização rígida que não respeite suas múltiplas camadas e suas dinâmicas 

híbridas. Para Di Cesare, isso implica a necessidade de ir além das explicações 

simplistas e reconhecer que o terrorismo não é um eco do passado, mas um produto 

da pós-modernidade globalizada que se beneficia das contradições do capitalismo, 

das exclusões sociais, dos ressentimentos históricos e do fracasso do próprio sistema 

que tenta combatê-lo.  

Em um mundo cada vez mais interconectado, onde as identidades são cada vez 

mais fluidas, as fronteiras se tornaram diluídas, enquanto o terrorismo é capaz de se 

adequar e se transformar, resistindo à redução a um único paradigma explicativo. Se 

a resposta ao terrorismo continuar a reafirmar divisões artificiais (entre civilizações, 

entre classes sociais, entre fé e secularismo), este último não será entendido, muito 

menos resolvido, segundo Di Cesare. Portanto, a verdadeira pergunta não é como lutar 

contra o terror(ismo), mas como entender as condições que o tornam possível e como 

se opor a ele sem reproduzir as mesmas lógicas excludentes que a alimentam. 

Donatella Di Cesare sugere uma consideração crítica a respeito da radicalização 

do laicismo contemporâneo, particularmente em face do retorno da religião ao espaço 

público. Para a filósofa, a modernidade ocidental foi edificada sobre a expectativa de 

que a secularização se daria de forma irreversível, relegando a religião à esfera 

privada. Contudo, essa expectativa foi frustrada. O que realmente se verifica é a 

persistência da religião como elemento central da vida política e social, o que 

desestabiliza o laicismo e leva a uma reação exaltada dos seus defensores.  

Observa-se, pois, que “a razão laica se radicaliza num laicismo que pode tomar 

contornos exasperados” (Di Cesare, 2019, p. 201), o que significa que a crença 

unilateral no avanço da razão encontra sérios desafios na constatação de que as 

religiões despendem um controle central no presente. Este embate não apenas desafia 

o modelo tradicional de separação entre Estado e religião; ele expõe, além do mais, os 

limites da ideia mesma de secularização, que se mostra menos um processo natural e 



86 
 

 
 

 

inevitável e muito mais uma construção histórica, suscetível de contingências e 

transformações.  

A autora encontra essa crise no conjunto mais amplo da globalização. 

Historicamente, a secularização constituiu um fenômeno implicado no Estado-nação, 

que a partir da modernidade construiu para si um caráter sacralizado, equiparando-se 

a uma religião civil. Com o declínio do modelo estatal tradicional e a ascensão de um 

mundo globalizado e interligado – o que Di Cesare propôs como McMundo – 

desmorona a própria moldura do laicismo: após o declínio do Estado-nação, aqui se 

inscreve a crise de um laicismo que se origina de uma fictícia separação entre política 

e religião (Di Cesare, 2019). Dito de outra forma,  

 

Os motivos devem ser buscados no contexto global. A secularização sempre 

esteve ligada ao Estado-nação e pôde se afirmar na modernidade quando a 

política, ocultando seus fundamentos religiosos, terminou por sacralizar o 

Estado, tornando-se uma forma de religião civil. O declínio do Estado-nação 

carrega consigo a crise de um laicismo que nasce por uma fictícia separação 

entre religião e política. Não é por acaso que justamente as vozes laicas têm 

dificuldade de superar as fronteiras do Estado-nação, enquanto, 

paradoxalmente, no atual McMundo, são as religiões que desempenham um 

papel de primeiro plano não apenas na vida privada, mas também na vida 

pública. É impossível prescindir disso no cenário internacional (Di Cesare, 

2019, p. 201-202). 

 

É, portanto, a forma de laicismo que se configurou no seio dos Estados 

modernos, ao invés da religião, quem desaparece. O paradoxo é que, enquanto o 

discurso laico apresenta dificuldades para expandir-se além das fronteiras nacionais, 

as religiões revelam-se altamente “adaptáveis” à globalização, tanto na vida privada 

quanto em relação à esfera pública, argumenta Di Cesare. Isso sugere que não se trata 

de um mundo progressivamente secular, mas sim de um mundo em que as religiões 

conquistam novos espaços e redefinem a sua relação com a política.  

Este choque entre laicismo e religião está particularmente entrelaçado na 

Europa, como um exemplo máximo, na França, onde a entrada do islã no espaço 

público gerou conflito (Di Cesare, 2019); enquanto o cristianismo e o judaísmo 

aceitaram um “pacto com o Estado”, renunciando a muitas de suas prerrogativas 

políticas, e o islã é uma presença mais recente na Europa que está se adaptando a 

este modelo. Entretanto, Di Cesare observa que, mesmo as religiões que aceitaram 



87 
 

 
 

 

este pacto, nunca renunciaram a sua dimensão política: “Hebraísmo e cristianismo 

tiveram que renunciar à sua dimensão política, sem que essa renúncia tenha sido 

alguma vez definitiva” (Di Cesare, 2019, p. 202). Assim, talvez a separação entre 

política e religião tenha sido sempre mais frágil do que se imaginara, e, portanto, o 

modelo de secularização europeu talvez não seja um processo espontâneo e 

irreversível, mas sim um compromisso histórico que pode ser reformulado conforme 

os contextos mudam; o centro desse embate é a ofensiva do laicismo radicalizado, que 

não se limita a enfrentar o fundamentalismo religioso, mas passa a colocar em dúvida 

o próprio monoteísmo.  

Segundo Di Cesare (2019), a tese de que “Deus é violência” é, inicialmente, 

sustentada na ideia de que a intolerância religiosa teria raiz na crença em um único 

Deus, ao passo que o politeísmo seria supostamente menos intolerante e pluralista. 

Esse argumento, conforme a filósofa, tornou-se mais forte a partir das interpretações 

do egiptólogo Jan Assmann (2002), segundo o qual o monoteísmo teria inaugurado o 

paradigma teológico-político autoritário. Segundo essa ideia, a crença em um único 

Deus levaria a uma lógica violenta e exclusivista, uma vez que forma alguma de 

coexistência é aceita com as outras divindades e com outras cosmovisões.  

Di Cesare nota que a problemática teorizada foi retomada por Sloterdijk (2008), 

que fez uma fratura neste debate filosófico, pois, por outro lado, Jacques Derrida 

defendeu que poderia existir diálogo entre os três monoteísmos, em vez de a sua 

condenação. A denúncia do monoteísmo – como matriz da violência – revela-se, 

portanto, historicamente contestável e politicamente problemática, pois ela reforça 

estereótipos que podem reanimar novas formas de intolerância e exclusão, afirma a 

autora.  

Ademais, a tensão entre laicismo e religião vive ainda mais uma acentuação 

com a tentativa do pensamento secular em se apresentar como uma neutralidade 

genuína para que o combate entre as ideias encontre seu lugar. Porém, a pretensão é 

vista com desconfiança pelas religiões monoteístas, que não apresentam neste 

laicismo uma verdadeira neutralidade, mas uma ideologia concorrente, através da qual 

se pretende fazer valer a própria visão de mundo, argumenta Di Cesare (2019). A 



88 
 

 
 

 

autora afirma que os resultados desta tentativa já são visíveis: “Os êxitos negativos 

estão aos olhos de todos” (idem, p. 200).  

Desde modo, o laicismo radicalizado poderá não somente não promover o 

diálogo e pacífica convivência entre as tradições, como poderá ser o elemento 

aprofundador das contradições, ajudando a marginalizar mais grupos religiosos e a 

posicionar mais discursos fundamentalistas. Nessa esteira, Di Cesare assinala que a 

crise do multiculturalismo é um exemplo claro disso: embora tenha sido oferecida 

como uma proposta de convivência com as diferenças, ela se transforma, em muitos 

casos, em uma imposição artificial de valores universais abstratos, que não 

consideram as especificidades das culturas e religiões em questão.  

Compreende-se, assim, com Di Cesare, que o multiculturalismo fracassa no 

ensinamento da “gramática da reciprocidade”, ou seja, da construção de um diálogo 

genuíno, aquele que se desenvolve na recíproca do reconhecimento, e que impõe, ao 

invés disso, uma unicidade que aboliu as complexidades das identidades religiosas e 

culturais. No lugar de servir como um mediador entre as diferentes religiões, o laicismo 

multicultural opera como uma “deculturação” – termo utilizado pela autora –, isto é, 

cobertura de suas identidades culturais e religiosas, o que força a assimilação a um 

modelo ocidentalizado e secular; o que, em vez de diminuir os conflitos, aumenta-os, 

uma vez que gera resistência tanto dos lados religiosos quanto de quem vê no laicismo 

uma nova forma de imposição ideológica. O confronto, portanto, não ocorre somente 

entre o laicismo e as religiões, mas também dentro do espaço secular, isto é, entre os 

diversos conceitos de laicidade.  

Tal investigação realizada por Di Cesare aponta para a necessidade de rever de 

uma forma crítica os conceitos de secularização e laicidade dos quais nos servimos 

para dar sentido ao presente global; a ideia de que o mundo seguiria inelutavelmente 

para a secularização se mostrou ingênua, e a tentativa de impor o modelo rígido de 

um laico pode resultar em um verdadeiro “tiro no pé”, multiplicando aquilo que procura 

eliminar.  

Assim, não se trata de extirpar a religião dos espaços públicos, mas sim de 

descobrir modos de conciliação que não traduzam nenhuma aproximação única ao 

relacionamento que deve existir entre política e religião. Isso será possível à condição 



89 
 

 
 

 

de que se abandonem as visões dogmáticas, que precisam vir tanto de um lado 

religioso como de seu oposto secular, e que se estabeleça um diálogo levando em 

conta a pluralidade e complexidade das identidades contemporâneas. Se a 

modernidade não conseguiu tratar da religião, talvez se possa, então, repensar na pós-

modernidade o modo como não deveria haver colidência com a esfera pública, sem 

que se deva considerar um resumo dos modelos teocráticos. Talvez, como aponta Di 

Cesare (2019), o caminho possível para resolver tais questões seria a hermenêutica.  

A reflexão filosófica de Di Cesare sobre a intersecção entre hermenêutica e 

violência oferece um olhar importante sobre o impacto que a interpretação, ou a falta 

dela, tem na radicalização religiosa e na exclusão do diálogo intercultural. Segundo a 

autora, a crescente separação entre religião e cultura, exacerbada pela globalização, 

gerou um fenômeno que Olivier Roy (2009) denominou de “santa ignorância”16. Esse 

é um paradoxo contemporâneo em que, em vez de favorecer uma aproximação crítica 

e interpretativa dos textos sagrados, a modernidade globalizada resulta em um 

empobrecimento do conhecimento religioso, abrindo espaço para interpretações 

fundamentalistas. 

Di Cesare ressalta que “o hiato entre cultura e religião” (Di Cesare, 2019, p. 

203) foi provocado, em grande parte, pelo renascimento da religião, que adentrou o 

espaço público secularizado disfarçada de pureza e militância. Essa retomada da 

religião no espaço público, em vez de ocorrer de maneira dialógica e respeitando as 

tradições interpretativas, manifesta-se de forma extrema e carismática, como 

observado em movimentos salafistas e evangelistas, que tendem a simplificar as 

tradições e suprimir sua diversidade hermenêutica. 

 
16 Segundo Roy (2009), o conceito de “santa ignorância” refere-se à dissociação progressiva entre religião, cultura 

e tradição, na qual a fé religiosa é desenvolvida principalmente como uma expressão da identidade individual, além 

de práticas e dos valores historicamente relacionados às tradições religiosas. Roy defende que este processo é 

particularmente evidente na Europa contemporânea, atravessada por um intenso processo de secularização, cujo 

estudo passou pela larga descristianização. Contudo, paradoxalmente, a autodeclaração cristã continua a existir, 

que, em grande parte, se efetua em desacordo com as raízes culturais e históricas do cristianismo. Em La Sainte 

Ignorance, o autor investiga as transformações da experiência religiosa em nosso mundo, registrando, 

particularmente, a mudança no cristianismo como experiência subjetiva, cada vez menos m é dia pelas 

comunidades de fé e pelos rituais instituídos. Nesta situação, a “santa ignorância” visa não só fazer referência ao 

enraizamento da religião inciso nos costumes culturais, mas também dar conta da emergência de forma de 

fundamentalismos identitários, em que a adesão à fé deve ser mais um critério de pertença grupal do que um 

compromisso profundo aos valores e ensinos tradicionais da religião.   



90 
 

 
 

 

Um ponto central destacado por Di Cesare é que a própria cultura laica 

desempenha um papel significativo nesse fenômeno ao rotular a religião como 

irracional e dogmática. Ao considerar a religião como um impedimento ao progresso, 

a tradição laicista inadvertidamente perpetua estereótipos antigos e reforça a 

separação entre fé e conhecimento. Conforme a autora, “paradoxalmente, a ‘cultura 

do laicismo’, estigmatizando as religiões como não cultura e expulsando-as do 

patrimônio cultural comum, endossa, favorece e, em parte, promove a ‘santa 

ignorância’. As repercussões são devastadoras” (idem, p. 204). 

Em outras palavras, ao relegar as religiões ao âmbito privado e negá-las um 

papel legítimo no debate intelectual, a sociedade laica inadvertidamente cria 

condições que ajudam a fortalecer versões simplificadas e dogmáticas da fé. Este 

fenômeno, por sua vez, intensifica o isolamento dos grupos religiosos e amplifica os 

conflitos entre crentes e não crentes. Segundo Di Cesare (2019), é no âmago dessa 

problemática que reside o colapso da hermenêutica, isto é, da prática interpretativa 

que, historicamente, conduziu as tradições religiosas ao seu desenvolvimento em 

interação com suas comunidades e com a cultura mais geral.  

Na sua forma mais radical, a “santa ignorância” dispensa a prática interpretativa, 

e a busca de um sentido único da fé eliminada, em outrossim, de qualquer 

complexidade e diversidade das tradições religiosas. Daí, percebe-se o efeito desse 

empobrecimento hermenêutico fruto da rigidez dogmática e a hostilidade em relação 

ao pensamento crítico, que, por vez, acaba gerando um terreno fértil para formas 

violentas do fundamentalismo. Di Cesare observa que  

 

Na militância não há tempo para o estudo e muito menos para a hermenêutica 

dos textos. Deus fala sem contexto. A fé é suficiente. A “santa ignorância” 

ergue barreiras, seja entre os crentes de diferentes fés, seja entres os crentes 

e os não crentes. Todo espaço intermediário é abolido, enquanto valores e 

ideais comuns que poderiam favorecer o diálogo são apagados. O crente se 

torna o único expoente do “sagrado”, em contraste com o campo do profano, 

que é alargado para incluir todos aqueles que poderiam ser considerados 

crentes em dúvida, ou crentes não praticantes (Di Cesare, 2019, p. 205). 

 

Essa recusa de interpretação transforma a religião em um instrumento de 

separação, onde a única verdade valente é a que é imposta pela autoridade dogmática, 

encerrando qualquer tentativa de mediação entre diferentes perspectivas.  



91 
 

 
 

 

Entretanto, segundo Di Cesare, o efeito dessa recusa hermenêutica é, 

notadamente, carregado para o islã, onde se dá um combate no interior deste, entre 

os que defendem a interpretação contextual dos textos sagrados e os que reduzem a 

religião a um rígido código legal (código de penas ou sanções). Esse embate entre 

exegetas e doutrinários retrata a tensão existente entre uma abordagem crítica e 

histórica do Corão e a tentativa em instrumentalizá-lo, como um rígido manual jurídico.  

 

É o embate entre aqueles que leem os textos para interpretá-los e os que se 

apropriam para utilizá-los como instrumento de domínio. Os primeiros 

retomam as interpretações históricas fornecidas pelo Corão, os outros o 

reduzem a um código único e imutável do qual, num puro e exasperado 

legalismo, se fazem porta-vozes para impor o respeito à sharia. Seria um erro 

não considerar, em toda a sua gravidade, esse embate que acontece dentro 

do islã. Convencidos de que são os únicos a manter a lealdade ao islã, os 

únicos que possuem a verdade absoluta, os islamistas confundem o texto com 

um manual da jihad (Di Cesare, 2019, p. 205). 

 

Nesse quadro, os islamistas extremistas se proclamam conservadores da fé, 

desprezando qualquer tradição hermenêutica e transformando o texto religioso em um 

aparelho de controle e de domínio. Em tal cenário, segundo Di Cesare, a hermenêutica 

representa uma forma de resistência ao terror e à rigidez dogmática, a qual transporta 

à violência.  

Desta forma, a leitura crítica dos textos sagrados não constitui apenas um 

exercício intelectual, ela é também um gesto de abertura para com o outro, um antídoto 

contra a absolutização da fé. “A resistência ao terror passa pela leitura. Os terroristas 

de qualquer tipo se recusam a ler” (Di Cesare, 2019, p. 205-206). Com essa proposta, 

a autora encontra-se próxima à tradição hermenêutica judaica, segundo a qual a 

interpretação constante da Torá e do Talmude se revela essencial à vida religiosa. Para 

o judaísmo, os textos não são lidos como enunciados fixos e definitivos, mas como 

fontes inesgotáveis de significados, os quais se renovam através do tempo e do debate 

comunitário. Este ponto de vista se opõe diretamente à tendência fundamentalista, que 

lê os textos religiosos como palavras no tempo, de modo que se tornam 

inquestionáveis, imunes a qualquer espécie de releitura crítica.  

Desta ênfase em hermenêutica, a etimologia da própria palavra “religião” 

também resgata esta ideia, pois pode ser associada “à ação de ler quanto à ligação de 



92 
 

 
 

 

uma comunidade com a tradição. Quem lê os textos se abre para os outros, identifica 

afinidades e diferenças” (Di Cesare, 2019, p. 206). Por conseguinte, esta leitura torna-

se um ato de mediação, ou seja, o espaço onde as diferentes leituras podem coexistir 

e se dialogar entre elas. O inverso da hermenêutica leva ao fechamento e à exclusão, 

criando fronteiras rígidas entre os fiéis e os não fiéis, o que alimenta a radicalização.  

Assim sendo, Di Cesare sugere a superação da violência religiosa não pela 

repressão da fé ou pela tentativa de eliminá-la do espaço público, mas pelo próprio 

resgate da tradição interpretativa nas mesmas religiões. A hermenêutica, ela não 

somente pode combater a ignorância, mas ainda impedir que a religião seja reduzida 

ao puro instrumento de dominação e de violência. Quando os textos sagrados deixam 

de ser pensados como dogmas absolutos, tornando-se objetos de reflexão e de 

debate, torna-se possível um verdadeiro encontro entre tradições diferentes e uma 

convivência pacífica apoiada sobre o reconhecimento da identidade do outro. Assim, 

a hermenêutica assume um papel fundamental na construção da sociedade que não 

apenas aceita a religião, mas ainda a integra a um processo contínuo de aprendizado 

e transformação. 

Nessa esteira, outra questão importante apresentada na filosofia de Di Cesare 

(2019) é a posição da religião e o marxismo. A autora elabora uma releitura crítica da 

tese de Karl Marx, segundo a qual a “religião é o ópio do povo”.  

 

Tal fórmula é tão célebre – um verdadeiro tópos da vulgata marxista – que 

qualquer suspeição parece injustificada. De acordo com o autor de O capital, 

a superstição religiosa seria a droga que atordoa os trabalhadores e os leva a 

aceitar a pilhagem da qual são vítimas. Eliminada a doença, o domínio da 

burguesia, até mesmo o falso remédio – o uso do ópio – se tornará supérfluo 

(Di Cesare, 2019, p. 207). 

 

Essa afirmação – religião é o ópio do povo –, frequentemente citada de forma 

imprecisa, deixa de lado o caráter dialético da análise marxiana, que compreendia a 

religião não apenas como forma de alienação, mas como um protesto contra a miséria 

social. Di Cesare destaca que o pensamento de Marx (2013, 2014) sobre a religião é 

um dos aspectos da evolução de sua obra. Inicialmente influenciado por Feuerbach, 

Marx entendia a religião como a projeção da essência humana alienada, como reflexo 

das contradições sociais. Mais tarde, após o seu desenvolvimento da crítica da 



93 
 

 
 

 

economia política, ele começa a entendê-la como parte do sistema ideológico que 

sustenta a exploração capitalista.  

 

A miséria religiosa constitui ao mesmo tempo a expressão da miséria real e o 

protesto contra a miséria real. A religião é o suspiro da criatura oprimida, o 

ânimo de um mundo sem coração, assim como o espírito de estados de coisas 

embrutecidos. Ela é o ópio do povo.  

A supressão [Aufhebung] da religião como felicidade ilusória do povo é a 

exigência da sua felicidade real. A exigência de que abandonem as ilusões 

acerca de uma condição é a exigência de que abandonem uma condição que 

necessita de ilusões. A crítica da religião é, pois, em germe, a crítica do vale 

de lágrimas, cuja auréola é a religião. (Marx, 2013a, p. 151-152). 
 

Em outros termos, Marx (2013a) compreende a religião não como um fenômeno 

isolado, mas como expressão dialética das condições materiais concretas da 

existência humana. Ao afirmar que a miséria religiosa constitui ao mesmo tempo a 

expressão da miséria real e o protesto contra a miséria real, ele reconhece que a 

religião emerge das contradições e sofrimentos vividos pelos indivíduos em contextos 

de opressão. Nesse sentido, ela não apenas reflete a realidade social degradante – isto 

é, a miséria material, política e existencial –, mas também representa um clamor 

simbólico contra ela, uma tentativa de transcendência frente à dor cotidiana. 

Quando Marx declara que a religião é o suspiro da criatura oprimida, o ânimo 

de um mundo sem coração, ele destaca a função consoladora da religião em um 

mundo marcado pela alienação. A religião aparece como uma resposta emocional e 

espiritual ao vazio gerado pela desumanização da vida sob certas estruturas sociais. 

Ela atua como “espírito” que anima “estados de coisas embrutecidos”, ou seja, 

estruturas sociais opressivas e desprovidas de sensibilidade humana. 

A célebre metáfora “ópio do povo”, como mencionamos anteriormente, deve, 

portanto, ser compreendida em sua totalidade: o ópio, no século XIX, era utilizado tanto 

como analgésico quanto como agente de fuga da realidade. A religião, portanto, 

funciona simultaneamente como alívio do sofrimento e como mecanismo de contenção 

social, amortecendo as dores provocadas pela realidade material e, por consequência, 

contribuindo para a manutenção dessa realidade. 

A seguir, Marx avança ainda mais com sua crítica dizendo que a superação da 

religião enquanto “felicidade ilusória” (no sentido hegeliano Aufhebung que preserva 



94 
 

 
 

 

os sentidos de negá-la, conservar e superá-la) é o pressuposto para que se possa 

alcançar a “felicidade real”. Essa crítica à religião é, pois, inseparável da crítica das 

condições materiais que tornam a religião necessária. Desprender-se da ilusão 

religiosa não é apenas questão de um simples ato racional, mas um imperativo de 

transformação social, ou seja, é preciso abolir as condições sociais que geram tal 

sofrimento que a ilusão religiosa se torna necessária. E, assim, a crítica da religião é 

vista como o primeiro passo para a crítica da realidade social – o “vale de lágrimas” – 

cuja validade simbólica é sustentada pela religião. Desmistificar a religião significa, 

portanto, dar início a um processo de emancipação que vise à transformação das 

estruturas sociais responsáveis pelo sofrimento e pela alienação do homem. 

Essa ambivalência fundamental – entre a resignação e a revolta – é que confere 

à religião um caráter paradoxal na teoria marxista. Daí Di Cesare afirmar que a crítica 

de Marx à religião não pode ser separada de sua crítica ao fetiche das mercadorias. 

Segundo a filósofa, Max atribui a Deus no domínio religioso o mesmo papel que o 

Capital assume como a entidade abstrata que domina os indivíduos e que os faz 

estrangeiros a si mesmos: “Ali está Deus, aqui o Capital: no fim, em ambos os casos, 

o eu se perdeu em prol de uma potência desconhecida” (Di Cesare, 2019, p. 208).  

Cabe lembrar, mais uma vez, que a crítica de Karl Marx ao fetichismo da 

mercadoria, apresentada em sua obra O Capital, é uma das partes mais densas e 

fundamentais de sua crítica à economia política. Nela, Marx (2013,2014) procura 

revelar como, nas sociedades capitalistas, as relações sociais entre os indivíduos 

assumem a forma de relações entre coisas, ou seja, entre mercadorias. 

O fetichismo da mercadoria, para Marx, consiste na aparência ilusória que os 

produtos do trabalho adquirem quando são tratados como mercadorias. Em vez de 

revelarem diretamente o trabalho humano que os produziu, eles parecem ter valor por 

si mesmos, como se esse valor fosse uma propriedade natural da mercadoria – tal 

como o peso ou a cor. Marx (2013a) afirma que é apenas uma relação social 

determinada entre os próprios homens que aqui assume, para eles, a forma 

fantasmagórica de uma relação entre coisas. Isso significa que a forma como a 

produção está organizada socialmente no capitalismo encobre as verdadeiras relações 



95 
 

 
 

 

sociais de trabalho, criando uma “fantasmagoria” que mascara a exploração e a 

desigualdade. 

Ademais, o fetichismo surge, segundo Marx, do caráter específico do trabalho 

que produz mercadorias. Como cada produtor trabalha de forma privada e autônoma, 

os produtos do trabalho só se tornam sociais através da troca. Isso significa que as 

relações sociais entre os trabalhadores aparecem de forma invertida como relações 

entre os objetos que eles produzem: “somente no interior de sua troca os produtos do 

trabalho adquirem uma objetividade de valor socialmente igual, separada de sua 

objetividade de uso” (Marx, 2013a, p. 147). Essa inversão – em que as relações sociais 

reais se escondem atrás de relações entre coisas – é o núcleo do fetichismo. 

 

Essa cisão do produto do trabalho em coisa útil e coisa de valor só se realiza 

na prática quando a troca já conquistou um alcance e uma importância 

suficientes para que se produzam coisas úteis destinadas à troca e, portanto, 

o caráter de valor das coisas passou a ser considerado umas com as outras 

e com os homens. Assim se apresentam, no mundo das mercadorias, os 

produtos da mão humana. A isso eu chamo de fetichismo, que se cola aos 

produtos do trabalho tão logo eles são produzidos como mercadorias e que, 

por isso, é inseparável da produção de mercadorias (Marx, 2013a, p. 147-

148). 

 

Sendo assim, Marx critica os economistas clássicos por não questionarem essa 

forma fetichista da mercadoria, uma vez que eles analisam o valor e sua grandeza, mas 

não perguntam por que o trabalho se representa nessa forma específica: 

 

Mas ela jamais sequer colocou a seguinte questão: por que esse conteúdo 

assume aquela forma, e por que, portanto, o trabalho se representa no valor 

e a medida do trabalho, por meio de sua duração temporal, na grandeza de 

valor do produto do trabalho? (Marx, 2013a, p. 154-155). 

 

Ou seja, compreende que os economistas naturalizam a forma mercadoria e 

não a reconhecem como expressão de uma estrutura social específica, a saber, o 

modo de produção capitalista. Entretanto, percebe-se ainda que a crítica marxiana não 

se limita ao plano teórico. Ela tem uma dimensão política explícita: desvelar o 

fetichismo é um passo essencial para a emancipação dos trabalhadores, pois é por 

meio da mercadoria e do valor que o trabalho aparece como coisa vendável – a força 

de trabalho –, dissociada da individualidade do trabalhador. 



96 
 

 
 

 

Assim, Marx mostra que o fetichismo não é apenas um erro de percepção ou 

de entendimento, mas um fenômeno social real, que decorre do modo de produção 

capitalista e da forma como ele organiza a vida social. A sua crítica ao fetichismo das 

mercadorias é, em última instância, uma crítica à reificação das relações sociais. Ao 

apresentar os produtos do trabalho como se fossem autônomos, dotados de valor 

próprio, o capitalismo naturaliza suas próprias relações de dominação. Desfazer esse 

véu é, para Marx, condição essencial para compreender a lógica do capital e, 

sobretudo, para superá-lo. 

Essa crítica vai além da economia, ela toca na ontologia das relações humanas 

no capitalismo, pois, ao apontar que “o processo de produção domina os homens, e 

não os homens o processo de produção” (idem. p. 155), Marx denuncia o caráter 

alienante dessa sociedade e oferece o ponto de partida para sua transformação.  

Portanto, segundo Di Cesare (2019), a religião seria, assim, apenas a 

manifestação mais antiga de um processo de alienação que na modernidade capitalista 

se exprime de maneira mais aguda na forma do fetiche econômico. Em sua leitura, a 

superação da religião, diz Marx, não se daria através da luta direta contra a fé, mas 

através da transformação das condições materiais que fazem dela a sua própria 

necessidade. Se a religião possui a função de dar sentido ao sofrimento, o fim deste 

sofrimento tornaria a religião desnecessária. No entanto, como indica Di Cesare, esse 

dia nunca se concretizou. O capitalismo, com efeito, se manteve, e a religião, 

juntamente com ele, ainda continuou desenvolvendo a mesma função, não somente 

como forma de narcótico, mas como força de resistência.  

Nessa esteira, Di Cesare (2019) destaca o entrelaçamento da esquerda com a 

religião foi, até mesmo no século XX, ambivalente. Por um lado, o grupo iluminista do 

marxismo, fiel à interpretação mais estrita da tese do ópio, viu na religião tão somente 

um instrumento reacionário de controle das massas; e, por outro lado, houve aqueles 

que reconheceram, no imaginário religioso, um potencial revolucionário, um “caminho 

clandestino e messiânico da subversão” (idem, 2019. p. 211). Como exemplos temos 

a 

 

guerra dos camponeses alemães, guiados por Thomas Münzer, que pediam 

a instauração na Terra do Reino de Deus, ou seja, a antecipação do 



97 
 

 
 

 

comunismo, conforme observou Engels. E, enquanto Rosa Luxemburgo 

reivindica o vínculo entre o movimento operário e o antigo messianismo 

hebraico-cristão, Ernst Bloch indica na religião a forma mais significativa de 

consciência utópica, na qual se preserva o princípio da esperança (Di Cesare, 

2019, p. 211). 

 

Percebe-se, pois, que Di Cesare sugere que o marxismo, que se propôs a 

romper com a religião, acabou sendo assombrado por esta. A insistência de Marx em 

exorcizar a religião se tornou o objeto da religião o espectro que permaneceu 

equivalente ao pensamento marxista. Jacques Derrida, em Espectros de Marx, 

justapõe esta relação espectral, afirmando que a obra de Marx está imbuída de uma 

lógica espectral, na qual a religião não desaparece completamente, mas renasce sob 

novas figuras: “Os filhos não se libertarão daquele fantasma” (idem, p. 209-210).  

Esta presença espectral da religião no pensamento marxista revela as 

dificuldades da esquerda em lidar com a persistência do religioso no mundo moderno. 

O insucesso do comunismo na erradicação da religião revelou que a procura de 

sentido transcende a pura materialidade da vida social, tornando a relação entre 

marxismo e religião inevitavelmente tensa e inconclusa, conclui a filósofa. 

Além do mais, Di Cesare sugere que a volta da religião, no século XXI, nas suas 

formas mais extremadas e fundamentalistas, pegou a esquerda despreparada. 

Acostumada a ver a religião como um fenômeno do passado, a esquerda, deparou-se 

com um quadro onde a fé, longe de desaparecer, se renova vigorosamente na esfera 

pública, frequentemente apresentada em antagonismo direto ao secularismo e à 

modernidade. Logo, essa nova realidade exige uma reavaliação da abordagem 

marxista tradicional, que talvez menosprezasse a resiliência da religião como 

fenômeno humano. Ao mesmo tempo, o ressurgimento da religião, nas formas 

extremadas, levanta problemas sobre o perigo de instrumentalizações políticas para a 

fé e sobre os limites do discurso laico na contemporaneidade.  

Entretanto, a questão central levantada por Di Cesare é se a religião – nesse 

cenário – deve ser vista apenas como um sedativo, mantendo os oprimidos resignados 

à sua condição ou pode ser compreendida também como uma força excitante, capaz 

de fazer eclodir a insurreição e a transformação social. A ambiguidade manifesta no 

pensamento de Marx, como vimos anteriormente, segundo a autora, sugere que 



98 
 

 
 

 

ambas as leituras são possíveis. A religião pode ser tanto uma ferramenta de 

dominação como um grito de resistência. O seu papel na história depende do contexto 

e do modo como esta é mobilizada. O erro da esquerda, conforme o entendimento de 

Di Cesare, talvez tenha sido concebê-la como um vestígio do passado, sem perceber 

que a religião continua sendo uma dimensão da experiência humana, capaz de inspirar 

tanto a conformidade quanto a revolta.  

Nessa esteira, Di Cesare nos atenta sobre a relação existente entre a esquerda 

e o jihadismo, que se desenha em um quadro maior de mudança geopolítica das 

alianças que não estão mais sustentadas e em que as categorias políticas tradicionais 

se tornam ineficazes para dar conta das novas realidades do presente. O ponto de 

partida é a vocação internacionalista da esquerda, que, desde os primeiros 

movimentos anticolonialistas, posicionou-se ao lado dos oprimidos do mundo, 

seguindo a promessa da emancipação. Porém, no caminho do advento do islamismo 

político e, principalmente, do jihadismo, a esquerda enfrentou um dilema sem 

precedentes: como articular a luta contra o imperialismo ocidental na África e no 

Oriente Médio e o um movimento que tende a se manifestar recalcitrante do ângulo 

dos direitos civis e da modernidade secular?  

Para tal questão levantada Di Cesare, ela argumenta que o paralelismo traçado 

entre a Teologia da Libertação e um possível diálogo entre islamismo e socialismo 

permite observar que, historicamente, a esquerda não teve a tendência de rejeitar a 

religião de modo absoluto: ao contrário, houve momentos em que a esquerda 

reconheceu sua potencialidade revolucionária. Ela acrescenta que, a América Latina 

nos anos 1960 e 1970 conheceu uma aliança imprevista entre o cristianismo e o 

marxismo, na qual padres progressistas se tornaram dirigentes dos movimentos 

populares contra as ditaduras militares e o capitalismo predatório. Essa experiência 

abre espaço para mais uma pergunta colocada por Di Cesare: se foi possível uma 

aproximação com o cristianismo militante, então por que não poderia ser também com 

o islamismo político? A resposta, no entanto, não deve facilmente se esboçar, pois a 

relação da esquerda com o islamismo é marcada por ambiguidades e tensões.  

Segundo Di Cesare, a Revolução do Irã de 1979 foi o limiar dessa relação. De 

um lado, a esquerda ocidental saudou o levante popular como uma expressão 



99 
 

 
 

 

autêntica de revolta contra o imperialismo e, de outro lado, rapidamente tornou-se 

claro que a revolução islâmica não só não se reconciliou com os ideais progressistas 

da esquerda, como os suprimiram. Citando Foucault, assinala Di Cesare que o islã 

“não era o véu que mascarava a revolução, mas sim sua verdadeira face” (Di Cesare, 

2019, p. 214).  

A autora acrescenta que o entusiasmo inicial de intelectuais, a exemplo de 

Michel Foucault, rapidamente se transformou em perplexidade, ao deparar-se com um 

movimento que recusava as categorias de política e de modernidade ocidentais. 

Diferentemente das revoluções socialistas, a Revolução Iraniana não procurava uma 

sociedade sem classes, mas o governo de um regime de islã, regido pela sharia. Assim, 

o erro da esquerda teria sido insistir na leitura do islamismo revolucionário como uma 

reação ao imperialismo, sem perceber que ele era a afirmação de uma ordem própria, 

intolerável com os valores progressistas. A queda do Muro de Berlim e o avanço do 

neoliberalismo global agravaram essa contradição.  

 

Depois da queda do muro de Berlim, a paisagem política se transforma. A 

arrogância do mercado sanciona a vitória do liberalismo econômico, uma 

vitória que alguns se apressam a declarar definitiva, como se a história 

universal terminasse com aquele triunfo insolente. Para a esquerda, em todas 

as suas variantes, as desilusões se multiplicam. Contudo, entre o fim do século 

anterior e o início do novo, o terceiro-mundismo, herdeiro das lutas de 

libertação e do compromisso internacionalista, toma contornos diferentes e 

mais amplos. De Seattle a Bangcoc, de Porto Alegre a Paris, começa a se 

articular uma galáxia de movimentos antiglobalização que inclui organizações 

não governamentais, sindicatos, associações ecológicas, grupos políticos que 

reivindicam direitos para aqueles que não têm direitos. Uma outra maneira de 

viver é possível, caracterizada pela solidariedade e pelo compartilhamento. 

Formas de organização alternativas são testadas e, a partir das periferias do 

mundo esquecido, pensam-se novas possibilidades de um “outro mundo” 

para além do eterno retorno do mercado. Fala-se em “alternomundialismo” 

para indicar aquela nova Internacional unida em torno da exigência de 

contrastar o McMundo, no qual prevalece a globalização tecnoliberal. O 

estado do mundo deve ser rejeitado para caminhar em direção a um mundo 

sem Estados. Na falta, porém, de um claro projeto político, a revolução sem 

fronteiras se traduz numa mobilização sem um amanhã (Di Cesare, 2019, p. 

215-216). 

 

Perante a hegemonia do capitalismo ocidental, a esquerda inclinou-se para os 

movimentos antiglobalização e para o que sobrou do terceiro-mundismo. Contudo, o 

jihadismo se destacou como ator inesperado, frente ao imperialismo e perfeito opositor 

dos princípios fundamentais da esquerda. O dilema foi trágico: a esquerda deveria 



100 
 

 
 

 

ligar-se às forças islâmicas em nome da luta contra o Ocidente, ignorando seu caráter 

conservador, repressivo e, por isso, enredar-se nas contradições do próprio 

socialismo? Ou manter princípios progressistas, condenar o jihadismo e, em definitivo, 

alinhar-se entre liberais e entre as democracias ocidentais? Di Cesare aponta que foi 

uma decisão difícil, pois continha contradições internas tanto à esquerda como ao 

islamismo político.   

Segundo Di Cesare (2019), Chris Harman em “The Prophet and the Proletariat”, 

argumentou por uma solução tática, afirmando que prioritária era a luta contra o 

imperialismo e, portanto, que alianças estratégicas com grupos islamitas deveriam ser 

aceitas. A tese de Harman era direta: “Com os islamitas em algumas ocasiões, nunca 

com os Estados” (Harman apud Di Cesare, 2019, p. 117). Contudo, essa estratégia se 

mostrou arriscada. O jihadismo não apenas funcionou como um instrumento provisório 

de contestação ao Ocidente, mas constituiu um movimento com sua lógica própria, 

apto a utilizar a globalização, as redes digitais e a insatisfação dos marginalizados, na 

medida em que as fortaleceu. Ao contrário de ser absorvido pela esquerda, tornou-se 

o seu substituto enquanto a principal força de contestação radical ao Ocidente. 

Consoante ao dito por Gilbert Achcar, as chamas do radicalismo islâmico quase 

incineraram os restos deixados pela esquerda (Di Cesare, 2019), demonstrando que 

o otimismo revolucionário da esquerda era infundado.  

No fundo, Di Cesare sugere que a esquerda subestimou a autonomia do 

jihadismo enquanto movimento político e social; a ideia de que seria possível 

instrumentalizá-lo, colocando em seu interior seu radicalismo para uma revolução 

socialista, revelou-se uma ilusão, ao contrário, o que se viu foi que desenvolveu a sua 

própria dinâmica e se demonstrou mais adaptável, em muitos aspectos, às condições 

da globalização, da pós-modernidade, do que os próprios movimentos de esquerda.  

Essa desarticulação entre a esquerda e o jihadismo espelha a crise mais ampla 

da esquerda contemporânea que se vê encurralada entre sua tradição secular e 

cosmopolita e a necessidade de um posicionamento no tabuleiro geopolítico global. 

Portanto, em jogo não está somente uma questão de alianças políticas, mas a própria 

crise de identidade da esquerda. O fim das grandes narrativas marxistas, o 

empobrecimento das utopias revolucionárias e a emergência de novas formas de 



101 
 

 
 

 

contestação global desestruturaram as categorias políticas tradicionais, afirma Di 

Cesare. A jihad não apenas contestou o capitalismo global, mas também reivindicou 

um espaço no campo contestado que pertenceu à esquerda no passado.  

O que é revelado pela leitura filosófica de Di Cesare sobre esse tema, portanto, 

é que a interação entre a esquerda e o jihadismo não pode ser reduzida a uma questão 

de conveniência política, mas a uma situação entendida em um dos grandes contextos 

de transformação histórica, onde as fronteiras entre progresso e retrocesso, revolução 

e reação, emancipação e dominação tornaram-se excessivamente borradas. 

Por exemplo, a analogia formulada por Di Cesare (2019) entre as Brigadas 

Internacionais da Guerra Civil Espanhola e os atuais combatentes jihadistas, que pode 

espantar à primeira vista, proporciona elementos novos de reflexão filosófica sobre os 

impulsos que aglutinam os indivíduos em torno de uma causa transcendente e das 

profundas divergências que separam essas atividades militantes. O ponto de partida 

da análise diz respeito a uma semelhança que se inscreve no plano estrutural: ambos 

os fenômenos são compostos por estrangeiros que abandonaram suas terras para se 

engajar em uma guerra considerada como decisiva para a história, guiados por uma 

crença que vai além dos interesses individuais e se inscreve em um horizonte de 

justiça e de redenção. Entretanto, essa aproximação se desvanece quando 

observamos a relação que estes combatentes possuem com a história, com a política 

e, principalmente, com a morte. Ou seja,  

 

Com todo o seu fervor, hoje o jihadismo parece ser o único ideal capaz de 

mobilizar as massas nos quatro cantos do mundo para desafiar a ordem 

global. Milhares de combatentes estão prontos para enfrentar a morte sob o 

signo – mesmo que virtualmente – do estandarte negro do Estado Islâmico, 

que carrega inscrita a profissão de fé islâmica e ostenta o selo dos profetas, 

um chamamento explícito ao advento do Mahdi, o redentor que surgirá no 

extremo horizonte (Di Cesare, 2019, p. 219, grifo nosso). 

 

Notamos que o jihadismo, no que se refere à sua forma atual, corresponde a 

ser o – quase – único ideal que mobiliza as massas em todos os cantos do mundo para 

responder à ordem global (Di Cesare, 2019), o que nos leva a pensar que, em um 

mundo que não mais comporta projetos revolucionários, a jihad se situa como um dos 

únicos espaços oferecendo uma promessa de sentido absoluto. No entanto, este ideal 



102 
 

 
 

 

não se apresenta como uma alternativa política no sentido moderno da palavra, mas 

sim como uma recusa da política, e uma negação da história, ou ainda, uma 

antecipação do apocalipse. Por este modo, a distância que separa os jihadistas dos 

voluntários das Brigadas Internacionais se torna irreconciliável, afirma Di Cesare.   

A autora acrescenta ainda que, ao passo que os combatentes da Guerra Civil 

Espanhola viam a história como um campo aberto a possibilidades a serem realizadas, 

os jihadistas a veem como um processo já concluído, onde a única tarefa que se coloca 

é a de restaurar a ordem divina. Os voluntários das Brigadas Internacionais, 

independentemente de serem socialistas, anarquistas ou trotskistas, compartilhavam 

uma cultura de militância, enxergando suas ações como ferramentas de transformação 

estrutural. Eles se engajavam em debates públicos, participavam de assembleias e se 

organizavam em partidos e sindicatos, tomando suas decisões como resultado lógico 

de um compromisso político anterior. Sua militância era guiada pelo anseio de 

“acelerar a história para torná-la mais humana” (idem, p. 221), ou seja, desejavam 

construir um futuro libertador por meio da ação coletiva e da revolução.  

Em contraposição, o jihadista não busca acelerar a história, mas sim “sair dela”, 

afastando-se da realidade política para se lançar na expectativa apocalíptica da 

redenção final (idem). Essa diferença se reflete também na forma como cada um 

desses combatentes encara a morte. O brigadista espanhol, mesmo ciente dos riscos, 

não almejava sua própria aniquilação; sua luta não era por uma causa sacrificial, mas 

pela conquista de uma vitória política que possibilitasse uma vida melhor. Ele se 

lançava ao combate “na esperança de acelerar a história”, e sua morte, quando 

ocorria, era vista como um sacrifício em prol da construção de um mundo mais justo.  

Por outro lado, o jihadista considera a morte como a realização de seu objetivo, 

pois sua vitória não reside na transformação do mundo, mas em sua destruição 

simbólica e real. Ele não busca uma revolução contínua, mas sim uma “redenção 

permanente” (Di Cesare, 2019), um estado final onde o conflito se resolve não pela 

dialética histórica, mas pela concretização do juízo final. 

Ademais, temos que compreender que há uma distinção crucial no processo 

das mobilizações. Conforme Di Cesare, os brigadistas internacionais eram recrutados 

por meio de redes políticas formais, associadas à Internacional Comunista e aos 



103 
 

 
 

 

movimentos operários da época, contando com apoio governamental indireto e uma 

estrutura organizacional bem estabelecida. Os jihadistas atuais são, com frequência, 

aliciados na clandestinidade, dentro de processos solitários mediados pela internet, 

sem qualquer partido ou tradição política estruturada a seu lado. Essa solidão 

intensifica o caráter fragmentário e niilista do seu engajamento, nutrido pela 

desesperança e pelo desejo de autoexpressão.  

Esse pensamento apresentado por Di Cesare sugere, portanto, que a 

comparação entre os dois feitos – Brigadas espanhola e jihadistas – não deve ser lida 

como uma equiparação moral, mas como uma operação crítica no que diz respeito à 

metamorfose das formas de engajamento político no século XXI. Se, antes, a luta 

revolucionária tinha como horizonte emancipatório um projeto de emancipação 

coletiva e transformação social, o jihadismo de nossos dias ocupará esse espaço como 

um substituto distorcido do mesmo impulso, uma proposta radical para além da 

ausência de grandes narrativas utópicas.  

O problema é que essa alternativa não está voltada para a construção de um 

futuro, mas, ao contrário, para provocar um colapso. A jihad não somente recusa a 

política (pós-)moderna, como a dissolve num delírio apocalíptico cuja civilização 

encontrará na morte sua culminância e sua realização. A grande contradição que 

resulta dessa comparação será, assim, que enquanto o brigadista espanhol lutou para 

legar o futuro, o jihadista luta para abolir o tempo histórico e construir um presente 

eterno, caracterizado pelo absoluto.  

Logo, o que Di Cesare nos faz perceber é que a grande divisão entre esses dois 

fenômenos não se dá somente no domínio da ideologia, mas está na própria ontologia 

do engajamento: de um lado, a política como campo de transformação; do outro, a 

negação da política como via de acesso à transcendência. Se o século XX poderia ser 

caracterizado pela presença de utopias revolucionárias, o século XXI – das sociedades 

pós-modernas e conectadas pela internet – parece ser impregnado pela existência de 

uma nova forma de militância, uma militância que não se ocupa do mundo que existe, 

mas do mundo que deve desaparecer para que a redenção se faça, desfalecendo ‘o 

terror capitalismo global’. 



104 
 

 
 

 

O terrorismo jihadista e seu vínculo com o capitalismo global, segundo Di 

Cesare (2019), possibilita uma interpretação que supera os enquadramentos 

tradicionais da oposição entre modernidade e fundamentalismo. Em vez de considerar 

o jihadismo como uma mera resposta arcaica ao avanço inexorável do capitalismo, a 

filósofa sugere que eles compartilham uma estrutura comum, que deve ser 

compreendida na chave de uma teologia política. Assim, jihadismo e capitalismo não 

sendo opostos inconciliáveis, acabam emergindo como duas expressões do mesmo 

impulso totalizante, dois “sonhos” rivais que, juntamente, se refletem um no outro.  

O ponto de partida da reflexão de Di Cesare é a crítica ao uso indiscriminado 

do termo “multiculturalismo” em relação aos conflitos contemporâneos. Em vez do 

embate de identidades locais contra um universalismo homogêneo, a autora nota que 

estamos em face de um choque de diferentes universalismos, todos eles reivindicando 

um domínio absoluto sobre o sentido da vida e da história. Essa visão, conforme a 

autora, se aproxima da maneira de pensar de Étienne Balibar17, para quem os conflitos 

globais não seriam apenas disputas entre culturas particulares, mas colisões entre 

projetos de organização social e política e os seus respectivos totalismos.  

Di Cesare seguiu essa linha ao sugerir que o jihadismo constituiu um “terceiro 

sonho”, uma alternativa oriental ao comunismo que se ergue contra o domínio do 

capitalismo. Essa radicalidade da interpretação revela-se quando a autora afirma que 

"os dois ‘sonhos’ – capitalismo e jihadismo – têm, portanto, muito em comum” (Di 

Cesare, 2019, p. 222). Se, em um primeiro momento, o capitalismo e o jihad parecem 

antagônicos, a análise mais densa pode demonstrar que todos eles funcionam como 

sistemas de crença transcendentais à esfera econômica e se inscrevem na vida 

cotidiana sob as formas de religiões.  

Essa perspectiva levou Di Cesare a encontrar eco na análise de Walter 

Benjamin, que caracterizou o capitalismo como a mais extrema das religiões de culto 

(Benjamin, 2013), um sistema sem descanso nem redenção onde a dívida vem a 

ocupar, em lugar do pecado original, o espaço metafórico deste, e o consumo 

incessante é ritualizado em uma obrigação de culto. Assim, o capitalismo demanda 

uma obediência constante, um culto involuntário ao imperativo do lucro, à promessa 

 
17 Cf. BALIBAR, Étienne. Saeculum: Culture, religion, idéologie. Paris: Galilée, 2012. 



105 
 

 
 

 

do progresso e à ilusão do bem-estar material. Contudo, essa adoração é, na verdade, 

um mecanismo de controle, pois “o capitalismo é um culto que requer uma celebração 

obsessiva” (Di Cesare, 2019, p. 223), um ciclo interminável de desejo e insatisfação, 

onde o gozo assume sempre a forma de promessa, mas nunca se realiza de modo 

completo.  

A oposição entre capitalismo e jihad se torna então, não a luta entre progresso 

e atraso, mas sim o embate entre duas espécies de puritanismos que se apresentam 

como extremos. Se o capitalismo determina “Divirta-se!” dentro dos limites do 

acúmulo e do consumo, o jihadismo responde com a renúncia ascética e a promessa 

de purificação pela violência. Para Di Cesare ambos serão formas de dominação que 

capturam a subjetividade e impõem o horizonte do dever e do sacrifício. O capitalismo 

sequestra o desejo e canaliza-o para a incessante realização do consumo e o jihadismo 

busca impor um regime de expiação e de submissão incondicional a uma ordem 

exterior. Essa simetria é central para compreender como o jihadismo aparece, não 

apenas como um feito reacionário, mas sim como o reflexo especular do próprio 

capitalismo globalizado.  

A crítica da autora torna-se ainda mais incisiva ao constatar que o capitalismo 

se apresenta como um sistema sem alternativa, isto é, o horizonte definitivo que se 

autocelebra como sendo o destino da humanidade. O denominado “fukuyanismo 

militante”, expressão utilizada por Di Cesare para caracterizar o otimismo vitorioso de 

Francis Fukuyama após a derrubada do Muro de Berlim, é tentativas de sacralização 

do capitalismo, ou de, ao menos, apresentá-lo como “o fim da história”, uma ordem 

eterna, de nada questionável. Esse triunfalismo encobre, de todo modo, a 

vulnerabilidade do próprio sistema, que, para existir, necessita continuamente produzir 

novos medos, novas incertezas. O terror, conforme exposto, não é um elemento 

externo ao capitalismo, mas um de seus detritos, algo que restitui, para o próprio 

sistema, a sua própria lógica, que permite justificar o aparato securitário como também 

o consumo de proteção. A jihad não passa, por isso, de um antagonista puro, porque 

ela própria e estruturalmente se adequa ao sistema, alimentando as demandas de 

vigilância, militarização e controle social.  

 



106 
 

 
 

 

A esse culto da emancipação infeliz, a esse terror de um trágico sempre-igual 

maquiado pelo progresso, se opõe o jihadismo, que pretende impor a 

expiação e se eleva ao mesmo tempo como expressão e protesto, sem, no 

entanto, mesmo representando uma imagem de mundo, conseguir guiar uma 

nova revolta dos humilhados e dos indefesos, nem mesmo canalizar as 

energias antissistêmicas. A propagação do terror produz um novo e 

imponderável consumo de segurança do qual, talvez, mais uma vez poderá 

se aproveitar o capitalismo (Di Cesare, 2019, p. 224).  

 

Aqui cabe uma grande ironia: em suas diferenças superficiais, tanto o 

capitalismo quanto o jihadismo não deixam, porém, de partilhar uma estrutura 

apocalíptica. O primeiro se sustenta pela fórmula infinita do progresso e do 

crescimento, mas vive à beira de seus próprios colapsos financeiros e das crises 

ecológicas. Já o segundo proclama o juízo final e a instalação do reino sagrado, mas 

sua prática cotidiana social se esgota numa sequência de atos destrutivos que não 

conduzem à nova ordem concreta. Sendo assim, podemos aferir que ambos 

sobrevivem de antecipações perpétuas, promessas que não se realizam, mas que 

mantêm os seus seguidores em estado de mobilização permanente.  

Assim, a análise de Di Cesare mostra que o verdadeiro perigo do jihadismo não 

é apenas em seus ataques, mas também em sua capacidade de refletir e ampliar as 

contradições do próprio capitalismo. Em um mundo em que o mercado global 

absorveu todos os âmbitos da vida e a dívida tornou-se o novo dogma, e no qual a 

precariedade existencial se transforma em uma experiência comum, o jihadismo pode 

ser compreendido como o sintoma desse mal-estar, a resposta bruta que, ao invés de 

desafiar radicalmente o sistema, acaba por defendê-lo em sua lógica ao reproduzir sua 

própria forma de fanatismo. Se o capitalismo radicalizou a sua vocação religiosa, o 

jihadismo responde com um fundamentalismo que é tanto negação como reflexo de 

seu inimigo. Em uma luta de espelhos, a humanidade é aprisionada entre dois 

totalitarismos: um que promete liberdade em troca de consumo, e outro que promete 

a salvação para a morte. Ambos, por esses vieses, podem ser interpretados como uma 

ameaça à democracia.  

Além disso, o pensamento de Di Cesare (2019) relativa à democracia em 

contexto de terrorismo incita a uma elaboração filosófica sobre a vulnerabilidade das 

sociedades democráticas em relação ao medo e à insegurança. Para ela, o verdadeiro 

desafio que o terrorismo pode provocar à democracia é encontrado não nos atos 



107 
 

 
 

 

violentos praticados diretamente pelos jihadistas, mas no modo como as próprias 

instituições democráticas respondem a essa ação. A questão central que perpassa sua 

reflexão é: Quando a democracia se defende, trairia ela os seus fundamentos e, então, 

o terror a teria feito vencer?  

Di Cesare responde tal questionamento a partir da experiência de Mohamedou 

Ould Slahi, sujeito aprisionado em Guantánamo por mais de dez anos e sem nenhuma 

prova a seu respeito, que se perguntou se a democracia sobreviveu ao evento 

terrorismo após o Onze de Setembro e que permanece ainda sem resposta. Ela diz 

que,  

 

Ainda não é possível fornecer uma resposta definitiva a essa pergunta. O que 

se pode dizer até aqui é que nem Hitler, nem Stálin, nem ninguém até então 

foi capaz de infringir um golpe tão duro contra a democracia ocidental, a ponto 

de deteriorar seus próprios princípios. Talvez aqui se esconda o objetivo 

secreto do jihadismo. Não foi a queda das Torres Gêmeas, mas sim o Patriot 

Act a verdadeira vitória póstuma de Bin Laden, o qual já havia declarado a um 

jornalista da Al-Jazeera no dia 21 de setembro de 2001: “Eu lhes digo que a 

liberdade e os direitos humanos nos Estados Unidos estão condenados. O 

governo vai arrastar o povo americano, e o Ocidente em geral, para um 

inferno insuportável e uma vida opressora” (Di Cesare, 2019. P. 224-225). 

 

De tal forma, o terror não é simplesmente aquele que explode edifícios e mata 

civis, o seu real proveito, nesse contexto, seria forçar a democracia a se deformar no 

ponto de perder a sua ‘essência’. Invocado Hegel à discussão, Di Cesare acrescenta 

que a democracia moderna não seja somente a superação do terror, mas que este 

permanece presente na sua própria estrutura. A democracia é a “ausência de 

necessidade do terror” (idem, p. 225), mas esta ausência não é dada nem a priori nem 

eternamente universalmente.  

Pelo contrário, o terror é um de seus “companheiros de viagem”, que a 

acompanha, se adapta às suas formas e emerge, especialmente, nas mudanças 

profundas. Como consequência, a partir daí, o terrorismo poderia significar um sintoma 

da crise da globalização, expondo as falhas e desequilíbrios do avanço desigual da 

(pós-)modernidade. A violência extremista – terror – poderia ser um “espião de uma 

mudança malsucedida” (idem, p. 226), um engano que a ordem do mundo não 

conseguiu incorporar certos grupos e regiões e as abandonou sem pertencimentos, 

deixando um vácuo de pertencimento e de justiça.  



108 
 

 
 

 

Contudo, a grande pergunta que Di Cesare coloca é saber se ela tem força 

suficiente para resistir a esses ataques sem ceder aos seus princípios. A autora irá 

afirmar que a democracia – ao contrário das ditaduras – tem em si mesma uma 

elasticidade que lhe permite absorver choques sem necessariamente se desintegrar. 

A sugestão apresentada por ela é que a democracia, ao invés de se fechar e restringir 

direitos, aceite sua vulnerabilidade como parte de sua própria essência.  

 

Ao alvejar civis, todos iguais perante a ameaça, o terrorismo afeta diretamente 

os cidadãos, ou seja, os verdadeiros representantes do Estado democrático, 

que se sentem indefesos, atacáveis, desarmados. A tentação imediata é reagir 

reinterpretando as leis em vigor, ou melhor, contornando-as para poder tomar 

decisões extraordinárias (Di Cesare, 2019, p. 226-227). 

 

Como é sabido, e apontado por Di Cesare, isso foi exatamente o que ocorreu 

após o Onze de Setembro quando os Estados Unidos justificaram ações como 

detenções arbitrárias, tortura e espionagem massiva, com argumentos de segurança 

nacional. Mas o problema a ser levantado, é que esta lógica coloca a democracia em 

situação autoimune, em tanto que ao atacar o terror, ela efetivamente, ataca a si 

mesma. Ataques do terrorismo arrasando os direitos e as liberdades que deveria 

proteger, acrescenta a autora.  

A filósofa sugere que a democracia deve reconhecer seus limites e evitar o 

tentador caminho do autoritarismo em seu combate ao terror. Desde forma, cabe a ela 

a ela o dever de reconhecer que não realiza outra coisa senão abrir um “espaço de 

liberdade” (Di Cesare, 2019), ou seja, a democracia deve se manter fiel ao seu 

princípio fundador, que é o de ser o espaço da pluralidade e dos direitos.  

Tal atitude implica que a democracia continua a abrir o espaço até mesmo para 

o “hóspede mais inesperado” (Esposito, 2011, p. 74), para o estranho, o outro, aquele 

que contesta a própria estrutura dela. Essa concepção ecoa as reflexões de Jacques 

Derrida sobre a hospitalidade e a democracia, ao afirmar que a verdadeira prova de 

fogo para a democracia não reside necessariamente em sua capacidade de ser forte 

em tempos de estabilidade, mas está em sua potência de abrir-se mesmo em meio à 

ameaça e ao medo.  



109 
 

 
 

 

Di Cesare nos leva a uma pergunta difícil: a democracia pode suportar o terror, 

sem se tornar o que combate? A resposta permanece em aberto, mas ela nos sugere 

que, enquanto as democracias ocidentais continuarem a se “comportar”, diante do 

terror, de um modo repressivo, elas apenas “piram” sobre a própria destruição. O 

princípio da verdadeira força da democracia é, paradoxalmente, estar disposta a entrar 

na sua vulnerabilidade, a conter-se da transformação tentadora de se tornar o que 

deve ser eliminado. Este é o teste verdadeiro do antiterrorismo: não somente ganhar 

contra o inimigo, mas manter a essência da liberdade e do direito em causa. 

Mas como escapar do dispositivo de vigilância planetária que é articulado pelos 

inimigos? Para essa questão não temos respostas, porém o pensamento de Di Cesare 

(2019) delineia sobre a vigilância planetária, à luz do que se tornou público por Edward 

Snowden, que é parte de uma tradição crítica, que investiga a articulação entre poder, 

técnica e controle social. Conforme a autora,  

 

Foi Edward Snowden quem revelou, em junho de 2013, esse dispositivo de 

vigilância de massa. Depois de pôr suas habilidades informáticas durante anos 

a serviço da CIA (Agência Central de Inteligência dos Estados Unidos), onde 

desde 2007 já tinha acesso a informações ultrassecretas, Snowden começou 

a nutrir dúvidas em relação aos objetivos e métodos do antiterrorismo 

telemático. Após deixar a CIA, em 2009 aceitou um trabalho na Dell, a 

conhecida empresa de computadores, que o alocou na NSA. Naquele 

período, passado em grande parte no Japão, Snowden foi promovido à área 

da espionagem, responsável pelo recolhimento de dados e pelo preparo de 

ataques virtuais. Quando voltou para os Estados Unidos, em 2012, começou 

a fazer o download de todos os arquivos que pretendia divulgar. Por meio de 

um plano engenhoso, cheio de riscos, no dia 20 de maio de 2013 conseguiu 

pegar um voo para Hong Kong, onde o esperavam Laura Poitras, que filmou 

o encontro para o documentário Citizenfour, e o jornalista Glenn Greenwald, 

que publicou suas revelações numa série de artigos para o The Guardian (Di 

Cesare, 2019, p. 229). 

 

A partir desse fato, Di Cesare critica como a “Guerra ao terrorismo”, mais do 

que um simples controle de uma determinada ameaça concreta, tornou-se justificativa 

para construir um aparelho de vigilância global, que destrói a liberdade individual e 

subverte os próprios fundamentos da democracia.  

Por exemplo, a vigilância de massa da NSA (National Security Agency) – 

Agência de Segurança Nacional dos Estados Unidos –, especialmente através de 



110 
 

 
 

 

programas como PRISM e XKeyscore18, não apenas redefine a relação entre cidadão 

e Estado, mas cria um regime de transparência coercitiva, onde todos são visíveis e 

rastreáveis, enquanto o poder é invisível e inalcançável. O que está efetivamente em 

jogo, como Di Cesare acentua, não é apenas a privacidade do indivíduo, mas a própria 

substantividade da subjetividade e da liberdade na pós-modernidade das sociedades 

digitais.  

Di Cesare faz um paralelo entre este novo regime de controle e o lendário 

conceito do Panopticon de Jeremy Bentham, um modelo arquitetônico para uma 

prisão onde os prisioneiros, mesmo na ausência do vigilante, internalizam a 

possibilidade de serem vigiados constantemente e se vigiariam. No entanto, o 

panoptismo digital atual não tem mais qualquer limite espacial: “a vigilância pan-óptica 

da rede não requer a idealização de um sistema de celas para que as pessoas tenham 

a impressão de ser constantemente observadas por um imenso olho onividente” (Di 

Cesare, 2019, p. 228-229), porque a própria infraestrutura digital – redes sociais, e-

mails, mensagens de texto e geolocalização – é posta a serviço do controle.  

Logo, o mundo virtual torna-se uma extensão da prisão, um lugar onde cada um 

é um potencial suspeito e cada ato pode ser monitorado e arquivado. O que antes se 

tratava de uma estratégia disciplinar para infratores específicos, passa a constituir um 

padrão universal, dissolvendo as linhas de fronteira entre segurança e vigilância, entre 

proteção e violação. A divulgação feita por Edward Snowden em junho de 2013 revelou 

o inédito tamanho dessa arquitetura de espionagem, já que a NSA não apenas 

espionava pessoas suspeitas, mas construía perfis para “cada um dos habitantes do 

planeta” (Di Cesare, 2019).  

Esse fato é alarmante, na medida em que implica uma mutação do conceito de 

segurança: não se trata mais de seguir os criminosos conhecidos, mas de construir 

uma estrutura preemptiva que espera por novas ameaças, transformando todos, 

indistintamente, em suspeitos. A presunção de inocência – o princípio fundamental da 

justiça democrática – é, assim, revertida, transformando a cidadania num estado de 

permanente suspeição.  

 
18 Esses programas – PRISM e XKeyscore – “permitem acesso aos portais das maiores empresas do ramo de 

informática – Apple, Google, Facebook, Skype, YouTube – para interceptar, com sua tácita cumplicidade, qualquer 

conteúdo e atividade online, dos e-mails aos chats, sem nenhum limite” (Di Cesare, 2019, p. 228). 



111 
 

 
 

 

Entretanto, a dimensão do caso Snowden foi a indignação do mundo, 

“sobretudo por suas repercussões políticas” (idem, p. 229), mas não houve nenhuma 

transformação significativa no dispositivo de vigilância. Provavelmente, isso 

testemunha a dificuldade de dizer “não” a uma lógica que se tornou estrutural, que 

opera dentro de um pacto implícito com a indústria de tecnologia.  

A aliança das empresas do Vale do Silício com as agências de inteligência prova 

como o controle digital não resulta apenas do Estado, mas se liga a uma rede mais 

ampla, cuja estrela é o próprio consumidor, que entrega seus dados de “boa vontade”. 

Google, Apple, Facebook, YouTube e o TikTok, entre outras gigantes de tecnologia, 

não apenas entregam informações às agências de segurança de países, mas 

produzem seus serviços de modo a estimular a exposição perpétua do usuário. Assim, 

o monitoramento não resulta da coerção direta, mas é normalizado – e monetizado – 

como a configuração do funcionamento do capitalismo do mundo digital. 

A reflexão de Di Cesare ecoa com os estudos dos filósofos Foucault e Deleuze, 

que previram a mudança de um modelo disciplinar para um modelo de “controle 

contínuo”. O conceito de controle contínuo que aqui atribuímos pode ser 

compreendido a partir de uma leitura articulada do pensamento desses dois filósofos, 

especialmente no que se refere à transformação das formas de poder nas sociedades 

ocidentais. Eles desenvolveram diagnósticos distintos, porém complementares, acerca 

das mutações nas tecnologias de poder, fornecendo instrumentos teóricos 

fundamentais que nos auxiliam na investigação e análise das dinâmicas 

contemporâneas de vigilância, normatização e governabilidade dos indivíduos. 

Foucault (1999), em sua obra “Vigiar e Punir: nascimento da prisão”, realiza 

uma investigação sobre as práticas punitivas e dos dispositivos disciplinares que 

emergem entre os séculos XVII e XIX. Nessa análise, o autor demonstra como o poder 

disciplinar se instala a partir de instituições específicas, como a escola, a fábrica, o 

hospital, o quartel e, em especial, a prisão. Nesses espaços institucionais, o controle é 

exercido por meio de mecanismos sistemáticos de vigilância, normalização e correção 

dos corpos, tendo como modelo paradigmático o panopticon, projeto arquitetônico 

idealizado por Jeremy Bentham.  



112 
 

 
 

 

O poder disciplinar, tal como analisado por Foucault, não opera de forma 

centralizada ou repressiva no sentido clássico, mas por meio de uma rede de práticas 

e saberes que agem de maneira difusa, minuciosa e constante, com o objetivo de 

formar subjetividades dóceis e produtivas. O exercício desse poder é contínuo, pois 

se estende ao cotidiano dos indivíduos, regulando o tempo, o espaço e os 

comportamentos. Ou seja, trata-se, portanto, de um poder que vigia, que controla o 

tempo, o espaço e o comportamento dos indivíduos (Foucault, 1999), evidenciando 

que a vigilância disciplinar já comporta um elemento de continuidade que ultrapassa 

o momento da punição e se infiltra na formação das condutas. 

A partir das formulações de Foucault, Deleuze (1992) avança na caracterização 

das transformações contemporâneas nas formas de poder ao publicar o breve, porém 

incisivo, ensaio “Post-scriptum sobre as sociedades de controle”, incluído na coletânea 

“Conversações”. Deleuze argumenta que as sociedades disciplinares descritas por 

Foucault estão em processo de dissolução desde o final do século XX, sendo 

progressivamente substituídas por um novo regime de poder: as sociedades de 

controle.  

Nesse novo regime, as instituições fechadas – a exemplo das escolas, fábricas 

e prisões – deixam de ser os principais centros de poder, e o controle passa a operar 

em espaços abertos e por meio de tecnologias de informação e comunicação. 

Diferente da disciplina, que se organiza por compartimentos rígidos e cronogramas 

regulares, o controle nas sociedades contemporâneas se realiza por modulação 

contínua, flexível e instantânea, adaptando-se em tempo real aos movimentos dos 

indivíduos. Daí Deleuze (1992) afirmar que o que Foucault descrevia como os 

ambientes de confinamento está sendo substituído por ambientes de controle, nos 

quais o poder opera por modulação contínua, revelando que o poder se torna mais 

fluido, menos visível e, ao mesmo tempo, mais penetrante. 

Portanto, nas sociedades de controle, o sujeito já não é mais tratado apenas 

como um corpo a ser disciplinado, mas como um fluxo de dados, um “dividual” – termo 

cunhado por Deleuze para designar a fragmentação do indivíduo em códigos 

numéricos e perfis estatísticos. O controle contínuo, nesse contexto, não visa apenas 

normatizar o comportamento presente, mas antecipar condutas futuras, operar 



113 
 

 
 

 

previsões, gerenciar riscos e manter a ordem por meio da vigilância automatizada e 

da produção algorítmica de subjetividades. Trata-se, assim, de um regime em que o 

poder atua em permanência, dispensando a presença visível de autoridades ou 

instituições, uma vez que se incorpora aos próprios dispositivos tecnológicos do 

cotidiano. 

Dessa forma, o conceito de controle contínuo emerge como um ponto de 

articulação entre as análises foucaultianas sobre a disciplina e a proposta deleuziana 

de uma nova forma de governamentalidade. Se Foucault nos oferece a compreensão 

do poder como rede institucionalizada de dispositivos disciplinares que operam de 

forma regular e persistente, Deleuze aponta para a sua transformação em um poder 

descentralizado, difuso e ininterrupto, que se realiza por meio da modulação dos fluxos 

de informação e do gerenciamento contínuo das condutas. A transição entre esses 

dois modelos de poder não implica necessariamente uma substituição total, mas uma 

reconfiguração, em que elementos da disciplina coexistem com as novas formas de 

controle, sobretudo no contexto das sociedades hiperconectadas e digitalizadas. 

A compreensão crítica dessas transformações demanda um olhar cuidadoso 

sobre o pensamento de Foucault e Deleuze, bem como sua atualização diante dos 

desafios políticos contemporâneos, marcados por dispositivos de vigilância digital, 

plataformas algorítmicas e biopolíticas de segurança. A categoria de controle contínuo, 

nesse sentido, torna-se diligente para refletir sobre os modos como o poder se exerce 

de forma cada vez mais imperceptível, mas radicalmente eficaz, na produção e 

regulação das subjetividades modernas. 

Se na era clássica do panoptismo a vigilância atuava através de instituições 

circunscritas, no contexto pós-moderno do capitalismo digital ela é disseminada e 

permanente, dissolvendo a distinção entre o público e o privado.  Nesse contexto, a 

questão primordial que devemos pensar, como assinala Di Cesare (2019), diz respeito 

à possibilidade de imaginar um dado modo de resistência em um mundo em que a 

própria subjetividade é moldada por essa transparência forçada.  

O escândalo Snowden além de servir como exposição sobre o alcance da 

vigilância nas sociedades pós-modernas, também nos evidenciou a indiferença 

generalizada para com isso, uma anuência que fala de um profundo empobrecimento 



114 
 

 
 

 

da capacidade crítica e política das sociedades contemporâneas. No fundo, a vigilância 

planetária é, mais do que um dispositivo de segurança, um novo e engenhoso 

paradigma político. O que Snowden denunciou foi a transformação da própria lógica 

do poder, e não um desvio ou um excesso pontual. Em um mundo onde tudo é 

transformado em dados acessíveis, o conceito mesmo de liberdade necessita de ser 

repensado.  

A questão, por consequência, é se ainda pode se pensar, de alguma forma, a 

autonomia quando cada ação e cada pensamento expresso digitalmente se transforma 

em parte de um dossiê invisível, pronto para uma análise, uma interpretação, segundo 

critérios desconhecidos. A filosofia política, diante deste fato, deve reformular suas 

categorias e precisa ter a coragem de pensar novas formas de resistência que não se 

apoiem na ilusão de um espaço privado que não existe mais. 

Essa dissolução da autonomia, inscrita na lógica invisível e ubíqua da vigilância 

digital, não é apenas um fenômeno técnico ou isolado, mas revela uma mutação mais 

profunda na racionalidade política contemporânea. Trata-se de um deslocamento 

paradigmático que exige da filosofia não apenas a crítica das tecnologias de controle, 

mas a interpretação de um novo regime de poder em que o medo se torna o princípio 

organizador da vida coletiva. É precisamente nesse horizonte que a leitura de Di 

Cesare sobre a “nova fobocracia” adquire centralidade teórica e urgência crítica. 

Conforme aponta Di Cesare (2019), a nova fobocracia manifesta-se, sobretudo, 

a partir da mudança na dinâmica entre Estado, política e sociedade no cenário atual. 

A filósofa esclarece como, sob a justificativa da luta contra o terrorismo, um novo 

modelo de governança fundamentado no medo começa a se estabelecer, deslocando 

os pilares do Estado de direito e corroendo as bases da democracia. Historicamente, 

o Estado se legitimava por sua capacidade de proporcionar proteção e segurança aos 

cidadãos; entretanto, na visão de Di Cesare, no contexto de um Estado de segurança, 

essa lógica é invertida.  

Assim sendo, o medo transforma-se em um instrumento político, sendo não 

apenas uma ameaça a ser erradicada, mas um recurso que justifica o fortalecimento 

do aparato de segurança.  

 



115 
 

 
 

 

Enquanto as medidas de segurança se multiplicam, o estado de emergência 

prolongado parece marcar de maneira profunda e irreversível a democracia 

ocidental e o modelo estatal conhecido até então. Muitos já falam no fim do 

Estado de direito. Na abstrusa legislação antiterrorista, na qual mais do que 

suspensas, as leis são muitas vezes reescritas, e em que a exceção se traduz 

prontamente em norma, já é possível encontrar a proa que avança da política 

policiesca, a prótese de uma soberania que perde sangue e que não sabe, e 

não quer, entrar em declínio (Di Cesare, 2019, p. 230). 

 

Essa obsessão por segurança não resulta em verdadeira tranquilidade, ao 

contrário, gera um estado contínuo de vigilância, suspeita e exceção às normas, 

transformando um Estado democrático em uma máquina de controle sem limites. A 

filósofa ressalta que esse fenômeno se manifesta na proliferação de leis antiterroristas 

que, em vez de serem simples respostas temporárias a crises, refazem a estrutura 

jurídica e política das democracias contemporâneas, fato esse que evidencia a 

flexibilidade do direito para acomodar a nova lógica de uma segurança absoluta.  

Se anteriormente o Estado se justificava pela proteção contra o medo, hoje ele 

precisa cultivá-lo incessantemente. Essa inversão torna-se ainda mais evidente ao 

analisarmos o deslocamento do princípio hobbesiano da soberania: enquanto Hobbes 

argumentava que a necessidade do Estado surgia como solução para o medo 

disseminado da anarquia, a nova fobocracia prospera em torno desse medo, pois sua 

própria existência depende da constante criação de inimigos sob o protesto de 

segurança. 

 

A palavra-chave do léxico político se torna “segurança”. O Security State é o 

modelo de referência de uma política reduzida a mera administração, 

exercício de governance, que, no entanto, promete tranquilizar, proteger e 

defender os cidadãos, e encontra nesse ponto sua legitimidade. As razões de 

segurança tomaram o lugar da “razão de Estado”. Controle, vigilância e 

repressão, entendidos num sentido mais amplo, até mesmo desterritorializado 

e informático, fazem parte do Estado de segurança, que ainda é, porém, uma 

terra desconhecida, pouco examinada e pouco explorada (Di Cesare, 2019, 

p. 230). 

 

Ou seja, o impacto dessa transformação se estende ao próprio modelo de 

governança, alterando profundamente a interação entre poder e população. O 

Security State não atua mais enquanto Estado convencional, mas como um sistema 

de governança e controle. Há uma transformação da política num modelo de 

governance, uma gestão tecnocrática que promete eficiência, mas se reduz à gestão 



116 
 

 
 

 

do risco, das ameaças. Assim, os cidadãos são tratados cada vez mais como potenciais 

ameaças e a própria noção de crime se desloca da realização concreta para a 

antecipação da vontade futura de agir.  

Como observa Di Cesare (2019), o que se muda em alvo não é o ato em si, mas 

a probabilidade de se tornar ato. Essa é a lógica “preventiva”, que reconfigura 

completamente o sentido da polícia, que não atua mais como força de reação à 

violência, mas como dispositivo de vigilância total, antecipando ameaças e 

neutralizando supostos inimigos, antes mesmo de que qualquer ação concreta tenha 

ocorrido. Este deslocamento, por vez, fortalece um Estado punidor e paranoico, onde 

a suspeição é norma e a qualquer um pode ser atribuído o traço de terrorista em 

potência.  

Nessa esteira, se encontra o papel fundamental dos meios de comunicação na 

sustentação dessa nova ordem, principalmente, aqui, o mundo digital: a internet e as 

suas múltiplas plataformas online – sites e de redes sociais. Esse cenário intensifica 

ainda mais o pânico gerado pelos ataques terroristas que são amplificados e 

continuamente explorados para justificar a expansão da legislação securitária. O 

Estado, unido à mídia – e manipulando as mídias digitais em uma escala de alcance 

muito maior das mídias analógicas –, constrói um “nós” imaginário, uma comunidade 

de cidadãos atemorizados, que se unem em busca de proteção contra um inimigo 

difuso. O objetivo não é somente neutralizar uma ameaça específica, mas manter um 

estado de ansiedade permanente, que reforça cada vez mais a dependência do Estado 

de segurança em termos de cada novo episódio de terror.  

Essa instrumentalização do medo leva, enfim, a um novo paradoxo da 

soberania. O Estado-nação, que historicamente fundamentou sua autoridade no ato 

de criar leis e garantir proteção, encontra-se hoje erodido pelas forças da globalização 

e do financeiro sobre o poder. Incapaz de responder adequadamente aos desafios 

sociais e econômicos, ele reivindica a soberania por meio do controle policial e – agora 

– digital, convertendo a luta contra o terrorismo em um instrumento de restauração de 

uma autoridade perdida. Como observa Di Cesare (2019, p. 234-235), “‘a luta contra 

o terrorismo’, com toda a série de medos que carrega consigo, [...] é a ocasião utilizada 

pelo Estado para restaurar a confiança dos cidadãos”. Portanto, a segurança 



117 
 

 
 

 

transforma-se em uma nova forma de soberania, mas uma soberania mutilada, 

reduzida a um exercício da força sem um verdadeiro projeto político.  

A Di Cesare também aponta para as contradições internas desse modelo em 

sua forma de gerenciar o terrorismo em esfera global, sendo que, internamente, o 

terror é combatido a partir de um aumento da militarização e da vigilância, e 

externamente, os mesmos governos desenvolvem relações ambíguas somáticas com 

países e grupos terroristas, fornecendo armas e financiamentos para regimes que, de 

modo indireto ou direto, através disto sustentam o jihadismo. Este duplo padrão indica 

ao passo que o terror não é apenas o inimigo a ser erradicado, ele é um elemento 

funcional à estrutura do Estado de segurança, que permite àquele expandir-se e 

justificar a sua própria permanência. O terror(ismo) torna-se um espectro necessário, 

do qual depende a fobocracia para se estabelecer.  

Novamente, a nova fobocracia não compromete apenas as liberdades 

individuais, mas também corrói pilares da democracia, estabelecendo um regime no 

qual controle, vigilância, repressão substituem os princípios da cidadania e da 

participação política. Di Cesare propõe que, a partir de tal constatação, a única 

alternativa seria abdicar sem reservas da soberania, a qual teria se convertido em 

incessantemente ligada à lógica da exceção, da militarização e do terror de Estado. 

Ou seja, a questão não é somente, para quem espera garantir a paz, a de engajar-se 

na luta contra o terrorismo, mas, antes, a de romper com a estrutura de poder que 

torna possível a produção de um inimigo incessantemente.  

Portanto, podemos dizer que o pensamento Di Cesare se inscreve em uma 

filosofia que tenta evidenciar como o Estado (pós-)moderno se reconstrói em torno da 

gestão do medo, da produção da insegurança. E, mais do que uma alternativa em 

relação ao terror, a nova fobocracia se revela, na pós-modernidade, como um projeto 

de governança, ao qual a vida social é progressivamente guiada por um controle e por 

uma – eterna – suspeita. A questão que salta, pois, é se é ainda possível pensarmos 

sobre um modelo de política que não empregue o medo para a estrutura de 

dominação, ou se, na era do terror global – midiático e mediado pelas novas mídias –, 

a política não teria se convertido certamente em uma questão de gestão da 

insegurança.  



118 
 

 
 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS  

 

A análise hermenêutico-filosófica da filosofia de Donatella Di Cesare (2019) 

exige uma leitura que vá além do conteúdo literal, buscando compreender os sentidos 

profundos que emergem em sua crítica ao Estado contemporâneo. Sua noção de 

“nova fobocracia” – o governo pelo medo – revela uma mutação no paradigma político 

moderno: o que antes se estruturava na razão, na lei e na soberania estatal, agora dá 

lugar a um modelo que se fundamenta na gestão estratégica do medo como forma de 

controle e legitimação do poder. 

Ao fazer referência implícita à teoria hobbesiana do contrato social, Di Cesare 

mostra como o medo, que antes era combatido pelo Estado como origem da guerra 

de todos contra todos, agora se torna seu principal instrumento de atuação. O Estado 

contemporâneo já não elimina o medo, mas dele se alimenta. Essa inversão radical 

subverte o modelo clássico de soberania: se Hobbes via o Estado como a instância 

que pacificaria a sociedade a partir da suspensão do medo, Di Cesare nos apresenta 

uma forma de poder que se sustenta na constante produção e amplificação desse 

mesmo medo. A política, nesse contexto, cede espaço a uma lógica policial-

militarizada, onde o controle se torna desterritorializado e digital, aproximando-se dos 

conceitos foucaultianos de sociedade de controle e biopolítica. 

A segurança, nesse novo cenário, transforma-se num fetiche. Sua etimologia – 

securus, “sem cuidados” – contrasta com os efeitos reais da promessa estatal: o 

cidadão não apenas continua exposto a incertezas, como é submetido a um regime 

constante de alerta, onde o medo torna-se a cola simbólica que une a sociedade. A 

promessa de proteção feita pelo Estado é vazia; sabe-se que ela não será cumprida. 

No entanto, o cidadão despolitizado, emocionalmente distante da política, aceita a 

troca de liberdades por uma sensação ilusória de proteção. A “comunidade do medo”, 

como aponta Di Cesare, é construída a partir de medos individuais manipulados, 

resultando em um “nós” imaginário que justifica a submissão ao Estado de segurança. 

Essa estrutura conceitual apresentada por Di Cesare encontra fortes 

ressonâncias nos principais eventos do século XXI. Após o acontecimento do 11 de 

Setembro, o regime jurídico global passou a operar sob legislações antiterroristas que 



119 
 

 
 

 

instituíram estados de exceção permanentes, nos quais as garantias jurídicas foram 

substituídas por ações preventivas e punitivas baseadas em suspeitas. A prisão de 

indivíduos sem julgamento, a vigilância em massa e o monitoramento digital 

consolidaram uma “insônia policiesca” – um estado permanente de alerta que substitui 

o ideal democrático de tranquilidade pelo delírio da segurança absoluta. A pandemia 

de COVID-19, por sua vez, aprofundou esse paradigma ao tornar o medo viral um novo 

operador político. Medidas emergenciais, rastreamento digital e confinamentos 

generalizados tornaram-se práticas justificadas pela ideia de um inimigo invisível e 

onipresente, reconfigurando o papel do Estado e da cidadania. 

Além disso, as guerras recentes, como a da Ucrânia, os conflitos no Oriente 

Médio, e o endurecimento de políticas anti-imigração revelam o uso estratégico do 

medo como meio de consolidar a soberania. Ou seja, o migrante, o muçulmano, o 

refugiado ou o estrangeiro tornam-se figuras simbólicas da ameaça. O Estado, ao invés 

de proteger universalmente, escolhe – estrategicamente – os perigos que irá enfrentar, 

estabelecendo uma “hierarquia dos medos” e abandonando certos grupos à própria 

sorte. A vigilância digital, a inteligência artificial e os algoritmos preditivos se inserem 

nesse contexto como extensões desse dado modo de soberania que criminalizam não 

atos, mas possibilidades de atos, antecipando delitos com base em suspeitas, algo que 

desloca radicalmente o eixo do direito penal tradicional. 

Di Cesare denuncia, assim, uma profunda crise da democracia liberal, em que 

o poder já não se exerce por meio do debate público ou da construção racional de 

consensos, mas nas zonas nebulosas entre a exceção e a norma, entre a prevenção e 

o castigo. A mídia, ou mundo digital da pós-modernidade, longe de atuar como 

instância crítica, torna-se canal legitimador da narrativa oficial, reforçando a 

performance do medo em uma escala cada vez maior. A cidadania, então, deixa de 

ser um sujeito ativo de direitos e para se transformar em objeto passivo de suspeição. 

Por isso, assim como sugeriu Di Cesare, talvez seja necessário repensar 

radicalmente a própria ideia de soberania para o contexto das sociedades pós-

modernas, ainda mais quando estamos falando e vivenciando aquilo que temos 

chamado, aqui, por mundo digital. Se o Estado já não é capaz de proteger sem ferir – 



120 
 

 
 

 

fisicamente ou psicologicamente –, se o medo se tornou a base de sua atuação, então 

sua legitimação precisa ser questionada.  

Não temos respostas prontas, mas podemos apontar para a urgência de 

renunciar à soberania como fundamento político, com o objetivo de buscar formas de 

organização que não se baseiem na exclusão do sujeito, na ameaça ou na gestão do 

terror. Portanto, a perspectiva crítico-filosófica de Di Cesare se inscreve em uma 

tradição crítica que dialoga com pensadores como Giorgio Agamben, Jacques Derrida 

e Michel Foucault, propondo uma reflexão necessária sobre o modo como o poder se 

transforma e se oculta em tempos de insegurança global. 

Ademais, a articulação entre “nova fobocracia”, “sociedade da transparência” 

e “comunicação globalizada” remete, aqui, a um novo modelo de poder que emerge 

no mundo contemporâneo: um poder que não se exerce mais por meio de discursos 

fundados na razão, na legalidade ou na soberania clássica, mas por intermédio da 

gestão difusa e emocional do medo, amplificada pelas redes digitais e legitimada pelo 

fetiche da transparência. 

A noção de nova fobocracia, assim, refere-se a essa mutação profunda no 

paradigma político moderno, segundo a qual o medo, outrora combatido pela 

formação do Estado moderno – como propunha Hobbes –, transforma-se em seu 

principal operador de legitimação. O Estado contemporâneo ou pós-moderno não 

apenas falha em neutralizar o medo social, ele o instrumentaliza, amplificando suas 

manifestações e organizando a experiência coletiva em torno de uma narrativa de 

ameaça permanente. Isso marca uma ruptura conceitual importante: se a modernidade 

prometia pacificação pela institucionalização da força e do direito, nos parece que o 

presente se configura como uma normalização da exceção, em que o cidadão se 

submete não à lei, mas ao dispositivo securitário. 

A sociedade da transparência, tal como formulada por Vattimo, é o pano de 

fundo dessa transformação. A promessa de que a visibilidade pública ampliaria a 

liberdade e o controle cidadão sobre o poder se revela como um engodo: o excesso 

de exposição e de informação proporciona um ambiente em que despolitiza, gera 

confusão e favorece a vigilância contínua. A transparência se torna, nesse contexto, 

uma técnica de poder – não um antídoto à dominação, mas sua reinvenção na era 



121 
 

 
 

 

digital. Essa lógica é a que sustenta a performance do medo: visibilizar o inimigo, 

estetizar o risco, transformar a exceção em espetáculo cotidiano. O medo, agora 

exposto, compartilhado e transmitido em tempo real, é convertido em capital político. 

É nesse terreno simbólico e tecnológico que a comunicação globalizada adquire 

sua função central. Não se trata apenas da circulação planetária de discursos e 

imagens, mas da constituição de uma nova arquitetura afetiva, na qual a linguagem 

deixa de ser instrumento de compreensão racional do mundo e passa a operar como 

dispositivo de intensificação das emoções sociais. A mídia, sobretudo digital, já não 

desempenha o papel de esfera crítica da democracia deliberativa – como presumiu 

Habermas –, mas atua como mediadora da insegurança, da ansiedade coletiva e da 

construção midiática do inimigo. O terror é, assim, não apenas um ato, mas uma 

narrativa. A política do medo é performada, reproduzida e legitimada por essas 

tecnologias comunicativas que transformam cada ameaça em crise, e cada crise em 

oportunidade para o reforço do controle estatal. 

As considerações desenvolvidas a partir da obra de Di Cesare mostram como 

esse modelo afeta diretamente a noção de cidadania. Em vez de um sujeito dotado de 

direitos e voz política, o cidadão da nova fobocracia é um corpo suspeito, um dado a 

ser rastreado, uma potencial ameaça a ser neutralizada. A subjetividade política é 

corroída por uma lógica preditiva, algorítmica, em que o controle se antecipa ao ato e 

o castigo se desloca para o campo da possibilidade. A vigilância deixa de ser exceção 

e torna-se condição ontológica da convivência. Como pontuamos anteriormente, 

nesse quadro, a segurança perde seu conteúdo ético para assumir e se converte em 

fetiche: não tranquiliza, mas excita a vigilância; não garante proteção, mas justifica a 

submissão. 

Portanto, aqui, procuramos filosofar a partir da articulação crítica entre os três 

pilares: o medo como fundamento do novo poder político (nova fobocracia), a 

transparência como seu meio estético e tecnológico de operação, e a comunicação 

global como campo discursivo e afetivo que legitima esse novo modelo. A partir dessa 

tríade conceitual, a dissertação convida à problematização radical da soberania 

moderna e ao questionamento ético das formas contemporâneas de organização do 

poder. A análise hermenêutica da filosofia de Di Cesare mostra que não há retorno 



122 
 

 
 

 

possível ao modelo clássico de contrato social — pois o contrato foi rompido, e sua 

lógica substituída por um pacto tácito de obediência emocional ao medo. 

Por fim, ao colocar em evidência a necessidade de repensar os fundamentos 

da política em tempos de insegurança digital e globalizada, indicamos também um 

projeto filosófico mais amplo: não apenas diagnosticar a nova fobocracia, mas imaginar 

outras formas de convivência que não se sustentem na exceção, na ameaça ou na 

exclusão. Propomos, assim, um deslocamento: da política fundada na força para uma 

política fundada no reconhecimento; da segurança ilusória para a escuta real; da 

visibilidade opaca para uma ética da opacidade e do cuidado. Esse movimento é, ao 

mesmo tempo, um gesto filosófico e um imperativo político. Como fazer esse 

movimento? Ainda não tenho as respostas, mas espero que encontremos o mais breve 

possível.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



123 
 

 
 

 

REFERÊNCIAS 

 

ARENDT, Hannah. Origens do totalitarismo. Traduzido por Roberto Raposo. São 

Paulo: Companhia das Letras, 2013. 

ARENDT, Hannah. Sobre a violência. Traduzido por André Duarte. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 2022. 

ASSMANN, Jan. Potere e salvezza: teologia politica nell'antico Egitto, in Israele e in 

Europa. Turim: Einaudi, 2002. 

AUSTIN, John Langshaw. Quando Dizer é Fazer Palavras e Ação. Traduzido por 

Danilo Marcondes de Souza Filho. Porto Alegre: Artes Médicas, 1990. 

BAUDRILLARD, Jean. O Espírito do Terrorismo. Traduzido por Fernanda Bernardo. 

Porto: Campo das Letras, 2002. 

BENJAMIN, Walter. O capitalismo como religião. Tradução de Nélio Schneider. São 

Paulo: Boitempo, 2013. 

BETTINE, Marco. A Teoria do Agir Comunicativo de Jügen Habermas: bases 

conceituais. São Paulo: Edições EACH, 2021. 

BORRADORI, Giovanna (org.). Filosofia em Tempo de Terror: Diálogos com Jürgen 

Habermas e Jacques Derrida. Tradução de Jorge Pinho. Porto: Campo das Letras, 

2004. 

DELEUZE, Gilles. Post-scriptum sobre as sociedades de controle. In: Conversações. 

Tradução de Peter Pál Pelbart. São Paulo: Editora 34, 1992. 

DERRIDA, Jacques. Espectros de Marx: o estado da dívida, o trabalho do luto e a nova 

internacional. Traduzido Anamaria Skinner. Rio de janeiro: Relume-Dumará, 1994. 

DERRIDA, Jacques. Fede e sapere. Le due fonti della “religione” ai limiti della semplice 

ragione, trad. it. di A. Arbo. In: Aa. Vv., La religione, Annuario filosofico europeo a cura 

di J. Derrida e G. Vattimo. Roma-Bari: Laterza, 1995. 

DI CESARE, Donatella. Terror e Modernidade. Traduzido por André Cotta. Belo 

Horizonte: Âyiné, 2019.  

ESPOSITO, Roberto. Bios: biopolítica e filosofia. Tradução de Wander Melo Miranda. 

Belo Horizonte: Ed. UFMG, 2017. 



124 
 

 
 

 

ESPOSITO, Roberto. Dieci pensieri sulla politica. Bolonha: il Mulino, 2011. 

FOUCAULT, Michel. Em defesa da Sociedade: curso no Collège de France (1975-

1976). 2ªEd. Tradução de Maria Ermantina Galvão. São Paulo: Martins Fontes, 2010. 

FOUCAULT, Michel. Vigiar e Punir: nascimento da prisão. Tradução de Raquel 

Ramalhete. 20. ed. Petrópolis: Vozes, 1999. 

HABERMAS, Jürgen. Consciência Moral e Agir Comunicativo. Tradução de Guido 

Antônio de Almeida. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2013.  

HABERMAS, Jürgen. Fundamentação linguística da Sociologia: obras escolhidas de 

Jürgen Habermas. Lisboa: Edições 70, 2010. 

HABERMAS, Jurgen. O Futuro Da Natureza Humana. São Paulo: Martins Fontes, 

2004. 

HABERMAS, Jürgen. Pensamento Pós-Metafísico: ensaios filosóficos. Traduzido por 

Lumir Nahodil. Coimbra: Almedina, 2014. 

HABERMAS, Jürgen. Teoria do agir comunicativo, 1: racionalidade da ação e 

racionalização social. Tradução de Paulo Astor Soethe; revisão da tradução de Flávio 

Beno Siebeneichler. São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2012b.  

HABERMAS, Jürgen. Teoria do agir comunicativo, 2: sobre a crítica da razão 

funcionalista. Tradução de Flávio Beno Siebeneichler. São Paulo: Editora WMF Martins 

Fontes, 2012b.  

HUNTINGTIN, Samuel Phillips. Lo scontro delle civiltà e il nuovo ordine mondiale. 

Milão: Garzanti, 2000. 

LYOTARD, Jean-François. A condição pós-moderna. Tradução de Ricardo Corrêa 

Barbosa. Rio de Janeiro: José Olympio, 2015. 

Marx, Karl. Crítica da filosofia do direito de Hegel. Tradução de Rubens Enderle e 

Leonardo de Deus. 3. ed. São Paulo: Boitempo, 2013a. 

MARX, Karl. O Capital: Livro I. Tradução de Rubens Enderle. São Paulo: Boitempo, 

2013. 

MARX, Karl. O capital: Livro II. Tradução de Rubens Enderle. São Paulo: Boitempo, 

2014. 



125 
 

 
 

 

MCLUHAN, Marchall; QUENTIN, Fiore. O meio são as massagens. Coord. por Jerome 

Agel. Tradução de Ivan Pedro de Martins. Rio de Janeiro: Record, 1969. 

MCLUHAN, Marshall. A galáxia de Gutenberg: a formação do homem tipográfico. 

Tradução de Leônidas Gontijo de Carvalho e Anísio Teixeira. São Paulo: Editora 

Nacional, Editora da USP, 1972. 

MCLUHAN, Marshall. Os meios de comunicação como extensões do homem. São 

Paulo: Cultrix, 1969. 

ROY, Olivier. La santa ignorancia: Religioni senza cultura. Milão: Feltrinelli, 2009. 

SCHMITT, Carl. O Conceito do Político. Teoria do Partisan. Belo Horizonte, MG: Del 

Rey, 2008. 

SCHMITT, Carl. O nomos da Terra no jus publicum europaeum. Rio de Janeiro: 

Contraponto: Ed. PUC-RIO, 2014. 

SEARLE, John Rogers. Speech Acts: An Essay in the Philosophy of Language. 

Cambridge: Cambridge University Press, 2011. 

SLOTERDIJK, Peter. Ira e tempo: Saggio politico-psicológico. Roma: Meltemi, 2007. 

SLOTERDIJK, Peter. Terror From The Air. Tradition por Amy Patton. Cambridge: MIT 

Press, 2009. 

SLOTERDIJK, Peter. Il furore di Dio: conflitto dei tre monoteismi. Milão: Cortina, 2008. 

VATTIMO, Gianni. La società trasparente. Milano: Garzanti, 2011. 

VATTIMO, Gianni; ROVATTI, Pier Aldo (org.). Il pensiero debole. 2. ed. Milano: 

Feltrinelli, 2011a. 

VATTIMO, Gianni. O fim da modernidade: niilismo e hermenêutica na cultura pós-

moderna. Tradução de Eduardo Brandão. 2. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2007. 

VATTIMO, Gianni. A tentação do Realismo. Tradução de Reginaldo Di Piero. Rio de 

Janeiro: Lacerda Editores; Instituto Italiano di Cultura, 2001. 

VATTIMO, Gianni. A sociedade transparente. Tradução de Hossein Shooja, Isabel 

Santos. Lisboa: Relógio D’água, 1992. 




