
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

FIDEL JAFFER CORREIA SILVA 

 

 

 

 

 

 

A DOUTRINA DOS AFETOS NO PENSAMENTO DE SPINOZA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

João Pessoa 

2025 



FIDEL JAFFER CORREIA SILVA 

 

 

 

A DOUTRINA DOS AFETOS NO PENSAMENTO DE 

SPINOZA 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Filosofia da Universidade Federal da 

Paraíba-UFPB, como requisito final para obtenção do 

título de Mestre em Filosofia.  

 

Orientador: Prof. Dr. Sérgio Luis Persch. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

João Pessoa 

2025 



S586d Silva, Fidel Jaffer Correia.
A doutrina dos afetos no pensamento de Spinoza /

Fidel Jaffer Correia Silva. - João Pessoa, 2025.
77 f. : il.

Orientação: Sérgio Luis Persch.
Dissertação (Mestrado)  - UFPB/CCHLA.

1. Filosofia - Spinoza. 2. Deus. 3. Natureza do
corpo. 4. Natureza da Mente. 5. Afetos -
Caracterização. I. Persch, Sérgio Luis. II. Título.

UFPB/BC CDU 13(043)

Catalogação na publicação
Seção de Catalogação e Classificação

Elaborado por ANNA REGINA DA SILVA RIBEIRO - CRB-15/24



UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA

ATA DA SESSÃO PÚBLICA DE DEFESA DE DISSERTAÇÃO PARA OBTENÇÃO DO GRAU DE 
MESTRE EM FILOSOFIA

Aos vinte e oito dias do mês de  agosto de dois mil e vinte e  cinco, às  14:00 hs, reuniram-se os 
membros  da  Comissão  Examinadora  constituída  para  examinar  a  Dissertação  de  Mestrado  do 
mestrando  Fidel  Jaffer  Correia  Silva,  candidato  ao  grau  de  Mestre  em Filosofia.  A  Banca  foi 
constituída pelos professores: Dr. Sérgio Luís Persch (Presidente/UFPB), Dra. Maria Clara Cescato 
(Examinadora Interna/UFPB), Dr. Betto Leite da Silva (Examinador Interno/UFPB) e Dr.  Luciano da 
Silva (Examinador Externo ao programa/UFCG). Dando início à sessão, o Professor Dr. Sérgio Luís 
Persch,  na  qualidade  de  Presidente  da  Banca  Examinadora,  fez  a  apresentação  dos  demais 
membros e, em seguida, passou a palavra ao mestrando Fidel Jaffer Correia Silva para que fizesse 
oralmente  a  exposição  de  sua  Dissertação,  intitulada:  “A  DOUTRINA  DOS  AFETOS  NO 

PENSAMENTO  DE  SPINOZA”.  Após  a  exposição  do  candidato,  o  mesmo  foi  sucessivamente 
arguido por cada um dos membros da Banca. Terminadas as arguições, a Banca retirou-se para 
deliberar acerca da Dissertação apresentada. Após um breve intervalo, o Presidente, Prof.  Sérgio 
Luís Persch, comunicou que, de comum acordo, os membros da banca APROVARAM a dissertação 
“A DOUTRINA DOS AFETOS NO PENSAMENTO DE SPINOZA”, tendo declarado que seu autor 
Fidel Jaffer Correia Silva faz jus ao grau de Mestre em Filosofia, devendo a Universidade Federal 
da  Paraíba,  de  acordo  com  Regimento  Geral  da  Pós-Graduação,  pronunciar-se  no  sentido  da 
expedição do Diploma de Mestre em Filosofia para o mencionado autor. Nada mais havendo a tratar, 
foi encerrada a Sessão de Defesa, e eu, Jessica Martins de Oliveira, Secretária do PPGF lavrei a 
presente Ata, que será assinada por mim e pelos demais membros da Banca. João Pessoa, 28 de 
agosto de 2025.

JESSICA MARTINS DE OLIVEIRA

PROF. DR. SÉRGIO LUÍS PERSCH
PRESIDENTE/UFPB

PROF. DRA. MARIA CLARA CESCATO
MEMBRO INTERNO/UFPB

PROF. DR. BETTO LEITE DA SILVA
MEMBRO INTERNO/UFPB

PROF. DR. LUCIANO DA SILVA
MEMBRO EXTERNO AO PROGRAMA/UFCG



 

FIDEL JAFFER CORREIA SILVA 

 

 

 

A DOUTRINA DOS AFETOS NO PENSAMENTO DE SPINOZA 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Filosofia da Universidade 

Federal da Paraíba-UFPB, como requisito final 

para obtenção do título de Mestre em Filosofia.   

 

Orientador: Prof. Dr. Sérgio Luis Persch. 

 

Aprovada em: ___/___/_______ 

Nota: _____________ 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

____________________________________________________________  

Prof. Dr. Sérgio Luis Persch (Orientador — UFPB) 

  

____________________________________________________________  

Prof. Dr.  Betto Leite da Silva (Avaliador Interno — UFPB) 

 

 ____________________________________________________________ 

Profa. Dra. Maria Clara Cescato (Avaliador Interno — UFPB) 

 

____________________________________________________________ 

Prof. Dr. Luciano da Silva (Avaliador Externo — UFCG) 

 

 



 

DEDICATÓRIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho com um imenso 

carinho aos meus pais e familiares, a 

doutrina espírita, a minha namorada, aos 

meus amigos, por sempre me apoiarem e 

me darem forças nos momentos difíceis. 



 

AGRADECIMENTOS 

 

Primeiramente, agradeço imensamente a Deus e a doutrina espírita pelas forças 

que me deram para atravessar as tempestades da vida me fazendo chegar até aqui, neste 

momento. 

Agradeço aos meus pais, Francisco de Assis Silva e Jaciara Correia Carneiro 

Silva, por todo o apoio que me deram ao longo da vida, mas acima de tudo, pelo amor 

incondicional que me deram desde o momento em que cheguei neste plano, pelos 

ensinamentos, conselhos e diretrizes que me passaram. Também agradeço a minha Tia: 

Maria Auxiliadora, pelo apoio ao longo dessa trajetória e pelo amor com que me acolhe 

sempre. Por fim, agradeço a minha avó Maria José Carneiro, que infelizmente não está 

mais presente, e a minha tia Iara, pelo imenso amor com que sempre me tratou e ao 

apoio que me deram. 

Agradeço ao meu orientador e amigo, Prof. Dr Sérgio Luís Persch, por ter me 

proporcionado ótimas conversas e discussões literárias, por ter me aceitado como 

orientando não só no trabalho de conclusão de curso -TCC, como também, a sua 

orientação no mestrado em filosofia, um trabalho que não é nada fácil, ter me 

proporcionado uma ótima experiência de monitoria em filosofia moderna me 

permitindo conhecer novos autores. Agradeço também a ele pela oportunidade ter 

ajudado a fundar junto o grupo de estudos GEELLA (grupo de estudos em Espinosa, 

língua e literatura alemã) e dentro desse meio pode conhecer novas pessoas que se 

tornaram grandes amigos. 

Agradeço imensamente a minha namorada: Aline Valones Calzavara de Araújo, 

pelo amor e pela força que me deu durante todo o tempo, quando muitas vezes me 

encontrava desesperado com o processo da escrita que não fluía e me sentia bloqueado, 

por todo o apoio que deu desde a entrada do mestrado até os últimos passos que foram 

dados. 

Agradeço imensamente com todo o carinho deste mundo aos meus amigos: 

Adriano Paulo, Ágatha Bastos, Anselmo Oliveira, Brena Ferreira, Erick Santos, 

Fabiana Uchoa, Igor Gabriel, Jair Herculano, Jardel Cabral, Josenilton, João Paulo, 

Rebeca Uchoa, Rafaella Silveira, Rudson Fidelis, Severino Nascimento e Zenaide 

Irber. Todos levarei no coração até o último momento desta presente existência, muito 



 

obrigado de coração por toda a força que me deram, quando ainda me encontrava 

perdido pela estrada de Damasco. 

Em especial, quero agradecer a profa. Dra. Maria Clara Cescato, por ter me 

ajudado tantas vezes a lidar com a aridez dos textos de Kant e comentários desses 

textos, sempre muita atenciosa especificando o significado de cada palavra, frase, 

parágrafo e pontuação. Além disso, por ter aceitado mais uma vez avaliar meu trabalho. 

Por fim, agradeço a todo o corpo de professores do departamento de filosofia 

da UFPB e a toda banca avaliadora, composta pela Profa. Dra. Maria Clara Cescato e 

o Prof. Dr. Betto Leite da Silva e ao Prof. Dr. Luciano da Silva por terem aceitado o 

convite de avaliação deste humilde trabalho. 

  



 

 

 

 

 

 

 

Senhor, que és o céu e a terra, que és a vida e a morte! O sol és tu e a lua és tu e o 

vento és tu! Tu és os nossos corpos e as nossas almas e o nosso amor és tu também. 

Onde nada está tu habitas e onde tudo está – (o teu templo) – eis o teu corpo. 

Dá-me alma para te servir e alma para te amar. Dá-me vista para te ver sempre no céu 

e na terra, ouvidos para te ouvir no vento e no mar, e mãos para trabalhar em teu 

nome. 

Torna-me puro como a água e alto como o céu. Que não haja lama nas estradas dos 

meus pensamentos nem folhas mortas nas lagoas dos meus propósitos. Faze com que eu 

saiba amar os outros como irmãos e servir-te como a um pai. 

Minha vida seja digna da tua presença. Meu corpo seja digno da terra, tua cama. 

Minha alma possa aparecer diante de ti como um filho que volta ao lar. 

Torna-me grande como o Sol, para que eu te possa adorar em mim; e torna-me puro 

como a lua, para que eu te possa rezar em mim; e torna-me claro como o dia para que 

eu te possa ver sempre em mim e rezar-te e adorar-te. 

Senhor, protege-me e ampara-me. Dá-me que eu me sinta teu. Senhor, livra-me de mim. 

– Fernando Pessoa, Poema: Prece.



 

 

RESUMO 

 

O presente trabalho tem como objetivo apresentar a gênese dos afetos e suas 

características na filosofia de Spinoza, mas para tal intento, se faz necessário em primeiro 

lugar, falarmos sobre o conceito de Deus em seu pensamento e de alguns outros conceitos 

que o circundam, como: causa de si, substância, atributos, modos e qual método Spinoza 

utiliza para analisar tais conceitos. Em segundo lugar, examinaremos a natureza do corpo 

e da mente e como ambos se relacionam sendo de naturezas distintas, o objetivo é o de 

quebrar com a noção defendida por tantos especialistas: a noção de paralelismo corpo-

mente, em favor de uma nova perspectiva: a de uma unidade psicofísica do corpo e da 

mente. Por fim, em terceiro lugar, diante de todo esse panorama montado, falaremos como 

são gestados os nossos afetos, falaremos sobre o conceito de conatus, conceito 

fundamental onde se estrutura toda a teoria política e da afetividade no pensamento 

spinozano, discutiremos as caracterizações gerais dos afetos, como podemos 

compreende-los e o seu papel em nossas decisões morais dentro e fora da sociedade.  

Palavras-chave: Spinoza. Deus. Corpo. Mente. Afetos.  



 

 

ABSTRACT 

 

This paper aims to present the genesis of affects and their characteristics in Spinoza's 

philosophy. However, to achieve this goal, it is first necessary to discuss the concept of 

God in his thought, as well as some other related concepts, such as: causa sui, substance, 

attributes, modes, and the method Spinoza employs to analyze these concepts. Secondly, 

we will examine the nature of the body and the mind and how they relate to each other 

despite being of distinct natures. The objective is to challenge the notion defended by 

many scholars—the idea of mind-body parallelism—in favor of a new perspective: that 

of a psychophysical unity of body and mind. Finally, thirdly, within this established 

framework, we will discuss how our affects are formed. We will explore the concept 

of conatus, a fundamental concept that structures the entire theory of politics and 

affectivity in Spinozist thought. Additionally, we will analyze the general 

characterizations of affects, how we can understand them, and their role in our moral 

decisions both within and outside society. 

 

Keywords: Spinoza. God. Body. Mind. Affections.  



 

 

SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO............................................................................................................. 12 

1 DO CONCEITO DE DEUS EM SPINOZA............................................................. 15 

     1.1 A estrutura interna da primeira parte da Ética............................................... 15 

     1.2 Mos geometricus.................................................................................................. 17 

     1.3 Causa de si........................................................................................................... 24 

     1.4 Substância............................................................................................................ 26 

     1.5 Atributos..................................................................................................... ......... 29 

     1.6 Modos................................................................................................................... 30 

     1.7 Eterno e infinito.................................................................................................. 32 

     1.8 Deus sive natura.................................................................................................. 38 

2 DA NATUREZA DO CORPO E DA MENTE EM SPINOZA.............................. 40 

     2.1 A estrutura da segunda parte da Ética............................................................. 40 

     2.2 O rompimento com o pensamento cartesiano.................................................. 43 

     2.3 A unidade psicofísica do corpo e da mente.......................................................45 

3 A DOUTRINA DOS AFETOS EM SPINOZA.........................................................50 

     3.1 A estrutura da terceira parte da Ética.............................................................. 50 

     3.2 A gênese dos afetos e o conatus.......................................................................... 52 

     3.3 Os afetos e a servidão humana...........................................................................55 

     3.4 Os afetos: a liberdade e a felicidade do ser humano........................................62 

3.4.1 Bem e mal/perfeição e imperfeição..........................................................62 



 

 

3.4.2 O princípio da virtude..............................................................................64 

3.4.3 Os afetos e o sumo bem.............................................................................65 

CONSIDERAÇÕES FINAIS........................................................................................73 

REFERÊNCIAS.............................................................................................................76 

 

 



 

INTRODUÇÃO 

 

A teoria dos afetos desempenha um papel central no projeto ético de Spinoza, pois 

os afetos são o alicerce de toda sua teoria política e ética, a saber, que todas nossas 

escolhas, decisões dentro e fora da sociedade envolvem os afetos de maneira consciente 

ou inconsciente. A teoria dos afetos está alicerçada tanto em pressupostos metafísicos 

quanto epistemológicos que não apenas a sustentam, mas também asseguram sua correta 

interpretação e compreensão. Dessa forma, antes de explorarmos seus conceitos-chave, é 

fundamental que compreendamos a natureza e a estrutura sistemática da Ética e o lugar 

que essa teoria ocupa no sistema filosófico spinozano e o método empregado em sua 

formulação. 

Ao abordarmos os afetos em Spinoza, precisamos abordar, como ponto inicial, o 

conceito de Deus na estrutura argumentativa da Ética, como pressuposto metafísico 

elementar, o que faremos no primeiro capítulo deste trabalho: “Do Conceito de Deus em 

Spinoza”, pois Deus ou substância, abarca tudo o que existe, ou seja, ele é imanente a 

toda sua produção, a saber, todas as coisas, não existe algo fora de Deus, mas tudo 

depende dele a existir e a operar. Vale ressaltar que isto não quer dizer Deus ou a 

Substância se confunda com as coisas que produz, ou seja, tanto causa quanto efeito 

simultaneamente, entretanto ao produzir essas coisas Deus está apenas expressando a si 

mesmo em seus próprios atributos e modos. 

Em vista de dar conta dessa tarefa, buscamos fazer uma análise dos principais 

conceitos necessários  ao conceito de Deus em Spinoza, por exemplo: causa de si ou causa 

sui, a saber, aquilo cuja essência envolve existência, parece estranho num primeiro 

momento, pois traz algumas dificuldades de interpretação, por exemplo: como algo pode 

ser causa de si mesmo, produzir a si mesmo, cuja natureza não pode ser concebida senão 

existente, com o desenvolvimento deste trataremos clareza a estes questionamentos. Um 

outro conceito que trabalharemos é o de substância- o que é? Por que ela é única? por que 

é concebida por si que está diretamente relacionada ao conceito de causa sui. O que são 

atributos e modos, conceitos esses que têm seu pé e influência na tradição aristotélica e 

cartesiana.  

Esses conceitos operam como uma espécie de argamassa basilar que dá 

sustentação à estrutura que Spinoza constrói, além disso, são conceitos circulares porque 



13 

 

a todo momento temos que voltar, pois dão fundamentos a argumentação defendida por 

Spinoza, além de que para compreendermos temos que ir aceitando-os, senão a jornada 

para o entendimento não caminha. Uma vez delineados esses pontos, conseguiremos ter 

um quadro das estruturas que constituem a realidade na qual vivemos e na qual os afetos 

surgem e se revelam em nosso dia a dia. 

No segundo capítulo: “Da Natureza do Corpo e da Mente em Spinoza”, com base 

nos conceitos-chave dados anteriormente, abordaremos a questão da natureza corpórea e 

da natureza da mente. Elas são primordiais, o corpo por fornecer o aparato sensorial que 

capta as impressões sensíveis da realidade, a mente, por ser responsável em processar as 

ideias fruto das afecções que nossos corpos sofrem diante do que está ao nosso redor. Por 

fim, pretendemos trabalhar a ligação que ambas têm, embora ambas representem duas 

maneiras diferentes/distintas que expressam e explicam uma e única realidade, buscando 

romper com o chamado paralelismo corpo-mente defendido por comentadores, em vista 

do que chamaremos de unidade psicofísica do corpo e da mente. 

Para concluirmos, no terceiro e último capítulo: “A Doutrina dos Afetos em 

Spinoza”, abordaremos a gênese dos afetos. Diante dessa configuração que construímos 

ao longo dos capítulos que o antecederam, buscando mostrar uma realidade na qual 

estamos inseridos, os afetos só surgem diante do contato com essa realidade, por exemplo: 

as coisas no mundo e as pessoas, em contato com o mundo, nosso corpo recebe uma 

espécie de vistigium das experiências que temos, o que gera em nós uma marca, está 

marca proporciona em cada um, um aumento ou uma diminuição da nossa potência 

interna, da qual somos todos possuidores chamada de conatus. Conceito central para 

teoria dos afetos de Spinoza, que trataremos de modo detalhado no decorrer do capítulo. 

No desenvolvimento deste trabalho, tomaremos como base para falarmos sobre alguns 

aspectos centrais dos afetos em Spinoza: o livro Espinosismos do Victor Delbos, as partes 

III, IV e V da Ética, e alguns excertos do Tratado Breve e do Tratado da Emenda do 

Intelecto obras anteriores à redação da Ética.  

Trabalharemos também, as noções de bem e mal, perfeição e imperfeição, o 

princípio da virtude, no âmbito desses tópicos, avançaremos a uma descrição mais geral 

dos afetos sobre os principais afetos e por que são tão importantes, traremos da distinção 

entre afetos passivos, ativos e como podemos lidar com eles sendo conscientes de tais. 

Por fim, encerraremos este trabalho falando sobre o papel dos afetos em nossas decisões, 

marca inalienável de nossa existência, ou seja, que não pode ser apagada de nossa 



14 

 

experiência de vida. Pois, os afetos exercem um papel fundamental em nossas escolhas 

diárias, por exemplo: se agimos de maneira correta com os outros e conosco mesmos, 

conscientes ou inconscientes, por que muitas vezes sofremos diante de uma má escolha, 

os afetos estão lá até o último instante de nossas vidas sobre a terra. 



 

CAPÍTULO 1 

 DO CONCEITO DE DEUS EM SPINOZA 

 

Neste capítulo, inicialmente, faremos uma apresentação esquemática da primeira 

parte da Ética de Spinoza, em seguida, falaremos sobre mos geometricus, ou seja, o 

método geométrico de que Spinoza utiliza, baseado em Euclides. Trataremos não só da 

aproximação de Spinoza em relação a geometria euclidiana, como discutiremos os pontos 

de divergência entre ambos e por que usar tal artifício. 

Além dessa abordagem do método em Spinoza, iremos apresentar conceitos que 

dão suporte ao conceito de Deus em Spinoza, como: causa de si ou causa sui, substância, 

atributos, modos, eterno e infinito. Por fim, encerraremos com o subtópico: Deus sive 

natura, onde abordamos o conceito de Deus de forma mais ampla trazendo esquemas 

ilustrativos para uma melhor compreensão, com o objetivo de entender a conjuntura 

proposta por Spinoza em sua filosofia. 

 

1.1 A ESTRUTURA INTERNA DA PRIMEIRA PARTE DA ÉTICA 

 

Para abordar a argumentação dessa primeira parte da Ética, é preciso inicialmente 

apresentar o quadro de sua estrutura geral. Ela é composta de oito definições, sete axiomas 

e trinta e seis proposições, com suas respectivas demonstrações, escólios e corolários, 

lemas, como também de um apêndice ao final, no qual Spinoza trata da gênese e faz a 

crítica da ilusão finalista e das representações inadequadas da ordem das coisas. As 

definições se referem à causa de si ou causa sui (definição 1), à coisa finita em seu gênero 

(definição 2), à substância (definição 3), ao atributo (definição 4), aos modos (definição 

5), a Deus como um ser infinito (definição 6), à liberdade (definição 7) e à eternidade 

(definição 8). 

Há dois comentadores importantes da obra de Spinoza que dividem a primeira 

parte da Ética de maneiras distintas: O primeiro, Martial Gueroult (1997, v. 1, p. 19) 

divide a primeira parte em três. A primeira divisão, que vai das proposições 1 a 15, expõe 

a construção da essência de Deus. Essa primeira divisão se subdivide em duas seções, a 

primeira que engloba as proposições 1 a 8, as quais tratam da dedução dos elementos da 



16 

 

essência de Deus. A segunda, das proposições 9 a 15, é dedicada à essência de Deus. A 

segunda divisão, que vai das proposições 16 a 29, trata da dedução da potência de Deus. 

Esta parcela também é dividida em duas seções: a primeira abarca as proposições 16 a 

20, engloba a dedução de Deus como causa ou natureza naturans e a segunda, das 

proposições 21 até 29, a dedução de Deus como efeito ou natureza naturata. Por fim, a 

terceira divisão da parte 1, que vai das proposições.30 a 36, deduz Deus como identidade 

de sua essência e de sua potência, e a necessidade tanto de seus efeitos, quanto do modo 

de sua produção. 

Já o segundo autor, Macherey (1998ª, p. 271-275), divide o primeiro livro da Ética 

não em 3, mas em 2 partes. A primeira (proposições 1 a 15) discorre acerca da natureza 

divina (que Deus é e aquilo que ele é); esta parte se subdivide em duas partes: a primeira 

(proposições 1 a 10), versa sobre a substância e os atributos; a segunda que vai das 

proposições 11 a 15, trata das propriedades da natureza divina. A segunda divisão, que 

vai das proposições 16 a 36, fala da potência divina e se subdivide em três seções. A 

primeira vai das proposições 16 a 20 e trata da natureza naturans; já a segunda que vai 

das proposições 21 a 29 trata da natureza naturata; e, por fim, a terceira que abarca as 

proposições 30 a 36, alude à identidade da natureza naturans e da natureza naturata. 

As divisões propostas por Gueroult e Macherey, apresentadas neste contexto, têm 

como principal objetivo proporcionar ao leitor um conjunto de interpretações variadas e 

aprofundadas, elaboradas por estudiosos especializados, sobre a organização e a estrutura 

das partes que compõem a Ética de Spinoza. Essas diferentes perspectivas não apenas 

delineiam um mapeamento detalhado da obra, mas também oferecem um panorama 

amplo e abrangente, que serve como um guia valioso para aqueles que se dedicam a 

estudar e enfrentar os desafios interpretativos presentes no texto. A complexidade e a 

profundidade da Ética são tais que Malebranche a descreveu como uma “máquina 

infernal”, uma metáfora que evoca a densidade e a dificuldade de sua filosofia. Ao 

apresentar essas divisões e análises, Gueroult e Macherey buscam, portanto, iluminar os 

caminhos para uma compreensão mais clara e estruturada dessa obra monumental, 

auxiliando os leitores a navegar por seus conceitos intrincados e a enfrentar suas questões 

filosóficas desafiadoras. 

Nessa altura se faz necessário, antes de entrarmos definitivamente nas primeiras 

definições da obra, que falemos um pouco sobre o mos geometricus, o método geométrico 

empregado por Spinoza na Ética. Pois, independentemente das divisões que os 



17 

 

comentadores fazem para entender a obra, é importante frisar que tudo está rigorosamente 

conectado por uma ordem geométrica, no que Spinoza segue Euclides.  

No tópico seguinte, trataremos do mos geometricus de Spinoza e sua relação com 

o método geométrico euclidiano, mostrando em que medida Spinoza é efetivamente 

euclidiano, seus pontos de semelhança, como também, as divergências entre ambos e o 

porquê de Spinoza ter escolhido tal método para analisar conceitos filosóficos como: 

Deus, a mente humana, os afetos, a servidão e a liberdade humana. 

 

1.2 MOS GEOMETRICUS 

 

Ao contrário de muitos outros filósofos da tradição ocidental, Spinoza, assim 

como Descartes e Hobbes entre outros pensadores, adota como ponto de partida o famoso 

método geométrico euclidiano. Para quem se depara com o texto da Ética pela 1ª vez, ao 

olhar todo um conjunto de definições, axiomas, postulados, proposições e escólios, sem 

ter tido contato prévio com Euclides, vai achar o texto estranho, entediante, chato, de uma 

leitura árida de difícil análise e compreensão. 

O método geométrico tem como sistematizador, Euclides de Alexandria, um 

famoso matemático grego do século III a.C., reconhecido como o “pai da geometria”, na 

medida em que foi responsável por compilar1 tudo o que havia acerca da matemática no 

seu tempo, em um livro que chamamos hoje de os elementos, livro este, considerado um 

dos mais importantes do mundo ocidental, ficando apenas atrás dos textos sagrados 

bíblicos. 

Mas por que Spinoza escolheu tal método matemático para tratar de temas como: 

Deus, corpo e mente, os afetos humanos, a servidão e a liberdade, entre outros? Primeiro, 

Spinoza visava romper com o processo abstrato e cansativo de silogizar de alguns 

escolásticos, pois, os procedimentos eram inspirados nas regras retóricas do 

renascimento. Além disso, ele procurava se distanciar do método de exposição extenso 

dos rabinos de sua época. 

Em segundo lugar, Spinoza busca tratar de expressar uma necessidade absoluta, 

                                                             

1 Mais que compilar, Euclides deu unidade e sistematicidade e mesmo forneceu um modelo de método 
que deve ser utilizado na geometria. 



18 

 

isto é, a ordem da natureza. Para isso se faz necessário a utilização de um método que 

traga rigor e certeza no procedimento, objetividade na abordagem, sendo assim, a escolha 

de Spinoza em um método matemático calcado em Euclides. O método Euclidiano traz 

aquilo que é essencial para ele, o rigor nas demonstrações, como também, um afastamento 

afetivo do objeto que será abordado e estudado, como por exemplo: Deus, ou seja, uma 

busca objetiva isenta de paixões e perturbações alegóricas e irracionais, isenta de vínculos 

religiosos, dos quais o filósofo não toma parte. 

Cabe aqui falarmos também, quanto ao procedimento da geometria euclidiana, 

acerca da segurança que os filósofos racionalistas encontravam no emprego dele. Vale 

ressaltar de antemão que a sua resolução técnica das proposições está ao alcance de todos, 

pois como diria Descartes no começo do seu discurso do método, todos somos 

possuidores do que ele chama de bom senso; em outras palavras, possuidores da faculdade 

racional. Sendo assim, as construções geométricas em relação ao método geométrico de 

Spinoza divergem primeiro no sentido de que em Euclides precisamos de duas 

ferramentas: a régua e o compasso. Trata-se de um exercício instrumental e elementar de 

geometria. E a vantagem desse exercício é que a geometria euclidiana não tem a 

complicação dos números e das fórmulas, ela não é analítica, portanto, não se serve de 

uma metalinguagem tal como essa que encontramos em fórmulas do tipo h2 = ca2 + co2.  

O campo da geometria se limita a ser figurativa, por conseguinte, também, ela não 

precisa de conhecimento prévio, ela é autoexplicativa. Qualquer passo avante, qualquer 

proposição que vamos encontrar, possui fundamento nas definições e nos axiomas que 

foram colocados inicialmente, em proposições anteriores, o que podemos ver ao analisar 

a Ética de Spinoza. Podemos dizer que os elementos de Euclides desempenham, na 

argumentação filosófica de Spinoza, o que o organum ou a tábua das categorias de 

Aristóteles representam para qualquer texto filosófico tradicional orientado pelo 

aristotelismo. As vantagens do método dedutivo: os fundamentos são expostos com 

clareza no início e eles constituem as regras fixas e a base rigorosa das quais vão ser 

extraídas todas as verdades do sistema por meio de inferências lógicas. 

Quanto às definições de Euclides, vale observar logo de início que muitas delas 

são formuladas mediante o recurso da determinação por negação. Por exemplo: “Ponto é 

aquilo de que nada é parte”; “E linha é comprimento sem largura”; é interessante notar 



19 

 

que, embora se trate da definição primordial de um sistema geométrico, o ponto é 

totalmente esvaziado de extensão, o subjectum2 necessário da geometria. 

Neste ponto, encontramos um distanciamento em relação a geometria euclidiana, 

pois, Spinoza formula uma crítica radical a esse modo de formular definições, tendo em 

vista um tratado filosófico, a saber, a Ética demonstrada à maneira dos geômetras. Ele 

compartilha expressamente da expressão omnis determinatio est negatio3, para, a partir 

disso, argumentar que um saber que pretenda dar conta de explicar o real não poderia ter 

sua gênese a partir da negação do real. Isso é suficiente para se perceber que, embora 

Spinoza siga o modelo euclidiano pelo ponto de vista metodológico, o tratamento 

conceitual que ele dará à questão é algo que não se deduz direta e positivamente dos 

elementos de Euclides. 

Para Spinoza, o mos geometricus precisa de uma fundamentação filosófica. 

Embora os elementos sirvam de modelo explicativo da realidade, é preciso conferir a eles 

um fundamento ontológico que, na melhor das hipóteses, está pressuposto neles, mas que 

de forma alguma resulta do desdobramento positivo da geometria euclidiana. O que 

interessa a Spinoza no Euclides é o dedutivismo (procedimento sintético progressivo) 

como ferramenta de inferência da verdade a partir de bases explicitadas de forma “clara 

e distinta”, que ele entende ser mais produtivo que a velha lógica aristotélica da 

Escolástica. 

Para dar conta dos pressupostos ontológicos da geometria euclidiana, Spinoza se 

propõe a discutir, acerca da forma adequada de se definirem as coisas. Para isso, ele 

mostra que há formas qualitativamente distintas de se definir uma mesma coisa de 

maneira certa. Tomemos, por exemplo, a definição 2 da primeira parte da Ética:  

 

É dita finita em seu gênero aquela coisa que pode ser delimitada por outra da 
mesma natureza. Por ex., um corpo é dito finito porque concebemos outro 
sempre maior. Assim, um pensamento é delimitado por outro pensamento. 
Porém, um corpo não é delimitado por um pensamento nem um pensamento 
por um corpo (ESPINOSA, 2015, p. 45). 

 

Essa definição, segundo o aspecto de ser ela uma determinação, equivale em certo 

sentido às definições euclidianas de fronteira, de extremidade de alguma coisa e de figura 

                                                             

2 Subjectum é uma palavra latina que significa "suporte" ou "aquilo que sustenta". 
3 Toda determinação é uma negação. 



20 

 

- o que é contido por fronteiras.  No caso da Ética de Spinoza, porém, essa definição está 

colocada em relação com uma série de outras, dentre as quais, a definição de modo: “Por 

modo entendo as afecções da substância, ou seja, aquilo que é em outro, pelo qual também 

é concebido”. Pelo ponto de vista de sua acepção positiva, essas duas definições se 

referem às mesmas coisas. Uma cadeira por exemplo, é sem dúvida o que se diz por coisa 

finita e, ao mesmo tempo, o que se entende por modo. Entretanto, somente na definição 

de coisa finita, ela é definida por determinação ou negação. Já na segunda definição, a de 

modo, a cadeira é definida como parte de algo mais complexo, algo que é em outro pelo 

qual também é concebido. 

Um outro aspecto a partir do qual podemos examinar a relação de Spinoza com a 

geometria de Euclides se refere à maneira como ambos dão tratamento à natureza do 

círculo. Euclides estabelece acerca do círculo. Na 15 definição do Livro I lemos: 

 

Círculo é uma figura plana contida por uma linha que é chamada 
circunferência, em relação a qual todas as retas que a encontram até a 
circunferência do círculo, a partir de um ponto posto no interior da figura, são 
iguais entre si.  (EUCLIDES, 2009, p. 97). 

 

O que caracteriza essas definições é o fato de se pressupor as figuras definidas, do 

seguinte modo: dado um círculo, ele se comporta de maneira tal ou possui propriedades 

tais; dado um triângulo, ele possui tais propriedades. Entretanto, a geometria precisa dar 

conta da produção metódica dessas diversas figuras. As definições iniciais, portanto, tem 

mais um caráter propedêutico, a saber, de preparação e não antecipam muita coisa acerca 

da origem ontológica ou causal das diversas figuras. 

Para se atingir o escopo do método matemático-geométrico, diz Spinoza, é 

necessário começar por definições adequadas das coisas.  

 

Se uma coisa existe em si ou, como se diz comumente, é causa de si mesma, 
ela deverá ser compreendida só pela sua essência; se, entretanto, ela não existe 
em si, mas requer uma causa para que exista, então deve ser entendida pela sua 
causa próxima. (SPINOZA, 1966, p. 130).  

 

Por isso jamais devemos concluir qualquer coisa por abstrações, e devemos nos 

precaver “para não misturar as coisas que existem só na inteligência com o que existe na 

realidade”. Acerca do que seja uma verdadeira definição, Spinoza nos diz: 

 



21 

 

A definição, para que seja perfeita, deverá explicar a essência íntima da coisa 
e evitar que ponhamos no lugar dela certas propriedades. saber, a definição do 
círculo; porque se este se define como uma certa figura em que as linhas tiradas 
do centro à periferia são iguais, ninguém deixará de ver que essa definição não 
explica, de modo algum, a essência do círculo, mas somente uma propriedade 
dele. E ainda que, a respeito de figuras e de outros seres de razão isto pouco 
importa, contudo importa muito no que respeita a seres físicos e reais, pois que 
não se podem entender as propriedades das coisas enquanto se ignoram suas 
essências; se, pois, omitimos as essências, necessariamente pervertemos a 
concatenação da inteligência, que deve reproduzir a concatenação da natureza, 
e nos afastaremos inteiramente de nosso escopo. (SPINOZA, 1966, p. 131-
132). 

 

Para evitarmos esse erro, deve-se observar o seguinte, na definição. Em primeiro 

lugar, devemos nos perguntar se se trata realmente de uma coisa criada e, então, a 

definição deverá compreender a causa próxima. Por exemplo, o círculo deve ser definido 

como a figura descrita por uma linha qualquer, da qual uma extremidade é fixa e a outra 

móvel, definição esta que claramente compreende a causa próxima. Em segundo lugar, 

exige-se que o conceito da coisa, a saber, a definição, seja tal que consideradas, não em 

conjunto com outras, todas as propriedades possam ser deduzidas da mesma, como se vê 

nessa definição de círculo que expressamos. Ademais, podemos concluir que, todas as 

linhas traçadas do centro a circunferência são iguais, e que isto é uma consequência 

necessária e fundamental para a definição, ou seja, é a descrição da coisa por uma de suas 

propriedades. 

Não se trata de uma oposição que Spinoza trava em relação a Euclides em função 

dessa mudança, uma vez que este aceitaria a consideração de que a sua ciência é uma 

ciência de abstrações, da mesma forma que ele não se compromete efetivamente com o 

problema da relação entre os elementos e a realidade “física” ou outra, qualquer que seja. 

Possivelmente há, pois, um consenso de aproximação entre Euclides e Spinoza, de que, 

em se partindo da noção de círculo como uma ideia dada, pouco importa qual seja o 

enunciado que utilizamos para defini-lo. A questão a saber é a de se ter em conta o modo 

como a definição de círculo se relaciona com o nosso pensamento. Entretanto, para 

Spinoza os entes de razão não são entes reais, porém, considerados como modos de 

pensar, são entes reais. 

Se dermos atenção à primeira definição (euclidiana), daremos ensejo ao 

desenvolvimento de uma geometria analítica, paralelamente ao qual se ajusta uma 

concepção filosófica de método que pressupõe o processo de análise como sendo 

propriamente o método filosófico da descoberta de ideias novas. Em vez disso, se 



22 

 

assumirmos a segunda definição (o postulado euclidiano) como sendo a definição 

legítima e adequada de círculo, daremos ensejo ao desenvolvimento de uma geometria 

enquanto ciência originária e sintética, conforme é o propósito de Spinoza. No primeiro 

caso, toma-se o círculo como uma figura extensa determinada, para desvendar as 

propriedades que estão contidas no interior dessa figura. No segundo caso, o círculo é 

explicado pela sua causa próxima e, portanto, a ciência da geometria diz respeito aos 

pressupostos causais do círculo. 

Com base na inversão que Spinoza faz da ordem geométrica euclidiana, é possível 

entender como ele descreve a maneira ou modo de descobrir boas definições. Isto é, são 

as que dão a entender a coisa definida pela sua causa. Em nossa perspectiva, é 

precisamente nisso que reside o caráter do fundamento intuitivo da geometria euclidiana, 

que a garante como uma ciência certa e verdadeira. Se abstrairmos esse fundamento, a 

geometria euclidiana pode ser interpretada como uma ciência abstrata, em razão do que o 

caminho da descoberta teria que ser buscado pela análise. Em vez disso, procuraremos 

mostrar que, segundo Spinoza, as proposições euclidianas ditas construtivas, na verdade 

são explicativas, pois a causa próxima delas reside imediatamente na substância extensa, 

que é seu fundamento real. 

Na medida em que Spinoza relega a definição euclidiana de círculo a um segundo 

plano e toma o postulado euclidiano do círculo como sendo a sua verdadeira definição, 

ele na verdade faz valer alguns aspectos fundamentais da sua concepção de realidade e, 

por conseguinte, de extensão. Em primeiro lugar, Spinoza considera não ser possível ter 

um conhecimento adequado das propriedades de um círculo (por ex., que todos os pontos 

da circunferência são equidistantes do centro) sem o conhecimento da causa que as 

engendra (no caso, uma reta com uma extremidade fixa e a outra se movendo numa 

determinada direção). É dessa forma que a concatenação da nossa mente segue a 

concatenação da própria Natureza. 

Em segundo lugar, Spinoza considera que o método deve dar conta de expressar 

positivamente aquilo que, nas definições de Euclides, aparece apenas como um artifício 

pelo qual se define algo por negação. Conforme observamos, as definições de Euclides 

consistem em determinações por negação. O ponto e a linha se caracterizam por não 

serem extensos, e o círculo é uma limitação determinada de extensão, pela qual a extensão 

infinita exterior ao círculo só se pressupõe como um artifício negativo de determinação. 

Spinoza pretende estabelecer uma relação direta entre conhecimento racional e 



23 

 

conhecimento intuitivo, de forma que o correto uso do método geométrico nos dá a 

conhecer a essência da extensão e suas propriedades, tais como a de ela ser infinita de 

maneira imediata e positiva. 

Vale salientar que, para Spinoza, não é possível tratar de quaisquer definições 

elementares de geometria sem ao mesmo tempo perceber os elementos definidos 

articulados numa efetiva operação (construção) ou explicação geométrica, seria difícil 

começar pela definição de ponto e de linha, justamente porque, tomadas em si mesmas, 

essas partes não envolvem uma extensão determinada. Por isso, a definição de círculo não 

só é um exemplo para se entender a definição verdadeira (a definição de ponto não 

envolve a definição de causa), mas é na verdade a definição fundamental de geometria. 

Como já falamos acima, a régua e o compasso são os dois instrumentos essenciais 

para a resolução da geometria euclidiana. Os efeitos que se produzem com esses dois 

instrumentos são claros: a reta e o círculo são postulados, não exigem demonstração e não 

são construções a partir de outras coisas. Enquanto uma reta pode se estender 

indefinidamente para ambos os lados, o círculo se fecha. O círculo, portanto, é o meio 

pelo qual se apreende direta e imediatamente uma extensão determinada, finita. A 

postulação do círculo requer um segmento de reta. Mantendo-se uma das extremidades 

de um segmento fixo e colocando-se a outra em movimento numa mesma direção, traça-

se o círculo.  

O que se pode dizer, contudo, é que a essência do círculo envolve a essência do 

triângulo e a explica, da mesma maneira que a essência do círculo envolve a essência da 

extensão e a explica de maneira correta e determinada. Arquitetar um triângulo a partir 

de um círculo é possível, pois ambas são figuras extensas, isto é, envolvem a essência da 

extensão. Assim, o círculo e o triângulo, da maneira como são apresentados na primeira 

proposição dos elementos, representam, não somente um universal, isto é, figuras 

justapostas, tais como são enumeradas nas definições, mas também um todo, ou seja, são 

diversos indivisíveis unidos segundo uma relação causal necessária. Portanto, da mesma 

forma como se explica a relação entre esses dois diversos indivisíveis, explica-se também 

a relação entre o todo e as partes na filosofia de Spinoza. De fato, Spinoza exige que se 

chegue o quanto antes à definição do ser perfeitíssimo, causa de todas as coisas, para a 

partir dele deduzir as coisas particulares. 



24 

 

Não se trata simplesmente da inversão de ordem, no sentido de que, ao invés de 

partir do mínimo e se dirigir ao maior, parte-se do máximo para deduzir o menor. Noutras 

palavras: assim como não é possível, a partir de um conhecimento mínimo, tecer novos 

conhecimentos, assim também não se deve entender que o conhecimento da parte é uma 

simples subtração do conhecimento do todo. 

Em suma, uma ciência que se limita a tomar como referência somente o que está 

contido num conceito dado, por ex., o de círculo, no qual todos os pontos da 

circunferência são equidistantes do centro, é uma ciência incapaz de conhecimento pela 

causa. Essa é a objeção de Spinoza tanto ao método cartesiano quanto a geometria 

analítica euclidiana. 

Além disso, vale a pena ressaltar o seguinte contraste, entre, por um lado, essa 

lucidez matemática tomada por Spinoza como um porto seguro - “os homens estariam 

fadados à ignorância, se a matemática não lhes revelasse essa norma segura e infalível de 

verdade" - e, por outro lado, o espanto poético ocasionado por um imaginário que 

justamente se mostra órfão dessa solução segura da matemática. 

Enfim, para aqueles que vão adentrar a filosofia de Spinoza resta apenas o nosso 

convite a porta: lasciate ogne speranza, voi ch’intrate4. É no “jogo” de definições, 

axiomas, proposições, corolários, escólios, que o leitor irá se esforçar, tendo que admitir 

certas coisas e retornar a passagens anteriores, num contínuo vai e vem, trata-se, na 

verdade, da demonstração que sustenta as teses que ele desenvolve na Ética, usando uma 

expressão cara a outro filósofo, o eterno retorno do mesmo5, pois é dessa forma que ele 

constroi sua argumentação e a fundamenta, uma verdadeira máquina infernal, onde, se o 

leitor não tiver paciência de entrar no jogo, as esperanças de entender todo esse enredo se 

desvanecem. Então fica claro para o leitor que, como diria o poeta inglês John Milton, 

“Longo e árduo é o caminho que conduz do inferno à luz”6, ou seja, precisa-se de um 

esforço hercúleo numa verdadeira estrada pedregosa para se alcançar a luz da 

compreensão do sistema de pensamento proposto por Spinoza em sua Ética. 

A seguir, trabalharemos o conceito de causa de si em Spinoza, mostrando a sua 

distinção frente as tradições judaica, cristã, islâmica e greco-romana, como também, 

                                                             

4 “Deixai toda esperança, ó vós que entrais”. Frase do portão do inferno de Dante Alighieri, em sua obra a 
Divina Comédia, canto III. 
5 Alusão ao conceito filosófico de Nietzsche. 
6 Aporte literário ao livro: Paraíso Perdido de John Milton. 



25 

 

mostrando a influência que Spinoza sofreu nas raízes da tradição aristotélica e a nova 

roupagem que o filósofo holandês dá ao conceito de causa. 

 

1.3 CAUSA DE SI 

 

Para entendermos o conceito de Deus no pensamento do autor da Ética, se faz 

necessário que nos afastemos de toda e qualquer ideia de um Deus transcendente que nos 

tenha sido legado pelas tradições judaica, cristã, islâmica e greco-romana, onde Deus é 

muitas vezes dotado de tendências humanas (antropomorfizado e antropopático), a saber, 

um Deus dotado de paixões humanas, como por exemplo: a ira, o amor, ou um Deus (juiz) 

que nos julga, que nos condena a penas eternas ou de um Deus com o qual nós teríamos 

que nos religar.  

Spinoza apresenta um Deus totalmente diferente dessas concepções. O primeiro 

ponto que visamos destacar é relativo ao conceito de causa de si. “Causa” é um dos 

conceitos mais importantes debatidos ao longo da tradição filosófica ocidental. A 

expressão “causa de si”, por sua vez, é de uso bem mais restrito e tende a suscitar debates 

e polêmicas. Embora Spinoza certamente não seja o pioneiro no uso dessa expressão, na 

sua obra, ela assume um papel absolutamente central e fundador, de um modo que jamais 

se notaria em qualquer outro filósofo. 

Para Spinoza, assim como para Aristóteles, só podemos conceber, conhecer e 

compreender as coisas, quando conhecemos a sua causa, como nos diz o próprio Spinoza, 

no Axioma III da primeira parte da Ética, “O conhecimento do efeito depende do 

conhecimento da causa e o envolve”. Sendo assim, é necessário o conhecimento da causa, 

que é responsável e fez com que aquela coisa acontecesse ou fosse daquele jeito. Por 

conseguinte, para se compreender o solo ontológico de que Spinoza parte, no caso 

“Deus”, é fundamental vincular a ele a noção de causa. Ele já no começo da Ética nos 

apresenta sua primeira definição, chamada, como já mencionamos acima, causa de si. De 

acordo com essa definição, causa de si é “aquilo cuja essência envolve existência, ou seja, 

aquilo cuja natureza não pode ser concebida senão existente” (SPINOZA, 2018, p. 45). 

Mas, por que ele concebe Deus dessa forma, como possuidor de uma essência ou natureza 

que não pode ser concebida senão como existente? 



26 

 

Para respondermos a tal questão, podemos ir aos axiomas I e II: “I. tudo que é, ou 

é em si ou em outro. II. Aquilo que não pode ser concebido por outro deve ser concebido 

por si.” (SPINOZA, 2018, p. 47).  Ou seja, o primeiro axioma nos revela que tudo o que 

é, ou é por si mesmo, a saber, causa de si próprio ou existe por causa de outro ser, isto é, 

alguém o concebeu. O segundo axioma nos revela que, aquilo que não é causa de si 

próprio, possui uma causa anterior a ele e do qual ele é efeito. 

Na proposição 15, Spinoza nos escreve que tudo que é, é em Deus, e nada sem 

Deus pode ser concebido, a saber, tudo o que é ou venha a ser, só pode ser concebido por 

Deus, o que é patente pelo 3º corolário da proposição 16, “que Deus é absolutamente 

causa primeira”, a saber, ele é causa primeira de todas as coisas. Por conseguinte, 

podemos entender que Deus é produtor de todas as coisas e não criador delas, e ao 

produzi-las, causa a si próprio, ele é causador de si e de todas as coisas, sendo elas 

expressão dele mesmo. A partir disso, a sua essência é existir, é causar a si mesmo, o que 

é patente pela proposição 20 que diz: “a existência de Deus e sua essência são um só e o 

mesmo”. (SPINOZA, 2018, p. 83).  Além disso, segundo a proposição 20, tudo o que é 

determinado por ele a existir e operar de certa forma, em sua essência não envolve 

existência, pois sua existência é apenas concebida por Deus, ou seja, essa coisa não tem 

existência por si, mas por outro. Portanto, ainda pela proposição 25, “Deus é causa 

eficiente não apenas da existência das coisas, mas também da sua essência”. 

Em suma, com essas proposições, Spinoza compreende o conceito de Deus como 

causa de si e que está em sua essência o existir, ou seja, esse Ser não é coagido de maneira 

nenhuma por outro a existir, mas apenas pela sua própria natureza, ao causar a si mesmo. 

Então ele é pura existência, ele é em si mesmo e não em outro, como nos diz o axioma II 

da 1ª parte, e ao causar a si mesmo, ele é causa da existência das coisas e de suas essências, 

embora a essência delas não envolva existência, pois só Deus em sua essência é 

existência. 

No tópico a seguir, trabalharemos o conceito de substância em Spinoza, 

mostrando a sua distinção frente as tradições aristotélica e cartesiana frente a nova 

roupagem que o filósofo holandês dá ao conceito. 

 

 



27 

 

1.4 SUBSTÂNCIA 

 

Um outro conceito, com o qual Spinoza flerta com os seus predecessores7, é o de 

substância. Para o pensador holandês, “a substância é aquilo que é em si e é concebido 

por si, isto é, aquilo cujo conceito não precisa do conceito de outra coisa a partir do qual 

deva ser formado”. (Definição III da primeira parte da Ética). Em primeiro lugar, 

podemos ver que ela não depende de outra coisa que não seja ela mesma. Já para 

Aristóteles: a substância primeira (a que existe de fato) depende apenas de si para ser o 

que ela é, mas para existir precisa de uma causa que a coloque na existência. Em segundo 

lugar, devemos admitir que a substância é anterior ontologicamente às suas afecções, 

quero dizer, que ela é anterior a tudo o que existe, pois tudo o que existe são modificações 

dela própria, o que pode ser comprovado pela primeira proposição da Ética. 

Além disso, para Spinoza, se admitirmos a hipótese de que temos duas substâncias 

que possuem atributos diversos, elas nada têm em comum, pois cada uma delas é em si e 

não depende da outra, sendo assim, se uma não tem a ver com a outra, logo uma não pode 

ser a causa da outra. Isso é o que nos direciona à quinta proposição, fundamental na 

divergência do pensamento spinozano em relação ao aristotélico e cartesiano. A 

substância (Deus) é única, ou seja, na proposição V da primeira da parte, Spinoza nos 

esclarece que: 

 

Na natureza das coisas não podem ser dadas duas ou mais substâncias de 
mesma natureza, ou seja, de mesmo atributo, pois, se fossem dadas várias 
substâncias distintas, deveriam se distinguir entre si ou pela diversidade dos 
atributos ou pela diversidade das afecções. Se apenas pela diversidade dos 
atributos, concede-se, portanto, que não se dá senão uma substância do mesmo 
atributo. Por outro lado, se pela diversidade das afecções, como a substância é 
anterior por natureza a suas afecções, portanto, afastadas as afecções e em si 
considerada, isto é, verdadeiramente considerada, não se poderá conceber que 
seja distinguida de outra, isto é, não poderão ser dadas várias substâncias, mas 
apenas uma. (SPINOZA, 2018, p. 51). 

 

Com isto, podemos ver claramente que, se admitirmos duas substâncias que 

possuem atributos iguais, logo não poderíamos associar uma à outra, uma não poderia ser 

causa da outra, nem ser explicada pela outra, pois ambas seriam iguais em seus atributos. 

Mas se admitíssemos que houvesse várias substâncias distintas, poderíamos, aí sim, 

                                                             

7 Aristóteles e Descartes. 



28 

 

distingui-las tanto pela diversidade dos seus atributos, como também, das suas afecções. 

Se apenas fosse pela diversidade dos seus atributos, conheceríamos apenas uma 

substância possuidora de um mesmo atributo. Se apenas fosse pela diversidade de 

afecções, cairemos num problema pois, como já dissemos, para Spinoza, a substância é 

anterior às suas afecções, o que nos leva a dizer que não poderíamos conceber que a 

substância fosse distinta de outra, portanto, não podem ser dadas inúmeras e tampouco 

várias substâncias, mas apenas uma, isto é, se a substância for concebida relacionalmente, 

ela perde a autonomia de existência por si que para Spinoza constitui sua essência própria.   

 Vale salientar que, assim como em Aristóteles, não se pode predicar de uma 

substância outra, em Spinoza, uma substância não pode produzir outra, o que é patente 

pela proposição VI, que nos diz: “na natureza das coisas não podem ser dadas duas 

substâncias de mesmo atributo, isto é, que tenham entre si algo em comum, e por isso, 

uma não pode ser causa da outra, ou seja, não pode ser produzida por outra ”(SPINOZA, 

2018, pág. 51), isto é, como já dissemos mais acima, se temos duas substâncias que 

possuem atributos iguais, uma não pode ser causa da outra, pois ambas possuem a mesma 

natureza, o que implica que a substância só pode ser uma. 

Podemos ver que no pensamento de Spinoza não há um pluralismo ou dualismo 

substancial, mas sim um monismo substancial que serve como fundamento, um alicerce, 

uma teia em que tudo o que existe está conectado de forma necessária e determinada, a 

saber, “tudo que é, é em Deus, e nada sem Deus pode ser nem ser concebido”(SPINOZA, 

2018 pág. 67.) conforme a proposição XV, pois não existe nada além de Deus, nenhuma 

outra substância, o que é patente pela proposição XIV, e essas coisas que existem, não 

podem ser concebidas por si, mas apenas por outro, quer dizer, a substância. 

Uma das características descritas por Spinoza que já foram mencionadas neste 

trabalho em itens anteriores, foi o de que a Substância é causa de si, ou seja, Deus se 

autoproduz, uma espécie de atualização necessária e permanente de si mesmo, o que 

mostra uma cisão com o pensamento aristotélico, onde o movente imóvel impulsiona 

todas as coisas sem ser movido por nada, em outras palavras, o conceito de Spinoza não 

traz um “Deus estático”, mas um Deus que é puro movimento, a saber, em um perpétuo 

movimento de autoproduzir-se, pois é da natureza da substância o existir, o que torna 

patente que uma substância não pode produzir outra. 

Um outro aspecto da concepção spinozana de Deus, é o de que a substância é 



29 

 

infinita e indivisível, pois o autor nos esclarece que: 

 

Com efeito, se fosse divisível, as partes em que se dividiria, ou conservariam 
a natureza da substância absolutamente infinita, ou não. Se posto o primeiro 
caso, então seriam dadas várias substâncias de mesma natureza, o que é 
absurdo. Se posto o segundo, então a substância absolutamente infinita pode 
cessar de ser, o que é também absurdo. (SPINOZA, 2018. P. 65). 

 

Se supusermos que a natureza da substância infinita pode ser colocada em partes, 

para Spinoza estaríamos negando o infinito em ato, ao fazer esse processo de decompor 

em partes, não estamos captando o conceito de infinito como ele o é em si mesmo, mas 

sim estamos utilizando aquilo que Spinoza chamou de auxiliares da imaginação, o que 

nos levaria a cair em dificuldades, como a não compreensão do infinito através do 

intelecto. No entanto, quando captamos o infinito através do intelecto, podemos perceber 

que é da natureza da substância o eterno fluir de todas as coisas, o incondicionado que 

abarca todas as coisas que são condicionadas a ele. Para ficar mais claro, Sara Hornäk nos 

diz que: 

 

Só ao intelecto a substância aparece infinita, indivisível e eterna. Nossas 
possibilidades de representação, ao contrário, compreendem-se pensadas em 
parâmetros quantitativos – puramente o que há de divisibilidade e limitação na 
substância. Espinosa assinala “que medida, tempo, número são apenas modos 
do pensamento ou, na verdade, do representar”, que na verdade se constituem 
como meios de auxílio, mas nem por isso possibilitam esclarecer tudo. A 
infinitude não corresponde a nenhuma grandeza mensurável. Assim como a 
eternidade, que escapa às categorias da temporalidade e da medida, a infinitude 
não pode ser decomposta em unidades contáveis. (HORNÄK, 2010, p 34). 

 

No tópico a seguir, trabalharemos o conceito de atributos em Spinoza, mostrando 

a sua distinção frente tradição cartesiana, onde em Descartes é substância, para Spinoza 

são atributos de Deus, com isso, Spinoza dá ao conceito uma nova significação, não mais 

confundindo criador e criatura. 

 

1.5 ATRIBUTOS  

 

Mas como nós podemos conhecer tal substância? A resposta para esta pergunta 

está nos atributos da potência divina: extensão e pensamento, conforme a 4ª definição da 

primeira parte da Ética, Spinoza nos diz que “por atributos entendo aquilo que o intelecto 



30 

 

percebe da substância como constituindo a essência dela”, isto é, o nosso intelecto percebe 

esses atributos, extensão e pensamento, como sendo constitutivos da essência ou da 

natureza divina, ou de uma outra maneira, a forma em que a essência da substância se 

manifesta ao entendimento humano. Segundo Hornak, “os atributos são maneiras de 

existir da substância, uma e mesma, os quais compreendem a diferenciação interna da 

substância una, infinita e indivisa, que a tudo abrange” (Hornak, 2010, p. 72)”. Podemos 

ver também que há distinção oposta àquilo que em Descartes são categorias substanciais. 

Em Spinoza, pensamento e extensão são atributos de Deus e não substâncias, pois a 

substância, como já dissemos, é única, o que é patente pela 5ª proposição. 

Um outro ponto característico da substância é que cada atributo da substância deve 

ser concebido por si. Se o intelecto percebe o atributo como sendo parte constituinte da 

essência da substância, e se a substância se concebe a si mesma, logo, podemos dizer que 

cada atributo também é concebido por si, em outras palavras, quanto mais realidade e 

perfeição possui uma essência, mais atributos ela tem. Sendo assim, a substância consiste 

de infinitos atributos, dos quais cada um exprime uma essência eterna e infinita. Acerca 

disso, Spinoza nos diz que: 

 

Com efeito, Deus é a substância que existe necessariamente, isto é, a cuja 
natureza pertence o existir, ou seja, de cuja definição segue que ele existe, 
e por isso é eterno. Em seguida, por atributos de Deus, cumpre entender 
aquilo que exprime a essência da substância divina, isto é, que pertence à 
substância; é isso mesmo que os próprios atributos devem envolver. Ora, à 
natureza da substância pertence a eternidade (conforme a proposição 7). 
Logo, cada um dos atributos deve envolver eternidade, e assim todos são 
eternos. (SPINOZA, 2018, p 83.) 

 

No tópico a seguir, trabalharemos o conceito de modos em Spinoza, cujo o 

objetivo é demarcar o nosso lugar como seres humanos dentro do novo panorama de 

realidade apresentado por Spinoza em sua Ética. 

 

1.6 MODOS 

 

Diante do que foi retratado até agora, cabe-nos levantar uma questão profunda 

acerca das coisas que existem ao nosso redor e nós seres humanos, diante dessa nova 

proposta de Spinoza acerca de uma realidade imanente a substância: quem somos nós? 



31 

 

 Segundo o pensador holandês, como modos finitos de Deus, somos 

determinações, modificações de Deus, ou nas palavras do próprio autor, conforme a 

quinta definição da primeira parte da Ética, por modos “entendo as afecções da 

substância, ou seja, aquilo que é em outro8, pelo qual também é concebido”. Portanto, 

dependemos de Deus não somente para agir, como também, a existir, de maneira 

determinada. Não somos concebidos por si mesmos como causa de si, como a substância, 

mas apenas por outro em outro, que no caso é a Substância, mas nós somos apenas 

produzidos por ela, mas não somos ela em si mesma como uma essência constituidora, 

somos apenas uma expressão da produção da Substância divina. Para que fique mais claro 

o conceito dos modos da substância, Hornäk evidencia uma problemática e nos esclarece 

o seguinte: 

 

Por detrás da teoria dos modos de Espinosa oculta-se a pergunta sobre como 
algo existente em si pode resultar de algo que esteja em outro, sem abandonar 
este que existe em si. Em outras palavras, trata-se do problema que versa sobre 
de que modo o finito pode seguir-se do infinito. Em sua crítica à visão 
antropomórfica de Deus, Espinosa evidencia que a existência das coisas não 
pode ser fundada tomando como ponto de partida uma geração criadora ex 
nihilo. A origem corresponde sempre a uma modificação do já existente, de 
um desdobramento ou de uma auto diferenciação que se sucede 
espontaneamente e de maneira autossuficiente. (HORNÄK, 2010, p. 87). 

 

Nós também podemos entender os modos como expressão dos atributos divinos, 

pertencentes à essência da substância infinita. Por exemplo, uma cadeira é um modo finito 

do atributo extensão, assim como uma mesa, um lápis, o corpo humano. Já uma ideia, um 

pensamento é um modo finito do atributo pensamento, ou seja, ambos os modos finitos 

ou infinitos9, são expressão dos atributos divinos pertencentes à essência da substância. 

Assim como todas as coisas existentes e finitas, nós seres humanos partilhamos desses 

atributos da potência divina. 

No tópico a seguir, trabalharemos dois conceitos fundamentais para 

compreendermos o conceito de Deus em Spinoza, eterno e infinito.  Inicialmente, 

buscaremos mostrar a distinção de tais conceitos frente a perspectiva do que a nossa 

                                                             

8
 Conforme o axioma II da primeira parte, “tudo o que é, ou é em si ou em outro, Id, p. 47”. 
9
 Segundo Hornäk, “os modos infinitos são a totalidade do que existe sob os respectivos atributos. Eles 

existem necessariamente como produtos, mesmo quando não são causas de si mesmos, a existência dos 
modos infinitos não está fundada em sua essência, mas é mediante a causalidade imediata, inserida na 
própria substância una em seu início e em sua duração, isto é, em seu ser.” (Hornäk, 2010, p. 91) 

 



32 

 

cultura enxerga, para depois expormos a visão de Spinoza acerca de tais conceitos, tendo 

como base a famosa carta nº 11 sobre o infinito. 

 

1.7 ETERNO E INFINITO 

 

Para entendermos o conceito de Eternidade em Spinoza se faz necessário nos 

afastarmos da nossa percepção comum de eternidade, como sendo algo que não tem 

começo nem fim no tempo. Para Spinoza, tal visão não passa de uma noção advinda da 

nossa faculdade imaginativa, na oitava e última definição da primeira parte da Ética está 

escrito: 

 

Por eternidade entendo a própria existência enquanto concebida seguir 
necessariamente da só definição da coisa eterna. Explicação: Tal existência, 
pois, assim como uma essência de coisa, é concebida como verdade eterna, e 
por isso não pode ser explicada pela duração ou pelo tempo, ainda que se 
conceba a duração carecer de princípio e fim. (SPINOZA, 2018, p. 47). 

 

Por eternidade, percebemos que Spinoza entende ser a própria existência enquanto 

concebida seguir necessariamente da só definição da coisa eterna, ou seja, uma coisa é 

eterna quando existe necessariamente e isto já está de certa forma incluso na própria 

definição da coisa eterna. No escólio I da proposição 33 da primeira parte da Ética, 

Spinoza nos diz o seguinte: “uma coisa é dita necessária ou em razão de sua essência ou 

em razão de sua causa. Com efeito, a existência de uma coisa segue necessariamente ou 

de sua própria essência e definição, ou de uma dada causa eficiente.” (SPINOZA, 2018, 

p. 103). 

Em virtude disso, podemos ver que há duas razões distintas para uma mesma coisa 

ser eterna e não dois tipos de eternidade, a saber, uma coisa é eterna e, portanto, existe 

necessariamente em virtude de sua própria essência, no caso Deus e seus infinitos 

atributos infinitos, ou uma coisa é eterna em virtude de sua causa, ou seja, os modos 

infinitos e finitos produzidos pela substância. Mas, como assim, os modos são eternos? 

Na proposição 21 da primeira parte da Ética, o autor nos esclarece essa questão da 

seguinte forma: tudo que segue da natureza absoluta de algum atributo de Deus deve ter 

existido sempre e infinito, ou seja, pelo mesmo atributo é eterno e infinito. (SPINOZA, 



33 

 

2018, p. 85). 

Nesta proposição, Spinoza nos demonstra que existem modos infinitos imediatos 

que são eternos porque seguem diretamente da essência dos atributos da natureza divina. 

E como já dissemos, em tópicos anteriores, atributos são aquilo que o intelecto identifica 

como constituindo a essência da substância. Em resumo, eles são eternos em virtude de 

sua causa que é eterna e não de sua própria essência, como acontece com a substância e 

seus atributos, sendo assim, eles possuem existência necessária. 

Já para explicarmos o que é infinito em seu pensamento, vamos àquela carta que 

é considerada por muitos estudiosos do autor como a carta mais importante dele, a saber, 

a carta n.º 12 – (ou Carta Sobre o Infinito), (Rijnsburg, 20 de abril de 1663), dirigida a 

Lodewijik Meijer, doutor em Medicina. Nela, Spinoza coloca algumas dificuldades que 

nos atrapalharam na compreensão do infinito. Segundo ele: 

 

Não distinguiram entre aquilo que é infinito por sua natureza, ou pela força de 
sua definição, e aquilo que não tem fim, não pela força de sua essência, mas 
pela sua causa. E também porque não distinguiram entre aquilo que é dito 
infinito porque não tem fim, e aquilo cujas partes, embora conheçamos o 
máximo e o mínimo, não podem ser explicadas ou representadas apenas por 
um número. Enfim, porque não distinguiram entre aquilo que só pode ser 
inteligido, mas não imaginado, e aquilo que também podemos imaginar. Se 
tivessem prestado atenção nisso, jamais teriam sido esmagados sob o peso de 
tantas dificuldades. Com efeito, teriam claramente compreendido qual infinito 
não se divide em partes (ou que não tem partes) e qual, ao contrário, pode ser 
dividido em partes sem contradição. Também teriam compreendido qual 
infinito pode ser concebido como maior do que outro sem qualquer 
contradição, e qual não pode ser concebido assim. (SPINOZA, 1983, p. 381). 

 

A princípio, Spinoza começa sua carta tecendo algumas considerações sobre a 

substância, o modo, a eternidade e a duração. A substância, na filosofia dele, é Deus, 

como já investigamos em tópicos anteriores. Na sua consideração sobre a substância, em 

primeiro lugar, o filósofo holandês nos fala que a existência pertence à essência da 

substância, ou seja, é da essência da substância a existência, ou seja, existência necessária. 

Em segundo lugar, que só há uma única substância da mesma natureza e em terceiro lugar, 

a substância só pode ser compreendida como infinita e não o contrário. 

A respeito dos modos, como já mencionamos, para ele, são as afecções da 

substância, isto é, as mudanças que ocorrem no interior da substância, conforme a 5ª 

definição da parte I. Por exemplo: nós seres humanos somos modos da substância, partes 

dela. E ao contrário da substância, o conceito de modo não envolve existência. Sendo 



34 

 

assim, podemos conceber os modos como existentes ou não existentes, ou seja, a 

concepção de existência que envolve os modos é distinta da concepção de existência da 

substância que é necessária e que está ligada à noção de coisa infinita, já os modos estão 

vinculados à noção de coisa finita. 

É de ambos os pontos que, para o filósofo holandês, se origina a diferença entre a 

eternidade e a duração, pois é através da duração que podemos explicar e compreender a 

existência dos modos. No entanto, a existência da substância só pode ser vinculada à 

eternidade e por ela é explicada, nas palavras do autor: “como fruição infinita do existir 

(existendi), ou como fruição infinita do ser, infinitam essendi fruitionem” (Carta sobre o 

infinito, 1973, pág. 382). 

Sendo assim, podemos conceber a essência dos modos e da duração, sem que isso 

possa destruir os conceitos que temos, determinar a sua existência e duração, sendo elas 

maiores ou menores, como também podemos dividi-las em partes. Entretanto, quando 

falamos acerca da eternidade e da substância, ambas só podem ser concebidas como 

infinitas, pois ao contrário delas, o infinito pressupõe operações de divisão que em parte 

podem destruir seus conceitos. Para Spinoza, isso poderia provocar uma contradição. 

Muitos pensaram nessa possibilidade de que a substância extensa poderia ser composta 

de partes, ou seja, corpos diversos, diferentes, distintos uns dos outros. Se todos esses 

estivessem certos, seria como se alguém quisesse, por exemplo: “pela junção e 

acumulação de círculos, compor um quadrado, um triângulo ou qualquer outra coisa de 

essência totalmente diversa.” (Carta sobre o infinito, 1973, pág. 382). Em consequência 

disso, podemos compreender que toda a amálgama de argumentos trazida pelos filósofos 

anteriores, ao defender que a substância extensa seria divisível, cai por água abaixo. De 

maneira análoga, outros filósofos posteriormente, ao se persuadirem que a linha é 

composta de pontos, encontraram ali muitos argumentos para mostrar que a linha não é 

divisível ao infinito. 

Ademais, para Spinoza, o que pode ter levado esses filósofos a conceber que a 

substância extensa é divisível, provenha do conceito de quantidade, que segundo ele pode 

ser concebida de duas maneiras. A primeira é abstratamente ou superficialmente, a partir 

da imaginação com o auxílio da nossa estrutura perceptiva, isto é, dos nossos sentidos. A 

segunda, é concebermos a quantidade como uma substância usando apenas nosso 

intelecto. Desta forma, podemos compreender que quando concebemos o conceito de 

quantidade de forma abstrata, sob o jugo da nossa faculdade imaginativa, pensamos que 



35 

 

ela é divisível, composta de partes múltiplas. Mas, quando concebemos o conceito de 

quantidade mediante o crivo de nosso intelecto, vemos que é infinita, indivisível e única. 

Para Espinosa, “o tempo, assim como a medida, advém de que podemos 

determinar à vontade a duração e a quantidade, a partir do momento em que concebemos 

esta abstração da substância e aquela separada da maneira como flui das coisas eternas” 

(Carta sobre o infinito, 1973, pág. 382). Segundo ele, o tempo serve para determinar a 

duração, enquanto a medida para delimitar a quantidade, assim podemos imaginá-las de 

inúmeras maneiras. Entretanto, o número, para o filósofo, surge quando separamos as 

afecções da substância dela própria e as colocamos em classes para que assim possamos 

imaginá-las mais facilmente. Dessa forma, o número serve para que as determinemos. 

Diante dessa perspectiva, a medida, o tempo e o número são apenas noções imaginativas, 

modos de pensar. Por isso, os filósofos, ao tentar compreender com tais noções a marcha 

que se seguia na natureza, compreenderam tão mal ela, caindo em inúmeras problemáticas 

e admitindo dificuldades cada vez mais absurdas. Para Spinoza, há coisas que só podemos 

alcançar com o uso do intelecto, por exemplo: a substância, a eternidade. Quando os 

filósofos utilizaram os recursos da imaginação para explicar essas noções, caíram num 

combate ilusório. Além disso, também os modos da substância não puderam ser 

compreendidos de maneira adequada com o uso da imaginação. Ao tentarmos fazer isso, 

entramos numa confusão, pois, segundo Spinoza, “nós os separamos da substância e da 

maneira como escoam da eternidade, e sem elas não podem ser compreendidas 

corretamente” (Carta sobre o infinito, 1973, pág. 383). 

Em virtude do que foi dito mais acima, fica claro que noções como: o número, a 

medida e o tempo não podem ser infinitos, pois são auxiliares da nossa faculdade 

imaginativa. Neste ponto, vemos que muitos confundiram esses três entes da imaginação 

como entes reais, tendo como consequência, a negação do infinito em ato.  

Então como Spinoza busca solucionar o problema? Recorrendo aos matemáticos, 

pois os seus argumentos foram claros e distintos e nunca se deixaram levar por tais 

confusões. Eles puderam encontrar muitas grandezas que não são expressas pelo número, 

grandezas que não podem ser igualadas a nenhum número, no entanto, vão além de todo 

o número que possa ser determinado. A partir disso, os matemáticos não concluíram que 

tais grandezas ultrapassam todo número pela multiplicidade de suas partes, pois tais 

grandezas não podem ser submetidas ao número sem evitar uma contradição. Para ilustrar 

isso, Spinoza nos dá o seguinte exemplo: 



36 

 

 

    

A soma das distâncias desiguais AB, CD interpostas entre os dois círculos não 
concêntricos e a de todas as variações que pode sofrer a matéria em movimento 
nesse espaço ultrapassam todo número. Mas isto não provém da extraordinária 
grandeza das distâncias interpostas, pois, por menor que seja a porção que 
suponhamos, a soma das proporções desiguais ultrapassa todo número. Mas 
isto também não provém (como pode acontecer em outros casos) de que não 
tenhamos máximo e mínimo para essas distâncias, pois no exemplo temos um 
máximo AB e um mínimo CD. Tudo decorre apenas de que a natureza do 
espaço compreendido entre os dois círculos não concêntricos não pode admitir 
um número determinado de distâncias desiguais. Portanto, se se quisesse 
determinar com um número certo todas essas desigualdades, dever-se-ia 
simultaneamente fazer com que um círculo não fosse um círculo. (SPINOZA, 
1983, p. 383). 

 

 

Com isto, Spinoza quer dizer que, se pegarmos distâncias que são desiguais e a 

somamos dentro de dois círculos com centros desiguais, as mudanças que essa matéria 

dentro desse espaço pode sofrer vai além de todo o número; no entanto, em primeiro 

lugar, isso não advém das distâncias que são interpostas, pois, mesmo que as distâncias 

fossem menores, a adição das proporções desiguais ultrapassa todo número. Em segundo 

lugar, isto não deriva de que não temos o mínimo e máximo para essas distâncias. Por 

fim, tudo provém de que a essência do espaço entre os dois círculos de centros desiguais 

não aceita um número determinado de distâncias distintas. Sendo assim, se quiséssemos 

um número para todas essas desigualdades, deveríamos fazer com que a figura do círculo 

não fosse um círculo, ou seja, se quiséssemos determinar a natureza de todas as 

desigualdades através de um número, não poderíamos, pois, simultaneamente, a natureza 

da figura que é analisada perderia a sua essência, a sua identidade, deixaria de ser ela 

mesma, ou seja, ao explicar a natureza das figuras por suas relações com outras figuras 

deixamos de explicar a própria figura e assim de compreendê-la em sua natureza própria, 

porquanto, em sua identidade.  

Portanto, foi isso que os matemáticos observaram e tinham com tanta clareza 

nesses entes matemáticos abstratos, isso permitiu que compreendessem e não se 



37 

 

entregassem a combates simulados, evitando assim a contradição de que o infinito é 

composto de partes. Para Spinoza: 

 

Se se quisesse determinar todos os movimentos da matéria que existiram até 
hoje, reduzindo-os, bem como sua duração, a um número e a um tempo certos, 
seria como se se esforçasse para privar a substância corporal de suas afecções, 
substância que só podemos conceber como existente, e, assim, fazer com que 
não tenha a natureza que tem. (SPINOZA,1983, p. 383-384). 

 

Sendo assim, evidenciam-se as dificuldades em que tantos filósofos se 

emaranhavam ao tentar compreender o infinito. Vemos que há coisas que são infinitas 

por sua natureza e sua definição e não podem de maneira alguma ser entendidas de alguma 

outra forma. Já outras são infinitas pela força que lhes é inerente, mas quando são 

concebidas de forma abstrata, podem ser divididas em várias partes que são consideradas 

finitas. Por fim, para o autor da Ética, algo pode ser dito infinito quando não pode ser 

restringido ou igualado a um número, embora se possa concebê-lo como maior ou menor, 

o que torna necessário que as coisas que não podemos igualar a um número sejam iguais 

entre si. 

Da mesma forma, não podemos compreender Deus (substância) como um ser 

infinito que seja constituído de inúmeras partes que formaria uma grande amálgama, onde 

tudo está meio que jogado dentro. Ao fazer isto, seria concebê-lo através daquelas noções, 

auxiliares da imaginação. 

Em suma, na carta sobre o infinito, Spinoza quer nos dizer que há coisas que só 

podemos conceber pela imaginação com ajuda dos sentidos e coisas que só conhecemos 

pelo uso do nosso intelecto. Quando conseguimos capturar por este a coisa em si, 

descobrimos que esta coisa é infinita, única. Entretanto, quando utilizamos a imaginação 

para conceber algo que seja infinito, podemos não só correr o risco de ter uma 

compreensão errônea, como também, podemos destruir os conceitos que delas temos. Ao 

se falar do conceito de Infinito, dizendo que ele é composto de inúmeras partes infinitas 

e cada uma delas é infinita, através da imaginação, não compreendemos a natureza, a 

essência de tal conceito, a coisa em sua própria natureza. Em contrapartida, pelo Intelecto 

vemos que é algo único, indivisível. 

Em virtude de tudo o que foi dito, concluímos que, para Spinoza, uma coisa é 

finita quando ela é delimitada, constrangida por outra de mesma natureza, e sua maneira 

de agir e existir é determinada por Deus (Ética primeira parte, 2ª definição). Já um ser é 



38 

 

considerado infinito, porque é um ser único, ou seja, não existe um outro como ele, que 

possua a mesma natureza. Portanto, este Ser que é Deus, a saber, não é delimitado por 

outra substância, ou seja, o que for, pois se assim acontecesse, ele não seria único, como 

também, seria determinado ou constrangido a operar por outro, a saber, seria o contrário 

daquilo que o filósofo holandês defende, um Ser que opera e existe necessariamente 

segundo sua própria natureza, sua atividade interna, como é patente pela proposição 17: 

“Deus age somente pelas leis de sua natureza e por ninguém é coagido”. 

No tópico a seguir, daremos um panorama geral da nervura da realidade construída 

por Spinoza, ou seja, Deus, trazendo alguns gráficos para facilitar a visualização desta 

nova maneira de ver a realidade. 

 

 

1.8 DEUS SIVE NATURA 

 

Por fim, diante de tudo que foi falado sobre a substância, os atributos e os modos, 

sobre o infinito e o eterno, através da seguinte imagem, temos uma representação de um 

panorama geral da maneira como se apresenta a realidade na filosofia de Spinoza: 

 

 



39 

 

(CHAUI,1995, p.51) 

 

 

Podemos concluir, a partir da análise apresentada, que Deus ou a Natureza, 

conforme a filosofia de Spinoza, compreende e abarca absolutamente tudo o que existe. 

Nessa perspectiva, todas as coisas, assim como a realidade em sua totalidade, estão 

intrinsecamente conectadas de maneira necessária e determinada pela substância única, 

que é a base de tudo. Não há espaço para algo externo ou separado, pois tudo está contido 

dentro dessa substância infinita. O “nada” não tem lugar nesse sistema, já que cada 

elemento, por menor que pareça ser, está de alguma forma interligado à natureza divina, 

formando uma espécie de rede coerente e interdependente. A palavra-chave que sintetiza 

essa estrutura complexa e harmoniosa é a imanência, que expressa a ideia de que tudo 

emana e se manifesta a partir da própria substância, ou seja, Deus, sem a necessidade de 

um princípio transcendente ou externo, como, no caso, da tradição judaica-cristã e 

islâmica. 

Deus, portanto, não é um ser distante ou separado do mundo, mas, como Spinoza 

define na 6ª definição da Ética, “o ente absolutamente infinito, isto é, a substância que 

consiste em infinitos atributos, cada um dos quais exprime uma essência eterna e infinita”. 

Essa definição reforça a noção de que Deus é a totalidade do que existe, a nervura do 

real10, a própria Natureza em sua plenitude, e que todos os fenômenos, eventos e seres 

são expressões necessárias dessa substância infinita.  

Dessa forma, a filosofia spinozana nos convida a compreender a realidade como 

um todo interconectado e imanente, onde a separação e a transcendência são ilusórias, e 

a unidade e a necessidade são fundamentais. A imanência, portanto, não é apenas um 

conceito central na obra de Spinoza, mas a chave que nos dá acesso para desvendar a 

estrutura profunda e coerente de seu pensamento, que nos leva a enxergar o mundo como 

uma expressão necessária e infinita de Deus. 

 

 

                                                             

10 Alusão ao livro da Marilena Chaui que leva o mesmo nome. 



 

CAPÍTULO 2 

DA NATUREZA DO CORPO E DA MENTE EM SPINOZA 

 

Neste capítulo, discorreremos a princípio, trazendo uma esquematização da 

segunda parte da Ética que trata: De Natura & Origine Mentis11, feita por dois 

comentadores reconhecidos na comunidade internacional: Macherey e Gueroult. Logo 

em seguida, investigaremos o rompimento de Spinoza com o pensamento cartesiano e os 

pontos em que os dois filósofos convergem. Por fim, vamos examinar a unidade 

psicofísica do corpo e da mente em Spinoza, buscando demonstrar, neste item, que a tese 

levantada por muitos comentadores de Spinoza chamada de Paralelismo corpo-mente, 

não se adequa a formulação proposta por Spinoza em seu sistema de pensamento. 

 

2.1 A ESTRUTURA DA SEGUNDA PARTE DA ÉTICA 

 

Na segunda divisão da Ética, De Natura & Origine Mentis, segundo explica o 

próprio autor numa breve introdução, trata-se de explicar as coisas que deverão seguir-se 

necessariamente da essência de Deus, explicada na primeira parte. Todavia, nem todas 

essas coisas serão objeto de explicação por parte de Spinoza, ademais tão somente aquelas 

que podem nos conduzir ao conhecimento da mente (mentis) humana e da sua beatitude 

suprema (Prefácio da segunda parte da Ética). Segundo Macherey, esta divisão: 

 

É consagrada ao estudo das condições de funcionamento do regime mental 
considerado de maneira geral, sem referência explícita, ao menos inicialmente, 
à natureza específica do homem, enquanto este regime mental é objetivamente 
determinado pelas leis que definem a ordem da realidade própria à coisa 
pensante em geral. (MACHEREY 1998b, p. 5). 

 

A partir da segunda parte da Ética, essas teses metafísicas gerais são aplicadas dos 

casos particulares do homem. Se tomarmos o termo “física” em um sentido amplo, como 

designando a teoria das coisas naturais finitas, podemos dizer que, com essa divisão de 

sua obra, Spinoza, inicia o exame do chamado “tronco físico” do sistema, através da 

                                                             

11
 Da natureza e origem da Mente. 



41 

 

dedução genética da alma humana como ideia do corpo. 

A segunda parte da Ética está organizada em sete definições, cinco axiomas e 

quarenta e nove proposições, com suas respectivas demonstrações, escólios e corolários 

(quando presentes), bem como uma breve introdução antes das definições. A estas partes 

são acrescidos outros axiomas, em número de cinco, sete lemas, uma definição e seis 

postulados (intercalados entre as proposições 13 e 14). 

As definições iniciais desta parte 2 versam sobre os corpos (definição 1), a 

essência de uma coisa (definição 2), a ideia (definição 3), a ideia adequada (definição 4), 

a duração (definição 5), a realidade (definição 6) e as coisas singulares (definição 7). Os 

cinco axiomas iniciais descrevem as principais características do ser humano. Os 

axiomas, os lemas, a definição e os postulados intercalados entre a proposição 13 e a 14 

não serão considerados em separado por Gueroult e nem por Macherey. 

Gueroult (1997, v. 2, p. 12-13) sem considerar as definições e axiomas iniciais, 

identifica sete momentos principais nesta parte da Ética. O primeiro (proposições 1 a 13) 

consiste na dedução da essência do homem; o segundo (do escólio da proposição 13 até 

a proposição 23), na dedução da imaginação ou conhecimento do primeiro gênero; o 

terceiro (proposições 24 a 31), na dedução da natureza não adequada e confusa de todo 

conhecimento imaginativo; o quarto (proposições 32 a 36), na dedução da natureza do 

verdadeiro e do falso; o quinto (proposições 37 a 44), na dedução da razão ou 

conhecimento do segundo gênero (primeiro grau do conhecimento adequado); o sexto 

(proposições 45 a 47), na dedução da ciência intuitiva, ou conhecimento do terceiro 

gênero (segundo grau do conhecimento adequado); o sétimo e último (proposições 48 a 

49), na dedução da vontade como potência de afirmação própria da ideia. 

Em contrapartida, Pierre Macherey (1997c, p. 409-417) divide a terceira parte da 

Ética (De Natura & Origine Mentis em apenas duas partes: a primeira (proposições 1 a 

13) trata da mente (mentis) enquanto ideia do corpo. Por sua vez, esta parte se subdivide 

em duas seções, sendo que a primeira (proposições 1 a 13) trata da natureza da mente, 

explicada a partir de sua origem, que é o pensamento como atributo de Deus; e a segunda 

(axiomas, lemas, definição e postulados intercalados entre as proposições 13 e 14) trata 

da natureza dos corpos em geral, e aquela do corpo humano em particular, explicados, a 

partir das determinações próprias da extensão (um resumo de física e de fisiologia). A 

segunda divisão nesta parte 2, versando sobre as formas da atividade pensante, se 



42 

 

subdivide em três partes: a primeira (proposições 14 a 31), versando sobre o 

conhecimento imediato; a segunda (proposições 32 a 47), sobre o conhecimento racional; 

e a terceira, proposições 48 (corolário) e 49 (corolário e escólio), sobre a passagem do 

conhecimento à ação: querer e compreender. 

Como já mencionado anteriormente, as divisões apresentadas por Gueroult e 

Macherey têm como principal finalidade oferecer ao leitor um conjunto de perspectivas 

distintas sobre a organização e a estrutura das partes que compõem a Ética de Spinoza. 

Essas abordagens não apenas delineiam um mapeamento detalhado da obra, mas também 

proporcionam uma visão panorâmica e abrangente, que serve como um guia essencial 

para aqueles que se dedicam a estudar e enfrentar a complexidade dessa obra filosófica. 

A Ética é conhecida por sua estrutura rigorosa e densa, composta por uma intrincada rede 

de definições, axiomas, proposições, demonstrações, corolários e postulados, que muitas 

vezes podem parecer um labirinto de ideias interconectadas e desafiadoras. 

Ao apresentar essas divisões e análises, Gueroult e Macherey buscam, portanto, 

iluminar os caminhos para uma compreensão mais clara e estruturada dessa obra 

monumental. Eles oferecem ferramentas conceituais e interpretativas que ajudam o leitor 

a navegar por esse “grande emaranhado” de conceitos e argumentos, facilitando a 

apreensão do sistema filosófico spinozano em sua totalidade. Essa abordagem não apenas 

desmistifica a aparente complexidade da obra, mas também revela a coerência e a 

profundidade do pensamento de Spinoza, mostrando como cada parte da Ética está 

meticulosamente interligada, formando um todo harmonioso e logicamente consistente. 

Dessa forma, as contribuições de Gueroult e Macherey não se limitam a uma mera 

descrição das divisões da obra; elas também fornecem insights valiosos que permitem ao 

leitor enfrentar e superar os desafios interpretativos presentes no texto. Ao fazer isso, eles 

não apenas facilitam o estudo da Ética, mas também enriquecem a compreensão do leitor, 

permitindo que ele aprecie a riqueza e a originalidade do pensamento de Spinoza. Em 

última análise, essas análises servem como uma ponte entre o leitor e a obra. 

No tópico a seguir, discutiremos em que medida o pensamento de Spinoza rompe 

frente ao pensamento cartesiano, travando uma batalha entre o dualismo cartesiano e o 

monismo spinozano. 

 



43 

 

2.2 O ROMPIMENTO COM O PENSAMENTO CARTESIANO 

 

Para falarmos sobre a natureza do corpo e da mente em Spinoza se faz necessário, 

em primeiro lugar, fazermos uma pequena digressão e falarmos de um pensador que teve 

um papel fundamental de influência nos primeiros anos de formação filosófica de 

Spinoza.  

Para Spinoza, a metafísica cartesiana está permeada por obscuridades, 

confusões e até mesmo contradições. Segundo essa perspectiva cartesiana metafísica, 

o universo é constituído por uma multiplicidade de substâncias finitas classificadas, em 

função de seus atributos, em duas categorias: os corpos (substâncias materiais definidas 

pela extensão tridimensional) e os espíritos (substâncias imateriais definidas pelo 

pensamento). 

Mas o que Descartes entende por “substância”? Uma das definições que ele 

oferece é a de “uma coisa que necessita apenas de si para existir”, a saber, de algo que 

possui uma espécie de “autossuficiência existencial”. Para Descartes essa definição não 

pode ser aplicada univocamente a Deus e às criaturas, ou seja, a conceituação abarca 

criador e criatura. Claro que estas últimas não podem subsistir sequer um momento 

sem serem conservadas na existência por Deus, de modo que apenas Deus, em um 

sentido estrito, “necessita apenas de si para existir”, Vemos aqui um ponto em 

pensamento de Spinoza se aproxima de Descartes. Todavia, ainda que as coisas criadas 

não sejam absolutamente independentes, Descartes utiliza o termo “substância” para 

designar, de forma análoga, aquelas criaturas que existem e dependem de Deus e de 

outras criaturas para existir. Entretanto, Spinoza se recusa submeter a definição de 

substância ao tratamento analógico que permitiria aplicá-la a Deus e às criaturas, é 

neste ponto que, para Spinoza se configura um dos equívocos do pensamento cartesiano 

e onde ambos os pensamentos começam a divergir. 

Para ele, o método analógico de Descartes é incapaz de evitar o 

antropomorfismo e acaba atribuindo a Deus o que caracteriza as criaturas e vice-versa. 

Assim, adotando o termo “substância” em um sentido único, Spinoza aplica e restringe 

apenas a Deus, o que acrescenta ao conceito a substância uma autossuficiência 

existencial e uma autossuficiência conceitual, Spinoza define a substância como 

“aquilo que existe em si e por si é concebido, isto é, aquilo cujo conceito não carece do 



44 

 

conceito de outra coisa para ser formado”. Partindo dessa definição, ele demonstra, em 

conjunto com as outras definições e axiomas do sistema, que uma investigação rigorosa 

de suas consequências lógicas exibe a incompatibilidade radical entre substancialidade 

e finitude, e conduz à tese monista, isto é, à afirmação de que na realidade há uma única 

substância absolutamente infinita, ou seja, um monismo substancial e não um 

pluralismo substancial como em Descartes. 

De maneira resumida, no pensamento de Descartes, existem três substâncias: 

Deus, a substância mental e a substância corporal, ou seja, o corpo e a mente, que 

correspondem, respectivamente, às coisas extensas e às coisas pensantes. Para o 

filósofo francês, as duas substâncias fundamentais que nos permitem compreender a 

realidade são: a substância extensa (relacionada ao físico, ao material) e a substância 

pensante (relacionada ao mental, ao imaterial). Isso estabelece um dualismo 

substancial em sua filosofia, no qual corpo e mente são vistos como entidades distintas 

e independentes.  

Para ilustrar essa ideia de forma mais clara e acessível, podemos usar um 

exemplo simples: um objeto físico, como uma mesa ou uma cadeira, possui extensão, 

ou seja, ocupa espaço no mundo material, mas não possui a capacidade de pensar. Por 

outro lado, a mente, que é capaz de gerar pensamentos e reflexões, não possui extensão 

no sentido de uma natureza corpórea. Essa distinção radical entre o físico e o mental é 

um dos pilares do pensamento cartesiano e serve como base para sua compreensão da 

realidade. 

Podemos dizer que a substância pensante diz respeito aos nossos pensamentos, 

às nossas ideias, já a substância extensa se refere às coisas que estão ao nosso redor no 

mundo, às coisas materiais, físicas. Mas e nós seres humanos, o que somos no 

pensamento cartesiano? Somos seres dotados de ambas as substâncias, tanto a res 

cogitans quanto a res extensa, a saber, dotados de inúmeros pensamentos, como 

também, de um corpo, o qual nos permite analisar o mundo e as coisas, devido ao seu 

aparato perceptivo, sensorial, ou seja, através dessa estrutura percebemos as outras 

coisas que estão ao nosso redor, assim conjugamos as coisas pensantes e extensas, o 

que nos permite formular os pensamentos e ideias, acerca das coisas extensas. 

Entretanto, essa forma de pensar implica em alguns problemas, que reside 

claramente em mais um rompimento de Spinoza em relação ao pensamento cartesiano. 



45 

 

Segundo Chantal Jaquet: 

 

Para o autor das Meditações Metafísicas, com efeito, o homem é composto de 
duas substâncias, a alma ou substância pensante, e o corpo ou substância 
extensa. A união de uma substância material ou extensa permanece 
incompreensível, pois se põe o problema da possibilidade de sua interação. 
Como uma substância material poderia produzir efeitos sobre uma substância 
imaterial e reciprocamente? Eis a questão chave que a princesa Elisabete 
propõe a Descartes em uma carta datada de 16 de maio de 1643, rogando-lhe 
que lhe explique “como a alma do homem pode determinar os espíritos do 
corpo a fazer as ações voluntárias (sendo apenas substância pensante)”. 
(CHANTAL JAQUET, 2011, p. 15). 

 

Em outras palavras, para Spinoza, o erro de Descartes consiste em colocar duas 

coisas de natureza diferentes enquanto substâncias, de forma análoga a substância divina, 

ou seja, existem três substâncias, o que pode levar a um problema na distinção de ambas. 

Em contrapartida, Spinoza observa que só pode haver uma única substância como já 

falamos no capítulo anterior, visto que, uma substância não pode ser causa da outra, o que 

geraria, como vimos, uma incoerência em seu sistema de pensamento, uma contradição, 

impedindo o seu coerente desenvolvimento. 

No item a seguir, buscaremos demonstrar a incoerência conceitual do que antes 

era chamado de paralelismo corpo – mente pelos estudiosos espinosanos, não se encaixa 

dentro dos parâmetros de pensamento do filósofo holandês. Agora, de forma mais precisa, 

consideramos que o que há em Spinoza, e que melhor exprime o seu pensamento, é o 

termo igualdade, não no sentido de que são idênticas literalmente, mas no sentido de que 

exprimem uma só e mesma realidade. Portanto, em Spinoza reconhecemos uma unidade 

psicofísica do corpo e da mente, deixando mais claro o rompimento com o pensamento 

cartesiano, o qual exerceu nele certa influência em seus primeiros anos de estudo.  

 

2.3 A UNIDADE PSICOFÍSICA DO CORPO E DA MENTE 

 

Como já foi dito, é de fundamental importância para compreensão dos afetos em 

Spinoza, lançarmos uma luz sobre o que é o corpo e o que é a mente em seu pensamento 

e a relação entre ambos, para, em seguida, entendermos como os afetos são gestados e 

influenciam nossas ações. 



46 

 

Para Spinoza, tanto o nosso corpo quanto a nossa mente, são modos, ou seja, as 

afecções da substância, essas afecções nada mais são que as modificações ou 

determinações da substância divina, ou seja, Deus. Tais modos são tudo o que o nosso 

intelecto humano pode conhecer da substância e assim acessar a realidade, é tudo o que 

vemos ao nosso redor através da nossa percepção sensível, todas as coisas são modos da 

substância divina, sendo assim, tanto a nossa mente quanto o corpo são modos finitos.  

Mas o que é algo finito? Spinoza define, é dita finita “aquela coisa que pode ser 

limitada por outra de mesma natureza” (SPINOZA, 2018, pág.45).  Nós seres humanos 

somos finitos porque todos participamos de uma categoria em comum, que são os Homo 

Sapiens. Por exemplo: um quarto pode ser limitado por outro contíguo (o quarto ao lado) 

– pois essa limitação por outro da mesma natureza é o que faz deles seres individuais que 

participam dessa mesma natureza (ou, no caso dos humanos, têm a mesma identidade de 

ser seres humanos) mas nos distinguimos (como indivíduos singulares, na medida em que 

somos “modos finitos”, mas no caso do pensamento, ele não pode ser limitado por um 

quarto ou uma mesa, pois são de gêneros/naturezas diferentes, um pensamento apenas 

poderia ser limitado por um outro pensamento, assim como um quarto só pode ser 

limitado por outro. 

Agora que caracterizamos o que são mente e corpo — a saber, modos finitos que 

expressam os atributos divinos —, podemos afirmar que a mente diz respeito ao atributo 

do pensamento, enquanto o corpo diz respeito ao atributo da extensão. Conforme a 

primeira definição da segunda parte da Ética, Spinoza define o corpo como "o modo que 

exprime, de maneira certa e determinada, a essência de Deus, enquanto considerada como 

coisa extensa". Vale notar, porém, que Spinoza não oferece uma definição explícita da 

mente em paralelo à do corpo. 

A questão fundamental que levantamos neste momento, é a de como se dá a 

relação entre ambas? Visto que são atributos distintos e nenhum se relaciona com o outro, 

nem é causa do outro, um sendo material e o outro imaterial.  

Na proposição 7 da 2ª parte da Ética, Spinoza nos diz que: “a ordem e conexão 

das ideias é a mesma que a ordem e conexão das coisas”. Neste fragmento está uma 

questão crucial, provavelmente a chave para compreensão da relação entre os dois 

atributos pensamento e extensão. Então, o que Spinoza quer dizer com isto? Que tanto o 

atributo pensamento, assim também, o atributo extensão são uma só e mesma 



47 

 

manifestação da substância, que ora vemos sob um aspecto, ora sob outro aspecto, mas 

ambas remontam ou remetem à mesma fonte que é Deus, são duas maneiras distintas que 

expressam uma mesma realidade. Para que fique mais compreensível, Spinoza faz a 

seguinte analogia: 

 

Um círculo existente na natureza e a ideia de círculo existente, que também 
está em Deus, são uma só e a mesma coisa, que é explicada por atributos 
diversos; e, portanto, quer concebemos a natureza sob o atributo Extensão, quer 
sob o atributo Pensamento, quer sobre outro qualquer, encontraremos uma só 
e a mesma ordem, ou seja, uma só e a mesma conexão de causas, isto é, as 
mesmas coisas seguirem umas das outras. (SPINOZA, 2018, pág. 137). 

 

Spinoza explicita da seguinte maneira tal questão, conforme a proposição 13 da 

segunda parte da Ética, “O objeto da ideia que constitui a mente humana é o Corpo”, ou 

seja, o que ele está querendo mostrar, que a mente é constituída pelas ideias que ela 

mesma produz a partir das afecções dos outros corpos com o nosso corpo, que são 

captados a partir das nossas estruturas sensoriais. Além disso, como Spinoza nos fala na 

proposição anterior:  

 

O que quer que aconteça no objeto da ideia que constitui a mente humana deve 
ser percebido pela mente humana, ou seja, dessa coisa será dada 
necessariamente na mente a ideia; isto é, se o objeto da ideia que constitui a 
mente humana for corpo, nada poderá acontecer nesse corpo que não seja 
percebido pela Mente. (SPINOZA, 2018, pág. 147). 

 

Logo, todas as ideias que criamos surgem ou têm sua gênese a partir das afecções 

do nosso corpo no contato com outros modos, uma (a mente) não funciona sem o outro 

(o corpo). Mas atuam de forma recíproca ao expressar a natureza dos atributos da 

substância. Esse modo de ver corpo e mente como sendo uma coisa só, foi chamado pelos 

estudiosos spinozanos de paralelismo corpo e mente. 

Entretanto, a utilização de tal expressão não se adequa à sua forma de pensar, 

Spinoza não fala em nenhum momento de um paralelismo. Além disso, a utilização de tal 

termo implica numa espécie de dualismo e não expressa de maneira correta uma unidade. 

Provavelmente, esta interpretação acerca do paralelismo em seu pensamento, tem sua 

partenogênese na compreensão que muitos dos estudiosos tiveram do pensamento de um 

outro grande pensador de sua época, Leibniz. Aí está o ponto crucial onde se encontra o 

erro, na atribuição a Spinoza de um pensamento leibniziano que não se conforma dentro 



48 

 

do seu sistema de pensamento, gerando mais problemas do que efetivamente uma 

solução.  

Acerca dessa unidade, podemos dizer que, quando Spinoza se debruça sobre a 

relação entre os dois atributos, ele fala em termos de igualdade e não de que são paralelos 

entre si, como se colocássemos duas retas paralelas em direção ao infinito. Segundo 

Chantal Jaquet: 

 

Quando Espinosa quer explicar que a ordem das ideias das afecções na mente 
é simultânea à das afecções do corpo e constitui uma só e mesma coisa, ele 
recorre seja ao adjetivo “aequalis”, seja ao advérbio “simul”, seja a ambos ao 
mesmo tempo. Em Deus essa igualdade se manifesta entre o atributo 
pensamento e a infinidade dos outros atributos. No homem, ela concerne um 
modo do atributo pensamento, a mente, e um modo do atributo extensão, o 
corpo. Ela exprime a correlação entre a ideia e o objeto, e significa que “o que 
quer que aconteça no objeto da ideia que constitui a Mente humana deve ser 
percebido pela Mente humana” (EII, prop.12). (CHANTAL JAQUET, 2011, 
p. 31-32). 

 

O que a Chantal quer nos mostrar com isso, é que a utilização do termo 

paralelismo não dá conta, nem se adequa ao que é falado na Ética por Spinoza, gerando 

nesse ponto um emprego errado da linguagem para o significado real do termo utilizado. 

Pois, se olharmos bem, nem sempre aquilo que pensamos corresponde necessariamente à 

realidade ou ação propriamente dita, as palavras quando empregadas erroneamente 

podem causar, muitas das vezes, uma contradição no pensamento do autor, o que o torna 

mal compreendido, o texto árido e até intransponível.  

Em suma, ao abordarmos a relação entre corpo e mente no pensamento de 

Spinoza, adotaremos a expressão “unidade psicofísica do corpo e da mente”, pois essa 

terminologia reflete com maior precisão o sistema filosófico do autor e se alinha de 

maneira coerente com tudo o que ele propõe na Ética. Essa expressão evidencia a 

inseparabilidade e a interdependência entre o físico e o mental, reforçando a ideia de que 

corpo e mente não são substâncias distintas, mas aspectos diferentes de uma mesma 

realidade. Dessa forma, a escolha dessa terminologia não apenas respeita a estrutura 

conceitual de Spinoza, mas também facilita a compreensão de sua visão integrada e 

imanente do ser humano a natureza divina, a saber, a substância. 

No próximo capítulo: a doutrina dos afetos em Spinoza, trataremos de esmiuçar a 

estrutura da 3ª parte da Ética, cujo objetivo é esclarecer a forma como é organizado a 



49 

 

partir da visão de Pierre Macherey. Logo em seguida, discorreremos sobre a gênese dos 

afetos e o conatus. Para finalizarmos o trabalho, trataremos do papel dos afetos na vida 

humana, por que são essências em nossas vidas, a ponto de guiar as nossas decisões 

morais conscientemente ou não, somos de alguma forma guiados por eles, pois estão no 

lá no fundo de cada sensação corporal nossa reverberando através de ideias, nos 

incentivando a agir com escolhas boas ou ruins, cabe a cada um de nós dotados de bom 

senso, escolher o que certo ou errado.



 

CAPÍTULO 3 

A DOUTRINA DOS AFETOS EM SPINOZA 

 

Neste terceiro e último capítulo, assim como os outros capítulos anteriores, 

iniciaremos com uma exposição esquemática, no caso, da terceira parte da Ética: De 

Origine & Natura Affectuum. Logo depois, iremos nos debruçar sobre a gênese dos afetos 

e o conceito mais importante dentro da teoria da afetividade de Spinoza, a saber, o 

conceito de conatus, pois sem ele, toda a teoria não se sustentaria, pois o conatus é o 

alicerce dos afetos em seu sistema de pensamento. 

Trabalharemos também, as noções de bem e mal, perfeição e imperfeição, o 

princípio da virtude e o sumo bem, dentro desses típicos, avançaremos a uma descrição 

mais geral dos afetos, para logo em seguida começarmos a esmiuçá-los, destrinchá-los 

em afetos passivos e ativos, fechando o capítulo com a questão do papel dos afetos na 

vida humana, por que eles são tão importantes nas nossas decisões, servindo assim de 

background, ou seja, de pano de fundo para cada ação nossa perante as outras pessoas e 

o mundo ao nosso redor. 

 

3.1 A ESTRUTURA DA TERCEIRA PARTE DA ÉTICA 

 

Na terceira parte, De Origine & Natura Affectuum, seção essa que corresponde ao 

domínio da afetividade, Spinoza busca “determinar a natureza e a força dos afetos e, 

inversamente, o que pode a mente [mens] para orientá-las.” (Prefácio da terceira parte da 

Ética).  

Vale ressaltar a importância desta parte, ou melhor, sua necessidade, porque o 

homem não está fora da natureza, embora muitos achem o contrário. Ele pertencente à 

natureza, é constantemente afetado. Então se faz necessário compreender como os afetos 

e as afecções se ordenam em nós seres humanos, segundo a ordem natural e necessária 

da natureza à qual estamos submetidos. 

Com a terceira parte da Ética, intitulada “Da origem e da natureza dos afetos”, 

Spinoza dá prosseguimento ao exame do que é chamado de “tronco físico” do seu sistema 



51 

 

de pensamento, apresentando uma ciência das paixões e das ações. Utilizando-se de uma 

verdadeira análise geométrica dos afetos, como ele próprio afirma no final do prefácio: 

  

Tratarei, pois, da natureza e da força dos afetos, e da potência da mente sobre 
eles com o mesmo método com que tratei de Deus e da mente nas partes 
precedentes e considerei as ações e os apetites humanos como se fosse questão 
de linhas, planos ou corpos. (SPINOZA, 2018, p.235).  

 

Assim, em comunhão com o método adotado nas partes anteriores, encontramos 

nessa parte uma dedução genética dos afetos que expõe sua produção interna e necessária 

em graus crescentes de complexidade, como nos diz um dos maiores especialistas 

brasileiros em Spinoza, Marcos André Gleizer:  

 

Não se trata, portanto, de uma mera descrição extrínseca de processos vividos 
ou observados empiricamente e de sua classificação em conformidade com os 
dados assim obtidos, mas de uma dedução a priori do conjunto dos afetos a 
partir de princípios independentes da experiência (embora, evidentemente, 
essa dedução deva reencontrar os dados da experiência). É por isso que só nos 
escólios, isto é, nos comentários que se seguem às demonstrações, Espinosa 
nomeia os afetos de que está tratando. Como a afetividade humana fornece a 
matéria-prima da vida ética, sendo o tronco comum da servidão e da liberdade, 
é com essa parte da obra que o sistema inicia a transição para a ética 
propriamente dita. (GLEIZER, 2005, P. 27-28).  

 

A terceira parte da Ética é composta e organizada em três definições, dois 

postulados e cinquenta e nove proposições, com suas respectivas demonstrações, escólios 

e corolários. Além disso, há um acréscimo de um prefácio, como também, um catálogo 

geral dos afetos (definições 1 a 48) e uma definição geral dos afetos ou retomada geral. 

No prefácio Spinoza explica a afetividade, como sendo um fenômeno completamente 

natural, assim como todos os outros fenômenos naturais observados na natureza. Sendo 

assim, deve ser explicada por suas causas, suas definições versam sobre a causa adequada 

e causa inadequada (definição 1), agir e sofrer uma ação (definição 2) e afeto como as 

afecções do corpo (definição 3). Os dois postulados versam sobre as maneiras como pode 

o corpo humano ser afetado. 

Em contrapartida, Pierre Macherey (1998b, p. 407-414), divide a 3ª parte da Ética 

em seis partes: a primeira (proposições 1 a 11) trata da atividade e da passividade; a 

segunda (proposições 12 a 20), dos complexos afetivos e da formação da relação do 

objeto; a terceira (proposições 21 a 34), das figuras interpessoais da afetividade e o 



52 

 

mimetismo afetivo; a quarta (proposições 35 a 47), dos conflitos afetivos; a quinta 

(proposições 48 a 57), dos acidentes e das variações da vida afetiva; por último, a sexta 

(proposições 58 a 59), dos afetos ativos. 

A forma como descrevemos a estrutura da Ética, ao mesmo tempo em que 

apresentamos a divisão, tem como objetivo lançar luz sobre a organização da obra, 

facilitando ao leitor o acesso ao conjunto complexo de definições, axiomas, proposições, 

escólios e demais elementos que a compõem. Adentrar um pensamento sistemático, 

construído a partir de um método geométrico rigoroso, não é uma tarefa simples; pelo 

contrário, pode ser um processo árido, denso e, em muitos momentos, desafiador ou até 

mesmo desestimulante. Ao oferecer uma visão clara e organizada da estrutura da Ética, 

buscamos fornece ferramentas que permitam ao leitor navegar com maior facilidade por 

esse intricado sistema filosófico, tornando a jornada de compreensão mais acessível e 

menos intimidante. 

 

3.2 A GÊNESE DOS AFETOS E O CONATUS 

 

Vimos, no capítulo anterior, que somos modos finitos da substância infinita e que 

os modos em nós se encontram unidos no que chamamos de unidade psicofísica do corpo 

e da mente. Conforme foi colocado por Spinoza na proposição 13 da 2ª parte da Ética “O 

objeto da ideia que constitui a mente humana é o Corpo”, temos aqui um ponto chave 

para o surgimento dos afetos, pois toda ideia que se encontra em nossa mente seja no 

presente, passado ou futuro, é fruto das reverberações que nosso corpo tem ao contato 

com a realidade que nos cerca; só assim a mente é afetada de tal forma a impulsionar o 

surgimento de ideias que nos afetam interiormente, ideias das afecções corporais. Sendo 

assim, os afetos são gestados na relação que temos com o mundo, a partir do contato 

fortuito com a infinidade de diferentes modos que estão ao nosso redor, que produzem 

efeitos sobre o nosso corpo, fazendo com que a nossa mente produza ideias acerca das 

impressões captadas por nosso envoltório corporal. 

Só conhecemos o mundo porque temos afecções, assim como só temos 

conhecimento porque temos afecções, pois é do contato com o mundo, através dos 

infinitos modos que o compõem, como já mencionamos, que podemos construir todo o 

alicerce de nosso conhecimento. 



53 

 

Por afeto, Spinoza compreende “as afecções do corpo pelas quais a potência de 

agir do próprio corpo é aumentada ou diminuída, favorecida ou coibida, e 

simultaneamente as destas afecções” (SPINOZA, 2018, pág. 237), a saber, o afeto nada 

mais é que as inúmeras mudanças que o corpo passa, que nos levam a um aumento ou 

diminuição de nossa capacidade de agir, favorecendo ou não essa força interna em cada 

um de nós. Essa força interna que cada um de nós partilhamos é chamada por ele de 

conatus12, que significa em sua raiz etimológica latina: esforço.  

O termo “esforço”, pode ser aplicado tanto a essências de coisas sejam elas, 

materiais, quanto mentais, simples ou complexas), apontando aquela produção necessária 

de efeitos dentro de um contexto de interação com o mundo, assim como participando da 

“vida de Deus”, ou seja, da potência de agir da substância. Como afirma a autora Maria 

Luísa Ribeiro Ferreira: 

  

O funcionamento de cada ser é explicado pela cadeia de causas particulares na 
qual está inserido. Mas para além dessa inserção há uma outra causa que o faz 
atuar- o esforço que nele habita e que constitui a sua essência- o conatus, um 
esforço que exprime a vida de Deus em cada ser particular. (RIBEIRO 
FERREIRA, 2011, p.68 -69). 

 

À vista disso, essa força nunca se perde, pois através das cadeias de causas, é 

transferida a outros seres/modos, contribuindo assim no dinamismo da Substância divina 

que se expressa, expande e se atualiza ininterruptamente. Podemos dizer que o conatus é 

o elo, o meio de ligação entre os seres e a Substância/Deus, pois o esforço que os define 

é manifestação da potência divina da natureza. 

Vale salientar que a chave para compreensão de toda a teoria da afetividade de 

Spinoza, assim como a ética e a sua teoria política, está na significação que ele dá ao 

conceito de conatus, pois permeia todos os âmbitos em que nós, seres humanos, 

interagimos com o mundo e conosco mesmo.  

                                                             

12
 Acerca desse conceito, Chaui nos diz que: é o termo latino que significa esforço de, ou esforço para; 

na filosofia do século XVII, é usado a partir da nova física que, ao apresentar o princípio de inércia (um 
corpo permanece em movimento ou repouso se nenhum outro corpo atuar sobre ele modificando o seu 
estado), torna possível a ideia de que todos os seres do universo possuem uma tendência natural e 
espontânea à autoconservação e se esforçam para permanecer na existência. (CHAUI, 1995, p.106). 

 



54 

 

Conatus é desejo de viver, de se expandir, crescer e preservar o seu ser. Uma 

afecção nada mais é que uma alteração produzida em nós diante do encontro com a 

realidade, que nos influência de forma negativa ou positiva, aumentando ou diminuindo 

a nossa potência de agir no mundo com os outros modos, afetando e sendo afetados a todo 

instante. Como nos esclarece o autor Marcos André Gleizer: 

 

Tomada isoladamente, uma coisa se esforça por uma duração indefinida para 
perseverar no seu ser, e este esforço é sua própria essência atual. Porém, as 
coisas finitas não existem de forma isolada. Elas estão situadas no mundo e só 
podem existir com o concurso de outras coisas finitas que interagem 
causalmente com elas favorecendo ou criando obstáculos ao pleno exercício 
de sua potência de agir. (GLEIZER, 2005, p.30). 

 

Sendo assim, o pleno exercício de nossa potência interna, só pode ser executada 

em comunhão com os inúmeros encontros com os diferentes modos finitos. Isoladamente, 

não crescemos, somente no confronto com o mundo e as outras pessoas, o que implica 

um contato direto, é que podemos incitar com que essa nossa força interna floresça, que 

nos enche de vida e, assim nos faça crescer, é o contato com o mundo, a força propulsora 

que nos impele a persistir e a perseverar na existência. Por isso, para Spinoza, não há nada 

mais útil ao ser humano do que o outro ser humano. 

Em suma, não há ambiente mais propício para o florescimento de nossa potência 

de agir do que a vida em sociedade, no convívio com os outros. É nesse contexto que 

percebemos a famosa sentença e a evidente influência de Aristóteles no pensamento de 

Spinoza: é na sociedade, seja em casa, na rua ou em qualquer espaço de interação humana, 

que temos a oportunidade de vivenciar e expressar nossos sentimentos e emoções, 

expandindo-nos e crescendo como indivíduos. O contato com o outro não apenas nos 

desafia e nos transforma, mas também nos permite descobrir novas possibilidades de 

existência, fortalecendo nossa capacidade de agir e de compreender o mundo de maneira 

mais plena e significativa. 

 

 

 

 



55 

 

3.3 OS AFETOS E A SERVIDÃO HUMANA 

 

No prefácio à terceira de sua Ética, nos fala Spinoza que, diferente dos muitos 

autores que um dia tentaram traçar algumas linhas gerais para compreender a natureza 

dos afetos, caíram em um equívoco subjugando-os ao controle da razão, abordaram não 

de uma maneira crítica as nossas relações com afetos. De encontro a isto, a proposta 

lançada por Spinoza é a de tratá-los como algo puramente natural, que segue as leis da 

natureza e não como algo que estava fora, apartado dela, exterior, como ele mesmo nos 

fala, ao se referir àqueles que tentaram perscrutar esses mistérios, ele nos diz: “parecem, 

antes, conceber o homem na natureza qual um império num império”(SPINOZA, 2018, 

pág. 233), isto é, por se acharem estes homens de não serem determinados por ela 

(natureza), o que sabemos ser totalmente falso, consideram-se livres de seu domínio e 

condutores de suas próprias vidas e ações. Entretanto, para Spinoza: 

 

Nada acontece na natureza que possa ser atribuído a um vício dela; pois a 
natureza é sempre a mesma, e uma só e a mesma em toda a parte é sua virtude 
e potência de agir, isto é, as leis e regras da natureza, segundo as quais todas 
as coisas acontecem e mudam de uma forma em outra, são em toda parte e 
sempre as mesmas, e portanto uma só e a mesma deve ser também a maneira 
de entender a natureza de qualquer coisa, a saber, por meio das leis e regras 
universais da natureza. (SPINOZA, 2018, p. 235). 

 

É por meio dessa perspectiva que Spinoza irá examinar a natureza dos afetos, 

entendendo-os não como algo que está fora ou apartado da natureza, como já falamos, ou 

um vício dela, mas sim dentro de cada um de nós. Assim como os diversos fenômenos 

naturais são regidos por leis universais e todos possuem uma causa, de forma análoga, os 

afetos também o são e possuem causas que muitas vezes deixamos passar despercebidos. 

Ao começo da terceira parte da Ética, podemos identificar que Spinoza tende a 

tratar o conceito de paixão de um modo mais geral de afecção, esta compreendendo tanto 

estados ativos quando estados passivos. Diante disso, Spinoza faz uma pequena divisão 

dos afetos que são classificados, por ele, em afetos passivos e os afetos ativos. Vale 

ressaltar que, embora Spinoza faça esta pequena distinção, ambos os afetos continuam a 

ser afetos de uma maneira geral, o que muda é apenas o valor significativo de cada uma, 

que atuará dentro de nós seja positivamente ou negativamente. 



56 

 

Os afetos chamados de paixões são causados por mudanças externas no ambiente 

e resultam em emoções negativas como o medo, a tristeza, a raiva e a dor. Estes afetos 

são vistos por Spinoza como uma das causas da diminuição da nossa potência de agir do 

corpo (conatus) e como fontes de sofrimento e angústia, pelo que devemos procurar evitá-

las. No entanto, há paixões que mesmo não conhecendo as suas causas, são positivas, 

frutos dos bons encontros que temos com o mundo. 

No que se refere ao segundo tipo de afetos, chamados por Spinoza de ações, são 

afetos produzidos por mudanças internas no corpo e que resultam em emoções positivas, 

como alegria, amor e admiração, etc. Em outras palavras, somos ativos neste caso. Com 

efeito, quando em nós ou fora de nós produz-se algo de que somos causa adequada, isto 

é, quando segue de nossa natureza algo que se pode conhecer clara e distintamente por si 

mesmo. Estes afetos são vistos por Spinoza como aqueles que proporcionam uma 

ampliação da nossa potência de agir e como fontes de felicidade e prazer, o que devemos 

buscar quando possível.  

Como já falamos anteriormente, podemos compreender as afecções, como 

modificações do corpo pelas quais a potência desse corpo é, conforme os encontros, 

aumentada ou reduzida, e ao mesmo tempo as ideias dessas afecções em nós. A partir daí, 

podemos ser causa adequada de qualquer uma dessas modificações e a afecção é uma 

ação; em outros casos, uma paixão. Como escreve Victor Delbos em seu livro o 

espinosismo: 

 

Que nossa tendência a perseverar em nosso ser comece sofrendo a influência 
das modificações impostas a nosso corpo, isto é, um fato incontestável e cuja 
necessidade, no mais, Spinoza estabelecera alhures. Nosso estado primitivo, 
pois, é um estado de passividade; nossas primeiras afecções são paixões — o 
que não quer dizer que estejamos então sem mudanças, muito pelo contrário; 
isso quer dizer que as mudanças numerosas e variadas que se realizam em nós 
dependem não de nós, mas de causas exteriores representadas ao nosso espírito 
por ideias confusas. Assim, se alguma coisa aumenta ou diminui, favorece ou 
reduz a potência de agir de nosso corpo, a ideia dessa coisa aumenta ou 
diminui, favorece ou reduz a potência de pensar de nossa alma. (DELBOS, 
2002. p.132). 

 

Em outras palavras, quando nos encontramos no estado primitivo, nossas afecções 

são determinadas por causas exteriores, o que em nós se reflete num estado de passividade 

ou de menor potência, ou seja, de apenas receber as experiências sem distinguir a natureza 

daquilo que nos afeta, o que nos mostra que todas essas alterações interiores são 



57 

 

diversificadas. Por consequência, nos fazem ter ideias imprecisas, embaralhadas, 

confusas, diminuindo ou aumentando nossa potência de ação. 

O ponto de partida da teoria da afetividade humana em Spinoza se encontra na 

instauração de três afetos básicos ou primitivos, a saber: alegria, tristeza e desejo. A 

alegria é uma paixão pela qual a alma passa a uma perfeição maior, já a tristeza é uma 

paixão pela qual a alma passa a uma perfeição menor. É a passagem que faz a alegria, na 

medida em que ela é uma paixão, assim como é a passagem que faz a tristeza: a alegria 

não é a própria perfeição. Como nos diz Spinoza: 

 

Com efeito, se o homem nascesse com a perfeição à qual ele passa, ele a 
possuiria sem afecção de alegria. Se, por outro lado, se encontrasse numa 
perfeição menor sem sentir ter aí chegado a partir de uma perfeição superior, 
ele não experimentaria nenhuma afecção de tristeza. (Ética, III, proposição. 
XI).  

 

A alegria e a tristeza, assim como o desejo ao qual estão ligadas, são as três 

afecções primitivas ou basilares de que todas as outras devem sua gênese. Podemos dizer 

de maneira geral que todas as paixões são apenas a alegria, a tristeza e o desejo, se 

expressando através de imensa variedade de relações que se pode tirar uma variedade de 

denominações extrínsecas. (Ética, III, proposição. XI). 

O desejo é a essência do ser humano, mas o que é o desejo senão conatus para 

Spinoza, essa força natural que habita em cada um de nós, que nos impele a crescer e a 

perseverar na existência, não há um ser humano que não deseje, todos nós partilhamos 

deste ímpeto puramente natural. É através deste impulso constante que somos impelidos 

naturalmente a perseverar na nossa existência, o que nos leva a bons ou maus momentos 

ou encontros, conscientes ou inconscientes. O que nos faz, como já o falamos em itens 

anteriores, aumentar ou diminuir nossa potência de agir, de viver, de cooperar com todos 

os outros seres, nos expandir e crescer.  

Em resumo, é através desses três afetos que Spinoza, por meio do método 

geométrico, irá realizar a descrição de cada um dos afetos13, por exemplo: o ódio, o amor, 

a angústia, o medo, a esperança, o desespero, a humildade, o arrependimento, deduzindo-

os a partir dessa chave dos afetos básicos e se relacionando com estes. Portanto, Spinoza 

                                                             

13
 Ao todo, Spinoza analisará 48 afetos, na terceira parte de sua obra: Ética demonstrada à maneira dos 

geômetras, explicando-os a partir dos três afetos básicos: alegria, tristeza e desejo. 



58 

 

explica a diversidade das paixões humanas a partir das diferentes relações que as 

constituem.  

Essas relações, por sua vez, podem ser reduzidas a alguns tipos principais: 

Relações de associação por contiguidade (quando duas coisas são vividas ou percebidas 

juntas no tempo ou no espaço), relações de semelhança (quando paixões são despertadas 

por analogia entre situações ou objetos), relações de contraste (quando oposições ou 

diferenças marcantes geram reações passionais). Esses mecanismos produzem 

combinações e transferências afetivas que, no entanto, operam de modo irracional, a 

saber, independem do exercício da razão e seguem leis próprias da imaginação. 

Claro que não podemos deixar de lado o papel da imaginação em relação aos 

afetos. Tanto quanto pode, a nossa mente esforça-se em imaginar o que aumenta ou 

diminui a nossa potência de agir do corpo. Em outras palavras, quando nossa mente 

imagina o que aumenta sua potência, experimenta alegria, em contrapartida, quando 

imagina o que diminui sua potência, experimenta tristeza. Ela ama, portanto, o objeto a 

que associa sua alegria, tal como odeia o objeto cuja imagem associa à sua tristeza.  

Assim podemos conhecer o que é o amor e o que é o ódio, conforme nos diz 

Spinoza no escólio da proposição XI da terceira parte da Ética: “o amor não é nada mais 

que uma alegria acompanhada da ideia de uma causa exterior, o ódio não é nada mais que 

uma tristeza acompanhada da ideia de uma causa exterior”. A saber, o amor nada mais é 

que um estado de alegria interna causada por uma ideia exterior que nos leva a um estado 

de maior perfeição, por exemplo: o nascimento de um filho, casar com alguém que 

realmente nos dá confiança de um afeto recíproco, tudo isso são coisas que nos enchem 

de alegria e, consequentemente, nos elevam a uma maior perfeição de nosso ser.  

Já o ódio se revela através de um estado de tristeza que em nós se apresenta como 

uma tristeza interna que tem como causa uma ideia exterior a nós, levando-nos a um 

estado de imperfeição de nosso ser, como por exemplo: a perda de um ente querido, é 

algo exterior cuja ideia não está sob nosso controle e de repente somos tomados de uma 

profunda tristeza. 

Assim como o amor e o ódio são causados por ideias exteriores a nós, podemos 

ver que o elo entre o objeto do amor e o próprio amor pode ser completamente fortuitos. 

Nos escreve Delbos que:  

 



59 

 

Pode sê-lo muito mais ainda entre esta paixão e aquele objeto que parece 
provocá-la, pois basta que a alma tenha sido uma vez modificada por duas 
afecções ao mesmo tempo para que o retorno de uma das duas afecções 
acarrete a reaparição da outra; logo, uma coisa qualquer pode ser por acidente 
causa de alegria ou tristeza, de desejo ou aversão. Eis por que nos acontece 
amar ou odiar certas coisas ou certas pessoas sem motivo algum: a causa desses 
sentimentos caprichosos reside numa ligação de imagens que, em si mesma 
irracional, não exerce menos sobre nós uma influência determinante. 
(DELBOS, 2002, p.134). 

 

Se imaginamos que uma coisa se assemelha por algum traço a uma coisa que nos 

afeta habitualmente de alegria ou tristeza, e então mesmo que a característica que 

aproxima ambos não tenha sido causa das afecções experimentadas, amaremos, 

entretanto, a coisa que de início era indiferente ou a odiaremos. (Ética, III, proposição. 

XVI.). Por outro lado, a semelhança de um objeto amado com um objeto detestado põe a 

alma num estado de incerteza ou flutuação, nascido do encontro de duas paixões 

contrárias.  

Além disso, vale salientar que o corpo humano é composto por um número enorme 

de partes de natureza diferentes, podendo, pois, ser afetado por um único e mesmo objeto 

de maneiras numerosas e diversas, como esse único e mesmo objeto pode já ter sido ele 

próprio afetado de várias formas, ele poderá afetar uma única parte do corpo de maneiras 

múltiplas e variadas. Dessa forma, um só objeto pode ser causa de afecções cada vez mais 

numerosas, cada vez mais diferentes e até mesmo opostas. (Ética, III, proposição. XVII). 

Na terceira parte da Ética, nas proposições XII-XVII, em estado de paixão, a 

imagem de uma coisa passada ou futura pode determinar uma afecção de alegria ou 

tristeza como se fosse a imagem de uma coisa estivesse presente no momento.  Que a 

alegria se relaciona à imagem de uma coisa futura ou passada cujo resultado é tido como 

duvidoso, ela torna-se segundo Spinoza o afeto esperança. Quando a tristeza se junta a 

uma imagem semelhante, ela torna-se temor; mas com a incerteza do objeto, a esperança 

funde-se com o temor, assim como o temor mistura-se com a esperança. Quando a 

incerteza desaparece, a esperança torna-se segurança e o temor, desespero. 

Como nós tendemos naturalmente a buscar o que nos causa alegria, e por 

conseguinte, tendemos a imaginar tudo o que pode causar alegria ao objeto amado, como 

tendemos a nos afastar do que nos causa tristeza, e que por conseguinte odiamos, 

tendemos a imaginar tudo o que pode causar tristeza ao objeto detestado. Daí decorrem 

sentimentos de um novo gênero que experimentamos por nossos semelhantes, amados ou 



60 

 

detestados por nós segundo afetem de alegria ou tristeza o objeto amado, de tristeza ou 

alegria o objeto detestado, conforme a Ética, III, proposições. XXII e XXIV. 

Essas relações se formam de outro modo, ainda que de forma igualmente 

irracional, por meio da imitação. Por exemplo: quando alguém semelhante a nós sente 

uma emoção, nós também experimentamos uma emoção parecida. (Ética, III, proposição 

XXVII.). No entanto, essa imitação dos afetos gera, dependendo da situação, efeitos 

muito distintos e até opostos: se imaginamos alguém triste ou passando por dificuldades, 

sentimos piedade por essa pessoa, se o vemos motivado por um desejo, surge a emulação, 

se o percebemos possuindo ou buscando um bem que deseja manter só para si, sentimos 

inveja. Assim, um mesmo processo de imaginação pode nos fazer oscilar entre a 

benevolência e a malevolência em relação aos outros. (Ética, III, proposição XXXII.) 

Aliás, é-nos impossível amar alguém sem desejar que ele por sua vez nos ame 

reciprocamente, e quanto maior é a afecção que imaginamos que experimenta por nós, 

mais nos glorificamos. Entretanto, se acreditamos que essa afecção é dada a outros tanto 

quanto ou mais do que a nós, somos atingidos por um estado especial da inveja que é o 

ciúme, entramos num estado que Spinoza denomina de flutuação da alma14 , que se 

compõe a um só tempo de amor e ódio, não só desejamos ser amados por inteiros como 

frequentemente desejamos sê-lo da mesma forma que uma primeira vez nos deleitou. Ora, 

desde que começamos a ter ódio pelo objeto amado, pode ocorrer que o amor que lhe 

tínhamos acabe sendo exterminado, mas a partir de então lhe teremos mais ódio, por um 

motivo igual, do que se nunca o tivéssemos amado, quanto maior foi o amor, maior será 

o ódio.  

Em contrapartida, se estimamos que o ódio que tínhamos por outrem era 

injustificado, não podendo tê-lo por indiferente, pomo-nos a amá-lo, e quanto maior foi 

o ódio, maior será o amor por aquela pessoa, (Ética, III, proposições: XXXIII-XXXVIII 

e XLIV). O ódio nos excita a fazer mal àquele que odiamos, e neste caso é cólera, ele nos 

excita a devolver o mal que nos foi feito, e neste caso é vingança. Às vezes contido pelo 

temor das represálias, o ódio não deixa de engendrar indefinidamente o ódio, e só pode 

                                                             

14 Na terceira parte da Ética, escólio da proposição 17 Spinoza nos diz que a flutuação da alma ou do animo 
se origina quando a constituição da mente é tomada por dois afetos contrários simultaneamente, como diz 
o enunciado da mesma proposição: Se imaginamos que uma coisa que costuma nos afetar com um afeto de 
tristeza tem algo semelhante a uma outra que costuma nos afetar com um igualmente intenso de alegria, 
nós a odiaremos e a amaremos simultaneamente. 



61 

 

ser extirpado pelo amor. Conforme nos descreve a Ética, III, proposições. XXXIX e 

XLIII. 

Nesse emaranhado de estados, o que nós sempre procuramos é afirmar a nossa 

própria potência de agir, a todo o instante. Quando dependemos da aprovação dos outros, 

estamos sujeitos ao desejo de glória e à ambição, conforme nos diz a Ética, III, 

proposições XXIX -XXX.). Se nós nos sentimos fortificados por si mesmo ou por 

quaisquer causas que sejam, experimentamos um contentamento conosco que pode ir até 

o orgulho. Em contrapartida, se, pelo contrário, somos forçados a imaginar a nossa 

impotência, entristecemo-nos, e experimentamos uma humildade que pode ir até a 

desestima de si, segundo a Ética, III, proposições LIII-LV. 

Apresentamos aqui apenas alguns exemplos de paixões, pois existem milhares de 

variações daquelas chamadas de básicas. Pois, como diz Spinoza na Ética, III, 

proposições. LVI-LVII, há tantas espécies de alegria, tristeza e desejo, por conseguinte, 

tantas espécies de afecções que deles se compõem ou derivam, quantas são as espécies de 

objetos pelos quais o homem é afetado; ademais, uma afecção qualquer de cada indivíduo 

difere da afecção de um outro tanto quanto a essência de um difere da essência de outro. 

Os afetos necessariamente engendram em nossas almas o desacordo e a oposição 

em vez do acordo e da unidade que a razão requer. É necessariamente também que as 

próprias entrem em conflito umas com as outras e que umas terminem por prevalecer 

sobre outras. Para explicar os efeitos dessa concorrência das paixões, nos escreve Delbos: 

 

Spinoza elimina toda intervenção de fatores subjetivos voluntários; ele fixa os 
graus de força das afecções unicamente segundo o grau de realidade do objeto 
que representam. Uma afecção só pode ser reduzida ou suprimida por uma 
afecção contrária e que seja mais forte que a afecção a ser reduzida. (Ética, IV, 
proposição. VII.) Ora, uma afecção cujo objeto é imaginado como presente é 
mais forte que uma afecção cujo objeto é imaginado como ausente. Uma 
afecção cujo objeto é imaginado como próximo no passado e no futuro é mais 
forte que uma afecção cujo objeto é imaginado como distante. Uma afecção 
cujo objeto é imaginado como necessário, haja vista ser a necessidade a marca 
da existência, é mais forte que a afecção cujo objeto é imaginado como possível 
ou contingente, etc. (Ética, IV, proposições. VII-XIII.) Assim, conforme a 
realidade do objeto se imprima mais ou menos em nosso desejo, a afecção daí 
resultante é mais ou menos forte; a respeito disso Spinoza permanece 
rigorosamente fiel a seu determinismo realista. DELBOS, 2002, p.137. 

 

Por que, no entanto, estamos sujeitos às paixões? Em sua essência, as paixões nada 

mais são do que um estado de passividade que o corpo experimenta e que a mente aceita 

como algo natural. É evidente que não podemos deixar de ser passivos, pois, para escapar 



62 

 

dessa condição, teríamos que ser capazes de nos autogerar – ou seja, seríamos deuses, o 

que é um absurdo. Portanto, é inevitável que passemos por diversas transformações além 

daquelas que podemos controlar, já que nossa capacidade de manter nossa existência é 

finita, enquanto a força das causas externas a supera infinitamente, conforme a Ética, IV, 

proposições II-IV. 

No próximo tópico, trabalharemos a princípio as noções de bem e mal, perfeição 

e imperfeição. Logo em seguida, discorreremos sobre mais alguns afetos dentro da 

terceira parte da Ética, como também, alguns trechos da quarta parte e do Tratado Breve 

de Spinoza. Por fim, falaremos sobre os afetos e como eles podem ter um papel sobre a 

liberdade e felicidade em nossas vidas.  

 

3.4 OS AFETOS: A LIBERDADE E A FELICIDADE DO SER HUMANO 

 

Para que possamos compreender a liberdade e a felicidade humanas no 

pensamento de Spinoza, é necessário, em primeiro lugar, tratarmos dos conceitos de bem 

e mal, pois o que pode ser um bem para um, para outro pode ser mal, a finalidade disto é 

que entendamos tal noções como conceitos relativos, mas que de maneira alguma são 

indispensáveis para a compreensão da natureza dos afetos,  trazemos para esta discussão 

não só elementos da Ética, como também, outras obras de Spinoza: Breve Tratado e o 

Tratado da Emenda do Intelecto, com a finalidade de ao final de toda essa trajetória 

argumentativa, entender que os afetos não só influenciam as nossas decisões dentro e fora 

da sociedade, como também, são cruciais para alcançarmos a liberdade e a felicidade, 

pois ambas têm de ser conquistadas a partir de uma atividade própria do indivíduo e não 

dada a cada um, como o conceito cristão de livre arbítrio. Ao se alcançar tal patamar, 

partilhar finalmente com a coletividade deste bem maior. 

 

3.4.1 BEM E MAL / PERFEIÇÃO E IMPERFEIÇÃO 

 

Como o estado de servidão, o estado de liberdade necessita de causas 

determinadas que excluem, não menos que o livre arbítrio, a representação de um ideal 

expresso pela noção de bem. A noção de bem, de que se tem feito um absoluto, é na 



63 

 

realidade relativa à noção de mal, pois diz-se de uma coisa que ela é boa relativamente a 

uma outra que é má, ou ao menos que também não é boa. (Breve tratado, primeira parte, 

cap. X e Ética, IV, prefácio, proposição. LXV). 

 As noções de bem e mal são além disso relativas a estados comparados de 

diversos indivíduos ou de um mesmo indivíduo. “Uma só e a mesma coisa pode ser ao 

mesmo tempo boa e má e ainda indiferente. Por exemplo, a música é boa para o 

melancólico, má para quem se lamenta, mas para o surdo nem é boa nem má.” Segundo 

o prefácio da Ética, IV. Enfim, Spinoza quer nos mostrar que essas noções são noções 

universais que não têm nenhum fundamento no real. 

No que nos concerne, o conhecimento da perfeição ou da imperfeição é e apenas 

a consciência de nossa potência ou de nossa impotência, da mesma forma que o 

conhecimento do bem e do mal é apenas a consciência de nossa alegria ou de nossa 

tristeza. (Ética, III, proposição. XXXIX. Ética, IV, proposição VIII.) Porém, como no 

estado de paixão nossa potência e nossa alegria não têm nada de seguro, pode-se 

legitimamente conceber um estado superior que implique uma potência e uma alegria 

certas. 

Na segunda parte do Breve tratado, capítulo IV, Spinoza imputa nossa faculdade 

racional ou crença verdadeira à capacidade de conceber o “homem perfeito” e por 

conseguinte determinar os meios de alcançar essa perfeição.  Já no Tratado da emenda 

do intelecto ele nos diz que o homem concebe uma natureza humana muito superior à sua 

própria, à qual nada, aparentemente, impede-o de elevar-se, que tudo o que pode servir 

de meio para alcançá-la um bem, e que o soberano bem é chegar a fruir com outros 

indivíduos, se possível, dessa natureza humana superior. “Qual, porém, seja essa natureza, 

mostraremos em seu lugar, acrescenta Spinoza, e mostraremos que ela é o conhecimento 

da união que a alma pensante tem com toda a natureza.” (T. 1, p. 6; S 13.)  

Enfim, na Ética, após a crítica ao uso que se faz ordinariamente dos conceitos de 

bem e mal, Spinoza nos declara: “Temos, no entanto, de conservar estes vocábulos. É 

que, visto nós desejarmos formar uma ideia de homem, que nós consideremos como um 

modelo da natureza humana colocada diante de nossos olhos, ser-nos-á vantajoso 

conservar estes mesmos vocábulos no sentido que disse”.  

Em suma, por bem, Spinoza compreende, ser o meio para nos aproximarmos cada 

vez mais do modelo da natureza humana que nos propomos. Por mal, aquilo que sabemos 



64 

 

ao certo que nos impede de reproduzir o mesmo modelo. Além disso, podemos dizer que 

os homens são mais perfeitos ou mais imperfeitos na medida em que se aproximarem 

mais ou menos deste mesmo modelo, conforme a Ética, IV, Prefácio. Entretanto, 

diferentemente da noção universal de bem ou de perfeição, a ideia desse modelo não é tal 

para Spinoza que se imponha do alto a cada ser humano e contradiga a individualidade 

de sua essência: ela exprime unicamente para cada ser humano sua própria natureza 

elevada à maior potência pelo mais claro conhecimento. 

 

3.4.2 O PRÍNCIPIO DA VIRTUDE 

 

Para que alcancemos há mais elevada expressão de nossa natureza ou essência, o 

princípio da virtude se faz necessário, e o que é este princípio senão o próprio esforço de 

cada ser em perseverar em seu próprio ser. Se algo diferente fosse afirmado, isso 

implicaria que um ser pode renegar sua essência ou agir de fora, o que é absurdo, 

conforme a Ética, IV, proposições XVIII e XXII. Quer dizer que nossa única regra é 

procurar o que pode servir à conservação e ao aumento de nosso ser, o que por 

conseguinte nos é útil, “Nenhum outro princípio é necessário, diz Spinoza no Breve 

tratado, senão o de procurar o que nos é útil, como é natural a todos os seres.” que 

podemos encontra na segunda parte, cap. XXVI. “Quanto mais cada um se esforça, e pode 

procurar o que lhe é útil, isto é, conservar o seu ser, tanto mais é dotado de virtude.” Ética, 

IV, proposição XX.   

A procura do útil é a origem da moralidade, e não, que quer se pretenda, da 

imoralidade, da mesma maneira que a redução da virtude ao esforço para perseverar no 

ser torna a virtude desejável em si e não por outra coisa, conforme a Ética, IV, 

proposições. XVIII e XXV. 

Porém, o esforço para perseverar no ser deixa-se determinar no homem por 

circunstâncias exteriores, na medida em que ele precisa das coisas de fora para produzir-

se, entreter-se e fortificar-se, donde modalidades passivas desse esforço que não poderiam 

absolutamente ser chamadas pelo nome de virtude, conforme a Ética, IV, proposição 

XXIII.  Pois, não se podem perceber só pela essência do ser, ou seja, não devemos tomar 

como boa toda ação que sentimos como tal, isolada e momentaneamente, pela alegria que 

a acompanha, tomar como útil toda ação que nos aparece como tal: para que seja boa, é 



65 

 

preciso que a ação seja acompanhada de uma alegria duradoura, e para que seja útil, é 

preciso que seja reconhecida com certeza como contribuindo à conservação de nosso ser, 

segundo a Ética, IV, Definições. I e II. A virtude consiste então em buscar o útil, não 

seguindo as sugestões dos sentidos e da imaginação, mas sob a conduta da razão. 

Entretanto, Spinoza definitivamente não considera o conhecimento racional 

verdadeiro como um meio subordinado à mera utilidade, mas pelo contrário, como o valor 

ou a utilidade suprema, só pelo fato de ser ele o conhecimento verdadeiro. Conforme ele 

escreve na Ética, IV, proposição, XXVI: “Tudo aquilo por que nos esforçamos pela razão 

não é outra coisa que compreender, e a alma, na medida em que usa da razão, não julga 

que nenhuma outra coisa lhe seja útil, senão aquela que conduz à compreensão.”  

Compreender é a virtude absoluta da alma, pois a alma, tendo como essência 

conhecer, não tem potência nem é ativa, por conseguinte não tem virtude, senão enquanto 

suas ideias dependem só dela e não das causas exteriores, portanto suas ideias são 

adequadas nesta condição onde nossas ideias não provem do que está fora, mas sim a 

partir do nosso entendimento, conforme a Ética, III, proposição. XIII, apêndice, cap. V. 

 

3.4.3 OS AFETOS E O SUMO BEM 

 

Como sabemos, nossas afecções são ruins na medida em que são paixões, em 

contrapartida, são boas na medida em que são verdadeiramente ações. Porém, dentre as 

paixões, há as que, embora determinadas em nós de fora, aumentam ou favorecem nossa 

potência de agir, o nosso conatus. Podemos dizer que, a alegria é sempre boa em si 

mesma, venha de onde vier, assim como a tristeza em si mesma é sempre má. O que faz 

que a alegria não seja boa em tal ocasião é que, por exemplo, respondendo apenas à 

excitação de uma parte de nosso corpo, ela impede o corpo, em seu conjunto, de ser 

afetado de formas variadas e equilibradas.  Enquanto que ela é sempre boa, a potência de 

agir do nosso corpo é aumentada de tal forma que todas as suas partes recebam dela 

igualmente o benefício. Já a tristeza só pode ser boa na medida em que impede e reduz 

uma alegria excessiva de forma parcial. 

Entretanto, nada é mais falso que ligar a virtude à procura ou à aceitação da tristeza 

por si mesma, nada é mais falso que condenar a alegria, pois só a alegria, e não a tristeza, 



66 

 

pode exprimir nossa potência própria de agir, e por conseguinte nossa virtude. Escreve 

Spinoza: 

 

Nenhuma divindade, nem ninguém, a não ser um invejoso, se compraz com a 
minha impotência e com o meu mal, nem pode ter na conta de virtude as nossas 
lágrimas, os nossos soluços, o nosso medo, e outras coisas deste gênero, que 
são sinais de uma alma impotente; mas, pelo contrário, quanto maior for a 
alegria de que somos afetados, tanto maior é a perfeição a que passamos; isto 
é, tanto mais necessário é que nós participamos da natureza divina. (Ética, IV, 
proposições. XLV, corolário. II e XVIII, como também no Breve tratado, 
segunda parte, cap. VII.) 

 

Em outras palavras, nenhuma divindade seja ela qual for e nem ninguém, a não 

ser uma pessoa invejosa, é capaz de sentir prazer com o mal que acontece a uma pessoa, 

a uma situação de desgraça e de choro, onde a angustia toma conta do indivíduo. 

Entretanto, quando somos tomados pela alegria, isso aumenta o nosso conatus e nos eleva 

ao estado de maior perfeição de nosso ser, ao estarmos mais pertos da perfeição 

participamos da natureza divina.  

Retomando, conforme nos diz na Ética, IV, proposição XLIV, embora o amor e o 

desejo possam estar sujeitos a excessos e assim tornarem-se maus, permanecem bons 

enquanto a alegria à qual estão ligados ou que os provoca interessa nosso ser em seu todo. 

A aversão e o ódio, pelo contrário, são más sem exceção, pois são estados de tristeza, e 

por conseguinte de impotência, que não são compensados, longe disso, pelo prazer 

amargo e precário causado pelo mal feito ao objeto detestado, o mesmo se passa com a 

inveja, zombaria, abjeção, cólera, vingança e todas as afecções que se ligam ao ódio ou 

que dele nascem. O ódio, no mais, engendra o ódio, ou seja, só se alimenta de si mesmo, 

e só pode ser vencido pela generosidade e pelo amor, conforme podemos ver na Ética, 

IV, proposição. XLV-XLVI e no Breve tratado, segunda parte, cap. VI.  

 A esperança e o temor, nem sempre são inteiramente maus e ocasionalmente 

podem ser bons, não são, entretanto, bons por si mesmos, pois implicam um certo grau 

de tristeza, uma certa carência de conhecimento e potência. (Ética, IV proposição. XLVII, 

Breve tratado, segunda parte, cap. IX.  A superestima e a abjeção, apliquem-se a outros 

ou a nós, são sempre maus, pois envolvem essencialmente opiniões opostas ao juízo 

equânime da razão. A superestima engendra facilmente o orgulho, sobretudo quando é o 

indivíduo que se superestima a si mesmo, e do orgulho nascem os maiores males. A 

abjeção de si corrige-se mais facilmente que o orgulho, e, contudo, está próxima do 



67 

 

orgulho pela própria humildade a que ele se reduz e da qual faz um motivo para censurar 

os outros homens. (Ética, IV, proposições. XLVIII-LV, LVI-LVII cf. Breve tratado, 

segunda parte, cap. VIII.  

Já o afeto da humildade não é, ao contrário do que costumamos pensar, uma 

virtude, para Spinoza, é uma tristeza que acompanha nos homens o sentimento de sua 

impotência, e apesar de pretender-se que ela deve resultar da consideração de nossa 

pequenez e de nossa dependência, esta consideração, desde que verdadeira, pelo contrário 

aumenta nosso poder. (Ética, IV, proposição LIII).  

Tampouco o arrependimento é uma virtude, e aquele que se arrepende do que fez 

é duas vezes miserável e impotente, pois o arrependimento é, também ele, uma tristeza, e 

no mais uma tristeza acompanhada da ilusão de que agimos com livre arbítrio. (Ética, IV, 

proposição LIV; Breve tratado, segunda parte, cap. X. Entretanto, acrescenta Spinoza, na 

Ética IV, proposição LIV, que essas duas paixões, humildade e arrependimento, dado 

que os homens quase não vivem sob o império da razão, são mais úteis que danosas.  

Ora, a potência de agir, elevada ao máximo, isto é, produzida ou regulada pela 

razão, é o que constitui a liberdade. Spinoza apresenta, então, segundo as máximas de sua 

moral, uma espécie de retrato do homem livre, em que se mostra a “natureza humana 

superior” que deve servir de modelo. O homem livre não somente não realiza o mal como 

o ignora (Ética, IV, proposição. LXVIII).  

Ele age, pode-se dizer, para além do bem e do mal, unicamente em virtude de sua 

força interior, estranho ao temor, ele não se desvia menos das temeridades vãs: ele busca 

tanto evitar os perigos como triunfar sobre eles (Ética, IV, proposição. LXIX). Como ele 

se preserva de todo contato com os objetos exteriores que reduziriam seu poder de ação, 

exclui, sem sequer as conceber, as ideias que trariam dano a seu esforço natural para 

conservar-se, e dentre essas ideias, antes de todas, a ideia da morte. Nos escreve Spinoza: 

“o homem livre em nada pensa menos que na morte; e a sua sabedoria não é uma 

meditação da morte, mas da vida.” (Ética, IV, proposição. LXVII.) 

É legítimo então que busquemos sempre o que nos é mais útil, como já falamos 

em tópicos anteriores, ora, um objeto nos é tanto mais útil quanto melhor concorde com 

nossa natureza própria, e o que melhor concorda com nossa natureza própria é a natureza 

de nossos semelhantes. Esse acordo dos homens entre si, porém, fundado sobre a 

comunidade da natureza deles, enfraquece-se e pode mesmo transformar-se em oposição 



68 

 

e luta, desde que as paixões os dominem, já que as paixões põem os indivíduos em maior 

ou menor número fora de sua natureza, sujeitando-os à influência das circunstâncias 

exteriores.  

Portanto, é só na medida em que vivem sob a direção da razão que os homens 

concordam necessariamente entre si, nesse caso, acrescenta Spinoza: nada é mais útil ao 

homem que o próprio homem, nesse ponto, podemos dizer que o homem é um deus para 

o homem. (Ética, IV, proposição. XXXI-XXXV).  

Apenas a razão estabelece entre os homens sólidos laços de amizade e assistência 

recíprocas, mútuas (Ética, IV, proposição. LXX-LXXI), e os estabelece sem atingir a 

potência e alegria de cada um. Como escreve Delbos: 

 

A procura do útil ensina ao homem a necessidade de unir-se a seus 
semelhantes, e é daí que deriva a sociedade civil. Ao passo que no estado de 
natureza o direito de cada um mede-se por sua potência, no estado social, 
constituído pelo consentimento comum, o direito de cada um é definido pelo 
poder soberano, e a força pública, posta ao serviço do direito assim decretado, 
impede cada um de se fazer juiz segundo sua paixão e comportar-se 
consequentemente. (DELBOS, 2002, p.150). 

 

“O homem que é conduzido pela razão é mais livre na cidade, onde vive segundo 

as leis comuns, que na solidão, onde obedece só a si mesmo.” (Ética, IV, proposição. 

LXXII). Somos assim quando somos livres, isto é, possuímos ideias adequadas e por isso 

mesmo ativas, e há sentimentos que exprimem em nós esse estado superior. Pois a alegria 

e o desejo não se ligam só à paixão, ligam-se também, e mais essencialmente, melhor 

dizendo, essencialmente por inteiro, à ação propriamente dita. Em outros termos, há, 

assim como o comporta a definição geral das afecções, não somente afecções passivas, 

mas também afecções ativas.  

Diante de todo esse aparato afetivo que discutimos até agora, surge-nos uma 

pergunta: como o império da razão se estabelece em nossas almas? 

Se a razão pode triunfar sobre as paixões provocadas em nós por ouvir dizer, já 

que, sendo-nos interior, ela pode sobrepujar o que vem de fora, ela não poderia igualmente 

suprimir ou reprimir paixões cujo objeto presente mais ou menos sentimos, pois a razão, 

que procede por raciocínio, não nos une diretamente a um objeto nem nos permite a sua 

fruição, ao passo que a paixão resultante da experiência e a fruição de algo que temos 

como bom e a que estamos imediatamente unidos. Apenas a fruição de um bem maior 



69 

 

pode livrar-nos dessa paixão, ou ainda a experiência, que não se produz sempre, de um 

consequente mal maior; eis por que a salvação requer um gênero de conhecimento que 

nos une imediatamente ao Ser infinito e nos faça fruir dele. 

Em princípio, as afecções acompanhadas de conhecimento claro, e ligadas assim 

a objetos verdadeiramente reais e imutáveis, são duráveis e fortes, ao passo que são 

caducas e alteram-se as afecções suscitadas pela imaginação e ligadas a objetos sensíveis 

e variáveis. 

É a experiência da vida que nos instrui acerca do perigo das paixões e que de uma 

certa maneira corrige. Pois nossas paixões, mesmo quando não são formas particulares 

de tristeza, conduzem-nos à tristeza por suas consequências, donde a tendência a nos 

desligarmos de seus objetos para nos ligarmos a objetos mais seguros que elas criam mais 

ou menos nós. O tempo é, para esse gênero de conversão, um poderoso auxiliar: ele faz 

com que as afecções se refiram a coisas que conhecemos claramente, sobrepujando as 

afecções referidas a coisas de que temos uma ideia confusa ou mutilada. (Ética, V, 

proposições. VII e XX). 

Por outro lado, afecções referentes a coisas claramente conhecidas tornam-se 

independentes das vicissitudes do tempo, e como se referem a objetos verdadeiros, isto é, 

permanentes, reproduzem-se com mais constância no espírito e o ocupam mais. (Ética, 

V, proposições. IX-XIII e XX). 

Surge aí a substituição radical de afecções novas às primeiras? De jeito nenhum. 

Primeiramente, o que uma afecção tem de passivo não pode ser sempre destruído, 

tampouco pode ser destruída a imagem sensível que temos, por exemplo, do Sol, mesmo 

quando temos do Sol uma ideia racional. (Ética, IV, proposição. I; V, proposição. XX). 

Se em muitas circunstâncias é impossível permanecermos plasmados e como que tentados 

pelo que vem de fora, podemos ao menos pelo conhecimento refrear a imaginação que 

vem daí e impedir que suas modificações exteriores mantenham sobre nós o império que 

tinham antes.  

Por outro lado, em nossas afecções mais passivas há, como sabemos, um elemento 

ativo, a parte de potência envolvida por nosso desejo. A paixão vem unicamente da 

relação mantida entre nosso desejo e a força preponderante de alguma causa exterior. Ora, 

essa relação tem apenas uma necessidade de circunstâncias, não uma necessidade 

verdadeira, nosso desejo pode então ser separado da ideia dessa causa e juntando a outras 



70 

 

ideias, e assim sucumbe a espécie particular de paixão que o determinara. (Ética, V, 

proposição. II)  

Porém, para separar nosso desejo da ideia de uma causa exterior é preciso 

compreendê-lo tal como ele é, ou seja, na medida em que implica um poder de agir que 

nos é próprio, ora, de toda afecção do corpo e, por consequência, de toda afecção da alma 

podemos formar um conceito claro e distinto, que de resto é apenas a ideia constitutiva 

dessa afecção recolocada na série das ideias que verdadeiramente dão razão de nossa 

natureza, uma afecção que era passiva deixa de sê-lo e torna-se ativa logo que formamos 

dela um conceito claro e distinto, podemos assim adquirir cada vez mais o poder de ligar 

nossas afecções seguindo uma ordem válida para o intelecto, e colocá-las em acordo com 

a natureza universal. (Ética, V, proposições. IV e X.)  

Diante tudo o que foi falado, na vida racional, não somente mantemos e 

aumentamos, desbloqueando-a, toda a potência própria a nosso esforço para perseverar 

no ser, mas ainda não perdemos nenhum dos benefícios devidos aos encontros felizes da 

paixão. Pois, se ocorre que a paixão aumenta nossa potência de agir, como nossa potência 

de agir funda-se positivamente sobre nossa essência, a razão, que nos faz conceber nossa 

essência de uma forma adequada, garante e assegura todas as manifestações reais dessa 

potência, aparece aí sem dúvida uma das expressões mais paradoxais do racionalismo: 

“A todas as ações às quais somos determinados por uma afecção que é uma paixão, 

podemos ser determinados pela razão, independentemente dessa afecção.” (Ética, IV, 

proposição. LIX). 

Portanto, é necessariamente bom tudo que no homem é por sua natureza causa 

eficiente e completa, mas lhe é impossível deixar de ser uma parte da natureza, e a 

natureza não foi providencialmente adaptada a seus desejos. Só que, pelo conhecimento 

claro e distinto do que na natureza lhe convém, ele pode constituir objetos para seu uso, 

é mais ou menos estender para fora de si sua potência de agir. Ela nos faz compreender a 

necessidade da ordem da natureza, e nos inclinando assim a desejar apenas o que em si é 

necessário faz-nos encontrar no conhecimento da verdade o contentamento absoluto que 

procuramos. (Ética, IV, XXXII; Ética V, proposição. VI). 

O aprimoramento máximo de nossa capacidade e a criação de vínculos autênticos 

entre essa capacidade e a força das coisas externas são resultados imediatos do 

conhecimento claro, visto como a mais elevada virtude da alma. Sabemos que o propósito 



71 

 

último desse conhecimento claro é Deus, ou seja, o Ser infinito em sentido absoluto, 

fundamento indispensável para a existência e a compreensão de tudo ao nosso redor e dos 

mesmos.  

Esse entendimento, ao representar a expressão máxima de nosso impulso 

(conatus) para perseverar, manter e afirmar nossa essência, o nosso ser, gera uma alegria 

equivalente, associada à ideia de Deus como sua origem. Consequentemente, surge um 

amor por Deus, proporcional a essa alegria, e esse amor preenche a alma de modo mais 

intenso que qualquer outra coisa. 

Em suma, o amor do ser humano por Deus não é corrompido por inveja ou ciúme, 

pois Deus é um bem universal, comum a todos, compartilhado por todos sem se 

fragmentar. Sendo assim, esse amor se fortalece ainda mais quando reconhecemos outros 

seres humanos igualmente ligados a Deus pelo mesmo vínculo (Ética, IV, proposição 

XXXVI; V, proposição X).  

Em contrapartida, Deus não pode amar os homens em retorno, pois é impassível, 

ou seja, não está sujeito a paixões, não evolui de uma perfeição menor para uma maior e 

não experimenta alegria ou tristeza, em outras palavras é isento de qualquer tipo de afetos 

humanos, a saber, é antropopático. Assim, quem ama a Deus não pode buscar ser amado 

por Ele (Ética, V, proposições XVII e XIX; Breve Tratado, parte II, cap. XXIV). Isso, 

porém, não significa de maneira nenhuma um abandono de um “pai”.  

O próprio amor humano por Deus, por estar fundamentado no conhecimento do 

Ser infinito, produtor de tudo o que existe, já é suficiente para libertar e trazer felicidade 

ao indivíduo. Então, a proposta de Spinoza é a de que por meio da razão nos 

autodeterminemos, não nos subjugando ao controle das paixões, o que não quer dizer que 

iremos deixar de senti-las, pois somos elas, mas no sentido de conhecermos de forma 

clara as causas que nos movem, o que nos leva ao um conhecimento mais profundo que 

é o da união que a mente tem para com Deus e daí compartilhar desse conhecimento com 

todos os homens, nas palavras de Spinoza: 

 

Tudo o que é feito se faz segundo uma ordem eterna e segundo leis certas da 
natureza. Como, porém, a debilidade humana não alcança com seu pensamento 
aquela ordem, mas nesse interim, o homem concebe uma natureza humana 
muito mais firme que a sua e, simultaneamente, vê que nada obsta a que 
adquira tal natureza, é incitado, pois, a buscar meios que o conduzam a tal 
perfeição; e tudo aquilo que pode ser meio para aí chegar chama-se verdadeiro 
bem; o sumo bem, contudo, é aí chegar de a que ele, isto é, o homem, frua tal 



72 

 

natureza com outros indivíduos, se possível. Qual seja, porém, aquela natureza, 
mostraremos, em seu devido lugar, que sem dúvida é o conhecimento da união 
que a mente tem com a natureza inteira. (Tratado da Emenda do Intelecto § 
12-13). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



73 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Em virtude do que foi dito até aqui, podemos concluir que Spinoza traz uma visão 

única da realidade, onde tudo está conectado de forma coerente e unitária, Deus é o tecido, 

a nervura do real, onde as relações se realizam e os infinitos modos se relacionam e 

perseveram em seu ser, sem Deus nada pode ser nem ser concebido e todos são 

determinados a  agir e a operar de uma determinada maneira, todas as coisas são regidas 

cada uma conforme leis próprias da natureza,  Spinoza deixa bem claro que isso não é 

diferente em relação  aos nossos afetos. 

Spinoza não rechaça os afetos como sendo algo à parte, como no caso de 

Schopenhauer que coloca os afetos como um obstáculo ao conhecimento, que turva e 

falsifica os nossos julgamentos. Os afetos, para Spinoza, também não devem ser 

colocados no lado de fora da natureza, ou como ele escreve, um império dentro de um 

império, nem nos coloca num pedestal como seres inteiramente racionais, seria possível 

suprimir todas as nossas emoções? Pelo contrário, os afetos são parte integrante de nossas 

relações com o mundo, os afetos permeiam todas as relações humanas, servem de um 

pano de fundo, onde cada escolha, ação, decisão, pensamento e sentimentos são 

determinadas por eles. 

Nós seres humanos, como sabemos, vivemos no mundo que inevitavelmente nos 

obriga a ter com ele relações, sendo assim, somos constantemente empurrados a ter de 

tomar decisões seja no âmbito da casa familiar, no trabalho, na universidade, na rua, por 

conseguinte, este contato em nós gera efeitos positivos ou negativos alterando as nossas 

emoções, sentimentos: tristes ou alegres. Portanto, quantos de nós que de maneira 

inconsciente passamos por inúmeras provações, dificuldades, obstáculos, frutos das 

nossas más escolhas ou por meio do que a vida nos coloca, assim, gerando afetos 

negativos, passivos, que impulsionam, impelem o nosso conatus para baixo, 

constrangendo-o, o que nos leva a uma potência menor de nossas forças internas. 

Mesmo a vida nos colocando obstáculos que nos impulsionam para baixo, 

podemos através da filosofia de Spinoza, encontrar um remédio para as nossas dores, 

vicissitudes, obstáculos que a vida nos oferece, quando mediante a razão, no qual, todos 



74 

 

nós somos possuidores15, busquemos analisar esses afetos, nos colocando não mais em 

uma posição passiva de apenas recebê-los por meio da experiência, mas através de uma 

posição ativa, utilizando o bom senso, como ferramenta de tratamento destes, somente 

assim nós melhoramos se estivermos aptos a isso, racionalmente gerenciando nossos 

afetos. 

Vale destacar que se olharmos bem para o interior de cada ação nossa, boa ou má 

em nosso dia a dia, podemos ver que intrinsecamente em seu ser, se encontra um afeto 

que nos direciona a uma determinada ação, geralmente atuamos de forma inconsciente e 

a razão longe de traçar um caminho correto, se encontra latente. Quantas vezes agimos 

pelo impulso de nossos afetos, sem nos darmos conta de que não somos senhores nem de 

nós mesmos e às vezes até de nossas vidas, portanto, nós só pensamos ou agimos mediante 

os afetos, eis a proposta de Spinoza: usar os afetos para compreender o jeito como nós 

entendemos e agimos no mundo. 

O que nos cabe, é procurar identificar racionalmente aqueles afetos que aumentam 

nossa potência de agir, viver, que nos impulsionam a operar transformações e crescer no 

mundo. É fundamental que sejamos sujeitos ativos em relação aos afetos, pois, do 

contrário, podemos ser tragados, tomados e esmagados por eles, o que pode levar o 

indivíduo ao que Camus, certa vez, classificou como o maior problema filosófico de 

todos: o suicídio, ou seja, um indivíduo que é tomado por pensamentos dessa magnitude 

que foi inteiramente acossado pelos afetos tristes, um ser que é escravo, que não enxerga 

racionalmente a realidade na qual vive. 

Para Spinoza, quando o indivíduo tem ciência dos encontros que aumentam ou 

diminuem, bloqueando a sua potência, seu conatus, quando faz dos encontros ruins algo 

útil para o seu aprendizado e crescimento, quando sabe do seu lugar na ordem da natureza 

sem qualquer pretensão de superioridade frente aos outros, quando percebe que o melhor 

para ele é o outro e a vida em sociedade onde ocorre a instauração dos afetos, esse 

indivíduo dotado desta consciência, para Spinoza, é um ser livre16 não porque foi lhe dado 

                                                             

15 Referência à obra de Descartes:  meditações de filosofia primeira: onde ele escreve que todos nós 
somos possuidores do que ele chama de bom senso, ou seja, razão. 

16
 Em suma, o indivíduo só é livre quando age em função de suas forças internas, quando produz a sua 

própria vida, ele nada mais está fazendo do que perseverando em existir e agir por si. Todavia, para aquele 
indivíduo que se torna um joguete de forças que lhes são externas, que é coagido por elas, este não efetua 
a sua natureza, não produz a sua própria vida, não é ativo nem autônomo em suas decisões, é um barco no 
oceano, em que não há ninguém no leme, o que faz com que o barco vá de um lado para o outro com as 
forças externas dos ventos e da maré. 



75 

 

livre arbítrio, mas sim porque sua liberdade é fruto da conquista, apenas assim somos 

livres para Spinoza, quando não somos constrangidos por nada, mas perseveramos na 

existência com as nossas próprias pernas. 

Portanto, no pensamento de Spinoza, não há qualquer ímpeto de um furor 

dionisíaco, a fim de uma busca desenfreada pelo prazer, mas sua proposta é de 

compreender os afetos a partir das suas causas, pois, como ele diz no Axioma 4 da 

primeira parte da Ética: o conhecimento do efeito depende do conhecimento da causa e o 

envolve. Devemos buscar sim, incessantemente, os bons encontros, mas os maus 

encontros com o mundo podem nos ser bastante valiosos e jamais devem ser descartados 

ou colocados de lado, são úteis ao nosso aperfeiçoamento enquanto pessoas, basta que 

olhemos para eles conduzidos pela carruagem da nossa faculdade racional, assim 

progressivamente, vamos galgando os obstáculos, os degraus do caminho que nos levará 

um dia, como já falamos em tópicos anteriores: ao conhecimento da união que a mente 

tem com Deus e do nosso lugar na ordem natural das coisas, e assim partilhar com todos 

deste bem supremo, o fruir da união com a natureza.   

Nas palavras de Spinoza: O amor para com uma coisa eterna e infinita alimenta o 

ânimo só de alegria, a qual é isenta de toda tristeza, o que muito é de se desejar e que se 

há de buscar com todas as forças. (Tratado da Emenda do Intelecto § 10). Diante de tudo 

o que discutido até aqui, deixamos uma pergunta ao leitor que se debruça sobre este 

trabalho, não daremos resposta, mas cabe a cada um refletir: é possível agir de acordo 

com a Ética de Spinoza sem ter fé? 

 

. 



 

REFERÊNCIAS 

 

ABRANTES, J. G. de. O método geométrico euclidiano. Revista Conatus - Filosofia de 
Spinoza (ISSN 1981-7509), [S. l.], v. 10, n. 20, p. 57–68, 2019. Disponível em: 
https://revistas.uece.br/index.php/conatus/article/view/1628. Acesso em: 13 out. 2021. 
 
CHAUI, Marilena de Souza. A nervura do real: imanência e liberdade em Espinosa/ 
Marilena Chaui. - São Paulo: Companhia das letras, 1999. 
 
CHAUI, Marilena de Souza. Desejo, paixão e ação na ética de Espinosa / Marilena 
Chaui. São Paulo: Editora Companhia das letras, 2011. 
 
CHAUI, Marilena de Souza. Espinosa: uma filosofia da liberdade/ Marilena Chaui. São 
Paulo: Editora moderna, 1995. 
 
DELEUZE, Gilles. Espinosa: uma filosofia prática / Gilles Deleuze. – São Paulo: 
Editora Escuta, 2002. 
 
ECO, Umberto. Como se faz uma tese/ Umberto Eco; tradução Gilson Cesar Cardoso de 
Souza. -24ª.Ed. – São Paulo: Perspectiva, 2012. 
 
ESPINOSA, Baruch de. Breve tratado de Deus, do homem e do seu bem estar; prefácio 
Marilena Chaui; Introdução Emanuel Ângelo da Rocha fragoso, Ericka Marie Itokazu; 
tradução e notas Emanuel Angelo da Rocha Fragoso, Luís César Guimarães Oliva. – Belo 
Horizonte: Editora Autêntica, 2012. 
 
ESPINOSA, Baruch de. Correspondência. Introducción, traducción, notas y índice de 
Atilano Domínguez. Madri: Alianza, 1988. 
 
ESPINOSA, Benedictus de. Ética; tradução Grupo de Estudos Espinosanos; coordenação 
Marilena Chaui. -  1ª. Ed. 1 reimpr. - São Paulo. Editora da Universidade de São Paulo, 
2018. 
 
EUCLIDES. Os Elementos; tradução e introdução de Irineu Bicudo. – São Paulo: Editora 
UNESP, 2009. 
 
FOLSCHEID, Dominique. Metodologia Filosófica/ Dominique Folscheid, Jean Jacques 
Wunenburger; tradução Paulo Neves. - 4ª. Ed. –São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 
2013. 
 
GEBHARDT, Carl. Spinoza/ Carl Gebhardt; traducido por Oscar Cohan.- 1ª.Ed. Buenos 
Aires: Losada, 2007. – (Biblioteca de Obras Maestras del Pensamiento). 
 
GLEIZER, Marcos André, Espinosa e a afetividade humana / Marcos André Gleizer. – 
Rio de Janeiro: Jorge Zahar, Ed. 2005. 
 
GUEROULT, Martial. Spinoza. v. 1 (Dieu) e v. 2 (L’Âme). Paris: Aubier- Montaigne, 
1997. (Analyse et Raisons). 



77 

 

 
HORNÄK, Sara. Espinosa e Vermeer: imanência na filosofia e na pintura/ Sara 
Hornäk; tradução Saulo Krieger. – São Paulo: Paulus, 2010. – (Coleção Philosophica) 
 
MACHEREY, Pierre. Introduction à l’Éhique de Spinoza. La première partie: la 
nature des choses. Paris: Presses Universitaires de France, 1998a. (Les grands livres de 
la Philosophie). 
 
MARTINICH. A. P. Ensaio filosófico: o que é, como se faz/ A.P Martinich; tradução 
Adail Sobral. – 2ª.Ed. – São Paulo: edições Loyola, 1996. 
 
PRYOR. James. Como se escreve um ensaio de filosofia/ James Pryor. Disponível em: 
https://criticanarede.com/fil_escreverumensaio.html  
 
RIZK, Hadi. Compreender Spinoza. Hadi Rizk; tradução de Jaime A. Clasen. 2 ed. – 
Petrópolis, RJ, Vozes, 2010. p. 7-12. 
 
SEVERINO. Antônio Joaquim. Como ler um texto de filosofia. Antônio Joaquim 
Severino. – 2ª Ed. – São Paulo: editora Paulus, 2009. 
 
SEVERINO. Antônio Joaquim. Metodologia do trabalho científico. Antônio Joaquim 
Severino. – 21ª Ed. rev. ampl – São Paulo: editora Cortez, 2000. p. 47-61. 
 
SPINOZA, Baruch. Seleção de textos de Marilena Chauí; traduções por Marilena Chauí 
et al. 1ª. ed. São Paulo: Abril Cultural, 1973. p. 365-391. (Os Pensadores). 
 
SPINOZA, Baruch. Seleção de textos de Marilena Chauí; traduções por Marilena Chauí 
et al. 2ª. ed. São Paulo: Abril Cultural, 1983. p. 383. (Os Pensadores). 
 
Spinoza/ Don Garrett (org); [tradução Cassiano Terra Rodrigues]. – Aparecida, SP; 
Editora Ideias e Letras, 2011. p. 33-87. – (Companions & Companions) 
 
TEIXEIRA, Lívio. A Doutrina dos modos de percepção e o conceito da abstração na 
filosofia de Espinosa / Lívio Teixeira. - São Paulo: Editora Unesp, 2001. 
 
W. CONCEPCIÓN. David. Ler como um filósofo/ David W. Concepción; Tradução de 
Rodrigo Freitas Costa Canal e Breno Ricardo Guimarães Santos. Disponível em: 
https://criticanarede.com/lercomofilosofo.html#fn1 




