
 
 

 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CAMPUS JOÃO PESSOA 

CENTRO DE EDUCAÇÃO 

DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS DAS RELIGIÕES 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM CIÊNCIAS DAS RELIGIÕES 

MESTRADO EM CIÊNCIAS DAS RELIGIÕES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

MARCOS SUEUDY SANTOS DO NASCIMENTO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TEU SOFRIMENTO TEM SENTIDO? A ESPIRITUALIDADE E O SENTIDO DA 

VIDA PARA PACIENTES COM FIBROMIALGIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA – PB 

2025 



 
 

MARCOS SUEUDY SANTOS DO NASCIMENTO 

 

 

 

 

 

 

 

TEU SOFRIMENTO TEM SENTIDO? A ESPIRITUALIDADE E O SENTIDO DA 

VIDA PARA PACIENTES COM FIBROMIALGIA 

 

 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Ciências das Religiões da 

Universidade Federal da Paraíba, como requisito 

parcial à obtenção do título de Mestre em Ciências 

das Religiões. 

 

Área de concentração: Ciências Sociais das 

Religiões, Educação e Saúde. 

Linha de Pesquisa: Espiritualidade e Saúde. 

 

 

 

Orientador: Prof. Dr. Thiago Antonio Avellar de Aquino 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA – PB 

2025 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho a Deus, à minha 

esposa e aos meus filhos. Vocês foram 

meus maiores incentivadores para 

continuar. 



 
 

AGRADECIMENTOS 

 

Ao estimado professor e meu orientador Dr. Thiago, gratidão por estar presente há tantos anos 

na minha trajetória profissional e acadêmica. 

 

Aos queridos prof.ª Dr.ª Karen Guedes Oliveira e prof. Dr. Alisson de Meneses Pontes por cada 

contribuição e apoio para que esta dissertação fosse concluída. 

 

À Ana Clara, você foi fundamental para a conclusão desta dissertação. Foi calmaria e clareza 

nos momentos de dúvidas e preocupações. 

 

À Raquel Monteiro pela contribuição tão valiosa. Você participou ativamente deste momento. 

Gratidão eterna minha amiga. 

 

Ao PPGCR nas pessoas de seus coordenadores e professores. 

 

À Fundação de Apoio à Pesquisa do Estado da Paraíba – FAPESQ que foi tão valiosa em 

promover o incentivo financeiro durante toda a minha jornada enquanto pesquisador. 

 

Ao Centro de Reabilitação e Tratamento da Dor, e em especial a coordenadora Larissa Araújo 

e a colaboradora Joelma pela parceria e contribuição direta na minha pesquisa, vocês foram 

essenciais para que a pesquisa acontecesse. 

 

Às queridas participantes da pesquisa, as mulheres que não podem aparecer e nem ter os seus 

nomes escritos aqui, mas protagonizaram e tornaram a pesquisa mais bela e significativa. Vocês 

são maravilhosas e guerreiras. Minha eterna gratidão! 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pode-se tirar tudo de um homem exceto 

uma coisa: a última das liberdades 

humanas, escolher a própria atitude em 

qualquer circunstância, escolher o 

próprio caminho.  

Viktor Emil Frankl 



 
 

RESUMO 

 

O homem sempre procurou dar um sentido à sua vida para compreender a sua existência. 

Entretanto, a frustração dessa necessidade é um sintoma do nosso tempo. O sofrimento sem o 

sentido configura o vazio existencial que muitos experimentam. O objetivo deste trabalho foi 

avaliar os efeitos de uma intervenção sobre a percepção de sentido do sofrimento e a experiência 

da dor física em mulheres com fibromialgia. Especificamente, buscou-se: mensurar as 

mudanças na percepção de sentido do sofrimento após a intervenção; avaliar as alterações na 

intensidade e na experiência da dor física; comparar os desfechos – percepção de sentido do 

sofrimento e dor física – entre o grupo experimental e o grupo controle; e explorar, por meio da 

experiência subjetiva, quanto à influência da intervenção no enfrentamento do sofrimento e da 

dor. Diante disso, optou-se por uma abordagem metodológica qualitativo-quantitativa, ou de 

métodos mistos, por compreender que o fenômeno investigado – a experiência de pacientes 

com fibromialgia à luz da espiritualidade e da Logoterapia – demanda tanto uma compreensão 

estatística quanto uma análise interpretativa e subjetiva. O interesse pela temática 

“Espiritualidade, Logoterapia e Fibromialgia” justifica-se, na importância de investimentos em 

intervenções para a promoção da resiliência, pois através destas é possível desenvolver nas 

pessoas competências para lidar com eventos negativos e transformar positivamente a lógica 

negativa com relação a si mesmo, as pessoas e ao mundo que, podem maximizar ainda mais o 

sofrimento da pessoa, impedindo-a de vislumbrar o sentido e de realizar seus valores. Em 

segundo lugar, destaca-se também, a necessidade da práxis profissional com foco na promoção 

da saúde do ponto de vista logoterapêutico. A partir desta, é possível confrontar o logos, que 

implica numa tomada de posição perante as dores, e, mais ainda, se situar acima delas. Quanto 

à metodologia participaram da pesquisa 8 mulheres cadastradas no Centro de Reabilitação e 

Tratamento da Dor – CENDOR que já são usuários do Centro e que também já são 

diagnosticadas com a Fibromialgia. O grupo foi dividido em grupo controle e grupo 

experimental. 4 mulheres no grupo experimental e 4 mulheres no grupo controle. Foram 

selecionadas para participar dos encontros no grupo experimental aquelas que tinham mais 

disponibilidade, logo, para o grupo controle, as que só poderiam vir ao primeiro e último 

encontro. Os dois grupos foram submetidos a um pré-teste e um pós-teste, e apenas um grupo 

(experimental) foi submetido à intervenção. A intervenção aconteceu em um consultório do 

CENDOR nas quartas-feiras dos meses fevereiro e março das 14hrs até as 16hrs do ano 2025. 

Na conclusão da intervenção com o grupo experimental (pré-teste + intervenção) as 

participantes do grupo controle foram convocadas novamente a fim de que fosse aplicado o 

pós-teste com o grupo controle e o grupo experimental e, assim, foram avaliados quais os 

indicativos de melhora para os grupos e como se deu essa melhora, se com a intervenção houve 

melhora ou somente com a aplicação dos testes já se deu um resultado significativo para as 

participantes do grupo. Os resultados evidenciaram que a espiritualidade e o sentido da vida 

atuaram como recursos existenciais no enfrentamento da fibromialgia, promovendo 

ressignificação do sofrimento e fortalecimento da esperança. A discussão revelou que, à luz da 

Logoterapia, a liberdade interior e a autotranscendência foram fundamentais para a 

reconstrução do sentido e da identidade das participantes. A pesquisa buscou contribuir para 

um melhor entendimento sobre a influência do sentido de vida em pacientes com fibromialgia, 

como também dar alívio as dores existenciais e físicas pessoas diagnosticadas com a 

fibromialgia. 

 

Palavras-chave: logoterapia; fibromialgia; sentido de vida; espiritualidade. 

 

 



 
 

ABSTRACT 

Human beings have always sought to give meaning to their lives in order to understand their 

existence. However, the frustration of this need is a symptom of our time. Suffering without 

meaning constitutes the existential void experienced by many. The aim of this study was to 

evaluate the effects of an intervention on the perception of the meaning of suffering and the 

experience of physical pain in women with fibromyalgia. Specifically, it sought to measure 

changes in the perception of the meaning of suffering after the intervention; assess changes in 

the intensity and experience of physical pain; compare the outcomes — perception of the 

meaning of suffering and physical pain — between the experimental group and the control 

group; and explore, through subjective experience, the influence of the intervention on coping 

with suffering and pain. Therefore, a qualitative-quantitative, or mixed-methods, 

methodological approach was adopted, since the investigated phenomenon — the experience 

of patients with fibromyalgia in the light of spirituality and Logotherapy — requires both 

statistical understanding and interpretative, subjective analysis. The interest in the theme 

“Spirituality, Logotherapy, and Fibromyalgia” is justified by the importance of investing in 

interventions that promote resilience, as these can develop individuals’ competencies to cope 

with adverse events and positively transform negative perceptions about themselves, others, 

and the world — factors that can intensify suffering and hinder the realization of meaning and 

values. Furthermore, it highlights the need for professional praxis focused on promoting health 

from a logotherapeutic perspective. From this viewpoint, it becomes possible to confront the 

logos, which implies taking a stand toward one’s pain and, above all, positioning oneself 

beyond it. The research involved eight women registered at the Center for Rehabilitation and 

Pain Treatment (CENDOR), all diagnosed with fibromyalgia. The participants were divided 

into two groups: four in the experimental group and four in the control group. Those with 

greater availability were assigned to the experimental group, while those able to attend only the 

first and last sessions comprised the control group. Both groups completed a pre-test and a post-

test; however, only the experimental group participated in the intervention. The intervention 

took place at the CENDOR clinic on Wednesdays in February and March 2025, from 2 p.m. to 

4 p.m. After completing the intervention (pre-test + sessions), the control group was recalled to 

complete the post-test, allowing for comparison of improvement indicators between the groups 

and assessment of whether changes were due to the intervention or testing alone. The results 

showed that spirituality and the sense of life functioned as existential resources in coping with 

fibromyalgia, promoting the re-signification of suffering and the strengthening of hope. The 

discussion revealed that, in the light of Logotherapy, inner freedom and self-transcendence were 

fundamental for reconstructing the sense and identity of the participants. This research sought 

to contribute to a better understanding of the influence of meaning in life among patients with 

fibromyalgia, as well as to provide relief from existential and physical pain for individuals 

diagnosed with the condition. 

 

Keywords: logotherapy; fibromyalgia; meaning of life; spirituality 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

 

Figura 1 – Representação da Primeira Lei da Ontologia Dimensional de Frankl.......... 22 

Figura 2 – Representação da Segunda Lei da Ontologia Dimensional de Frankl.......... 22 

Figura 3 – Mudando atitudes em situações de fracasso e êxito..................................... 26 

Figura 4 – Fatores envolvidos na dor e nos sintomas da fibromialgia........................... 36 

Figura 5 – Inter-relação psicossomática....................................................................... 39 

Figura 6 – Trabalho com grupos de derreflexão........................................................... 40 

Figura 7 – Registro do primeiro encontro com as participantes da pesquisa................. 56 

Figura 8 –  Gráfico das médias e desvios padrão dos escores de sentido de vida (Busca 

e Presença) nos momentos de pré-teste e pós-teste do grupo controle e 

experimental (criado pelo pesquisador) ...................................................... 

61 

Figura 9 – A Concepção de ser humano na antropologia de Viktor Frankl.................  63 

Figura 10 – Encontro de encerramento e participantes com os cactos que escolheram... 79 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

LISTA DE TABELAS 

 

Tabela 1 - Organização de encontros por temas............................................................. 57  

Tabela 2 -  Caracterização da amostra............................................................................. 59 

Tabela 3 -  Médias e desvios padrão dos escores de sentido de vida (Busca e Presença) 

nos momentos de pré-teste e pós-teste do grupo controle e experimental....... 

 

 

60 

Tabela 4 -  Médias e desvios padrão dos escores de sentido de vida (Busca e Presença) 

nos momentos de pré-teste e pós-teste do grupo controle e experimental....... 

 

 

61 

   

   

   

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

CENDOR Centro de Reabilitação e Tratamento da Dor 

UFPB Universidade Federal da Paraíba 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

SUMÁRIO 
INTRODUÇÃO .................................................................................................................................. 14 

CAPÍTULO 1: ...................................................................................................................................... 17 

1 LOGOTERAPIA ............................................................................................................................. 17 

1.1 PILARES DA LOGOTERAPIA ......................................................................................... 17 

1.1.1 Liberdade da vontade ................................................................................................... 17 

1.1.2 Vontade de sentido ........................................................................................................ 18 

1.1.3 Sentido de vida .............................................................................................................. 19 

1.1.4 Três categorias de valores ............................................................................................ 20 

1.1.4.1Valores criativos ................................................................................................................ 20 

1.1.4.2 Valores atitudinais ...................................................................................................... 20 

1.1.4.3 Valores vivenciais ...................................................................................................... 21 

1.1.5 Ontologia dimensional .................................................................................................. 21 

1.2 AUTOTRANSCEDÊNCIA E AUTODISTANCIAMENTO .............................................. 23 

1.3 O SENTIDO DO SOFRIMENTO .............................................................................................. 24 

1.3.1 A questão do sentido e sofrimento ....................................................................................... 25 

1.3.2 Tríade trágica: dor, culpa e morte............................................................................... 26 

1.3 RESILIÊNCIA E A SUA RELAÇÃO COM A LOGOTERAPIA ...................................... 28 

1.4 NOOPSICOSSOMÁTICA ...................................................................................................... 30 

CAPÍTULO 2: ...................................................................................................................................... 32 

2 FIBROMIALGIA ....................................................................................................................... 32 

2.1 HISTÓRICO .............................................................................................................................. 32 

2.2 CONCEITO ........................................................................................................................ 33 

2.3 SINTOMAS E MANIFESTAÇÕES CLÍNICAS ASSOCIADAS ...................................... 33 

2.4 ETIOLOGIA E FISIOPATOLOGIA .................................................................................. 34 

CAPÍTULO 3: ...................................................................................................................................... 38 

3 FIBROMIALGIA E LOGOTERAPIA ..................................................................................... 38 

3.1 INTER-RELAÇÃO E PSICOSSOMÁTICA E O TRABALHO EM GRUPOS DE 

DERREFLEXÃO ............................................................................................................................. 38 

3.2 AUTOTRANSCENDÊNCIA ............................................................................................. 40 

3.3 SENTIDO DO SOFRIMENTO .......................................................................................... 42 

CAPÍTULO 4: ...................................................................................................................................... 45 

4 PROPOSTA DE INTERVENÇÃO PARA PACIENTES COM FIBROMIALGIA.............. 45 

4.1 ESPIRITUALIDADE E SENTIDO DA VIDA ................................................................... 46 

4.2 A ESPIRITUALIDADE NAS CIÊNCIAS DAS RELIGIÕES E NA LOGOTERAPIA DE 

VIKTOR FRANKL .......................................................................................................................... 48 



 
 

4.3 DISCUSSÕES ACERCA DA ESPIRITUALIDADE, LOGOTERAPIA E FIBROMIALGIA .. 49 

4.4 MÉTODO ............................................................................................................................... 51 

4.4.1 PROCEDIMENTOS ÉTICOS ................................................................................................. 52 

4.4.2 LOCAL DO ESTUDO ............................................................................................................ 52 

4.4.3 AMOSTRA ......................................................................................................................... 52 

4.4.4 CRITÉRIOS DE INCLUSÃO E EXCLUSÃO ........................................................................ 53 

4.4.5 RISCOS E BENEFÍCIOS ........................................................................................................... 53 

4.4.6 INSTRUMENTOS DE COLETA DE DADOS....................................................................... 54 

4.4.6.1 Questionário biosociodemográfico .............................................................................. 54 

4.4.6.2 Questionário de Sentido de Vida (QSV) ...................................................................... 54 

4.4.6.3 Questionário de Impacto da Fibromialgia (QIF) ............................................................. 55 

4.4.6.4  Roteiro da intervenção ...................................................................................................... 55 

4.4.7 PROCEDIMENTO DE COLETA DE DADOS ...................................................................... 55 

4.4.8 PROCESSAMENTO E ANÁLISE DE DADOS..................................................................... 57 

CAPÍTULO 5: .................................................................................................................................... 59 

5 RESULTADOS E DISCUSSÕES .............................................................................................. 59 

5.1 CARACTERIZAÇÃO DA AMOSTRA ..................................................................................... 59 

5.2 ANÁLISE QUANTITATIVA DOS DADOS ..................................................................... 60 

5.3 ANÁLISE QUALITATIVA DOS DADOS ............................................................................... 62 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ............................................................................................................. 84 

REFERÊNCIAS ................................................................................................................................... 86 

APÊNDICES........................................................................................................................................ 90 

APÊNDICE A – FICHA DE INSCRIÇÃO .................................................................................. 91 

APÊNDICE B – QUESTIONÁRIO BIOSOCIODEMOGRÁFICO ........................................... 92 

APÊNDICE C - A PRÁTICA DA LOGOTERAPIA COM GRUPOS DE DERREFLEXÃO . 93 

ANEXOS ........................................................................................................................................... 108 

ANEXO A – TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO ......................... 109 

ANEXO B – QUESTIONÁRIO DE SENTIDO DE VIDA (QSV) ............................................ 111 

ANEXO C – QUESTIONÁRIO DE IMPACTO DA FIBROMIALGIA (QIF) ....................... 112 

 

 

 



14 

 

INTRODUÇÃO 

 

O homem sempre procurou descobrir um sentido para a sua vida para compreender a 

sua existência. Entretanto, a frustração dessa necessidade é um sintoma do nosso tempo. O 

sofrimento e a falta de sentido configuram o vazio existencial que muitos experimentam. Para 

esse mal, Viktor Emil Frankl (1905-1997), psiquiatra Austríaco, desenvolveu no século XX a 

Logoterapia. Essa abordagem é considerada como terapia centrada no sentido, a qual vê o 

homem como um ser primariamente orientado para o sentido. Desse modo, a busca de sentido 

é a principal força motivadora no ser humano. 

O interesse pela temática fibromialgia surgiu ainda no fim da graduação de psicologia 

no ano de 2015. Uniu-se à proposta trabalho de conclusão de curso e a empatia com pessoa 

diagnosticada com fibromialgia, como minha mãe, diagnosticada há anos com essa doença e 

que sofre com dores físicas e emocionais. Sensível à sua dor e à necessidade de responder 

socialmente a uma demanda tão crescente, decidi pesquisar a fibromialgia e como a minha 

prática como psicólogo poderia ajudar estes sujeitos. Com o passar dos anos o interesse só 

aumentou, isto porque a demanda aparecia no consultório, no ambulatório e eu me via 

responsável a dar uma resposta à sociedade. A pesquisa é a oportunidade de encontrar novos 

horizontes científicos e dar ao paciente fibromiálgico um alívio as suas dores físicas e 

existências. 

Justifica-se o interesse em “Espiritualidade, Logoterapia e Fibromialgia”, na 

importância de investimentos em intervenções para a promoção da resiliência, pois através 

destas é possível desenvolver nas pessoas competências para lidar com eventos negativos e 

transformar positivamente a lógica negativa com relação a si mesmo, as pessoas e ao mundo 

que, podem maximizar ainda mais o sofrimento da pessoa, impedindo-a de vislumbrar o sentido 

e de realizar seus valores. 

Em segundo lugar, destaca-se também, a necessidade da práxis profissional com foco 

na promoção da saúde do ponto de vista logoterapêutico. A partir desta, é possível confrontar 

o logos, que implica uma tomada de posição perante as dores, e, mais ainda, situar-se acima 

delas.  

A relevância desse trabalho incide em contribuir para o avanço científico sobre a relação 

entre a fibromialgia e a espiritualidade, de Viktor Frankl, entendida dentro de uma perspectiva 

mais complexa, e, que implica desenvolvimento de potencial humano, devendo, portanto, ser 

abordada dentro de uma perspectiva biológica, psicológica, social, ética, espiritual e ecológica.  



15 

 

Para a Logoterapia, é inerente a todo o ser humano possuir uma vontade de sentido, ou 

seja, absolutamente todos buscam um sentido para a sua vida, mesmo que num primeiro instante 

não consiga visualizar. O ser humano, por conseguinte, é concebido numa perspectiva 

biopsicoespiritual, sendo a dimensão espiritual (ou noética) aquele potencial especificamente 

humano, em que este desenvolve a possibilidade de realização de valores em qualquer situação 

de sua vida. É a partir dos conceitos do sentido do sofrimento, da capacidade de 

autodistanciamento frente ao sofrimento e da autotranscedência, que a logoterapia se 

fundamenta (Frankl, 2011). 

Segundo a Logoterapia, o sentido único, situacional, individual da vida difere de pessoa 

para pessoa, de acordo com a situação vivenciada, desafios e problemas que lhe são 

apresentados. Assim, o sentido na vida corresponde ao sentido específico da vida de uma pessoa 

em dado momento. Nesta perspectiva teórica, o sofrimento é compreendido como uma grande 

oportunidade de crescimento pessoal que, no entanto, depende de como a pessoa o enfrenta. Ela 

pode sucumbir perante a dor, ou extrair ensinamentos da situação difícil (Frankl, 2005). 

Segundo a escola psicológica chamada de Logoterapia, principal arcabouço teórico para 

este trabalho, o ser humano é possuidor de uma força que o desafia a agir perante o sofrimento. 

Ou seja, quando o ser humano se encontra em uma situação de sofrimento ele reúne, com a 

energia do desespero, tudo o que possibilita um pouco de felicidade e de sentido à vida. 

Portanto, é a busca pelo sentido da vida que mobiliza a força desafiadora do espírito (Silveira; 

Mahfoud, 2008). 

Esta força desafiadora do espírito para a superação da dor é chamada de resiliência, 

termo impresso na física que significa a capacidade de alguns corpos retornarem ao seu estado 

original, mesmo sendo submetidos a vários tipos de impactos, comprovando a resistência do 

material. Já nas ciências sociais, o termo foi interpretado como a capacidade de uma pessoa, 

sistema ou organização tem para resistir a situações difíceis (Garcia, 2008). 

O objetivo geral do presente trabalho foi avaliar os efeitos de uma intervenção sobre a 

percepção de sentido do sofrimento e a experiência da dor física em mulheres com fibromialgia. 

Especificamente, buscou-se: mensurar as mudanças na percepção de sentido do sofrimento após 

a intervenção; avaliar as alterações na intensidade e na experiência da dor física; comparar os 

desfechos – percepção de sentido do sofrimento e dor física – entre o grupo experimental e o 

grupo controle; e explorar, por meio da experiência subjetiva, quanto à influência da 

intervenção no enfrentamento do sofrimento e da dor. 



16 

 

A metodologia utilizada para a realização deste trabalho diz respeito a uma pesquisa 

quantitativa e qualitativa e de fronteira no campo das Ciências das Religiões com o campo da 

Psicologia.  

O primeiro capítulo deste trabalho discorre sobre a logoterapia; logoterapia e seus 

pilares (liberdade da vontade, vontade de sentido e sentido de vida); as três categorias de valores 

(valores criativos, valores atitudinais e valores vivenciais); ontologia dimensional; 

autotranscendência e autodistanciamento; sentido do sofrimento, a questão do sentido do 

sofrimento, tríade trágica (dor, culpa e morte); resiliência e a sua relação com a logoterapia e, 

por fim, a noopsicossomática. 

O segundo capítulo conceitua a fibromialgia, relata seu contexto histórico, traz os 

sintomas e manifestações clínicas presentes na síndrome e, por fim, discorre acerca da sua 

etiologia e fisiopatologia. 

O terceiro capítulo, propõe uma conexão teórica da logoterapia e a fibromialgia. 

O quarto capítulo faz uma interlocução com a Espiritualidade e Saúde, Sentido de Vida, 

Fibromialgia, sendo um diálogo entre os pilares deste trabalho. 

 O quinto capítulo apresenta os resultados obtidos a partir da intervenção com pacientes 

diagnosticadas com fibromialgia, analisados à luz da Logoterapia e da espiritualidade. As 

discussões evidenciam a relevância do sentido da vida, da liberdade interior e da 

autotranscendência no enfrentamento do sofrimento e na reconstrução da identidade pessoal. 

 Nas considerações finais, são retomadas as principais conclusões do estudo, destacando-

se a importância da espiritualidade e do sentido existencial como recursos terapêuticos e de 

promoção de saúde. O capítulo também aponta limitações da pesquisa e propõe caminhos para 

futuros estudos. 

 Por fim, o trabalho encerra-se com a apresentação das referências bibliográficas 

utilizadas, seguidas dos apêndices e anexos que reúnem materiais complementares, 

instrumentos de pesquisa e registros que subsidiaram a construção e análise dos resultados. 

 

 

 

 

 

 

 

 



17 

 

CAPÍTULO 1:  

 

1 LOGOTERAPIA 

 

 O psiquiatra austríaco, Viktor Emil Frankl (1905-1997), fundador da 3ª Escola Vienense 

de Psicoterapia, fez importantes constatações sobre a repercussão do sentido de vida nos 

aspectos saudáveis do ser. Viktor E. Frankl realizou consideráveis análises sobre o ser humano 

a partir de componentes essencialmente humano. 

Frankl (2008), em seus estudos, criou uma abordagem denominada de Logoterapia e 

Análise Existencial. Sua abordagem consiste em uma modalidade de psicoterapia centrada no 

sentido que considera a dimensão espiritual (noológica) do ser humano como fundamental para 

o processo de cura. O referido autor desenvolveu a logoterapia a partir de três postulados 

essenciais: a liberdade da vontade, a vontade de sentido e o sentido da vida. 

 

1.1 PILARES DA LOGOTERAPIA 

 

1.1.1 Liberdade da vontade 

 

 Frankl (2011) afirma que a liberdade da vontade atribui ao homem um ser livre e 

responsável para decidir diante das possibilidades que a vida dispõe. O indivíduo em sua 

liberdade é forçado a decidir, mesmo que essa decisão seja pelo nada, pela passividade ou até 

pela sua autodestruição. A liberdade exige a decisão, tendo conotação de dádiva e fardo, pois, 

ao mesmo tempo em que promove a configuração pessoal, ela força a tomada de decisão. Até 

em situações em que quando nós decidimos nem por uma coisa nem por outra, também nos 

decidimos, mas é uma decisão pelo nada (Aquino, 2011). 

Na concepção de Langle (1992) citado por Aquino (2011), a liberdade humana consiste 

em possuir a disposição uma grande quantidade de possibilidade externas e de condutas 

pessoais. Logo, a liberdade está relacionada a uma missão e consiste em encontrar aquilo que 

poderá nos orientar para realizar a capacidade de decidir. 

 O homem tem liberdade em todos os casos, contudo, na maioria das vezes, desiste dela 

voluntariamente. Este nem sempre tem consciência da liberdade, mas pode tomar consciência 

dela.  Este é o alvo da análise existencial como análise da existência no sentido da liberdade e 

da responsabilidade e o apelar para o ser livre. Torná-la consciente é a missão do 



18 

 

aperfeiçoamento psicoterapêutico da análise existencial que a logoterapia apresenta (Frankl, 

2011). 

 A logoterapia utiliza a análise existencial na busca da autorreflexão do ser humano sobre 

a sua liberdade, almejando à autodeterminação baseada na responsabilidade pessoal e no mundo 

dos valores e sentidos (Frankl, 2011). O autor, Frankl (1989), assegura que o existir humano se 

caracteriza pelas múltiplas possibilidades, dentre as quais apenas uma única pode ser realizada 

no ser. O homem, a todo o momento, deve lembrar-se da necessidade inevitável de escolher 

entre as diversas possibilidades, adotando para si uma postura responsável e livre frente à vida. 

 Neste sentido, o indivíduo tem responsabilidade pelo fato de ser único e por não repetir 

na sua existência, sendo responsável diante da sua transitoriedade. A limitação do tempo não 

deixa a vida. A impossibilidade de repetir as situações estimula a pessoa a fazer algo. O homem 

é um ser que vai se libertando daquilo que o determina em termos biológicos, sociais e 

psicológicos, sendo presente a dependência dessas determinações. O ser pode transcender, 

transformando aquilo que lhe determina e tem o poder de escolha mesmo em presença da 

fatalidade (Aquino, 2011). 

 O ser humano é contraditório e, ao mesmo tempo, pode vencer as determinações de 

forma singular, como também pode submeter-se a elas. “Nós temos a liberdade de superar 

quaisquer condicionamentos, quaisquer coações, porque temos uma fé incondicional no 

significado incondicional da vida, [...]” (Fizzotti, 1996, p. 59 apud Aquino, 2011, p. 17). Logo, 

cada indivíduo possui um dever de elevar o mundo e é insubstituível, tendo a possibilidade de 

construir uma sociedade no futuro mais humana. 

 Frankl (1989) diz que é evidente que o passado torna compreensível o presente, mas não 

pode justificar o futuro como sendo determinado pelo passado. Os erros do passado na vida 

devem ser considerados como material útil para ser configurado um futuro melhor à medida 

que, com eles, é possível o aprendizado. Porém, o homem é livre para tomar uma decisão, para 

aprender com suas lições em relação ao passado ou decidir pelo determinismo. A não 

possibilidade de mudança do passado impulsiona à liberdade, incentivando para a ação 

consciente e responsável. A pessoa que colhe uma única possibilidade dentre as várias 

possibilidades, realizando-a, fica livre do perigo do nada. 

 Para Frankl (1989), o instante se transforma em eternidade se as oportunidades do 

presente forem convertidas naquelas realidades, as quais, se no passado, forem encerradas para 

“toda a eternidade”, este é o sentido de todo realizar. 

 

1.1.2 Vontade de sentido 



19 

 

Segundo Aquino (2011), a vontade de sentido refere-se à motivação primordial que é a 

busca do sentido na existência, de maneira que o ser humano é capaz de viver e morrer por 

valores e ideais defendidos. Ou seja, o que movimenta o homem não é a vontade de prazer nem 

a vontade de poder, mas uma necessidade primordial que se chama vontade de sentido. 

Na visão de Frankl, a vontade de sentido diante das situações existências é que motiva 

o indivíduo. Assim, as circunstâncias trazem de forma objetiva, possibilidades latentes nas 

quais podem ser captadas e vivenciadas como um dever. A pessoa que possui objetivo 

encontrado na vida pode suportar quase todos os empecilhos existentes no trilhá-la. Para Frankl, 

a motivação é objetiva, isto é, encontra-se nas situações concretas da vida, indo além das 

necessidades humanas. O ser humano deve estar direcionado para um sentido ou valor 

encontrado nas situações (Aquino, 2011). Conforme Frankl,  

 

[...]em virtude de sua vontade de sentido, o homem não só tende a buscar um 

sentido e realizá-lo, mas também a encontrar outras existências sob a forma 

de um tu a fim de lhes dedicar o seu afeto. Ambos, o alcance do sentido e do 

encontro, lhe fornecem um motivo de ser feliz o obter prazer (Frankl, 2011, p. 

12). 

 

1.1.3 Sentido de vida 

 

O caminho para o homem encontrar um sentido de sua vida, ou o sentido último, pode 

ser tanto por meio de situações vitais quanto pela análise existencial, embora cada pessoa, 

individualmente, possa encontrá-lo (Xausa, 2003). 

A logoterapia de Viktor Frankl é um convite para um avanço mais profundo na busca, 

memorar os códigos antigos em linguagem moderna e descobrir possibilidades de sentido no 

dia a dia concreto. Mais que isso, ela é um forte impulso para adotar essas possibilidades de 

sentido e aplicá-las na prática e, assim, fazer renascer a esperança (Lukas, 2002). A logoterapia 

chama para o despertar das possibilidades de sentido no cotidiano, impulsionando para que 

estas sejam adotadas e praticadas concretamente, tendo em vista o ressurgir da esperança. 

 Para Frankl (2003) o sentido de vida é diferente de pessoa para pessoa, de momento a 

outro momento e de situação para situação. O que importa é o sentido da pessoa em dado 

momento, e não um sentido de vida de um modo geral e abstrato. Cada qual tem uma missão 

na vida e precisa executar essa tarefa, sendo único e insubstituível. 

 Os sentidos são únicos e mutáveis, pois a vida não deixa de ter sentido. O sentido pode 

ser encontrado no criar, no encontrar alguém e no realizar uma ação. No entanto, é possível 

encontrar sentido também em uma situação sem esperança e sem expectativa de mudança. 



20 

 

Então, a tragédia pode ser transformada em vitória pessoal. Nessa perspectiva, existe um sentido 

a ser descoberto que vai além do amar e do agir, podendo ser encontrado também no sofrimento 

(Frankl, 2005). 

 

1.1.4 Três categorias de valores 

 

 Frankl (2008) considera que a realização de valores é importante para a descoberta do 

sentido próprio de vida. Dessa forma, Frankl afirma que existem três tipos de valores: criativos; 

atitudinais e vivenciais. Os valores atitudinais estão relacionados a como o indivíduo enfrenta 

situações que implicam em um desafio, como o sofrimento. Os valores vivenciais dizem 

respeito às experiências do indivíduo. Já os valores criativos são relativos à capacidade de 

realizar ou criar algo. 

 

1.1.4.1Valores criativos  

 

Os valores criativos dizem respeito à competência para criar condições satisfatórias em 

qualquer circunstância. São ações de realização que remetem ao trabalho, ao que o indivíduo 

faz e que pode oferecer ao mundo (Frankl, 2008). A criatividade é uma possibilidade de oferecer 

respostas originais à dissolução de problemas e, nesse sentido, funciona junto com a resiliência, 

pois a criatividade é o potencial que todo ser humano tem para modificar-se e reinventar a sua 

realidade, de forma inovadora, criando habilidade, beleza e propósito através do caos e da 

desordem. Pelos canais culturais, o ser humano pode ser capaz de atravessar bloqueios parciais 

de si mesmo (Garcia, 2008). 

Leslie (2013) destaca que o mais importante a ser considerado é o modo de realização 

da obra em si, do que a profissão, o cargo ou a grandeza da repercussão da sua obra, pois confere 

a nossa existência o seu caráter de algo único, fazendo assim pleno sentido. O que a pessoa faz 

no seu trabalho, o que ela imprime da sua humanidade singular, é o que reflete o sentido do 

trabalho e faz do homem um ser insubstituível. 

 

1.1.4.2 Valores atitudinais 

 

Os valores de atitude são aqueles que se concretizam constantemente e fazem referência 

à maneira como se atua ante situações-limites, viabilizando a possibilidade de enriquecer a vida 

daquele que os experienciam. Uma existência, por muito empobrecida que aparente, pode 



21 

 

oferecer ainda um último ensejo para, apesar de tudo, realizar valores. Trata-se de atitudes, tais 

como, a força no sofrimento ou a dignidade na destruição e no fracasso. Refere-se à capacidade 

de transformação, pois mesmo uma pessoa desamparada é capaz de não se acomodar com seu 

sofrimento, podendo erguer-se acima de si mesma, transcendendo para o crescimento para além 

de si mesma e assim, mudar-se, transformando sua tragédia pessoal em troféu (Frankl, 2008). 

Na realização dos valores atitudinais ele está livre, livre “de” todas as condições e 

circunstâncias, e livre “para” o domínio interior do seu destino, “para” um sofrimento digno 

apropriado. Essa liberdade não conhece condições, é uma liberdade “sob qualquer 

circunstância” e até o último suspiro (Leslie, 2013). 

 

1.1.4.3 Valores vivenciais 

 

Os valores vivenciais são os que se efetivam na experiência fundamental ao viver a vida 

plenamente. Está conexo ao amor, ao que o indivíduo percebe ou recebe do mundo, 

experimentando algo ou encontrando alguém (Frankl, 2008). 

Assim, realiza-se esses valores “entregando-nos à glória de uma experiência”, como por 

exemplo, quando “sentamos num bonde..., temos a oportunidade de contemplar um pôr do sol 

maravilhoso ou de inspirar o aroma fragrante de acácias em flor” (Frankl, 1986, p. 51 apud 

Leslie, 2013, p. 45). 

A importância da família e de vínculos afetivos representa os elementos pelos quais se 

abrem as portas para o ser humano viver o que vida lhe apresenta em plenitude. O elemento 

básico de todo apoio e necessidade humana e de toda resiliência é a confiança. No que se refere 

à família, a melhor definição de tal elemento básico é relações de confiança e amor (Garcia, 

2008). 

 

1.1.5 Ontologia dimensional 

 

Frankl considera que o homem é um ser tridimensional. Corpo, alma e espírito não são 

uma composição do ser humano, na verdade os elementos espiritual, psíquico e corporal 

compreendem suas dimensões.  Há uma dimensão somática relativa à fisiologia humana e aos 

fenômenos corporais; uma dimensão psíquica que envolve a cognição, a afetividade; e a 

dimensão noológica (espiritual) que compreende a dimensão mais profunda do ser humano, a 

dimensão da responsabilidade e liberdade. Essa organização que considera o fisiológico, 

psicológico e o noológico, Frankl chamou de “Ontologia dimensional” (Frankl, 2011). 



22 

 

A dimensão espiritual, apesar de não ser a única, é considerada a propriamente 

existencial, essencialmente humana, na qual residem suas características antropológicas e 

fenomenológicas. O homem é considerado um ser dotado de multiplicidade (mente e corpo) 

apesar de sua unicidade residir na dimensão noológica, posto que é a mais ampla (Frankl, 2011).  

A ontologia dimensional leva em consideração duas leis desenvolvidas por Frankl 

(2011). Uma dela relativa à pluressignificância, representada na figura 1, e outra, relativa às 

contradições, como demonstradas na figura 2.  

 

Figura 1 – Representação da Primeira Lei da Ontologia Dimensional de Frankl 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Pinheiro Junior (2015). 

 

 

Figura 2 – Representação da Segunda Lei da Ontologia Dimensional de Frankl 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Pinheiro Junior (2015). 

 

A Figura 2 representa a segunda lei da ontologia dimensional de Frankl. Ela apresenta 

a projeção de um cilindro, um cone e uma esfera, como um mesmo círculo no plano 

demonstrando a pluriressignificação. Frankl (2011) entende que qualquer fenômeno do homem 

pode apresentar-se plurissignificativo. 



23 

 

A Figura 1 representa a primeira lei, a lei das contradições demonstrada pela projeção 

de um cilindro que em um plano aparece como um retângulo e noutro como círculo. Os 

elementos corporal e psíquico são incomensuráveis, um não pode ser reduzido ao outro nem 

mesmo deduzido do outro. Analogamente, quando o homem é considerado um ser dotado de 

dimensões, é possível superar as contradições de ele possuir um sistema aparentemente fechado 

(sistema neurofisiológico), ele encontra-se aberto para a influência das dimensões psíquica e 

espiritual (Frankl, 2011). 

 

1.2 AUTOTRANSCEDÊNCIA E AUTODISTANCIAMENTO 

 

A autotranscedência constitui-se como capacidade humana de transcender os 

condicionamentos psicofísicos, o ser humano se coloca em relação, aberto para o mundo para 

vivenciar algo ou alguém que vai além de si próprio e, assim, realizar sentidos em sua vida 

(Silveira; Mahfoud, 2008). 

Na medida em que o ser humano se volta para o mundo externo, este é capaz de 

vivenciar uma pessoa (amando-a), vivenciar um trabalho (realizando-o criativamente) ou 

mesmo vivenciar um lugar ou paisagem (por meio da contemplação). Desta maneira, o ser 

humano, esquecendo-se de si mesmo, cumpre o seu propósito, seu desejo mais profundo, que é 

está dedicado a algo que não seja ele mesmo. 

Apesar do meio conter os elementos necessários à constituição instintiva da espécie 

humana, derrubar as barreiras do meio imposto é uma característica constitutiva da existência 

humana (Frankl, 2011). 

 Nas teorias motivacionais, o homem seria compreendido como um sistema fechado, 

uma vez que estas baseiam-se no princípio da preocupação em manter o equilíbrio interno e a 

diminuir tensões como objetivo primário. Essa teoria está interligada com o princípio do prazer 

que, por último, implicaria os propósitos a serem alcançados (princípio da realidade), como 

objetivo secundário. Em contrapartida, na logoterapia, o homem é um ser aberto para o mundo 

e tem como orientação primária e essencial criar e realizar valores, pois é portador de 

intencionalidade e propósitos para viver (Frankl, 2011). 

O homem procura sempre um significado para sua vida. Esta busca move o homem e 

confere-lhe sentido à existência. Contudo, na sociedade atual o ser humano não consegue levar 

a cabo essa missão dando espaço para o sentimento de frustação existencial, largamente 

reconhecido e discutido pela filosofia existencial (Rocha; Gomes, 2012).  



24 

 

A logoterapia acredita que a capacidade do homem em sobreviver a situações extremas 

está ligada à capacidade de transcender ao próprio eu e que aponta para algo diverso de si, a 

que Frankl chamou de autodistanciamento e autotranscendência (Rocha; Gomes, 2012).  

A autotranscendência e a capacidade de autodistanciamento estão implícitas no conceito 

de ser. A autotranscendência, realizada graças ao esforço do espírito humano, oferece-nos a 

imagem de um homem extrovertido e aberto, um homem que se deixa continuamente interrogar 

pela vida, e que se põe em diálogo e confronto com o significado (Rocha; Gomes, 2012). 

Somente à medida que se consegue viver a autotranscendência e o autodistanciamento 

da existência humana é que alguém é autotranscendente e autenticamente si próprio. “O 

autodistanciamento é uma característica especificamente humana. Diz respeito à capacidade do 

homem de distanciar-se de si próprio” (Frankl, 2005, p. 43). É o homem que se coloca acima 

de uma situação para poder dominá-la, capaz de ir além dos condicionamentos e perceber-se a 

si “desmundanizado”, mas sem sair do mundo. O autodistanciamento ocorre também pela 

autocompreensão. À medida que a pessoa se compreende, torna-se capaz de distanciar-se de si 

mesma (Rocha; Gomes, 2012). 

 

O homem é capaz de distanciar-se não apenas de uma situação, mas de si 

mesmo. Ele é capaz de escolher uma atitude com respeito a si mesmo e, assim 

fazendo, consegue tomar posição, colocar-se diante de seus condicionamentos 

psíquicos e biológicos [...]. Assim, o que importa, logo, não são os 

condicionamentos psicológicos, nem os instintos por si mesmos, mas, sim, a 

atitude que tomamos diante deles. É a capacidade de posicionar-se dessa 

maneira que faz de nós seres humanos (Frankl, 2011, p. 27). 

 

Quando o ser humano reflete sobre si mesmo e manifesta sua consciência de si, ou 

quando quer que exiba seu ser consciente, então este atravessa a dimensão noológica. De fato, 

ser consciente pressupõe a exclusiva capacidade humana de elevar-se sobre si, de julgar e 

avaliar as próprias ações e a própria realidade em termos morais e éticos (Rocha; Gomes, 2012). 

 

1.3 O SENTIDO DO SOFRIMENTO 

 

 Conforme Frankl (2008) é possível encontrar sentido na vida quando confrontamos com 

uma situação sem esperança, quando enfrentamos uma fatalidade que não pode ser mudada. O 

sofrimento, de certo modo, deixa de ser sofrimento no instante em que encontra um sentido, 

como o sentido de um sacrifício. 

 Um dos princípios fundamentais da logoterapia está em que a principal preocupação da 

pessoa não consiste em obter prazer ou evitar a dor, mas antes em ver um sentido em sua vida. 



25 

 

Para Frankl (2008), essa é a razão no qual o ser humano está pronto até o sofrer, sob a condição 

de que seu sofrimento tenha um sentido. 

 É importante ressaltar que a logoterapia não sugere que o sofrimento seja o caminho 

pelo qual se encontre sentido, porém insiste que o sentido seja possível mesmo a despeito do 

sofrimento, ainda que o sofrimento seja inevitável. Caso tal sofrimento seja evitável, a coisa 

significativa a fazer seria eliminar sua causa. Sofrer desnecessariamente é ser masoquista, e não 

heroico (Frankl, 2008). 

 Acerca da possibilidade de encontrar sentido no sofrimento, Frankl afirma: 

 

Existem situações em que se está impedido de trabalhar ou de gozar a vida; o 

que, porém, jamais pode ser excluído é a inevitabilidade do sofrimento. Ao 

aceitar esse desafio de sofrer com bravura, a vida recebe um sentido até seu 

derradeiro instante, mantendo esse sentido literalmente até o fim. Em outras 

palavras, o sentido da vida é um sentido incondicional, por incluir até o sentido 

potencial do sofrimento inevitável (Frankl, 2008, p. 138). 

 

 A logoterapia demonstra que o sofrimento tem um sentido, isso prova que o sofrimento 

faz parte do pleno sentido da vida. O sofrimento, o destino e a morte fazem parte da vida. 

Nenhum destes elementos podem se separar da vida sem lhe destruir o sentido. Privar a vida da 

necessidade e da morte, do destino e do sofrimento, seria como tirar-lhe a configuração, a 

forma. “É que a vida só adquire forma e figura com as marteladas que o destino dá quando o 

sofrimento a põe ao rubro” (Frankl, 1989, p. 154). 

 

1.3.1 A questão do sentido e sofrimento 

 

 A logoterapia lida com toda a gama de problemas humanos, sejam aqueles que podemos 

mudar ou aqueles que não podemos. Sua preocupação é possibilitar a melhor ajuda possível 

diante do sofrimento. Sua empatia é para os pacientes que são levados a perceber que o 

sofrimento não tem sentido, ampliando seu campo perceptual para que ele perceba que há 

sentido no sofrimento. 

 As pessoas que não aprenderam a aceitar o destino provavelmente ficam desesperadas 

quando confrontadas com um sofrimento inevitável. Em uma crise como essa, há apenas três 

possibilidades, são elas: 1) fé e crença em Deus; 2) empatia e compreensão das pessoas ao seu 

redor; e 3) sua própria realização estável de sentido (Lukas, 2011). 



26 

 

 Para explorar a conexão entre sentido e sofrimento, a logoterapia centrou-se em esforços 

para transformar o sofrimento em realização humana através de uma atitude positiva frente ao 

sofrimento. Conforme é apresentado na figura 3, a qual nos orienta na mudança de atitudes em 

situações de sofrimento. É possível enfrentar o sofrimento e encontrar sentido nele, por 

exemplo, uma mãe ao saber que seu filho está dentro de uma casa em chamas e vai resgatá-lo, 

certamente não reclamará das queimaduras que ficarão nele, em vez disso, enfrentará 

corajosamente o seu destino. Nesse contexto, o sofrimento só poderá ser enfrentado se o sujeito 

encontrar sentido no sofrer. 

 

Figura 3 – Mudando atitudes em situações de fracasso e êxito 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Lukas (2011). 

 

1.3.2 Tríade trágica: dor, culpa e morte 

 

A tríade trágica pode ser circunscrita por: dor, culpa e morte. A tríade trágica levanta a 

questão de "Como é possível dizer sim à vida apesar de tudo isso?" Como pode a vida conservar 

o seu sentido potencial apesar dos seus aspectos trágicos? No final das contas, "dizer sim à vida 

apesar de tudo", pressupõe que a vida potencialmente tem um sentido em quaisquer 

circunstâncias. E isso, por sua vez, pressupõe a capacidade humana de transformar 



27 

 

criativamente os aspectos negativos da vida em algo positivo ou construtivo. Em outras 

palavras, o que importa é tirar o melhor de cada situação dada. Um otimismo diante da dor é 

um potencial humano que, nos seus melhores aspectos, sempre permite: 1. transformar o 

sofrimento numa conquista e numa realização humana; 2. retirar da culpa a oportunidade de 

mudar a si mesmo para melhor; e 3. fazer da transitoriedade da vida um incentivo para realizar 

ações responsáveis (Frankl, 2008).    

Como ensina a logoterapia, há três caminhos principais através dos quais se pode chegar 

ao sentido na vida. O primeiro consiste em criar um trabalho ou fazer uma ação. O segundo está 

em experimentar algo ou encontrar alguém. Em outras palavras, o sentido pode ser encontrado 

não só no trabalho, mas também no amor. E o terceiro Frankl (2008) ressaltou que o caminho 

para o sentido na vida, embora em uma situação sem recursos, numa situação sem esperança, 

enfrentando um destino que não possa mudar, o ser humano pode erguer-se acima de si mesmo, 

crescer para além de si, e assim, mudar-se a si mesmo. Pode transformar a dor em triunfo.  

Ainda conforme Frankl (2008) o sentido está disponível apesar do sofrimento, desde 

que, o sofrimento seja inevitável. Se for evitável, o que faz sentido é remover a sua causa, 

porque, como já mencionamos, sofrimento desnecessário é masoquista e não heroico. Por outro 

lado, mesmo se a pessoa não puder mudar a situação que causa seu sofrimento, pode escolher 

a sua atitude.  

Ao enfocar o segundo aspecto da tríade trágica, a culpa, Frankl (2008) afirma que o 

arrependimento tem o sentido e a força de fazer com que um fato externo se converta em algo 

não acontecido, enquanto a tristeza do luto tem o sentido e a força de fazer com que aquilo que 

existiu de algum modo continue a existir. 

Em contrapartida, quando o homem busca intencionalmente um sentido, apesar da 

ameaça de destruição, o sofrimento passa a ser um enfrentamento intencional desses 

condicionamentos e não uma situação penitente inconsciente. Assim sendo, o sofrimento tem 

um sentido inerente quando ele brota da culpa existencial ou real (Moreira; Holanda, 2010). 

Para Rodrigues (1991) citado por Moreira e Holanda (2010), a culpa é considerada a 

“síndrome inescapável”, uma vez que o momento do erro já está no passado e não pode ser 

restaurado. Ou seja, na culpa, ou “adversidade inescapável”, o homem se depara com as 

consequências inevitáveis dos seus equívocos. A premissa existencialista assegura ao indivíduo 

que a adversidade tem um real sentido, isto é, visa: 

 

[...]motivá-lo a mudar e crescer, desafiando a sua dimensão espiritual na sua 

capacidade mais profunda de autotranscendência. Crescimento este que só 



28 

 

pode se realizar se o paciente aceitar sua culpa, aceitar as adversidades e as 

consequências de seus atos errôneos (Rodrigues, 1991, p. 167 apud Moreira; 

Holanda, 2010, p. 348).  

  

O terceiro aspecto da tríade trágica diz respeito à morte. Porém esse aspecto diz respeito 

à vida também, porque sempre cada um dos instantes de que a vida é feita, ela está morrendo, 

e aquele instante nunca mais volta. Porventura não é esta transitoriedade algo que nos estimula 

e desafia a fazer o melhor uso possível de cada momento de nossas vidas? Certamente que sim, 

e daí surge o imperativo: "Viva como se você estivesse vivendo pela segunda vez e como se 

tivesse agido todo erradamente, na primeira vez como está por agir agora” (Frankl, 2008, p. 

134). 

Na verdade, as oportunidades de agir de modo apropriado, as potencialidades para 

realizar um sentido, são afetadas pela irreversibilidade das nossas vidas. Mas, também, só as 

potencialidades são afetadas por este fato. Porque tão logo usamos uma oportunidade e 

realizamos um sentido potencial, isto está feito de uma vez por todas. Já o libertamos para o 

passado, no qual foi entregue e depositado em segurança. No passado, nada fica 

irremediavelmente perdido, mas, ao contrário, tudo é irreversivelmente estocado e entesourado. 

Sem dúvida, as pessoas tendem a ver somente os campos desnudos da transitoriedade, mas 

ignoram e esquecem os celeiros repletos do passado, em que mantêm guardada a colheita das 

suas vidas: as ações feitas, os amores amados e, não menos importantes, os sofrimentos 

enfrentados com coragem e dignidade (Frankl, 2008). 

 

1.3 RESILIÊNCIA E A SUA RELAÇÃO COM A LOGOTERAPIA 

 

Resiliência é termo originalmente advindo da física e, nesse campo, constitui a 

característica particular de alguns corpos retomarem a sua forma original após a absorção de 

energia deformadora (Chequini, 2007). Esse conceito foi emprestado às ciências humanas, 

especialmente a Psicologia, todavia com explicações que respeitam a natureza e particularidade 

do comportamento humano. 

Sobre os primórdios dos estudos sobre a Resiliência, Chequini (2007) aponta que se 

fizeram em termos de invencibilidade e invulnerabilidade, procurando respostas para o 

surgimento de um ser sobre-humano, isento às instabilidades e desventuras da vida. Estes 

estudos pioneiros sobre resiliência estavam relacionados às teorias da psicopatologia, estresse 

e desenvolvimento, sendo então determinada como um conjunto de traços de personalidade e 

capacidades individuais. 



29 

 

Entretanto, esses parâmetros foram sobrepujados, modificou-se o foco das investigações 

e a questão deixou de ser o sujeito, passando a questão para a investigação das interações da 

pessoa com o meio e suas formas de superação ou adaptação da adversidade sob uma visão 

ambiental. Chequini (2007) aponta que entende-se resiliência como: 

 

o processo através do qual o ser humano, o grupo ou a comunidade, enfrenta 

e supera as situações de adversidades, resultando não apenas na sua adaptação 

ao meio, mas, necessariamente, em seu desenvolvimento e de toda a sociedade 

a que pertence. Totalmente permeado pela ética, é um processo no qual a 

consciência do outro é fundamental para que ocorra, no qual as transformações 

resultam no bem-estar, não somente em nível individual, mas coletivo. Trata-

se de um fenômeno que transcende o ego, na medida em que tem, além de 

suas bases e raízes, o objetivo final nas inter-relações humanas, sempre 

implicando, ainda que indiretamente, a participação de toda a sociedade. 
(Chequini, 2007, p. 94) 

 

Chequini (2007) evidencia que os estudos apontam a resiliência como um processo 

dinâmico de múltiplos fatores que operam entre si, dentre eles circunstanciais, individuais e 

coletivos oriundos do ambiente sociocultural e ecológico em que a pessoa pertence. 

O tema abarca várias linhas de pesquisas de diferentes abordagens que, além de suscitar 

muitas discussões, algumas vezes resultam em políticas de atuação diferentes. Uma delas surge 

de uma nova abordagem chamada psicologia positiva, em contraposição ao viés tradicional da 

psicologia, de base psicopatológica. Ela dá destaque aos aspectos positivos e sadios do ser 

humano, tais como felicidade, otimismo, altruísmo, esperança, alegria, em face dos 

correspondentes de depressão, ansiedade, angústia e agressividade (Yunes, 2006). 

A definição da Resiliência em outros campos da Psicologia e no campo da Logoterapia 

converge no que diz respeito à consideração dos fatores protetores e a transformação das 

dificuldades em novas possibilidades. A resiliência demanda um marco de valores que a 

logoterapia defende ao identificar a dimensão espiritual no ser humano, mais além do biológico, 

do psicológico ou do social (Garcia, 2008). 

Acevedo (2002) citado por Bezerra (2014) aponta que os atos resilientes são as respostas 

às perguntas dramáticas que a vida nos assenta. Ele elenca doze ações resilientes: a busca de 

sentido, o humor, a introspecção, o autodistanciamento, a independência, a capacidade de 

relacionar-se, a afetividade, a autoestima, a qualidade de vínculos, a capacidade valorativa, a 

iniciativa, a criatividade. Essas ações são interdependentes, ou seja, para se alcançar uma não é 

obrigatoriamente necessário ter atingido outra. 

A dimensão espiritual de uma pessoa pode assumir uma posição, seja positiva ou 

negativa, diante de sua própria estrutura psicológica de caráter. Essa potencialidade inerente à 



30 

 

existência humana se chama “a força desafiadora do espírito”, que se reflete na capacidade de 

resistir e afrontar qualquer espécie de condicionamento biológico, psicológico ou sociológico 

(Leslie, 2013). 

Para Viktor Frankl (2011), a vida é considerada como um universo de possibilidades, 

sendo possível encontrar sentido em quaisquer circunstâncias, especialmente, ante o 

sofrimento, a culpa e a morte (tríade trágica). Portanto, se a principal força motivadora do ser 

humano, segundo Frankl, é a busca do sentido da vida, é esta que se constitui também para se 

construir a resiliência. 

Considerando a transitoriedade do tempo, é fundamental vivenciar a melhor atitude, sem 

perder a oportunidade de realizá-la. Desenvolver a resiliência é algo edificado a cada ocasião e 

a cada escolha. Desta forma, a recordação do sentido e realização no passado compõem a força 

para viver melhor o presente e suportar as desventuras. É neste ponto que a logoterapia abarca 

a filosofia do seu criador Viktor Frankl, que é um exemplo de resiliência a sobreviver aos 

campos de concentração nazistas da II Guerra Mundial (Moreira; Holanda, 2010). 

 

1.4 NOOPSICOSSOMÁTICA 

 

A Logoterapia aborda o ser humano de forma integral, considerando-o em sua totalidade 

somática, psíquica e noológica (espiritual). Esta última compreende todas as qualidades que 

diferenciam o homem dos demais animais, entendendo o espiritual não apenas como dimensão 

religiosa, mas valorativa, intelectual e artística, apresentando características como a livre 

tomada de decisões, a consciência moral e a criatividade (Pontes et al., 2015). 

Concebe-se, portanto, que há uma relação entre estas três dimensões na saúde, 

denominada de noopsicossomática. Sua configuração resulta na situação imunológica que está 

relacionada com a situação afetiva, a qual também está associada à dimensão noológica. Assim 

sendo, a orientação do homem para o sentido seria um fator não apenas de proteção à saúde, 

mas de sobrevivência.  

Esta interação da noopsicossomática pode ser realmente decisiva, como aponta Frankl 

(2008) ao descrever que os prisioneiros que tinham mais possibilidades de sobreviver nos 

campos de concentração nazistas eram aqueles que estavam norteados por um sentido pelo qual 

foram compelidos. Lukas (2011) reforça a ideia de que quando não há uma plenitude de sentido, 

tanto a saúde psíquica quanto a física são colocadas em risco. Portanto, a perda da realização 

de sentido abala o psiquismo e, consequentemente, um estado afetivo deteriorado enfraquece o 

sistema imunológico do ser humano.  



31 

 

Esta concepção é coerente com a fundamentação de Lukas (2011), o qual propõe um 

modelo que considera, além do psicofísico, a dimensão noológica, que na maior parte das vezes 

é ignorada pelas áreas da saúde, abordando o homem em sua totalidade.  

A justificativa para este modelo está evidenciada na própria sociedade contemporânea 

que nas últimas décadas deixou de vivenciar valores mais intrínsecos, abandonando igualmente 

as tradições e fracassando na realização de sentido. Isso resultou na busca do prazer como fim 

para a felicidade, reforçando a neurose de massa que é o vazio existencial (Frankl, 1989). 

Consequentemente, há uma repercussão drástica para o estado emocional, que resulta em 

redução na capacidade de defesa do sistema imune (Lukas, 2011). Compreende-se, então, que 

a visão de Frankl (1989) sobre o homem, evidenciada na dinâmica da noopsicossomática, surge 

como fator relevante para a saúde. 

Uma pesquisa realizada com 115 pacientes soropositivos, testou o modelo teórico 

proposto por Viktor Frankl e pode explicar a dinâmica da noopsicossomática em pessoas com 

HIV/AIDS. Conforme Pontes et al. (2015) a pesquisa buscou entender como a dimensão 

noológica (representada pela atitude religiosa e a realização de sentido) influencia a dimensão 

psíquica (afetos positivos e a percepção do passado) e, consequentemente, repercute na 

dimensão somática. Os resultados apontaram para corroborar a relevância da dimensão 

noológica no processo de adoecimento e saúde. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



32 

 

CAPÍTULO 2: 

 

2 FIBROMIALGIA 

 

2.1 HISTÓRICO 

 

As primeiras referências a quadros que lembram a fibromialgia são de 1824, sugerindo 

um processo inflamatório no tecido conjuntivo responsável pela dor que era, então, chamada 

de reumatismo muscular. Pouco mais de 20 anos depois, percebeu-se que alguns pacientes 

apresentavam pontos musculares hipersensíveis à palpação e passíveis de desencadear dor 

irradiada (Marques; Assumpção; Matsutani, 2015).’’ 

Acreditando que a inflamação fosse a principal característica do reumatismo muscular, 

surgiu o termo fibrosite, acompanhado pela descrição de áreas musculares específicas e 

sensíveis à digitopressão. No final dos anos 1920, outras denominações foram sugeridas: 

miofascite, miofibrosite e neurofibrosite. Na ocasião, a fibromialgia, à priori, foi definida como 

um estado doloroso agudo, subagudo ou crônico dos músculos, tecido subcutâneo, ligamentos, 

tendões e aponeuroses (Marques et al., 2015). 

Marques et al. (2015), relatou que no ano de 1950 poucas manifestações físicas 

justificavam a dor apresentada pelos pacientes, sugerindo uma condição essencialmente 

psicossomática (reumatismo psicogênico). Uma das primeiras definições foi relatada por 

Smythe em 1977, restringindo o uso da palavra fibrosite à sintomatologia de pacientes que 

apresentavam dores musculoesqueléticas espalhadas acompanhadas de pontos dolorosos à 

digitopressão, fadiga e distúrbios do sono.  

Em 1981, o termo fibromialgia apareceu e incluía como critérios obrigatórios: dor 

espalhada acompanhada de rigidez importante, envolvendo três ou mais áreas anatômicas, 

durante pelo menos três meses; ausência de causas secundárias, como traumas, doenças 

reumáticas, infecciosas ou neoplásicas; como critério maior, presença de pelo menos cinco 

pontos tipicamente dolorosos à digitopressão; como critérios menores, modulação dos sintomas 

pela atividade física e por fatores climáticos; piora dos sintomas por estresse e ansiedade; 

dificuldade para dormir; fadiga generalizada; ansiedade; cefaleia crônica; síndrome do cólon 

irritável; edema subjetivo e sensação de parestesia (Marques et al., 2015). 

Em 1990, o Colégio Americano de Reumatologia (ACR) estabeleceu que a fibromialgia 

seria classificada pela presença de dor espalhada (hemicorpo direito e esquerdo, acima e abaixo 

da cintura e no esqueleto axial) e crônica (há mais de três meses), associada à sensibilidade 



33 

 

dolorosa aumentada à palpação digital (pressão de aproximadamente 4 kg) em pelo menos 11 

dos 18 tender points (Marques et al., 2015). 

Assim, em 2010, Wolfe et al., citado por Marques et al. (2015) propuseram novos 

critérios diagnósticos para a fibromialgia, que considera a combinação de dor espalhada e uma 

escala de severidade dos sintomas.  

 

2.2 CONCEITO 

 

Fibromialgia é uma síndrome dolorosa crônica de etiopatogenia multifatorial complexa, 

não totalmente conhecida, que acomete preferencialmente mulheres, sendo caracterizada por 

dores musculoesqueléticas espalhadas e sítios dolorosos específicos à palpação – tender points, 

associados frequentemente a distúrbios do sono, fadiga, sintomas somáticos e cognitivos e 

distúrbios psíquicos (Marques et al., 2015). 

A fibromialgia tem recebido intenso foco de estudos que buscam o esclarecimento de 

sua etiologia para a definição de um diagnóstico efetivo e subsequente tratamento. O principal 

sintoma da síndrome é a dor crônica musculoesquelética generalizada, geralmente associada a 

outros componentes físicos e emocionais (Brandt et al., 2011). É uma doença de distribuição 

universal e que pode acometer indivíduos em qualquer faixa etária, com pico de incidência entre 

os 35 e 50 anos. Sua prevalência na população geral varia de 0,7 a 5%, sendo a maioria 

composta por mulheres. No Brasil, é a segunda causa mais comum de doença reumatológica 

depois da osteoartrose (Andrade, 2008). 

Mais de 80% dos pacientes apresentam fadiga e distúrbios do sono. Rigidez muscular e 

articular, dormências, sensação de inchaço nas mãos, boca seca, dores de cabeça, síndrome do 

cólon irritável, tonturas, dores no peito e taquicardias são manifestações clínicas 

frequentemente observadas. Alterações do humor são observadas em até 70% dos pacientes e 

depressão maior ocorre em 30% a 50% dos casos. Nessa síndrome, há um impacto negativo 

importante na qualidade de vida (Andrade, 2008). 

 

2.3 SINTOMAS E MANIFESTAÇÕES CLÍNICAS ASSOCIADAS 

 

 Ao lidar com a fibromialgia, o primeiro desafio consiste no correto reconhecimento 

dessa síndrome com sua complexa sintomatologia. Classicamente, segundo o Colégio 

Americano de Reumatologia (ACR), a síndrome é caracterizada pela presença de dor espalhada 

e crônica (bastante frequente nas regiões cervical e ombros, parede torácica e membros), com 



34 

 

predominância no gênero feminino e, muitas vezes, associada à rigidez matinal, distúrbios do 

sono, fadiga, cefaleia crônica, sensação de edema, parestesia, ansiedade, depressão e distúrbios 

intestinais como síndrome do cólon irritável, entre outros (Marques et al., 2015). 

Destes, destacam-se os três primeiros, descritos como presentes em mais de 75% dos 

pacientes pelo ACR. Em estudo qualitativo posterior, além da dor, qualidade do sono e fadiga, 

os pacientes relataram como fontes de incapacidades e sofrimentos o comprometimento 

cognitivo (dificuldade de memória e raciocínio), o impacto emocional (especialmente 

ansiedade e depressão), o comprometimento físico e de qualidade de vida (Marques et al., 

2015). 

Esses sintomas podem modificar-se em intensidade de acordo com algumas condições 

moduladoras: alterações climáticas, estresse emocional, grau de atividade física – piorando com 

exercícios vigorosos e cessação repentina da atividade física, mudança no padrão do sono ou 

coexistência com outras patologias. Fazem parte dos sintomas dolorosos a alodínea (dor 

resultante de estímulo que não seria doloroso) e disestesias (sensação desagradável sentida nas 

extremidades que varia desde amortecimento até agulhadas).  

Outros sintomas citados pela literatura como frequentes na fibromialgia são: 

adormecimentos, pontadas, cãibras, palpitação, tontura, zumbido, dispneia, epigastralgia, 

enjoo, dificuldade de digestão, fenômeno de Raynauld, dismenorreia e irritabilidade, sendo suas 

ocorrências variadas entre os estudos. 

Conforme já descrito, todas essas questões foram inseridas como fatores conceituais da 

síndrome em 2010. Considera-se atualmente que a sintomatologia faz parte do conceito da 

síndrome, organizada em sintomas físicos e somáticos. 

A complexidade da fibromialgia reforça a necessidade do diálogo com o paciente, a 

importância de um bom exame físico e a solicitação de exames subsidiários criteriosos para 

complementar o diagnóstico, e não para substituir a avaliação criteriosa do infeccionado. É 

interessante notar que, em tempos de alta tecnologia, tudo o que se necessita para o diagnóstico 

da fibromialgia é dispender-se tempo adequado e suficiente com o paciente. 

 

2.4 ETIOLOGIA E FISIOPATOLOGIA 

 

O avanço da compreensão dos aspectos biopsicossociais da dor crônica e dos sintomas 

concomitantes da fibromialgia sugere a participação de fatores genéticos, do processamento 

sensorial, especialmente da dor, e do gerenciamento do estresse. 



35 

 

A suscetibilidade para fibromialgia é determinada pela combinação de fatores genéticos 

e ambientais, que podem ser predisponentes e desencadeantes dessa síndrome. Entre os agentes 

que aumentam a incidência de fibromialgia estão traumas (como lesão em “chicote”), infecções 

(como hepatite B e C, HIV, doença de Lyme), estresse emocional, eventos catastróficos (p. ex., 

guerra), cirurgias, doenças autoimunes e outras patologias (como artrite reumatoide, lúpus 

eritematoso sistêmico, síndrome de Sjögren) (Marques et al., 2015). 

Condições de dor crônica, como a fibromialgia, têm componentes de alterações do 

processamento da dor tanto pelo sistema nervoso central como pelo fator periférico. O 

componente do sistema nervoso central está relacionado com uma transmissão exacerbada da 

dor, que pode ter sido desencadeada inicialmente por um fator periférico (uma lesão ou um 

processo inflamatório regional ou generalizado, como na osteoartrite e artrite reumatoide).  

A fibromialgia possui um envolvimento principalmente do componente do sistema 

nervoso central. As pesquisas recentes apontam para um distúrbio no processamento dos 

estímulos sensoriais pelo sistema nervoso, ocasionando hipersensibilidade especialmente 

dolorosa, mas também auditiva, olfativa etc. Os achados mais consistentes referem-se a 

neurotransmissores relacionados à dor, tanto inibitórios como excitatórios. As aminas 

biogênicas, serotonina e norepinefrina – inibidoras da dor – estão reduzidas em pacientes com 

fibromialgia, enquanto a substância P – um neurotransmissor excitatório à dor – parece estar 

em maior concentração no fluido cerebroespinal. Essas alterações poderiam justificar também 

outros sintomas da síndrome, como os distúrbios do sono e de humor (Marques et al., 2015). 

Outra alteração que vem ao encontro da sintomatologia da fibromialgia é a do sistema 

nervoso autônomo e do eixo hipotálamo-hipófise-adrenal, evidenciada em pacientes por níveis 

basais elevados de hormônio adrenocorticotrófico e folículo-estimulante, associada à 

diminuição de fator de crescimento insulínico (IGF-1), de hormônio de crescimento (GH), 

estrógeno e cortisol urinário, entre outros. Esses achados justificam a associação entre 

fibromialgia e sintomas de estresse crônico, além de interferir na qualidade de sono e ansiedade 

(Marques et al., 2015). Em resumo, na figura 4, ilustraremos os fatores envolvidos na dor e nos 

sintomas da fibromialgia.  

O componente afetivo ou emocional da dor é mais evidente que o sensorial nos pacientes 

com fibromialgia se comparados com controles ou pacientes com outras doenças 

osteomioarticulares, como osteoartrite e lombalgia. Em 2010, o Colégio Americano de 

Reumatologia propôs uma mudança da definição da fibromialgia, incluindo os chamados 

sintomas somáticos, isto é, alguns sintomas, sem uma base fisiopatológica do órgão acometido, 

fazem parte da representação das emoções no corpo.  



36 

 

Segundo Miranda et al. citado por Marques et al. (2015) algumas pessoas podem refletir 

as emoções em seus corpos. Quando há dificuldade no gerenciamento do estresse, “a pessoa se 

contrai, se compacta, se adensa, se encolhe e se segura”. Recente estudo demonstrou que 

pacientes com fibromialgia apresentam maior aumento da atividade muscular em situações de 

estresse mental impostas experimentalmente, quando comparados aos controles. Esse aumento 

significante da atividade muscular leva a uma resposta de ativação de mecanismos paralelos de 

indução da dor, como uma retração miofascial. 

Figura 4 – Fatores envolvidos na dor e nos sintomas da fibromialgia 

Fonte: Marques et al. (2015) 

 

Ainda é comum na dor crônica a presença de crenças disfuncionais e pensamentos 

negativos. Crenças são concepções ou convicções íntimas culturalmente compartilhadas sobre 

a percepção de nós mesmos, dos outros e do nosso ambiente, consideradas verdades absolutas, 

isto é, exatamente o modo como às coisas são (Marques et al., 2015).  

Uma construção emocional e cognitiva chamada de catastrofização da dor é definida 

como “uma crença negativa exagerada das experiências de dor atuais ou anteriores” e tem sido 

observada nas experiências de dor crônica de pacientes com doenças reumatológicas, 

principalmente na fibromialgia. Ela está relacionada com a severidade da dor, maior número de 

tender points, angústia emocional, incapacidade funcional e desfechos pequenos ou ineficazes 

de tratamento, que podem ser considerados fatores estressores. A catastrofização da dor 

frequentemente leva ao desenvolvimento de comportamentos de fuga de alguns movimentos 



37 

 

por receio de sentir dor, predispondo a mudanças físicas do paciente com fibromialgia, o que 

enfatiza a importância da fisioterapia no tratamento deste paciente, como também o tratamento 

psicológico.  

O tratamento clínico da fibromialgia inclui mudanças no estilo de vida e utilização de 

medicamentos para o alívio da dor, melhora da qualidade do sono e dos distúrbios do humor. 

O tratamento não farmacológico inclui, basicamente, a terapia física e a psicoterapia na 

abordagem cognitivo comportamental. Os programas de exercícios físicos promovem os 

maiores ganhos na diminuição do impacto dos sintomas da fibromialgia na vida dos pacientes, 

em especial os aeróbios, sem carga e sem grandes impactos para o aparelho osteoarticular, como 

dança, natação e hidroginástica. As terapias cognitivo-comportamentais (TCC), especialmente 

combinando com exercícios e educação familiar, têm obtido ótimos resultados, em especial 

quando feitas em conjunto com a farmacoterapia. Outras formas de tratamento não 

farmacológico incluem o “biofeed-back”, a hipnoterapia e a eletroacupuntura, com respostas 

promissoras especialmente no alívio da dor (Andrade, 2008). 

Não existe um consenso sobre a causa e o tratamento da fibromialgia. Nesse sentido, ao 

vivenciar essa realidade, o paciente cria sentimentos de vulnerabilidade e desamparo, iniciando 

uma série de processos emocionais, incluindo a depressão do humor. Esse fato pode afetar 

negativamente o contexto familiar, social e profissional a que o paciente está inserido. Essa 

complexa associação entre os fatores físicos, emocionais e sociais aos quais estão expostas as 

pessoas com fibromialgia evidencia uma possível influência da síndrome sobre o humor. Mais 

do que uma decorrência da síndrome, alterações de humor compõem um sintoma da 

fibromialgia, pois o humor reflete um padrão complexo de comportamentos, sentimentos, 

pensamentos, estados corporais e emocionais. Os estados de humor incluem uma série de 

fatores psicológicos como depressão do humor, raiva, confusão mental, bem como as variáveis 

psicossomáticas, fadiga, vigor e tensão (Brandt et al., 2011).   

 

 

 

 

 

 

 

 

 



38 

 

CAPÍTULO 3: 

 

3 FIBROMIALGIA E LOGOTERAPIA 

 

Frankl assegura que a essência do ser humano reside na dimensão espiritual ou noética 

relacionada às características valorativas, criativas, artísticas, intelectuais como também 

religiosas (Aquino, 2013; Frankl, 2012, apud Pinheiro Junior, 2015). 

Lukas (1990), inspirada na teoria de Viktor Frankl afirma que nem o físico, nem o 

psíquico representam o ser humano como um todo. A dimensão espiritual, muitas vezes 

ignorada, torna o ser humano responsável pelo seu destino, sendo ela capaz de suscitar bem-

estar sua condição de saúde. Além disso, as condições imunológicas dependem também do 

estado afetivo do sujeito. Dessa forma, quando o indivíduo tem dúvida sobre a plenitude do 

sentido, a saúde psíquica e física pode ser prejudicada, pois é necessário que haja um fator, uma 

motivação (motor) para que haja realizações. 

De acordo com Lukas (1990), a teoria de Viktor Frankl evidencia que a perda de 

vivência no sentido desencadeia problemas imunológicos, psíquicos e compromete o estado 

afetivo. Embora Frankl afirme que o somático e o psíquico podem bloquear a expressão da 

dimensão noética, ele não acredita que tal inferência possa destrui-la.  

 

3.1 INTER-RELAÇÃO E PSICOSSOMÁTICA E O TRABALHO EM GRUPOS DE 

DERREFLEXÃO 

 

A pesquisa em medicina psicossomática aponta as inter-relações estreitas entre o corpo 

e a psique, ou seja, a imunidade do corpo depende das condições emocionais e vice-versa. Em 

áreas fracas no corpo, sob circunstâncias normais, não deverão causar nenhum problema, 

porém, sob estresse psicológico, apresenta-se como uma doença física, e a predisposição na 

psique, pode, sob fadiga, causar depressão (Lukas, 2011). 

Nos casos em que há limite entre o normal e a doença, pode haver "predispostos a danos 

psicológicos" que aparece no limite quando é causada por eventos físicos. Assim, pessoas que 

podem tornar-se ansiosas, ficam rapidamente irritadas ou tristes emocionalmente, se não 

estiverem em um bom nível físico, não conseguem reagir e a doença facilmente afetaria os seus 

humores (Lukas, 2011). 

Lukas (2011) assevera que o estado emocional é influenciado por muitos fatores, cujo 

um deles é a vontade. Se for possível evitar uma maior deterioração das emoções sob stress, 



39 

 

pode-se inibir a doença mantendo a imunidade alta. Frankl argumenta que a psicossomática 

pode explicar não somente "porque alguém fica doente", mas também "porque alguém está 

bem". Pode-se ir bem, usando a vontade de estabilizar o estado emocional e, assim, aumentar a 

imunidade. Conforme se observa na figura 5, o stress também pode ser induzido na psique, 

quanto pode ser evitado pela psique. 

 

Figura 5 – Inter-relação psicossomática 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Lukas (2011). 

 

A investigação psicossomática indica como influenciar profundamente as disposições 

psicológicas em nosso corpo, e como as condições físicas podem ser afetadas de forma positiva, 

através da consciência e de um desejo ativo.  

É possível estabilizar as nossas emoções, com foco nos aspectos positivos do mundo 

que nos rodeia (Lukas, 2011). Ou seja, quanto mais esses aspectos são observados, mais 

emoções (alegrias) serão geradoras de força ao corpo a fim de que ele se mantenha saudável. 

Lukas (2011) desenvolveu um grupo de terapia com base nas conclusões da medicina 

psicossomática, como ilustrado na Figura 6. Embora um gatilho afete negativamente o estado 

emocional, o foco em aspectos positivos do mundo que nos rodeia estabiliza as emoções e a 

imunidade impedindo ou reduzindo a doença. 

 

 



40 

 

 

 

Figura 6 – Trabalho com grupos de derreflexão 

 

Fonte: Lukas (2011). 

 

Na maioria dos grupos de terapia, os participantes falam sobre problemas pessoais. Isso 

acarreta uma piorara em seu estado emocional e um aumento da hiperreflexão que 

consequentemente diminuirá a imunidade e aumentará as oportunidades de doenças físicas ou 

psicológicas. No entanto, os grupos têm as seguintes vantagens: 

1. Os participantes aprendem que há pessoas com problemas semelhantes. 

2. Ao discutir seus problemas na frente dos outros se tornam desinibidos. 

3. Ouvir as ideias dos outros, sobre como resolver os seus problemas. 

Partindo dessa premissa, tenta-se manter os benefícios sem prejuízo da hiperreflexão, 

que possivelmente debilitaria o conturbado estado emocional e aumentaria a imunidade (Lukas, 

2011). 

 

3.2 AUTOTRANSCENDÊNCIA 

 

Para Frankl, a autotranscendência refere-se à realidade antropológica fundamental e 

única, através da qual o homem descobre um sentido, pelo qual vale a pena lutar. Essa 

descoberta é realizada quando deixa de focar a sua atenção principal em si próprio e a transfere, 



41 

 

para “algo ou alguém”. Isto é, outras áreas de investimento pessoal, mais compensadoras, como 

um serviço, uma causa, um amor, que motiva e impulsiona conferindo sentido à vida (Frankl, 

2016, p. 16). 

Neste sentido, a autotranscendência molda a identidade, na medida em que, durante as 

experiências mais significativas (por vezes, dolorosas), induz à assimilação de valores firmes, 

promotores de confiança, compromisso e esperança.  

Para Frankl (2003), ser pessoa humana pressupõe ser para além de si mesmo, sendo que 

a essência da existência humana está na sua autotranscendência direcionada a alguma causa a 

que serve ou a alguém a que ama. E é na mesma medida que o ser humano transcende que é 

possível realizar-se, tornando-se real a si mesmo. Através da abertura da pessoa com 

fibromialgia para o mundo, ele pode perceber que tem uma missão na vida. Consequentemente, 

a sua existência terá um sentido e certamente ajudará outras pessoas no enfrentamento da 

doença. 

Na autotranscendência, a pessoa é capaz de moldar sua personalidade, aumentando seu 

autoconhecimento e admitindo cada vez mais sua genuína identidade; se torna mais humanizado 

à medida que vai ao encontro de sua tarefa e concretiza-a e quando se entrega a quem ama, ou 

seja, torna-se “si próprio” (Freitas, 2013). A transcendência de si mesmo é considerada na 

Logoterapia, “como o mais alto grau de desenvolvimento da existência humana” (Lukas, 1989, 

p. 56). Para o paciente fibromiálgico, a autotranscendência pode moldar a sua identidade, 

permitir ser uma pessoa mais empática, compreensiva, compassiva, altruísta, positiva, entre 

outros e, também, afetar as pessoas a terem esses mesmos valores. 

Para a resiliência, os relacionamentos sociais propiciam também o aumento da 

autoestima, da autoaceitação, da crença de competência, de ser bem-sucedido naquilo que se 

necessita para adaptar-se ao meio. A solidariedade entendida como militância a uma causa ou 

ação com um fim destinado a outros, também é um fator para a promoção da resiliência.  

Barros (2014) cita em sua pesquisa a teoria da autotranscendência de Reed (2008) que 

compreende três conceitos principais (vulnerabilidade, autotranscendência e bem-estar) entre 

os quais a autotranscendência se assume como conceito basilar e que a autora define como um 

importante recurso psicossocial e espiritual. Este recurso implica competência para desenvolver 

a maturidade, compreendida como a capacidade de expandir os autolimites e se orientar para 

perspectivas, atividades e finalidades mais compensadoras, para além do self, sem negligenciar 

no contexto atual.  

Esclarece, ainda, que autotranscendência não é necessariamente algo místico ou 

sobrenatural e que separa o self do meio ambiente, mas uma experiência que conecta a pessoa 



42 

 

a si própria, aos outros, ao meio ambiente, e a algo além dos limites do contexto imediato. Duas 

proposições chave estruturam esta teoria: 1) A vulnerabilidade pode aumentar a 

autotranscendência; 2) A autotranscendência está relacionada com o aumento do bem-estar. A 

autora considera quatro formas de expandir os autolimites: interna (pela introspeção); externa 

(pela preocupação com o bem-estar dos outros); temporal (pela percepção de um bom passado 

e futuro, que condiciona a que se tem do presente) e a transpessoal (pela ligação a uma dimensão 

superior ao self) (Barros, 2014).  

Pamela Reed (2008) concebeu inicialmente a autotranscendência como um recurso 

básico para a promoção da saúde mental da pessoa idosa, porém, nas últimas duas décadas 

constatou-se que o conceito se aplica desde a adolescência até as faixas etárias mais avançadas, 

passando pela idade adulta, tanto em culturas americanas como asiáticas. Deste modo, a teoria 

da autotranscendência de Reed (2008) reconhece a intervenção autónoma de enfermagem no 

acompanhamento e orientação sistemática da pessoa sofredora de dor crónica como uma forma 

de facilitar a sua redefinição de valores, metas e objetivos, na redescoberta de um novo sentido 

(Barros, 2014). 

 

3.3 SENTIDO DO SOFRIMENTO 

 

 O sofrimento é um fenômeno subjetivo que envolve experiências e significados únicos. 

As doenças, principalmente as irreversíveis, podem ser uma fonte de sofrimento, pois 

representa uma ameaça à integridade do indivíduo. A satisfação das necessidades de um 

indivíduo doente é limitada (Barros, 2014). 

A percepção de desesperança face à impossibilidade de controlar a sua vida é para a 

pessoa com doença reumática um fator promotor de dor e incapacidade. Neste sentido, os 

profissionais de saúde são chamados a assumir a responsabilidade de contribuir para a definição 

de programas de intervenção, capazes de ajudar a pessoa a encontrar sentido na sua vida, 

expresso na qualidade das emoções interiores que cultiva, nas atitudes e comportamentos que 

adota na vivência da sua dor, e a retomar o controle nas áreas em que continua a ter autonomia 

para decidir (Barros, 2014). 

Os fibromiálgicos correspondem a um grupo de pessoas que precisam de uma nova 

compreensão acerca de sua doença pois, considerando que se sentem desapoiados, têm a crença 

de que ninguém acredita na sua dor e correm o risco de viver uma vida infeliz e sem sentido. 

Para ajudar pessoa diagnosticada com fibromialgia, é preciso entender que o seu sofrimento 

está associado à sua falta de sentido de vida e que, por outro lado, estão fragilizados nos seus 



43 

 

recursos de autoeficácia. Atualmente, esse é um desafio para os profissionais de saúde, a fim 

de que repensem as estratégias de ajuda a estes doentes. O suprimento das necessidades vitais, 

acima da família, é uma fonte de sentido importante para estes doentes.  

No entanto, não existe terapêutica específica para o seu caso. Assim, compete aos 

profissionais de saúde a gestão do sofrimento inevitável destas pessoas, lembrando que além 

do tratamento medicamentoso como processo de gestão da dor, existem outros meios que 

auxiliam no bem-estar do ser humano e que garantem qualidade de vida mesmo perante a dor. 

A investigação conclui que se trabalharmos as diversas dimensões, ao mesmo tempo em 

que se demonstra compreensão pelas suas queixas recorrentes, será possível ajudar estas 

pessoas a definirem objetivos de vida, transcenderem muitas das suas desesperanças, 

promoverem a sua funcionalidade, integrarem o sofrimento inevitável e prevenirem a 

depressão, doença muito rotineira na pessoa com o diagnóstico de fibromialgia. 

Como o ser humano não suporta permanecer em estado de crise, este procura 

restabelecer o equilíbrio. Barros (2014) ressalta que os episódios estressantes da vida, como a 

dor crônica, podem enriquecer os valores e as crenças da pessoa ao exigir a assimilação de 

novas experiências. Eles são capazes de incentivar o desenvolvimento de novas competências 

cognitivas e pessoais, como seja o integrar do sofrimento inevitável na vivência da dor crônica. 

A autora ainda afirma que o importante na vida não é o que nos faz o destino, mas sim o que 

nós fazemos dele. Lukas (2011) assegura que lutar contra o destino quando não dá saída, leva 

à desesperança. 

Frankl (1989) define depressão como sofrimento sem sentido. Logo o sofrimento sem o 

sentido configura o vazio existencial. Com o propósito de potenciar as estratégias de alívio e 

controlo da dor crônica, mas também do sofrimento inevitável a ela associado, Frankl (1989) 

coloca no centro da teoria do sentido, o que denomina de “o especificamente humano”: a 

espiritualidade do ser humano que se manifesta, sobretudo, na busca de sentido. O autor chama 

a atenção dos profissionais de saúde para o cuidado de incluírem, na relação terapêutica, 

intervenções específicas dirigidas à dimensão espiritual. 

Justifica este cuidado com a premissa de que o homem não desespera por sofrer, mas 

por sofrer sem sentido. Reforça que o sentido que cada indivíduo atribui à sua vida é único e 

que apenas pode ser construído pelo próprio, ou seja, a resposta à pergunta “Qual é o sentido 

da vida?”. Por isso, o que importa é, sobretudo, tentar compreender qual é o sentido de vida 

específico de cada pessoa num dado momento da sua vida (Frankl, 1989). Frequentemente 

incapacitante, a percepção de desesperança e falta de controle que invadem a pessoa com 

doença reumática, então precisa de ser revitalizada e contrariada com a retomada de controle 



44 

 

nas áreas em que a pessoa continua a ter autonomia para decidir como: a postura a adotar, a 

forma como a vivenciar, as emoções interiores a cultivar, as atitudes e os comportamentos 

(Barros, 2014). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



45 

 

CAPÍTULO 4:  

 

4 PROPOSTA DE INTERVENÇÃO PARA PACIENTES COM FIBROMIALGIA 

 

Marques et al. (2015) sugeriram uma forma de aprender a conviver com a fibromialgia, 

pois o processo educativo é de suma importância no controle dos sintomas. As autoras 

acreditam que ensinar o paciente a conviver com a fibromialgia é um desafio para os 

profissionais da saúde. Porém, o que dizer a alguém que acorda com dor, fadiga, indisposição, 

relatando não ter dormido bem e sem ânimo para enfrentar o dia? Talvez seja possível iniciar 

por identificar junto ao paciente como é o seu dia e, após o relato, indicar algumas sugestões de 

como minimizar e enfrentar esse desafio. 

Pessoas com fibromialgia devem desenvolver seu próprio estilo de vida, e o profissional 

da saúde tem o papel de orientar e ao mesmo tempo estimular as mudanças e, com isso, 

introduzir hábitos saudáveis de vida. Além disso, é necessário nortear os pacientes sobre os 

aspectos da síndrome, controle dos sintomas etc. 

Marques et al. (2015) sugerem algumas atividades e orientações que podem ser 

desenvolvidas com os fibromiálgicos, são estas: 

• Desenvolver atividades em grupo, como exercícios, caminhadas, atividades sociais e de 

lazer etc.  

• Salientar a importância de se ter um bom estilo de vida.  

• Melhorar a atitude frente à doença.  

• Assumir atitudes positivas.  

• Desenvolver algum tipo de trabalho (remunerado ou voluntário). 

• Confiar em si mesmo e desenvolver uma autoimagem positiva.  

• Praticar uma atividade física regularmente.  

• Criar rotinas no dia a dia do paciente.  

• Manter as atividades sociais.  

• Saber tudo sobre a fibromialgia: o que é verdade e o que é mentira.  

• Estabelecer metas na vida e em relação à fibromialgia. 

 

Diante das atividades supracitadas, compreendemos que o ser humano é capaz de 

encontrar um sentido no sofrimento, no qual depende das atitudes que podem ser adquiridas em 



46 

 

uma situação ou condição que denote sofrimento. A logoterapia define o sentido de vida como 

o motivo, a razão, que nos atrai para atingir algo ou para ser de uma determinada maneira. 

A dimensão humana é uma totalidade biopsicoespiritual e, nessa totalidade, o espiritual 

é a sua característica mais especificamente humana. Nesse sentido, o homem não se deprime 

por sofrer, mas por sofrer sem sentido. Dessa forma, é possível perceber um efeito terapêutico 

positivo, crucial ao desenvolvimento pessoal e ao alívio e controle da dor pela integração do 

sofrimento inevitável quando se encontra sentido no sofrimento. É na transcendência que o 

paciente encontra o sentido. A logoterapia aposta, assim, na inata vontade de sentido e na 

realização desta para alcançar a cura da alma. 

Existe sempre uma íntima conexão entre pensamento e doenças, entre nossa avaliação 

profunda sobre nós mesmos, o mundo, as pessoas e a condição orgânica em que nos achamos. 

Trabalhando firmemente para modificar a maneira como pensamos e compreendemos as coisas, 

melhoramos nossos sentimentos, nossos comportamentos se tornam mais adaptativos e 

coerentes e temos a chance de ser mais felizes e competentes naquilo que realizamos bem como 

gerar bem-estar no corpo, amenizando ou cessando inúmeros desconfortos pelos quais 

passamos. 

 

4.1 ESPIRITUALIDADE E SENTIDO DA VIDA 

 

Para compreender a espiritualidade é preciso entender sua complexidade desde seu 

vocábulo a sua conceituação. A palavra espírito vem da tradução portuguesa do latim spiritus, 

e que é a tradução do grego pnêuma, que deriva para outros termos. O conceito de 

Espiritualidade adotado pela Organização Mundial de Saúde (OMS) no ano de 2005, remete a 

Espiritualidade como o conjunto de todas as emoções e convicções de natureza não material 

que pressupõem que há mais no viver do que se pode ser percebido ou plenamente 

compreendido, remetendo o indivíduo a questões como o significado e o sentido da vida. 

 A Espiritualidade se insere na compreensão do ser humano na sua integralidade e 

multidimensionalidade. Nesses termos, pode-se conceituar o bem-estar do homem a 

integralidade do ser, a harmonia entre o corpo, a mente e o espírito. Campbell (1994), ao 

analisar imagens sagradas das mais diversas culturas e promover a comparação entre elas, 

revela o quanto o ser humano é espiritual e que, desde a existência da vida humana, já havia 

resquícios de culto ao sagrado, ao mistério da existência, a um vínculo inconsciente que 

transcende a vida. 



47 

 

Para o filósofo francês Comte-Sponville (2007), mesmo em meio ao ateísmo, é possível 

ter uma espiritualidade, no sentido de uma abertura para o ilimitado e para o absoluto, uma vez 

que o ser humano é um ser relativo. Seria o reconhecimento da dimensão misteriosa e ilimitada 

da existência, que não precisaria passar por alguma explicação religiosa; uma experiência que 

transcende ao intelecto. 

Segundo Fleck et al. (2003), a Espiritualidade é concebida como questões a respeito do 

significado da vida e da razão de viver, não se limitando a crenças ou práticas, podendo atrair 

alguma forma religiosa ou não. A Espiritualidade é a tendência para se colocar questões 

existenciais relativas ao Sentido da Vida, que para muitos resulta numa transcendência. Como 

afirma Frankl, 

[...] as pessoas podem encontrar, e cumprir, um sentido em suas vidas, 

independente de sexo ou idade, QI ou formação educacional, ambiente ou 

estrutura de caráter e, finalmente, independente do fato de a pessoa ser ou não 

religiosa, e, se ela for, independente da Igreja à qual ela pertença (Frankl, 

1991, p. 259). 

 

A dimensão espiritual envolve o ser por inteiro, e exige dele um comprometimento e 

identificação, uma apropriação existencial, uma postura de vida que alcança todas as áreas. A 

dimensão espiritual é norteadora do processo de humanização, pois transcende à realidade, mas 

não deixa de ser real, e perpassa as outras dimensões. 

O problema é que o comprometimento com a dimensão espiritual, mesmo 

transcendendo a realidade empiricamente verificável, continua sendo realidade para quem se 

compromete com ela, o que necessariamente não acontece com as outras dimensões. Todas as 

dimensões, de acordo com Rörh (2013), compactuam da integralidade do ser, porém, a mais 

complexa e difícil de identificar é a dimensão espiritual, a qual está desassociada da 

religiosidade, embora esta inclua a espiritualidade, que aponta, muitas vezes, para uma 

insuficiência das outras dimensões, que lhes são imanentes, sendo propiciadoras de um bem-

estar que transcende às patologias. 

A responsabilidade por tudo o que a pessoa faz é individual, suas escolhas e decisões, e 

o significado imediato de encontrar sentido às coisas que acontecem na vida diária, tanto as 

experiências positivas, quanto as negativas. Todo o ser humano tem uma autocompreensão 

ontológica pré-reflexiva que orientará para um sentido, através de três vias: ao fazer ou criar; 

ao experimentar algo ou amar uma pessoa, e ao saber transmutar a tragédia pessoal em vitória 

quando estiver diante de uma situação imutável do destino (Frankl, 2006). 

 



48 

 

4.2 A ESPIRITUALIDADE NAS CIÊNCIAS DAS RELIGIÕES E NA LOGOTERAPIA DE 

VIKTOR FRANKL 

 

A espiritualidade é um conceito amplo e multifacetado que tem sido objeto de estudo 

em diferentes campos do saber. Nas Ciências das Religiões, ela é compreendida como uma 

dimensão da experiência humana que transcende a religiosidade institucionalizada, podendo ou 

não estar vinculada a uma religião específica. Este campo do saber busca compreender a 

espiritualidade enquanto fenômeno cultural, psicológico, social e simbólico, valorizando sua 

pluralidade e suas manifestações em diferentes tradições e contextos históricos (Souza, 2010). 

Nas Ciências das Religiões, a espiritualidade é investigada de forma crítica, 

interdisciplinar e pluralista, permitindo uma abordagem que contempla tanto expressões 

religiosas tradicionais quanto formas alternativas e contemporâneas de espiritualidade. Essa 

área do conhecimento reconhece que a espiritualidade pode se manifestar fora das instituições 

religiosas, em práticas como a meditação, a contemplação da natureza, o cuidado com o outro 

e o engajamento em causas sociais. Também considera a espiritualidade como uma forma de 

construção de sentido, identidade e pertencimento, além de um fator que influencia diretamente 

a saúde mental e emocional dos indivíduos (Pierucci, 2004). 

Pesquisadores das Ciências das Religiões não buscam afirmar verdades religiosas, mas 

compreender como as experiências espirituais se inserem na vida humana e na cultura. A 

espiritualidade, nesse contexto, é tratada como um objeto legítimo de investigação acadêmica, 

articulado com questões de ética, subjetividade, transcendência e existência. 

Já na Logoterapia, abordagem psicoterapêutica desenvolvida por Viktor Frankl, a 

espiritualidade é um dos pilares centrais da existência humana. Frankl entende o ser humano 

como uma tríade composta de corpo, mente e espírito. Para ele, o espírito é a dimensão que 

permite ao indivíduo encontrar sentido, mesmo em meio ao sofrimento. A busca pelo sentido 

da vida está intrinsecamente ligada à espiritualidade, que não necessariamente remete à 

religiosidade, mas sim a uma capacidade humana de transcender a si mesmo e se conectar com 

valores mais elevados (Frankl, 2008). 

Assim, enquanto as Ciências das Religiões investigam a espiritualidade como um 

fenômeno complexo e multidimensional, a Logoterapia de Viktor Frankl a compreende como 

uma dimensão essencial da condição humana, necessária para a saúde psíquica e existencial. 

Em ambas as abordagens, a espiritualidade é reconhecida como um elemento fundamental da 

experiência humana, com potencial de promover sentido, resiliência e bem-estar. 



49 

 

4.3 DISCUSSÕES ACERCA DA ESPIRITUALIDADE, LOGOTERAPIA E 

FIBROMIALGIA 

 

O ser humano é capaz de encontrar um sentido no sofrimento, dependendo das atitudes 

que podem ser adquiridas em uma situação ou condição que denote sofrimento. O sofrimento 

no indivíduo pode surgir perante a dor física, entretanto pode estar presente para além dessa 

causa evidente. Os indivíduos têm a possibilidade de desenvolver o sofrimento perante uma 

perda ou falta importante, pois o sofrimento, além de inerente ao ser humano, pode trazer 

sentido à existência em diferentes graus. 

Em uma pesquisa realizada pela Universidade Católica Portuguesa, Barros (2014) 

objetivou validar para a amostra de pessoas com dor crônica reumática as escalas sentido no 

sofrimento e autotranscendência, e revalidar as escalas de objetivos de vida, ansiedade e 

depressão, e autoeficácia; avaliar as variáveis em estudo (sentido de vida, autoeficácia, 

ansiedade e depressão, sentido no sofrimento, índice de sofrimento e atividade da doença); 

determinar a correlação entre o sentido de vida e as variáveis em estudo; identificar os fatores 

preditivos do sentido de vida; e identificar as fontes de sentido de vida e a história do sofrimento 

inevitável. 

Sua pesquisa contou com uma amostra de 187 indivíduos, agrupados em função das 

suas patologias reumáticas em quatro subamostras: grupo com artrite reumatoide (gAR), 

constituído maioritariamente por pessoas do sexo feminino que têm a doença há mais tempo 

diagnosticada; grupo com espondilite anquilosante (gEA), constituído por pessoas mais novas, 

maioritariamente do sexo masculino e com as mais longas vivências de dor; grupo com artrite 

psoriática (gAP), constituído maioritariamente por sujeitos do sexo masculino; e o grupo com 

fibromialgia (gFM), constituído por pessoas mais velhas, exclusivamente do sexo feminino, 

que detêm o mais elevado índice de sofrimento, depressão e ansiedade, e o mais baixo de 

sentido de vida, sendo os únicos que não dispõem de terapêutica específica. 

Apurou-se que todos os participantes que apresentavam uma atitude positiva perante o 

próprio sofrimento e êxito apresentavam, em simultâneo, a melhor categoria avaliativa de 

sentido de vida, sendo as suas fontes (específicas) de sentido de vida caracteristicamente mais 

transcendentes. Identificou-se a história do sofrimento inevitável de cada uma das subamostras 

em estudo obtendo-se intervenções específicas, úteis para a orientação na promoção do seu 

sentido de vida.  

A pesquisa resultou em uma correlação significativa entre a intensidade da dor e a 

presença de sentido, Barros (2014) chegou à conclusão de que a presença de sentido é um fator 



50 

 

importante para a sensação psicológica de bem-estar em pacientes com dor crônica. A busca 

pelo sentido da vida é uma atitude natural e uma característica distintiva do ser humano, pois 

somente ele é capaz de questionar a própria existência e discutir a problemática do ser. 

 Nessa perspectiva, Frankl (2008) considera que a realização de valores é importante 

para a descoberta do sentido próprio de vida. Como já mencionado, Frankl afirma que existem 

três tipos de valores: atitudinais, vivenciais e criativos. Os valores atitudinais estão relacionados 

a como o indivíduo enfrenta situações que implicam um desafio, como o sofrimento. Os valores 

vivenciais dizem respeito às experiências do indivíduo. Já os valores criativos são relativos à 

capacidade de realizar ou criar algo. 

Para que seja possível encontrar sentido, mesmo perante o sofrimento, o sujeito 

diagnosticado com a síndrome da fibromialgia poderá realizar valores, sejam quaisquer valores, 

e a partir dele encontrar significado na sua vida. Se o paciente identificar o uso dos recursos 

noológicos (autotranscendência e autodistanciamento) para a realização de sentidos, e 

identificar possibilidades de enfrentamento da doença com a consciência do sentido de vida, da 

liberdade e da responsabilidade perante o mundo, certamente ele conseguirá encontrar sentido 

no sofrimento inevitável. 

Pinheiro Junior (2015) realizou um estudo empírico que tinha como objetivo 

compreender em que medida os níveis de sentido de vida, de religiosidade, de depressão e de 

percepção da dor estariam associados em pacientes com fibromialgia. A pesquisa foi 

desenvolvida no Serviço de Fisioterapia e Reumatologia do Hospital Universitário Lauro 

Wanderley (HULW) com uma amostra de 100 pacientes do sexo feminino, diagnosticadas com 

a síndrome de fibromialgia e com a média de idade de 47,82 anos.  

Os resultados foram discutidos à luz da noopsicossomática de Viktor Frankl, 

considerando a relevância do sentido de vida como também e da expressão da religiosidade 

para percepção da dor. Quanto à temática sentido de vida e dor, as variáveis resultaram em uma 

correlação negativa, sugerindo que quanto maior a dor menor a presença de sentido. O estudo 

identifica que a intensidade da dor apresenta efeito indireto sobre a presença de sentido em 

pacientes com fibromialgia. 

Os resultados são reforçados pelos encontrados por Dezutter et al. (2014) citado por 

Pinheiro Junior (2015). Apesar de não ter sido identificado correlação negativa significativa 

direta entre a intensidade da dor e a presença de sentido, os autores chegaram à conclusão de 

que a presença de sentido é um fator importante para a sensação psicológica de bem-estar em 

pacientes com dor crônica.  

 



51 

 

4.4 MÉTODO 

 

Neste capítulo buscamos discutir o percurso e instrumentos metodológicos, cujo 

objetivo geral foi avaliar os efeitos de uma intervenção sobre a percepção de sentido do 

sofrimento e a experiência da dor física em mulheres com fibromialgia. Especificamente, 

buscou-se: mensurar as mudanças na percepção de sentido do sofrimento após a intervenção; 

avaliar as alterações na intensidade e na experiência da dor física; comparar os desfechos – 

percepção de sentido do sofrimento e dor física – entre o grupo experimental e o grupo controle; 

e explorar, por meio da experiência subjetiva, quanto à influência da intervenção no 

enfrentamento do sofrimento e da dor. 

Diante disso, optou-se por uma abordagem metodológica qualitativo-quantitativa, ou de 

métodos mistos, por compreender que o fenômeno investigado – a experiência de pacientes 

com fibromialgia à luz da espiritualidade e da Logoterapia – demanda tanto uma compreensão 

estatística quanto uma análise interpretativa e subjetiva. 

A dimensão quantitativa possibilita mensurar variáveis como intensidade da dor e 

percepção de sentido de vida, por meio de instrumentos estruturados, como questionários e 

escalas psicométricas. Esses dados possibilitam o estabelecimento de padrões e correlações 

relevantes para o enfrentamento da doença. 

Complementarmente, a dimensão qualitativa aprofunda a escuta dos participantes, por 

meio de entrevistas abertas ou semiestruturadas, revelando vivências, crenças, valores e 

percepções sobre o sofrimento, a espiritualidade e o sentido existencial. Tal abordagem 

favoreceu uma compreensão mais rica e contextualizada da realidade dos sujeitos, conforme 

orientam Minayo (2012) e Bogdan e Biklen (1994). 

Segundo Creswell e Plano Clark (2013), os métodos mistos são especialmente eficazes 

em pesquisas interdisciplinares e em temáticas complexas, como espiritualidade e saúde, pois 

integram as forças de abordagens distintas, proporcionando uma análise mais abrangente. No 

contexto desta investigação, o modelo adotado foi o convergente paralelo, no qual dados 

qualitativos e quantitativos foram coletados de forma simultânea, analisados separadamente e 

integrados na interpretação dos resultados. 

Assim, a escolha pela abordagem qualitativa-quantitativa justificou-se pela necessidade 

de captar, de maneira mais completa, os aspectos objetivos e subjetivos envolvidos no processo 

de enfrentamento da fibromialgia, considerando os pilares da Logoterapia de Viktor Frankl: 

liberdade, responsabilidade, valores e sentido do sofrimento. 

 



52 

 

4.4.1 PROCEDIMENTOS ÉTICOS 

 

O projeto foi aprovado pelo Comitê de Ética em Pesquisas do Centro de Ciências da 

Saúde da Universidade Federal da Paraíba – CEP/CCS e encontra-se com o registro CAAE: 

83793524.0.0000.5188. Todos os participantes assinaram o Termo de Consentimento Livre e 

Esclarecido (ANEXO A), conforme determina a resolução 510/16 sobre pesquisas e testes 

envolvendo seres humanos do Conselho Nacional de Saúde (CNS). 

 

4.4.2 LOCAL DO ESTUDO 

 

A pesquisa foi desenvolvida no período de 01 de fevereiro de 2025 a 31 de março de 

2025, no Centro de Reabilitação e Tratamento da Dor – CENDOR, com pacientes cadastrados 

e já usuários deste serviço. O CENDOR é especializado no atendimento a pessoas que sofrem 

com dores crônicas, como dores músculo-esqueléticas (a exemplo de lombalgia, dores nas 

articulações, tendinites, bursites, artroses e cefaléia tensional), enxaqueca, polineuropatia 

diabética, dor pélvica crônica, entre outras síndromes neuropáticas – incluindo, evidentemente, 

a fibromialgia.  

As avaliações e os atendimentos são realizados nas seguintes especialidades: 

Reumatologia, Neurologia, Fisioterapia Geral, Psicologia, Enfermagem, Auricoloterapia, 

Pilates, Reeducação Postural Global (RPG), Hidroterapia e Osteopatia. Para o atendimento, é 

necessária a apresentação dos seguintes documentos: RG, CPF, Cartão SUS, Comprovante de 

Residência e o cadastro no sistema de regulação para pacientes com patologias que causam dor 

crônica. O CENDOR está localizado na Rua Agente Fiscal José Costa Duarte, s/n – Mangabeira 

II (anexo ao Ortotrauma) e funciona de segunda a sexta-feira, das 8h às 17h. 

 

4.4.3 AMOSTRA 

 

A amostra não probabilística desta pesquisa foi composta por oito mulheres cadastradas 

no Centro de Reabilitação e Tratamento da Dor (CENDOR), todas usuárias do serviço e com 

diagnóstico prévio de Fibromialgia. A média de idade encontrada foi de 49,9 anos (DP = 7,47), 

com amplitude entre 43 e 62 anos. A maioria se declarou casada (75%), com escolaridade 

correspondente ao ensino médio completo (75%) e prática religiosa católica (62,5%). 

As participantes foram divididas aleatoriamente em dois grupos: controle e 

experimental, com quatro mulheres em cada.  Ambos os grupos foram submetidos a um pré-



53 

 

teste e a um pós-teste, utilizando-se os seguintes instrumentos: Questionário 

Biosociodemográfico, Questionário de Sentido de Vida e o Questionário de Impacto da 

Fibromialgia. Apenas o grupo experimental participou da intervenção, composta por oito 

encontros. 

 

4.4.4 CRITÉRIOS DE INCLUSÃO E EXCLUSÃO 

 

Os critérios de inclusão adotados foram: ter o diagnóstico da síndrome de fibromialgia, e 

estar em tratamento para essa enfermidade no CENDOR. Ademais, a paciente deveria desejar 

participar voluntariamente do estudo. 

Quanto aos critérios de exclusão, foram desconsideradas as participantes que eram 

menores de 18 anos ou que não apresentavam condições físicas e/ou psicológicas adequadas 

para participar do estudo. Outrossim, algumas pessoas não participaram da pesquisa por não ter 

disponibilidade para participar da pesquisa. 

4.4.5 RISCOS E BENEFÍCIOS  

 

Conforme a Resolução nº 510/2016, nos projetos de pesquisa em Ciências Humanas e 

Sociais, a definição e a gradação do risco resultam da apreciação dos seus procedimentos 

metodológicos e do seu potencial de causar danos maiores ao participante do que os existentes 

na vida cotidiana, em consonância com o caráter processual e dialogal dessas pesquisas. O 

pesquisador deve estar sempre atento aos riscos que a pesquisa possa acarretar aos participantes 

em decorrência dos seus procedimentos, devendo, para tanto, adotar medidas de precaução e 

proteção, a fim de evitar danos ou atenuar seus efeitos.  

Quando o pesquisador percebe qualquer possibilidade de dano ao participante, 

decorrente da participação na pesquisa, deve discutir com os participantes as providências 

cabíveis, que podem incluir o encerramento da pesquisa. O pesquisador deve adotar todas as 

medidas cabíveis para proteger o participante, reconhecendo sua situação peculiar de 

vulnerabilidade, independentemente do nível de risco da pesquisa. 

Esta pesquisa ofereceu riscos mínimos e respeitou as condições psicológicas, físicas, 

sociais e educacionais dos participantes. Houve a possibilidade de risco psicológico, como 

desconforto emocional, devido à aplicação de múltiplos instrumentos e às reflexões provocadas 

durante o preenchimento. Também pôde surgir riscos sociais, como a possibilidade de abalo na 

relação entre pesquisador e participante, levando à devolução ou ao preenchimento inadequado 



54 

 

dos instrumentos. No entanto, todos os riscos foram minimizados por meio de escuta sensível, 

acolhimento e garantia de sigilo, além da possibilidade de interrupção da participação a 

qualquer momento, sem prejuízo para a participante 

Por outro lado, a pesquisa também pôde trazer benefícios relevantes às participantes. A 

proposta de intervenção fundamentada na Logoterapia visou promover o fortalecimento da 

percepção do sentido na vida, a valorização de aspectos positivos da existência e o 

desenvolvimento de recursos internos para o enfrentamento da dor e do sofrimento. Esperou-

se, assim, que as participantes do grupo experimental sentissem melhora na qualidade de vida, 

redução da intensidade da dor e maior compreensão e ressignificação de sua condição de saúde. 

Além disso, a participação na pesquisa pôde proporcionar um espaço seguro de escuta e 

reflexão, favorecendo o autoconhecimento, a espiritualidade e o bem-estar emocional. 

 

4.4.6 INSTRUMENTOS DE COLETA DE DADOS 

 

Para a coleta de dados, foram aplicados três instrumentos, a saber: Questionário 

Biossociodemográfico, Questionário de Sentido de Vida (QSV) e Questionário de Impacto 

da Fibromialgia (QIF). Cada um deles será detalhado a seguir. 

 

4.4.6.1 Questionário biosociodemográfico 

 

As participantes foram convidadas a responder um Questionário Biosociodemográfico 

no qual foi considerado variáveis características da amostra como idade, estado civil, 

escolaridade, ocupação e religião. 

 

4.4.6.2 Questionário de Sentido de Vida (QSV) 

 

O sentido de vida foi avaliado pelo Questionário de Sentido de Vida desenvolvido por 

Steger, Frazier, Oishi e Kaler (2006) e validado no Brasil por Aquino et al. (2015) citado por 

Pinheiro Junior (2015). Para validação do instrumento, foram realizados dois estudos sendo um 

primeiro com 414 participantes e o segundo com 201, na cidade de João Pessoa, com estudantes 

universitários.  

O instrumento avalia o sentido de vida a partir da “presença de sentido” referido pelos 

participantes que tem um propósito claro em suas vidas e da “busca de sentido” referido nos 

pacientes que procuram uma motivação ou maior compreensão de seu propósito de vida. A 



55 

 

partir dos domínios em questão e, após refletir sobre a motivação da sua vida, o participante foi 

convidado a responder utilizando uma escala que varia entre 1 (totalmente falso) e 7 (totalmente 

verdadeiro) (Pinheiro Junior, 2015). 

 

4.4.6.3 Questionário de Impacto da Fibromialgia (QIF) 

 

O Questionário de Impacto da Fibromialgia (QIF) foi desenvolvido em 1991 por 

Burckhardt et al., citado por Pinheiro Junior (2015) como um instrumento específico capaz de 

avaliar a qualidade de vida especificamente em pacientes com fibromialgia. O instrumento 

apresenta uma boa confiabilidade. 

A qualidade de vida nos pacientes do estudo foi avaliada pelo QIF validado no Brasil 

por Marques et al. em 2006, citado por Pinheiro Junior (2015). O questionário possui 19 

questões ou domínios divididos em 10 itens de autorresposta envolvendo a capacidade 

funcional, situação profissional, distúrbios psicológicos e sintomas físicos. O primeiro item 

possui 10 questões relativas ao domínio “capacidade funcional” e apresentou quatro opções de 

resposta entre sempre realizável (zero) e incapaz de realizar (três). O item dois era relacionado 

ao domínio sensação de bem-estar (sentiu-se bem) e o item três envolveu a abstinência ao 

trabalho. Os demais itens são avaliados de zero a dez e são relativos aos domínios habilidade 

de trabalhar, dor, fadiga, rigidez matinal, disposição, ansiedade e depressão.  

 

4.4.6.4  Roteiro da intervenção 

  

O roteiro da intervenção consistiu em oito encontros grupais estruturados, baseados nos 

princípios da Logoterapia, com o objetivo de promover a reflexão sobre o sentido de vida, a 

espiritualidade e o enfrentamento da fibromialgia. Cada encontro abordou temas específicos, 

tais como a valorização dos aspectos positivos da existência, a autotranscendência, a 

responsabilidade pessoal e a ressignificação do sofrimento. As atividades foram planejadas para 

estimular a expressão reflexiva das participantes, incluindo a elaboração da "Versão de Sentido" 

— um exercício escrito no qual cada mulher narrava suas experiências e descobertas ao longo 

do processo. Essa sistematização do roteiro permitiu uma intervenção consistente e replicável, 

além de constituir um instrumento para a análise dos efeitos da intervenção sobre a percepção 

de sentido e a qualidade de vida das participantes (cf. APÊNDICE C). 

 

4.4.7 PROCEDIMENTO DE COLETA DE DADOS 



56 

 

 

A coleta de dados iniciou-se com o contato das usuárias diagnosticadas com 

fibromialgia e ativas no Centro de Reabilitação e Tratamento da Dor (CENDOR). A 

coordenação do centro encaminhou ao pesquisador o contato das usuárias elegíveis para a 

pesquisa. O convite para participação foi realizado por meio de mensagem padrão, enviada via 

WhatsApp, convidando-as a integrar um grupo fechado, que permaneceria ativo até o alcance 

da amostra esperada (inicialmente estimada em 40 participantes). Durante esse período, o 

pesquisador manteve o grupo ativo com mensagens em texto, áudio e vídeo para estimular o 

interesse e engajamento das usuárias. 

O grupo no WhatsApp foi criado em 03/12/2024 e o primeiro encontro virtual aconteceu 

em 28/01/2025, com a presença de oito usuárias e o pesquisador. Essas participantes foram as 

únicas com disponibilidade para comparecer presencialmente ao CENDOR semanalmente para 

os encontros da pesquisa (cf. Figura 7). 

 

Figura 7 – Registro do primeiro encontro com as participantes da pesquisa (encontro on-line) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: arquivo pessoal do pesquisador (2025). 

 

Após a divisão aleatória das participantes em grupos experimental e controle, ambas as 

equipes foram submetidas a um pré-teste utilizando Questionário Biossociodemográfico, 

Questionário de Sentido de Vida e Questionário de Impacto da Fibromialgia. O grupo 

experimental participou de uma intervenção composta por sete encontros presenciais — 

originalmente previstos dez — realizados às quartas-feiras, das 14h às 16h, em consultório do 

CENDOR, enquanto o grupo controle não recebeu a intervenção durante este período. 



57 

 

A intervenção foi conduzida com base na Logoterapia, utilizando grupos de derreflexão 

para estimular a reflexão sobre o sentido de vida, espiritualidade e a experiência de viver com 

fibromialgia. Cada encontro abordou temáticas específicas como a dimensão do espírito 

humano, a vontade de sentido, a autotranscendência e o projeto de vida, conforme a organização 

da Tabela 1. Durante as sessões, as participantes eram incentivadas a elaborar a “Versão de 

Sentido” (VS) — uma escrita reflexiva baseada nas experiências vividas em cada encontro, com 

o objetivo de tornar os significados presentes de forma experiencial e promover saúde mental 

e integridade espiritual. 

 

Tabela 1 – Organização de encontros por temas 

Encontro Tema(s) 

Encontro On-line Encontro de apresentação da pesquisa 

Encontro 1 Aplicação do pré-teste e separação do grupo experimental e grupo 

controle 

Encontro 2 A dimensão do espírito humano 

Encontro 3 Vontade de sentido; e Liberdade e responsabilidade 

Encontro 4 Autotranscendência (com o filme A Corrente do Bem) 

Encontro 5 Encontrar sentido em situações-limite; Dizer sim à vida apesar de 

tudo 

Encontro 6 A descoberta de sentido; e Projeto de vida 

Encontro 7 Encontro de gratidão e avaliação da pesquisa (pós teste). 
Fonte: elaborada pelo autor (2025). 

 

Ao final da intervenção com o grupo experimental, foi aplicado o pós-teste a todas as 

participantes, incluindo as do grupo controle, para avaliar a presença de indicadores de melhora 

nos dois grupos, identificando se a intervenção propiciou resultados significativos além dos 

efeitos da simples aplicação dos testes. 

Para garantir o conforto e a organização, foram disponibilizados materiais necessários, 

tais como lápis, papel, textos impressos, envelopes individuais para arquivamento dos 

documentos assinados, escalas de avaliação e lanches. Cada participante também recebeu uma 

camisa temática para uso durante as atividades. Todos os custos envolvidos na realização da 

pesquisa foram custeados pelo pesquisador responsável. 

 

4.4.8 PROCESSAMENTO E ANÁLISE DE DADOS 

 

Para o processamento e análise de dados deste estudo, foram adotados dois caminhos 

complementares: o quantitativo e o qualitativo. Essa abordagem mista permitiu uma 



58 

 

compreensão mais abrangente das vivências de mulheres com fibromialgia no que se refere à 

espiritualidade e ao sentido da vida.  

No caminho quantitativo, os dados foram processados e analisados com o auxílio do 

software IBM SPSS Statistics (versão 27), por meio do qual foram calculadas medidas de 

tendência central e de dispersão, como médias, desvios-padrão e amplitude. Com o objetivo de 

observar possíveis diferenças entre o grupo controle e o grupo experimental, foi realizada uma 

ANOVA Fatorial de Medidas Repetidas com os dados obtidos pelos instrumentos QSV e QFI. 

Além disso, foram elaboradas tabelas descritivas com os escores médios e desvios-padrão dos 

fatores avaliados em cada escala. 

Já no caminho qualitativo, os relatos gravado e transcritos integralmente foram 

submetidos à análise de conteúdo, conforme a proposta de Laurence Bardin, permitindo a 

identificação de categorias que expressam a dimensão subjetiva das experiências das 

participantes.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



59 

 

CAPÍTULO 5: 

 

5 RESULTADOS E DISCUSSÕES 

 

Nesta seção, apresenta-se inicialmente a caracterização biossociodemográfica da amostra. 

Em seguida, são expostos e discutidos os resultados quantitativos, obtidos por meio de análises 

estatísticas que investigaram diferenças entre grupo controle e grupo experimental, 

fundamentadas nos dados coletados pelos instrumentos QSV e QFI.  

Complementarmente, realiza-se a análise qualitativa dos relatos das participantes do grupo 

experimental, por meio da técnica de análise de conteúdo de Bardin. A interpretação integrada 

desses dados foi orientada pela logoterapia de Viktor Frankl. 

 

5.1 CARACTERIZAÇÃO DA AMOSTRA 

 

A amostra deste estudo foi composta por oito mulheres, distribuídas igualmente entre 

os grupos experimental (n=4) e controle (n=4). As participantes tinham idades entre 43 e 62 

anos, com média de 49,9 anos. Em relação ao estado civil, seis mulheres eram casadas e duas 

solteiras, sendo a maioria do grupo experimental também casada. 

Quanto ao tempo, desde o diagnóstico de fibromialgia, observou-se uma variação entre 

seis meses e 15 anos, com predomínio de diagnósticos realizados há mais de dois anos. No que 

se refere à religião, três participantes se identificaram como católicas, três como evangélicas e 

uma como espírita. A distribuição religiosa apresentou certa diversidade, sendo a católica 

predominante no grupo controle e a evangélica no grupo experimental (cf. Tabela 2). 

 

Tabela 2 – Caracterização da amostra 

Sujeito Grupo Idade Estado Civil Tempo do diagnóstico  Religião 

1 Experimental 62 Casada Há 6 meses Evangélica 

2 Experimental 54 Casada Há 6 anos Católica 

3 Experimental 53 Casada Há 5 anos Evangélica 

4 Experimental 49 Solteira Há 2 anos Espírita 

5 Controle 44 Casada Há 2 anos Católica 

6 Controle 50 Casada Há 1 ano e 6 meses Católica 

7 Controle 43 Solteira Há 15 anos Católica 

8 Controle 44 Casada Há 3 anos Evangélica 

Fonte: elaborada pelo autor (2025). 

 

 



60 

 

5.2  ANÁLISE QUANTITATIVA DOS DADOS 

 

Inicialmente, foi aplicado o teste de Shapiro-Wilk para verificar a normalidade da 

distribuição dos dados, o qual indicou que eles seguiam uma distribuição normal. Em seguida, 

realizou-se uma Análise de Variância Fatorial de Medidas Repetidas (ANOVA Fatorial-MR), 

com o objetivo de avaliar os escores do sentido de vida — nas dimensões presença e busca — 

e o escore global do QFI nos grupos controle e experimental, em dois momentos: pré-

intervenção e pós-intervenção. 

O teste M de Box indicou que o pressuposto de homogeneidade das matrizes de 

covariância foi atendido (presença: Box’s M = 1,937; p = 0,744; busca: Box’s M = 7,323; p = 

0,197; QFI: Box’s M = 3,722; p = 0,658). O pressuposto de esfericidade de Mauchly foi 

automaticamente satisfeito, uma vez que o delineamento envolveu apenas dois tempos. Além 

disso, o teste de Levene apontou homogeneidade das variâncias entre os grupos para ambos os 

tempos e para as variáveis analisadas (p > 0,05). 

Todavia, a análise estatística dos resultados da ANOVA Fatorial-MR não revelou 

efeitos principais ou de interação estatisticamente significativos. Ressalta-se, contudo, que a 

ausência de significância pode estar relacionada ao tamanho amostral reduzido, o que limita o 

poder do teste em detectar possíveis efeitos existentes.  

Em vista disso, elaborou-se a Tabela 3, que apresenta os escores médios e dos desvios 

padrão das dimensões de sentido de vida – Busca e Presença – nos momentos de pré-teste e 

pós-teste dos grupos experimental e controle. Essa visualização permite uma apreciação mais 

detalhada das mudanças ocorridas em cada grupo ao longo do tempo. 

Na Tabela 3 e figura 8 observou-se que no Grupo Controle, no fator Busca, a média 

diminuiu de 31,75 no pré-teste para 27,75 no pós-teste. No fator Presença, a média aumentou 

de 23,75 no pré-teste para 24,75 no pós-teste. No Grupo Experimental, no fator Busca, a média 

aumentou de 24,00 no pré-teste para 26,00 no pós-teste. No fator Presença, a média aumentou 

de 25,00 no pré-teste para 28,00 no pós-teste. 

 

Tabela 3 – Médias e desvios padrão dos escores de sentido de vida (Busca e Presença) nos 

momentos de pré-teste e pós-teste do grupo controle e experimental 

Grupo Controle 

 Pré-teste Pós-teste 

Fatores Média Desvio padrão Média Desvio padrão 

Busca 31,75 1,89 27,75 4,11 

Presença 23,75 4,35 24,75 4,99 

Grupo Experimental 



61 

 

 Pré-teste Pós-teste 

Fatores Média Desvio padrão Média Desvio padrão 

Busca 24,00 12,08 26,00 12,25 

Presença 25,00 7,11 28,00 4,97 

  Fonte: elaborada pelo autor (2025). 

 

Figura 8 – Gráfico das médias e desvios padrão dos escores de sentido de vida (Busca e 

Presença) nos momentos de pré-teste e pós-teste do grupo controle e experimental 

 (criado pelo pesquisador) 

 

 

Ademais, elaborou-se também uma tabela com as médias e os desvios padrão dos 

escores obtidos nos itens do Questionário de Implicações da Fibromialgia (QFI). O instrumento 

foi aplicado nos momentos de pré-teste e pós-teste, tanto no grupo controle quanto no grupo 

experimental (cf. Tabela 4).  

 

Tabela 4 – Médias e desvios padrão dos escores dos itens do QFI nos momentos de pré-teste e 

pós-teste do grupo controle e experimental 

Grupo Controle 

 Pré-teste Pós-teste 

Item Variação Variáveis M DP M DP 

1 (a até j) 0 a 3 Capacidade funcional 1,62 0,64 2,00 0,64 

2 0 a 7 Sentir-se bem 2,50 2,08 3,50 1,91 

3 0 a 7 Faltas no trabalho 2,00 1,41 1,50 1,73 

4 0 a 10 Habilidade de trabalhar 5,00 0,86 4,98 0,32 

5 0 a 10 Dor 5,37 0,76 4,18 0,97 

6 0 a 10 Fadiga 4,97 0,96 4,40 0,73 



62 

 

7 0 a 10 Sono 4,72 1,24 4,20 0,79 

8 0 a 10 Rigidez matinal 4,92 0,98 3,88 1,25 

9 0 a 10 Ansiedade 5,22 1,01 3,58 0,83 

10 0 a 10 Depressão 4,62 1,07 3,45 0,62 

Grupo Experimental 

 Pré-teste Pós-teste 

Item Variação Variáveis M DP M DP 

1 (a até j) 0 a 3 Capacidade funcional 2,05 0,42 2,10 0,47 

2 0 a 7 Sentir-se bem 0,00 0,00 3,75 0,83 

3 0 a 7 Faltas no trabalho 6,50 0,57 3,50 2,38 

4 0 a 10 Habilidade de trabalhar 5,35 0,89 5,05 1,24 

5 0 a 10 Dor 5,55 0,90 4,55 1,42 

6 0 a 10 Fadiga 5,42 0,90 4,40 1,80 

7 0 a 10 Sono 5,37 0,71 3,65 1,73 

8 0 a 10 Rigidez matinal 2,67 2,26 2,93 2,28 

9 0 a 10 Ansiedade 5,20 0,82 3,83 2,50 

10 0 a 10 Depressão 5,00 1,04 3,18 1,53 

Fonte: elaborada pelo autor (2025). 

 

Apesar dessas variações nas médias, tanto na Tabela 3 quanto na Tabela 4, é 

fundamental ressaltar que esses resultados são meramente descritivos e não permitem qualquer 

tipo de inferência estatística. Isso significa que não se pode afirmar que houve efeito da 

intervenção com base nesses dados, uma vez que as análises inferenciais não indicaram 

diferenças estatisticamente significativas. Dessa forma, os dados apresentados devem ser 

interpretados com cautela, servindo apenas como indicativos preliminares de possíveis 

tendências, que deverão ser melhor investigadas em estudos futuros com maior poder estatístico 

e tamanho amostral adequado. 

 

5.3 ANÁLISE QUALITATIVA DOS DADOS 

 

Nesta etapa, apresentam-se os resultados obtidos a partir da análise qualitativa, conduzida 

segundo o referencial metodológico da Análise de Conteúdo proposta por Bardin (2011). Os 

dados foram organizados de modo a favorecer a compreensão do percurso investigativo e a 

relação entre os relatos dos participantes e os objetivos da pesquisa. 

Para tanto, a apresentação dos resultados será estruturada considerando os encontros 

realizados, os temas previamente estabelecidos e as categorias que emergiram das falas dos 

participantes. Essa organização permite visualizar, de forma sistemática, como as experiências 

foram sendo construídas ao longo do processo, bem como identificar os aspectos centrais que 

se destacaram em cada momento do trabalho. 



63 

 

A análise possibilita não apenas a descrição dos conteúdos manifestos, mas também a 

interpretação dos sentidos atribuídos, evidenciando a riqueza e a complexidade das vivências 

compartilhadas no decorrer da intervenção. 

Desse modo, a análise qualitativa permitiu identificar aspectos relevantes das 

experiências compartilhadas pelas participantes durante os encontros. Os relatos revelaram 

percepções, sentimentos e reflexões que contribuíram para a compreensão do modo como cada 

mulher vivencia o processo a fibromialgia, como pode ser observado no detalhamento dos 

encontros a seguir. 

 

Encontro 2 

 

 Neste encontro foram trabalhados dois temas com o grupo experimental, foram eles: a 

dimensão do espírito humano e vontade de sentido. 

Tema: A Dimensão do Espírito Humano 

Figura 9 – A Concepção de ser humano a antropologia de Viktor Frankl (criado pelo 

pesquisador) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: elaborada pelo autor (2025). 

 

Este encontro teve como objetivo explorar, com os participantes, a dimensão espiritual 

do ser humano, conforme proposta pela Logoterapia de Viktor Frankl. A espiritualidade foi 

apresentada como uma expressão da liberdade interior, da consciência e da capacidade de 



64 

 

transcendência, mesmo diante de contextos de sofrimento como a fibromialgia. Frankl (2011) 

destaca que o espiritual não é um conceito religioso, mas a essência da condição humana: a 

instância que permite a busca de sentido, a autodistância e a autorreflexão. 

Teve também como proposta, despertar nos participantes a consciência sobre a 

existência de uma dimensão espiritual no ser humano, conforme compreendida pela 

Logoterapia. Viktor Frankl (2011) define o espírito como a instância da liberdade, da 

consciência e da responsabilidade, presente em todos os indivíduos, independentemente de sua 

crença religiosa. A espiritualidade, neste sentido, é entendida como núcleo de resistência e força 

interior frente ao sofrimento. 

A partir da análise das falas das participantes, emergiram algumas categorias 

importantes que revelam o impacto do tema sobre suas percepções de si mesmas e da doença. 

Os dados foram organizados com base nos procedimentos da Análise de Conteúdo, conforme 

sistematizado por Bardin (2011), envolvendo as etapas de pré-análise, codificação e inferência 

interpretativa. 

A análise das falas do Sujeito 1, por exemplo, revelou dois movimentos principais: 

afirmação da vida e preservação da autonomia emocional e reconhecimento da urgência do 

viver com autenticidade. 

 

Categoria 1: Afirmação da vida e preservação da autonomia emocional 

 

A primeira fala destaca a importância da decisão pessoal em manter vínculos afetivos, 

mesmo diante da dor física, sem abrir mão da própria vida por causa do outro: 

 

Aí se eu não fosse, porque ele não ia, eu ia ficar doente, minhas dores iam 

aumentar, porque eu ia ficar estressada... Então fui. Fui feliz. Cheguei, senti 

dor lá, tomei o remedinho e fui embora. Passei pela igreja, comi aquelas coisas 

boas de interior (Sujeito 1). 

 

Nessa fala, observa-se a escolha de agir apesar da dor, como forma de preservar a 

própria vitalidade. O sujeito reconhece que se privar da experiência implicaria adoecimento 

emocional e agravamento do sofrimento. Isso está em consonância com a ideia de que o ser 

humano, ao acessar sua dimensão espiritual, é capaz de tomar decisões com base em valores e 

não em impulsos ou limitações físicas (Frankl, 2008). 

 

Categoria 2: Reconhecimento da urgência do viver com autenticidade 



65 

 

 

Na segunda fala, o Sujeito 1 enfatiza o quanto abdicar da própria vida em função de 

outro pode gerar arrependimento. Há uma consciência existencial de que o tempo não espera e 

que as oportunidades devem ser vividas com autonomia: 

 

Eu não deixei de viver aquele momento por causa dele, não. Eu não dependi 

dele. E se ele me deixar, eu não vou viver do mesmo jeito. É verdade. Eu vou 

me arrepender das coisas que eu deixei de fazer por causa dele (Sujeito 1). 

 

Esse trecho revela um posicionamento firme diante da vida, em que a pessoa recusa a 

dependência emocional e afirma sua liberdade interior. Essa é uma expressão direta da 

dimensão espiritual como capacidade de autodistanciamento e escolha de atitude, pilares da 

Logoterapia (Frankl, 2011; Souza; Ribeiro, 2017). 

 

Considerações Analíticas 

 

As falas do Encontro 2 demonstram claramente que, ao refletirem sobre sua 

espiritualidade, as participantes começaram a acessar uma percepção mais ampla de si mesmos 

como sujeitos livres, capazes de tomar decisões conscientes mesmo diante da dor. A 

espiritualidade aparece, aqui, como instância de sustentação emocional e âncora de identidade 

diante das adversidades. 

Segundo Figueiredo (2015), a espiritualidade na Logoterapia permite ao sujeito 

reposicionar-se frente ao sofrimento, resgatando sua dignidade e fortalecendo a autonomia do 

espírito diante das pressões externas. Essa dimensão espiritual, longe de negar a dor, permite 

dar-lhe sentido e enfrentá-la com lucidez e coragem. 

 

Encontro 3 

 

Tema: Vontade de Sentido 

 

O terceiro encontro teve como objetivo de promover também uma reflexão profunda 

sobre o conceito de “vontade de sentido”, que, na Logoterapia, é entendida como a motivação 

fundamental do ser humano para viver. Viktor Frankl (2008) defende que o ser humano não 

está orientado apenas para o prazer (como na psicanálise) ou para o poder (como na psicologia 

adleriana), mas para a busca de sentido – mesmo e especialmente diante do sofrimento. 



66 

 

A partir da análise de conteúdo das falas do sujeito 1, duas categorias emergiram: ação 

com propósito e superação da dor e foco e determinação como recursos existenciais. 

 

Categoria 1: Ação com propósito e superação da dor 

 

A primeira fala evidencia a vivência da dor física como real e persistente, mas superável 

quando há um motivo significativo para agir. Mesmo enfrentando sofrimento físico, a 

participante demonstra que o compromisso afetivo (estar com “ele”) a impulsionou a sair de 

casa, enfrentar a dor e viver momentos agradáveis. 

 

Se eu não fosse, porque ele não ia... Eu ia ficar doente, minhas dores iam 

aumentar... Então fui. Fui feliz. Cheguei, senti dor lá, tomei o remedinho e fui 

embora. Passei pela igreja, comi aquelas coisas boas de interior (Sujeito 1). 

 

Nesse relato, nota-se o movimento de transcendência do sofrimento pela ação com 

sentido. O foco da ação não foi o alívio da dor, mas a manutenção de um vínculo importante e 

a vivência de pequenos prazeres que trouxeram leveza. Frankl (2011) propõe que, mesmo em 

situações limite, o ser humano é capaz de escolher sua atitude diante da dor, e essa liberdade 

espiritual é o que define sua dignidade. 

 

Categoria 2: Foco e determinação como recursos existenciais 

 

A segunda fala do sujeito 1 revela uma percepção madura da importância de manter um 

objetivo como forma de sustentação emocional e existencial:  

 

Se a gente olha para os nossos problemas, eles derrubam a gente. Mas 

quando a gente olha... para os nossos objetivos, quando a gente tem o 

foco... somos capazes de caminhar em lugares até muito difíceis 

(Sujeito 1). 

 

Essa reflexão evidencia a importância do “foco” como ferramenta para lidar com 

desafios. Ao escolher direcionar seu olhar para o propósito, e não para o problema, a 

participante ativa uma postura existencial que favorece o enfrentamento. Essa visão está 

diretamente relacionada à proposta da Logoterapia de que o sentido não é algo abstrato, mas 

uma meta concreta que orienta a conduta mesmo em meio à adversidade (Batista, 2019) 

 

Considerações Analíticas 



67 

 

 

As falas do sujeito 1 demonstram de forma clara que a vontade de sentido, ainda que 

sob a presença constante da dor, expressa-se em pequenas decisões cotidianas que geram vida, 

movimento e superação. A espiritualidade, aqui, se manifesta como força interior que sustenta 

o agir com propósito, mesmo em condições físicas adversas. 

Esse tipo de postura existencial tem sido estudado como fator de resiliência em pessoas 

com dor crônica. Pacheco et al. (2020) identificam que a presença de sentido de vida está 

associada a maior capacidade de enfrentamento, bem como à manutenção da esperança e do 

bem-estar emocional. 

 

Tema: Liberdade e Responsabilidade 

 

O terceiro encontro teve como foco a reflexão sobre a liberdade e a responsabilidade, 

dimensões centrais na Logoterapia de Viktor Frankl. Segundo o autor, a liberdade não se resume 

à ausência de limitações, mas à capacidade de escolher a atitude diante das circunstâncias, e 

essa liberdade está sempre acompanhada de responsabilidade existencial (Frankl, 2008). 

A análise das falas dos participantes revelou três grandes categorias: Liberdade como 

escolha com consequências, Responsabilidade como atitude ética e cuidado com o outro, 

Tensão entre autocuidado e sobrecarga de responsabilidades. 

 

Categoria 1: Liberdade como escolha com consequências 

 

As participantes reconheceram que a liberdade precisa ser acompanhada de 

discernimento, sob pena de ferir a si ou ao outro: 

 

Eu acho que liberdade está bem ligada à responsabilidade. Porque muitas 

vezes as pessoas agem usando a liberdade e esquecendo da responsabilidade, 

né? [...] Porque vai ferir o outro. Então tem que ser uma liberdade com 

responsabilidade (Sujeito 1). 

 

Pode existir liberdade sem responsabilidade? Não. [...] Ou seja, não existe 

liberdade sem responsabilidade (Sujeito 4). 

 

As falas revelam uma compreensão madura de que a liberdade não é um direito absoluto, 

mas um dom que exige responsabilidade. Frankl (2011, p. 26) afirma que “a liberdade se volta 

contra o próprio homem se não for vivida com responsabilidade”. Essa dimensão ética da 



68 

 

liberdade, como capacidade de responder por si mesmo, aparece com clareza nas falas das 

participantes. 

 

Categoria 2: Responsabilidade como atitude ética e cuidado com o outro 

 

As participantes relataram experiências pessoais marcadas pela assunção de papéis e 

responsabilidades com filhos, familiares e até com a sociedade como um todo: 

 

Eu me sinto responsável por mim, primeiramente, e depois... pelos 

meus atos, porque os meus atos podem gerar consequências (Sujeito 2). 

 

Eu fui mãe e pai. [...] Até hoje... eu me sinto responsável por ele (Sujeito 

4). 

 

Nós somos responsáveis pela nossa maneira de viver, pelo nosso 

exemplo (Sujeito 1). 

 

Aqui, a responsabilidade é apresentada como compromisso com o cuidado, com a ética 

e com os valores familiares e sociais. A Logoterapia reconhece esse senso de missão como uma 

das vias de acesso ao sentido da vida – quando o indivíduo se volta para o outro com liberdade, 

autenticidade e entrega (Batista, 2019). 

 

Categoria 3: Tensão entre autocuidado e sobrecarga de responsabilidades 

 

Também foi possível identificar um conflito entre o cuidado com o outro e o 

autocuidado, revelando o peso excessivo da responsabilidade assumida: 

 

Na hora em que [...] eu desviava para ajudar o próximo, eu esqueci que a 

minha responsabilidade era comigo mesma (Sujeito 4). 

 

Eu queria ser bem menos responsável. Porque eu me sinto assim, muito à 

frente de tudo. Até por problemas que não são meus (Sujeito 2). 

 

Porque eu também tenho que olhar pra mim... Eu não queria ser tão assim 

(Sujeito 2). 

 

Eu deveria me botar em primeiro lugar, mas eu vejo que escolho mais pela 

felicidade deles (Sujeito 2). 

 

Essas falas evidenciam um dilema comum a muitas mulheres com fibromialgia: o 

acúmulo de funções e o apagamento de si em nome do cuidado. A Logoterapia oferece, nesse 



69 

 

ponto, o conceito de autodistanciamento, que permite ao sujeito enxergar-se de fora, resgatar 

sua individualidade e escolher com mais liberdade e autenticidade (Frankl, 2008; Souza; 

Ribeiro, 2017). 

 

Considerações Analíticas 

 

O encontro permitiu que as participantes elaborassem criticamente os limites da 

liberdade e da responsabilidade em suas vidas. Elas demonstraram consciência da influência de 

suas atitudes sobre os outros, mas também reconheceram o esgotamento causado pela 

sobrecarga de papéis e a importância de equilibrar cuidado com o outro e com si mesmas. 

A responsabilidade, na Logoterapia, não é apenas uma obrigação moral, mas uma 

resposta existencial ao chamado da vida. Esse chamado pode ser uma pessoa, um valor ou uma 

tarefa, mas sempre exige do indivíduo uma postura consciente e livre. Esse processo, como 

vimos nas falas, foi vivenciado de forma intensa pelas participantes, revelando um avanço em 

sua percepção de si, de seus limites e de suas possibilidades. 

 

Encontro 4 

 

Tema: Autotranscendência 

 

O quarto encontro teve como tema a autotranscendência, conceito central na 

Logoterapia. Para Viktor Frankl (2008), a autotranscendência é a capacidade que o ser humano 

tem de ir além de si mesmo, voltando-se a algo ou alguém que lhe confere sentido: uma tarefa, 

uma causa, uma pessoa, um valor. Para ilustrar essa dimensão, o grupo assistiu ao filme A 

Corrente do Bem (2000), que provocou reflexões profundas sobre a responsabilidade individual 

diante do sofrimento do outro e a potência transformadora das pequenas ações. 

A análise de conteúdo das falas revelou três categorias principais: o bem como força 

contagiosa e escolha consciente, a superação da dor por meio do cuidado com o outro, e o 

impulso existencial de ajudar como fonte de sentido. 

 

Categoria 1: O bem como força contagiosa e escolha consciente 

 



70 

 

As participantes refletiram sobre o impacto das ações positivas como multiplicadoras 

de sentido, reconhecendo que o bem, assim como o mal, se propaga – e por isso, escolher o 

bem é um gesto de responsabilidade existencial:  

 

A gente fazendo o bem, ele vai se multiplicando, se espalhando, né? Porque 

quando a gente faz o mal, é a mesma coisa, se espalha rapidamente. Então, é 

preferível que a gente procure fazer o bem e passar isso para as pessoas... 

(Sujeito 1). 

 

Essa fala está em sintonia com a ideia frankliana de que os valores de atitude e de relação 

com o outro são vias legítimas de realização do sentido. A decisão de fazer o bem não se baseia 

apenas em ética moral, mas em uma escolha consciente de se orientar pelo que transcende a dor 

(Frankl, 2011; Batista, 2019). 

 

Categoria 2: Superação da dor por meio do cuidado com o outro 

 

Algumas participantes identificaram no filme e em si mesmas o movimento de colocar 

a dor “de lado” para oferecer apoio ao próximo:  

 

“Eu guardei minha dor no bolso para cuidar da dor do outro” (Sujeito 1). 

 

Essa fala é emblemática do processo de autotranscendência. A dor não é negada, mas 

ela é, momentaneamente, secundarizada em prol do encontro com o sofrimento alheio. Frankl 

(2008) afirma que o ser humano se realiza na medida em que se esquece de si mesmo em favor 

de uma causa maior — esse “esquecimento de si” é, paradoxalmente, o que o permite 

reencontrar-se. 

 

Categoria 3: A vontade existencial de ajudar como fonte de sentido 

 

O reconhecimento da dor no outro ativou nas participantes um desejo profundo de ajudar 

e, ao fazê-lo, de reencontrar a si mesmas: 

 

O rapaz que foi ajudar aquela menina que ia se jogar, também me chamou a 

atenção, que ele, diante da situação das drogas, disse assim: ‘eu preciso de 

você’. Que era a minha hora de voltar (Sujeito 3). 

 



71 

 

“Ele conseguiu tirar da sua dimensão espiritual [...] algo muito profundo dele, 

a oportunidade de ajudar pessoas. E ajudar ele mesmo (Sujeito 4). 

 

As falas sugerem que, ao se comprometerem com o sofrimento do outro, os indivíduos 

acessam também uma cura para a própria dor. Isso corresponde ao que Frankl (2008) chama de 

dinâmica do sentido: quanto mais alguém se doa a algo fora de si, mais fortalece sua própria 

interioridade. 

 

Considerações Analíticas 

 

O Encontro 4 demonstrou que as participantes foram tocadas pela mensagem do filme 

e conseguiram estabelecer paralelos com suas próprias vivências de dor e superação. A 

autotranscendência, aqui, não foi abordada como conceito teórico, mas como vivência concreta: 

escolher fazer o bem, cuidar do outro, agir com empatia – mesmo quando a dor pessoal ainda 

está presente. 

Esse processo está alinhado com o que estudos recentes apontam sobre o papel da 

autotranscendência na saúde mental e na resiliência em contextos de sofrimento prolongado 

(Pacheco et al., 2020; Gimenes; Silva, 2020). 

 

Encontro 5  

 

Tema 1: Encontrar Sentido em Situações-Limite 

 

Este encontro teve como foco a reflexão sobre a possibilidade de encontrar sentido 

mesmo diante do sofrimento e de situações-limite. Na perspectiva da Logoterapia, o sofrimento 

não é desejável, mas pode ser significativo quando a pessoa descobre um "para que" diante da 

dor (Frankl, 2008). O grupo foi convidado a pensar sobre a forma como interpretam a dor e a 

adversidade, e como essas experiências podem ser transformadas em aprendizado ou 

crescimento existencial. 

A análise das falas das participantes permitiu identificar duas categorias centrais: a dor 

como lente que modifica a percepção da vida, e a liberdade interior como caminho para cuidar 

de si e aprender com o outro. 

Categoria 1: A dor como lente que modifica a percepção da vida 

 



72 

 

Algumas participantes refletiram sobre como o sofrimento afeta o modo como percebem 

o mundo e a si mesmas. Elas destacaram que, muitas vezes, mesmo com a dor, é possível ver o 

que há de bom na vida — mas isso exige uma mudança de olhar: 

 

Ele era cego, mas ele via a vida de uma maneira diferente do que enxergava. 

[...] Muitas vezes a gente vê tanta coisa que às vezes a gente não vê como 

deveria ver. [...] às vezes a gente está com a nossa dor. Mas é como se a gente 

não estivesse. A gente guarda a nossa dor (Sujeito 4). 

 

Ele colocou a dor de lado e foi pra janela ver o que realmente tinha. Mas 

porque ele só ouviu coisas boas (Sujeito 2). 

 

Essas falas ressoam com o conceito de valores de atitude, proposto por Frankl (2011): 

quando o sofrimento é inevitável, o ser humano ainda pode escolher a atitude com a qual 

enfrenta sua condição. Essa liberdade interior é o que preserva a dignidade humana em qualquer 

situação. 

 

Categoria 2: A liberdade interior como caminho para cuidar de si e aprender com o 

outro 

As participantes também destacaram o poder de aprender com o sofrimento, seja o 

próprio ou o do outro, e o papel da liberdade como suporte para o cuidado de si:  

 

Até com a dor do outro você pode tirar uma lição. Até com a vitória do outro 

você pode tirar uma lição (Sujeito 4). 

 

É a liberdade. É para cuidar do sofrimento. A liberdade para cuidar do 

sofrimento. Apesar do sofrimento, eu sou livre para me cuidar (Sujeito 3). 

 

Essas falas revelam uma compreensão profunda de que, mesmo em meio à dor, existe a 

possibilidade de escolha e aprendizado. A liberdade aqui não é entendida como ausência de 

sofrimento, mas como capacidade de agir com consciência, escolhendo atitudes que geram 

crescimento. Frankl (2008) considera essa liberdade interior a essência da condição humana. 

 

Considerações Analíticas 

 

O Encontro 5 revelou que as participantes reconhecem, em suas experiências e nas dos 

outros, a possibilidade de transformar o sofrimento em sabedoria. A dor, quando acolhida com 

liberdade e lucidez, pode se tornar um canal de sentido. Essa visão é central na Logoterapia, 



73 

 

que defende que o sofrimento pode ser humanamente suportável se for encontrado um 

significado que o justifique. 

Além disso, o grupo demonstrou sensibilidade ao perceber que até a vitória do outro –

não apenas a dor – pode se tornar fonte de inspiração. Essa postura de abertura à experiência 

do outro é um traço da autotranscendência, também presente no movimento de olhar para além 

de si (Frankl, 2011). 

 

Tema 2: Dizer Sim à Vida Apesar de Tudo 

 

Neste encontro, o grupo foi convidado a refletir sobre a possibilidade de afirmar a vida 

mesmo em meio ao sofrimento. A Logoterapia parte do princípio de que o ser humano é capaz 

de dizer “sim” à vida em qualquer situação, inclusive diante da dor e da perda, desde que 

reconheça que sua existência possui valor intrínseco e que há sempre um sentido possível a ser 

encontrado (Frankl, 2008). 

A partir da fala do Sujeito 1, identificou-se uma categoria central: afirmação da vida 

como posicionamento existencial frente à dor. 

 

Categoria: Afirmação da vida como posicionamento existencial frente à dor 

 

A fala evidencia um movimento claro de separação entre a identidade pessoal e a 

condição de doença. A fibromialgia é reconhecida como uma realidade presente, mas não 

definidora da totalidade da existência: 

 

A fibromialgia não é o todo da vida, ela é uma parte, ela veio para fazer parte 

de mim, mas ela não [é] totalmente a minha existência. Eu já existia antes da 

fibromialgia e a minha vida é muito importante e é para ser valorizada e ser 

vivida (Sujeito 1). 

 

Essa reflexão é uma expressão direta do que Frankl (2011) chama de liberdade 

espiritual: mesmo quando todas as circunstâncias externas são adversas, o ser humano conserva 

a capacidade de definir o que fará com seu sofrimento. A fala destaca o valor da vida como algo 

que precede e transcende a dor – há uma afirmação da identidade, da trajetória e do valor de 

existir que vai além da doença. 



74 

 

Esse tipo de reconhecimento é essencial para o enfrentamento saudável da dor crônica, 

pois protege o sujeito do colapso identitário. Segundo Batista (2019), “afirmar a vida” não 

significa negar o sofrimento, mas recusar-se a reduzi-la a ele. 

 

Considerações Analíticas 

 

O trecho analisado sintetiza de maneira exemplar o núcleo ético da Logoterapia: a 

possibilidade de manter a dignidade e o valor da vida, mesmo diante da adversidade. Essa 

atitude existencial de afirmação é uma das formas mais potentes de resposta humana ao 

sofrimento. 

Estudos recentes também destacam que o reconhecimento da vida como algo valioso – 

mesmo em condições de doença crônica — está associado a maior bem-estar psicológico e 

melhor adaptação à dor (Pacheco et al., 2020; Moraes; Silveira, 2020). 

 

Encontro 6 

 

Tema 1: A Descoberta de Sentido 

 

Neste encontro, as participantes foram convidadas a refletir sobre o que dá sentido às 

suas vidas. Em consonância com a Logoterapia, a busca e a descoberta de sentido não dependem 

da ausência de sofrimento, mas da postura que o sujeito adota diante da sua realidade. Segundo 

Frankl (2008), mesmo nas condições mais adversas, o ser humano pode encontrar sentido ao se 

voltar para valores vivenciais, criativos e de atitude. 

A análise das falas revelou três categorias principais: o encontro humano como espaço 

de confiança e vínculo, autonomia e responsabilidade na construção do sentido, e 

ressignificação da identidade para além da dor. 

 

Categoria 1: O encontro humano como espaço de confiança e vínculo 

 

Uma fala particularmente emotiva trouxe à tona a força transformadora da convivência 

no grupo. A descoberta do sentido apareceu aqui vinculada à experiência de confiança, escuta 

e pertencimento: 



75 

 

Pessoas que eu nunca vi na minha vida, mas é como se eu conhecesse há muito 

tempo. Aprendi a confiar, aprendi a conversar, a escutar e eu estou certa que 

não vou me decepcionar com vocês (Sujeito 2). 

 

A emoção presente nessa fala sinaliza o quanto o grupo se tornou espaço de acolhimento 

e construção de vínculos significativos, condição essencial para a emergência do sentido. Frankl 

(2011) afirma que o ser humano realiza o sentido quando se doa ao outro, e aqui o grupo 

funcionou como meio para essa autotranscendência relacional. 

 

Categoria 2: Autonomia e responsabilidade na percepção do sentido 

 

As participantes também expressaram, com clareza, a ideia de que o sentido é uma 

escolha que exige posicionamento pessoal diante da vida: 

 

Depende de mim se eu vou querer parar no caminho ou se eu vou continuar 

caminhando [...] se eu vou viver sempre armada, ou se eu vou dar uma chance 

novamente ao amor (Sujeito 1). 

 

Eu sou um escultor que pode dar forma. Tudo depende só de mim (Sujeito 2). 

 

Se as coisas não saíram como eu desejei, eu posso ficar feliz por ter o hoje 

para recomeçar (Sujeito 3). 

 

Essas falas refletem o conceito de responsabilidade existencial, essencial à Logoterapia: 

não escolhemos tudo o que nos acontece, mas somos responsáveis por nossa resposta a isso. 

Essa responsabilidade é a expressão da liberdade interior – a mais profunda liberdade humana 

(Frankl, 2008; Souza; Ribeiro, 2017). 

 

Categoria 3: Ressignificação da identidade para além da dor 

 

A descoberta do sentido também se deu na recusa em permitir que a fibromialgia 

definisse completamente a identidade pessoal: 

 

Eu não sou um laudo [...] eu tenho isso [fibromialgia], mas eu não sou isso 

(Sujeito 1). 

 

Eu vejo você nas festas, nas fotos, nem parece que você tem isso [...] porque 

eu não vou me entregar a isso (Sujeito 1). 

 



76 

 

Essa fala afirma a separação entre a condição física e o valor da existência. Trata-se de 

uma recusa ativa de viver sob o rótulo da doença, reafirmando o direito à alegria, à presença e 

à autonomia. Para Frankl (2011), o ser humano nunca é reduzido à sua biografia clínica – ele é 

sempre mais do que as circunstâncias, e essa “mais-valia” é espiritual. 

 

Considerações Analíticas 

 

O Encontro 6 evidenciou que o sentido pode ser descoberto na convivência, no amor, 

na responsabilidade e na liberdade de se posicionar diante das dores da vida. O grupo se tornou 

um espaço terapêutico não só pela partilha da dor, mas pela possibilidade de reconstruir 

significados e fortalecer vínculos. 

A redescoberta do sentido apareceu como força existencial, alimentada por vínculos 

afetivos, espiritualidade pessoal e a negação da redução da identidade à doença. Isso confirma 

o que afirmam Pacheco et al. (2020) e Moraes e Silveira (2020) sobre o papel do sentido da 

vida como fator protetivo em contextos de sofrimento crônico. 

 

Tema 2: Projeto de Vida 

 

Neste encontro, as participantes foram incentivadas a pensar sobre seus projetos de vida, 

desejos para o futuro e capacidade de continuar construindo sentido apesar da fibromialgia. A 

Logoterapia reconhece que a vida se torna significativa quando nós voltamos para algo que 

ainda está por ser realizado, mesmo que em pequenas metas diárias. O futuro, nesse contexto, 

funciona como horizonte de esperança e motivação (Frankl, 2008). 

A análise das falas revelou três categorias principais: esperança ativa diante da dor, 

revalorização do presente como tempo realizável, e afirmação existencial e decisão de viver 

com dignidade. 

 

Categoria 1: Esperança ativa diante da dor 

 

Algumas participantes mostraram que, mesmo convivendo com a dor, mantêm viva a 

esperança de superação, não apenas em sentido clínico, mas como perspectiva existencial: 

 



77 

 

Eu botei na cabeça o que o médico falou pra mim: aprenda a conviver com 

suas dores. [...] Me derruba? Derruba. Mas, outro dia, eu estou ali de pé. Eu 

não deixo ela me abater (Sujeito 2). 

 

A possibilidade do meu futuro é ter uma cura pra essa nossa doença (Sujeito 

3). 

 

A minha esperança para o futuro é exatamente isso. Ficar curada da 

fibromialgia (Sujeito 1). 

 

Nessas falas, a dor é reconhecida, mas não é soberana. Há espaço para a esperança, para 

a fé na melhora e, sobretudo, para uma atitude ativa diante do sofrimento. Essa postura se alinha 

à proposta da Logoterapia de que o sofrimento pode ser enfrentado com sentido se for acolhido 

com uma postura de liberdade e responsabilidade existencial (Frankl, 2011; Moraes; Silveira, 

2020). 

 

Categoria 2: Revalorização do presente como tempo realizável 

 

Uma fala marcante trouxe a ideia de que o futuro pode ser trazido para o presente, 

ressignificando o cotidiano: 

 

Eu posso pegar o futuro e viver no meu presente. Não precisa esperar pra 

dezembro pra comer num prato bonito. Eu posso comer num prato bonito 

agora (Sujeito 2). 

 

Essa frase evidencia a noção de que os projetos de vida não estão apenas no amanhã, 

mas podem ser realizados nas pequenas decisões do agora. Essa concepção está em sintonia 

com os valores de vivência na Logoterapia — ou seja, o sentido que se revela em experiências 

significativas do cotidiano (Batista, 2019). 

 

Categoria 3: Intencionalidade existencial e decisão de viver com dignidade 

 

Outro aspecto relevante foi a afirmação da vontade de viver e de se reerguer, mesmo 

diante das dificuldades impostas pela condição crônica: 

 

Eu posso, eu devo e eu quero. Eu quero isso, eu quero viver esse novo tempo. 

Eu não quero mais estar prostrada diante da dor (Sujeito 1). 

 



78 

 

Essa fala sintetiza um posicionamento existencial de enfrentamento: a escolha de seguir 

em frente com dignidade. Para Frankl (2008), esse tipo de atitude é a mais nobre resposta 

humana ao sofrimento inevitável, revelando o espírito como núcleo inviolável da liberdade. 

 

Considerações Analíticas 

 

O Encontro 6 revelou que, apesar das dores persistentes, as participantes mantêm 

esperança no futuro e iniciativa sobre suas vidas. O projeto de vida, aqui, aparece como 

movimento vital, sustentado por fé, força interior e desejo de reconstrução. Essa postura resgata 

o sentido da existência e devolve às participantes o protagonismo sobre sua própria história. 

Estudos recentes confirmam que ter metas futuras, mesmo que simples, está associado 

a níveis mais altos de bem-estar emocional e resiliência em pacientes com doenças crônicas 

(Pacheco et al., 2020; Brunner et al., 2017). 

 

Encontro 7 – Falas de Gratidão e Avaliação da Pesquisa 

 

O sétimo e último encontro teve caráter livre e espontâneo, sendo reservado às 

participantes para expressarem como vivenciaram a proposta de intervenção, o espaço grupal, 

os aprendizados e os efeitos subjetivos percebidos. 

Neste encontro os testes foram reaplicados com todas as participantes e foi um momento 

de encontro e reencontro. O grupo controle e o grupo experimental não tinham se encontrado 

desde o primeiro encontro e na ocasião todas aproveitaram para conversarem e partilharem 

como foi a vivencia do experimento e vida pessoal. 

O encontro não teve um tema, pois envolvia gratidão e a avaliação de como foram os 

encontros. A coordenadora do CENDOR visitou o consultório e num ato de avaliação agradeceu 

a pesquisa e o quando foi importante para o centro. Narrou que outras usuárias quando viram a 

movimentação e os comentários de quem estava participando da pesquisa outras desejaram 

participar e percebeu um efeito positivo na vida das usuárias.   

Como forma de gratidão a mesma recebeu um jarro com flores e uma blusa semelhante 

à do grupo de pesquisa. Todos no momento celebraram o sucesso do experimento no CENDOR.  

Neste encontro o lanche foi especial para fechar este ciclo tão importante. E para 

finalizar realizou-se uma dinâmica de encerramento; todas poderiam escolher um pequeno jarro 

com um cacto, a escolha deveria ser o cacto que mais se assemelhasse a sua história de vida e 

ali naquele ato elas puderam encontrar a força e a resistência que adquiriam com a sua missão 



79 

 

no mundo. Foi espetacular! Todos estavam emocionados com a finalização dos encontros e 

pesquisa. 

A partir das falas, foi possível identificar uma forte carga emocional positiva, marcada 

por sentimentos de acolhimento, superação, empatia e gratidão. A análise de conteúdo revelou 

três categorias principais: gratidão e reconhecimento pela escuta acolhedora, transformação 

pessoal e resgate da esperança, e espiritualidade e propósito como sentidos emergentes. 

 

Figura 10 – Encontro de encerramento e participantes com os cactos que escolheram 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: arquivo pessoal do pesquisador (2025). 

 

Categoria 1: Gratidão e reconhecimento pela escuta acolhedora 

 

As falas demonstram que o espaço criado pela pesquisa foi percebido como um 

ambiente seguro, de escuta verdadeira e conexão entre pessoas que partilham dores 

semelhantes: 

Foi muito bom estar com vocês esses dias [...] escutar um pouco de cada uma 

de vocês, ter esse espaço para mim também me posicionar, falar [...] esse 

espaço que o Dr. Marcos proporcionou para a gente foi isso (Sujeito 1). 

 

Vou sentir muita falta desse reencontro [...] foi um significado tão grande na 

minha vida [...] obrigada, obrigadão mesmo (Sujeito 2). 

 

Gratidão a Deus, gratidão a doutor Marcos por ter nos escolhido na sua 

pesquisa [...] ele é muito especial na nossa vida (Sujeito 3). 

 



80 

 

As participantes reconhecem o espaço do grupo como uma oportunidade terapêutica 

transformadora, similar ao que Frankl (2011) define como “encontro existencial” — onde há 

escuta genuína e diálogo autêntico com o sofrimento do outro. O sentimento de pertencimento 

foi intensamente mobilizado e contribuiu para a abertura emocional e existencial das 

participantes. 

 

Categoria 2: Transformação pessoal e resgate da esperança 

 

As falas revelam que o grupo propiciou importantes ressignificações, com destaque para 

o fortalecimento da autoestima, o reconhecimento do próprio valor e o início de novos projetos 

de vida: 

 

Eu estou saindo com a cabeça totalmente diferente do que eu entrei [...] isso 

trouxe um significado tão grande para a minha vida (Sujeito 2). 

 

Eu não sou aquela mulher que eu era. Eu sou outra pessoa [...] meus 

pensamentos, minhas dores foram embora (Sujeito 3). 

 

Essas falas indicam mudanças internas significativas, que correspondem à redescoberta 

do sentido da vida. Frankl (2008) defende que o sofrimento pode ser superado quando se 

encontra um sentido – e, neste caso, a convivência grupal tornou-se uma ponte entre a dor e a 

reconstrução pessoal. 

 

Categoria 3: Espiritualidade e propósito como sentidos emergentes 

 

Mesmo sem predominância de religiosidade institucional, emergiu com força o valor da 

espiritualidade, da fé e do propósito existencial: 

 

Eu não sou uma pessoa religiosa, mas sou uma mulher de fé [...] a religião faz 

toda a diferença na vida da gente para a gente avançar em relação a esses 

nossos desafios (Sujeito 1). 

 

Gratidão a Deus [...] foi propósito de Deus [...] Deus enviou o Senhor para 

cuidar de nós (Sujeito 3). 

 

Nessas falas, a espiritualidade é evocada como suporte diante da dor, mas também como 

fonte de sentido e pertencimento a algo maior. Segundo Figueiredo (2015), a espiritualidade, 



81 

 

dentro da Logoterapia, é uma dimensão do espírito humano que mobiliza a fé, o amor e a 

transcendência, sendo crucial em contextos de sofrimento persistente como a fibromialgia. 

 

Considerações Analíticas 

 

O Encontro 7 proporcionou o fechamento simbólico do processo vivenciado. As falas 

revelam que a intervenção produziu efeitos terapêuticos significativos, resgatando o sentido da 

vida, a capacidade de escolha e a esperança no futuro. O grupo foi vivenciado como um espaço 

de cura, escuta, empatia e transformação, confirmando o potencial da Logoterapia aplicada em 

contextos de dor crônica e sofrimento existencial. 

Como afirma Frankl (2011), não somos definidos pelo que sofremos, mas pela atitude 

com que respondemos a esse sofrimento – e as participantes demonstraram, por meio da 

palavra, o nascimento de novas atitudes, mais conscientes, livres e significativas. 

 

Síntese Geral dos Resultados 

 

A presente pesquisa teve como objetivo investigar, à luz da Logoterapia, como a 

espiritualidade e o sentido da vida podem atuar no enfrentamento da fibromialgia. Os encontros 

temáticos com os participantes do grupo experimental proporcionaram não apenas momentos 

de reflexão, mas também experiências existenciais profundas, evidenciadas por meio das falas 

que emergiram durante o processo grupal. 

A partir da análise de conteúdo de Bardin (2011), foi possível identificar unidades de 

significado que revelam transformações subjetivas importantes ao longo dos encontros. Os 

resultados, organizados por temas centrais, apontam para a presença de elementos fundamentais 

da Logoterapia, como a liberdade de atitude, a autotranscendência, a responsabilidade 

existencial e a busca por sentido mesmo em situações-limite. 

No Encontro 2 – A Dimensão do Espírito Humano, as falas demonstraram uma 

ampliação da autoconsciência existencial, com o reconhecimento da espiritualidade como 

instância preservada do ser. Mesmo em meio à dor crônica, os participantes expressaram que 

ainda podem escolher, sentir, amar e viver. Essa percepção está em consonância com a 

concepção frankliana de que o ser humano é um ser espiritual por essência, portador de 

liberdade interior, mesmo em condições extremas (Frankl, 2008, 2011). 

O Encontro 3, dividido entre os temas Vontade de Sentido e Liberdade e 

Responsabilidade, revelou uma crescente tomada de consciência sobre o poder de escolher 



82 

 

atitudes e caminhos frente à adversidade. Os participantes reconheceram que, apesar da 

limitação física, ainda são livres para direcionar seus pensamentos, afetos e comportamentos. 

A responsabilidade por si e pelos outros também foi evidenciada, destacando a dimensão ética 

da liberdade, conforme propõe Frankl (2011), ao afirmar que liberdade sem responsabilidade 

degenera em arbitrariedade. 

No Encontro 4 – Autotranscendência, as falas apontaram para a capacidade de sair de 

si para cuidar do outro, mesmo estando em sofrimento. A compaixão, a empatia e a atitude de 

fazer o bem emergiram como fontes de sentido e cura. Essa postura confirma que o ser humano 

se realiza plenamente quando se esquece de si mesmo em favor de uma causa ou de outra pessoa 

— princípio central da autotranscendência na Logoterapia (Batista, 2019; Souza; Ribeiro, 

2017). 

O Encontro 5, que abordou os temas Encontrar sentido em situações-limite e Dizer sim 

à vida apesar de tudo, revelou uma mudança na relação dos sujeitos com a dor. A fibromialgia 

passou a ser vista como parte da vida, mas não como definidora da existência. Esse movimento 

de separação entre a condição clínica e a identidade existencial permitiu às participantes 

reafirmarem seu valor e dignidade, mesmo sob o peso da doença. A postura de dizer “sim” à 

vida, apesar de tudo, é o cerne da atitude existencial defendida por Frankl (2008). 

No Encontro 6, com os temas A Descoberta de Sentido e Projeto de Vida, emergiu com 

clareza a noção de que o sentido pode ser reconstruído mesmo em contextos adversos. As 

participantes identificaram fontes de sentido no cotidiano, nos vínculos afetivos, na fé, na 

esperança e na decisão consciente de viver com autenticidade. Além disso, surgiram planos de 

futuro, expressão da reativação do “desejo de viver” — elemento essencial à saúde psíquica e 

emocional (Pacheco et al., 2020; Moraes; Silveira, 2020). 

Por fim, o Encontro 7 – Falas de Gratidão e Avaliação da Experiência foi marcado 

por expressões espontâneas de reconhecimento, conexão emocional e profunda gratidão. As 

participantes relataram o grupo como um espaço de escuta acolhedora, pertencimento e 

transformação. O exercício da palavra em um ambiente seguro permitiu acessar memórias 

dolorosas, ressignificar experiências e fortalecer a espiritualidade pessoal como suporte 

existencial. A fala agradecida, neste caso, reflete a elaboração de um percurso significativo, 

tanto individual quanto coletivo. 

Em síntese, os dados revelam que a intervenção logoterapêutica: 

• Possibilitou ressignificar a dor como experiência que pode ser habitada com sentido; 

• Fortaleceu o sentimento de pertença e a capacidade de escuta mútua; 

• Reativou a espiritualidade como dimensão de transcendência e força interior; 



83 

 

• Promoveu a consciência de liberdade e responsabilidade existencial; 

• Estimulou o surgimento de novos projetos de vida e esperança no futuro. 

A espiritualidade, nesta pesquisa, não foi tratada como doutrina religiosa, mas como 

força existencial de resistência, que dá sentido, acolhe a fragilidade humana e fortalece o 

desejo de continuar, mesmo diante da dor. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



84 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A presente dissertação teve como objetivo compreender de que maneira a 

espiritualidade e o sentido da vida podem contribuir para o enfrentamento da fibromialgia, por 

meio de uma intervenção fundamentada na Logoterapia. A escolha dessa abordagem partiu da 

compreensão de que o sofrimento humano, embora inevitável, pode ser ressignificado quando 

o indivíduo é auxiliado a acessar sua dimensão espiritual e existencial. 

A metodologia adotada consistiu em encontros temáticos com pacientes diagnosticadas 

com fibromialgia, organizados em torno dos conceitos centrais da Logoterapia: vontade de 

sentido, liberdade, responsabilidade, autotranscendência e projeto de vida. Por meio da análise 

de conteúdo de Bardin (2011), foram identificadas categorias que expressaram a vivência 

subjetiva do sofrimento, a reconstrução da identidade para além do diagnóstico e a emergência 

de novos sentidos para a vida. 

Os resultados indicam que a espiritualidade, compreendida como uma força interior que 

transcende a religiosidade institucional, revelou-se um recurso fundamental no enfrentamento 

da dor crônica. A escuta qualificada, os vínculos estabelecidos no grupo e a proposta de refletir 

sobre a existência possibilitaram às participantes uma ressignificação da doença, o 

fortalecimento da autoestima e o resgate do sentimento de pertencimento e de propósito. 

A intervenção permitiu que as participantes reconhecessem sua liberdade de atitude 

diante do sofrimento, rompendo com a lógica da resignação passiva. Como afirma Frankl “Tudo 

pode ser tirado de um homem, exceto uma coisa: a última das liberdades humanas — escolher 

sua atitude em qualquer conjunto de circunstâncias, escolher seu próprio caminho.” (Frankl, 

2008, p. 75). Tal conceito se materializou em falas como: “Eu tenho isso (fibromialgia), mas 

eu não sou isso”, revelando a dissociação entre o diagnóstico e a identidade pessoal. 

A Logoterapia mostrou-se especialmente eficaz ao proporcionar às participantes o 

contato com sua autotranscendência – a capacidade de sair de si e voltar-se a algo maior. O uso 

simbólico do filme A Corrente do Bem (2000), por exemplo, despertou sentimento de 

solidariedade, propósito e empatia, demonstrando que até mesmo no sofrimento é possível 

encontrar valor e sentido. 

A espiritualidade também emergiu como pilar na superação das limitações impostas pela 

doença, mesmo entre aquelas que não se identificavam com tradições religiosas. Isso corrobora 

a ideia de que a espiritualidade, enquanto dimensão do espírito humano, pode funcionar como 

eixo de sustentação emocional e existencial (Figueiredo, 2015), abrindo caminhos para o 

enfrentamento resiliente da dor. 



85 

 

É possível afirmar que os objetivos propostos neste estudo foram plenamente 

alcançados: identificou-se que a partir da experiência emergiu-se a espiritualidade e o sentido 

da vida no processo de enfrentamento da fibromialgia; analisaram-se as implicações 

existenciais da doença e foi possível, por meio da escuta e do diálogo, oferecer às participantes 

a possibilidade de despertar o sentido de seu sofrimento. 

Os resultados desta pesquisa evidenciaram um aumento nas médias de busca e, 

sobretudo, de presença de sentido após a intervenção. Entretanto, tal resultado não pôde ser 

confirmado por meio de testes estatísticos inferenciais, uma vez que o número reduzido de 

participantes inviabilizou a aplicação adequada desse tipo de análise. Ainda assim, destaca-se 

que, embora não tenha havido interferência significativa na percepção da dor — aspecto de 

natureza psicofísica —, observou-se que a dimensão noológica foi despertada e mobilizada, o 

que aponta para a relevância da intervenção no fortalecimento do sentido existencial dos 

participantes. 

Este trabalho também reforça a importância de intervenções psicológicas com foco 

existencial no contexto da dor crônica, oferecendo subsídios teóricos e práticos para a atuação 

de profissionais da saúde que desejem integrar a dimensão espiritual e existencial à sua prática 

clínica. 

Como possibilidades futuras, sugerem-se novas pesquisas com grupos maiores, 

incluindo homens e pacientes de diferentes faixas etárias, bem como a replicação da intervenção 

em diferentes contextos, a fim de verificar sua aplicabilidade e eficácia em outros perfis 

clínicos. Além disso, investigações interdisciplinares que articulem espiritualidade, dor crônica 

e políticas públicas de saúde podem ampliar o impacto social do tema. 

Por fim, esta pesquisa testemunha que o sofrimento pode, sim, ter sentido, desde que o 

sujeito seja convidado a olhar para si, reconhecer sua dor, mas também sua liberdade interior, 

sua fé, seus vínculos e seus valores. A fibromialgia não deixou de existir, mas, ao fim da 

intervenção, ela já não era mais o centro da vida das participantes. Em seu lugar, ressoava a 

vida com seus desafios, mas também com seus sentidos, suas potências e sua dignidade. 

 

 

 

 

 

 

 



86 

 

REFERÊNCIAS 

 

AMARAL, J. J. F. Como fazer uma pesquisa bibliográfica. Universidade Federal do Ceará. 

Faculdade de Medicina – Departamento de Saúde Materno Infantil. Núcleo de Ensino, 

Assistência e Pesquisa da Infância Cesar Victora (NEAPI). Fortaleza – CE. 2007. 

 

AMATUZZI, M. M. Por uma psicologia humana. Campinas – SP: Editora Alínea. 2001. 

 

ANDRADE, A. S. B. C. de. Fibromialgia. Faculdade de Ciências Médicas da Paraíba. 2008. 

João Pessoa – PB. Disponível em: 

http://www.cienciasmedicas.com.br/artigos/2008/02/20/fibromialgia# Acesso em 20 de nov 

de 2024.   

 

AQUINO, T. A. A. (org.) Logoterapia: investigações teóricas e empíricas. João Pessoa: ED. 

Universitária UFPB, 2011. 

 

AQUINO, T. A. A. de. Sentido da vida e valores no contexto da educação: uma proposta 

de intervenção à luz do pensamento de Viktor Frankl. 1ª ed. São Paulo: Paulinas, 2015.  

 

BARDIN, Laurence. Análise de conteúdo. São Paulo: Edições 70, 2011. 

 

BARROS, T. M. K. B. H. Sentido de vida da pessoa com dor crónica. Tese de 

doutoramento. Veritati – Repositório Institucional da Universidade Católica Portuguesa. 

Centro Regional do Porto. Instituto de Ciências da Saúde, 2014. 

 

BATISTA, Leandro. Logoterapia e sentido da vida: fundamentos e aplicações. São Paulo: 

Paulus, 2019. 

 

BEZERRA, H. A. A Psicologia do Vagabundo: Resiliência e Sentido de Vida na Obra de 

Charles Chaplin. Logos & Existência 3 (1), 43-56, 2014. 

 

BOGDAN, Robert C.; BIKLEN, Sari Knopp. Investigação qualitativa em educação: uma 

introdução à teoria e aos métodos. Porto: Porto Editora, 1994. 

 

BRANDT, R. et al. Perfil de humor de mulheres com fibromialgia. J Bras Psiquiatr; 60(3): 

216-20, 2011. 

 

BRUNNER, Fernanda J. et al. Qualidade de vida em pacientes com fibromialgia. Revista 

Dor, v. 18, n. 1, p. 43–49, 2017. 

 

CAMPBELL, J. O poder do mito. São Paulo: Palas Athena, 1994. 

 

COMTE-SPONVILLE, André. O espírito do ateísmo: introdução a uma espiritualidade 

sem Deus. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2007. 

 

CHEQUINI, M. C. M. A relevância da espiritualidade no processo da resiliência. Psic. Rev. 

São Paulo, volume 16, n.1 e n.2, 93-117, 2007. 

 

CRESWELL, John W. Projeto de pesquisa: métodos qualitativo, quantitativo e misto. 3. ed. 

Porto Alegre: Artmed, 2010. 

http://www.cienciasmedicas.com.br/artigos/2008/02/20/fibromialgia


87 

 

 

CRESWELL, John W.; CLARK, Vicki L. Plano. Pesquisa de métodos mistos. 2. ed. Porto 

Alegre: Penso, 2013. 

 

FRANKL, Viktor Emil. Psicoterapia e Sentido da Vida. 3ª ed. São Paulo: Quadrante, 1989. 

 

FRANKL, Viktor Emil. Sede de sentido. São Paulo: Quadrante, 2003. 

 

FRANKL, Viktor Emil. Um sentido para a vida: psicoterapia e humanismo. Aparecida, São 

Paulo: Ideias & Letras, 2005. 

 

FRANKL, Viktor Emil. Em busca de sentido: um psicólogo no campo de concentração. 33. 

ed. Petrópolis: Vozes, 2008. 

 

FRANKL, Viktor Emil. A presença ignorada de Deus: psicoterapia e religião. 7. ed. 

Petrópolis: Vozes, 2011. 

 

FRANKL, Viktor Emil. A vontade de sentido: fundamentos e aplicações da logoterapia. 1ª 

ed. São Paulo: Paulus, 2011. 

 

FRANKL, Viktor Emil. Logoterapia e análise existencial: textos de seis décadas. (M. A. 

Casanova, tradução). Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2012. 

 

FRANKL, Viktor Emil. Teoria e terapia das neuroses: introdução à logoterapia e à análise 

existencial. Ed. E Realizações, 2016. 

 

FREITAS, M. L. S. Afrontamento e superação de crises – Contribuições da Logoterapia. 

Ribeirão Preto: IECVF, 2013. 

 

FLECK, Marcelo P. de A. et al. Desenvolvimento da versão em português do instrumento de 

avaliação de Qualidade de Vida da OMS (WHOQOL-100). Revista Brasileira de 

Psiquiatria, v.21, n.1, p.1928; 2003. 

 

FIGUEIREDO, Lia. A espiritualidade na Logoterapia e sua interface com a saúde. Revista 

Logos, v. 22, n. 1, p. 165–180, 2015. 

 

GARCIA, S. C. A resiliência no indivíduo especial: Uma visão logoterapêutica. Revista 

Educação Especial, 31, 25-36, 2008. 

 

GIMENES, Gabriela C.; SILVA, Viviane A. A Logoterapia e a responsabilidade existencial: 

fundamentos e contribuições para a prática clínica. Revista Psicologia e Saúde, v. 12, n. 1, p. 

75–88, 2020. 

 

LESLIE, R. C. Jesus e a Logoterapia: O ministério de Jesus interpretado à luz da 

psicoterapia de Viktor Frankl / Robert C. Leslie; tradução de Euclides Luiz Calloni. – São 

Paulo: Paulus, 2013. 

 

LUKAS, E. Mentalização e saúde: a arte de viver e logoterapia (Trad. Helga Hinkenickel 

Reinhold). Petrópolis: Vozes, 1990. 

 



88 

 

LUKAS, E. También tu sofrimiento tiene tentido – Alivio em la crisis a través de la 

Logoterapia. Ediciones Lag – México, DF, 2011. 

 

LUKAS, E. Psicologia espiritual: fontes para uma vida plena de sentido. São Paulo: Paulus, 

2002. 

 

LUKAS, E. (1989). Logoterapia “a força desafiadora do espírito” – Métodos de 

logoterapia. São Paulo: Loyola e Santos, SP: Leopoldianum, 1989. 

 

MARQUES, A. P., Assumpção, A. & MATSUTANI, L. A. Fibromialgia e fisioterapia: 

avaliação e tratamento. 2. ed. rev. e atual. – Barueri, SP: Manole, 2015. 

 

MINAYO, Maria Cecília de Souza. O desafio do conhecimento: pesquisa qualitativa em 

saúde. 14. ed. São Paulo: Hucitec, 2012. 

 

MORAES, Caroline A.; SILVEIRA, Nathalia M. A esperança como força existencial em 

pacientes com doenças crônicas. Revista Psicologia: Teoria e Prática, v. 22, n. 2, p. 88–102, 

2020. 

 

MOREIRA, N., & HOLANDA, A. Logoterapia e o sentido do sofrimento: convergências 

nas dimensões espiritual e religiosa. Psico-USF, 15(3), 345-356, 2010. Acesso: em 05 Nov de 

2024. Disponível em:  http://dx.doi.org/10.1590/S1413-82712010000300008  

 

PACHECO, Jaqueline R. et al. O sentido da vida como fator protetivo na saúde mental: uma 

revisão sistemática. Revista Psicologia, Diversidade e Saúde, v. 9, n. 1, p. 99–112, 2020. 

 

PAY IT FORWARD. Direção: Mimi Leder. Produção: Warner Bros. EUA, 2000. 1 filme 

(123 min.), son., color. Disponível em: https://www.primevideo.com/-/pt/detail/A-Corrente-

Do-Bem/0RV9OZOSXJ69NUVPVVOL63YY9J Acesso em: 05/03/2025. 

 

PIERUCCI, Antônio Flávio. Religião como objeto das ciências sociais. In: BIRMAN, Patricia 

(org.). Religião e esfera pública: a atuação de atores religiosos no espaço público brasileiro. 

São Paulo: Attar, 2004. p. 15-36. 

 

PINHEIRO JUNIOR, J. E. G. P. (2015) Atitude religiosa, depressão e percepção da dor 

em pacientes com fibromialgia: um estudo à luz do sentido da vida. Dissertação (Mestrado) 

- Universidade Federal da Paraíba, Programa de Pós-Graduação em Ciências das Religiões, 

João Pessoa – PB, 2015. 

 

PONTES, A. M. et al. Noopsicossomática em Pessoas Vivendo com HIV/AIDS: Evidências 

de um Modelo Explicativo. Psico, Porto Alegre, PUCRS, v. 46, n. 1, pp. 129-138, 2015. 

 

ROCHA, E. F. & Gomes, E. S. (2012) Autodistanciamento em Viktor E. Frankl a partir da 

compreensão de logos de Xavier Zubiri. Revista Logos & Existência: Revista da associação 

brasileira de logoterapia e análise existencial. 1 (1), 15-25. 

 

RORH, Ferdinand. Espiritualidade e Educação. In: ROHR, Ferdinand (org) Diálogos em 

educação e espiritualidade. Recife: Editora Universitária da UFPE, 2013. 

 

http://dx.doi.org/10.1590/S1413-82712010000300008


89 

 

SILVEIRA, D. R., & MAHFOUD, M. (2008). Contribuições de Viktor Emil Frankl ao 

conceito de resiliência. Estudos de Psicologia (Campinas), 25(4), 567-576. Disponível em: 

http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-

166X2008000400011&lng=en&tlng=pt. Acesso em 28 de nov de 2024. 

 

SOUZA, Adriana C. R.; RIBEIRO, Letícia P. Liberdade e responsabilidade na perspectiva da 

Logoterapia. Revista Brasileira de Psicologia, v. 9, n. 1, p. 113–125, 2017. 

 

SOUZA, Ivone Gebara de. Espiritualidade e religião: o desafio da contemporaneidade. In: 

BICUDO, Maria Aparecida Viggiani; NASCIMENTO, Edgar Leite Ferreira. Espiritualidade 

e religiosidade: entre a ciência e a fé. São Paulo: Paulinas, 2010. p. 19-34. 

 

YUNES, M. A. M. (2006). Psicologia positiva e resiliência: foco no indivíduo e na família. 

In: DELL’AGLIO, D. D.; KOLLER, S. H.; YUNES, M. A. M. (orgs.). Resiliência e 

Psicologia Positiva: interfaces do risco à proteção. São Paulo: Casa do Psicólogo. 

 

XAUSA, I. A. de M. (2003). O sentido dos sonhos na psicoterapia em Viktor Frankl. São 

Paulo: Caso do Psicólogo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-166X2008000400011&lng=en&tlng=pt
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-166X2008000400011&lng=en&tlng=pt


90 

 

 

APÊNDICES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



91 

 

APÊNDICE A – FICHA DE INSCRIÇÃO 

 

PROJETO DE MESTRADO: TEU SOFRIMENTO TEM SENTIDO? A 

ESPIRITUALIDADE E O SENTIDO DA VIDA PARA PACIENTES COM 

FIBROMIALGIA. 

 

Nome: ________________________________________________________________ 

Nascimento:______/______/________ Estado civil: ____________________________ 

Telefone: (    ) ___________________ Celular: (    )_____________________________ 

E-mail: ________________________________________________________________ 

Endereço: ______________________________________________________________ 

Cidade e bairro: _______________________________ CEP: ____________-________ 

 

Telefones de Urgência: Nome (grau de parentesco) Telefone 

__________________________________ _______________________ 

__________________________________ _______________________ 

__________________________________ _______________________ 

 

 

 

_____________________________________                    

 

                 Assinatura do Participante:                                           Espaço para impressão 

                                                                                                            dactiloscópica 

 

 

 

 

João Pessoa ______ de ___________________ de 2024. 

 

 



92 

 

APÊNDICE B – QUESTIONÁRIO BIOSOCIODEMOGRÁFICO 

 

Nome: ________________________________________________Idade: __________ 

Endereço: ___________________________________________________________ 

Estado civil:______ Ocupação:___________ 

Há quanto é diagnosticada com fibromialgia: ____________________ 

 

1) Quantas pessoas moram com você? (Incluindo filhos, irmãos, parentes e amigos) 

a) Moro sozinha 

b) Uma a três 

c) Quatro a sete 

d) Mais de oito  

2) Qual seu nível de escolaridade? 

a) Não frequentou escola 

b) Ensino Fundamental incompleto 

c) Ensino Fundamental completo 

d) Ensino Médio incompleto 

e) Ensino Médio completo 

f) Ensino Superior incompleto 

g) Ensino Superior completo 

3) A partir de suas condições socioeconômicas, você se considera: 

a) Classe baixa 

b) Classe média baixa 

c) Classe média 

d) Classe média alta 

e) Classe alta 

4) Qual a sua religião? 

_______________________________________________________________ 

 

 

 

 

 



93 

 

APÊNDICE C - A PRÁTICA DA LOGOTERAPIA COM GRUPOS DE 

DERREFLEXÃO 

 

A seguir, será apresentada a proposta de intervenção a ser utilizada pelo pesquisador 

junto com os pacientes com fibromialgia, de forma grupal, com o intuito de provocar uma 

discussão acerca da espiritualidade e o sentido de vida frente à fibromialgia. Com base na 

intervenção de Aquino (2015)1 no primeiro momento, o pesquisador deve expor aos 

participantes do grupo a proposta, estabelecer o horário, esclarecer os objetivos, e as regras e 

os temas a serem tratados. 

Princípios para o andamento do grupo conforme Aquino (2015): 

1. Todos devem participar por livre e espontânea decisão. Ninguém será obrigado 

a estar no grupo. 

2. Não haverá censura de ideias e opiniões. As pessoas podem expressar-se 

livremente e terão o direito também de permanecer em silêncio se desejarem.  

3. Todas as ideias que venham dos participantes são importantes. Não existem 

ideias mais ou menos significativas. 

4. O mais importante é compartilhar experiências de vida e que remetam aos 

aspectos positivos do ser no mundo e não indicar caminhos. 

5. O conteúdo compartilhado deverá permanecer em sigilo tanto pelo pesquisador 

como pelos participantes do grupo. 

Assevera Lukas (2011)2 que na maioria dos grupos de terapia, os participantes falam 

sobre problemas pessoais. Isso pode piorar o estado emocional do paciente e aumentar a 

hiperreflexão, que consequentemente vai diminuir a imunidade e aumentar as oportunidades de 

doenças físicas ou psicológicas. Embora haja esses desafios no grupo, ainda assim a terapia em 

grupo têm certas vantagens: 

1. Os participantes aprendem que há pessoas com problemas semelhantes. 

2. Ao discutir seus problemas na frente dos outros se tornam desinibidos. 

3. Ouvir as ideias dos outros, sobre como resolver os seus problemas pode ampliar 

o campo de possibilidades dos outros participantes. 

 
1 AQUINO, T. A. A. de. Sentido da vida e valores no contexto da educação: uma proposta de intervenção à luz 

do pensamento de Viktor Frankl. 1ª ed. São Paulo: Paulinas. 2015. 

2 LUKAS, E. También tu sofrimiento tiene tentido – Alivio em la crisis a través de la Logoterapia. Ediciones 

Lag – México, DF. 2011. 

 



94 

 

O grupo de derreflexão conforme Lukas (2011) concentra-se em aspectos positivos do 

mundo que nos rodeia, tenta-se manter os benefícios sem prejuízo da hiperreflexão, 

possivelmente debilitariam o conturbado estado emocional do ser no mundo que aumentaria a 

imunidade do vir a ser. Ainda conforme Aquino (2015) os encontros são únicos e irrepetíveis, 

proporcionando um verdadeiro encontro existencial entre o pesquisador e os participantes do 

grupo permeando de autenticidade e genuíno interesse pelo ser humano. 

 Antes de concluir cada encontro será solicitado a versão de sentido, escrever ou falar o 

mais espontâneo e sinceramente possível, baseando-se em seus próprios sentimentos no 

momento que lhe foi feito a solicitação, o que lhe parece ter sido essencial do encontro que 

acabou de acontecer. (AMATUZZI, 2001)3 

 

Primeiro encontro 

Para o primeiro encontro, sugere-se uma dinâmica denominada de “Dinâmica Amor e 

Vida”4 para estabelecer o rapport inicial. O objetivo é trabalhar a interação, fortalecer a 

afetividade e laços de amizade do grupo e também descontração.  

Procedimento: Pede-se que a turma fique em pares, enfileirados, de frente um para o 

outro. Uma pessoa será a Vida e a outra, o Amor. O pesquisador chamará o Amor e/ou a Vida, 

eles vão respondendo conforme a pergunta ou o que lhes for solicitado. 

 

Amor – Oi! Pergunte para a vida, qual o nome dela(e). 

Vida – Oi! Pergunte para o seu amor, qual o nome dele(a). 

Amor – Oi! Demonstre para sua vida que você está feliz, dê um abraço nela(e). 

Vida – Oi! Pegue nas mãos de seu amor. 

Amor – Oi! Pergunte para sua vida se ela tem um outro amor. 

Vida – Oi! Pergunte para seu amor se ela(a) tem outra vida. 

Amor – Oi! Pergunte para sua vida qual o significado do amor para ela (ele). 

Vida – Oi! Comece a chorar. 

Amor – Oi! Não deixe sua vida chorar, conforte-a. 

Vida – Oi! Você ficou triste, alegre-se. 

Amor – Oi! Não deixe sua vida escapar, segure-a pela mão. 

 
3 AMATUZZI, M. M. Por uma psicologia humana. Campinas – SP: Editora Alínea. 2001. 

 
4Disponível em http://palavraeterna.blogspot.com.br/2011/10/dinamica-amor-e-vida.html acesso em 24 de maio 

de 2024. 

http://palavraeterna.blogspot.com.br/2011/10/dinamica-amor-e-vida.html


95 

 

Vida – Oi! Liberte-se dessa dor, vá em busca de outro amor. 

Amor – Oi! Pergunte para sua nova vida, qual o seu nome. 

Vida – Oi! Não seja ingrata, demonstre que está feliz, abrace seu novo amor. 

Amor – Oi! Fale para sua nova vida que você está muito feliz em vê-la. 

Vida – Oi! Seu verdadeiro amor à chama, volte para seu primeiro amor. 

Amor – Oi! Fale para sua vida que estava com muita saudade. 

Vida – Oi! Fale para seu amor que está muito feliz em revê-lo(a). 

Amor – Oi! Bata palmas para sua vida. 

Vida – Oi! Faça o mesmo também, bata palmas para seu amor. 

Amor e Vida – Oi! Batam palmas porque só assim podemos ver estas duas coisas que 

são muito importantes para o ser humano. 

Ainda no primeiro encontro o pesquisador irá informar os objetivos do projeto, como 

serão os encontros que se realizarão para os dois grupos, informará também da possibilidade de 

atendimentos individuais. Importante lembrar que é neste encontro que será coletado o 

consentimento ou não consentimento do paciente em participar do projeto. O objetivo deste 

projeto é propiciar valores positivos frente à fibromialgia e possibilidade de enfrentamento a 

doença com a consciência do sentido de vida, dos valores vivenciais, da liberdade e da 

responsabilidade perante o mundo. 

Antes do primeiro momento, o grupo será dividido em grupo controle e grupo 

experimental. 4 participantes do CENDOR no primeiro grupo e 4 participantes no segundo 

grupo. Os dois serão submetidos a um pré-teste, são eles: Questionário sociobiodemográfico; 

Questionário de Sentido de Vida (QSV) e Questionário de Impacto da Fibromialgia (QIF/FIQ) 

e o pós-teste com a reaplicação dos testes citados. Com a conclusão da intervenção com o grupo 

experimental (pré-teste + intervenção) os praticantes do grupo controle serão chamados 

novamente afim de que seja aplicado o pós-teste com o grupo controle e o grupo experimental, 

e assim serão avaliados quais os indicativos de melhora para os grupos e como se deu essa 

melhora, se com a intervenção houve melhora ou somente a aplicação dos testes já deu resultado 

significativo para os participantes do grupo.  

 Os próximos encontros seguirão a proposta sugerida por Aquino (2015) no livro 

“Sentido da vida e valores no contexto da educação: uma proposta de intervenção à luz do 

pensamento de Viktor Frankl” para o contexto da educação, porém adaptado para a intervenção 

com pacientes que possuem a síndrome da fibromialgia. 

 

 



96 

 

Segundo encontro 

 A dimensão do espírito humano 

Objetivo: Refletir sobre a dimensão especificamente humana, bem como sobre o estilo 

de vida dos participantes. É necessário enfatizar a visão antropológica da Logoterapia, no qual 

a vontade de sentido se realiza apenas na dimensão noética. Frankl citado em Aquino (2015) 

atribui à dimensão noética a essência do ser humano (o especificamente humano), pois esta não 

é compartilhada com os outros entes, sendo considerada a dimensão dos fenômenos 

especificamente humanos. 

 

Desenvolvimento: 

1. Partilha 

Selecionar previamente algumas figuras de revistas e espalhar no centro da sala. 

Solicitar aos participantes que caminhem pela sala e escolham uma ou duas figuras com as 

quais mais se identificam. 

Quando todos estiverem sentados, iniciar uma partilha dos motivos que levaram a 

escolha das imagens. O pesquisador deverá estar atento para a resposta dos participantes, pois 

geralmente são emitidos valores e interesses pessoais. 

2. Leitura e debate: 

Dividir os participantes em grupos para a leitura da fábula “A Águia e a Galinha”  

A águia e a galinha5 

Era uma vez um camponês que foi à floresta vizinha apanhar um pássaro para mantê-lo cativo 

em sua casa. Conseguiu pegar um filhote de águia. Colocou-o no galinheiro junto com as 

galinhas. Comia milho e ração própria para galinhas. Embora a águia fosse o rei de todos os 

pássaros. 

Depois de cinco anos, este homem recebeu em sua casa a visita de um naturalista. Enquanto 

passeavam pelo jardim, disse o naturalista: 

– Esse pássaro aí não é galinha. É uma águia. 

– De fato – disse o camponês. É águia. Mas eu a criei como galinha. Ela não é mais uma águia. 

Transformou-se em galinha como as outras, apesar das asas de quase três metros de extensão.  

– Não – retrucou o naturalista. Ela é e será sempre uma águia. Pois tem um coração de águia. 

Este coração a fará um dia voar às alturas. 

– Não, não – insistiu o camponês. Ela virou galinha e jamais voará como águia. 

 
5 BOFF, L. A águia e a galinha: uma metáfora da condição humana. Petrópolis: Vozes. 1997. 



97 

 

Então decidiram fazer uma prova. O naturalista tomou a águia, ergueu-a bem alto e desafiando-

a disse: 

– Já que você de fato é uma águia, já que você pertence ao céu e não à terra, então abra suas 

asas e voe! 

A águia pousou sobre o braço estendido do naturalista. Olhava distraidamente ao redor. Viu as 

galinhas lá embaixo, ciscando grãos. E pulou para junto delas. 

O camponês comentou: 

– Eu lhe disse, ela virou uma simples galinha! 

– Não – tornou a insistir o naturalista. Ela é uma águia. E uma águia será sempre uma águia. 

Vamos experimentar novamente amanhã. 

No dia seguinte, o naturalista subiu com a águia no teto da casa. Sussurroulhe: 

-Águia, já que você é uma águia, abra suas asas e voe! 

Mas quando a águia viu lá embaixo as galinhas, ciscando o chão, pulou e foi para junto delas. 

O camponês sorriu e voltou à carga: 

– Eu lhe havia dito, ela virou galinha! 

– Não – respondeu firmemente o naturalista. Ela é águia, possuirá sempre um coração de águia. 

Vamos experimentar ainda uma última vez. Amanhã a farei voar. 

No dia seguinte, o naturalista e o camponês levantaram bem cedo. Pegaram a águia, levaram-

na para fora da cidade, longe das casas dos homens, no alto de uma montanha. O sol nascente 

dourava os picos das montanhas. 

O naturalista ergueu a águia para o alto e ordenou-lhe: 

– Águia, já que você é uma águia, já que você pertence ao céu e não à terra, abra suas asas e 

voe! 

A águia olhou ao redor. Tremia como se experimentasse nova vida. Mas não voou. Então o 

naturalista segurou-a firmemente, bem na direção do sol, para que seus olhos pudessem encher-

se da claridade solar e da vastidão do horizonte. 

Nesse momento, ela abriu suas potentes asas, grasnou com o típico kau-kau das águias e ergueu-

se, soberana, sobre si mesma. E começou a voar, a voar para o alto, a voar cada vez para mais 

alto. Voou... voou.. até confundir-se com o azul do firmamento... 

(James Aggrey, 1925, citado por BOFF, 1997) 

 

A seguir, pedir aos grupos que respondem às seguintes questões conforme Aquino (2015) 

propõe: 

• Quem seria o camponês em nossa sociedade? 



98 

 

• Quais os momentos em que nos comportamos como “galinhas"? 

• Quando nós somos verdadeiramente “águias”? 

• A águia só conseguiu alçar voo após contemplar o sol. O que significa esta simbologia? 

• Como despertar a dimensão da águia (humana) dentro de nós? 

A pós a discussão, apresentar a imagem do ser humano como um ser 

sociobiopsicoespiritual. Para clarificar: o avião pode andar como se fosse um carro, mas a sua 

essência se apresenta no momento em que está nos céus. (AQUINO, 2015) 

 

Terceiro encontro 

Vontade de Sentido 

Objetivo: Refletir sobre a motivação do ser humano perante a sua existência finita. 

Iniciar a reunião com uma breve explanação teórica sobre a vontade de sentido como é 

concebida por Viktor Frankl. 

Desenvolvimento 

1. Dividir os participantes em grupos para a leitura da fábula “O sábio e um 

equilibrista” 

O SÁBIO E O EQUILIBRISTA 

Certa vez, numa prisão, um sábio e respeitado ancião, cumprindo pena por perseguições 

políticas e religiosas, acabou fazendo amizade com outro prisioneiro, um equilibrista de circo, 

um perito em andar em arames. 

Um dia o velho sábio perguntou ao artista se ele não tinha medo de cair do arame. O homem 

respondeu que não, porque sabia os segredos da arte de se equilibrar num arame. O sábio não 

entendia. Como o equilibrista poderia não ter medo se caminhava a vários metros acima do 

solo, sem nenhuma proteção, nem tela, nem cordas de segurança, já que na época não era usadas 

tais precauções. 

Certo dia, após a morte do ditador desse país, houve um relaxamento político e os prisioneiros, 

em sua maioria, foram soltos. Uma grande festa foi organizada pelos próprios prisioneiros. O 

equilibrista armou bem alto um arame para mostrar sua arte. Iniciaram-se os festejos, as 

demonstrações, os aplausos, até que o equilibrista entrou em cena, cuidadosamente observado 

pelo velho sábio. No início meio recalcitrante, inseguro – fazia muito tempo que não praticava 

– logo em seguida, caminhou firme e elegante sobre o arame. Aproximou-se da outra 

extremidade, fez meia-volta, houve uma vacilação, titubeou, quase caiu, mas logo recobrou seu 

senso de equilíbrio e terminou seu ato. Mais tarde, aproximou-se do sábio e perguntou: 



99 

 

– Então meu bom amigo, viu só como é fácil caminhar num arame? 

– Parece fácil para quem sabe seus segredos. Para quem não sabe é muito difícil, às vezes até 

impossível, respondeu o velho. 

– Pois então meu velho, diga-me qual é o segredo que faz a diferença entre caminhar ou cair do 

arame? O segredo está nos meus pés ou nos meus braços? 

– Nem nos pés, nem nos braços. O segredo está nos seus olhos! 

– Nos meus olhos? Como assim? 

– Eu observei seus movimentos com os braços, cada vez que seu equilíbrio diminuía, vi também 

que seus pés e pernas ficavam levemente angulados e que você procurava manter a angulação 

enquanto caminhava… 

– Então como é que meu segredo está nos olhos? 

– O segredo está em seus olhos porque sempre que você mantinha um bom equilíbrio não olhava 

para baixo, para o arame, mirava firme para frente, para o bastão que marca a extremidade do 

arame. 

– Meu velho, você está absolutamente certo, mas conte-me como percebeu meu segredo? 

– Simples. No final da sua caminhada, quando você fez a meia-volta, por um momento, deixou 

de olhar para o bastão, perdeu sua referência, neste momento desequilibrou-se. Logo que ergueu 

os olhos e fixou-os no outro bastão da extremidade de onde veio, aí sim recuperou seu 

equilíbrio. 

– E por que este sorriso em seu rosto? 

– Porque acabo de perceber que tudo isso serviu para aprendermos mais uma lição sobre a vida. 

– Como assim? 

– Na vida, se você fica olhando para os seus problemas, eles o derrubarão. No entanto, você 

pode ser capaz de proezas se souber de onde veio e onde quer chegar. Para isso, no entanto, é 

preciso manter seus olhos firmes no seu objetivo… e… mover-se! 

(Autor desconhecido) 

 A seguir, promover um debate, fazendo a distinção entre objetivos e sentido: um sentido 

pode ser objetivo, mas nem todo objetivo tem um sentido. 

 

2. Autoavaliação 

• Em que momentos da vida perdi minhas referências e me desequilibrei? 

• Quais são os objetivos que tenho traçado para a minha vida? 

 

Quarto encontro 



100 

 

Liberdade e Responsabilidade 

 Objetivo: descobrir as duas dimensões do existir humano: a liberdade e a 

responsabilidade. O homem responde as questões que a vida lhe coloca e, ao fazer isso, torna-

se responsável pelo seu ser-no-mundo. 

 Desenvolvimento: iniciar o encontro fazendo algumas perguntas ao grupo, para 

aprofundar o tema: 

• O que é liberdade? 

• Pode existir liberdade sem responsabilidade? 

• Pelo que eu me sinto responsável? 

Discussão em grupo: dividir os participantes em grupos e distribuir o poema “A estrada 

que não tomei” para ser lido e discutido livremente entre os participantes. 

 

A ESTRADA QUE NÃO TOMEI 

Duas estradas num bosque amarelo divergiam; 

Triste por não poder seguir as duas 

Sendo um só viajante, muito tempo parei 

Olhando uma delas, até onde podia alcançar, 

Pois, atrás das moitas, ela dobrava. 

 

Então tomei a outra que me pareceu de igual beleza, 

Uma vantagem talvez oferecendo 

Por ser cheia de grama, querendo ser pisada; 

Embora neste ponto o estado fosse o mesmo 

E uma, como a outra, tivesse sido usada. 

 

E naquela manhã todas duas tinham 

Folhas ainda não escurecidas pelos passos 

Ora! Guardei a primeira para um outro dia! 

Mas sabendo como uma estrada leva a outra, 

Duvidei poder um dia voltar! 

 

Contarei esta estória suspirando, 

Daqui a séculos e séculos em algum outro lugar: 

Duas estradas, num bosque, divergiam; e eu 



101 

 

Tomei a que era menos frequentada; 

E foi isso a razão de toda a diferença! 

 

(Robert Frost) 

A seguir, pedir aos participantes que respondem às seguintes perguntas: 

• Como estou fazendo minhas escolhas? Elas são conscientes? 

• Por qual estrada estou caminhando? Qual estrada estou deixando para trás? 

 Cada grupo deverá apresentar as suas principais conclusões. 

Para encerrar o encontro, explicar a distinção entre “liberdade de” e “liberdade para”: 

nós não somos livres de condições, mas tomar uma posição diante dos condicionamentos da 

vida. Finalizar confrontando os participantes com o seguinte questionamento: “o que a vida 

espera de você?”. Pedir que reflitam e preencham o quadro abaixo. Ao som de da canção “É 

preciso saber viver” do grupo Titãs. 

 

Eu não sou livre de: Eu sou livre para 

 

 

 

 

 

 

 

 

Quinto encontro 

Autotranscendência 

Objetivo: Refletir sobre a autotranscendência. Apresentar aos participantes um filme “A 

corrente do Bem”, lançado no ano 2000 nos EUA com direção de Mimi Leder, o filme faz nos 

refletir que podemos mudar o mundo através de nossas ações e escolhas. 

Conceitualização: apresentar aos participantes o esquema proposto por Viktor Frankl, 

enfatizando que o ser humano precisar encontrar um “para que viver” e que a felicidade e o 

prazer se constituem como efeitos colaterais e nunca como um fim. 

A concretização de sentidos (valores) é a via régia para o encontro da felicidade e do 

prazer, mas apenas quando os valores são concebidos como um fim em si mesmo, pois a 

felicidade e o prazer não se constituem objetos de intencionalidade do ser humano. 



102 

 

Para finalizar, após o filme é sugerido que haja um debate sobre o filme e sua relação 

com o tema, pedir que os participantes tragam sua percepção da finalidade do filme. Após a 

roda de conversa, é proposto que os participantes preencham o quadro abaixo: 

 O que estou fazendo? O que eu posso fazer? 

Para a minha comunidade   

Para a minha família   

Para a minha igreja   

Para a natureza   

Para a minha saúde   

 

 

Sexto encontro 

Encontrar sentido em situações-limite 

Objetivo: Refletir sobre as possibilidades de sentido nas situações imutáveis da vida. 

Neste encontro, propõe-se trabalhar a incondicionalidade do sentido da vida, que embora a 

tríade trágica (culpa, sofrimento, e morte), seja real, ainda há um significado em cada uma delas.  

Pode-se perguntar aos participantes se eles conhecem alguém que morreu por uma causa 

ou alguém que passou por grande sofrimento por um ideal. Nesse caso, seria interessante fazer 

uma lista de pessoas famosas e também anônimas que se enquadram nessas duas situações. 

Desenvolvimento: leitura e debate da seguinte parábola: 

 

A Vista da Janela 

Dois homens, seriamente doentes, ocupavam o mesmo quarto em um hospital. Um deles ficava 

sentado em sua cama por uma hora todas as tardes para conseguir drenar o líquido de seus 

pulmões. Sua cama ficava próxima da única janela existente no quarto. 

 

O outro homem era obrigado a ficar deitado de bruços em sua cama por todo o tempo. Eles 

conversavam muito. Falavam sobre suas mulheres e suas famílias, suas casas, seus empregos, 

seu envolvimento com o serviço militar, onde eles costumavam ir nas férias. E toda tarde 

quando o homem perto da janela podia sentar-se ele passava todo o tempo descrevendo ao seu 

companheiro todas as coisas que ele podia ver através da janela.  

 



103 

 

O homem na outra cama começou a esperar por esse período onde seu mundo era ampliado e 

animado pelas descrições do companheiro. Ele dizia que da janela dava pra ver um parque com 

um lago bem legal. Patos e cisnes brincavam na água enquanto as crianças navegavam seus 

pequenos barcos. Jovens namorados andavam de braços dados no meio das flores e estas 

possuíam todas as cores do arco-íris. Grandes e velhas árvores cheias de elegância na paisagem, 

e uma fina linha podiam ser vista no céu da cidade. 

 

Quando o homem perto da janela fazia suas descrições, ele o fazia de modo primoroso e 

delicado, com detalhes e o outro homem fechava seus olhos e imaginava a cena pitoresca.  

 

Uma tarde quente, o homem perto da janela descreveu que havia um desfile na rua e, embora 

não pudesse escutar a música, podia ver e descrever tudo. 

 

Dias e semanas passaram-se. Em uma manhã a enfermeira do dia chegou trazendo água para o 

banho dos dois homens, mas achou um deles morto. O homem que ficava perto da janela 

morrera pacificamente durante o seu sono à noite. Ela estava entristecida e chamou os 

atendentes do hospital para levarem o corpo embora. Assim que julgou conveniente, o outro 

homem pediu à enfermeira que mudasse sua cama para perto da janela.  

 

A enfermeira ficou feliz em poder fazer esse favor para o homem e depois de verificar que ele 

estava confortável deixou-o sozinho no quarto. Vagarosamente, pacientemente, ele se apoiou 

em seu cotovelo para conseguir olhar pela primeira vez pela janela. Finalmente, ele poderia ver 

tudo por si mesmo. Ele se esticou ao máximo, lutando contra a dor para poder olhar através da 

janela e quando conseguiu fazê-lo deparou-se com um muro todo branco. Ele então perguntou 

à enfermeira o que teria levado seu companheiro a descrever-lhe coisas tão belas, todos os dias 

se pela janela só dava pra ver um muro branco. 

 

A enfermeira respondeu que aquele homem era cego e não poderia ver nada mesmo que 

quisesse. Talvez ele só estivesse pensando em distraí-lo e alegrá-lo um pouco mais com suas 

histórias. 

(Autor desconhecido) 

 Pergunta para introduzir o diálogo socrático: o que ocorreria se o homem cego 

descrevesse apenas coisas negativas? 



104 

 

Após as respostas surgirem com a leitura da parábola, deve-se fazer outros 

questionamentos para trabalhar o tema proposto para este encontro.  

 

• O sofrimento é uma condição humana? 

• Há liberdade apesar do sofrimento? 

• Como você costuma se posicionar quando está vivenciando um momento sofrido 

de sua vida? 

 

Sétimo encontro 

Dizer sim à vida apesar de tudo 

Objetivo: refletir sobre as posturas e atitudes perante as dificuldades da vida. 

Desenvolvimento: leitura e debate da seguinte frase: 

 

Quem tem um para quê viver, suporta quase todo como. (Nietzsche) 

 

 Diálogo socrático: após o debate da frase acima, lançar uma outra questão, “o que é a 

consciência?”, ressaltando que assim como um marinheiro necessita de uma bússola para não 

se perder, o ser humano possui um recurso interno, que é a consciência, e mesmo que ele tenha 

se perdido, pode reencontrar o caminho através da consulta a essa bússola interna.  

  

Oitavo encontro 

A descoberta de sentido 

Objetivo: refletir sobre a incondicionalidade do sentido da vida, pois é na temporalidade, 

e apesar da morte, que constituímos nosso ser no mundo e configuramos sentido. 

Leitura e reflexão: leitura do texto a seguir e sugerir aos participantes que reflitam sobre 

o sentido do momento a partir das perguntas norteadoras propostas na sequência. 

 

Hoje levantei cedo pensando  

No que tenho a fazer antes que o  

Relógio marque meia noite. 

É minha função escolher que tipo  

De dia vou ter hoje. 

Posso reclamar porque estar 

Chovendo... ou agradecer às águas  



105 

 

Por lavarem a poluição. 

Posso ficar triste por não ter dinheiro... 

Ou me sentir encorajado para 

Administrar minhas finanças,  

Evitando o desperdício. 

Posso reclamar sobre minha saúde... 

Ou dar graças por estar vivo. 

Posso me queixar dos meus pais  

Por não terem me dado tudo o que  

Eu queria... ou posso ser grato por ter nascido. 

Posso reclamar por ter que ir trabalhar...  

Ou agradecer por ter trabalho. 

Posso sentir tédio com as tarefas da casa  

Ou agradecer a Deus por ter um teto para morar. 

Posso lamentar decepções com amigos...  

Ou me entusiasmar com a possibilidade  

De fazer novas amizades. 

Se as coisas não saíram como planejei,  

Posso ficar feliz por ter hoje para recomeçar. 

O dia está na minha frente,  

Esperando para ser o que eu quiser. 

E aqui estou eu, o escultor que pode dar forma. 

Tudo depende só de mim. 

(Charles Chaplin) 

• O que depende apenas de mim? 

• Geralmente tenho uma visão otimista ou pessimista da vida? 

• Quais são as possibilidades positivas da minha existência para que eu possa dizer 

sim à via apesar de tudo? 

Frankl assevera que o homem não deve perguntar qual o sentido da sua vida, mas que o 

homem deve perceber que na verdade é a vida que lhe pergunta, qual o sentido da sua vida? 

 

Nono encontro 

Projeto de vida 

Objetivo: estimular os participantes para a reflexão e construção do seu projeto de vida. 



106 

 

Desenvolvimento: Solicitar que cada participante ouça a canção “O sol” do grupo Jota 

Quest que sugere que o ser-no-mundo esqueça a dor e foque-se no sol, na energia que lhe traz 

vida, o vir-a-ser se realize enquanto possibilidades e encontre sentido, desenvolvendo seu 

projeto de vida. 

Autoavaliação: propor aos participantes que façam uma autoavaliação, pensando no que 

cada um é e em quem pode se tornar, com base na figura e na explicação a seguir: 

Imagine que a sua vida é semelhante a uma ampulheta (relógio de areia). Observe que 

o tempo não para de fluir e que os grãos de areia passam da parte superior para a parte inferior.  

 

 

Como demonstra a figura, os grãos de areia da parte superior são apenas possibilidades; 

o presente seria a passagem pela qual os pequenos grãos, de forma gradativa, são depositados 

na parte inferior e se tornam passado. 

Após a explicação, e tendo em mente a imagem, solicitar aos participantes que 

identifiquem cada parte da próxima ampulheta. 

 



107 

 

 

Após a resolução das questões acima, apresentar as perguntas de Hilel, solicitando aos 

participantes que olhem para as suas ampulhetas: 

• Se eu não faço, quem fará? 

• Se eu não faço agora, quando farei? 

• Se só faço para mim, quem eu serei? 

 

Décimo encontro 

Encontro livre (Tema livre) 

Neste encontro será feito o pós-teste como proposto na metodologia do projeto e 

também uma roda de conversa com o pesquisador e participantes sobre como se deu a 

intervenção e se for possível uma avaliação da intervenção realizada pelos participantes. Nesse 

encontro dar-se-á a possibilidade de atendimentos individuais, dependendo da demanda e 

também da disponibilidade de horários e condições para ser realizada.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Eu posso? 

Eu quero? 

Eu devo? 



108 

 

ANEXOS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



109 

 

ANEXO A – TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO 

 

Prezado (a) Senhor (a) 

Esta pesquisa é sobre a espiritualidade e o sentido da vida para pacientes com fibromialgia. e 

está sendo desenvolvida pelo pesquisador Marcos Sueudy Santos do Nascimento, Mestrando 

do Programa de Ciências da Religião da Universidade Federal da Paraíba, sob a orientação do 

Professor Dr. Thiago Antonio Avellar de Aquino. 

O objetivo geral foi avaliar os efeitos de uma intervenção sobre a percepção de sentido do 

sofrimento e a experiência da dor física em mulheres com fibromialgia. A pesquisa oferece 

baixos riscos e serão respeitadas as condições psicológicas, físicas, sociais e educacionais dos 

participantes. Há a possibilidade de risco psicológico, como distúrbios emocionais, devido à 

quantidade de instrumentos a ser utilizada e as impressões que o participante pode ter ao 

responder os instrumentos. Pode haver riscos sociais quando da possibilidade da geração de 

situação de conflito ou abalo de vínculo entre o pesquisador e o participante podendo levar a 

devolução ou preenchimento inapropriado dos instrumentos. Todos os riscos serão 

minimizados pelo pesquisador.  

Solicitamos a sua colaboração para o preenchimento de questionários auto-aplicáveis, e 

participação de intervenção com 10 encontros, como também sua autorização para apresentar 

os resultados deste estudo em eventos da área de saúde e publicar em revista científica. Por 

ocasião da publicação dos resultados, seu nome será mantido em sigilo. Informamos que essa 

pesquisa não oferece riscos, previsíveis, para a sua saúde.  

Esclarecemos que sua participação no estudo é voluntária e, portanto, o(a) senhor(a) não é 

obrigado(a) a fornecer as informações e/ou colaborar com as atividades solicitadas pelo 

Pesquisador. Caso decida não participar do estudo, ou resolver a qualquer momento desistir do 

mesmo, não sofrerá nenhum dano, nem haverá modificação na assistência que vem recebendo 

na Instituição. 

O pesquisador estará a sua disposição para qualquer esclarecimento que considere necessário 

em qualquer etapa da pesquisa. 

Diante do exposto, declaro que fui devidamente esclarecido(a) e dou o meu consentimento para 

participar da pesquisa e para publicação dos resultados. Estou ciente que receberei uma cópia 

desse documento. 

 

 

 



110 

 

 

 

______________________________________ 

Assinatura do Participante da Pesquisa 

                                                                              Espaço para impressão 

                                                                                                            dactiloscópica 

 

______________________________________ 

Assinatura da Testemunha 

 

 

Contato com o Pesquisador Responsável: 

Caso necessite de maiores informações sobre o presente estudo, favor ligar para o (a) 

pesquisador Profº Dr. Thiago Antonio Avellar de Aquino. 

Endereço: Laboratório de Pesquisa em Logoterapia e Análise Existencial - LAPLAE 

CE – Cento de Educação – Ambiente 39 

Telefone: (83) 99198-4343 

E-mail: thiagoaquino19.ta@gmail.com 

  

Contato com o Pesquisador Participante: 

Caso necessite de maiores informações sobre o presente estudo, favor ligar para o (a) 

pesquisador Marcos Sueudy Santos do Nascimento. 

Endereço: Laboratório de Pesquisa em Logoterapia e Análise Existencial - LAPLAE 

CE – Cento de Educação – Ambiente 39 

Telefone: (83) 98819-1976 

E-mail: marcossun_jampa@hotmail.com 

 

Ou 

 

Comitê de Ética em Pesquisa do Centro de Ciências da Saúde da Universidade Federal da 

Paraíba Campus I - Cidade Universitária - 1º Andar – CEP 58051-900 – João Pessoa/PB 

Telefone: (83) 3216-7791 – E-mail: comitedeetica@ccs.ufpb.br 

 

 

___________________________________________ 

Assinatura do Pesquisador Responsável 

 

 

___________________________________________ 

Assinatura do Pesquisador Participante 

 

 

 

Local:                                          Data: 

 

 

 

 

 

 

mailto:thiagoaquino19.ta@gmail.com
mailto:marcossun_jampa@hotmail.com
mailto:comitedeetica@ccs.ufpb.br


111 

 

ANEXO B – QUESTIONÁRIO DE SENTIDO DE VIDA (QSV) 

  

Por favor, pense por um momento sobre o que faz com que sua vida seja importante para 

você. Por favor, responda as sentenças seguintes de modo verdadeiro e com o máximo de 

cuidado que você puder. Também se lembre de que estas questões muito subjetivas e que 

não existem respostas certas ou erradas. Por favor, responda de acordo com a seguinte 

escala: 

Totalment

e Falso 

Geralment

e Falso 

Parcialment

e 

Falso 

Nem 

verdadeir

o nem 

Falso 

Parcialment

e 

Verdadeiro 

Geralment

e 

Verdadeiro 

Absolutament

e Verdade 

1 2 3 4 5 6 7 

  

1. ____ Eu compreendo o sentido da minha vida. 

2. ____ Eu estou procurando alguma coisa que faça com que minha vida tenha sentido. 

3. ____ Eu sempre estou em busca do sentido da minha vida. 

4. ____ Minha vida tem um sentido claro. 

5. ____ Eu tenho uma boa consciência do que faz minha vida ter sentido. 

6. ____ Eu descobri um sentido de vida satisfatório. 

7. ____ Eu estou sempre procurando por algo que faça com que minha vida seja significante. 

8. ____ Eu estou buscando um significado ou missão para minha vida. 

9. ____ Minha vida não tem um propósito claro. 

10. ____ Eu estou procurando um sentido em minha vida.  

 

 

 

 

 

 

 



112 

 

ANEXO C – QUESTIONÁRIO DE IMPACTO DA FIBROMIALGIA (QIF) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


