
UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA

CENTRO DE EDUCAÇÃO

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO

ANE FLÁVIA DE SOUZA RODRIGUES

LIMOLAYGO TOYPE: NOSSA EDUCAÇÃO É NOSSA RESISTÊNCIA. 

EDUCAÇÃO INDÍGENA E A PEDAGOGIA DECOLONIAL, POVO XUKURU DO

ORORUBÁ, PE.

João Pessoa 

2025



UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA

CENTRO DE EDUCAÇÃO

PROGRAMA DE PÓS – GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO

ANE FLÁVIA DE SOUZA RODRIGUES

LIMOLAYGO TOYPE: NOSSA EDUCAÇÃO É NOSSA RESISTÊNCIA.

EDUCAÇÃO INDÍGENA E A PEDAGOGIA DECOLONIAL, POVO XUKURU DO

ORORUBÁ, PE.

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-
Graduação  em Educação,  linha  de  Educação
Popular,  do  Centro  de  Educação  da
Universidade  Federal  da  Paraíba,  como
requisito para obtenção do título de Mestra em
Educação.

Orientador:  Prof°.  Dr°.  Pedro  José  Santos
Carneiro Cruz.

João Pessoa 

2025.



R696l Rodrigues, Ane Flávia de Souza.
Limolaygo Toype : nossa educação é nossa resistência
: educação indígena e a pedagogia decolonial, Povo Xukuru do 
Ororubá, PE / Ane Flávia de Souza Rodrigues.
- João Pessoa, 2025.
198 f. : il.

Orientação: Pedro José Santos Carneiro Cruz. Dissertação 
(Mestrado)- UFPB/CE.

1. Educação indígena. 2. Xukuru do Ororubá - pedagogia 
indígena. 3. Decolonialidade. I. Cruz, Pedro José Santos 
Carneiro. II. Título.

UFPB/BC CDU 376.7(=1-82)(043)

Catalogação na publicação Seção de 
Catalogação e Classificação

Elaborado por RUSTON SAMMEVILLE ALEXANDRE MARQUES DA SILVA - 
CRB-15/0386



ANE FLÁVIA DE SOUZA RODRIGUES

LIMOLAYGO TOYPE: NOSSA EDUCAÇÃO É NOSSA RESISTÊNCIA. 

EDUCAÇÃO INDÍGENA E A PEDAGOGIA DECOLONIAL NA ALDEIA CANA BRAVA,

POVO XUKURU DO ORORUBÁ, PE.

Dissertação  apresentada  ao  Programa  de  Pós-
Graduação  em  Educação,  linha  de  Educação
Popular,  do  Centro  de  Educação  da  Universidade
Federal da Paraíba, como requisito para obtenção do
título de Mestra em Educação.

BANCA EXAMINADORA

Paraíba, PB                           de                                              de                             

Presidente - Prof°. Dr°. Pedro José Santos Carneiro Cruz

Membro Interno – Profª. Drª. Nilvânia Dos Santos Silva

Membro Externo – Profº. Drº. Reinaldo Matias Fleuri

Membro Externo – Profº Drº Roberto Dos Santos Lacerda



In memoriam: 

Maria Joaquina Alexandre de Souza

Antônio Vicente Pereira de Souza

Elpídia Luiza da Silva

Hildo Rodrigues da Silva

Marcos Rodrigues da Silva

Francisco de Assis Araújo, MANDARÚ



aos parentes 

aos encantos de luz

às sementes 

à terra

à jurema sagrada



Na fuloresta encantada, eu vi o Rei do Orubá Na

fuloresta encantada, eu vi o Rei do Orubá

Eu vi, Mandarú chegar, junto com os cacique, é o rei do Orubá 

Eu vi, Mandarú chegar, junto com os cacique, é o rei do Orubá

Ôi Mandarú venha cá, ôi venha nos ajudar, 

Ôi Mandarú venha cá, junto dos Cacique é o rei do Orubá

Ôi Mandarú venha cá, ôi venha nos ajudar, 

Ôi Mandarú venha cá, junto dos Cacique é o rei do Orubá



AGRADECIMENTOS

Às minhas Mães, Lúcia Maria de Souza e Maria da Saúde Crispim dos Santos, sem

o seu incentivo, carinho e apoio  nada seria possível. 

In Memória, Meu pai, Marcos Rodrigues da Silva, acompanhei sua luta, sinto sua falta, te

amarei sempre. Obrigada.

Ao meu irmão, Albérico Flávio de Souza Rodrigues, nós sabemos o significado

de nos permitir voar e sonhar.

À minha filha, Antônia Gatê Souza Buratti, você é a luz da minha vida. Obrigada

por este maravilhoso reencontro, te amarei por todo o sempre.

Às minhas madrinhas e padrinhos de Jurema, Francisca Rodrigues de Melo do mestre Zé do

Beco e Pilão Deitado e João Victor Rodrigues, da mestra Mariana e do mestre Sibamba e em nome

destes, à todos os meus irmãos e irmãs de Jurema da Casa do Mestre Zé do Beco, vocês foram e são

a força que me impulsionam a movimentar-me no mundo.

Aos minhas amigas e meus amigos; Marcela Moura, Pedro Alves, Tainá Lima,  Rebeca

Vivas, Antônio Alves, Márcia Félix, Paula Lima, Ana Clara Serpa Toscano, Raiana Cruz, Rógerio

Xavier (in memória),  Ângela Tenório,  Janaína Tenório,  Tica  Rodrigues,  Pedro Lobo Potiguara,

Klebson Felismino, Edileuza Ricardo, Ranúzia Neto, Gabi e todes as e os companheiras/os que nos

últimos  anos tem sido,  ao mesmo tempo,  incentivo,  abrigo,  cuidado,  amor,  carinho,  respeito  e

acolhimento, do fundo do meu coração, vocês fazem toda a diferença. Obrigada!

Às e aos companheiros do grupo de pesquisa Extelar, pelas trocas, aprendizados e partilha,

meu muito obrigada!

Aos  meus  professores  e  professoras,  Xikão  Xukuru  do  Ororubá,  Zenilda  Xukuru  do

Ororubá,  Zequinha  Xukuru  do  Ororubá,  Seu Antônio  Monteiro  “Seu  Medalha”  Xukuru  do

Ororubá,  Seu Adejar  Xukuru do Ororubá,  Dona Lica  Xukuru do Ororubá,  Seu Cecílio  Feitoza

Xukuru do Ororubá e em nome destas, todo o povo Xukuru do Ororubá, que grande é a honra

partilhar para além do sangue, o mesmo tempo e espaço com cada guerreiro e guerreira de nosso

povo que me ensinam, diariamente a aprender com a terra, a água, as pedras, as matas, o fogo,

sendo corpo, sangue, sopro e espirito.



Também as demais organizações sócio políticas do meu povo, Ao Cacique Marcos

Ludison de Araújo, Ao pajé Zequinha e ao Vice Cacique Seu Zé de Santa, ao conselho de

lideranças,  ao  COPIXO  –  Conselho  de  Professores  Indígenas Xukuru  do  Ororubá,  ao

Coletivo de Mulheres Indígenas Xukuru do Ororubá, e em nome destes todas as organizações

de base do meu povo, sempre tão parceiros em todas as empreitadas que encaramos. Como já

disse mais de uma vez, a minha universidade é aqui, é com vocês que eu aprendo o que é

realmente importante.

Aos minhas professoras e professores da educação formal,  Valdir Eduardo, Márcia

Félix,  Taynah  de  Brito,  Horasa  Andrade,  Monaliza  Rios,  Caetano  De’  Carli,  Viviane

Sarmento,  Pedro Cruz,  Daniel  Valério,  Nilson Carvalho,  Emanuelle  Albuquerque,  Norma

Vasconcelos,  Lucas Castro, Adriana e Andrea Galvão, Célio,  Juliene e em nome destas e

destes todas as outras pessoas tão generosas e queridas que me impulsionaram a aprender e a

manter em mim a curiosidade viva.

À Magón do Campo Pequeno, de nós, veio Gatê, nosso sonho, nosso amor, nossa

vida. Muito obrigada.



RESUMO

Propondo a interseção entre os campos da educação popular, educação escolar indígena e educação decolonial,

esta pesquisa teve como proposta, analisar o processo histórico – social da educação escolar indígena do Povo

Xukuru do Ororubá, Pesqueira – PE, à partir do Limolaygo Toype, que apontem a decolonialidade. Pensando a

educação escolar indígena como ferramenta de formação de guerreiros e guerreiras,  que através do acesso a

educação formal e tradicional do seu povo, vão incidir em sua realidade e dar continuidade ao projeto de vida

coletivo  e  comunitário  do  povo  Xukuru  do  Ororubá,  nos  debruçamos  sobre  a  hipótese  da  importância  do

território, enquanto espaço epistemológico de produção do conhecimento, para uma educação escolar integral:

que consiga estimular além da formação conteudista e livresca, habilidades sociais, físicas e espirituais capazes

de mobilizar a defesa do modo de vida Xukuru do Ororubá. Para tanto, a metodologia proposta foi a triangulação

metodológica, Webb (1966), em que  através da observação  participante  ,Queiroz (2007),  da  pesquisa

bibliográfica  Gil  (2002)  e  da  pesquisa  documental  Oliveira  (2007),  procuramos  responder  a  inquietação

problematizada por este estudo. Após a nossa análise, entendemos que de modo geral, as concepções nativas de

educação,  estão indissociavelmente ligadas  à  terra,  aos  costumes,  a  tradição,  a  memória e a  identidade dos

povos,  que  se  relacionam  sobretudo  com o  mundo  imaterial.  Assim,  foi  possível  identificar  na  pedagogia

indígena  Xukuru  do  Ororubá,  o  território  como  categoria  imprescindível,  para  o  desenvolvimento  de  uma

educação comunitária de caráter decolonial, apontando que através da revolta política e a revolta epistêmica –

ancoradas em reflexões acerca do estado atual do povo, da retomada do valor de nossos saberes e tessitura desses

saberes - foram possibilitadas a criação de alternativas de enfrentamento das estruturas coloniais das instituições,

transformando as escolas  no território,  em espaços de afirmação da identidade étnica,  a partir  de princípios

escolares, práticas pedagógicas, metodologias e de conteúdos que dialoguem com o modo de viver Xukuru do

Ororubá.

Palavras-chaves: Educação Indígena. Xukuru do Ororubá. Decolonialidade.



ABSTRACT

Proposing the intersection between the fields of popular education, indigenous school education and decolonial

education,  this  research  aims  to  analyze  the  socio-historical  process  of  indigenous  school  education  of  the

Xukuru  do  Ororubá  people  (Pesqueira  –  PE),  based  on  Limolaygo  Toype,  which  points  to  decoloniality.

Thinking about indigenous school education as a tool for training warriors, who, through the access to formal

and traditional education of their people, will impact their reality and continue the project of a collective and

community life of the Xukuru do Ororubá people, we focus on the hypothesis of the importance of the territory,

as an epistemological space for the production of knowledge, for a comprehensive school education that can

stimulate, in addition to content and bookish training, social, physical and spiritual skills capable of mobilizing

the defense of the Xukuru do Ororubá way of life.  For that, the proposed methodology was methodological

triangulation (Webb, 1966), in which, from participant observation (Queiroz,  2007), bibliographical  research

(Gil, 2002) and documentary research (Oliveira, 2007), we sought to respond to the concerns presented by this

study. After our analysis, we understood that, in general, native conceptions of education are inextricably linked

to the land, customs, tradition, memory and identity of indigenous peoples, which relate mainly to the intangible

world. Thus, it was possible to identify in the Xukuru do Ororubá indigenous pedagogy, territory as an essential

category for the development of a community education with a decolonial feature, pointing out that through

political  revolt  and  epistemic  revolt  –  anchored  in  reflections  about  the  current  state  of  the  people,  the

resumption of the value of our knowledge and the composition of this knowledge - the creation of alternatives

for  confronting  the  colonial  structures  of  institutions  were  made  possible,  such  as  the  school,  which  was

transformed  into  a  space  for  affirming  ethnic  identity,  based  on  school  principles,  pedagogical  practices,

methodologies and contents that dialogue with the Xukuru do Ororubá way of life.

KEYWORDS: Indigenous Education. Xukuru do Ororubá. Decoloniality



LISTA DE FIGURAS

Figura 1 – Pejí Sagrado, Terreiro da Aldeia Pedra D’água, Território Indígena Xukuru do

Ororubá, Pesqueira, 2020 ……………………………………………………………………....25

Figura 2  – Minha mãe,  Lúcia  Maria  de  Souza e  eu,  em seu trabalho na cidade  de

Pesqueira, Pernambuco. Final dos anos de 1990………………………………………….…...27

Figura 3 – “Sonhos”, setembro de 2020. Paraíba....................................................................27

Figura 4 –  Joaquina Alexandre de Souza, em nossa casa no bairro do Prado,

Pesqueira, Pernambuco, sem data……………………………………………...………………28

Figura 5 – Maria das Dores de Souza, minha Avó. Pesqueira, Sem Data...............................29

Figura 6 –  Minha mãe, Lúcia Maria de Souza, década de 1980, Universidade

Católica de Pernambuco……………………………………………………………………….31

Figura 7 – Ane e seu irmão, Albérico, na escola Santa Maria, Pesqueira, Sem

data……………………………………………………………………………...…………32

Figura  8  –  Turma  do  curso  de  Licenciatura  em Pedagogia,  da  UFRPE/UAG*.  Aula  de

educação inclusiva, cidade de Garanhuns, Pernambuco, 2014………………………………..34

Figura 9 – Organização das sementes crioulas, para distribuição no I Encontro de

Mulheres Rurais do Agreste Setentrional, NEDET/UAG. Garanhuns, Pernambuco. 36 Figura

10 – Bolsistas* do NEDET – territórios rurais da UFRPE/UAG, na Jornada de Ensino,

Pesquisa e Extenso,

2017………………………………………………………………………………………….…37

Figura 11 – Início do ano letivo das escolas indígenas Xukuru do Ororubá na mata

sagrada, Janeiro de 2017. Ritual com os Opipes. Aldeia Pedra D’água, Pesqueira,

Pernambuco…………………………………………………………………………….....38



Figura 12 – Atividade preparativa para o ENEM. Ocupação da Unidade Acadêmica de

Garanhuns da UFRPE. 2017, Garanhuns, Pernambuco...........................................................39

Figura  13  – Delegação  de  mulheres  Xukuru  do  Ororubá  no  Ato  “Mulheres  contra

fascismo e Bolsonaro”, 2018, Pesqueira, Pernambuco.............................................................40

Figura 14 – Colação de Grau do curso de Licenciatura em Pedagogia. Única estudante

Indígena colando grau. Universidade Federal Rural de Pernambuco, Unidade Acadêmica

de Garanhuns, ano de 2018.......................................................................................................41

Figura  15  – Benício  Pitaguary  (In  Memorian),  Ane  e  Pedro  Lobo  Potiguara,  no  I

Seminário  de  Educação  Indígena  do  Programa  de  Pós-Graduação  em  Educação  da

Universidade Federal da Paraíba, 2019....................................................................................42

Figura 16 – I Seminário de Estudantes Indígenas do Nordeste  – delegação dos povos

Xukuru de Pernambuco, 2019. Aldeia Brejinho, Território Indígena Potiguara, Paraíba.......42

Figura 17 – Delegação Xukuru do Ororubá, na II Marcha de Mulheres Indígenas do

Brasil, Brasília, Distrito Federal, 2020.....................................................................................44

Figura  18  –  Exposição  “Índios:  Os  Primeiros  Brasileiros”.  Memorial  dos  Povos

Indígenas,  Distrito  Federal,  2018.  Curadoria:  João Pacheco de  Oliveira, UFRJ/Museu

Nacional....................................................................................................................................70

Figura 19 – População autodeclarada indígena no censo de 1991 – IBGE............................72

Figura 20 – População autodeclarada indígena no censo de 2010 – IBGE............................73

Figura 21 – População autodeclarada indígena no censo de 2020 – IBGE............................73

Figura 22 – Distribuição da população indígena por região 2010 – IBGE............................77

Figura  23  –  Distribuição  da  população  indígena  por  estado na  região  Nordeste,  2010 –

IBGE........................................................................................................................................77

Figura 24 – Mapa geral da terra indígena Xukuru do Ororubá demarcada.............................88

Figura 25 – Mapa geográfico da terra indígena Xukuru do Ororubá demarcada dividido

em sub-regiões climáticas. 1 - Região Agreste, 2 - Região Serra, 3 - Região Ribeira............88

Figura 26 – Território não demarcado do Povo Xukuru do Ororubá, Mapa de Ocupação

Histórica....................................................................................................................................89

Figura  27  –  Nascimento  do comissão  leste-nordeste.  Da direita  para  esquerda: Maninha

Xukuru Kariri, Manuel e Nailton Pataxó Hãhãhãe, Xikão Xukuru do Ororubá e Girleno Xokó.

Maio, 1990, Terra Indígena Pataxó Hãhãhãe, Itabuna, BA......................................................99

Figura 28 – Retomada da aldeia Caípe*, 1992......................................................................100



Figura 29  – Cerimônia que  oficializou o cacicado de Marcos  Luidson de  Araújo,  o

Cacique Tatuí, como cacique geral do povo Xukuru do Ororubá. Aldeia Pedra D’água,

Terra Indígena Xukuru do Ororubá, ano 2000.......................................................................104

Figura 30 – Organograma das organizações sócio políticas do povo Xukuru do Ororubá,

Diário de Campo I, Maio/2021...............................................................................................105

Figura 31 – Cacique Tatuí, junto ao povo Xukuru, Brasília, Distrito Federal, 2018. 108 Figura

32 – Tomada de posse da atual gestão municipal da cidade de Pesqueira, Pernambuco.

Ao centro, o prefeito eleito, Cacique Marcos Xukuru do Ororubá. Pesqueira, 2020.......110

Figura 33 – Organograma das coordenações pedagógicas*..................................................145

Figura 34 – III Encontro da Poyá Limolaygo – Aldeia Lagoa, território indígena   168

Figura 35 – Voz das mulheres indígenas Xukuru do Ororubá”, CAXO – Complexo de

Agricultura Xukuru do Ororubá - Casa de sementes Maẽ Zenilda Xukuru, Aldeia Boa Vista,

Território Indígena Xukuru do Ororubá, Março de 2021.......................................................169

Figura  36  – Campanha  “Povo  Xukuru  do  Ororubá  em  defesa  da  vida”.  Território

indígena Xukuru do Ororubá, 2021........................................................................................171

Figura  37  – Delegação  de  Mulheres  Xukuru  do  Ororubá,  II  Marcha  das  Mulheres

Indígenas  “Mulheres  originárias:  reflorestando  mentes  para  a  cura  da  terra”,  Brasília,

Setembro de 2021...................................................................................................................173

Figura 38 – Atividade da escola Ororubá no terreiro sagrado da Aldeia Cana Brava. Dia

dedicado aos opipes – crianças Xukuru do Ororubá. Aldeia Cana Brava, Outubro de 2021174

Figura 39 – Festividades do dia de Reis, Aldeia Pedra D’Água, Território Indígena

Xukuru do Ororubá................................................................................................................175

Figura 40 – Abertura do ano letivo de 2022 da educação escolar indígena Xukuru do Ororubá.

Aldeia Pedra D’Água, território indígena Xukuru do Ororubá..............................................175

Figura 41 – Ato político na cidade de Pesqueira, XII Assembleia Xukuru do Ororubá

“Limolaygo Toype: Decolonizando as mentes e aldeando o planeta, Pesqueira, 2022.

................................................................................................................................................177



LISTA DE TABELAS

Tabela 1 – Trabalhos encontrados no portal da SciELO.........................................................53

Tabela 2 – Trabalhos encontrados no portal de periódicos da CAPES...................................53

Tabela 3 – Etapas de tratamento de dados na pesquisa documental........................................58

Tabela 4 – Síntese dos resultados encontrados na busca na plataforma SciELO.................146

Tabela 5 – Levantamento dos trabalhos na plataforma SciELO, com detalhes sobre

“autoria”, “título”, “tipo de produção” e “ano de publicação”...............................................146

Tabela 6 – Síntese dos resultados encontrados na busca no banco de dados da CAPES.

................................................................................................................................................150

Tabela  7  –  Levantamento  dos  trabalhos  no  periódico  da  CAPES,  com  detalhes  sobre

“autoria”, “título”, “tipo de produção” e “ano de publicação”...............................................151



LISTA DE QUADROS

Quadro 1 – Temas presentes no livro.....................................................................................57

Quadro 2 – Princípios escolares...........................................................................................161



LISTA DE ABREVIAÇÕES E SIGLAS

APOINME Articulação  dos  Povos  indígenas  do  Nordeste,  Minas  Gerais e

Espírito Santo

CAPES Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível

Superior

CEPA-PE Fundação Nacional de Planejamento Agrícola de

Pernambuco

CIMI              Conselho Indigenista Missionário

CNPI              Conselho Nacional de Proteção aos Índios

CNPq              Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico

COPIPE Comissão de Professores Indígenas do estado de

Pernambuco

COPIXO Comissão de Professores Indígenas Xukuru do Ororubá

E.P. Educação Popular

EZLN Exército Zapatista de Libertação Nacional

FUNAI Fundação Nacional do Índio

FUNASA Fundação Nacional de Saúde

INCRA Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária

ITERAL Instituto de Terras de Alagoas

M/C Grupo de Pesquisa Modernidade/Colonialismo

MDA Ministério do Desenvolvimento Agrário

PIN Posto Indígena

SciELO Scientific Eletronic Library Online

SPI Serviço de Proteção aos Índios

T.I. Território Indígena



SUMÁRIO

1 INTRODUÇÃO..................................................................................................................19

2EU NASCI DA FOLHA SECA, FOLHA SECA DE URUBÁ!.............................25

3FUNDAMENTOS TEÓRICO-METODOLÓGICOS – CAMINHOS DA
PESQUISA 47

3.1PESQUISA BIBLIOGRÁFICA.........................................................................................49

3.2ANÁLISE DE CONTEÚDO NA PESQUISA BIBLIOGRÁFICA...................................52

3.3PESQUISA DOCUMENTAL............................................................................................54

3.4CARACTERIZAÇÃO DOS DOCUMENTOS ANALISADOS.......................................55

3.5ANÁLISE DE CONTEÚDO NA PESQUISA DOCUMENTAL.....................................59

3.6OBSERVAÇÃO PARTICIPANTE...................................................................................60

3.7PERSPECTIVA DE ANÁLISE ORIENTADORA DO ESTUDO...................................62

4 CAPITULO 1: A PRESENÇA INDÍGENA NO NORDESTE BRASILEIRO:

TERRITORIALIZAÇÃO,  RESISTÊNCIA  E  ESTRATÉGIA  DOS

INDÍGENAS DO SEMIÁRIDO.......................................................................................65

4.2  “ELES  COMBINARAM  DE  NOS  MATAR,  NÓS  COMBINAMOS  DE  NÃO

MORRER”:  ESTRATÉGIA,  ALIANÇAS,  LUTA  E  RESISTÊNCIA  DOS  POVOS

INDÍGENAS DO SEMIÁRIDO...............................................................................................82

5 CAPÍTULO  2:  POVO  XUKURU  DO  ORORUBÁ;  POVO  SEMENTE.

HISTÓRIA, MODO DE VIDA E TRADIÇÃO...........................................................87

5.1 URUBÁ DESCEU, URUBÁ SUBIU E CHEGOU AQUI E NINGUÉM NÃO 

VIU .....96

6 CAPÍTULO  3:  DECOLONIAL,  DESCOLONIAL,  ANTICOLONIAL,

CONTRACOLONIAL? MARCOS TEÓRICOS,  DIFERENÇAS,

APROXIMAÇÕES E INFLEXÃO DE CONCEITOS............................................111

6.1A AMÉRICA LATINA E O GIRO DECOLONIAL......................................................114

6.2 ESTUDOS PÓS-COLONIAIS,  TENSIONAMENTOS  E  REARRANJOS 

EPISTEMOLÓGICOS...........................................................................................................123

7 CAPITULO  4:  DEBATE  HISTÓRICO  DA  EDUCAÇÃO  INDÍGENA,



EDUCAÇÃO ESCOLAR INDÍGENA E O DIÁLOGO COM A EDUCAÇÃO

POPULAR...........................................................................................................................127

7.1PEDAGOGIAS DECOLONIAIS: PROPOSTAS E INTERLOCUÇÕES......................139

8CAPÍTULO 5: “UM MUNDO QUASE ÁRIDO” E AS FOLHAS SECAS DA

SERRA DO ORORUBÁ: EDUCAÇÃO, PRÁTICAS PEDAGÓGICAS E

DECOLONIALIDADE....................................................................................................144

8.1REFLETINDO SOBRE A PEDAGOGIA INDÍGENA XUKURU DO ORORUBÁ, OS

DESAFIOS  E  AS  PERSPECTIVAS  DESSA  ESCOLA  E  DE  SUAS  PRÁTICAS

PEDAGÓGICAS COM BASE NA BIBLIOGRAFIA ATUAL............................................144

8.2APONTAMENTOS E PERSPECTIVAS A PARTIR DA ANÁLISE DOCUMENTAL

................................................................................................................................................157

8.3REFLEXÕES SOBRE A EDUCAÇÃO COMUNITÁRIA E EDUCAÇÃO ESCOLAR

INDÍGENA  DO  POVO  XUKURU  DO  ORORUBÁ,  NO  OLHAR  DE  UMA

PARTICIPANTE....................................................................................................................166

9ALGUMAS CONSIDERAÇÕES SOBRE PRÁTICAS 

DECOLONIZADORAS… OU, CONCLUSÕES INICIAIS................................178

REFERÊNCIAS.................................................................................................................180



1 INTRODUÇÃO

A educação indígena, enquanto prática milenar dos povos e comunidades indígenas,

tem sido ao longo dos séculos, uma das principais aliadas na manutenção da existência destas

comunidades. Opondo-se a dinâmica do mundo moderno, baseada na cosmologia branca do

desenvolvimento, que para Chaparro e Maciel (2020) é como se origina, pensa e se organiza a

sociedade ocidental branca, os povos indígenas desenvolveram reflexões em que a produção

da realidade se dá através do movimento de envolvimento, apostando em modos próprios de

ensinar e aprender para preservação de nossa identidade,  cultura, tradição, línguas e jeitos

característicos de ser e estar no mundo, que se manifestam em nossos territórios originários.

Ao mesmo tempo em que a educação indígena é uma alternativa que os povos indígenas

oferecem a si mesmos, é também uma outra possibilidade diante à forma de organização da

sociedade moderna, pois, através do seu exemplo e prática, propomos caminhos genuínos e

possíveis a outros povos e comunidades, anunciando diferentes formas de organizar a vida

social, política, econômica e espiritual, (Smith, 2013). Essa possibilidade reside na reflexão –

prática  feita  por  nossos  povos,  através  dos  séculos,  sobre a  retórica  civilizatória  do

desenvolvimento, enquanto cosmologia do homem branco e que em seu nome, justificaram e

produziram violências  que mantêm-se não só no mundo físico,  mas também nos mundos

espirituais e subjetivos (Chaparro; Maciel 2020). Essas práticas, levaram o planeta terra a um

estágio muito  próximo do que alguns estudiosos denominam de “ponto de não retorno1”,

estágio de desmatamento, considerando as mudanças climáticas, que pode gerar a morte das

florestes e da vida tal como conhecemos, causando uma condição instável para a manutenção

da vida no planeta terra. (Tanaka; Van Houtan, 2022).

Nesse  sentido,  o  trabalho  aqui  proposto  provoca  reflexões  sobre  os  conceitos  de

educação indígena e educação escolar indígena e seus diálogos com educação popular e a

pedagogia decolonial. Nos debruçaremos com atenção, sobretudo, para a hipótese já sugerida

por muitos povos indígenas de que, sem território, não é possível o desenvolvimento do bem

viver indígena.

1C.f (Tanaka, Van Houtan, 2022) Argumento apresentado originalmente no Painel Intergovernamental Sobre
Mudanças Climáticas - IPCC, que apontam o aumento do aquecimento global e da emissão de gases do esfeito
estufa, enquanto ameaça da manutenção da vida na terra.



21

Se, para os povos originários,  o território é o epicentro da vida comunitária,  seria

possível  uma educação indígena,  ou uma educação escolar  indígena  sem território? Essa

hipótese nos levou a propor os objetivos aqui explicitados.

A partir  das reflexões  teóricas  e reflexões  próprias do movimento  indígena,  foi  se

constituindo a ideia na qual se assenta a proposta dessa pesquisa, que tem como objetivo

principal; Analisar a formação histórico-social da educação escolar indígena do povo Xukuru

do Ororubá,  a partir  do Limolaygo Toype,  que em nossa língua materna  significa “Terra

ancestral”.

Para  o  povo  Xukuru  do  Ororubá,  o  Limolaygo  Toype  é  a  base  de  sustentação

cosmológica, e representa a morada ancestral, que promove a cultura do encantamento, ou

seja, promove a vida na natureza, sem comprometê-la, como um ser vivo – o território – um

ser iluminado, o encantado. Faz parte de processos, dinâmicas, fluxos, para promoção da vida;

plantar, colher, comer, festejar, restaurar, regenerar, guiada pela ciência dos invisíveis. Em

nossa  cosmologia,  nós  somos mais  espirito  do  que  carne,  o  corpo é  a  casa  que  dialoga

diretamente com o mundo velho, o mundo ancestral. O território é morada dos espíritos que

são os mais velhos e lá existem os reinados encantados que sustentam a nossa existência na

terra, por isso, devem ser preservados para que possamos continuar existindo.

Como  objetivos  específicos,  buscaremos:  (1)  Descrever  e  analisar  as  práticas

pedagógicas escolares do povo Xukuru do Ororubá e os princípios que as sustentam; (2)

Discutir as práticas pedagógicas analisadas à luz de suas aproximações e distanciamentos com

relação as pedagogias decoloniais e a educação popular.

Propor um trabalho que fale sobre Educação Indígena, Educação Escolar Indígena e

Pedagogias Decoloniais, na condição de pesquisadora indígena, faz parte do nosso processo

de formação dentro  e  fora da academia. Integrar  o  grupo de pessoas  indígenas  hoje,  no

espaço acadêmico, é ao mesmo tempo, uma grande responsabilidade e uma grande novidade.

Vindo de comunidades em que a oralidade é o principal instrumento educativo, o diálogo

com uma instituição ocidental e seus meios de produzir e sistematizar o pensamento, pode,

muitas vezes,  demandar  esforços  de  ambas  as  partes,  na  proposição  de  uma  conversa

intercultural crítica, em que os sujeitos envolvidos possam ouvir e falar sem a pretensão de

dominar um ao outro.



22

Esses esforços, muitas vezes despercebidos pelos colegas acadêmicos e também,

pela comunidade ao qual pertencemos, fazem das/os pesquisadoras/es  indígenas,

frequentemente, pessoas marginalizadas, por sermos vistas/os como agentes de um grupo

minoritário qualquer – quando nos centros acadêmicos – ou como representantes de um

grupo com interesses rivais  – quando em nossos territórios (Smith, 2013). A pesquisa

indígena, nesse sentido, é ao mesmo tempo, uma atividade humilde e humilhante;

Existe um número de questões éticas, culturais, políticas e pessoais que podem
apresentar dificuldades específicas para pesquisadores indígenas  que,  em  suas
próprias  comunidades,  trabalham  em parte  como insiders,  e  são  com frequência
empregados para este fim, e em parte como outsiders, em razão de sua educação
ocidental ou porque podem atuar além das fronteiras de clãs, tribos, diferenças
linguísticas, idade e gênero. (Smith, 2013, p. 16).

Apesar de complexa, a pesquisa indígena emerge também como uma ponte, nutrindo

uma possibilidade de diálogo no qual os sujeitos se observam e aprendem em uma troca de

iguais,  fazendo  e  refazendo  a  história,  narrada  através  dos  olhos  da/o  colonizada/o,

possibilitando traduções, revisões e novas descobertas. Reagir e repensar os conceitos que nos

educaram a entender como universais, é também dar respostas à colonialidade, sem submeter

os povos a um lugar de periferia na produção do conhecimento, ao contrário, desta forma

podemos  concretamente  promover  uma  autocrítica  importante  para  o  avanço  das  teorias

educacionais.

A  relação  entre  Educação  Indígena,  Educação  Escolar  Indígena,  Pedagogias

Decoloniais e Educação Popular reside no próprio processo de constituição de cada campo, o

que por sua vez, possibilitou o entrelace entre eles. Imersa na práxis pedagógica freiriana, que

diz que devemos agir  e refletir  sobre o mundo a fim de modificá-lo (Freire,  2001),  essa

proposta  evidencia  o  esforço  que  vem sendo feito  por  sujeitos  da  Educação  Popular,  no

continente  latino  americano,  no  sentido  de  refletir, sistematizar, difundir e atuar na

constituição  de uma educação engajada, que provoque um movimento  de ruptura com as

fronteiras de uma educação que trabalha para reforçar dominações.  O diálogo entre essas

correntes pedagógicas, ainda que tímida, é o vínculo que aproxima e dá unidade a narrativa

que aqui apresentamos.



23
Em um contexto em que sofremos com o avanço da violência em nossos territórios,

perpetradas pela invasão de grandes empreendimentos ligados ao  agronegócio,  ao

hidronegócio, a mineração e demais empresas de grande impacto ambiental e social e com o

aumento  considerável  de  conflitos  e  mortes  advindas  do  confronto  com  os  invasores,  é

importante  apresentar  e  difundir  nossas  denúncias  e  quais  são  as  nossas  estratégias  de

sobrevivência.

Para responder essas perguntas, nos parece ser imprescindível externar como temos

pensado, formulado e praticado ações que auxiliem na construção de um presente e de um

futuro  possível  em que nossas  territorialidades  e  povos possam existir.  Nesse  sentido,  é

urgente a sistematização de fontes teóricas e metodológicas sólidas, embasadas em nossas

narrativas, modos de vida, territórios e lutas, a serem reconhecidos, compreendidos, e, assim,

difundidos.

Enquanto  marco  teórico  decolonizador,  nos  parece  ser  urgente  que  as/os

pesquisadoras/es  indígenas  analisem de  maneira  crítica  a  história  e  o  papel  da  escola  no

mundo  indígena,  na  contramão  dos  métodos  ocidentais,  relatando  e  resgatando  com  as

experiências dos nossos povos, a partir de uma leitura própria de mundo e das nossas próprias

cosmovisões.

As escolas, enquanto instrumento para compreensão da situação extra- aldeia, e o
domínio de conhecimentos e tecnologias específicos que elas podem favorecer,
parecem estar incorporados de modo bastante forte à  maioria  das  pautas  de
reivindicação de povos indígenas no país. […] Em uma grande maioria dos casos, a
educação escolar está presente como um dos elementos dos projetos de futuro
das populações indígenas. (Silva; Ferreira, 2001, p. 13).

Neste caso, nos propomos a estudar a visão do povo indígena Xukuru do Ororubá

acerca da escola e a educação escolar indígena, a partir daquilo que pode ser compreendido

como  epistemologias  indígenas,  enquanto  princípios  específicos  pelos  quais  os  povos

indígenas refletem, caracterizam e fundamentam seus conhecimentos a partir de experiências

ancestrais,  populares  e  espirituais  que  sempre  estiveram  fora  do  cientificismo  da  teoria

eurocêntrica (Alcantara; Sampaio 2017).

Sendo  uma  posição  política  e  político-pedagógica  e  como  legitima  expressão

pedagógica dos movimentos sociais, acreditamos ser a educação popular o espaço adequado

para  fundamentar  essa  discussão,  possibilitando  a  difusão  e  fortalecimento  destas

experiências,  ligadas  a  práticas  e  reflexões  de  povos  historicamente  subjugados  que

produziram e acumularam durante os séculos, os conhecimentos sobre educação, conteúdo,

práticas pedagógicas e conhecimentos



24

marginalizados ante educação formal. Essas narrativas e sujeitos históricos, construíram, a

partir  de seus territórios,  lutas e estratégias,  uma rica tradição pedagógica pouco ou nada

integrada na reflexão teórica educacional.

Torna-se, pois, necessária uma ressignificação epistemológica do conhecimento, que
desconstrua  o  pressuposto  moderno  colonial  da  universalidade,  das  ciências  e
considere  as  complexidades  e  as  ambivalências  produzidas  no encontro  entre  os
diferentes saberes e culturas. (Fleuri, 2014, p. 103).

Tais  premissas  implicam na promoção do diálogo entre  a  pedagogia  indígena  e  a

educação popular que representa uma importante contribuição no cenário pedagógico global,

sinalizando que essas experiências podem contribuir para a promoção e manutenção de uma

pedagogia contra hegemônica, pois produz uma outra narrativa, que a partir da prática e do

dissenso, disputa com o sistema dominante, descaracterizando a sua hegemonia e pondo em

xeque a sua universalidade.

Dessa maneira, o trabalho aqui apresentado é dividido em quatro capítulos, em que

iremos apresentar ideias, reflexões e práticas vinculadas ao processo educacional escolar do

povo Xukuru do Ororubá, e como este, pode, a partir do diálogo com a Educação Popular em

sua concepção Latino Americana e o campo Decolonial, tendo como referência o grupo de

pesquisa Modernidade/Colonialidade, apresentar novas e importantes contribuições para área

da  educação  a  nível  local,  regional  e  nacional.  Em uma troca  de saberes  de  construções

coletivas,  capazes  de  instigar e alimentar o debate em torno de práticas educacionais

milenares, propomos  esta  reflexão  sobre  as  práticas  de  Educação  Popular  no  contexto

contemporâneo no continente Latino Americano. Trata-se assim, de uma pesquisa orientada

pelos  campos  acima  descritos,  em que Educação  Escolar  Indígena  figura  como principal

campo de reflexão.

Nos  capítulos  que  seguem,  a  estruturação  do  trabalho  se  apresenta  da  seguinte

maneira:

Começamos  o  nosso  texto,  tratando  sobre  os  caminhos  percorridos  por  nós,

explicitando a nossa aproximação e envolvimento com a hipótese sugerida por esta pesquisa e

como,  chegamos,  através  dessa  reflexão,  no  campo  da  Educação  Popular. Ao  final,

discorreremos sobre os fundamentos teórico-metodológicos que nos ajudaram a conceber esse

trabalho.



25

No primeiro capítulo,  denominado de  A presença indígena no Nordeste Brasileiro:

territorialização, resistência e estratégias dos indígenas dos sertões,  iremos tratar  sobre a

presença  indígena  no  Nordeste  brasileiro,  com  foco  na  região  designada  como  sertão2.

Processos,  fluxos e deslocamentos  históricos pelos quais passaram esses povos e como, a

partir de estratégias de resistência, apresentaram dinâmicas capazes de resistir a assimilação e

integração forçada, formando territorialidades e territórios que se destacam como importantes

referências de luta no contexto nacional. Na sequência, iremos tratar da categoria território e

como  esse  é,  subjetivamente,  o  espaço  mais  importante  para  as  comunidades  indígenas,

inclusive, para a possibilidade de desenvolvimento da educação comunitária indígena.

No  segundo  capítulo,  denominado  de  Povo  Xukuru  do  Ororubá:  povo semente.

História, modo de vida e tradição, iremos apresentar o povo Xukuru do Ororubá, processos

históricos e de lutas, que contribuíram para a constituição do projeto de vida do povo. Nesse

capítulo, iremos apresentar, através do nosso processo histórico de luta, a nossa concepção da

educação indígena e educação escolar indígena, tendo como referência as peculiaridades do

processo de ressurgimento, reorganização e retomada de parte do território ancestral como

ponto de partida, para a constituição de uma educação escolar indígena, hoje desenvolvida no

território da sagrada serra do Ororubá.

No  terceiro  capítulo,  denominado  de  Decolonial,  Descolonial,  Anticolonial  ou

Contracolonial? Marcos teóricos, diferenças,  aproximações e tensionamento de conceitos,

iremos nos dedicar a apresentar a ideia de Decolonialidade e giro decolonial,  a partir  das

formulações  teóricas  do  grupo  de  pesquisa  Modernidade/Colonialidade,  mergulhando  no

processo histórico de formatação do conceito decolonial, as tensões apresentadas pelo campo

e as novas propostas teórico-conceituais que surgem, a partir dessa categoria. A maior ênfase

desse capítulo  se  dá no nascedouro dessa proposta  e  no seu avanço,  enquanto campo de

produção teórico-prática de fundamental importância  para renovação da crítica social do

século XXI. Aqui também figuram, de maneira sucinta, as principais

2C.f Albuquerque Junior (2011) O sertão, categoria que descreve uma suposta característica inerente da região
Nordeste é uma ideia capturada, paulatinamente, pelo discurso regionalista nordestino. Se até até o século XIX
“sertão” descrevia qualquer área do país que ficava para além do litoral e das cidades, ao longo do final do
século XIX e no início do século XX, o sertão foi sendo associado, pelos discursos literários, parlamentares,
técnicos, jornalísticos e artísticos, a temas como a seca, a semiaridez, a caatinga, o cangaço, o messianismo e o
coronelismo.



26

críticas, diferentes compreensões e abordagens desenvolvidas, a partir do campo decolonial.

No quarto capítulo, denominado de Debate histórico da educação indígena, educação

escolar indígena e o diálogo com a educação popular, apresentamos os conceitos de cada

campo,  suas  propostas  e  o  possível  alinhamento  dessas reflexões  na  promoção  de  uma

prática, que busca analisar criticamente os principais desafios e perspectivas futuras para o

desenvolvimento de uma pedagogia decolonial indígena e popular latino-americana.

Ao  final,  apresentamos  os  trabalhos  analisados  neste  trabalho,  bem  como  os

documentos  que  serviram  de  base  para  essas  reflexões  sustentadas  na  ideia  de  uma

pedagogia decolonial. Sugerimos alguns apontamentos iniciais que devem ser considerados

para o pensamento da educação popular e sua produção teórica, quando, em diálogo com a

educação indígena e o campo decolonial.



27

2EU NASCI DA FOLHA SECA, FOLHA SECA DE URUBÁ!

Figura 1 – Pejí Sagrado, Terreiro da Aldeia Pedra D’água, Território Indígena
Xukuru do Ororubá, Pesqueira, 2020.

Fonte: A Autora (2020).

Subcomandante Marcos, líder militar  do Exército Zapatista de Libertação Nacional

(EZLN) fala que a memória dos nossos povos e mártires nem sempre se expressa de forma

escrita, ao contrário. Isso não significa, contudo, que por não constar nos grandes contos e na

literatura,  essa  memória  é  apagada,  pois  permanece  a  partir  da  forma  como  é  contada,

dançada em palavras, gestos. Essa memória, afirma, quando coletiva e organizada é terrível e

maravilhosa, pois é esta memória que faz a história, através de nossa luta e rebeldia.



28

Assim é essa escrita que faço: carregada de memórias, de histórias, cantadas junto à

maraca, batidas na pisada do pé, incorporadas de aspectos que me formaram no mundo.

Ao escrever  esse memorial,  não  elaborei  apenas  uma trajetória  enfeixada  de  mim

mesma, mas, sobretudo, um percurso comum a muitos do meu povo – percurso de mudanças

e reviravoltas, que por mais difíceis que possam parecer, não desestimulam o aprendizado que

desde pequenos temos, na perspectiva do fortalecimento de nossa identidade étnica,  sobre

quem somos e de onde viemos, para que possamos entender as complexas relações existentes

fora  do  ambiente  territorial  e  nos  orgulhar  da  luta  de  nossos  antepassados,  para  que

pudéssemos nos afirmar. A memória aqui  narrada,  vem sendo constituída de forma mais

sistemática  desde  a  graduação,  quando  passamos  a  pensar  no  diálogo  entre  o  campo  da

pedagogia  –  área do conhecimento em que atuamos  –  e a educação indígena. Cruzando

essas  reflexões,  adentramos  ao  mundo  da  educação  escolar  indígena,  acompanhando  nos

últimos seis anos ações da educação escolar indígena e da pedagogia indígena praticada pelo

meu povo, o povo Xukuru do Ororubá, no território indígena Xukuru do Ororubá. Desde o

início da nossa pesquisa, mantivemos diários de campo, que nos possibilitaram refletir sobre

a  hipótese  aqui  apresentada.  Os  detalhamentos  desses  procedimentos  serão  melhor

apresentados no item da metodologia.

Nasci em 10 março de 1994, na cidade de Pesqueira, PE, filha de Lúcia Maria de

Souza (Figura 2) e Marcos Rodrigues da Silva, neta de Maria das Dores Souza e Albérico

Soares  de  Albuquerque,  Elpídia  Luíza  da  Silva  e  Hildo  Rodrigues  da  Silva,  Bisneta  de

Joaquina Alexandre de Souza e Antônio Vicente Pereira de Souza; Antônia Rodrigues de

Farias e Roldão Rodrigues da Silva, linhagem da qual tenho muito orgulho em pertencer, nos

troncos  velhos  de  uma família  de  indígenas  “tapuias3”  ou  como aparecem nos  livros  de

história dos “índios bárbaros e valentes do sertão4”.

3Tapuia, em Tupi, significa aquele que é de fora, que não pertence ao grupo. Geralmente associado aos indígenas
das regiões não litorâneas, tradicionalmente falantes do tronco linguístico Jê.
4C.f  Lima,  (1980).  Faz  referência  aos  documentos  encontrados  do  Padre  Sacramento,  da congregação  dos
oratorianos que chegou na missão do “Araróba” também conhecida por “Nossa senhora das Montanhas” diz:
“Domesticou o padre, os índios desta nação que são os mais bárbaros e  valentes  de todos os tapuias  desa
capitania”.



29

Figura 2 – Minha mãe, Lúcia Maria de Souza e eu, em seu trabalho na cidade de Pesqueira, 
Pernambuco. Final dos anos de 1990.

Fonte: A Autora (199-).

Falar da trajetória de quem sempre reivindicou uma memória coletiva e partilhada é

um desafio, por que nunca sabemos bem onde essa trajetória tem início ou se tem um fim.

Mas para bem me fazer entender, essa trajetória vem de memórias antigas, que começam com

os nomes acimas descritos e tantos outros dos quais não temos registros em papel, mas que

nos encontram nos sonhos e sussurram aos nossos ouvidos que nos formaram, amaram e

desejaram antes mesmo que pudéssemos desembarcar deste lado da vida (Figura 3).

Figura 3 – “Sonhos”, setembro de 2020. Paraíba.

Fonte: A autora (2020).



30

Vim ao mundo na cidade de Pesqueira,  onde me criei  entre a cidade e a serra do

Ororubá,  já que meus avós (Figura 4) migraram para a cidade antes  da década de 1980,

motivados em grande parte, pelas ameaças constantes, pela tomada de suas terras e a falta de

perspectiva e de acesso a políticas públicas básicas, como saúde, segurança e educação. O

caso mais emblemático desta história, diz respeita ao assassinato de meus tataravós, indígenas

territorializados, pelos fazendeiros e a tomada de suas terras, o que ocasionou na fuga de meu

bisavó e seus irmãos para a cidade em busca de sobrevivência. Esse fato de grande relevância

em minha família, definiu o curso de muita coisa que veio depois.

O território  indígena  Xukuru do Ororubá,  em sua delimitação atual  e  não o mapa

histórico  de  ocupação  tradicional,  estava  ocupado  por  281  posseiros  e  fazendeiros

pertencentes a elite rural local que sempre manteve o controle do município, que por meio de

ameaças,  assassinatos  e  emboscadas,  encurralavam  as  famílias  indígenas  que  viviam

miseravelmente  no  território.  Sem  terra  para  trabalhar e  em  situação  de  escravidão,

trabalhando  “arrendado”  na  terra  tomada,  muitas  famílias  migraram  para  as  cidades,

principalmente de Pesqueira e Poção, municípios de fronteira com a Terra Indígena Xukuru.

Esta  migração,  certamente,  criou  em algum  grau,  certos  distanciamentos,  já  que  após  o

processo de retomada do T.I Xukuru do Ororubá, que só teve início nos anos 1990, sob a

liderança de Francisco de Assis Araújo5, minha família permaneceu na cidade.

5Cacique do povo Xukuru do Ororubá, assassinado em 1998, na cidade de Pesqueira, por meio de uma 
emboscada orquestrada pela elite rural local.



31

Figura 4 – Joaquina Alexandre de Souza, em nossa
casa  no  bairro  do  Prado,  Pesqueira,  Pernambuco,
sem data.

Fonte: A Autora (sem data).

Residir na cidade não era ter uma vida exatamente tranquila. Pertencer a uma família

indígena significava sofrer uma série de violências e discriminações nos espaços comuns da

vida  social.  Por  isso,  a  minha  família  nuclear  sempre  foi  muito  reservada  em relação  a

manifestar  a  nossa  identidade  étnica,  além  disso,  meus  bisavós,  Antônio  e  Joaquina,

mantiveram em nossa família o culto da Jurema Sagrada, religião dos indígenas nordestinos,

que ao longo do tempo foi sendo sincretizada com religiões afrobrasileiras, como a umbanda e

o  candomblé.  Por  esta  razão,  era  imprescindível  determinadas  discrições,  por  existir  um

preconceito absoluto contra  esta religiosidade e sua manifestação popularmente  conhecida

como “catimbó”.

Minha avó, mãe de minha mãe (Figura 5), engravidou cedo e teve, no total, sete filhos,

cinco dos quais foram criados, por sua mãe, minha bisavó Joaquina, já que  ela  precisava

trabalhar  e  não  conseguia  estar  com  as  crianças. Como empregada doméstica,

vivenciou experiências muito traumáticas que não serão tratadas aqui, mas que certamente

provocaram  nela  o  anseio  de  que  suas  filhas  e  filhos  não  passassem  por  situações

semelhantes.



32

Figura 5 – Maria das Dores de Souza, minha Avó. Pesqueira, Sem Data.

.
Fonte: A Autora (sem data).

Minha  avó  começou  a  trabalhar  ainda  criança,  como  doméstica,  engravidou do

primeiro filho aos 16 anos. Depois disso, foi trabalhar na roça e permaneceu na agricultura até

o golpe de militar de 1964. Minha avó era envolvida com as Ligas Camponesas, que segundo

a memória dos mais velhos e como relatado por Silva (2017), foi uma organização que esteve

atuante  na  Serra  do  Ororubá  na  década  de  1960,  ponto  alto  das  Ligas  camponesas6 em

Pernambuco, que segundo Medeiros (1989 apud Silva, 2017) já contava com mais de 10 mil

associados em todo o estado desde a zona da mata aos agrestes e sertões. De acordo com a

minha mãe, quando ocorreu o golpe militar, minha avó quase foi presa. Esse incidente fez

com que ela retornasse à cidade, onde conseguiu emprego como operária na Fábrica Peixe 7,

fábrica de relevância nacional do ramo de doces e extrato de tomate do município de

Pesqueira.

6C.f  (Silva,  p.  302  – 303)  […] a  Liga  Camponesa  em  Pesqueira  era  conhecida  como  “Sociedade  dos
Agricultores”,  prometendo aos filiados vários auxílios sociais,  cobrando uma mensalidade, concedendo uma
carteira de sócio aos participantes. Em uma informação verbal, “Seu” Zequinha, o Pajé Xukuru, afirmou que
Artur Elói, Manuel Pereira (“Mané Barrete”),  Antero Pereira e Zé Miguel, todos moradores em Cana Brava
onde,  nasceu  o  Pajé,  tinham  “a  carteirinha  com  a  foice  e  o  martelo”.  O  anteriormente  citado  relatório
contabilizou em 1.500 o número de associados da Liga Camponesa em Pesqueira e menciona que o Bispo
diocesano, a exemplo do ocorrido em outros municípios, criara uma associação literária e filantrópica, de cunho
moral e religioso, destinada aos agricultores, para combater a organização dos comunistas.

7 A Fábrica Peixe, fundada em 1898, foi uma fábrica pioneira no processo de feitura de doces e extrato de
tomate na região agreste de Pernambuco, sendo uma da maiores do ramo em todo o Brasil nas décadas seguintes.
Muitos indígenas trabalharam como operários nesta fábrica, como aponta (Barros, Vilela, Nunes, p. 169) […]
Buscando  viabilizar  sua  sobrevivência,  muitos  indígenas  inseriram-se  na  lógica  industrial  da  cidade  de
Pesqueira, transformando-se em operários na linha de produção da matéria-prima ou no processamento, de modo
que constituíram um cenário singular na região do semiárido pernambucano.



33

Anos depois, voltou ao serviço de doméstica. Em uma das casas em que trabalhou como

empregada doméstica, conheceu o meu avô de coração (a quem consta neste trabalho como

meu avó, pois foi o avó que conheci e a quem considero, não sendo o genitor biológico de

minha mãe ) Albérico Soares de Albuquerque, com quem se casou anos depois. Desse enlace,

nasceram dois filhos, que foram criados na cidade do Recife. Essa parte de nossa história está

escrita  e  apresentada  em  linhas  para  esse  trabalho,  pois  são  fatos  que  impactaram

consideravelmente o nosso futuro familiar.

Minha avó, assim como minha bisavó e todos os demais em seu grupo familiar direto,

não tinham estudo formal. Ao casar com vovô Albérico, contador estudado, servidor público

estável, minha avó acessou, através do casamento, espaços sociais que nunca havia acessado e

a partir desse espaço, considerou, junto ao seu marido, apostar na instrução formal dos filhos,

como boa parte  da classe trabalhadora,  iludida  com a propaganda liberal  e  do sonho da

mobilidade social através da meritocracia.

Nesse sentido, quatro de seus sete filhos e filhas, puderam conquistar a instrução de

nível superior, financiados pelo marido da minha avó. Entre eles, minha mãe (Figura 6), que

se formou, ainda na década de 1980, como bacharel em direito pela Universidade Católica de

Pernambuco, tornando-se a primeira advogada da família.

Figura 6 – Minha mãe, Lúcia Maria de Souza, década de 1980, 
Universidade Católica de Pernambuco.

Fonte: A Autora (198-).



34

Depois de ter  passado fome e morado na rua,  minha família  apostou na educação

formal  para  que  pudessem  acessar  espaços,  sem  ter  que  lidar  com  o  preconceito,  bem

conhecido  pelas  mais  de  duas  mil  famílias  indígenas  que  vivem  na  região  urbana  no

município  de Pesqueira.  Além do racismo,  sendo pobres,  havia  o classismo expresso nas

relações sociais. Para minha mãe, foram anos muito difíceis.

Durante a graduação ela foi morar na cidade do Recife, estando longe de seus pais –

os avós que lhe criaram – relata que sofreu para se adaptar, tendo que se locomover em uma

cidade grande. Conta que se perdia constantemente, além da fome, já que os gastos eram

altos e ela economizava qualquer centavo para se dedicar a faculdade. Conciliava os estudos

com o trabalho, mas tinha a ajuda do padrasto, que foi aquele quem financiou os seus estudos

na universidade.

A influência  do meu avô do coração foi grande em toda  a família,  que passou a

compreender na educação formal, uma possibilidade real de “mudança de vida”, já que ele,

através  dos  estudos,  tinha  passado  em  um  concurso,  o  que  lhe  possibilitou  ter  uma

estabilidade  que  proporcionou melhores  condições  socioeconômicas,  para  ele  e  para  seus

familiares. O que descobriram mais tarde, é que, mesmo se dedicando aos estudos, não sendo

herdeiros, não tendo “nome” e vindo de famílias indígenas pobres e desterritorializadas, não

seria possível atingir a tão sonhada mobilidade social. Ao se formar, minha mãe retorna para

Pesqueira e anos depois, casa com o meu pai, Marcos, também indígena do povo Xukuru do

Ororubá, este, já residindo na região urbana de Pesqueira.



35

Figura 7 – Ane e seu irmão, Albérico, na escola Santa 
Maria, Pesqueira, Sem data.

Fonte: A Autora (sem data).

Fui introduzida ao contexto escolar na Escola Santa Maria (Figura 7), escolinha de

bairro, onde fui alfabetizada. Em 2011, já no ensino médio, gostava de ler bastante e dividia o

meu tempo entre  leituras,  que não eram restritas a uma área especifica do saber, estando

envolvida com muitos temas: literatura, poesia, história, geografia, sociologia e de maneira

geral,  os  campos  das  ciências  humanas,  da  natureza  e  sociais.  Foram anos  difíceis,  por

circunstâncias  pessoais,  mas  ler  e  estudar  me  transportavam  um  pouco  do  ambiente

disfuncional que vivíamos.

Na adolescência, a passagem durante três anos, na escola estadual Cristo Rei, foi um

divisor  de  águas  para  mim,  já  que  nessa  época,  entendi  que  queria  ser  professora.  Esse

período de preparação para a  entrada no Ensino Superior  foi  de grande importância  para

minha  formação,  para  além  do  acúmulo  teórico  – livresco,  mas,  principalmente  pelo

incentivo que tive desde o início para manter-me firme no espaço escolar,  ainda que esse

tenha sido historicamente um espaço de muitos gatilhos a nível psicológico e emocional.

Os desafios que se impunham, estavam relacionadas as práticas pedagógicas, lendo

sobre didática e sobre o trato com as ciências humanas, me angustiava estar em um espaço

escolar, que era ao mesmo tempo, um espaço de fuga de outros ambientes desestruturados e

um espaço de reforço de hierarquias, autoridades e outras medidas que me fizeram repensar se

era aquilo mesmo que eu queria para a vida.



36

Tomar  consciência,  de  maneira  crítica,  sobre  as  questões  de  classe,  também  me

mobilizaram  a  questionar  determinadas  estruturas,  como  mulher,  indígena, pobre,

desterritorializada e vinda de uma família da classe trabalhadora. Com o passar do tempo, foi

ficando  nítido  que,  se  eu  quisesse  ser  ouvida  ou  que  nossas  preocupações  pudessem ser

levadas  à  sério,  seria  preciso  conhecer  muito  ainda  para  que  pudéssemos  acessar

espaços,  historicamente  negados  a  nós.

Nesse momento, passo a estudar com bastante entusiasmo as ciências sociais críticas e

através desses campos, fui me formando também, para além dos estudos, como militante, no

seio de diversos movimentos sociais, principalmente o de mulheres.

As  experiências  decorrentes  desse  movimento,  certamente  me  constituíram  e

possibilitaram ir além, inclusive, como estudiosa, pois através da literatura produzida pelo

movimento de mulheres, consegui entender estruturas, para além das questões de gênero,

que me localizaram em relação a minha existência no mundo. Essa experiência

me ajudou também, a entender o tipo de prática  pedagógica, que eu, como

professora, não iria querer reproduzir. A crítica à educação bancária produzida por

Freire (2001) me possibilitou a observar que muitos educadores exerciam a sua condição

de  educador,  baseados em uma  prática  pedagógica autoritária, fossem em espaços

educativos formais ou informais, eram poucas/os as/os professoras/es que não a reproduziam

em sala de aula. 

Já convencida da minha decisão em cursar licenciatura em Pedagogia, em 2013, consegui,

por meio do Exame Nacional de Ensino Médio (ENEM), e sob o regime de cotas, a aprovação

na  Universidade  Federal  Rural  de  Pernambuco  (UFRPE),  na  Unidade  Acadêmica  de

Garanhuns,  campus  do  interior,  no  curso  que  escolhi,  onde dei  início  aos  estudos  que  me

trouxeram até aqui (Figura 8).



37

Figura 8 – Turma do curso de Licenciatura em Pedagogia, da UFRPE/UAG*. Aula de
educação inclusiva, cidade de Garanhuns, Pernambuco, 2014.

*Da Esquerda para direita, em pé: Mariana, Elizabeth, Geane, Sara, Fernandina, Evylane,
Aiane,  Jamile,  Viviane,  Julie,  Eu,  Ivaldo,  Kátylla,  Simone.  Da  direita  para  esquerda:,
sentados: José, Gorete, Welligton.
Fonte: A Autora (2014).

Na graduação, me envolvi de imediato com o movimento estudantil e essa experiência

também  intensificou,  não  somente  minhas  relações  com  os  sujeitos  e  colegas,  mas

principalmente, me auxiliou a entender que uma prática pedagógica que não fosse engajada

não poderia auxiliar outros, em um processo de conscientização para além de conteúdo, nesse

sentido, pondera  Freire (2006, p. 56):  “Não  basta  saber  ler,  ‘Eva  viu  a  uva’.  É  preciso

compreender  qual  a  posição  que  Eva  ocupa  no  seu  contexto  social,  quem trabalha  para

produzir a uva e quem lucra com esse trabalho”.

As referências que acumulei na luta, certamente estão presentes hoje nos caminhos

que percorro como estudante, como pesquisadora e como educadora popular em formação.

Em 2014, fui aprovada  como  aluna  para participar do Programa de Iniciação à

Docência (PIBID), onde atuei como professora, durante um ano, em uma escola de bairro

periférico do município de Garanhuns. Essa experiência foi fundamental pra que eu pudesse:

1) entender que a prática pedagógica engajada era muito mais difícil em espaços formativos

institucionalizados;  2)  que  boa  parte  dos  professores  e  professoras  que  tinham  práticas

autoritárias, de uma educação bancária eram, na verdade, pessoas que quando iniciaram a sua

prática docente amavam a profissão e com a frustração, por uma baixa remuneração e pouco

reconhecimento,  aos  poucos,  foram  se  “adaptando”  aos  ambientes,  sem  muitos

questionamentos; 



38
3) era possível, ainda que fosse muito trabalhoso, tentar outras abordagens em que a

sala de aula fosse de fato um espaço de responsabilidade coletiva, em que as/os alunas/os e

professoras/es pudessem estar satisfeitos com o progresso coletivo de aprendizado e 4) as

questões de classe e raça de fato se confirmavam como obstáculos  para o acesso a uma

educação de qualidade, que exigiam de nós, criatividade, ponderação, reflexão crítica e muita

formação para desviar dos desafios, ou pelo menos, diminuir as distâncias de acesso a uma

educação de qualidade sem a estrutura adequada.

No ano seguinte, 2015, consegui a aprovação em um projeto de extensão universitária,

financiado pelo Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq) e

pelo Ministério do Desenvolvimento Agrário (MDA), em que dei assessoria pedagógica à 21

municípios  rurais,  o  que me rendeu uma experiência  rica e  plural.  Foi  quando conheci  a

proposta teórica da educação do campo, e retorno a pensar na perspectiva de uma educação

vinculada a outras propostas de luta, como é o caso da agroecologia. Além de ter me feito

refletir sobre situação dos estudantes indígenas da universidade, já que nesse mesmo projeto,

éramos quatro alunos bolsistas, os quatro indígenas das seguintes etnias: Xukuru do Ororubá,

Pankararu,  e  Fulni-ô.  Esse  projeto,  além  de  me  aproximar  da  dinâmica  territorial  das

comunidades  campesinas  da  região,  ainda  me  possibilitou  aprender  e  trocar  com  outros

indígenas sobre nossas vivências no espaço acadêmico (Figura 9).



39

Figura 9 – Organização das sementes crioulas, para distribuição no I
Encontro de Mulheres Rurais do Agreste Setentrional, NEDET/UAG.
Garanhuns, Pernambuco.

Fonte: A Autora (sem data).

Essa aproximação com outros estudantes indígenas universitários me fez, mais tarde,

me  colocar  à  disposição  a  um  processo  de  organização  e  luta  que  pudesse  dar  maior

visibilidade  a  nossa  presença  nos  cursos  de  graduação.  Nós  atuávamos  no  movimento

estudantil de forma organizada e foi a partir da criação desses núcleos de diálogo entre os

estudantes indígenas, que fomos conseguindo mobilizar algumas pautas de nosso interesse.

Cursar  pedagogia  passou  a  fazer  muito  sentido:  a  partir  da  educação,  encontrei  uma

ferramenta  de  luta  que  em  que eu  pudesse  tentar  fortalecer  politicamente  a  minha

comunidade e somar a luta dos mais velhos e das lideranças do movimento indígena, fazendo

um contraponto a educação hegemônica, que reproduz a ideia dos nossos povos como seres

do passado, carregados de estereótipos e sem conhecer a pluralidade de nossas comunidades,

tradições,  cultura,  línguas,  rituais  e  histórias.  Nesse  período,  organizamos,  produzimos  e

mediamos vários eventos que tratavam sobre as questões étnicas, da luta por terra, território,

autonomia alimentar e bem viver, a exemplo do I Encontro de Mulheres Rurais do Agreste

Meridional; o I Fórum de Desenvolvimento local do Agreste de Pernambuco: tecendo redes

de  ação;  I  jornada  de  Agroecologia  e  Educação  do  campo  da  Unidade  Acadêmica  de

Garanhuns; I e II Jornada Universitária da Reforma Agrária da UAG/UFRPE e entre outros.



40

Foi a partir desses eventos e dessas discussões, que me aproximei da Educação 

Popular e do pensamento Decolonial (Figura 10).

Figura 10 – Bolsistas* do NEDET – territórios rurais da UFRPE/UAG, na Jornada de 
Ensino, Pesquisa e Extenso, 2017.

*Na foto, Eu, Zeca Fulni-ô, Gaúdia, Lusivan Fulni-ô, Moema Pankararu e João. 
Fonte: A Autora (2017).

Nesse ínterim, aconteceu em 2016, a assembleia anual do meu povo, que teve como tema

“LIMOLAYGO TOYPE: NOSSA EDUCAÇÃO É NOSSA

RESISTÊNCIA” foi nessa assembleia que nasceu a hipótese de pesquisa que desenvolvemos em

nosso trabalho de conclusão de curso na graduação, sobre a possibilidade de, a partir da educação

escolar  indígena  do  povo  Xukuru  do  Ororubá,  e  do  Limolaygo  Toype,  existir  uma pedagogia

indígena em prática que pudesse apontar uma autonomia pedagógica, que seria uma independência

do sistema formal de ensino, através de práticas pedagógicas, currículo, metodologias e conteúdos

específicos e diferenciados. Esse trabalho foi desenvolvido na escola indígena Mílson e Nílson, na

aldeia Cimbres, região Agreste do Território Indígena Xukuru do Ororubá, no ano seguinte (Figura

11). Dialogando com o tema da assembleia  e com a ideia  de uma possível  pedagogia indígena

autônoma,  acompanhamos  durante  um  ano,  professoras  e  práticas  pedagógicas  escolares  que

pudessem  confirmar  ou  não  a  nossa  hipótese  inicial.  Usamos  como  principais  referências,  a

proposta de teórica de Boaventura de Souza Santos e a Ecologia dos Saberes.



41

Figura 11 – Início do ano letivo das escolas indígenas Xukuru do Ororubá na mata
sagrada, Janeiro de 2017. Ritual com os Opipes. Aldeia Pedra D’água,  Pesqueira,
Pernambuco.

Fonte: A Autora (2017).

A relação com a educação popular se deu em dois níveis: primeiro, a partir da prática

militante,  acessando espaços, construindo coletivos e saindo da institucionalidade,  estando

junto e em meio os movimentos sociais. Essa foi a minha primeira escola e foi ali que aprendi

o que era educação popular. Em um outro nível, pude entender a educação popular enquanto

proposta com acúmulo teórico, didática e práticas próprias, principalmente, a partir das trocas

em projetos de extensão e pesquisa e pelos movimentos sociais.

Em 2017, ocorreram de norte a sul do país as ocupações universitárias (Figura 12),

que  tinha  como  pauta  a  Proposta  De  Emenda  Constitucional  (PEC)  241  posteriormente

rebatizada como PEC – 55, que tratava sobre o testo de gastos públicos. Aprovada em 2017,

pelo  então  presidente  golpista  da  república  Michel  Temer, limitou  os  gastos  públicos  a

variação da inflação, o que na prática admitiu um novo e rígido controle fiscal das contas

públicas,  vinculadas as áreas da saúde,  educação,  segurança pública e saneamento básico,

diminuindo os investimentos públicos nessas áreas. Minha universidade também foi ocupada,

desta atividade que participei  do início ao fim.  Foram muitas  ações como aulões abertos,

oficinas,  atividades  de  caráter  formativo  e  cultural,  que  acompanharam  os  52  dias  de

ocupação no campus da Unidade Acadêmica de Garanhuns.



42

Figura 12 – Atividade preparativa para o ENEM. Ocupação da Unidade Acadêmica de 
Garanhuns da UFRPE. 2017, Garanhuns, Pernambuco

Fonte: A Autora (2017).

Esse  movimento  de  dois  níveis,  sempre  presente  em  minha  caminhada,  é algo

fundamentalmente  importante  para  se  entender  os  processos  que  percorri  até  aqui  e  as

escolhas que foram sendo feitas no caminho, inclusive aquelas de caráter teórico. Me entendi

militante, por reconhecer a importância da luta na minha vida, para o meu núcleo próximo,

para sujeitos  como eu,  vindo de onde eu vim,  não como algo  em torno da academia  ou

atividade intelectual. Mas como trabalho coletivo que estimula, através do esforço de pensar,

de  fazer,  de  executar:  física,  psíquica  e  emocionalmente  tarefas  que  possam resultar  em

melhorias concretas em nossa condição de vida. Esse é o “chão” onde eu aprendi tudo que sei,

tudo que me é mais caro. Nesse sentindo, os espaços de luta, nunca foram distantes ou algo

para  ser  feito  “quando  possível”,  mas  são  o  epicentro  da  minha  formação,  inclusive,

exercendo um papel de prioridade em relação a outras instâncias da vida (Figura 13).

O que quero dizer com essa afirmação é que, em todo o meu processo formativo,

como  mulher  indígena,  desterritorializada,  pobre,  educadora  popular,  trabalhadora  não  é

possível  pensar  apenas  em  uma  teoria  revolucionária,  desassociada  de  uma  prática

revolucionária, mas o pensar e fazer, o se indignar e agir, o estar presente de cabeça, corpo e

coração é medida inegociável em nossas trincheiras.



43

Figura 13 – Delegação de mulheres Xukuru do Ororubá no Ato “Mulheres contra
fascismo e Bolsonaro”, 2018, Pesqueira, Pernambuco.

Fonte: A Autora (2018).

Essa realidade, enquanto militantes, que pertencem a povos e territorialidades  que

estiveram,  historicamente,  vivenciando  processos  de  lutas  intensas,  nos colocam  como

sujeitos  em que,  as práticas  acadêmicas  estão intrinsecamente implicadas com a luta,  não

sendo possível uma desconexão, ruptura ou distância.

Nos organizar  e  estar  em movimento  é  essencial  para nossa produção,  para nossa

reflexão e para nossa dedicação, pois, só a partir da organização em coletivos, agrupamentos,

territorialidades e outras instâncias é possível dar continuidade a nossa existência enquanto

coletividades rebeldes e em luta.



44

Figura  14  –  Colação  de  Grau  do  curso  de  Licenciatura  em
Pedagogia.  Única  estudante  Indígena  colando  grau.  Universidade
Federal Rural de Pernambuco, Unidade Acadêmica de Garanhuns, ano
de 2018.

Fonte: A Autora (2018).

Em 2018,  conclui  a  graduação  em Pedagogia  (Figura  14),  defendendo o  primeiro

trabalho  de  conclusão  de  curso  de  uma  aluna  indígena  que  tratasse  sobre  pensamento

descolonial,  educação indígena  e  educação escolar  indígena  no curso de  Licenciatura  em

Pedagogia da UFRPE/UAG.

Desde  então,  venho  me  dedicando  em  estudar  a  Educação  Indígena,  a  Educação

Escolar  Indígena  e  a  Educação  Popular  como  o  grande  guarda-chuva  que  abriga  as

metodologias  da Educação Decolonial  e da Educação dos Povos,  em sua pluralidade.  Em

2020, fui selecionada, novamente como cotista, para ser aluna do Programa de Pós-Graduação

em Educação, da Universidade Federal da Paraíba, me tornando, junto ao meu parente Pedro

Lobo Potiguara (Figuras 15 e 16), os primeiros indígenas a serem aprovados e estudarem

nesse programa de pós- graduação em 40 anos de história.  Essa proposta de trabalho é o

resultado dessas memórias, dessas histórias e da coletividade a qual eu pertenço. Logo, é um

trabalho coletivo, que passa por muitas mentes, corpos, espíritos e mãos.



45

Figura 15 – Benício Pitaguary (In Memorian), Ane e Pedro Lobo Potiguara, no I Seminário
de Educação Indígena do Programa de Pós-Graduação em Educação da  Universidade
Federal da Paraíba, 2019.

Fonte: A Autora (2019).

Figura 16 – I Seminário de Estudantes Indígenas do Nordeste – delegação dos povos Xukuru de 
Pernambuco, 2019. Aldeia Brejinho, Território Indígena Potiguara, Paraíba.

Fonte: A Autora (2019).



46

Escrever sobre essa trajetória, é sempre um exercício complexo, por se tratar de uma

história que envolve a tantos quantos não seria possível nomear, todos estes que me fazem e

são,  esses  que  no  Brasil  chamam  genericamente  de  “índios”,  por  quem  tenho  profundo

respeito, admiração e um amor que atravessa os véus dos mundos.

Estar na universidade é ao mesmo tempo, doloroso e de uma grande responsabilidade

já que cabe a nós, pesquisadores indígenas, ultrapassar a opressão imposta por determinadas

teorias, tentando traduzir e explicar a nossa existência na sociedade contemporânea, dando

enfoque  as  nossas  lutas  e  as  associando  com  os  nossos  jeitos  próprios  de  produzir

conhecimentos,  viabilizando  práticas  concretas  de  decolonização.  Ação  eminentemente

difícil,  quando  pensamos  nas  armadilhas  criadas  para  as  tentativas  de  cooptação  e

neutralização  de  certos  centros,  que  reproduzem  gestos  de  recolonização  de  mentes  e

intelectualidades  indígenas,  que  na  verdade  “afastam  a  discussão  acadêmica  dos

compromissos e diálogos com as forças sociais insurgentes” (Rivera Cusicanqui, 2010, p. 96).

Essa luta é coletiva e é sentida por todos aqueles e aquelas que lutam ao redor do

mundo por uma vida digna, agindo, teorizando e sentindo o que significa ser uma pessoa

indígena.  Parte  desse  exercício,  está  relacionado  a  resgatar  nossas  próprias  histórias  do

passado,  recuperar  a  nossa  linguagem e  os  nossos  fundamentos  epistemológicos  em uma

disputa de narrativa que é própria da história, mas que não se limita ao espaço acadêmico,

pois  está  diretamente  implicada  com a  nossa  luta  diária  para  existir,  para  manter  nossos

territórios, para manter a nossa saúde e viver com alguma dignidade. Também se trata de

reconciliar  o  que  é  realmente  importante  a  respeito  do  passado  e  do  que  é  realmente

importante a respeito do presente.



47

Figura 17 – Delegação Xukuru do Ororubá, na II Marcha de Mulheres Indígenas do Brasil, 
Brasília, Distrito Federal, 2020.

Fonte: A Autora (2020).

Sendo assim, o movimento indígena é a minha principal referência de fazer, estar e

pensar  práticas  populares.  O  seu  caráter  educativo  (Munduruku,  2012)  é  também  o  que

alimenta as reflexões que temos, a partir do contato com outras possibilidades desse grande

guarda-chuva que é a Educação Popular em toda à América Latina.

Em uma conjuntura de ataque aberto, com mais de 700 mil mortes, provenientes de

uma crise sanitária decorrente do vírus SARS-CoV-2, causador  da Covid-19, que no Brasil,

foi intensificado pela má gestão do “mau governo 8” Bolsonaro, que vem aprofundando a

crise  política  no  Brasil,  a  partir  de  sanções  que  intensificou  o  avanço  de  uma  agenda

neoliberal  de arrocho econômico,  aumentando assim pobreza,  os índices de criminalidade,

inflação e desemprego em massa, como por exemplo, reajuste do salário mínimo abaixo

da estimativa que constava no  orçamento da orçamento da união; retirada da população LGBT

da política de Direitos Humanos, a partir da medida provisória 870 (Brasil, 2019a); 

8Expressão utilizada pelo Exército Zapatista de Libertação Nacional,  ao se referir  a governos nacionais que
perpetuam a guerra, contra os povos e contra o planeta, a partir de políticas violentas de  austeridade, prisões,
violências, colonizações externas e internas, financiamento de guerras e

etc. Ver mais em:
http://www.dhnet.org.br/direitos/blocos/questaozapatista/quartadeclaracaoselva.html.



48
Extinção, por meio de decreto nº 10.185 de 20 de Dezembro de 2019 (Brasil, 2019b), de cargos

na  saúde;  Liberação  recorde  de  agrotóxicos9 no  Brasil;  entre  outras  políticas  prejudiciais  ao

conjunto da sociedade nacional e que nós, povos indígenas, estamos chamando atenção para o

momento,  enquanto  primeira  linha  de  resistência,  colocando  nossos  corpos  e  espíritos,  em

confronto direto com o Estado nacional, para salvo guardar as nossas vidas e à vida do planeta

Terra.

Estamos, nesse momento, vivenciando violências, perdas, ataques e injustiças intensas, à

nível  institucional,  com  a  aprovação  de  Projetos  de  Lei  como  a  “PL  da  Grilagem10”,  uma

sequência de Projetos de Lei que na prática paralisa a reforma agrária e a demarcação e titulação

de terras indígenas e tradicionais, concedendo a regularização fundiária para os grileiros que até o

ano de 2014 nos tivesse roubado no máximo 2.500 hectares. Ou seja, os grileiros que estivessem

dentro  desses  parâmetros  a  posse,  até  então  precárias,  transformada  em propriedade,

uma condição definitiva, através do pagamento de quantias irrisórias; a  aprovação do Marco

Temporal  por meio da “PL 490/0711” que mesmo que tenha  sido vetada  parcialmente  e  com

mudanças substâncias de sua primeira proposta, coloca uma questão central na discussão de luta

por terra no brasil que diz respeito ao pagamento da terra “nua” e não apenas das benfeitorias

encontradas  nos  territórios  indígenas,  colocando  um problema  de  grande  envergadura  para  o

Estado nacional, INCRA, FUNAI e movimento indígena, que continuam em quebra do braço com

o setor da banca ruralista do legislativo brasileiro. 

Também estamos vivenciando o avanço do agronegócio em todas as suas frentes: garimpo,

mineração,  hidronegócio  e  outros  tantos  empreendimentos  que  ferem  de  morte  nossas

coletividades e devastam a floresta, como tem ocorrido com o povo Yanomami12.

9Ver  mais  em:  https://  www.brasildefato.com.br/2022/01/12/governo-bolsonaro-bate-proprio-recorde-e-   libera-
uso-de-550-novos-agrotoxicos-em-2021#:~:text=Mas%20o%20governo%20de%20Jair,registro  
%20de%20550%20novos%20agrot%C3%B3xicos.
10Ver mais em: http://reporterpopular.com.br/qual-o-problema-da-pl-da-grilagem-entrevista-com-um- i  ndigena-  
xavante-na-zona-de-conflito/  
11Ver mais em:https://cimi.org.br/2021/05/pl-490-ataca-direitos-territoriais-indigenas-inconstitucional- a  nalisa-  
assessoria-juridica-cimi/.  
12Ver mais em: https://acervo.socioambiental.org/sites/default/files/documents/prov0491_1.pdf  



49

3CAMINHOS METODOLÓGICOS

Por  se  tratar  de  uma pesquisa  em que  a  hipótese  que  orienta  a  investigação  está

umbilicalmente  ligada  a  vivências,  saberes  e  conhecimentos  acumulados  por  um  povo

indígena, ou seja, que se constitui de maneira comum entre aquelas e aqueles que vivem sob

os mesmos arranjos sociais, partilhando de uma memória coletiva, cultura, afetos e sentidos,

que  dão  existência  a  uma  determinada  realidade  social,  essa  pesquisa  tem  um  caráter

qualitativo, pois;

[...]  trabalha  com o  universo  dos  significados,  dos  motivos,  das  aspirações,  das
crenças, dos valores e das atitudes. Esse conjunto de fenômenos é entendido aqui
como parte da realidade social, pois o ser humano se distingue não só por agir, mas
por pensar sobre o que fez e por interpretar suas ações dentro e a partir da realidade
vivida e partilhada com seus semelhantes. (Minayo, 2009, p. 21)

Há algum tempo,  no campo da educação,  pesquisas  vem sendo desenvolvidas  por

educadores e educadoras que dialogam com outros campos das ciências sociais e humanas,

em um processo de troca intensa, que muitas vezes resultam na formação de novos campos,

categorias e possibilidades de se refletir sobre a pesquisa. Esses processos são próprios do

pensamento cientifico, já que este está sempre em busca de se aprimorar, aperfeiçoando-se na

tentativa  de  dar  melhores  respostas  as  perguntas  que  nós,  pesquisadores,  propomos.  De

acordo com Azevedo et al. (2013), há uma certa tradição, destacada na literatura, que advoga

pelo  uso  de  métodos  variados  na  pesquisa,  esta,  podendo ser  descrita  como metodologia

convergente, multimétodo/multitraço (Campbell; Fiske, 1959), validação convergente ou, o

que tem sido chamado de "triangulação" (Webb et al., 1966).

Historicamente, a triangulação vem sendo usada nas ciências militares onde, afirmam

Azevedo et al. (2013), o método tem a sua gênese, em decorrência principalmente do seu uso

na  topografia  e  na  navegação.  Já  nas  ciências  sociais  e  humanas,  essa  concepção

metodológica passa a ser usada na década de 1950, segundo Duarte (2009), por Campbell &

Fiskie  (1959),  quando  estes  propõem  a ideia  de  “multiple  operationism”  na  área  da

psicologia.
Nas ciências  sociais  e  humanas,  o termo “triangulação”  é utilizado  de uma forma
menos literal e, de certa forma, mais ambígua. Estando o pesquisado posicionado em
um ponto de vista,  ele  precisará  se posicionar  em outros  dois pontos de vista,  no
mínimo,  a  fim  de  ajustar  a  adequada  “distância  e  angulação” dos conceitos e se
posicionar definitivamente após a analise das visadas. (Azevedo et al., 2013, p. 3).



50
Nos anos de 1960, o estudioso Webb et al. (1966) e seus colaboradores, alcançaram

melhores resultados de pesquisa ao considerarem um contexto mais abrangente,  em que a

coleta de dados era feita a partir de várias fontes, reforçando o conteúdo da análise, assim,

ampliando a validade desses resultados (Azevedo et al., 2013). 

Para Duarte (2009), entre os tipos de triangulação de pesquisa, estão: a

triangulação de dados, que faz referência a coleta de informações em diversas fontes,

podendo ser estudado o fenômeno em tempos, como indica Denzin (1989  apud  Duarte,

2009), explorando datas, espaços e  amostras diversas;

A triangulação do investigador, que pode ser descrita como uma investigação feita

sem considerar pesquisas previamente apresentadas, para esse método, a decorrência

se dá na comparação de resultados, sendo então comparados a influência dos vários

pesquisadores sobre os problemas e os resultados da pesquisa; A triangulação teórica,

em que são utilizadas teorias heterogêneas para interpretação e análise dos dados em um

estudo; E a triangulação metodológica,  nesse tipo de triangulação, são utilizados vários

métodos para analisar uma hipótese de pesquisa.

Denzin (1989 apud Duarte, 2009) ainda distingue dois subtipos de  triangulação

metodológica: a triangulação intramétodo – que envolve a utilização do mesmo método em

diferentes  ocasiões  –  e  a  triangulação  intermétodos  –  que  significa  usar  diferentes

métodos em relação ao mesmo objeto de estudo.

A triangulação metodológica refere-se ao uso de múltiplos métodos para obter os
dados  mais  completos  e  detalhados  possíveis  sobre  o  fenômeno.  Este  tipo  de
triangulação  é  a  mais  estudada  e  aplicada.  Envolve  a  combinação  de  diversos
métodos, geralmente observação e entrevista,  de modo a compreender melhor os
diferentes  aspectos  de  uma  realidade  e  a  evitar  os enviesamentos de uma
metodologia única. (Azevedo et al., 2013, p. 5).

Para Denzin (1989 apud Duarte, 2009), a triangulação metodológica compreendia um

processo  complexo  de  confrontação  de  métodos  para  a  potencialização  de  sua  validade

(interna e externa), tendo como referência a mesma hipótese de pesquisa. Assim, o objetivo

central da associação de métodos seria a harmonia de resultados de investigação.



51

Em que pese o uso da triangulação metodológica, Minayo (2010) aponta que existem

dois momentos distintos por onde se articulam, dialeticamente, a organização e verificação

dos  dados  coletados.  Esse  processo,  favoreceria  o  entendimento  dos  dados  apresentados,

promovendo uma unidade das particularidades teóricas e empíricas da pesquisa, enriquecendo

o seu caráter  cientifico.  Esses momentos  podem ser entendidos  como 1) qualificação dos

dados  empíricos  coletados  através  de  procedimentos  múltiplos;  2)  análise  desses  dados,

através de três aspectos distintos; considerando a compreensão dos sujeitos sobre determinada

realidade;  análise  dos  movimentos  que  cruzam  as  relações  existentes  no  núcleo  dessas

estruturas e por fim, utilizar-se dos estudos já socializados sobre o tema em questão e sua

relação com as estruturas que permeiam a vida em sociedade (Minayo, 2010).

Para  esta  pesquisa,  adotaremos  como  método,  a  triangulação  metodológica

intermétodos (Denzin, 1989 apud Duarte, 2009), tendo em vista que iremos abordar a mesma

hipótese por três métodos de pesquisa distintos, a saber; a pesquisa bibliográfica, a pesquisa

documental e a observação participante.

3.1PESQUISA BIBLIOGRÁFICA

Para Gil (2002), a pesquisa bibliográfica é aquela que se constrói, a partir de estudos,

tais  como  livros,  capítulos  de  livros,  artigos  científicos,  periódicos,  dissertações  e  teses

acadêmicas, elaboradas anteriormente, ao qual os e as pesquisadoras/es poderão recorrer com

o propósito de colher interpretações distintas sobre o mesmo tema e /ou hipótese.

[...]  a principal  vantagem da pesquisa bibliográfica reside no fato de permitir ao
investigador  a  cobertura  de  uma gama de  fenômenos  muito mais  ampla  do  que
aquela que poderia pesquisar diretamente. Essa vantagem torna-se particularmente
importante  quando  o  problema  de  pesquisa  requer  dados  muito  dispersos  pelo
espaço. Por exemplo, seria impossível a um pesquisador percorrer todo o território
brasileiro em busca de dados sobre população ou renda per capita; todavia, se tem a
sua disposição uma bibliografia adequada, não tem maiores obstáculos para contar
com as informações requeridas.  A pesquisa bibliográfica também é indispensável
nos estudos históricos. Em muitas situações, não há outra maneira de conhecer os
fatos passados se não com base em dados bibliográficos. (Gil, 2002, p. 3).



52

As pesquisas bibliográficas podem ser elaboradas a partir das fontes – quando se

é feita a consulta a documentos originais primários – ou ainda, subsídios  – quando se

investiga a  partir  de publicações e  produções de referência  em uma  determinada  área

(Salvador,  1982).  Pesquisas  bibliográficas  elaboradas  a  partir  de  subsídios,  são  como

recapitulações que podem resultar em estudos de atualização, revisão bibliográfica, revisão

de conjunto e outros (Salvador, 1982).

Em que pese  sua  relevância,  a  pesquisa  bibliográfica  pode incorrer  em prejuízos,

segundo  Gil  (2002),  quando  ao  se  utilizar de  fontes secundárias,  corremos  o  risco  de

fundamentarmo-nos em estudos que trataram os dados de forma equivocada. Nesse sentido,

para  que  os  riscos  da  reprodução  de  erros  sejam  mitigados,  é  necessário  que  a/o

pesquisador/a, tenha atenção minuciosa quanto as fontes bibliográficas que teve acesso, bem

como, cautela quanto as contradições e desarmonias encontradas nesses estudos.

Para Lima e Mioto (2007) a estruturação de uma pesquisa de caráter bibliográfico

prevê organização, de modo que não é recomendável que se desenvolva a pesquisa de forma

aleatória,  logo,  propõem  as  seguintes  etapas  a)  evidenciação  do  método  científico;  b)

delineamento  do  desenho  metodológico;  c)  exposição  dos  procedimentos  adotados;  d)

apresentação e análise reflexiva dos dados. (Lima, Mioto, p.39, 2007)

Como nos propomos através deste trabalho: Analisar a formação histórico – social da

educação  escolar  indígena  do  povo  Xukuru  do  Ororubá,  à  partir  do  Limolaygo  Toype,

consideramos  a  abordagem  bibliográfica  fundamental  para  conseguir  fontes  e  dados

bibliográficos  que  pudessem  contribuir  com  a  nossa  análise.  Para  tanto,  foi  feito  um

levantamento nos seguintes portais:  Scientific Eletronic Library Online (SciELO) e o Portal

de periódicos da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES).

Observando a proposta de Lima e Mioto (2007), que para a realização de uma pesquisa

de caráter bibliográfico, explicita-se a necessidade de designação e efetuação de um conjunto

de critérios, técnicas e estágios, como, por exemplo, a definição do parâmetro temático, do

parâmetro linguístico, das principais fontes e do parâmetro cronológico. O material que serviu

de referência para este estudo, diz respeito à produção, das últimas duas décadas, já que a

educação escolar  indígena Xukuru do Ororubá sob a responsabilidade  do povo Xukuru é

relativamente recente, com menos de 30 anos.



53

O material pesquisado, discorre sobre a educação e educação escolar indígena do povo

Xukuru do Ororubá,  que foram trabalhadas  através do método da leitura manual  (do tipo

informativa), em que elencamos trabalhos que pudessem dialogar com a nossa proposta de

pesquisa sobre educação e educação escolar indígena. O referencial teórico que conduziu a

análise, a interpretação e a discussão de dados, estão fundamentadas na Educação Popular.

Como parâmetro  temático,  concentramos as nossas  buscas no tema de educação e

educação escolar indígena. Como parâmetro linguístico, observamos pesquisas em todas as

línguas. As principais fontes foram artigos que dialogassem diretamente com a temática da

educação  e  educação  escolar  indígena  do  povo  Xukuru  do  Ororubá.  Como  parâmetro

cronológico, foram observados trabalhos que abordassem a temática da educação e educação

escolar indígena do povo Xukuru do Ororubá nos últimos 20 anos.

Segundo  Salvador  (1982,  p.  115)  a  leitura  do  tipo  informativa  tem,  entre  seus

propositos  “constatar  o  que  o  autor  do  texto  realmente  afirma,  os  dados  que  oferece,  as

informações que dá” e “relacionar as informações do autor com os problemas para os quais o

pesquisador procura solução”. Lima e Mioto (2007) aponta ainda que, esse tipo de técnica

para leitura, exige um “conjunto de etapas consecutivas e adicionais, quais sejam: a) leitura de

reconhecimento;  b)  leitura  exploratória;  c) leitura  seletiva;  d)  leitura  reflexiva-crítica;  e)

leitura interpretativa”.

Cervo  e  Bevian  (2002),  apresentam  a  fase  cronológica  de  uma  leitura  do  tipo

informativa, que segundo os autores, devem "suceder-se uma após a outra e nessa sucessão

temporal o pensamento reflexivo percorre as etapas no termo das quais surge o conhecimento

científico: visão global (sincrética), visão analítica, visão sintética." (Cervo; Bevian, 2002, p.

96).

A partir dos bancos de dados nas plataformas pesquisadas, procuramos por artigos,

com os seguintes descritores: “educação” e “xukuru” combinados, “educação  escolar”  e

“xukuru”  combinados,  “educação  escolar  indígena”  e  “xukuru” combinados,  “xukuru  do

ororubá”  e  “educação  escolar”  combinados,  “xukuru  do  ororubá”  e  “educação  escolar

indígena”  combinados,  “descolonial”  e  “xukuru”  combinados,  “decolonial  e  xukuru”

combinados,  “educação popular”  e  “povos indígenas”,  “educação  popular”  e  “decolonial”

também  combinados  em  ambos  os  portais.  Para  pesquisa  no  portal  de  periódicos  de

aperfeiçoamento de pessoal de nível superior (CAPES), a pesquisa foi realizada através do

acesso a Comunidade Acadêmica  Federada  (CAFe)13,  possibilitando  o  alcance  a  base  de

dados de produções de diversas instituições e organizações federadas nesta comunidade. 



54

Foram também  aplicados  os  seguintes  filtros,  período  de  tempo  2002  a  2022,  os

descritores acima informados foram filtrados como “assunto”, e ainda foram filtrados todos

tipos de arquivo.

Os critérios de escolha das plataformas para pesquisa, deu-se por serem plataformas

com um vasto acervo de produções cientificas com revisão de pares, o que indica a qualidade

dos  trabalhos  pesquisados,  também  elencamos  mais  de  uma  plataforma, possibilitando

acesso a um número mais abrangente de trabalhos.

O processo  de  leitura  e  análise  do  material,  deu-se  a  partir  de  um roteiro  que  continha

questões ligadas aos objetivos da dissertação aqui apresentada, que são:

(1) Descrever e analisar as práticas pedagógicas escolares do povo Xukuru do Ororubá e os

princípios que as sustentam; (2) Discutir  as práticas pedagógicas analisadas à luz de suas

aproximações  e distanciamentos  com relação à pedagogia decolonial.  O levantamento das

produções deu-se entre os meses de Junho de 2021 à Abril de 2022.

3. 1.1. ANÁLISE DO CONTEÚDO NA PESQUISA BIBLIOGRÁFICA

Seguindo as etapas propostas por Lima e Mioto (2007), demos início ao processo de

leitura do material pesquisado através da leitura de reconhecimento; em que foi  possível

elencar os estudos mais relevantes perante o tema proposto por nosso estudo, seguidamente,

iniciamos a leitura exploratória; que de acordo com Araújo (2021, p. 116-117);

Se  trata  também  de  uma  leitura  rápida,  almejando  constatar  se  os  materiais
realmente correspondem aos interesses do estudo em questão. Essa etapa, exige do/a
pesquisador/a certo conhecimento e domínio sobre o tema, assim como habilidade
no manejo das produções em análise, uma vez que, esse é o momento em que o/a
investigador/a  terá  que  manusear  as  produções  e  ler  títulos,  resumos,  palavras-
chaves, sumários etc., para captar a presença de informações que correspondam aos
objetivos delineados no estudo (Araújo, 2021, p. 116-117).

13Comunidade Acadêmica  Federada (CAFe) é um serviço de gestão de identidade que reúne instituições  de
ensino e pesquisa brasileiras por meio da integração de suas bases de dados. Isso significa que, por meio de uma
conta  única  (modelo  single  sign-on),  o  usuário  pode  acessar,  de  onde  estiver,  os  serviços  de  sua  própria
instituição  e os oferecidos pelas  outras  organizações  que participam da federação.  Para saber  mais,  acesse:
https://ajuda.rnp.br/cafe/.



55

Nessa  etapa, pudemos perceber que, apesar de  existir um número  expressivo  de

trabalhos sobre o povo indígena Xukuru do Ororubá, existe uma lacuna quando falamos dos

processos escolares vinculados a está etnia, tendo em vista o número trabalhos encontrados a

partir dos descritores e filtros aplicados. De maneira geral, foram encontrados alguns poucos

artigos sobre a educação e a educação escolar indígena do povo Xukuru do Ororubá (Tabela

1).

Tabela 1 – Trabalhos encontrados no portal da SciELO.
Descritores Artigos Total

Educação e Xukuru 2 2
Educação escolar e Xukuru 0 0
Educação escolar indígena e Xukuru 0 0
Xukuru do Ororubá e Educação escolar 0 2
Xukuru do Ororubá e Educação escolar indígena 0 0
Descolonial e Xukuru 0 0
Decolonial e Xukuru 1 1
Educação Popular e Povos Indígenas 1 1
Educação Popular e Decolonial 4 4

Fonte: A Autora (2022).

Destacamos ainda que durante o processo inicial da pesquisa bibliográfica no portal da

SciELO,  com  os  filtros  acima  descritos,  em  um  total  de  oito  trabalhos  encontrados.

Observamos também que, alguns destes artigos se repetem mesmo com a combinação de

descritores distintos. Para a análise, consideramos como critério, pesquisas que dialogassem

com os objetivos desta pesquisa.

Tabela 2 – Trabalhos encontrados no portal de periódicos da CAPES.
Descritores Artigos Total

Educação e Xukuru 5 5
Educação escolar e Xukuru 3 3
Educação escolar indígena e Xukuru 3 3
Xukuru do Ororubá e Educação escolar 0 0
Xukuru do Ororubá e Educação escolar indígena 0 0
Descolonial e Xukuru 0 0
Decolonial e Xukuru 3 3
Educação Popular e Povos indígenas 0 0
Educação Popular e Decollonial 6 6

Fonte: A Autora (2022).



56

Ao aplicar os descritores no portal de períodos da CAPES (Tabela 2), observamos que

o número total de trabalhos encontrados foi de vinte artigos. Também foi possível observar

que alguns destes  trabalhos  se repetem,  inclusive,  através  do mesmo conteúdo em língua

estrangeira. Para análise do material, mantivemos o critério de trabalhos que dialogassem de

forma direta ou indireta com os objetivos desta pesquisa.

Ao  dar  início  a  leitura  seletiva,  observamos  cuidadosamente  trabalhos  que

dialogassem com a temática proposta, bem como com os objetivos detalhados da pesquisa,

afim de peneirar aqueles de grande relevância para este trabalho.

A  leitura  reflexiva-critica,  deu-se  a  partir  de  uma  análise  crítica  das  produções

pinçadas, em que o roteiro e os critérios definidos no desenho metodológico foram aplicados

para  mapear,  analisar,  coletar  e  observar  as  informações  presentes  em cada  trabalho.  De

acordo com Araújo (2021) essa fase é aquele em que as/os pesquisadoras/es buscam entender

as afirmações e pensamento expressos nos trabalhos e seu por quê.

3.2PESQUISA DOCUMENTAL

Para Oliveira (2007), a pesquisa documental, apesar de parecida com a bibliográfica,

tem diferenças importantes que a caracterizam enquanto método de pesquisa. Se na pesquisa

bibliográfica se é utilizado uma gama de referências bibliográficas já publicadas de trabalhos

que já foram analisados e interpretados,  a pesquisa documental  por sua vez,  se utiliza de

fontes primárias, ou seja, materiais que não receberam ainda tratamento analítico.  Pode se

afirmar então,  que a pesquisa documental é aquela em que as informações levantadas são

oriundas,  estritamente,  de  documentos  que  servem  de  referência  para  compreensão  de

determinados fenômenos.

Para  Lüdke  e  André  (1986)  são  considerados  documentos,  materiais  escritos  que

podem ser usados como fonte de informação, tais como; como leis e regulamentos, normas,

pareceres, cartas, memorandos, diários pessoais, autobiografias, jornais, revistas, discursos,

roteiros  de  programas  de  rádio  e televisão  até  livros,  estatísticas  e  arquivos  escolares.

Marconi  e  Lakatos  (2007),  definem dois grandes grupos de documentos, sendo;

“documentos escritos” que  seriam  – documentos  oficiais,  publicações  parlamentares,

documentos  jurídicos,  fontes  estatísticas,  publicações  administrativas  e  documentos

particulares.



57

O outro  grupo  pode  ser  denominado  como  “documentos  outros”  –  iconografias,

imagens, desenhos, pinturas, fotografias, canções, vestuários e folclore. Para nossa pesquisa,

nos utilizamos de documentos disponibilizados pelo Conselho de Professores e Professoras

indígenas Xukuru do Ororubá (COPIXO)14, sendo, o Projeto Político Pedagógico das escolas

indígenas no território Xukuru do Ororubá “Plantando a memória do nosso povo e colhendo

os frutos da nossa luta” (2005); Planos de aula de anos diversos, a saber; 2014, 2015, 2016 e

2017; O livreto nomeado “Povo Xukuru do Ororubá: Ancestralidade, saber e tradição” ainda

em prelo  produzido  pelo  COPIXO.  Também  analisamos  os  documentos  finais  da  XVI

Assembleia Xukuru do Ororubá “Limolaygo Toype: Nossa educação é nossa resistência” e da

XXII Assembleia do povo Xukuru do Ororubá: “Limolaygo Toype: Decolonizando mentes e

aldeando o planeta”.

3.2.1. CARACTERIZAÇÃO DOS DOCUMENTOS ANALISADOS

O PPP das escolas no território Xukuru do Ororubá foi produzido pelo COPIXO em

parceria  com  o  Centro  de  Cultura  Luiz  Freire  (CCLF),  organização  de  caráter  não

governamental, fundado no estado de Pernambuco em 1972 e que trabalha com a pauta dos

Direitos Humanos. O povo Xukuru do Ororubá e o o CCLF são parceiros de longa data, e

juntos,  durante  um período  de  quase  dez  anos,  promoveram estudos,  debates,  pesquisas,

encontros e dinâmicas que possibilitaram a escrita do PPP das escolas no território indígena

Xukuru do Ororubá, como afirmam:

O nosso projeto político pedagógico vem sendo construído há mais de dez anos,
quando Mandarú estava fisicamente entre nós. Fizemos estudos, pesquisas e uma
série de discussão envolvendo professores, professoras, lideranças, comunidade e a
assessoria do Centro de Cultura Luiz Freire [...] Nele está expresso qual o Projeto de
escola que o nosso povo deseja em relação ao nosso Projeto de Sociedade. Assim,
apresentamos a função social da escola no nosso povo, a nossa visão de mundo, a
concepção de tempo, nosso jeito de ensinar e aprender, como a nossa escola está
organizada, como fazemos a avaliação, quais os conteúdos são importantes para as
nossas crianças, quem são os professores e professoras. Enfim, tudo que explica o
que é a nossa escola. (Xukuru do Ororubá, 2005, p. 1).

14Criado em 1997, na aldeia Lagoa, o Conselho de Professoras/es indígenas Xukuru do Ororubá, nasceu com o
objetivo de coordenar, orientar e resolver as questões relativas à educação escolar indígena Xukuru.



58

O contato com esse documento, se deu através do COPIXO que forneceu o material de

forma digital para análise neste trabalho no ano de 2021. Tendo como características, o PPP

das escolas no Território Xukuru do Ororubá, é um material com 34 folhas, que está dividido

nos seguintes tópicos:

1. A luta pelo direito á escola Xukuru.
2. Guerreiros do Ororubá - Somos índios Xukuru
3. Eixos que orientam nossos processos educativos
4. Educação e escola Xukuru: agentes, espaços, tempo e conteúdos.
5. A escola na sociedade Xukuru
6. O jeito de ser guerreiro e guerreira – o educador e a educadora Xukuru
7. A escola Xukuru ensina e avalia assim ...
8. A escola se organiza como nosso povo

1. Plano de Atividades
9. O tempo escolar
10. Nossos saberes - conteúdos da escola Xukuru
11. Formação continuada dos guerreiros e das guerreiras
12. Conclusão
13. A avaliação do PPP

               (Xukuru do Ororubá, 2005, p. 01-02).

O PPP das  escolas  Xukuru  do  Ororubá  não  é  um documento  público  e  não  está

disponível em plataformas on-line, sendo necessário a solicitação de acesso ao COPIXO ou

outras instâncias da organização sócio-política do povo Xukuru do Ororubá. Este é o principal

documento de toda a rede escolar do Povo Xukuru do Ororubá.

Em anexo a esse material, analisamos também documentos que discorrem sobre cada

eixo especifico da educação escolar indígena Xukuru do Ororubá com conceitos, domínios de

aprendizagem e os conteúdos específicos, produzidos pelo conselho. Este material constara

em anexo nesta dissertação. Esse material discute os eixos específicos das escolas Xukuru do

Ororubá e como cada um destes conceitos podem ser introduzidos ao currículo formal através

das disciplinas obrigatórias, a exemplo do conceito do eixo espiritualidade;

É a força que move o povo Xukuru do Ororubá, razão pela qual possui um caráter

transversal que perpassa todos os eixos do nosso P.P.P. A espiritualidade

é a base na construção da identidade do ser Xukuru, orientada na relação com o

sagrado, fortalecida pela fé em pai Tupã e mãe Tamain e toda a ancestralidade

através dos nossos sábios da natureza:  pajé, médiuns, juremeiros, bacurais,

mestres gaiteiros e curandeiros, que  fortalece  e conduz a  história  de  luta  e

resistência do nosso povo. Vivenciada nos espaços sagrados, na fé nos encantados,

na força do toré e nos rituais, garantindo a permanência das futuras gerações

nesse território.  A  espiritualidade  é  o  elo  entre  nós  e  nossos  antepassados.  

(Xukuru do Ororubá, 2021, s. p.).



59

Ainda  para  o  povo  Xukuru  do  Ororubá,  a  espiritualidade  enquanto  conteúdo

específico, pode  ser trabalhada  em qualquer disciplina, pois “O eixo Espiritualidade é

transversal,  porém perpassa  todos  os  eixos  e  conteúdos,  dependendo  apenas  do  olhar  do

professor.” (Xukuru do Ororubá, 2021, s. p.).

Também  entre  os  documentos  analisados,  figura  a  mais  recente  produção  do

COPIXO, um livreto intitulado, “Povo Xukuru do Ororubá: Ancestralidade, saber e tradição”,

produzido nos primeiros meses de 2022. Esse trabalho, ainda no prelo, tem um total de 41

páginas e discorre sobre os seguintes temas, conforme Quadro 1;

Quadro 1 – Temas presentes no livro
Princípios da Educação Escolar Indígena

Espiritualidade
Território
História

Identidade
Organização
Agricultura

Interculturalidade
Glossário

Referências
Fonte:  Dados  obtidos  no  sumário  do  documento:  “Povo
Xukuru  do  Ororubá,  ancestralidade,  saber  e  tradição”
(2022, p. 6).

Fruto de uma oficina realizada através do incentivo da Lei Aldir Blanc – Pernambuco

e da Secretaria de Cultura do estado de Pernambuco – esse livreto foi feito artesanalmente

pelo Conselho de Professores Indígenas Xukuru do Ororubá e Matheus Augusto de Mendonça

Silva,  organizadores  do  material.  O  seu  conte údo  não  é  público,  posteriormente  a  sua

impressão serão distribuídos um mil exemplares que deverão ser destinado as bibliotecas das

escolas indígenas do povo Xukuru do Ororubá.

Além de discorrer sobre os eixos e princípios da educação escolar indígena no povo

Xukuru  do Ororubá,  este  material  também discute  alguns  desses  princípios  no estado de

Pernambuco,  ademais  pontua  ainda  quais  as  bases  que  alicerçaram  a  educação  escolar

indígena para o povo Xukuru do Ororubá;

Por  meio  da  organização  e  da  luta  de  lideranças,  como  Xikão  Xukuru,  que
enxergavam os malefícios causados por uma educação escolar que levava em conta
o ponto de vista eurocêntrico como base estruturadora, é que passa-se a ser pensada
uma educação Escolar Indígena. Educação essa que tem como base o ponto de vista
dos povos indígenas, as suas histórias, as suas crenças, suas culturas e sua forma de
viver e ocupar o mundo (Xukuru do Ororubá, 2022, p. 5).



60

Por fim, entre os documentos analisados, também acessamos as cartas finais de duas

assembleias  Xukuru  do  Ororubá,  tradicional  instância  do  povo,  em que  são  discutidas  e

encaminhadas ações anuais para execução do projeto de futuro do povo Xukuru, sendo estes

documentos  decorrentes  da;  XVI  Assembleia  do  Povo  Xukuru  do  Ororubá  intitulado

“Limolaygo  Toype:  Nossa  educação  é  nossa  resistência”  que  aconteceu  na  Aldeia  Pedra

D’Água, no território indígena Xukuru do Ororubá, no ano de 2016 e o documento final da

XXII Assembleia do Povo Xukuru do Ororubá “Limolaygo Toype: Decolonizando as mentes

e  aldeando  o  planeta”,  que  ocorreu  de  forma  semi-presencial,  com  atividades  nas

comunidades  e  com  transmissão  on-line  pelo  canal  do  youtube  da  Ororubá  Filmes.  As

atividades desta assembleia foram filmadas e transmitidas na Aldeia Couro Dantas e Aldeia

Pedra D’Água, Terra Indígena Xukuru do Ororubá, no período de Maio de 2022. Estes são

documentos públicos, sendo facilmente encontrados em uma breve pesquisa em plataformas

on-line.

Os documentos  foram inseridos  ao material  analisado pois trata-se de assembleias

recentes do povo Xukuru do Ororubá que refletiu e discorreu de maneira direta sobre tema da

educação e da decolonialidade, conceitos e categorias centrais do nosso trabalho de pesquisa.

Nos ajudou a analisar qual o balanço do povo Xukuru do Ororubá após vinte e quatro anos

desde o início da retomada da educação escolar indígena no território Xukuru do Ororubá, e

quais avanços, desafios e perspectivas que o povo Xukuru do Ororubá aponta em relação a

essa trajetória, além do que o povo entende por decolonialidade e quais suas intersecções com

a área da educação.

Os documentos analisados foram escolhidos através do conteúdo, mas considerando o

contexto,  a utilização e a função destes documentos para o desenvolvimento da educação

escolar  indígena  Xukuru  do  Ororubá  e  seu  processo  histórico.  Essas  reflexões  nos

possibilitaram uma compreensão mais  explicita  dos  argumentos  por trás  da ideia  de uma

educação escolar indígena específica e diferenciada defendida pelo povo Xukuru do Ororubá.

Como alguns dos critérios para a escolha dos documentos analisados, observamos a proposta

de Flick (2009) sobre autenticidade, credibilidade, representatividade e significação.

Abordamos os documentos acima descritos, tendo por base um roteiro criado a partir

das sugestões encontradas nos estudos e orientações de Calado e Ferreira (2004), sobre as

etapas percorridas para o desenvolvimento de uma pesquisa documental. Esse roteiro foi

sistematizado da seguinte forma (Tabela 3):



61
Tabela 3 – Etapas de tratamento de dados na pesquisa documental.

Pré análise Definição dos objetivos e fontes a serem utilizadas
Organização Recolha e classificação dos documentos
Análise Interpretação dos dados e conclusões

Fonte: A autora, baseado nos estudos de Calado e Ferreira (2004).

Na fase de pré-análise, estivemos consultando o COPIXO, através de conversas sobre

quais  seriam  os  objetivos  desta  pesquisa,  afim  de  definir  quais  seriam  os  melhores

documentos a servirem como fonte de informações. A reunião destes documentos foi feita

coletivamente  entre  conselho e  pesquisadora,  através da própria  natureza  desta  pesquisa.

Como sugestão, observamos as ponderações de Bell (1993, p.107) sobre essa etapa:

– Não incluir demasiadas fontes deliberadas;
– Não  selecionar  documentos  com base  na  forma  como estes  apoiam  os  seus
pontos de vista;
– Procurar uma seleção equilibrada com atenção ao tempo disponível. (Bell,
1993, p.107).

Desta forma, foram então considerados documentos estratégicos, tais como o Projeto

Político Pedagógico, e os planos de aula de anos diversos, afim de entender a compreensão do

povo Xukuru do Ororubá do processo histórico-social  da formatação da educação escolar

indígena  em  nosso  território,  além  de  apontar  práticas  pedagógicas  que  pudessem  ser

analisadas através da esteira das pedagogias decoloniais.

Outros  documentos  como  o  livreto  produzido  recentemente  pelo  COPIXO,  foi

também localizado e recolhido enquanto fonte estratégica de informação, tendo em vista que

este  está  separado  em  pelo  menos  quinze  anos  do  Projeto  Político  Pedagógico,  nos

possibilitando observar quais as continuidades, diferenças, ponderações e desafios avaliados

no discurso do sistema educacional Xukuru do Ororubá, nos últimos vinte anos.

Os  documentos  finais  das  assembleias  dos  anos  de  2016  e  2022,  foram fontes

importantes para entender, como o povo Xukuru do Ororubá, através de uma instância como a

tradicional assembleia geral das comunidades, vem pensando a educação escolar indígena no

território e como está dialoga com a ideia de decolonização.

Após a seleção dos documentos, fizemos o recolhimento do material disponível, como

descrito no item anterior. Posteriormente, seguimos para a sua análise.



62

3.2.2. ANÁLISE DE CONTEÚDO NA PESQUISA DOCUMENTAL

Após a seleção adequada de documentos, seguimos para a análise documental, que

para Krippendorff (1980 apud Bell, 1993, p. 107) é “uma técnica de investigação para fazer

inferências válidas e respeitáveis a partir dos dados e em relação ao seu contexto”. Para a

análise dos documentos acima descritos, seguimos a sugestão de Bell (1993) sobre análise

crítica.

Para o autor, a análise crítica pode ser dividida em duas, a saber: a análise crítica

externa e a análise crítica interna. A análise crítica externa “procura saber se um documento é

genuíno,  ou  seja,  se  o  que  pretende  ser  e  se  o  que  diz,  sobre aquilo  a  que  se  refere  é

verdadeiro” (Bell,  1993, p.  108).  Já a crítica interna passa por um escrutínio,  a partir  de

perguntas como: Que tipo de documento se trata? O que diz de fato o documento? Quem os

produziu?  Qual  a  sua  finalidade?  Quando e  sob quais  circunstâncias  este  documento  foi

produzido? (Bell, 1993).

Essas  perguntas  foram  relevantes  para  roteirizar  o  caminho  que  percorremos  na

análise  dos documentos,  indo além de uma análise  superficial.  Por este ângulo,  a análise

crítica  interna  nos  possibilitou  observar  essas  fontes  para  além  daquilo  que  parecem,

verificando suas principais características.

3.3OBSERVAÇÃO PARTICIPANTE

A  observação  participante  é  um  método  qualitativo  de  pesquisa,  com  raízes na

etnografia. Apesar das relações entre estes métodos de pesquisa, a etnografia e a observação

participante não são sinônimas. Para Angrosino (2009), a etnografia seria de forma literal, a

descrição de dado povo ou comunidade com arranjos sociais específicos. Para entender os

costumes, tradições, comportamentos e crenças desses povos, seria necessária uma descrição

detalhada e uma sistematização minuciosa sobre essas especificidades afim de entender os

processos de interação sociais de determinados grupos. Já a observação participante, pode ser

caracterizada como um método qualitativo de pesquisa, em que o pesquisador se insere

em meio  ao  grupo observado,  preferencialmente  por  longos  períodos,  interagindo  com a

comunidade,  de forma que seja  possível  entender,  através  da interação, as premissas que

contextualizam os processos socioculturais do ambiente observado (Queiroz et al., 2007).



63

Assim,  a  observação  participante  é  feita  através  do  desejo  em  saber  mais  sobre

questões vinculadas ao interior do grupo em questão. Segundo Laville e Dionne (1999, p. 33):

“[...] a observação participante permite ‘ver longe’, levar em consideração várias facetas de

uma situação,  sem isolá-las  umas  das  outras;  entrar  em contato  com os  comportamentos

verbalizados, e extrair o sentido que eles lhes atribuem”.

Entre os objetivos finais da observação participante estão uma descrição densa das

interações sociais do ambiente natural e uma maior compreensão da situação em particular

que está sendo investigada (Mack et al., 2005).

A observação participante se deu entre os anos de 2020 à 2022, em um processo de

acompanhamento sistemático de atividades vinculadas a agenda da Educação comunitária e

da Educação Escolar Indígena Xukuru do Ororubá, no território Xukuru do Ororubá.

Informados sobre a pesquisa desenvolvida, pudemos, através das diversas instâncias

do povo Xukuru do Ororbá, acompanhar atividades diversas como as assembleias anuais, as

atividades nos terreiros sagrados, atividades fora do território sagrado Xukuru do Ororubá,

formaturas escolares na mata sagrada, atividades do calendário interno, além de reuniões das

organizações sócio políticas do povo Xukuru do Ororubá e atividades escolares.

A sistematização dos dados coletados e das falas, impressões, conversas e relatos com

os sujeitos foi feita através de diários de campo, que serviu como um dispositivo de registro e

interlocuções,  sobre  a  leitura  do  povo  Xukuru  do  Ororubá  da  educação  comunitária,  da

educação  escolar  indígena,  do  tempo/espaço,  do  território  e a associação destes ao

trabalho pedagógico desenvolvido nas escolas.

Ao dialogar com Geertz (2008), acerca de uma descrição densa para diferenciar as

expressões, saberes, tempos de um determinado grupo social, lançamos mão do uso de diários

de campo enquanto recursos de descrições e anotações feitas durante a pesquisa.

[...],  o  diário  tem  sido  empregado  como  modo  de  apresentação,  descrição  e
ordenação das vivências e narrativas dos sujeitos do estudo e como um esforço para
compreendê-las. [...]. O diário também é utilizado para retratar os procedimentos de
análise  do  material  empírico,  as  reflexões  dos  pesquisadores  e  as  decisões  na
condução da pesquisa;  portanto ele evidencia os acontecimentos em pesquisa do
delineamento inicial de cada estudo ao seu término. (Araújo, et al., 2013, p. 54).



64

Esses momentos de aprendizado junto ao meu povo, foram essenciais para entender as

diversas  possibilidades  de  educação  comunitária  e  das  práticas  pedagógicas  indígenas

desenvolvidas em todo território demarcado Xukuru.

Nesse  sentido,  o  diário  de  campo,  como  aponta  Macedo  (2010)  tornou-se  um

instrumento  intimista,  pois  nos  permitiu,  ao  longo  do  período  de  observação,  apreender

significados das situações vividas pelos sujeitos da pesquisa ao mesmo tempo que serviram

para ajudar no caminho percorrido pela pesquisadora, reflexões, pensamentos, indagações que

nos permitiram repensar o trabalho que estava sendo feito desde o início ao seu término.

[...],  as  notas  de  campo  consistem  em  dois  tipos  de  materiais.  O  primeiro  é
descritivo,  em que  a  preocupação  é  captar  uma  imagem  por  palavras  do  local,
pessoas, ações e conversas observadas. O outro é reflexivo – a parte que apreende
mais o ponto de vista do observador,  as ideias e preocupações.  (Bogdan; Biklen,
1994, p. 152).

Os registros foram feitos de maneira livre, sem seguir roteiros ou tabelas de dados. As

notas  de  campo  foram  sendo  escritas  de  maneira  fluída,  a  partir  de  acontecimentos

significativos que nos ajudou na leitura e na interpretação dos dados para a escrita do texto

final.  Através  do  contato  com  as  lideranças,  foi  possível  entender  e  descrever  o  que  o

conjunto da comunidade Xukuru do Ororubá pensa sobre educação comunitária e a educação

escolar indígena, além de obter uma gama de informações que serviu como auxilio para a

análise da bibliografia e dos documentos utilizados para esta pesquisa.

3.4PERSPECTIVA DE ANÁLISE ORIENTADORA DO ESTUDO

Se  o  concreto  só  ganha  sentido  através  de  uma  análise  que  possa  desvelar  suas

determinações (Cardoso, 1984), é por este caminho que entendemos ser possível fazer uma

leitura crítica para melhor compreender uma determinada realidade. Neste sentido, para o

desenvolvimento da análise desta pesquisa, nos apoiamos no método dialético, na tentativa

não apenas de descrever, mas de explicar o fenômeno em estudo.

Ao construir um olhar sobre a educação comunitária e da educação escolar indígena

do povo Xukuru do Ororubá, tentamos buscar aspectos e caraterísticas que situem o processo

pedagógico desta comunidade, a partir do seu território, apresentando sua historicidade e seu

estágio atual em uma perspectiva diacrônica (Netto,  2011) desaguando em um tratamento

analítico crítico.



65
Em que pese a concepção dialética de análise, esta está no hall de métodos científicos

que  tem,  historicamente,  vivenciado  mudanças  conceituais,  que  por muitas  vezes  não

contribuem para seu entendimento ou ainda,  sua aplicação.  Para Wachowicz (2001) essas

confusões dizem respeito as questões de caráter conceituais, processuais e de procedimento

que não nos possibilitam a explicação da realidade. Assim, para a autora, é importante que o

primeiro  passo  de  uma  pesquisa  de  método  dialético,  seja  uma  análise  crítica  sobre  o

problema vivido pelo pesquisador. Essa leitura inicial é de fundamental importância para se

chegar as determinações e somente, depois desse momento, conseguir chegar a descobertas.

Em um segundo  momento,  propõe  ser  imprescindível  que  estas  descobertas possam ser

relacionadas,  só  assim  serão  capazes  de  dar  explicações  sobre  a  realidade  observada,

(Wachowicz, 2001).

Para Fernandes (2008) o método dialético, a partir de Marx, se faz em um movimento

que é inerente a todas as coisas, expondo seu desenvolvimento, de acordo com o seu tempo.

Configurando-se no concreto, a perspectiva dialética tem um caráter histórico, pois “depende

diretamente da totalidade das ligações que o articula à estrutura e à cultura de um povo em

uma fase determinada de seu desenvolvimento no tempo”. (Fernandes, 2008, p. 38). Assim, o

método dialético pressupõe que as variações histórico-culturais e as ações sociais são centrais

para entender a complexa dinâmica dos fenômenos.

Em oposição a métodos de caráter positivista, o método dialético argumenta que não é

possível uma objetividade que parte do real, mas que não considere o processo histórico, ou

seja, que não contextualize historicamente estes fenômenos, isto por que, para Marx, um dos

principais expoentes do método dialético, a historicidade constitui a identidade dos sujeitos,

que constroem os sentidos do real. Neste sentido, o objetivo central  de uma pesquisa que

empregue o método dialético é a apreender a essência do objeto, indo além do que ele

aparenta ser em uma análise crítica, que possa ultrapassar as limitações do senso comum

(Netto, 2011).

Nesta  pesquisa,  a  educação  comunitária  e  educação  escolar  do  povo  Xukuru  do

Ororubá, através do território, será tratada a partir de uma perspectiva de análise dialética,

entendendo que a relação entre a educação comunitária  e seu desdobramento,  a educação

escolar indígena, apresenta uma realidade imbricada de contradições, quando consideramos

que a escola é uma instituição de um modelo de organização social distinto ao modelo social

secular do povo Xukuru do Ororubá. 



66
Consideramos  ainda  que  as  ações  pedagógicas  desenvolvidas  pela  comunidade,

através de propostas de atividades ou pelo próprio entendimento sobre o que é e como deve

ser  a  educação  escolar  indígena,  tem um caráter  dialético,  já  que  o  exercício  de  pensar

metodologias  especificas  e  diferenciadas,  por  meio  do  território,  se  configura,  ao mesmo

tempo, em um processo teórico e prático.

Sendo a educação uma prática social histórica que, como argumenta Ghedin e Franco

(2008),

[...] Transforma-se pela ação humana e produz transformações nos que dela
participa. Dessa forma, cabe à ciência da educação reconhecer que, ao lado das
características  observáveis  do  fenômeno,  existe  um  processo  de  transformação
subjetivo, que não apenas modifica as representações dos envolvidos, mas também
engendra  uma  ressignificação  na  interpretação  do  fenômeno  vivido,  o  que
ocasionará uma reorientação nas ações futuras. (Ghedin; Franco, 2008, p. 40-41).

Ou seja, uma prática social com implicação material que ao mesmo tempo, explicita

divergências  e  convergências  de  práticas,  atravessadas  de  questões  de  caráter  político  e

ideológico, é através de uma análise dialógica crítica que conseguiremos explicar determinada

realidade,  não  somente  para  compreendê-la,  mas  para  auxiliar  na  constituição  de  bases

teóricas capazes de ajudar na sua transformação.



67

A  PRESENÇA  INDÍGENA  NO  NORDESTE  BRASILEIRO:

TERRITORIALIZAÇÃO,  RESISTÊNCIA  E  ESTRATÉGIA  DOS

INDÍGENAS DO SEMIÁRIDO.

Por não termos sido objeto de interesse para os etnólogos,  tendo em vista o longo

período de contato com a população não-indígena, os povos indígenas da região Nordeste

passaram  por  um  processo  de  esquecimento  na  literatura,  gerando  um  deficit  de  fontes

históricas.  Esse  deficit  produziu  uma lacuna  de  referências  bibliográficas  que marcam as

pesquisas anteriores ao século XIX, que tratam sobre o tema. Fomos citados esporadicamente

ou vagamente por documentos não-oficiais,  diários  de curiosos ou descritos  apenas como

“povo  brasileiro”.  Para  Oliveira  (2011),  o historicismo15 e o presentismo16, vigente na

produção intelectual, contribuíram para esse apagamento, na medida em que essa cristalização

não possibilitou aprofundar a compreensão sobre a presença indígena nas situações coloniais

da região nordeste, evitando o reconhecimento da re – constituição de significados, a partir

de um regime de memória,  próprios de nossas comunidades, que nos diferencia de outros

grupos étnicos, em outras regiões.

Um modo especifico de reconhecimento de diferenças étnicas se ergue sobre cada
regime de  memória.  Os indígenas,  longe de  serem portadores de  características
constantes e imutáveis, são sempre descritos por qualificativos variáveis, que podem
ser,  inclusive antagônicos  em contextos  diferentes  e  sucessivos,  pois  se mantêm
sempre referidos a um regime de memória especifico. (Oliveira, 2011, p. 13).

Do pouco  que  se  tem anterior  a  esse  período,  os  povos  são  citados  de  maneiras

superficiais e preconceituosas ou ainda como figurantes, sem relevância para os processos de

organização social da região. Apenas entre o final do século  XIX e início do século XX,

começam  a  surgir  trabalhos  que  apresentam  maior  interesse  nesses  povos,  a  partir  da

movimentação própria das comunidades, que passam, no início do século XX, a organizar

lutas  políticas,  pela  segurança  e  reconquista  dos  territórios  ancestrais,  reascendendo  o

interesse dos cientistas sociais, depois de séculos de indiferença.

15C.f (Oliveira, p.18, 2012) Ideia da história como um processo linear, de fases ou etapas, que correspondem a
uma  descrição  de  momentos  no  tempo  e  permitiriam  singularizar  uma  descrição  generalizada  e  abstrata
empreendida em termos de um esquema evolutivo suposto como necessário.
16C. f (Oliveira, p.53-54, ano) Leitura unilateral das fontes, recorrente no século XIX, bastante etnocêntrico, que
não reconhecia aos indígenas qualquer protagonismo no relacionamento com as nações europeias.



68

Portanto, tentar traçar uma narrativa histórica recorrendo à bibliografia existente que

trate sobre os povos e coletividades  indígenas  da região Nordeste em especial  aqueles  da

região  do  semiárido,  não  é  tarefa  fácil,  além do apagamento  histórico,  é  comum que  os

trabalhos  encontrados apresentem visões limitadas,  superficiais  e preconceituosas  até  hoje

presentes no imaginário coletivo da sociedade nacional, como aponta Oliveira (2011):

Embora  os  últimos  anos  tenha  havido  algumas  alterações  positivas,  e  o
reconhecimento  de  alguns  direitos  a  esse  segmento  da  população  (sobretudo  na
demarcação de terras e em sua assistência) muitos ainda continuam a ser negados,
com  base  em  argumentações  infundadas,  derivadas  de  concepções  antigas e
desgastadas,  presentes  em pesquisas e  trabalhos que circulam em circuitos
prestigiados e poderosos de informação, repercutindo de forma muita negativa na
naturalização e na disseminação de esteriótipos, seja na opinião pública,  seja na
formação  de  novas gerações  de  estudantes,  sobre  as  populações  indígenas  do
Nordeste (Oliveira, 2011, p.9).

Submetidos  à  violência  colonial,  de  negação  da  identidade  étnica  e  da  ideia de

assimilação  e  integração  a  identidade  nacional,  os  povos  indígenas  da  região  nordeste,

primeiros17 a estabelecerem contato com o colonizador após a invasão dos  territórios

ancestrais, foram durante séculos, apagados e desconstituídos no imaginário popular. Fomos

descritos  muitas  vezes  como  “vaqueiros”,  “sertanejos”,  “pescadores”  etc,  nesse  sentido,

discutir este processo histórico além de oxigenar uma discussão pertinente sobre a presença

indígena no Nordeste, nos dará condições de entender, como a categoria território foi e segue

sendo essencial  para o  desenvolvimento  da  educação  comunitária  e  da  educação  escolar

indígena, que esteja de acordo com os projetos de vida dos povos habitantes desta região,

neste caso em especifico, como o Limolaygo figura, para o povo Xukuru do Ororubá, como

um aliado de grande importância para os processos educacionais.

Inicialmente por motivos de ordem religiosa e posteriormente, por disputas territoriais,

o apagamento destes povos tem início com a chegada dos colonizadores, que se deu a partir

do litoral nordestino, na Bahia de Todos os Santos.

Já na primeira metade do século XVI, as duas mais sólidas cabeças de ponta da
colonização lusitana no continente eram as capitanias de Pernambuco e na sede do
governo geral, a Bahia de todos os Santos. Cujos solos muito propícios dos seus
arredores, logo estariam tomados pelarendosa lavoura de cana de açúcar, base de
articulação do mercado mundial. (Dantas; Sampaio; Carvalho, 1992, p. 431).

17As regiões Nordeste, Sudeste e Sul, figuram como os espaços mais antigos da colonização. Por volta do século
XVI os povos do litoral nordestino tiveram contato com os colonizadores, nas regiões dos sertões e interiores, o
contato tem início a partir do século XVII e XVIII.



69

No interior  da região,  o  processo se dá nos  séculos  seguintes,  já  que os  conflitos

transcorridos  entre  a  maior  parte  do  século  XVII  e  as  primeiras  décadas  do  XVIII,

consolidaram a conquista litorânea.

A expansão continental de formação do Brasil, se deu por meio da ocupação colonial

sertaneja,  o  que  arregimentou  a  resistência  “tapuia”18.  (Milanez;  Santos,  2021).  A

intensificação do processo de interiorização se deu também, a partir da busca por produtos de

origem  mineral,  além  do  desejo  de  agrupar  e  escravizar  indígenas  para  lavouras  de

subsistência.  Era nítido o interesse em aumentar os lucros com a zona açucareira.  Para os

europeus, era importante dar garantias à ocupação dos colonos, além de liberar o espaço para

a criação de gado. Milanez e Santos (2021), afirmam ainda, que embora a busca por esses

produtos  fossem  uma  motivação  importante,  nenhuma  riqueza  teria  movido  mais

intensamente os conquistadores europeus, do que as terras, o corpo e o sangue indígena.

Descrito nas fontes do período colonial de forma genérica como “sertão”, o espaço
continental  contraposto  ao  litoral  abrigava  também uma  incrível  diversidade  de
povos e culturas – inumeráveis, até. O cronista jesuíta Fernão Cardim, no final do
século XVI, chegou a enumerar 76 “nações de tapuyas [sic]”, ou seja, povos que não
falavam a “língua geral” da costa brasílica. (Milanez; Santos, 2021, p. 185).

A  empreitada  colonizadora,  no  entanto,  não  contava  com  a  desobediência  do

semiárido para sua colonização. Para Medeiros (2022) a colonização da região do semiárido,

vulgarmente descrita como “sertão” impôs um desafio não esperado aos colonizadores, por se

tratar de “uma pedra no caminho da história, refratário à catequese e ao domínio, como uma

rebelião” (Medeiros, 2022, p. 334).

[…] Vivem nessas províncias cobertas de matas e serras em hum certo estado de
independencia, e fora do alcance da ação do governo […] imbuída em perigosas
ideias de huma mal entendida liberdade, desconhece as forças das leis. (Visconde do
Uruguai, 1840, S. P. apud Medeiros, 2022, p. 325).

Os  colonizadores  além  de  enfrentar  uma  resposta  violenta  dos  índios  arredios  as

tentativas de escravização, também tiveram dificuldades para lhe dar com o bioma, sendo a

caatinga nordestina um ambiente de pouca água e com um regime de chuvas não fixo, esses

elementos  juntos  impuseram  desafios  ainda não vistos  em  outras  regiões  aos  colonos.

Justificando  o  avanço  da  ocupação  territorial,  os  colonizadores,  militares  e  missionários,

abriram estradas e definiram a disputa com base na ideia de “guerra justa19”. 

18Processos de resistência observados na história imposta pelos povos da região do semiárido, à exemplo da guerra
dos bárbaros, que retardou a colonização da região e a entrada e fixação dos colonos nesta geografia.
19Dispositivo  legal,  instituído  em  1570  que  determinava  que  eram  justas  todas  as  violências  impostas  pelos
colonizadores aos povos indígenas, pois se tratava de legitima defesa, em decorrência dos ataques dos indígenas. Em
11 de novembro de 1595, as guerras justas somente seriam feitas por ordem do rei.



70

Violências de toda a sorte foram cometidas contra os indígenas. Essa argumentação, estava

baseada  na  necessidade  de  defesa  dos  colonos  pois  os  indígenas  proferiam  ataques  aos

portugueses e se recusavam a aceitar a soberania lusitana e a sua religião, mesmo em condições

desfavoráveis,  sem acesso  a  tecnologias  e  em menores  números.  A  retórica  da  guerra  justa,

permitiu a limpeza do território, possibilitando a sua posterior ocupação e a articulação com a

economia colonial. (Milanez; Santos, 2021). Apesar da resistência imposta pelos povos, em um

período de  dois  séculos,  já  é  efetiva  a  presença  europeia.  Porém,  nota-se  que  esse  histórico,

distante de como o descrevem, como sendo um processo pacífico e natural, foi um período de

grandes conflitos e batalhas, que se observaram por um longo intervalo de tempo.

Afastando-se da homogeneidade encontrada com os povos da costa litorânea, falantes

da mesma língua e habitando uma vasta extensão de terra, nas regiões de caatinga, o conjunto

dos povos era extremamente heterogêneo, com diversas línguas e com perfil pouco nômade,

como descrevem documentos da época:

Com os tapuias  não se pode fazer  conversão  por serem muito andejos,  e  terem
muitas e diferentes línguas dificultosas. Somente fica um remédio, se Deus nosso
senhor não descobrir outro, e é havendo às mãos alguns filhos seus aprenderem a
língua dos do mar, e servindo de interpretes, fará algum fruto, ainda que com grande
dificuldade,  pelas  razões  acima  ditas  e  outras  muitas.  (Cardim,  apud  Dantas;
Sampaio; Carvalho, 1992, p. 432).

Uma das principais estratégias para que as frentes de expansão tivessem algum sucesso  na

região dos “sertões”,  foi  a criação dos  aldeamentos. Uma tecnologia de dominação colonial que

serviu para dar um senso de uniformização dos estilos de vida e cultura dos povos Jê, descritos na

literatura como “tapuias”.  Também serviu como estratégia para a arregimentação dos indígenas,

tendo  em  vista  que,  ao  estarem  aldeados,  estes  não  podiam  se  rebelar,  pois  estavam  agora

subjugados à “ordem colonial”. (Vieira, 2011).  

O espaço do aldeamento, passa a ser um espaço de controle, que para além de facilitar a

conversão dos indígenas, também servia, estrategicamente, como reduto militar, oferecendo quando

necessário, soldados para a guerra. Além disso, “os  aldeamentos  serviam como

barreira a incursões de grupos hostis aos  assentamentos  coloniais”   

(Vieira, 2011, p. 80), facilitando o processo de expansão. 



71

Nesse sentido, os aldeamentos não eram apenas espaços de morada, mas também, postos

estratégicos  para  fins  militares  e  econômicos.  No  entanto,  em  uma  situação de busca por

sobrevivência, alguns grupos étnicos se permitiram aldear,  observando  os  “benefícios”  caso

tornassem-se aliados da coroa. Para esses grupos, maioria pertencente ao tronco linguístico Tupi, o

aldeamento  poderia  ser  um  recurso  de  negociação  estratégico  para  a  manutenção  de  suas

comunidades, em benefício do povo, principalmente para suas lideranças. Todavia, mesmo com a

inserção na hierarquia da sociedade colonial, essas lideranças não possuíam autonomia quanto aos

indígenas aldeados, sequer possuíam poderes políticos, já que estavam  condicionados

diretamente pelas necessidades coloniais.

A condição de aldeado/aliado, tornou-se, para alguns, um veículo de integração à sociedade

colonial, o que não garantia poderes para as lideranças indígenas, que exerciam em sua maioria,

função militar.

Sendo uma criação do sistema de dominação colonial, as aldeias e a distribuição/concessão

de patentes, deviam ser controlados pelo Estado. O temor era de que, por serem espaços de grande

articulação, os indígenas pudessem utilizar  esse sistema em situações de desobediência (Vieira,

2011). Para evitar possíveis rebeliões, mantinham-se a hegemonia política dos missionários. Ainda

que por medo e manobra de dominação, os indígenas inseridos no mundo colonial se beneficiavam

com privilégios,  estando na condição de aldeado/aliado, os relatos históricos apontam que essas

alianças foram mais comuns nas regiões de litoral, história muito diferente para aquelas/es que se

negavam a estar sob o domínio lusitano. Degolar, cativar e dividir as terras conquistadas, essa foi a

prática utilizada pelos colonos para legitimar a ocupação de terras tradicionalmente ocupadas por

comunidades nativas. O papel da igreja, nesse processo, foi central.



72

A política dos aldeamentos20, estruturada principalmente pela ordem jesuíta21, forneceu

à coroa, contingentes de soldados indígenas, que foram essenciais nas guerras da conquista,

além de mão de obra para trabalho forçado nas fazendas e engenhos, expedições na mata em

busca  de  alimentos  e  produtos  comerciais.  Apesar  de  irrefutável,  a  presença  indígena  no

Nordeste, sempre foi motivo de debates acalorados.

Vítimas de uma historicidade cristalizada e simplista, que por muito ignorou as

descontinuidades em teorias letradas e políticas públicas nas práticas em relação aos povos e

coletividades indígenas, os povos indígenas da região do semiárido (Figura 18) sofreram com

o apagamento e processos de submissão que nos tornou, por muito tempo, dependentes dos

colonizadores e cada vez mais invisíveis no conjunto da população, local e nacional.

A ideia  de  “limpeza”  é  recorrente  nos  documentos  da  época,  mas  é  importante
ressaltar  que  as  populações  indígenas  não  eram,  nem nunca  foram extintas.  Os
sobreviventes podiam fugir, se juntar a outros grupos ou compor novas etnias, e até
mesmo passar  a  viver  com os colonos como escravos  ou livres,  deixando de se
afirmar  indígenas,  mas não  deixavam simplesmente de  existir.  (Milanez,  Santos,
2021, p. 193).

O  discurso  oficial  por  trás  desse  entendimento,  foi  ratificado  por  destacados

intelectuais que decretaram: não existiam mais indígenas na região, apenas remanescentes,

cujas tradições e cultura podiam ser estudadas como folclore.

Figura 18 – Exposição “Índios: Os Primeiros Brasileiros”. Memorial dos Povos Indígenas,
Distrito Federal, 2018. Curadoria: João Pacheco de Oliveira, UFRJ/Museu Nacional.

Fonte: UFRJ/Museu Nacional (2018).

20Ver cf. Milanez; Santos (2021, p. 198) Os aldeamentos formavam “os antemurais do gentio  bárbaro”, ou seja,
a principal linha de defesa dos portugueses contra os índios não aldeados.
21Ordem fundada pelo espanhol Inácio de Loyola em 1534. Foi reconhecida pelo papa em 1540, principal braço
da igreja católica no projeto expansionista português, sendo presença certa em quase todos os lugares do império
lusitano.



73

Esse  juízo,  até  muito  recentemente  predominante  nas  ciências  sociais  e  na

historiografia oficial, determinava  que  índios, na  qualidade  de sinônimo  de pessoas e

comunidades que antecederam a presença portuguesa, seriam encontrados apenas no Norte e

em outras regiões remotas do país, onde a colonização estava apenas começando (Oliveira,

2011).

Punidos  por  sermos  indígenas,  a  partir  do  contato  e  da  tomada  das  terras,  fomos

também punidos uma segunda vez, quando com base no argumento “não são mais indígenas”

nos impedem de acessar os nossos territórios ancestrais e políticas públicas especificas para as

populações originárias. Contudo, contrariando a ideia de “indígena” empregada pelo discurso

jurídico genérico e pela ideia de “índio” do senso comum, a presença indígena no Nordeste, é

bastante relevante, como aponta Oliveira (1993):

A presença indígena no Nordeste é bastante significativa,  assume, inclusive uma
grande importância demográfica, ambiental e política, sendo sobretudo de extrema
relevância para se refletir sobre múltiplos horizontes políticos possíveis na relação
entre o Estado e os povos indígenas no Brasil (Oliveira, 1993, p. 5).

Apesar do apagamento histórico e a tentativa de assimilação compulsória a identidade

nacional, os povos da região Nordeste, por meio da resistência, principalmente vinculada aos

rituais religiosos, conseguiram preservar, por meio do regime de memória coletiva, a nossa

pertença  étnica.  Esses  povos,  que  estavam  dispersos  territorialmente,  mas  unidos

cosmologicamente,  passam  a  enfrentar  o  Estado.  Entre  as  estratégias  observadas  estão

vinculadas as afinidades, como aponta Oliveira (1988):

As afinidades culturais ou linguísticas, bem como os vínculos afetivos e históricos
porventura existentes entre os membros dessa unidade,  serão retrabalhados pelos
próprios  sujeitos  em  um  contexto  histórico  determinado  e  contrastados  com
características atribuídas aos membros de outras unidades, deflagrando um processo
de reorganização sociocultural de amplas proporções. (Oliveira, 1988, p. 56).

Quando no século XX, novamente ressurge a categoria “índio” no Nordeste, com a

criação  de  postos  indígenas  na  região,  entre  os  anos  de  1920  e  1950,  conseguiremos

acompanhar o aumento expressivo e capilaridade da presença indígena nos municípios do

Nordeste  brasileiro.  Verificado  principalmente  nesse  século, os processos de

“ressurgimento” desses povos, dá-se, principalmente pelo processo de “etnogênese”22 que de

acordo com a antropologia, é um conceito que define a experiência de emergência de novas

identidades étnicas ou ainda, do ressurgimento de identidades étnicas já conhecidas.

22Ver: GOLDSTEIN, Melvin. Ethnicity and ressource competition in plural societies. (1975).



74

Se o etnocídio é o extermínio sistemático de um estilo de vida, a etnogênese, em
oposição a ele, é a construção de uma autoconsciência e de uma identidade coletiva
contra uma ação de desrespeito (em geral  produzida pelo Estado nacional),  com
vistas ao reconhecimento e à conquista de objetivos coletivos. (Arruti,, 2005, p. 52).

Como resultado, observaremos o aumento significativo de comunidades indígenas na

região Nordeste no século XX, que começam a reivindicar, ante o Estado e a sociedade local,

regional e nacional, o reconhecimento da identidade étnica, e a partir dela, o direito à terra e

ao território, e a políticas assistenciais, como saúde e educação diferenciadas (Figuras 19, 20 e

21).

Figura 19 – População autodeclarada indígena no censo de 1991 – IBGE.

Fonte: IBGE (2010).

Figura 20 – População autodeclarada indígena no censo de 2010 – IBGE.

Fonte: IBGE (2010).



75
Figura 21 – População autodeclarada indígena no censo de 2020 – IBGE.

Fonte: IBGE (2010).

Esse  movimento,  porém,  não  acontece  em  um  vácuo,  é  resultado  do processo

histórico anterior. Algumas das pesquisas que tratam sobre a contingência e as estratégias

adotadas por essas comunidades em resposta a colonização, afirmam que é possível observar

as diferentes proposituras dos distintos processos de territorialização, que pode ser definido

como:
Um processo de reorganização social que implica: 1) a criação de uma nova unidade

sociocultural mediante o estabelecimento de uma identidade étnica diferenciadora;

2)  a  constituição  de  mecanismos  políticos  especializados;  3)  a  redefinição  do

controle  social  sobre  os  recursos  ambientais;  4)  a  reelaboração  da  cultura  e  da

relação com o passado. (Oliveira,1988, p. 55).

4.1 O LIMOLAYGO E A TERRITORIALIZAÇÃO DOS POVOS INDÍGENAS: 

EDUCAÇÃO E ESCOLARIZAÇÃO

Para Oliveira (2004), os povos indígenas sofreram por dois processos de

territorialização, que dão características próprias ao conjunto dessas populações.  Estes

processos, tem características bem distintas, um observado na segunda metade do século

XVII e nas primeiras décadas do século XVIII associado às missões religiosas; e o outro

ocorrido no século XX, articulado com a agência indigenista oficial, o SPI:



76

Pelo primeiro movimento, famílias de nativos de diferentes línguas e culturas
foram  atraídas  para  os  aldeamentos  missionários,  sendo  sedentarizadas  e
catequizadas.  […]  As  missões  religiosas  foram instrumentos  importantes  da
política  colonial,  empreendimentos  de  expansão territorial e das finanças da
coroa. (Oliveira, 2004, p. 24-25).

Uma das principais aliadas do primeiro processo de territorialização foi a escola, que

inserida nos territórios, passou a fomentar uma instrução formal que auxiliou no processo de

colonização  através  da  diluição  paulatina  das  culturas  nativas,  antes  coletivas,  orais  e  de

acordo  com  aspectos  próprios  da  comunidade,  sua  tradição,  história  e  cosmologia.  Para

Saviani (2011), a educação comunitária indígena se orientava a partir de processos de ensino

e aprendizagem muito distintos da escola jesuítica, pois;

[...] havia, aí, uma educação em ato, que se apoiava sobre três elementos básicos: a
força da tradição, constituída como um saber puro orientador das ações e decisões
dos homens; a força da ação, que configurava a educação  como um verdadeiro
aprender  fazendo;  e  a  força  do  exemplo,  pelo  qual cada  indivíduo  adulto  e,
particularmente,  os  velhos  ficavam  imbuídos  da  necessidade  de  considerar  suas
ações como modelares, expressando em seus comportamentos e palavras o conteúdo
da tradição tribal. As ideias educacionais coincidiam, portanto, com a própria prática
educativa, não havendo lugar para a mediação das ideias pedagógicas que supõe a
necessidade  de  elaborarem  pensamento  as  formas  de  intervenção  nas  práticas
educativas. (Saviani, 2011, p. 38-39).

Esse modo próprio de pensar e educar, foi sendo mudado a partir dos aldeamentos e

da construção de espaços escolares, que passam a ser visto pelas comunidades como espaços

inimigos,  estranhos  e  violentos.  Com  o  fim  dos  aldeamentos,  em  1870,  os  governos

provinciais da região,  consideraram que, em enquadramentos administrativos, os povos da

região  estariam  extintos,  por  consequência,  as  antigas  terras  coletivas,  já  nas  mãos  dos

latifundiários,  foram destinadas  aos  coronéis,  com a  prerrogativa  de  que,  em suas  mãos,

estariam servindo a usos supostamente mais produtivos23.

Esse processo, no entanto,  não altera a função da escola em terras indígenas, que

agora, passa a servir como aliada das oligarquias locais, na tentativa de apagar da memória

coletiva dessas comunidades a sua pertença étnica como aponta Xukuru do Ororubá (2005):

23Sobre esse assunto, recentemente foi publicado um estudo científico na revista científica Journal of Applied 
Ecology, que trata sobre o desmatamento da caatinga. Na pesquisa, é relatada que 90% da área de caatinga 
desmatada e que precisa de restauração “têm donos”, ou seja, são propriedades rurais privadas, usadas para 
pecuária extensiva, ovinocultura e extração de madeira em sua maioria. Ver mais em: 
https://deolhonosruralistas.com.br/2022/05/27/estudo-mostra-que-area-desmatada-da- caatinga-fica-em-
propriedades-privadas/?fbclid=IwAR2H- FthhPvehjfaqoiHK0wQrW0nppuTRNvyrNFqG7492O3ddBxTD-PU2qM  



77

Desde a colonização europeia, quando o Brasil foi invadido, que a educação escolar
oferecida aos nossos povos tinha a função de tentar tirar da gente nosso jeito de
viver  (nossa  cultura,  costumes,  conhecimentos,  tradições,  ciência),  nos  impondo
outra lógica de vida para assim dominar a gente. Foi assim com a nossa língua. Essa
estratégia dos invasores fez com que morressem centenas de etnias que existiam
aqui. (Xukuru do Ororubá,  2005, p. 22).

O segundo processo de territorialização vivido pelas comunidades, gerou uma

dependência dos povos indígenas, primeiro aos órgãos paternalistas de tutela, como o Serviço

De Proteção Ao Índio (SPI), e posteriormente,  aos coronéis. Se no primeiro momento as

missões atuavam no sentido de uma assimilação compulsória, promovendo uma acomodação

homogeneizada pelo processo de catequese, pela educação jesuítica e pelo disciplinamento do

“trabalho”, o segundo processo é distinto, já que no século XX, a política oficial do órgão

indigenista, estimula casamentos interétnicos e a fixação dos colonos brancos nas regiões dos

antigos aldeamentos, deixando o progresso material da região como uma tarefa para os não

indígenas.

O  segundo  processo  de  territorialização,  operou  como  um  mecanismo
antiassimilacionista,  criando  condições  supostamente  “naturais”  e  adequadas a
afirmação de uma cultura diferenciadora, e instaurando a população tutelada
como um objeto demarcado, cultural e territorialmente. (Oliveira, 2004, p. 26).

Essa dinâmica, foi fazendo que com a manutenção de relações estabelecidas a longo

prazo com os povos não indígenas, as populações nativas da região, passassem a contrastar

menos com o conjunto da população local, em termos culturais, linguísticos e de fenótipo, nos

sobrando apenas a identidade de “caboclos”, “sertanejos” ou “vaqueiros”. A escola foi um

braço determinante para essa nova realidade.  Essa estratégia,  é ainda bastante  comum em

outras  regiões  do  país,  nela  reside  a  ideia  de  democracia  racial  defendida  pelo  Estado

nacional, em que se espera a criação de uma “unidade” em aspectos culturais, linguísticos e

etc, neutralizando a alteridade e estabelecendo a homogeneidade que engendra a ideia de uma

certa  identidade  nacional,  desrespeitando  por  completo  a  ideia  de  alteridade  indígena

observada nos processos de contato com outras culturas.

A alteridade indígena pode ser vista como uma nova universalidade, que se opõe ao
caos e à destruição colonial do mundo e da vida. Desde antigamente até o presente,
são as tecelãs e os poetas – astrólogos das comunidades e aldeias que nos revelam
essa trama alternativa e subversiva de sabres e práticas capazes de restaurar o mundo
e devolvê-lo ao seu próprio eixo. (Rivera Cusicanqui, 2010, p. 48).



78
Nesse  sentido,  para  a  educação  indígena,  a  alteridade  é  um  conceito-prática

indispensável que auxiliou e continua auxiliando os povos no processo de luta, que resistindo

as violências coloniais, passam a se organizar, conseguindo assim superar o decrescimento

populacional,  já que a  partir  de 1950, com o processo de criação de postos indígenas  na

região,  experimentamos  o ressurgimento  de  comunidades  já  dadas  como “extintas”.  Com

25,5% da população indígena de todo território nacional hoje, a região Nordeste possui na

Bahia a maior população da região, sendo Pernambuco o segundo estado, em números, de

maior concentração indígena (conforme Figuras 22 e 23).

Figura 22 – Distribuição da população indígena por região 2010 – IBGE.

Fonte: IBGE (2010).

Figura 23 – Distribuição da população indígena por estado na região Nordeste, 2010 – IBGE.

Fonte: IBGE (2010).



79
O território,  enquanto categoria  de análise,  vem, ao longo dos  anos,  e  a  partir  de

mudanças sociais  que se manifestam em diversas escalas e tempo, apresentando variados

sentidos, que de forma progressiva, alteram o entendimento comum e mais tradicional que o

compreende  apenas  enquanto  espaço  de  caracterização  espacial  com limites  e  fronteiras.

Considerando os aspectos político, cultural, econômico, subjetivo, relacional e estrutural, o

conceito de território incorpora dimensões que possibilitam uma construção epistemológica,

capaz de dar conta de fenômenos sociais e processos históricos que demandam determinado

entendimento e análise.

[…] Territórios são construções: construções sociais (em que intervêm várias
escalas  relacionais  e  em  que  a  referida  relação  entre  fluxos  e  “fixações” se
exprime), construções discursivas e construções materiais.  Mas esta
“construtividade” do território – que é uma visão sobre o processo – não evita,
antes exige, a pergunta sobre o  output, o resultado, que é o próprio território
assim construído, quando colocado em contextos de interações mais amplas e de
outra natureza (Reis, 2005, p. 60).

Essa  dinâmica  está  relacionada  a  luta  de  movimentos  sociais  que  reivindicam  o

território, a partir de entendimentos próprios, reorientando e promovendo transformações no

plano temporal, espacial e social, reimprimindo um plano territorial, aonde suas propostas de

articulação e gerência fortalecem a luta por vida digna, subsistência, preservação, autonomia e

bem viver. Assim, é possível sugerir, que a dinâmica de movimentos tais como, os povos

indígenas,  tradicionais,  camponeses,  desempregados  urbanos  e  sem  tetos,  fortalecem  e

transformam o território,  a  partir  de  dinâmicas  e  demandas  especificas,  inerentes  a  essas

comunidades.

Unido às mudanças de compreensões (e adoções) da importância do território em
novas  configurações  espaciais,  o  território  já  não  serve somente  como
caracterizador  do  Estado-nação,  da  espacialização  do  patriotismo,  mas  sim  se
constituindo através de várias vertentes, funções e escalas, podendo ter um objetivo
específico para a sua espacialização ou simplesmente “surgir” enquanto lócus de
diferentes objetivos e culturas. (Silveira, 2011, p.52).

Portanto,  para  os  movimentos  sociais  que  pautam  o  território  e  o  processo  de

territorialização, através de dinâmicas que reorientam a concepção tradicional do território, a

ideia de espaço/tempo é radicalmente modificada, adquirindo outros status e significados que

estão,  indubitavelmente,  relacionados  à  sua  própria  realidade,  cosmologia,  ontologia,

ideologia  e  história.  Nesse  sentido,  a  ideia  de  território  está  umbilicalmente  ligada  as

cosmovisões que alimentam a herança cultural dos povos, através da ancestralidade, do modo

de se colocar e interpretar o mundo, como é o caso dos povos indígenas. O território, neste

sentido,  é  uma categoria  epistemológica,  pois  é  fonte  criadora,  um importante  espaço de

geração e que sociabilidade de conhecimentos.



80
Para essa ideia de território epistemológico, é preciso admitir o outro enquanto sujeito

de racionalidade e ação, capazes, a partir dos lugares relevantes da vida coletiva, de traçar seu

próprio projeto de vida, (Reis, 2005) em oposição da ideia de globalização, que se pretende

totalizante.  Quando uma comunidade  se  organiza  a  partir  de  determinado  território,  seus

fundamentos – instrumentos de interpretação, orientação e práticas – conduzem a reflexões

mais alinhadas sobre quais são as nossas necessidades. No caso povo Xukuru do Ororubá,

“Os Xukuru integram o território ao seu modo de vida, sendo o espaço em que residem visto

como  parte  social,  econômica,  política,  religiosa  e  familiar  dessa  comunidade.”  (Silva;

Gonçalves, 2017, P. 35).

Para esse conjunto de nações, a ideia de território se manifesta e se define como um

lugar epistemológico, de origem, onde cada serra tem um nome e esse nome é invocação de

outros seres que vivem naquele espaço que é comum, aonde se estabelecem parentescos e

aonde existem narrativas mais antigas que chegam na memória. “É isso que dá sentido para

chamar a terra de mãe, porque ela não é uma coisa; não é uma gleba, um lote, um terreno,

uma fazenda” (Silva, 2018, s. p.) é o espaço coletivo que origina a ideia que temos de nós

mesmos  e  do  restante  do  mundo.  É  nesse  espaço  que  a  educação  comunitária  indígena

acontece, em que desde a mais terna idade, aprendemos sobre quem somos, de onde viemos e

para  onde  iremos,  desde  os  mais  velhos  até  os  mais  novos,  em  um  fazer  pedagógico

vivenciado diariamente que está associado ao projeto de vida de cada povo, resultando nos

espaços e agrupações que definem a gestão territorial.

O  processo  político-organizativo  em  que  se  alicerçam  nas  territorialidades
indígenas, traça eixos estratégicos  que pautam a recuperação dos  territórios
ancestrais  e  novas  relações  ecológicas  para  reapropriação  da  natureza  e  das
dimensões cosmológicas, frente à descaracterização do território pelo colonialismo,
pelas guerras de distintas intensidades, pelo monopólio da terra, pela exploração do
trabalho  e  a  usurpação  do  conhecimento  ancestrais  desde  o  século  XIX  até  a
contemporaneidade. (Benites, 2020, p. 7).

Defendendo uma perspectiva  do território  enquanto  espaço de  vidas  e  não apenas

como  espaço  geográfico,  os  povos  indígenas  de  Abya  Yala24,  ao  longo  de  séculos,

desenvolvem uma relação de pertencimento à terra, com diferentes cosmovisões. “A partir de

uma prodigiosa capacidade de organização e de um profundo conhecimento do meio, nascido

da relação religiosa do homem com a terra — que é sagrada e está, portanto, sempre

viva” (Galeano, 2008, p. 42).

24Na língua do povo Kuna significa “Terra madura”, “Terra Viva” ou “Terra em florescimento” e é sinônimo de
América. Abya Yala vem sendo usado pelos indígenas da América Latina para designar  a si próprios, como
contraponto ao conceito de América. Ainda assim, é importante destacar que diferentes povos originários que
viverem neste continente,  atribuíram nomes próprios às regiões que ocupavam  –  Tawantinsuyu, Anauhuac,
Pindorama, são alguns exemplos – o uso estratégico da expressão Abya Yala, vem sendo um fator político e
contranarrativa colonial para criar um senso de unidade e pertencimento entre estes diversos povos.



81
Os povos indígenas da América Latina, reivindicam a terra enquanto espaço físico

– espiritual – coletivo. O território é o começo, meio e fim. A terra é mãe, é sagrada,

está viva, como afirma Xikão Xukuru (1992):

[sic] A gente tem a terra como a nossa mãe, então se ela é a nossa mãe,  ela que dá
todo o fruto de sobrevivência pra nós, ela deve ser zelada e preservada, a partir das
pedras,  das  águas  e  as  matas.  Por  que  nós  não  temos  a  terra  como objeto  de
especulação, a terra como um objeto para negócio. [..] A terra é para sobrevivência,
de  todo  aquele  que  vive  em  cima  dela,  mas  os  latifundiários,  fazendeiros,
madeireiros e garimpeiros veem isso de outra forma, usam a terra para exploração.
Desmatar e ganhar dinheiro, vender a terra,  criar gado, muitas vezes explorar os
pobre […]. (Xikão Xukuru..., 1992, s. p.).

Para Kopenawa e Albert (2015), a demarcação, a divisão de terra, e o traçar fronteira é

costume de branco, não do índio. “O brasileiro ensinou a demarcar terra indígena, então por

isso que nós passamos a lutar por isso, para garantir o território, para poder cultivar e proteger

a terra” (Kopenawa, Albert, 2015, p. 36). Para o xamã, o mundo é como uma floresta fecunda,

pois tem coração e respira, não é um depósito de recursos escassos, ocultos no subsolo.

Por mais que eles tentem transformar em estoque fundiário, tirar o sentido de vida
que a terra tem, essa gente que nasceu na terra, e tem a memória da terra. Esperneia,
morre, continua reaparecendo em outros termos, mas continua lutando e berrando,
dizendo que aquilo é a mãe terra. (Silva, 2018, s. p.).

Fonte de socialização permanente dos povos originários, o território, desde o período

pré-colonial, é um bem coletivo, lugar de subsistência material, mas também o espaço aonde

construímos  a  nossa  realidade  social  e  simbólica.  Defendemos  assim,  um  conceito  de

território que está intrinsecamente ligado a ideia de bem viver, a casa comum, que deve ser

respeitada, preservada e protegida para a execução dos nossos projetos de vida, que passam,

também, pela educação.

O território para nós é o espaço de resistência, fonte de inspiração para agirmos e
interagirmos com a “Mãe Natureza”. Nele estão depositadas a esperança e os sonhos
de  construção  do  nosso  Projeto  de  Vida.  É  o  lugar da  moradia  dos  nossos
antepassados, dos nossos filhos e filhas é o que mantêm a nossa identidade coletiva.
(Xukuru do Ororubá, 2009, p. 08).

Para nós, povo Xukuru do Ororubá, a ideia de bem viver é sinônimo de “Lymolaygo

Toype” que em tradição literal é A Terra dos Velhos ou a Terra Ancestral. O território é a

chave para os reinados que resguardam a nossa história, tradição e cultura e é através dele que

podemos executar  o  nosso projeto de vida,  que está  firmado na lógica  do bem viver,  da

agricultura ancestral, do encantamento. Para nós, o bem viver reside na ciência dos invisíveis,

que está nas matas, nas águas, nas pedras e espalhada em toda natureza da Sagrada Serra do

Ororubá.



82

Vítimas de uma perseguição secular, os povos indígenas reorientaram as lutas, tendo

como carro chefe, a defesa do território originário, sendo, a disputa territorial, o motivo dos

principais conflitos com os não-indígenas.

Desterrados em sua própria terra, condenados ao êxodo eterno, os  indígenas da
América Latina foram empurrados para as zonas mais pobres, as montanhas áridas
ou o  fundo  dos  desertos, à  medida que  avançava  a  fronteira  da  civilização
dominante.  Os  índios  padeceram e  padecem  –  síntese  do  drama  de  toda  a
América Latina – a maldição de sua própria riqueza (Galeano, 2008, p. 45).

O terror da invasão muda completamente a configuração das comunidades, que agora,

se vêm herdeiros de uma luta que parece não ter fim. Em defesa das vidas, espiritualidade e

biodiversidade, os povos indígenas dão início a uma peregrinação que já dura cinco séculos,

padecendo  sob  uma  certa  ideia  de  “desenvolvimento”  necessário  à  “civilização”  e  da

ganância. Testemunhamos há séculos os assassinatos, as torturas, o esbulho e outras violações

que vitimaram muitos povos e diminuíram consideravelmente a nossa população. A educação

comunitária indígena, é então um elemento fundamental para que os povos mantenham seus

costumes, tradições, história e cosmologia, o território – comunidade – é o espaço para que

ela se desenvolva;

Na  minha  visão,  a  educação  indígena  dentro  da  nossa  comunidade  é  um
fortalecimento de nosso povo. A gente vivia só ensinando as coisas do não- índio,
mas nós sentimos a necessidade de ter nossa educação. A gente quer que as nossas
crianças aprendam a nossa história, que é triste, que é de luta e de sofrimento, mas é
preciso que elas saibam (Pataxó Hã Hã Hãe, 2004, p. 40-41).

Como um dos territórios mais ricos de Abya Yala, Pindorama, hoje conhecido como

Brasil, enfrentou a invasão militar dos ibéricos em 1500 à territórios originalmente habitados

por povos indígenas, que segundo estudiosos, já ocupavam esse território entre treze mil e

sete25 mil anos. Considerado pelas ciências como período “pré-histórico” a história dos povos

que primeiro habitaram as Américas, nos remete a um período de agrupações humanas de

onde  vieram  a  originar  uma  população  nativa,  que  em  1500,  estima-se,  já  passava  de,

presumidamente, seis milhões de pessoas, sendo mais de mil povos distintos, entre o litoral e

os interiores.

25Ver: Bueno, L. e Dias, A. Povoamento inicial da América do Sul: Contribuições do contexto brasileiro. 
Estudos Avançados, v. 29, n.83, jan./abr. 2015.



83

A expansão das fronteiras colonialistas, das invasões aos territórios originários, e o

intenso avanço do europeu, resultou, além das mortes, escravidão e  desaparecimento  de

comunidades inteiras, em uma peleja, entre guerras e disputas territoriais que se mantêm.  

A violência  ininterrupta em relação aos povos originários,  pode ser observada,  através da

leitura de dados que apresentam o decrescimento populacional das comunidades, em relação

ao período anterior  ao  contato.  Se  a  estimativa  é  de  que  em 1500 houvesse  um número

superior  a  um  mil  etnias  distintas  e  mais  de  seis  milhões  de  pessoas,  hoje,  os  dados

apresentam algo em torno de trezentos e cinco povos, sendo um pouco mais de novecentas

mil pessoas, representando cerca de 0,4% da população brasileira, segundo o último censo

oficial do Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística de 2010 (Ibge, 2010).

A expropriação dos indígenas – usurpação de suas terras e de sua força de
trabalho – foi e é simétrica ao desprezo racial, que por sua vez se alimenta da
objetiva degradação das civilizações destruídas  pela  conquista.  Os efeitos da
conquista  e  todo  o  ulterior  e  longo  tempo  de  humilhações,  despedaçaram
identidades  culturais  e  sociais  que  os  povos  indígenas  tinham alcançado.
(Galeano, 2008, p. 47)

Este despovoamento consiste  em “dispensar” todos aqueles  que são inúteis  para a

nova organização social “moderna”. Apontar essas diferenças é de fundamental importância

para que possamos entender melhor as marcas de origem deixadas pelo encontro e o conflito

com a  chegada  do colonizador.  Para  Cesárie  (2020),  a  equação  da  colonização  pode  ser

descrita  como um processo de coisificação,  que em razão das “realizações”  conquistadas,

esquecemos das violências, tirania e aculturação forçada que viveram os povos.

4.2 “ELES  COMBINARAM  DE  NOS  MATAR,  NÓS  COMBINAMOS  DE  NÃO

MORRER”:  ESTRATÉGIA,  ALIANÇAS,  LUTA E RESISTÊNCIA DOS POVOS

INDÍGENAS DO SEMIÁRIDO.

Paralelamente a guerra da conquista,  os povos indígenas  sobreviventes  a violência

colonial,  adotaram  como  estratégia  central  para  pensar  a  existência,  a  manutenção  do

território, intimamente ligado a ideia que temos de nós mesmos e a nossa concepção de nação

enquanto unidade diferenciada, possibilitando-nos outras formas de exercer a autonomia e

organização.  A  impressionante  capacidade  de  resistência  dessas  comunidades,  algumas

reduzidas a uma centena, dezena de indivíduos, que conseguiram sobreviver e manter a sua

memória, capazes de se reportar  a uma história  comum,  dizer  de onde vieram, foi  uma

estratégia vital para mantermo-nos vivos. 



84
Essa  estratégia,  segundo  Oliveira  (1998),  foi  de  fundamental  importância  para

manutenção da vida de povos etnicamente diferenciados dentro de um Estado-nação, pois:

É a partir do território enquanto ato político, que os sujeitos vem a se transformar
em uma coletividade organizada,  formulando uma identidade própria,  instituindo
tomadas de decisão e de representação, e reestruturando as suas formas culturais,
inclusive as que os relacionam com o meio ambiente. (Oliveira, 1998, p. 56)

As reestruturações dos territórios e o processo de territorialização no Brasil, assume

contornos específicos e marcam a história de cada região, a partir da luta e aliança dos povos

que sempre pensaram o território como espaço de abundância de vida, para além da cerca

(Ferreira,  Felício 2021),  em  uma  tradição  de  combate  ao  latifúndio,  experiências  de

resistência histórica se destacam no processo de ocupação territorial.  Experiências como a

confederação dos  Tamoios26;  Palmares27;  Guerra  dos  Bárbaros28;  Cabanagem29;  Balaiada30;

Canudos31;  Contestado32 e  tantos  outros episódios históricos que resultaram em

movimentos de luta por terra e território de grande envergadura no Brasil.
26Entre  os  anos  de  1554 e  1567 ocorreram na  região  que  hoje  é  o  Rio  de  Janeiro,  uma serie  de  conflitos
denominada  de  Confederação  dos  Tamoios.  Os  conflitos  envolveram  as  nações  tupinambás,  tupiniquins,
guaianás, aimorés e temiminós e tiveram início a partir da chegada dos portugueses e Franceses na região. Ver
mais em: Ferretti, Danilo José Zioni. A Confederação dos Tamoios como escrita da história nacional e da
escravidão. Ouro Preto, n. 17, abril, 2015, p. 171-191.
27O Quilombo dos Palmares foi o maior e mais duradouro quilombo da história da América Latina. Chegando a
reunir mais de 20 mil pessoas, era localizado na serra da barriga, atual estado de Alagoas e foi um dos mais
importantes  espaços de resistência do povo negro escravizado no Brasil  colonia.  O quilombo dos Palmares
resistiu a diversas excursões dos Holandeses e Portugueses e durou, desde e a primeira vez que foi mencionado
até sua destruição, mais de 100 anos. Ver mais em: Freitas, M.M. Reino negro de Palmares. Rio de Janeiro:
Companhia Editora Americana, 1954.
28A guerra dos Bárbaros foi uma série de conflitos entre colonos e indígenas nos sertões do Estado do Brasil,
desde a segunda metade do século XVII  até  o início do século XVIII,  especialmente,  na capitania do Rio
Grande. Ver mais em: Puntoni, Pedro. A guerra dos bárbaros: povos indígenas e a colonização do sertão
nordeste do Brasil, 1650-1720. Tese de doutoramento, São Paulo, USP.
29Uma das revoltas mais violentas do século XIX, a cabanagem marca um período histórico do Norte do Brasil.
Em uma revolta de aliança de povos, entre indígenas, negros e pobres, os “cabanos” – batizados assim por
morarem em palafitas e em casas similares a cabanas, formaram uma unidade contra o império Português,
exigindo melhores condições de vida para os povos da região. Ver mais  em: Paolo,  Pasquale  Di.
Cabanagem: a revolução popular da Amazônia. Belém : Conselho Estadual de Cultura, 1985.
30Aconteceu no atual estado do Maranhão, uma revolta de caráter popular que ficaria conhecia como balaiada.
Motivados principalmente pela ampla pobreza da população e da violação de seus direitos, a baliaia durou entre
os anos de 1838 à 1841. Ver mais em: Serra Astolfo. A balaiada. Instituto Geia, 2° ed, 2008.
31Fundada às margens do rio Vaza  – Barris, a comunidade de Belo Monte foi palco para o que ficou sendo
conhecida como guerra de Canudos, um dos principais conflitos do período final da Monarquia no Brasil. Tendo
como lema: fé e justiça, a guerra de Canudos foi uma sucessão de conflitos travadas entre os moradores da vila
de Belo Monte contra a ordem vigente. Ver mais em: Cunha, E. Os Sertões. Rio de Janeiro: Ediouro, 2003.
32Entre 1912 e 1916, através da da expulsão de sertanejos/cablocos de suas terras para a instalação de uma
estrada de ferro, que uma sucessão de conflitos entre os estados de Santa Catarina e  Paraná, ficou conhecida por
Contestado. Com características religiosas e políticas de contestação social, o contestado faz referência a um
conflito histórico de revolta dos povos do Brasil. Ver mais em: Machado, Paulo Pinheiro. Um estudo sobre as
origens  sociais  e  a  formação  política  das  lideranças  sertanejas  do  Contestado,  1912-1916.  Tese  de
doutoramento, São Paulo, UNICAMP.



85

Estas lutas, sobretudo, denunciaram que longe de uma pacificação, existiu um histórico

rebelde e de aliança entre os povos, que sempre esteve na pedida do dia. Seguindo o princípio

de luta pela terra, a aliança dos povos, com toda nossa diversidade, sempre teve um fim: a

territorialização para manutenção da vida.

Quando pensamos território, não estamos falando de um quadrado ou de  uma
demarcação com determinado aspecto. Estamos falando de um lugar  cheio de
símbolos  de  pertencimento,  alicerçados  na  abundância  da  vida  […]  O que
queremos são territórios, lugares com vida, com comunidade, onde rios, matas,
animais, poços, nascentes, tudo possa ser respeitado e cuidado. Se continuarmos
a lutar a partir das cercas, elas seguirão nos separando, nos dividindo. (Ferreira;
Felício, 2021, p. 43-44).

A territorialização,  neste sentido,  significa um movimento de reorganização social,

que têm inicio na criação de uma unidade sócio cultural, que constitui mecanismos políticos

especializados,  assim,  redefinindo  o  controle  sociais  sobre  os  recursos  ambientais,

reelaborando a cultura e a relação com o passado (Oliveira, 1998), criando uma dimensão

política estratégica.

A terra, sendo um corpo central que forma o corpo, a subjetividade, a

economia,  a  política  e  a  sociabilidade,  organizando  um  refinado  significado

ambiental, produzido por um tecido cosmológico que estrutura o que se define

como caminho da vida.  

(Chaparro, Maciel, 2021, p.29).

Dado  o  devido  destaque  a  episódios  históricos  que  definiram  o  processo  de

territorialização do Brasil, com o avanço da contaminação do pensamento ocidental moderno,

perpetrado entre os povos originários e os povos tradicionais – entre estes, aqueles trazidos

de África para servir de mão de obra escrava no Brasil  – a partir de dispositivos coloniais

inseridos  em  nossos  meios,  como  os  aldeamentos,  igrejas,  escolas  e  outras,  forjadas

notadamente  para  esvaziar  o  sentido  de  coletividade,  fomentando  o  conflito,  a  partir  da

individualização das partes dos povos, devemos também destacar que na base da formação do

Brasil, existiram conflitos que juntos formam as marcas de nascimento dessa sociedade.

Para Silva (2018), nem os brancos vieram para cá para fazer qualquer ato edificante,

nem os  negros  vieram voluntariamente  para  ser  escravos,  e  nem os índios  estavam aqui

achando “engraçadinho” (palavras do autor) essa invasão;



86

É um barateamento total da nossa história, é uma negação dos conflitos
profundos que marcaram esses desencontros de povos. Também naturalizar
e reduzir o encontro dos índios com os negros nos quilombos como um evento
que  emerge  como uma  representação  da  força,  da  aliança  natural desses povos
contra o opressor, se não for mais bem elaborada, vira uma mistificação também,
porque quando os negros e índios constituíram alianças em algumas situações de
quilombo  eles  eram  uma  capacidade  tão  grande  de  alteridade,  as  identidades
estavam  tão  claras  que  você  não  tinha  nenhum  pote  formando  aquela  ideia  de
colocar todos num caldeirão e tirar dali um extrato. Então as pessoas sabiam que não
eram matéria  prima,  são seres humanos com biografias, vidas e histórias. Suas
sociedades tinham trajetórias próprias, eles tinham uma aliança circunstancial
contra o opressor. Mas eles não estavam criando uma nova civilização;
essa mistificação é uma maneira dos nossos continuados dominadores  explicar  e
justificar o tipo de história que estamos constituindo a longo prazo.  
(Silva, 2018, s. p.).

Relatar  os  conflitos,  as  alianças  e  as  guerras  que  eclodiram com a colonização  e

territorialização desse lugar que chamamos Brasil, é também dar espaço para problematização

do processo histórico em que se constituiu essa nação, sem recorrer os contos românticos

oficiais, mas apresentando narrativas não oficiais, de pessoas que cresceram ouvindo histórias

que não estão presentes nos livros didáticos. Esse refazer da memória, também presente no

território, é o que constitui o sujeito como um sujeito coletivo.

Entender o passado tem sido parte da pedagogia crítica da descolonização. Oferecer
histórias  alternativas  é  oferecer  saberes  alternativos.  A  implicação  pedagógica
desse acesso a saberes alternativos é que pode ser a base de maneiras alternativas
de fazer as coisas […] Contar nossas histórias a partir  do passado, reivindicar o
passado, dar testemunho das injustiças pretéritas, são todas estratégias comumente
empregadas pelos povos indígenas que lutam por justiça. (Smith, 2013, p. 49).

A resistência a individualização é uma marca comum entre os povos, que encontraram

em sua natureza coletiva, uma fonte fecunda e fértil capaz de produzir a prosperidade das

comunidades. É nesse sentido que, recontar a história, trazendo também outras narrativas, faz

parte do processo de decolonização, assim como a defesa dos redutos, espaços territoriais

ancestralmente ocupados pelos povos, que produzem uma narrativa de defesa da vida, por

meio da manutenção da Mãe Terra, enquanto organismo vivo, afetivo, recheado de memórias,

histórias e passagens que guardam a nossa existência. A invocação dos seres que ali vivem, de

nossos parentescos e da sua profunda relação conosco é o que dá sentido de chamar a terra de

mãe.



87

Nesse sentido, a categoria território é uma categoria de primordial importância para se

discutir  educação  comunitária  indígena  e  educação  escolar  indígena, através  de  uma

perspectiva decolonial, pois sendo o território um espaço epistemológico de construção e de

difusão de nossos  jeitos,  características,  cosmologias,  conhecimentos  e  saberes  é  também

através do território que conseguimos entender as expressões pedagógicas existentes em cada

povo.

POVO XUKURU DO ORORUBÁ; POVO SEMENTE. HISTÓRIA, MODO DE

VIDA E TRADIÇÃO.

O  povo  Xukuru  do  Ororubá  é  um  dos  onze  povos33 indígenas  do  estado  de

Pernambuco, que compõe a região Nordeste do Brasil. O nosso território demarcado tem um

total de 27.555 hectares de terra, e é dividido em 2434 aldeias,  agrupadas em  3  regiões:

Agreste,  Ribeira  e  Serra,  entre  os  municípios  de  Pesqueira  e  Poção. Essas  regiões  são

divididas  por suas características  geográficas  distintas.  Além dos indígenas  que vivem no

território demarcado, temos também uma população considerável de indígenas habitando as

cidades de Pesqueira, Poção, Venturosa, Arcoverde, Belo Jardim, Brejo da Madre de Deus e

outros entre a região do agreste central e sertão do estado. Em 194435, um sertanista do SPI,

por meio de relatório oficial descreveu que as terras do povo Xukuru do Ororubá, iam, no

sentido  norte-  sul,  da  região  limítrofe  aos  estados  da  Paraíba  e  Pernambuco  até  a  Pedra

Serrana na cidade de Pedra. (Xukuru do Ororubá, 2012)

De  acordo  com dados  da  Fundação  Nacional  do  Índio  (FUNAI)  e  da Fundação

Nacional de Saúde (FUNASA) a estimativa da população indígena Xukuru do Ororubá hoje,

seria algo em torno de 12.000 pessoas, contrastando o último censo do Instituto Brasileiro de

Geografia e Estatística (IBGE), datada em 2010, que fala de algo em torno de 2.000 a 8.390

pessoas. O povo Xukuru do Ororubá é a maior população indígena do estado de Pernambuco

e a terceira maior da região Nordeste (Figura 24 e 25).

33No estado de Pernambuco, além do povo Xukuru do Ororubá, existem também as seguintes comunidades indígenas:
Atikum, Fulni-ô, Kambiwá, Kapinawá, Pankará, Pankararu, Pipinpã, Truká, Tuxá e Xukuru de Cimbres.
34Cimbres, Sucupira, Cajueiro, Guarda, Mascarenhas, Jatobá, Curral Velho, Passagem, Pão de Açúcar, Caldeirão, Pé
de Serra dos Nogueiras, Pé de Serra de São Sebastião, Pé de Serra do Oiti, Capim de Planta, Couro Dantas, Lagoa,
Santana, Caetano, Caípe, Gitó, São José, Afetos, Brejinho, Cana Brava, Pedra D’água.
35O primeiro  relatório  oficial  contemporâneo  sobre  os  Xukuru  data  de  1944  e  foi  feito  por  Cícero  Cavalcanti,
sertanista a serviço do SPI. (Antunes, 1973, p.40-43).



88

Figura 24 – Mapa geral da terra indígena Xukuru do Ororubá demarcada.

Fonte: Cartografia do povo Xukuru do Ororubá, Associação da comunidade indígena Xukuru do Ororubá 
(2012).

Figura 25 – Mapa geográfico da terra indígena Xukuru do Ororubá demarcada dividido em sub- regiões 
climáticas. 1 - Região Agreste, 2 - Região Serra, 3 - Região Ribeira.

Fonte: Cartografia do povo indígena Xukuru do Ororubá, Associação da comunidade indígena Xukuru do 
Ororubá (2012).

A  serra  do  Ororubá  é  formada  por  uma  sucessão  de  serras  com  uma  altitude

aproximada de 1.125 metros. Desfruta de uma hidrografia privilegiada, em um local de bioma

misto  – com predominantes  áreas  de  caatinga  e  alguns  resquícios  de  mata  atlântica.  O

território demarcado Xukuru também é morada de afluentes e açudes dos rios Ipanema e

Ipojuca, que cortam o território.



89

São diversas  as  fontes  e  registros  acerca  do  povo Xukuru  e  a  nossa  presença  na

sagrada serra do Ororubá (Figura 26). Os mais antigos, sendo os registros dos padres jesuítas

e  oratorianos  em passagens  em diários  de  campo e  cartas  enviadas  à  Portugal,  além de

documentos  oficiais  dos  governos provinciais  do  segundo reinado36.  Em documentos  não

oficiais, a pesquisa antropológica de Curt Nimuendaju37 de 1934 também cita a população

Xukuru.

O nosso povo sempre habitou o seu território tradicional, território esse que atingia
uma extensão muito grande. Atingia o território onde hoje estão as  seguintes
cidades:  Venturosa,  Poção,  Brejo  da  Madre  de  Deus,  Belo  Jardim  e Arcoverde
(distrito de Aldeia Velha). […] Após muitas lutas, o povo Xukuru reconquistou o
seu território, que foi reduzido pela FUNAI. Mas, sabemos que temos índios
Xukuru morando, vivendo nas cidades de Venturosa, Poção, Brejo da Madre de
Deus, Belo Jardim, Sanharó, Alagoinha e nos povoados de Mimoso, Ipanema e
Aldeia Velha que ficaram fora da demarcação do território. (Almeida; Marin,
2012, p. 4).

Figura 26 – Território não demarcado do Povo Xukuru do Ororubá, Mapa de Ocupação Histórica.

Fonte: Cartografia do povo Xukuru do Ororubá, Associação da comunidade indígena Xukuru do Ororubá 
(2012).

36Documentos oficiais de Pernambuco, em meados do século XVIII, apontam a colonização da região iniciada a
partir da vila de Cimbres, local anteriormente chamado de Aldeia Ararobá. Dizem ainda que o local serviu para
catequização de vários indígenas, por aproximadamente 2 séculos.
37Curt Unkel, batizado Nimuendaju do tupi – guarani “aquele que fez o seu próprio lar”. Sua obra, fruto da
pesquisa e da observação participante entre 30 povos indígenas, de norte a sul do país, em um período de 40
anos, é considerada uma das mais extensas e importantes obras da etnologia brasileira.



90

Entre os documentos não oficiais são muitas as fontes que citam, ainda que as vezes

vagamente,  a  presença  dos  índios  de  “língua  travada38”  em nossa  região.  Historicamente

associados  por  descendência  a  outras  grandes  comunidades  anteriores  a  nossa,  como por

exemplo  os  Tarairiús  também relatados  como Outxucaianas,  povos de perfil  nômade que

transitavam entre os estados do Rio Grande do Norte, Paraíba, Pernambuco e Ceará, residindo

na caatinga entre os rios Jaguaribe, Apodi, Piranhas-Açu, Sabujii e Seridó. O povo Xukuru do

Ororubá também fez parte da maior confederação indígena do Brasil, sendo um dos povos,

entre presumidamente 22 etnias, a participarem do conflito. Esses povos estiveram entre os

anos  de  1683 à  1713  envolvidos  em uma série  de  conflitos  denominada  de  “guerra  dos

bárbaros”. Para  Araújo  (2007),  a  guerra  dos  bárbaros  foi  uma  série  de  conflitos  que

resultaram de uma adequação da chamada Guerra Brasílica39. Suas origens, de acordo com

Putoni40 (2002) estão nos conflitos iniciados no Recôncavo Baiano no início do século XVII.

Reconhecidamente está é a guerra indígena de maior duração do Brasil, em que esses

povos,  em uma grande aliança,  defenderam os seus territórios  do avanço da colonização

portuguesa, retardando a entrada dos europeus no semiárido.

A  guerra  dos  bárbaros,  como  expressão,  informa  e  explica  como  os  colonizadores se

autorizavam  a  deslegitimar  a  resistência  dos  povos  indígenas  e  de  que  maneira  eles

justificavam  a  disposição  que  tinham  para  o  extermínio  destes:  ali,  a  manipulação  dos

conflitos  internos  das  populações  nativas,  das  contradições,  fazia  de  povos  considerados

“arredios” alvos preferenciais da brutalidade colonial.

Na terra indígena Ororubá, em 1621, foi fundado pelos padres oratorianos, sob ordens

da coroa e atendendo a legislação portuguesa, o aldeamento do Ararobá de Nossa Senhora das

Montanhas.

38Os colonizadores utilizavam o termo para dividir em dois grandes grupos étnicos os povos indígenas do Brasil
“Tupi” e “Tapuia”, porém, esses não designam uma etnia, tão somente distingue os troncos linguísticos que
nunca foram hegemônicos entre os povos, mas que mantinham alguns vocábulos similares. Essas línguas, de
acordo com os relatos não informais era mais difíceis de serem faladas e sempre aparecem relacionadas a um
povo “bárbaro” de difícil domínio e catequização.
39Ver Cf (Mello, E. C, 1975) trata da restauração portuguesa nos domínios de Pernambuco frente à presença
holandesa no início do século XVII.
40Ver Cf (Puntoni, P. 2002) O conflito se inicia na BA e se estende geograficamente para as áreas  dos atuais
estados de Pernambuco, Paraíba, Rio Grande, Ceará e Piauí, e temporalmente, até a primeira metade do século
XVIII.



91

De acordo com a historiografia  disponível,  tem início  em 165441,  ainda  no século

XVII, a efetiva ocupação da região quando o rei de Portugal fez grandes doações de sesmarias

de  terra  a  senhores  de  engenho do litoral  para  criação  de  gado,  os  missionários  também

possuíam fazendas,  gado e se utilizavam da mão de obra indígena (Medeiros,  1993 apud

Silva, 2007). Em 1762, após o Diretório do Marquês de Pombal, instituído em 1757, que

declarou, sem distinção, livres e vassalos do rei todos os nativos, para o uso na defesa de

fronteiras  e produção da lavoura,  o aldeamento de Ararobá elevasse ao status de Vila  de

Cimbres42.

Para  Galindo  (2011),  essas  mudanças  são  relevantes,  pois  é  aqui,  que  uma  nova

categoria de indivíduos surge, como explica:

O novo  século  trouxe  uma  nova  ordem,  caracterizada  pelo  abandono  da  rígida
tradição catequética de orientação apostólica dos missionários  capuchos e
jesuítas. Essas mudanças, de certa forma, prenunciavam outras, ainda mais
amplas, que viriam na segunda metade do século, marcadas pela conversão das
missões em paróquias, pela substituição dos missionários por curas seculares e pela
congregação de moradores das aldeias e das fazendas em vilas […] No bojo deste
processo nasceu, nas freguesias fundadas no final do século XVIII, uma semi-
independente  oligarquia sertaneja,  que passaria  a  ocupar o lugar dos capitães  –
mores  e  procuradores,  antigos  capatazes  dos  senhores  de  terra.  No  entorno  das
fazendas  de  gado,  se  comprimiam  nativos  que  deixavam  suas  comunidades
originárias para se agregarem à população marginal desses assentamentos coloniais,
gerando lentamente, um problemático “lumpesinato43”, interface que abrigaria uma
casta mutante de nativos, então denominado agregados. (Galindo, 2011, p. 167-168).

A saída dos jesuítas das missões deu início a um processo de evasão das aldeias.

Muitos indígenas preferiam sair e se instalar nas periferias das fazendas ou em terras ainda

não reivindicadas a se submeter aos novos curas. O resultado da promulgação do diretório, foi

a  reorganização  indígena,  que  passou  a  reagir  silenciosamente, saindo das vilas e

congregando-se em grupos “arredios”. 

41Ver c.f  (Almeida,  2014)  Em 1654 foi  assinado o alvará  de  concessão  ao  fidalgo  João  Fernandes  Vieira,
assinado por Dom João IV, rei de Portugal, que transmitia os direitos de posse e exploração de uma grande
sesmaria que abrangia o nosso território.
42Aldeia de importância histórica e cosmológica do povo Xukuru do Ororubá, sediada na região Agreste. A
aldeia Cimbres foi batizada assim em alusão a uma vila de Portugal. Dizem os mais velhos que foi em Cimbres,
que nossos ancestrais  encontraram a imagem de Nossa Senhora das  Montanhas,  ou para nós,  Mãe Tamain,
importante representação da espiritualidade Xukuru do Ororubá. Por este mesmo motivo, a Aldeia Cimbres é
uma aldeia com bastante movimentação de caráter turístico/religioso, recebendo muitos fieis. No dia 2 de Julho
o povo Xukuru do Ororubá, celebra o dia de Mãe Tamain, reunimos todas as aldeias e subimos em procissão
para Aldeia Cimbres, até a paróquia de Nossa Senhora das Montanhas, aonde fazemos um ritual que dura o dia
inteiro.
43 Ver  C.f  Galindo (p.  168,  2011)  Em alusão  a  Lumpenproletariat,  camada social  estudada pela  sociologia
marxista,  carente  de  consciência  política,  formada  por  trabalhadores  que  vivem  na  miséria  extrema  e  por
indivíduos direta ou indiretamente desvinculados da produção social e que se dedicam a atividades marginais.



92

Muitos destes indígenas, para sobreviver, assaltavam fazendas, formavam pedágios e 

praticavam outras ações diretas contra os colonizadores (Galindo, 2011).

Os problemas dos fugitivos do diretório não eram prioridade apenas no Rio Grande
do Sul. A resistência dos índios do corso na região da serra do Ararobá, onde se
erigiu  a  vila  real  de  Cimbres,  em  Serra  Talhada  e  no  Moxotó,  se  espalhava
rapidamente, ensejando medidas repressivas. (Galindo, 2011, p. 181).

Operações militares foram montadas para abafar os levantes, que ocorreram em todo o

curso do rio São Francisco, as regiões mais entranhadas do sertão. Algumas dessas operações

moveram termos de justificação – documentos que serviam como instrumento jurídicos que

justificassem os conflitos. Apesar dos enfrentamentos e as muitas mortes e ferimentos graves

decorrentes  dos  confrontos  entre  indígenas  e  colonos,  esses  não  pareciam  ser  motivos

suficientes para justificar uma guerra geral (Galindo, 2011).

O diretório, mesmo buscando integrar os indígenas no processo produtivo, em função

de “massa inerte”, não se mostrou eficiente, não beneficiando o projeto colonial amplo. Em

1798, foi abolido, depois de reiteradas denúncias de corrupção e abusos.

No Século XIX aumentaram as invasões das terras indígenas pelos antepassados das
famílias tradicionais,  a  oligarquia  em Pesqueira.  Com a Lei  de Terras  em 1850,
esses  invasores  e  as  autoridades  provinciais  passaram  a  solicitar  ao  Governo
Imperial  a  extinção  do  aldeamento  Xukuru.  A Câmara  de  Pesqueira  em ofícios
endereçados  as  autoridades  provinciais,  alegando  que  não  existiam  mais  índios
Xukuru  e  sim  caboclos  e  da  necessidade  de  expansão  do  Município, requeria
continuadamente as terras indígenas como patrimônio. (Silva, 2008, p. 20).

Em 1879, atendendo as solicitações, o governo imperial então extingue o aldeamento

de  Cimbres,  favorecendo  os  arrendatários,  muitos  deles  fazendeiros  envolvidos  com  a

política, vereadores, prefeitos e até deputados, com influência no cenário político nacional.

Em 1880, a sede do município é transferida para Pesqueira, tornando então, Cimbres em um

distrito. Os indígenas que viviam no aldeamento, fugindo da violência decorrente do avanço

dos não indígenas ao território e pelo aumento considerável da violência pela disputa de terra,

passam a se dispersar nas periferias da cidade de Pesqueira. Os que não vieram para a cidade

permaneceram  no  território,  trabalhando  em  suas  terras  no  formato  de  arrendamento  e

servindo aos fazendeiros locais. Os poucos indígenas que tinham documentos de terra, viviam

espremidos entre o gado e as grandes fazendas.



93

Nos primeiros anos do século XX, alguns historiadores citam a presença indígena do

povo Xukuru na aldeia  Cimbres  e um desses trabalhos  descrevem o ritual  do toré,  como

registrou Pereira da Costa no livro Vocabulário Pernambucano.

Nesse período, relembram os mais velhos, a vida era muito difícil,  aqueles que se

mantiveram no território, trabalhavam como mão de obra semi escrava para os invasores e

passavam por muitas necessidades, sem conseguir ao  menos manter  as  lavouras  de

subsistência, porque antes mesmo de poder colher o cultivo, os fazendeiros soltavam o gado

em cima do roçado.

Sem terra os índios são obrigados a cultivar as áreas dos fazendeiros,  onde só é
permitido o plantio e cultivo de milho e feijão. Segundo Chicão, para cada hectare
plantado, o trabalhador fornece três sacas de milho ao patrão. Por outro lado, não é
permitido o cultivo de banana, mandioca, café ou qualquer outra cultura de maior
duração, pois o fazendeiro não permite, uma vez que a terra só deve ser utilizada
para o plantio de capim e culturas que possibilitem forrageiras para ração animal.
(Jornal do Comércio – 22 de outubro de 1988 in, Oliveira, 2001, p.48).

A entrevista de Xikão, na década de 1980, deflagra o longo período em que o povo

Xukuru passou sendo escravizado, vilipendiado e hostilizado a partir da presença dos colonos.

A resistência,  se  deu,  principalmente  por  meio  da  religiosidade  e  da  educação  indígena.

Lideranças religiosas do povo mantinham-se fazendo os trabalhos em terreiros clandestinos,

como estratégia de reorganizar as comunidades, retomando a cultura e as tradições do povo

Xukuru  do Ororubá.  “No século  XX,  o  povo Xukuru se mobilizou  para  ser  reconhecido

oficialmente tendo como elemento forte de sua cultura, para esse reconhecimento, o toré: que

une, que fortalece” (Almeida; Marin, 2012, p. 4).

A  repressão  ocorria  de  forma  regular,  já  que  para  os  latifundiários  da  época,

representava  um grande perigo que o povo praticasse  qualquer  atividade  que afirmasse a

nossa  identidade  étnica,  além  do  racismo  religioso.  “A  nossa  religião  é  a  indígena,

vivenciamos também a religião  católica.  No momento que nós estamos na retomada,  nós

fazemos rituais. É através dos rituais que os encantados vêm” (Almeida, Marin, 2012, p. 4).

Em 1944, depois  de pressionar  o Serviço de proteção ao Índio (SPI),  o  sertanista

Cícero Cavalcanti produziu um relatório oficial que fala da presença dos Xukuru na serra do

Ororubá. A tensa relação entre os indígenas e os invasores só aumenta, e em 1954, por meio

da  luta  do  povo  Xukuru  do  Ororubá  e  em meio  a  disputa  territorial  com os  brancos,  é

instalado  o  posto  do  SPI,  na  Aldeia  Brejinho,  em  um  total  de  6.75  hectares  de  terra,

adquiridas  em 1957.  O posto não resolveu a  situação do povo Xukuru,  que mesmo com

alguns pequenos pedaços de terra geridas pelo SPI, manteve-se em disputa constante com os

invasores não indígenas, como aponta Peres (1992).



94

A política do órgão indigenista oficial para o Nordeste foi baseada no discurso da
falta de comprovação documental/jurídica de territórios indígenas, compensada pela
redução de áreas pretendidas ou a aquisição de pequenas glebas de terras. Ou seja,
em um modelo de ação  de “insularização”  das populações  indígenas  em “ilhas”
geridas  pelo  SPI,  cercadas  por  não  índios,  como  no  caso  dos  Xukuru.  
(Peres, 1992, p. 126- 127)

Com a articulação de outros movimentos sociais e da sociedade civil organizada, o

povo indígena Xukuru do Ororubá toma parte do que viria a ser, no início da década de 1970,

do  movimento  indígena  nacional,  participando  de  mobilizações  e  discussões  que  eram

propostas  no  processo  de  retomada  da  democracia  representativa  no  país,  que  naquele

momento, vivia sob uma ditadura empresarial – civil – militar. A participação do então

vice-cacique, à época, Francisco de Assis Araújo, ou como é mais conhecido Xikão Xukuru,

foi determinante para o levante do povo Xukuru do Ororubá e também para a articulação em

torno dos povos indígenas do estado de Pernambuco e da região Nordeste.

Nascido em 1950, na aldeia Cana Brava, Francisco de Assis Araújo, o Cacique Xikão,

criou-se em um território não demarcado e invadido por não indígenas. Ainda jovem, em uma

pajelança, Xikão foi indicado pela natureza sagrada, através do Pajé, para ser a liderança do

povo Xukuru do Ororubá, cargo que não aceitou de imediato. Antes de tornar-se cacique do

povo Xukuru do Ororubá, Xikão casa, forma família e sai de Pesqueira em busca de melhorar

de vida, indo trabalhar como caminhoneiro em São Paulo, aonde adoece44. Depois de sete

anos longe do seu povo Xikão retorna para Pesqueira e faz uma promessa, se fosse curado da

enfermidade que tinha, iria trabalhar para o seu povo.

A promessa que eu fiz foi se eu ficasse bom eu ia trabalhar para os meus parentes
até a hora que eu morrer, enquanto eu tivesse vida. Fiz o pedido e fui atendido de
imediato.  Em dois dias foi  encaminhado, fui  internado no Recife e com 36 dias
fiquei bom. (Xukuru, 1997 apud Oliveira, 2001, p. 20).

Em 1986, Xikão passa a atuar no povo Xukuru do Ororubá como Vice Cacique, junto

ao então Cacique Zé Pereira45 e o Pajé Zequinha. Na condição de Vice  – Cacique, Xikão

começa a participar do movimento indígena, como relatou;

Quando eu comecei na luta eu não tinha consciência da luta do índio pela terra, pela
educação,  pela saúde e pela subsistência,  até  porque era muito jovem, tinha outras
influências, mas sempre sabia que a minha mãe era uma cabocla índia, meu pai era
índio e  meus avós também, tudo nascido em cima da  serra.  (Xukuru,  1997 apud
Oliveira, 2001, p. 22).

44De 1975 à 1982 Xikão morou em São Paulo e só retornou para o território Xukuru quando foi acometido com
uma úlcera, esse fato foi determinante para sua atuação junto ao povo Xukuru do Ororubá.
45O Cacique Zé Pereira, ou como era conhecido no território Xukuru “Zé de Ismaé” foi um Cacique do povo
Xukuru do Ororubá anterior ao Cacique Xikão. Zé Pereira era sobrinho de Antônio Pereira, que também atuou
como cacique do povo Xukuru. Dos tempos de Brejinho pra cá, o povo Xukuru teve como caciques: Romão da
Hora, Jardelino Pereira de Araújo, Antônio Pereira de Araújo e José Pereira, o Zé de Ismaé. Esses foram indígenas
Xukuru caciques anterior ao Cacique Francisco de Assis Araújo, o Cacique Xikão.



95

No Brasil, este foi um importante período para o movimento indígena, que começava,

em razão principalmente da mobilização pela nova constituinte, a discutir questões vinculadas

a terra e os direitos indígenas. Através da ajuda de organizações como o Conselho Indigenista

Missionário (CIMI) e outros, os povos indígenas passam a refletir em conferências, encontros

e cursos sobre sua condição étnica e como buscar direitos básicos para as comunidades. Xikão

foi uma liderança que viveu intensamente esse período. Em um processo de conscientização

política intenso, o movimento indígena toma características de movimento social, resultando

na formação de quadros muito importantes a nível nacional, como por exemplo, Ailton do

povo Krenak, Marcos do povo Terena, Marçal de Souza do povo Guarani Kaiowá, Álvaro do

povo Tukano, Raoni do povo Kayapó/Mebêngôkre, e outros. No ano de 1988 o Brasil passa

pelo  processo  da  Constituinte  e  é  nesse  momento  que  Xikão  e  povo  Xukuru  ganha

visibilidade no movimento indígena nacional.

Lá em Brasília de cara as outras lideranças botaram eu pra ser o da frente, para abrir
as portas do Congresso Nacional  nos trabalhos da Constituinte.  Eu logo de cara
topei essa barra pesada. Não conhecia Brasília, não conhecia o Congresso Nacional,
não conhecia a Funai, mas os caras perceberam assim uma… Aí comecei a enfrentar
o  debate  com  Marcos  Maciel, Sandra Cavalcante do PFL do Rio  de Janeiro.
(Xukuru, 1997 apud Oliveira, 2001, p. 30)

Como  resultado  da  participação  indígena  na  constituinte,  os  povos  indígenas

conseguiram garantir uma legislação favorável as comunidades nativas do Brasil, sendo os

artigos 231 e 232 da Constituição Federal de 1988 as conquistas mais importantes (Brasil,

2016), além de conseguirem derrubar o inciso 5° do artigo 26, que daria aos estados e

municípios autonomia diante aldeamentos extintos,  fragilizando assim a organização a

nível  nacional  (Oliveira,  2001).  Xikão Xukuru é consolidado como liderança indígena do

nordeste brasileiro e retorna para o território  Xukuru  do Ororubá,  munido  de  esperança,

conhecimento e vontade de ver o seu povo livre.

5.1URUBÁ DESCEU, URUBÁ SUBIU E CHEGOU AQUI E NINGUÉM NÃO VIU…

Em meio a toda essa efervescência política, em 1989, imrrompe no território Xukuru

do  Ororubá  mais  uma  tentativa  de  esbulho  da  terra  indígena.  A  proposta  do  projeto

Agropecuário Vale do Ipojuca, impactaria a terra indígena em pelo menos 2.000 hectares

de terra. Através de incentivo público, a Superintendência de Desenvolvimento do Nordeste

(SUDENE) aprovou duas cartas consultas, que beneficiariam duas empresas da região. 



96
Xikão,  ainda  na  condição  de  Vice  – Cacique,  passa  a  organizar  um  grupo  de

representantes  do  povo  Xukuru  que passam  a  pressionar  e  exigir  da  justiça  um

posicionamento, denunciando publicamente a disputa pelas terras Xukuru.

Índios Xukuru realizaram assembleia para decidir sobre medidas que iriam adotar,
pela  garantia  das  suas  terras,  a  serem encaminhadas  à  FUNAI.  Eles  exigiam a
demarcação das suas terras, a contenção do avanço de projetos de pecuária na região
e a aplicação dos dispositivos da nova Constituição. A revolta dos índios teve início
com a aprovação pelo Conselho Deliberativo da SUDENE, no último dia 30 de
setembro, de duas cartas  consultas,  para liberação de recursos para empresas da
região. Tratava-se da Agropecuária Vale do Ipojuca, que implantaria projeto numa
área de 2.000 ha, incidentes em terras dos Xukuru; e da Indústria Alimentícia
Carlos de Brito. (Jornal do Comécio, 1988).

Com  a  tensão  instalada  pela  a  disputa  territorial,  Xikão  passa  a  fortalecer  as

organizações internas do povo Xukuru. Um grupo de representantes do povo vai de Pesqueira

à Recife, até a Procuradoria da República demandar um posicionamento quanto a situação.

Em pouco tempo, foi publicada a Portaria Presidencial nº 218/89 de 14 de março de 1989

(Brasil,  1989), que instaurou um grupo de trabalho, formados por servidores da Fundação

Nacional do Índio (FUNAI), Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária (INCRA)

e Fundação Nacional de Planejamento Agrícola de Pernambuco (CEPA-PE), para “Identificar

e  definir  os  limites  da  terra  indígena  Xukuru”.  Agora  na  condição  de  Cacique  do  Povo

Xukuru do Ororubá, Xikão continua com o seu trabalho.

[…] A partir do momento que ele entrou como Cacique ele começou a descobrir os
caminhos dos direitos dos índios. Meio difícil, mas ele foi conseguindo, aos poucos.
Ele tinha uma mente muito aberta. Então ele deu início, andar nas aldeias, conversar
com o povo, de aldeia em aldeia. Isso a gente ia a pés, com muito sacrifício. Aí a
luta foi indo. Eu ia junto com ele e os índios que já tava se aconchegando na luta. Aí
tinha as reuniões e ia nas aldeias. O povo ficava meio espantado porque nunca tinha
visto falar dos seus direitos, mas aos poucos iam se chegando. Todo final de semana
nós ia nas aldeias fazer  essas  reuniões,  aí  continuou e o povo foram se unindo.
(Xukuru apud Oliveira, 2001, p. 50).

O  levantamento  inicial  identificou  a  área  com  26.980  hc  de  terra.

A identificação serviu como o inicio do processo46 de regularização do território. Entre Maio e

Junho do mesmo ano, o Grupo de Trabalho cadastrou 281 posseiros dentro da área delimitada,

foram identificadas 23347 famílias não indígenas morando no território, em um total de 960 pessoas.

Entre  eles  estavam,  o  Prefeito  de  da  cidade  de  Pesqueira,  o  secretariado  municipal  e  demais

parentes do, à época, vice- presidente da República, Marco Maciel. (Oliveira, 2008).

46Esse processo é feito a partir de cinco etapas que são: a Identificação, Delimitação, Demarcação, Homologação
e Desintrusão.
47Entre estes, grandes fazendeiros e latifundiários alguns com posse de mais de 1.000 hc de terra, além de duas
grandes empresas: Agropecuária Vale do Ipojuca e a Indústria Alimentícia Carlos de Brito, donos da antiga
Fábrica Peixe.



97

Valendo-se da influência política e econômica, alguns dos ocupantes não indígenas da

terra indígena Xukuru, passaram a perseguir violentamente os indígenas usando para isso, as

forças policiais lotadas no município de Pesqueira. Nos anos de 1990, são registrados casos

de prisões indevidas e torturas à indígenas. Com a demora no processo de demarcação da

terra  indígena  e  observando  o  desmatamento  desenfreado,  em 1990,  o  povo  Xukuru  do

Ororubá faz a sua primeira retomada. A retomada48 da aldeia Pedra D’água, na região serra,

deu início ao processo de disputa territorial  com os posseiros e fazendeiros ocupantes do

território sagrado.

A Pedra D’água foi a primeira e a mais representativa, em termos simbólicos, para
os Xukuru por ser um dos seus mais importantes locais de culto. Durante muitos
anos os Xukuru foram impedidos pelas autoridades de Pesqueira de realizarem os
seus rituais  sagrados nas  matas  da Pedra D’água.  Para cultuarem os Encantados
tinham  que  se  deslocar  até  lá,  de  madrugada,  em  pequenos  grupos.  
(Palitot, 2003, p. 43).

A área correspondente à Pedra D’água, estava arrendada até 1989, por conta de um

convênio firmado entre Ministério da Agricultura e Cooperativa Agropecuária de Pesqueira.

O acordo se prestava a arrendar a área por um período de dez anos. Sabendo da disposição

legal  de  que  a  terra  não  poderia  ser  arrendada  nem vendida  e  diante  da  constatação  do

desmatamento que estava sendo realizado pelos posseiros, o povo Xukuru exige providências

à FUNAI, que não se mobiliza para impedir a ação.

Em 05 de Novembro de 1990, retomam a área, para proteger a mata sagrada. Além de

uma região de floresta importante para o bioma local, a Aldeia Pedra D’água abriga também

o espaço de maior importância religiosa do povo Xukuru do Ororubá, é nessa aldeia que estão

o terreiro matriz onde historicamente sempre foram feitos os rituais tradicionais do povo, bem

como,  a  Pedra  do  Rei  do  Ororubá,  reinado  espiritual que  fundamenta os princípios

cosmológicos de nossa comunidade.

48Ação de ocupar terras tradicionais, ou seja, pertencentes aos nossos ancestrais e que foram expropriadas pelos
latifundiários para forçar o Estado nacional a dar início ao processo demarcatório.



98

[Sic] Nós ocupamos a mata sagrada lá em cima onde a gente fazia o Toré, que é a
pedra, o Ororubá, que os índios não podiam fazer o ritual lá claramente, eles faziam
escondido de madrugada, porque era proibido pela polícia, alegando que aquilo era
bruxaria,  era  catimbó,  que  aquilo  não  existia,  forçando  o  índio  a  esquecer  sua
própria  cultura,  mas  mesmo  assim  escondido  a  gente  fazia,  nas  caladas  da
madrugada. Então a gente começou a ocupar lá e disseram “a partir de hoje vai se
fazer claramente, dê  pra  quem der,  e  vamos  proteger  a  mata  que  eles  estavam
desmatando a mata, já tinham tirado uns 200 caminhões de madeira da mata, ia ser
completamente  devastada.  Conseguimos  recursos,  80  mil  cruzeiros,  na  época  e
compramos arame e cercamos a mata, garantimos a mata como lugar sagrado da
nossa religião, a Pedra do Rei. (Xukuru do Ororubá, 1997 apud Oliveira, 2018, p.
10).

Com o acirramento da disputa territorial, o povo Xukuru e em específico, o Cacique

Xikão, passa a receber várias ameaças  de morte,  porém, o povo Xukuru do Ororubá não

retrocede em sua estratégia de retomada do território ancestral.

A retomada dessa área representou a mais importante conquista do povo. Com a
posse  da  terra  eles  tiveram  uma  saída  para  garantir  a  subsistência,  pelo  menos
emergencial,  de  algumas  famílias  que  não  tinham  onde  plantar.  Também
reconquistaram  um  lugar  de  grande  valor  simbólico.  [...]  Pedra  D’Água  foi
transformado no centro político Xukuru, já que no geograficamente fica no meio da
área  indígena,  representando o lugar  estratégico  onde o Cacique Xicão  passou a
morar e onde as reuniões eram realizadas todos os domingos para o ritual, onde se
reuniam pessoas de todas as aldeias para dançar o Toré. (Oliveira, 2001, p. 19).

Paralelamente as questões locais, em toda a região Nordeste, povos indígenas passam

a se mobilizar,  reorganizando suas bases e buscando retomar seus territórios ancestrais.

Para melhor encaminhar as demandas dos povos indígenas da região, também é criada,

no ano de 1990 a comissão Leste – Nordeste (Figura 27), que viria a se tornar Articulação

dos  Povos  e  Organizações  Indígenas do  Nordeste,  Minas  Gerais  e  Espírito  Santo

(APOINME), anos depois. Essa organização teve impacto imediato nos territórios indígenas

da  região, que  passam  a  reivindicar  o  processo  de  demarcação  territorial,  através  de

retomadas,  fazendo  a  autodemarcação  e  forçando  o  Estado  nacional  a  executar  a  nova

legislação, com os artigos recém aprovados da constituição.



99
Figura 27  –  Nascimento do comissão leste-nordeste.  Da direita  para  esquerda:  Maninha
Xukuru Kariri, Manuel e Nailton Pataxó Hãhãhãe, Xikão Xukuru do Ororubá  e  Girleno
Xokó. Maio, 1990, Terra Indígena Pataxó Hãhãhãe, Itabuna, BA.

Fonte: Acervo Povo Xukuru do Ororubá (1990).

Na terra indígena Xukuru do Ororubá, em 1992, é feita a retomada da aldeia Caípe

(Figura 28),  maior  retomada feita  no Cacicado de Xikão. Caípe,  de então propriedade de

Hamilton Didier, uma figura de uma das famílias mais importantes do grupo econômico e

político da região agreste.

Figura 28 – Retomada da aldeia Caípe*, 1992.

*Da esquerda para a direita: Xikão Xukuru do Ororubá, Antônio Xukuru do Ororubá e Girleno 
Xokó.
Fonte: Acervo Povo Xukuru do Ororubá (1992).



100
Por  conta  das  questões  políticas  de  Caípe,  envolvendo  grandes  latifundiários e

representantes das oligarquias políticas locais, e por se tratar da segunda retomada feita pelo

povo Xukuru do Ororubá, foi preciso uma estratégia de defesa da comunidade. Articulada

por Xikão, muitos parceiros, órgãos indigenistas, universidades e outros estiveram junto ao

povo  Xukuru  na  retomada  da  Aldeia Caípe,  garantindo  assim,  a  segurança  de  todos  os

envolvidos. Com 24 horas de ocupação, a FUNAI foi comunicada e acionada para mediar o

processo de ocupação indígena.

Em 23 de Março, foi emitido o despacho n.º 3, em que o Presidente da FUNAI ratifica

as  conclusões  sobre  as  pesquisas  e  estudos  de  delimitação  da  terra  indígena  Xukuru,

encaminhando o processo para efetivação da demarcação da área. (Oliveira, 2018).

Em 29 de  maio  de  1992 é  publicada  no  Diário  Oficial  da  União  a  Portaria  do
Ministério da Justiça n. º 259, que declara a posse permanente dos índios Xukuru,
“caracterizada  como de ocupação  tradicional  e permanente  indígena”.  A portaria
também determinou que a Funai promovesse a demarcação da área, para posterior
homologação pelo Presidente da República. (Oliveira, 2018, p. 14).

Caípe foi um momento decisivo para o povo Xukuru do Ororubá, assegurando uma

reforço substancial nas condições de vida das comunidades. Por se tratar de uma das regiões

mais  produtivas  do  território,  muitos  indígenas  de  outras  aldeias,  além  dos  que

permaneceram  em  Caípe,  iam  trabalhar  na  agricultura  lá. Politicamente, foi um

importante momento de vitória do povo Xukuru. (Oliveira, 2018)

Conforme avança a luta do povo Xukuru, os conflitos e ameaças aumentam. Pensando

em estratégias de articular um vasto território, como é o caso da Serra do Ororubá, o Cacique

Xikão, institui a “Comissão Interna”, organização do povo Xukuru que descentraliza o poder

do cacicado,  elegendo um representante por aldeia,  para que as decisões  fossem tomadas

coletivamente e que a comunicação pudesse ser mais fluída entre as comunidades.

A comissão,  depois  de instituída,  solidificou a  movimentação do povo Xukuru  do

Ororubá em torno da retomada e autodemarcação do território Xukuru, sendo:  Pedra

D'Água – Região Serra, (1990), Caípe – Região Serra, Fazenda Queimadas –  Região

Serra em Cana Brava (1992), Caldeirão e Pé de Serra – Ambas na Região  Ribeira

(1994), Sítio do Meio e Tionante  – Região Serra em Cana Brava (1998).  Todas essas

áreas foram retomadas no Cacicado de Xikão.

Cada retomada era uma demonstração de força por parte das lideranças indígenas
que galvanizava  a solidariedade do grupo indígena  ao seu redor.  Ao instaurar  o
conflito entre índios e fazendeiros de forma aberta, ocupando uma área, os Xukuru
posicionavam-se no enfrentamento. Dormir embaixo da "lona preta", dançar o toré
todas as noites e dividir o medo e a incerteza de uma possível repressão por parte
dos  fazendeiros  solidificava  os  laços de  solidariedade  entre  as  pessoas  que
partilhavam dessas ações. (Palitot, 2003, p. 44)



101

Em resposta, os latifundiários e posseiros ocupantes da terra indígena, intensificam a

violência contra o povo Xukuru, passam a torturar e a encomendar assassinatos de indígenas

na tentativa de reverter o processo demarcatório. Foram assassinados, nos anos de 1990, o

jovem José Everaldo Rodrigues Bispo, filho do Pajé e procurador da FUNAI Geraldo Rolim

Mota Filho, assíduo defensor dos direitos do povo Xukuru. Além disso, os latifundiários

locais também financiaram, através da rádio, TV e jornal, campanhas de criminalização do

povo Xukuru, chegando, inclusive, a questionar a identidade étnica da comunidade.

Em 05 de Janeiro de 1995, foi publicado no Diário Oficial da União o acordo assinado

entre a FUNAI e o Instituto de Terras de Alagoas (ITERAL), que admitiu a realização da

demarcação da terra. Assim, foram colocadas as placas que identificavam a área, bem como

os  piquetes  demarcatórios,  inclusive  em  alguns  lugares  com  ocupantes  não  indígenas,

reconhecendo aquele espaço como sendo Terra Indígena,  pertencente  ao povo Xukuru do

Ororubá (Oliveira, 2018).

[Sic] Foi como um sonho. Pra nós novos não, que tinha ouvido há pouco tempo falar
de terras indígenas, terras demarcadas. Pra os velhos de 60, 70, 80 anos que viu
aquilo ali, pra eles foi um sol que nasceu dentro do povo Xukuru. Uma coisa nunca
vista no mundo, pra eles. E tinha velho de 70, de 80 anos que ia lá. Já não podia
cortar mato, mas arrastava um garranchinho. Queria ter prazer de tá participando
das picadas, da demarcação. E outros que não podia carregar os piquetes, e os novos
carregavam,  os  velhos  iam,  pegavam um punhado de  terra,  tirava  de  dentro  do
buraco, botavam os piquetes e colocavam a terra.  Era uma coisa muito bonita. A
Polícia  Federal  tinha  duas  caminhonetes  grandes  e  outros  carros.  Tinha  dia  de
trabalhar 300 homens e eles diziam “eu vou porque eu quero participar”. Era o povo
brocando, arando, um negócio muito bonito. (Xukuru apud Oliveira, 2018, p. 15).

Depois de anos à frente do povo Xukuru e participando ativamente na demarcação de

terras indígenas em todo o estado de Pernambuco, em 20 de Maio de 1998, Francisco de

Assis  Araújo,  o  cacique  Xikão,  é  assassinado  no  município  de  Pesqueira  a  mando  dos

latifundiários da região.

A atuação  do  Cacique  “Xikão”  provocou a  ira  dos fazendeiros,  a  oligarquia  de
Pesqueira, tradicionais invasores das terras Xukuru, financiadores de um pistoleiro
que assassinou o Cacique em 20 de Maio de 1998. A atuação do Cacique “Xikão”
foi bastante significativa para o povo Xukuru, já que sob sua liderança as áreas
do território indígena retomadas das mãos dos fazendeiros, permitiram que os
indígenas pudessem plantar e colher superando a miséria e a fome, depois
anos, voltarem a ter dignidade. (Silva, 2008, p. 87)



102

Com o assassinato do Cacique Xikão, a oligarquia local esperava que a luta do povo

Xukuru  do  Ororubá  em  torno  da  demarcação  de  terras  acabasse,  mas  ao  contrário,  se

fortaleceu, reunindo todo o povo Xukuru, em defesa do território sagrado e do legado de

Xikão Xukuru, que passa a ser a maior referência de luta de nossa comunidade, como aponta

Xukuru do Ororubá (2022, p. 33);

Com sua vida o cacique Xikão uniu o povo em torno de um objetivo em comum, em
seu martírio  ele  despertou  o senso de povo,  conferiu  sua  coragem aos  que dela
precisaram e mostrou com sua passagem que existem coisas pelas quais vale a pena
a entrega completa. Xikão deixou de ser homem e se tornou um ideal. Ideias não
morrem,  elas  multiplicam  e  dão  vida.  Hoje  cada  Xukuru  pode  dizer:  “Eu  sou
Xikão”. (Xukuru do Ororubá, 2022, p. 33).

Outras  retomadas  foram  sendo  feitas,  entre  elas;  Fazenda  de  Abel,  em  Sucupira

(1999),  Fazenda Peixe,  nas  Aldeias  Lagoa,  Santana  e  São José  (2000),  Fazenda Arnaldo

Chalegre (2001),  Fazenda Santa Rita,  Fazenda Paulo Meira e Fazenda de Letícia  (2001),

Retomada  do  Santuário,  Aldeia  Guarda  (final  de  2001),  Fazenda  São  Severino  (2002),

Retomada  da  Escola  da  Aldeia  Cimbres  (2002),  Fazendas de Zé de Riva –

Mascarenhas, Caetano, Rosário, Santa Catarina,  Brejinho,  Cana  Brava  (2002),  São

Francisco, Santa Clara nas Aldeias Santana, Caetano, Curral de Boi e Couro Dantas (2002),

Paulinho  dos  Calçados  na  Aldeia  Caetano  (2002),  Martins  na  Aldeia  Lagoa  (2002),

Massaranduba na Aldeia Curral Velho (2002), Jatobá, São Braz na Aldeia Lagoa (2002), e

Petribu na Aldeia Sucupira no final do ano de 2002. Além de todas as fazendas de Antônio

Carlos, em São José, Boa Vista, Afetos e Santa Catarina (Almeida; Marin, 2012).

[Sic] Quando Xikão morreu ficamos como um enxame de abelha. Tem um enxame
de  italiana,  tem  uma  abelha  grande.  A  gente  mata  ela,  fica  aquele  enxame
embolando. Ficamos assim, embolando, sem o chefe da gente, né? Mas que dentro
da aldeia tem outros que é cabeça forte,  andaram muito pelo mundo, aí ficaram
sustentando. Ficaram segurando a barreira até quando colocou outro. (Xukuru apud
Oliveira, 2011, p. 175)

Sob a liderança de Xikão, foram feitas sete  retomadas em todo território ancestral

Xukuru, foi também em seu cacicado, que começaram as movimentações que deram início ao

processo de regularização fundiária da terra indígena Xukuru do Ororubá em 1989, com as

etapas de identificação e delimitação, conforme prevê a legislação. No ano de 1992, sai a

declaração  que da posse permanente  do povo Xukuru mediante  portaria  ministerial  e  em

1995, território passa pelo processo de demarcação física,  tendo finalmente,  o decreto de

homologação publicado em 2001. 



103
Do cacicado  de  Xikão,  herdamos  o  início  da  organização  sócio  política  do  povo

Xukuru do Ororubá,  a Comissão Interna (1992) e a Associação da Comunidade Indígena

Xukuru do Ororubá (ACIX) em 1991, instrumento jurídico que possibilitou ao povo o acesso

à  políticas  públicas  e  programas  governamentais  que  pudessem  auxiliar  na  garantia  dos

direitos  do  povo Xukuru  do  Ororubá  e  o  Conselho  de  Professores  Indígenas  Xukuru  do

Ororubá (COPIXO) em 1997.

Durante  dois  anos,  o  povo  Xukuru  manteve-se  organizado  através  da  comissão

interna, que era composta por 12 representantes das aldeias na terra indígena e que estavam

organizando as retomadas, junto ao Pajé. No ano de 2000, o Pajé Zequinha, apresenta o novo

Cacique Geral do Povo Xukuru do Ororubá, o Cacique Tatuí, Marcos Luidson de Araújo,

filho de Xikão Xukuru e Zenilda Xukuru do Ororubá, que dá seguimento a luta do pai.

Marcos Luidson Araújo, filho do cacique Xikão, foi escolhido oficialmente como
cacique após o assassinato do pai. Mas para os Xukuru a escolha foi bem antes,
quando ele ainda era um menino de apenas 11 anos de idade. A escolha do cacique é
feita pelos encantados, confirmada pela Natureza Sagrada. O pajé e o cacique Xikão
já sabiam quem seria o próximo cacique e quando as ameaças à vida do Mandarú se
tornaram mais  frequentes  eleapressou a preparação do seu filho. (Xukuru  do
Ororubá, 2022, p. 33).

Escolhido em ritual ainda quando criança, o Cacique Marcos foi sendo preparado pelo

o seu pai, o Cacique Xikão para ser o próximo Cacique do povo Xukuru. Durante sua infância

participou das retomadas do território Xukuru, quando jovem, foi enviado ao exército para

aprender sobre disciplina, trabalhou como mecânico em Pesqueira e passou alguns anos em

São Paulo, quando seu pai, o Cacique Xikão o manda retornar pra Pesqueira. Xikão sendo

ameaçando e já pressentindo a sua morte, trata de levar o filho para reuniões, rituais e outras

atividades para que este pudesse entender a função de uma liderança.



104
Figura 29 – Cerimônia que oficializou o cacicado de Marcos
Luidson de Araújo, o Cacique Tatuí, como cacique geral do povo
Xukuru  do  Ororubá.  Aldeia  Pedra  D’água,  Terra  Indígena
Xukuru do Ororubá, ano 2000.

Fonte: Acervo do Povo Xukuru do Ororubá (2000).

Para o povo Xukuru, a situação estava difícil,  sentindo a tristeza do assassinato de

Xikão e a impunidade dos crimes cometidos contra o povo, com o recém cacique eleito, então

com 19 anos de idade, foi um período difícil, era preciso de algo que pudesse reunir as

forças do povo Xukuru da serra do Ororubá, foi quando, no início dos anos 2000, ocorre a

maior retomada realizada pelo povo Xukuru, na aldeia Santana.
Uma venda  ilegal  de  terra  colocaria  a  aldeia  de  Santana  em  posse  de  um dos
fazendeiros suspeitos de participar da encomenda da morte de Xikão. Nela estava o
maior açude da área, que estava sendo poluído pelo gado colocado na região mesmo
com a terra em litígio por já ter sido demarcada. A necessidade de agir era urgente.
(Xukuru do Ororubá, 2022, p. 34)

A retomada  da fazenda peixe,  como ficou conhecida,  foi  a  maior  feita  pelo  povo

Xukuru, esse espaço abrangia, além da Aldeia Santana, as Aldeias Lagoa e São José. Essa

mobilização  coletiva  para  retomada  da  terra  fortaleceu  e  reforçou  os  laços  entre  o  povo

Xukuru, mais uma vez aproximando as comunidades em um processo de unidade político –

social.  Além  das  questões  territoriais,  com  retomadas  e  o  processo  de  homologação  do

território. O cacicado de Marcos Luidson é marcado pelo processo de organização política do

povo Xukuru, sob sua liderança, foram criados; o Conselho de Saúde Indígena Xukuru do

Ororubá (CISXO); à Jupago Kreká, organização da agricultura Xukuru, e à Poya Lymolaygo,

organização da juventude indígena Xukuru (Figura 30).



105
Figura 30 – Organograma das organizações sócio políticas do povo Xukuru do 
Ororubá, Diário de Campo I, Maio/2021

.
Fonte: A Autora (2021).

Em 2001, o povo Xukuru institui a instância da assembleia como espaço deliberativo de

maior importância da comunidade indígena. Elas ocorrem anualmente no mês de Maio, entre os

dias 17 à 19,  Anualmente nos reunimos no espaço Mandarú,  na Aldeia Pedra D’ água,  Terra

Indígena Xukuru do Ororubá, entre os dias 17 à 19 de Maio. Dia 20, data do assassinato brutal do

nosso Cacique Xikão, depois da cerimônia religiosa no cemitério aonde está enterrado, descemos

a  serra  do  Ororubá,  a  pés,  em  um  ato  político  simbólico,  passamos  pela  região  central  do

município de Pesqueira, até chegar no local em que Xikão foi assassinado, além do povo Xukuru,

contamos com a presença  de várias  lideranças  indígenas  de vários  povos e  regiões.  Todas  as

organizações  sócio  políticas  do  povo  passam  a  seguir  os  encaminhamentos  discutidos  nas

assembleias,  como princípios  que devem nortear  a  gestão territorial.  Posteriormente,  surgiram

ainda outras organizações sócio políticas do povo Xukuru, como é o caso do coletivo de mulheres

indígenas Xukuru do Ororubá.

Mesmo  após  o  assassinato  de  Xikão,  o  povo  Xukuru  sofre  com  a  violência  em

decorrência da disputa territorial,  em 22 de Agosto de 2001, foi assassinado Francisco de

Assis Santana, mais conhecido entre nós como Xico Quelé, lideranças Xukuru do Ororubá

foram criminalizadas e posteriormente inocentadas49. 

49Ver mais: https://g1.globo.com/pernambuco/noticia/2012/07/em-pe-acusado-de-assassinar-lider- indigena-
e-inocentado-em-julgamento.html  



106

Depois da emboscada e do assassinato de Xico Quelé, ainda foram mortos, em 07 de

Fevereiro de 2003, os jovens, Jozenilson José dos Santos e José Ademilson Barbosa da Silva,

o  Cacique  Marcos  foi  encomendado  nesta  emboscada.  O  autor  do  crime,  outro  indígena

Xukuru,  foi  preso e confessou a autoria  do crime.  Este  era ligado a um grupo dissidente

autointitulado como “Xukurus de Cimbres”.

Os  conflitos  internos,  segundo  Fialho  (2011),  surgem através  da  criação  de  uma

facção  política,  majoritariamente  pelos  indígenas  habitantes  das  aldeias  de  Cimbres  e

Cajueiro.  O motivo:  a  gestão  de  recursos  e  empreendimentos  vindos de  fora  para  serem

desenvolvidos no território.

Políticos regionais, empresários e parte da Igreja Católica Romana planejaram um
projeto  urbanístico  e  arquitetônico  com  proporção  regional  elaborado com  a
Fundação do Desenvolvimento Municipal  – FIDEM. Assim, além dos interesses
econômicos  envolvidos  para  realização  do  referido  projeto,  o  mesmo  levou  a
indução de algumas famílias indígenas de Cimbres e Cajueiro a tentar dividir o
território indígena, por meio do reconhecimento de divisão das aldeias, direitos que
esbarra na concepção  de índios  e  não-índios  e  que enxergaram a  terra  sob ótica
comercialista. (Coelho, 2017, p. 44).

Promovendo  um  rompimento  de  caráter  “administrativo”  os  agora,  Xukuru  de

Cimbres,  queriam  que  ficassem sob  sua  responsabilidade  o  gerenciamento  de  recursos  e

projetos para esta aldeia, além de apresentarem uma nova liderança. Também propuseram, à

época, o bloqueio do tráfego livre do povo Xukuru do Ororubá para região (Coelho, 2017).

Argumentavam que os projetos que viam para o território apenas beneficiavam as

famílias das outras regiões do território – Ribeira e Serra – assim,  os  Xukuru  de

Cimbres propuseram uma facção interna, com outra organização política (Fialho, 2011).

O povo Xukuru do Ororubá, reagiu e decidiu não aceitar essa divisão pois;

[…] Alegam que esta seria uma manobra para promover a entrada de grupos
econômicos  e  políticos  na  terra  indígena,  que  estariam  oferecendo  vantagens
particulares aos membros opositores (um dos exemplos por eles citados é de que a
empreiteira responsável pela construção da estrada Cimbres-Guarda seria de uma
das principais lideranças  da facção  de Cimbres  e  de que o mesmo se utiliza  de
recursos  da Prefeitura  de Pesqueira para estabelecer  relações  de apoio aos seus
projetos) e negligenciando o caráter daquelas terras tradicionalmente ocupadas pelos
Xukuru,  que  correspondem a  uma categoria  jurídica  que não  permite que  sejam
exploradas à revelia  do próprio grupo indígena e da União Federal.  Além disso,
estariam  indo  de  encontro  às  formas  tradicionais  dos  Xukuru  se  organizarem.
(Fialho, 2011, p. 72).

A tentativa de assassinato do Cacique Marcos tomou as mídias locais e regionais, pois

os nossos adversários políticos exploraram esse fato para tentar deslegitimar as organizações

do povo Xukuru do Ororubá. Sendo difundido como conflito interno de largas proporções50,

as análises, no entanto, estavam distantes de  representarem a realidade  vivida  pelo  Povo

Xukuru.



107
Por não se tratarem de duas facções tribais  nas mesmas condições de organização,

influência e números perante a ampla coletividade,  um debate intenso foi feito por todo

povo Xukuru, que entendeu que a criação do empreendimento  turístico  – religioso

desrespeitava  a  comunidade  indígena,  pois  além dos  impactos de  caráter  territorial,  ainda

desrespeitava as formas tradicionais  de organização de nosso povo. Para Fialho (2011) era

possível identificar entre os impactos do empreendimento:

 1.Preterição dos costumes indígenas; 2.  Aumento do fluxo de pessoas (romeiros e
visitantes) na  terra indígena;  3.  Atração  de  não  índios  para  se  instalar  em
localidades  que  servem  de  apoio  à  visita  ao  santuário,  como  Cajueiro;  4.  A
população indígena da aldeia Guarda foi ignorada pelas iniciativas do santuário;
sendo inclusive considerado um empecilho por afastar, com sua pobreza, os turistas
e  peregrinos;  5.  Mobilização de algumas instituições como FIDEM, Prefeitura
Municipal de  Pesqueira  no  intuito  de  efetivar  a  implantação  da  reforma  do
santuário (Fialho, 2011, p. 56).

Com  o  conflito,  498  pessoas  foram  expulsas  do  território  Xukuru  do  Ororubá,

envolvidas direta ou indiretamente com o Clã da família, indicada pelas lideranças Xukuru do

Ororubá como principais responsáveis pela emboscada e tentativa de assassinato do Cacique

Marcos  Luidson de  Araújo.  Os  Xukuru  de  Cimbres  foram realocadas  posteriormente  pela

FUNAI em um outro território no município de Pesqueira, às margens da BR 232. Mesmo com

as sabotagens,  criminalização de lideranças,  assassinatos,  emboscadas e violência,  o povo

Xukuru  do  Ororubá,  vem  desenvolvendo  trabalhos  que  extrapolam  o  território  sagrado,

rompendo com as barreiras impostas pelo do Estado nacional, que mantém uma narrativa que

normaliza a ideia de “lugar de índio” e “lugar de não índio”.

Nós, povo Xukuru do Ororubá, somos hoje um dos povos indígenas do Brasil que, a

partir do trabalho coletivo e do nosso projeto de vida, imprimimos no nosso meio, na esfera

local, mudanças que viriam impactar outros territórios, povos e organizações, à nível regional,

nacional e internacional (Figura 31).

50Apesar de muitos jornais explorarem a questão como “conflitos internos de enormes proporções de clãs tribais
rivais” não se falava do interesse da gestão do município de Pesqueira, aliados de primeira hora de um então
vereador indígena Xukuru de Cimbres e do interesse direto da estado de Pernambuco e da Igreja Católica, que
tentavam implementar um complexo de turismo religioso dentro do território Xukuru, sem a aprovação prévia da
comunidade que não aceitou tal empreendimento. O conflito ocorreu em 2003, mas começou a ser gestado ainda
em 2001,  através  das  sabotagens,  ingerências  e  das  tentativas  de  desqualificação  da  liderança  do  Cacique
Marcos. Para o povo Xukuru do Ororubá a inoperâncias dos órgãos oficiais em resolver os conflitos fundiários e
a morosidade na regularização da homologação de terra indígena, acirrou ainda mais esses conflitos.



108

Figura 31 – Cacique Tatuí, junto ao povo Xukuru, Brasília, Distrito Federal, 2018.

Fonte: Réu Brasil (2018).

Em 2018, o povo Xukuru do Ororubá ganhou uma ação no tribunal interamericano de

Direitos  Humanos,  em  Haia.  A  decisão,  deferida  pela  Corte  Interamericana  de  Direitos

Humanos, abriu precedente de proporções continentais. Colocando o Brasil no banco dos réus

por sua omissão durante mais de trinta anos em relação a disputa territorial e a violência que

vitimou, além do Cacique Xikão Xukuru,  outros  indígenas  e  aliados  do  povo

Xukuru  do  Ororubá.

As organizações do povo Xukuru seguem discutindo o importante papel que os povos

indígenas  tem em todo o território  nacional,  e  da nossa influência  na construção do país

chamado Brasil.

[sic] Essa vitória representa muito para  os povos do Nordeste, do Brasil  e da
América Latina. É o deficit que o Estado brasileiro tem com os povos indígenas
nesses quase 520 anos sendo questionado, de alguma maneira reparado. É um marco
legal, na conjuntura atual, onde os povos indígenas vêm sofrendo bastante ataque.
Representa exatamente que há um despreparo nos procedimentos administrativos na
demarcação das terras indígenas associado à violência. (Correira, 2018, s. p.).

Avançando e desenvolvendo um projeto de vida em que os povos indígenas tenham a

sua cidadania reconhecida, o povo Xukuru tem hoje, através das nossas organizações sócio

políticas,  elaborando  projetos  e  pensando  na  gestão  territorial,  através  da  agricultura  do

encantamento, do trabalho com a juventude, com as mulheres, a partir da educação escolar

diferenciada, com uma saúde diferenciada e também, através das mídias e outras linguagens,

recontando a  história  do nosso  povo,  a  partir  de nós.  Com um histórico  de reviravoltas,

marcado pelas disputas com o Estado nacional, o agronegócio local e a poderosa oligarquia

fundiária influente no estado de Pernambuco, o povo Xukuru, vem, nos últimos trinta anos,

rompendo paradigmas  sociais,  apresentando  uma lógica  de povo que  se opõe ao  sistema

capitalista e da sociedade neoliberal, individualista.



109
Em  uma  tentativa  de  tradução  epistemológica  da  ciência  dos  invisíveis,  o povo

Xukuru  do  Oroubá  vem apostando  em difundir  práticas  milenares  do  nosso  povo,  como

possíveis saídas para a gestação de um outro mundo. Uma de nossas principais referências é a

ideia de agricultura do encantamento ou agricultura do modo de vida, que pode ser traduzida

como uma forma de ver, perceber, sentir e praticar a agricultura que está além do plantar,

colher e comer. Mas que está fundamentalmente ligada a ação – ideia de que a agricultura

não alimenta apenas o corpo humano, a matéria, mas também e principalmente o espírito. Se

trata de uma agricultura que é, além de comida, remédio, medicina, saúde. Para nós e para os

anciões já tombados habitantes do reino dos troncos velhos (Xukuru do Ororoubá, 2022).

Em nossa cosmologia, folha seca é sinônimo do reinado dos troncos velhos, que são

ancestrais  tombados com muitos anos,  aos 80,  90 anos e que durante a sua vida terrena,

acumularam saberes sobre o plantar, colher, comer e curar. Plantar, comer, colher e cuidar,

que sempre foram fundamentais para a discussão social e política do povo Xukuru. “Eu nasci

da folha seca, folha seca de Urubá ... eu me criei na folha seca, folha seca de Urubá” diz um

ponto de ritual de nosso povo, e é nisso que acreditemos, que a ciência dos velhos, tem em si

a  ideia  de bem viver,  que está  ligada  pelo umbigo e através  das raízes,  com o modo de

produzir comida, que produz cuidado, conosco, com a mãe terra. É plantar, partilhar e curar

através da agricultura, isso é agricultura do encantamento.

Figura 32 – Tomada de posse da atual gestão municipal da cidade de Pesqueira, Pernambuco. Ao
centro, o prefeito eleito, Cacique Marcos Xukuru do Ororubá. Pesqueira, 2020.

Fonte: Sobreira (2021).

Em 2020 o cacique  Marcos foi eleito  prefeito  do município  de Pesqueira  (Figura 32),

cidade sede do nosso território ancestral. Com essa eleição, o cacique Marcos Luidson Araújo, o

cacique  Tatuí,  se  torna  o primeiro  indígena  eleito  a  prefeito  para  um município  do Nordeste

brasileiro. 



110
Impedido51 de  tomar  posse,  através  de  uma disputa  jurídica  em mais  um processo  de

criminalização de lideranças indígenas, atua, hoje, como secretário de governo da cidade.

DECOLONIAL,  DESCOLONIAL,  ANTICOLONIAL,  CONTRACOLONIAL?

MARCOS  TEÓRICOS,  DIFERENÇAS,  APROXIMAÇÕES  E  INFLEXÃO  DE

CONCEITOS.

Embora  pareça  ser  um  debate  conhecido  pela  quantidade  de  produções  em  torno  do

conceito de decolonialidade e das tensões criadas a partir desse campo na academia brasileira na

última década, é importante elucidar os caminhos por onde se assenta o debate decolonial, seus

desdobramentos,  entendimentos  e  até mal  entendimentos,  em um processo denso de pesquisa,

troca e reflexão crítica,  sobre esse campo e a atual produção em torno dessa categoria.  Neste

capítulo, nos dedicaremos a elucidar estes conceitos, em uma tentativa de contextualização

histórica. Apresentaremos suas principais categorias e seus tensionamentos em um diálogo direto

com a  nossa  hipótese  de  pesquisa.  Salientamos  a  importância  dessa  contextualização  para  que

possamos entender o nascedouro das reflexões teóricas acerca das pedagogias decoloniais.

De maneira geral, é possível afirmar que o conceito decolonial, surge, na América Latina,

na década de 1980, através das teorias feministas chicanas queers  e a partir  dos estudos pós-

coloniais, quando, pensadoras e pensadores “terceiro mundistas” começam a produzir uma crítica

ao mundo colonial, tendo como referência o continente latino-americano. Entretanto, para Walsh

(2014)52, autores como Frantz Fanon, nas décadas de 1950 e 1960, propuseram a reflexão sobre a

descolobização de maneira aproximada com a concepção decolonial de hoje.

Se desprendendo da teoria produzida na Europa ou em outros  continentes, os  estudos

decoloniais se apresentam como avanço do pensamento pós-colonial, proposto na América Latina,

como explica Bragato (2014):

51Depois do ocorrido em Fevereiro de 2003, de vítima, passa a réu em um processo marcado por influência política da
oposição para criminalizar o cacique e o povo Xukuru. Leia mais em: https://deolhonosruralistas.com.br/2021/06/24/por-
que-o-prefeito-indigena-eleito-em-pernambuco-nao- toma-posse/  
52Para a autora, o programa/grupo de estudos modernidade/colonialidade não inventou o termo decolonial propriamente
dito, que em sua observação, além de já ter sido sugerido por outras e outros intelectuais com algumas similaridades,
existem também a prática dos povos indígenas e originários da AL, que há quinhentos anos tem empreendido lutas de
caráter  decolonial.  Sendo assim,  considera  que o programa  não criou exatamente  o termo,  mas,  o  ajudou a ganhar
visibilidade especialmente no campo acadêmico e intelectual, como categoria de análise.



111

Se desprendendo da teoria produzida na Europa ou em outros continentes, os estudos

decoloniais se apresentam como avanço do pensamento pós-colonial,  proposto na América

Latina, como explica Bragato (2014):

Aquilo que tem sido denominado de pensamento decolonial está mais ligado aos
estudos  realizados  pelo  chamado  grupo  Modernidade/Colonialidade,  formado
basicamente por pensadores latino-americanos ou comprometidos com a realidade
latino-americana  e  que  propõem  uma  ruptura  mais  radical,  chamada  de
desobediência epistêmica, em relação ao saber canônico europeu, mesmo em sua
vertente mais crítica. (Bragato, 2014, p. 211 apud Mantelli; Sanchez Badin, 2018,
p. 8).

O campo pós-colonial, por sua vez, surge através da aproximação de várias correntes e

tradições teóricas, em um movimento de centralidade da colonialidade e suas implicações,

enquanto categoria fundamental para a compreensão do mundo moderno. Não sendo possível

delimitar  este campo teórico “uma vez que os estudos pós-coloniais  buscam precisamente

explorar as fronteiras, produzir, conforme quer Bhabha (1994), uma reflexão para além da

teoria” (Costa, 2006, p. 118). É partir dessa reflexão, que os estudos pós-coloniais, propõem

uma análise  crítica  para  entender  o período contemporâneo.  Ou seja,  para  esse  campo,  a

colonialidade  seria  uma  espécie  de  chave  capaz  de  auxiliar  no  entendimento  pleno  dos

processos sociais da atualidade. Antes de uma sistematização mais rigorosa e da constituição

de um campo com categorias e teoria própria, é possível encontrar na literatura

52Para  a  autora,  o  programa/grupo  de  estudos  modernidade/colonialidade  não  inventou  o  termo  decolonial
propriamente dito, que em sua observação, além de já ter sido sugerido por outras e outros intelectuais com
algumas similaridades, existem também a prática dos povos indígenas e originários da AL, que há quinhentos
anos tem empreendido lutas de caráter decolonial. Sendo assim, considera que o programa não criou exatamente
o termo, mas, o ajudou a ganhar visibilidade especialmente no campo acadêmico e intelectual, como categoria de
análise.



112

trabalhos com semelhanças políticas e éticas, em que as preocupações intelectuais questionam

a universalidade  das  formas e  conhecimentos  ocidentais.  Esses  trabalhos,  são a  gênese  o

pensamento pós-colonial.

Por se tratar de um campo inicialmente com uma multiplicidade de contribuições, os

estudos pós coloniais não tem um ponto de partida ou uma única raiz, como indica Cheryl

McEwan (2008), em um esforço de apresentar uma genealogia da construção do conceito e do

pensamento pós-colonial, apontando a base que possibilitou sua formulação.

Para o autor, a discussão tem início nos movimentos políticos e culturais; seguido

do movimento de mulheres; dos estudos subalternos; da teoria pós-colonial;  das críticas da

teoria  pós-colonial  em  relação  à  questão  do  desenvolvimento,  chegando assim, no

conceito de decolonialidade como conhecemos hoje. Outros estudos apontam ainda que

os  estudos  pós-coloniais  se  estabeleceram,  inicialmente,  através  da  crítica  literária,

sobretudo  na  América  do  Norte  e  na  Europa  Ocidental,  “Iniciada  por  aqueles  autores

qualificados  como  intelectuais  da  diáspora  negra ou migratória – fundamentalmente

imigrantes oriundos de países pobres […]” (Costa, 2006, p. 119). Ballestrin (2013), aponta

que a genealogia do pensamento  decolonial, teve, principalmente, três frentes, sendo; a

tríade francófona, que teve como principais referências:

Franz  Fanon  (1925-1961)  – psicanalista,  negro,  nascido  na  Martinica  e
revolucionário do processo de libertação nacional da Argélia  –,  Aimé Césaire
(1913-2008) – poeta, escritor e político negro, também nascido na Martinica –
e Albert Memmi (1920- 2020) – escritor e professor, nascido na  Tunísia. Os
livros Retrato do colonizado precedido de retrato do colonizador (1947), de Albert
Memmi, Discurso  sobre  o  colonialismo  (1950), de  Aimé  Césaire, e Os
condenados da terra (1961), de Franz Fanon, foram escritos  seminais.
(Ballestrin, 2013, p. 92).

Também pelos estudos subalternos53, através dos trabalhos, principalmente de Ranajit

Guha;  Partha Chatterjee;  Homi K. Bhabha e  Gayatri  Spivak um grupo de intelectuais  de

origem  asiática,  oriundos  fundamentalmente,  da  historiografia  e  finalmente,  grupo

modernidade/colonialidade.

O pós-colonialismo compartilha, em meio suas diferentes perspectivas, do ‘caráter
discursivo  do  social’,  do  ‘descentramento  das  narrativas  e  dos  sujeitos
contemporâneos’, do ‘método de desconstrução dos essencialismos’ e da ‘proposta
de uma epistemologia crítica às concepções dominantes de modernidade’.  (Costa,
2006, p. 83-84 apud Ballestrin, 2013, p. 90).

53O  termo  "subalterno"  fora  tomado  emprestado  de  Antônio  Gramsci  e  entendido  como  classe  ou  grupo
desagregado e episódico que tem uma tendência histórica a uma unificação sempre provisória pela obliteração
das classes dominantes. 



113
Ballestrin (2013), ainda afirma que:

Mesmo que não linear, disciplinado e articulado, o argumento pós-colonial em toda
sua  amplitude  histórica,  temporal,  geográfica  e  disciplinar  percebeu  a  diferença
colonial e intercedeu pelo colonizado. [...] das relações de colonização, colonialismo
e colonialidade. (Ballestrin, 2013, p. 91).

Alguns autores afirmam que o termo pós – colonial, não se limita a ideia cronológica

de um “após” o período colonial, ou seja, independência de países que viviam sob regimes de

dominação territorial, também não se relaciona com a ideia de “voltar a ser o que era antes da

colonização”, como aponta Costa (2006);

[…]  O  prefixo  “pós”  na  expressão  pós-colonial  não  indica  simplesmente  um
“depois” no sentido cronológico linear; trata-se de uma operação de reconfiguração
do  campo  discursivo,  no  qual  as  relações  hierárquicas  ganham  significado  [...]
(Costa, 2006, p. 117-118).

Se  assenta,  enquanto  categoria,  fundamentalmente,  em  um  conjunto  “de  análises

econômicas, sociológicas e políticas sobre a construção dos novos Estados, [...] as rupturas e

continuidades com o sistema colonial,  [...] as alianças regionais etc.” (Santos, 2003, p. 26

apud Mantelli; Sanchez Badin, 2018, p. 6).

Para Costa (2006), a abordagem pós-colonial edificou, a partir da indicação, pouco ou

nada evidenciada nos estudos e produções de viés estruturalistas e também pós-estruturalistas,

que toda elaboração vem de algum lugar. Desenvolveu uma importante crítica ao processo de

produção do conhecimento científico que, estabeleceu como canônico, modelos e conteúdos

que se ensaiaram universais, a partir da ideia de reprodução das culturas nacionais europeias.

Em outros termos, desvelou a lógica da relação colonial desse processo. Esse movimento de

ruptura  epistemológica  denunciou  como,  historicamente,  eram descritas  as  experiências  e

processos  de  transformação  sociais  não  europeus,  sempre  analisados  em  uma  lógica

funcionalista,  de aproximação ou divergência com o que supostamente seria o “centro”,  a

Europa.

Apesar  de  não  ser  fácil  orientar  uma  busca  da  raiz  dos  estudos  pós-coloniais,  é

possível  identificar,  ao  menos,  sua  semelhança  ou  ainda,  convergências  com três  outras

correntes ou estudos contemporâneos. Para Costa (2006), é possível reconhecer uma relação

próxima ao o pós-estruturalismo, especialmente através



114

dos estudos de Derrida e de Foucault;  a corrente pós-moderna, sendo observadas algumas

restrições, a depender da abordagem, como aponta:

Aceita-se falar da pós-modernidade, como condição, isto é, como categoria empírica
que  descreve  o  descentramento  das  narrativas  e  dos  sujeitos  contemporâneos.
Recusa-se, contudo, o pós-modernismo como programa teórico e político, visto que,
para  o  pós-colonialismo,  a  transformação  social  e  o  combate  à  opressão  devem
ocupar lugar central na agenda de investigação (Costa, 1993, p. 118).

Para o autor, ainda é possível apontar uma relação entre o campo dos estudos pós-

coloniais  aos  estudos culturais  britânicos.  A radicalização  do argumento  pós-colonial, faz

emergir então o campo da decolonialidade, enquanto categoria, que centraliza o debate em

torno do colonialismo moderno,  acontecimento  que introjetou  os  pilares  socioculturais  da

Europa no imaginário social e assentou a sua relação com as regiões colonizadas e, então, de

todos os países do planeta (Quijano, 2014).

6.1A AMÉRICA LATINA E O PENSAMENTO DECOLONIAL

Antes  do  grupo  de  pesquisa  Modernidade/Colonialidade  ser  formado  na  América

Latina, outra expressão, inspirada principalmente no grupo de estudos subalternos asiático, foi

organizado por alguns pensadores latino americanos e americanistas. Em 1998 é publicado a

carta de apresentação do “Grupo Latino Americano de Estudos Subalternos54”

O trabalho do Grupo de Estudos Subalternos, uma organização interdisciplinar de
intelectuais sul-asiáticos dirigida por Ranajit Guha, inspirou-nos a fundar um projeto
semelhante  dedicado  ao  estudo  do  subalterno  na  América  Latina.  O  atual
desmantelamento dos regimes autoritários na América Latina, o final do comunismo
e  o  consequente  deslocamento  dos  projetos  revolucionários,  os  processos  de
democratização, as novas dinâmicas criadas pelo efeito dos meios de comunicação
de massa e a nova ordem econômica transnacional: todos esses são processos que
convidam a buscar novas formas de pensar e de atuar politicamente. Por sua vez, a
mudança na redefinição das esferas política e cultural na América Latina durante os
anos  recentes  levou  a  vários  intelectuais  da  região  a  revisar  epistemologias
previamente  estabelecidas  nas ciências  sociais  e  humanidades.  A tendência geral
para  uma  democratização  outorga  prioridade  a  uma  reconceitualização  do
pluralismo e das condições de subalternidade no interior das sociedades plurais
(Grupo  Latino  Americano  de  Estuados  Subalternos, 1998, p.  70  apud
BALLESTRIN, 2013, p. 94).

54Ver c.f Ballastrin (2013, p. 97) O Grupo Latino-Americano de Estudos Subalternos foi originalmente formado
por Ileana Rodríguez, John Berverley, Robert Carr, José Rabasa e Javier Sanjinés. O grupo foi formado em um
diálogo sul-sul com os indianos em uma universidade do norte, como afirma a nicaraguense Ileana Rodríguez. O
leque de influências e trânsitos do grupo é bastante amplo: estudos subalternos, estudos culturais, literários,
pós-modernos e críticos latino-americanos, pós- estruturais, pós-marxistas e feministas. Ele foi responsável por
inserir a América Latina no debate pós-colonial, marcando suas diferenças com o projeto asiático.



115

O  grupo  Latino  –  Americano  de  Estudos  Subalternos,  fundamentado,

principalmente no grupo do Sul – Asiático, remonta à década de 1990, quando em 1992,

é  reimpresso  o  texto  clássico  do  sociólogo  peruano  Aníbal  Quijano  “Colonialidad y

modernidad – racionalidad” uma de suas maiores referências.

A declaração de fundação do grupo de estudiosos e intelectuais latino – americanos

foi publicada no ano de 1993, na revista Boundary 2, que foi editada pela Universidade de

Duke dos Estados Unidos da América. Em 1998, Santiago Castro Gómez, um dos estudiosos

empenhados no grupo, traduz o documento para a língua espanhola com o título “Manifiesto

inaugural del Grupo Latinoamericano de Estudios Subalternos” (Ballestrin, 2013). De início,

alguns apontamentos serão feitos, principalmente por vozes mais críticas da intelectualidade

latino-americana. Essas críticas, denunciavam principalmente, a dominação dos estudos pós-

coloniais e subalternos como principais referências, apontando que os grupos originais não

haviam  avançado  em  uma  ruptura  adequada  com  autores  do  cânone  ocidental. Nesta

avaliação, a inspiração ao grupo asiático não possibilitava uma produção de teoria própria

latino-americana, observando a sua história de dominação e resistência, pontuando o processo

histórico próprio do continente, enquanto espaço primeiro a sofrer a violência do esquema

colonial/moderno,  e  sua  singularidade,  como  lugar  que  serviu  de  laboratório  para

desenvolvimento  do  capitalismo mundial  (Ballestrin,  2013).  O grupo se desfaz  em 1998,

devido às divergências teóricas.

Entre as muitas razões que conduziram à desagregação do Grupo Latino- americano
de  Estudos  Subalternos,  uma  delas  foi  a  que  veio  opor  os  que  consideravam a
subalternidade uma crítica pós-moderna (o que representa uma crítica eurocêntrica
ao  eurocentrismo)  àqueles  que  a  viam  como  uma  crítica  descolonial  (o  que
representa  uma  crítica  do  eurocentrismo  por  parte  dos  saberes  silenciados  e
subalternizados).  Para todos nós que tomamos o partido da crítica descolonial,  o
diálogo com o Grupo Latino-americano de Estudos Subalternos tornou evidente a
necessidade de transcender epistemologicamente — ou seja, de descolonizar — a
epistemologia  e  o  cânone  ocidentais.  (Grosfoguel,  2008,  p.  116  apud Ballestrin,
2013, p. 96).

A  partir  da  desmembração,  nasce  então  o  grupo  de  estudos

Modernidade/Colonialidade latino americano, que foi, inicialmente denominado “Programa

de  Investigação  da  Modernidade/Colonialidade  Latino-Americano”  por  Arturo Escobar

(2003), já chamado por alguns dos estudiosos envolvidos de “Grup

Modernidade/Colonialidade”  a  exemplo  de  Santiago  Castro-Gómez  e  Ramón  Grosfoguel

(2007), e “Coletividade de Argumentação da Inflexão Decolonial” por Eduardo Restrepo e

Axel Rojas (2010), (Mota Neto, 2018). 



116
O grupo começa a se reunir ainda em 1998. Este, foi sendo construído gradualmente, a

partir  de  seminários,  diálogos  paralelos  e  publicações  diversas,  seja  individualmente  ou

atuando em forma de rede, o grupo sempre teve como foco, a crítica decolonial, que primava,

essencialmente,  pela  sistematização  do  pensamento  latino-americano  a  partir  de  saberes

silenciados e subalternizados, propondo a percepção da modernidade eurocêntrica, desde a

exterioridade, ou seja, não por aquilo que estava fora, mas a partir do que foi marginalizado

pelo o que chamam de lado oculto da modernidade, a colonialidade, (Mota Neto, 2018).

Em  2000,  foi  lançado  um  dos  textos  coletivos  mais  importantes  do  grupo,  La

colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales.

Atualizando a tradição crítica e utópica do pensamento latino-americano, o grupo de

estudos M/C, evidencia o argumento pós-colonial por meio da noção de “giro decolonial55”. A

partir da problematização de velhas e novas questões do continente latino americano, o grupo

modernidade/colonialidade, defende a alternativa decolonial  – epistêmica, teórica e política

–  para entender  e  agir  no mundo,  que é marcado pelo colonialismo global,  em diversos

níveis da vida pessoal e coletiva (Ballestrin, 2013). Influenciaram uma produção intelectual

densa, principalmente nos estudos nas áreas da filosofia, dos estudos culturais, das ciências

sociais, da história e da análise literária, através da ideia de criação de uma epistemologia

própria,  desde  o  continente  latino-americano,  evidenciado  os  chamados conhecimentos

subalternos. Em sua genealogia, o grupo de estudos M/C, herdou influências do pensamento

crítico latino – americano do século XX, como indica Escobar (2003):

[a] Teologia da Libertação desde os anos sessenta; os debates na filosofia e ciência
social  latino-americana  sobre  noções  como filosofia  da libertação  e  uma ciência
social  autônoma; a teoria da dependência;  os debates  na América Latina sobre a
modernidade  e  pós  -  modernidade  dos  oitenta,  seguidos  pelas  discussões  sobre
hibridismo na antropologia, comunicação nos estudos culturais nos noventa; e, nos
Estados Unidos, o grupo latino- americano de estudos subalternos. O grupo M/C
encontrou  inspiração  em um amplo  número  de  fontes,  desde  as  teorias  críticas
europeias e norte- americanas da modernidade até o grupo sul-asiático de estudos
subalternos, a teoria feminista chicana, a teoria pós-colonial e a filosofia africana;
assim mesmo, muitos de seus membros operaram em uma perspectiva modificada
de sistema - mundo. Sua principal  força orientadora,  no entanto,  é uma reflexão
continuada  sobre  a  realidade  cultural  e  política  latino-americana,  incluindo  o
conhecimento subalternizado dos grupos explorados e oprimidos. (Escobar, 2003, p.
53 apud Ballestrin, 2013, p. 99).

55Termo originalmente cunhado por Nelson Maldonado Torres (2005), significa, resumidamente, um movimento
de resistência teórico e prático; político e epistemológico à lógica da modernidade. Emprega a decolonialidade,
como terceiro elemento da modernidade/colonialidade. É também um giro geopolítico.



117

Dentre as principais categorias desenvolvidas pelo grupo, a ideia de colonialidade do

poder, é central. Para Quijano (2005), esta se deu;

A partir da classificação racial da população  e a velha associação das novas
identidades  raciais  dos  colonizados  com  as  formas  de  controle  não  pago,  não
assalariado,  do  trabalho.  Esta,  desenvolveu  entre  os  europeus  ou  brancos  a
específica  percepção  de  que  o  trabalho  pago  era  privilégio  dos  brancos.  A
inferioridade racial dos colonizados implicava que não eram dignos do pagamento
de salário. Estavam naturalmente obrigados a trabalhar em benefício de seus amos.
(Quijano, 2005, p.120)

A categoria  da  decolonialidade  surge através  do questionamento  a  ideia  de  que  a

colonização haveria acabado com o fim das administrações coloniais e a formação de novos

Estados – Nação na periferia do capitalismo.

Para Castro-Gómez e Grosfoguel  (2007),  o  conceito  decolonial  é  importante,  pois

evidencia que;

La  división  internacional  del  trabajo  entre  centros  y  periferias,  así  como  la
jerarquización étnico-racial  de las  poblaciones,  formada durante varios siglos de
expansión  colonial  europea,  no  se  transformó  significativamente  con  el  fin  del
colonialismo y la formación de los Estados-nación en la periferia. Asistimos, más
bien, a una transición del colonialismo moderno a la colonialidad global, proceso
que  ciertamente  ha  transformado  las  formas  de  dominación  desplegadas  por  la
modernidad, pero no la estructura de las relaciones centro-periferia a escala mundial
(Castro-Gómez; Grosfoguel, 2007, p. 13)

Assim, para o grupo de estudos M/C o fim da guerra fria representou a destituição do

colonialismo da modernidade,  ao mesmo tempo que pariu à colonialidade global,  descrita

como padrão  de  poder  que  continuou  a  organizar,  no  mundo  “pós-colonial”  relações  de

desigualdade entre “centro-periferia” além de relações díspares de poder nas esferas, raciais,

de gênero e trabalho (Mota Neto, 2018).

Ao identificar que as relações de poder desiguais não se encerraram com o fim do 

colonialismo, o grupo de estudos M/C propõe uma segunda descolonização56,

56Ver c.f Mota Neto (2018, p. 03 - 04). Por  descolonização se indica um  processo de superação do
colonialismo, geralmente associado  às  lutas anticoloniais  no contexto  de estados concretos, ao passo  que
decolonialidade se refere ao processo que busca transcender historicamente a colonialidade, isso é,  subverter  o
padrão de poder colonial, que permaneceu mesmo após o fim da situação colonial.



118

que possa dar seguimento a primeira, através da criação de novas formas de sociabilidade,

que  amplie  a  emancipação  dos  povos  e  territórios  colonizados,  para  além  dos  aspectos

jurídico-políticos, envolvendo os aspectos econômicos, científicos, raciais, educacionais e de

gênero, sugerindo outras perspectivas relacionais entre pessoas, culturais e natureza.

Uma outra categoria importante para o pensamento do grupo de pesquisa M/C, é a

teoria  de  sistema  –  mundo,  de  Immanuel  Wallerstein  (1974).  Esta,  apresentou  uma

perspectiva macrossociológica que explicava a dinâmica da economia  – mundo capitalista

como um “sistema social total”. Quijano (2005) aprofunda o desenvolvimento desta categoria

no campo decolonial. Para os pensadores e estudiosos do grupo decolonial, a colonialidade é

um  lado  ocultado  da  modernidade.  Mignolo  sugeri  então,  a  noção  de  Sistema  Mundo

Moderno/Colonial  para  ressaltar  essa  concomitância  entre  colonialidade  e  modernidade  e

evidenciar  que ambas devem ser consideradas a partir  de um ponto de vista que inclua a

noção de Sistema Mundo.

Outra  categoria  importante  para  o  campo  decolonial  é  a  ideia  de  pedagogias

decoloniais,  desenvolvida especialmente por Walsh (2009), que contesta  a importância  do

pensamento hegemônico produzido na Europa (como o modernismo, o pós-modernismo, a

teoria  social  crítica,  e  os  estudos  Pós-coloniais)  e  introduz  uma  crítica  ao  pensamento

preponderante  que  advém  da  Europa, encarando  o  desafio  de  refletir  a  partir  de  outros

sujeitos, de outros lugares (margens e fronteiras) e outras noções de mundo.

Propõem decolonizar o trabalho intelectual através de suas margens e das fronteiras.

Para a autora,  é importante que uma pedagogia que se proponha decolonial,  possa pensar

como decolonizar o pensamento e como adicionar a contribuição dos movimentos sociais,

sobretudo  os  movimentos  indígenas  e  afro-  descendentes  à  tradição  intelectual  latino-

americana.

Contudo,  a  principal  categoria  desenvolvida  pelo  grupo,  a  colonialidade  do  poder

(Quijano,  2005),  ao  apontar  que  colonialismo  findou-se  do  ponto  de  vista  institucional,

político  e  jurídico,  mas  a  colonialidade  mantém-se,  a  partir  de dinâmicas  e  matrizes  de

organização social  dos territórios  que permaneceram o mesmo, baseados no processo de

racialização dos corpos e da hierarquização de



119

saberes, também dá conta de uma geopolítica do conhecimento, da divisão do saber entre o

Norte e Sul,  e a  pretensa superioridade do sujeito  universal-branco  – em relação ao

sujeito outro – Negro ou Indígena, que seria desprovido de saber e cultura.

Assim, para o grupo M/C, a modernidade não nasce necessariamente no iluminismo

ou no renascimento, mas é um fenômeno, particularmente vinculado à colonialidade. Além

disso,  o  pensador  peruano  Aníbal  Quijano  (2005)  afirma  que  “Assim  como  não  há

modernidade sem colonialismo, também não há colonialismo sem falar de raça” (Quijano,

2005, p. 90):

A ideia  de  raça,  em seu  sentido  moderno,  não  tem história  conhecida  antes  da
América. Talvez se tenha originado como referência às diferenças fenotípicas entre
conquistadores  e  conquistados,  mas  o  que  importa  é  que  desde  muito  cedo  foi
construída como referência a supostas estruturas biológicas diferenciais entre esses
grupos. A formação de relações sociais fundadas nessa ideia, produziu na América
identidades  sociais  historicamente  novas:  índios,  negros  e  mestiços,  e  redefiniu
outras. Assim, termos com espanhol e português, e mais tarde europeu, que até então
indicavam apenas procedência geográfica ou país de origem, desde então adquiriram
também, em relação às novas identidades, uma conotação racial. E na medida em
que as relações sociais que se estavam configurando eram relações de dominação,
tais  identidades  foram  associadas  às  hierarquias,  lugares  e  papéis  sociais
correspondentes,  com  constitutivas  delas,  e,  consequentemente,  ao  padrão  de
dominação  que  se  impunha.  Em outras  palavras,  raça  e  identidade  racial  foram
estabelecidas  como  instrumentos  de  classificação  social  básica  da  população.
(Quijano, 2005, p. 117)

Essas  contribuições  foram  fundamentais  para  renovação  da  crítica  social  latino-

americana, a partir de uma análise do processo histórico da formação do sistema capitalista

com base no colonialismo e o seu crescimento à globalização do século XXI. A adoção da

categoria raça para discutir classe, trabalho e modernidade, foi imprescindível para entender

a dinâmica própria da América Latina e a luta de classes, evidenciando que neste continente, a

luta de classes também é étnica.

Apesar de fazer apontamentos importantes no que desrespeita a influência do cânone

europeu no pensamento  popular/subalterno e  na  produção intelectual  latino-  americana,  o

grupo de pesquisa M/C e o campo da decolonialidade não conseguiu produzir e avançar em

uma crítica robusta em relação a terra e ao território,  e as questões fundiárias, enquanto

fatores decisivos para emancipação dos povos.



120

As principais categorias desenvolvidas pelo grupo não se aprofundam nas categorias

terra/território, derivadas, essencialmente, do pensamento originário produzido pelos povos

indígenas de Abya Yala e do povo negro em diáspora, se preocupando muito mais com os

aspectos culturais e apontamentos subjetivos sem difundir a possibilidade de emancipação

desses  povos,  a  partir  da  reconstrução  de  seus  territórios  originários  invadidos  pelo

colonizador e do estabelecimento de uma política vinculada a uma outra cosmologia que não

a do desenvolvimento.

Apesar das críticas desenvolvidas ao processo de colonialismo moderno e a relação de

dependência dos Estados-nação da periferia do capitalismo global às metrópoles euro-norte-

americanas,  não  se  discutem  profundamente  as  relações  de  recolonização  interna,  destes

mesmos Estados-nação, para com os povos e comunidades tradicionais, habitantes seculares

destas terras.

Assim, alguns povos vêm desenvolvendo outras reflexões em contraposição a ideia de

desenvolvimento  defendida  por  muitos  Estados-nação  latino-americanos  e  pela  sociedade

moderna branca capitalista. Os Avá Guarani/Ñandeva, por exemplo, observam que o branco

entender a ideia de desenvolvimento como linha sucessiva sem fim, o que, em sua análise,

leva  a  humanidade  a  uma  realidade  em  que  constantemente  se  aproxima  do  colapso,

observando esse movimento, propõem então a ideia de envolvimento, que definem como uma

produção de vidas, um movimento que se descola com rapidez, que permite conservar-se o

mundo, acabar  o mundo e ressuscita  –  lo em seguida.  Produção de vida resumidamente

indestrutível, forjada pelo viver o mundo do envolvimento, (Chaparro; Maciel, 2020).

Para o envolvimento,  é essencial  a relação com a terra. Para a professora indígena

Maria Muniz Andrade de Ribeiro, Pataxó Hã Hã Hãe (2021) essa é uma condição inegociável

para os povos indígenas “Índio sem Terra não sobrevive” (Aandrade, 2021, p. 146).

A gente pode estar com muita dificuldade com a luta. Quando a gente coloca o pé
na terra, o ouvido na terra, quando sente o gemido da terra, escuta o seu chamado, a
gente sabe  como vai  seguir  os nossos passos,  porque estamos ouvindo.  Ela está
dando direção pra gente. (Andrade, 2021, p. 74).



121

Assim, o pecado original  do colonialismo,  que  foi  a  tomada de  terra,  passa a  ser

secundário  e  figura  com  pouco  destaque  na  produção  acadêmica,  surgindo  aí,  críticas

importantes  ao  pensamento  decolonial,  por  parte  de  intelectuais  indígenas,  quilombolas,

campesinos  que  questionam  como  atingir  a  decolonialidade  e  como  retomar  o  controle

político  e  construir  autonomias,  econômica,  alimentar,  hídrica  de  subjetividade  e  de

conhecimento, sem o fator território?

Eliel  Benites  Kaiowá  (2020),  em  uma  pesquisa  recente  com  os  povos  Kaiowá  e

Guarani sobre a escolas e os processos educativos para esses povos, avalia como a expansão

do  colonialismo,  a  invasão  dos  territórios  e  a  violência  perpetrada  por  essas  violações,

apontam como, para os povos, o território é central para uma resistência estratégica, frente a

descaracterização do mundo moderno/colonial  e denuncia como, a escala  de violência  faz

parte de um projeto ainda maior, do necropoder do Estado (Mbembe, 2018).

Chaparro e Maciel (2020), apontam que para os Avá Guarani/Ñandeva, o território é

nosso corpo, sendo o lugar mais importante para conseguir evitar o fim do mundo.

Este é nosso corpo, a terra. Envolvimento. Não desenvolvimento. Corpo, terra, teko,
tekoha  e  cosmologia.  Sociedade  simétrica  para  o  teko  da  sociedade
moderna/capitalista. Mas que faz o caminho contrário. Não o fim do mundo que a
cosmologia  da  sociedade  capitalista  tanto  chama  dia  e noite  com  o  nome  de
desenvolvimento.  Vai  cair  tempestade,  granizadas  e  vento  forte.  Mas  sim,  um
caminho para além do fim do mundo. Envolvimento. (Guarani; Kaiowá, 2018 apud
Chaparro; Maciel, 2020, p. 17).

Para  esse  conjunto  de  povos,  decolonialidade,  seria,  na  prática,  processos  de

autodeterminação  em que o  território  figura  como dispositivo  essencial,  na  luta contra  a

tirania dos megaprojetos colonialistas e capitalistas que assolam o mundo. O território pode

retirar  os sujeitos  da condição de dependência,  pois é  através  do território,  que além das

dimensões subjetivas  da cultura e da tradição,  é que se é possível  através  de uma lógica

coletiva e da alteridade, plantar, colher, comer, curar (Xukuru do Ororubá, 2022), alimentar

corpo e o espirito. Para os povos originários das Américas, essas territorialidades constituídas,

são elementares enquanto territórios de resistência, que tem histórias, diferenças, igualdades,

exigências,  lutas  e conquistas próprias  e que,  aonde se pensa e constrói  a continuidade  e

prosperidade dessas coletividades (Marcos, 2020).



122

O deslocamento forçado a partir do avanço do capital sob territórios tradicionalmente

ocupados, além processo de destruição da terra, com empreendimentos arrasadores do meio

ambiente, se impõe um grande desafio para os povos em manter-se no mundo globalizado. Na

lógica liberal,  esses “outros” sujeitos,  inúteis  para a economia de mercado,  já  que falam,

pensam e se organizam de maneiras distintas, figuram nas cidades, tristemente, como sujeitos

além  de  desapropriados  e  desterritorializados,  também,  como  inimigos,  que  devem  ser

excluídos e tratados como excedentes descartáveis:

O processo de destruição / despovoamento e reconstrução/reordenamento, causa o 
deslocamento de milhões de pessoas. Seu destino será continuar vagando, com seu 
pesadelo nas costas, e oferecer aos trabalhadores empregados em diferentes 
nações uma ameaça a estabilidade de seu emprego, um inimigo pra suplantar a 
imagem do empregador e um pretexto para dar sentido à irracionalidade racista que
o neoliberalismo promove. (Marcos, 2020, p. 24).

Nesse sentido, a desterritorialização forçada por meio da invasão desses territórios, é

uma violência que produz a pobreza, reforça o racismo e a xenofobia, além de destruição

completa da mãe terra, em nome do “desenvolvimento”. Esses fatores, somam-se ainda, com

as doenças de cunho emocional e psíquicas que se abatem sobre nossas comunidades. Krenak

(2015),  remonta  a  fala  de  um ancião  norte-americano,  em um encontro  em Seattle,  para

refletir como o território é uma possibilidade de saúde, de existência de futuro, sendo então,

de fundamental importância para pensar um mundo decolonial.

[sic] “Olha, se vocês nos tomarem essa terra em que nós vivemos, ensina para os
seus filhos que essa terra é sagrada. Pisem com cuidado nessa terra. Se vocês não
souberem reverenciar essa terra, e não entenderem que tudo que acontece com a
terra,  tudo que fere a terra,  fere  os filhos da terra,  verão que um dia vocês vão
despertar sufocados nos seus próprios detritos”. Essa imagem é terrível. Roubar o
futuro é isso. Roubar o futuro dos nossos filhos e dos nossos netos é conviver com
a possibilidade dos nossos rios virarem esgotos. (Krenak, 2015, p. 339).

Considera ainda, que a apropriação dos territórios originários por outros povos, é a

uma  prática  (re)colonial,  que  é  perigosa,  pois,  mantém  a  prática  do  extermínio  físico,

espiritual e cultural dos povos nativos.

Nós não podemos deixar que essa recolonização se consolide de uma maneira tão
automática e que isso vire uma coisa natural, porque os nossos filhos e nossos netos
é que vão herdar esse futuro duvidoso, além desse lugar que nós aprendemos a amar,
que são os lugares dos rios, das florestas, das montanhas serem também apropriados
por gente que não sabe cuidar deles. Que vão estragar essas paisagens cada vez
mais. Eunão sei se as paisagens em que vocês nasceram ou cresceram têm tanta
importância para o seu bem-estar emocional, para seu equilíbrio pessoal,  mental.
Mas para mim têm. (Krenak, 2015, p. 339).



123

6.2 ESTUDOS PÓS-COLONIAIS, TENSIONAMENTOS E REARRANJOS 

EPISTEMOLÓGICOS

Pensadores indígenas, quilombolas e afro-brasileiros latino-americanos, ainda criticam

a produção  decolonial,  observando que  é  possível  construir  possibilidades  interpretativas,

para a história colonial, sem reproduzir (re)colonizações e colonizações internas, a partir do

reforço de posturas problemáticas, como por exemplo, o sexismo.

Rivera  Cusicanqui  (2010),  denuncia  que  o  grupo  de  pesquisa  M/C,  invisibiliza  e

ignora  fatos  internos  ao  coletivo,  criando leituras  externas  decoloniais,  mas  reproduzindo

internamente a colonialidade. Pontua o fato do grupo de pesquisa M/C ter apenas uma única

mulher  na condição de pesquisadora associada,  além de não dialogar  com outros estudos

importantes, que inclusive discutiam decolonialidade ainda na década de 1980, como é o caso

dos estudos feministas chicanos e etc.

Avalia que é importante pensar a condição colonial  como uma espécie de múltiplo

paradoxo. Suas principais críticas apontam que existem processos de ocultamento de projetos

de modernidade indígena,  desde o presente,  projetada por uma leitura linear  e estática da

história dos povos. Essas análises não evidenciam essa modernidade indígena, que deve estar

em  destaque,  para  se  atingir  uma  possível  descolonização;  “donde  la  autodeterminación

política y religiosa significaba una retoma de la historicidad propia, una descolonización de

los imaginarios y de las formas de representación” (Rivera Cusicanqui, 2010, p. 84). Para a

autora, o projeto de modernidade indígena é a própria decolonização;

El proyecto de modernidad indígena podrá aflorar desde el presente, en una espiral
cuyo movimiento es un continuo retroalimentarse del pasado sobre el  futuro,  un
“principio  esperanza”  o  “conciencia  anticipante”  (Bloch)  que  vislumbra  la
descolonización y la realiza al mismo tiempo. (Rivera Cusicanqui, 2010, p. 85).

Para Rivera Cusicanqui (2010), só é possível uma manifestação da descolonização,

uma teoria decolonial, sem uma prática colonizadora e faz duras críticas ao multiculturalismo

e ao  hibridismo,  que  define  como essencialistas  e  historicistas da questão indígena, por

exemplo. Outras críticas avançam no sentido



124

de observar que a teoria inicial da colonialidade do poder, desenvolvida por Aníbal Quijano

(2205),  não  centraliza  a  categoria  raça,  enquanto  uma  categoria  econômica,  mantêm-se

empírica. Desta forma, sua análise seria ainda insuficiente para analisar as relações de poder

no sistema colonial/capitalista, como aponta Silva (2019).

A tese de Quijano sobre a relação entre  raça (diferença racial), colonialismo,  e
capital é organizada pela clássica separação (conceitual) sociológica entre estrutura
e cultura (ou ideologia), ou o econômico e o social. Essa abordagem permite a tese
de que a raça emergiu como um “mecanismo de dominação” colonial, sob a forma
de um “princípio de classificação social”, que distingue entre (separa) dois tipos de
trabalho:  remunerado  (branco/  europeu)  e  não  remunerado  (não-branco/não-
europeu). De acordo com Quijano, raça – ou a colonialidade do poder – opera no
capital global ao guiar a distinção entre trabalho remunerado (branco/europeu) e não
remunerado (das “raças colonizadas”). Ao nível da teoria, esta explicação do papel
da noção de raça sustenta uma descrição do capital como uma totalidade (social)
heterogênea, isto é, a “colonialidade do poder capitalista global” constituída através
das articulações de todas as “formas históricas de controle do trabalho em torno da
relação capitalista trabalhador- assalariado”. Esta toma a seguinte forma: “todas as
formas de trabalho não remunerado (são atribuídas) às raças coloniais” e o “trabalho
remunerado aos colonizadores brancos”. Sem violar a noção materialista histórica
clássica de que o trabalho remunerado distingue o capital, Quijano corrige a teoria
do world-system com o argumento de que a raça – que surge sob o colonialismo,
como mecanismo de  controle  do trabalho  – agora  organiza  o capital  global  ao
introduzir  uma  hierarquia  na  categoria  do  trabalho  responsável  por  facilitar  a
exploração de não-brancos / não-europeus em todo o mundo. No entanto, na sua tese
sobre  a  colonialidade  do poder,  a  raça  permanece  um datum (matéria  empírica)
social (e não uma categoria econômica), cuja introdução na descrição do contexto
estudado produz uma re-formulação do conceito marxista do capital, que o torna
capaz de compreender sua configuração mais recente, a saber, a “colonialidade do
poder capitalista global”. (Silva, 2019, p. 158-159).

Para a autora, esse erro de análise57, impossibilita uma “descrição aceitável da tríade

colonial,  racial  e capital,  porque a temporalidade linear nos força a confrontar o ponto de

partida: isto é, o racial, como mecanismo colonial, como anterior ao capital global enquanto

tal.” (Silva, 2019, p. 161).

Nesse sentido,  decolonização é o ponto final,  que só será atingido,  através  de um

esforço  coletivo,  para  a  desconstrução  do  mundo  como  conhecemos,  a  partir  de  um

afastamento radical, desse mundo, como opera e se organiza;

57Ver c.f Silva (2019, p. 161) Propõe uma figuração fractal da tríade formada pelo colonial, racial e capital  que,
ao violar a separabilidade, provoca o colapso de seus efeitos, quer dizer a anterioridade e a exterioridade. Em
vez de descrevê-la como uma relação dentro de uma totalidade, a figura fractal descreve uma implicação,  um
momento na infinidade. Enfim, em vez do Mundo Ordenado, esta figura refere-se ao Mundo Implicado. Quer
dizer, sem diluir o que responde por sua singularidade, estas modalidades de poder modernas apresentam-se
profundamente implicadas [deeply implicated] em/como/com uma e a outra. Esta composição (e, enquanto tal,
uma decomposição e uma recomposição) torna compreensível a figura da dívida impagável.



125

A decolonização exige a implantação de outras arquiteturas jurídico - econômicas de
retificação através das quais o capital global restaura o valor total que continua a
derivar da expropriação do valor total rendido pela capacidade produtiva do corpo
do escravo  e  da  terra  do  nativo.  Antes  de  podermos  desenhar  tais  arquiteturas,
precisamos de uma outra descrição da subjugação racial pois a que possuímos hoje
não é capaz de compreender a demanda pela decolonização, isto é, necessitamos um
des-  conhecer  e  des-fazer  [unknowing  and  undoing]  d/o  mundo  que  atinja  seu
âmago. Antes de começarmos a desenhar coletivamente um modelo da reconstrução,
precisamos seguir a Negridade enquanto esta sinaliza que conhecer e fazer podem
ser desatados de um tipo específico de pensamento, o que é necessário para abrir a
possibilidade para um afastamento radical de um certo tipo de mundo. (Silva, 2019,
p. 97).

Outras e outros intelectuais marxistas, adotam o termo “anticolonial58” em oposição ao

campo  da  decolonialidade,  e  produzem  suas  reflexões  em  referência  a  revolucionários

marxistas  que  tratam  da  colonialidade  como  problema  central  nas  relações  constituídas

socialmente e das desigualdades decorrentes do processo de dominação, sendo Frantz Fanon

(1925-1961) e José Carlos Mariátegui59 (1894- 1930), seus principais expoentes.

Em  termos  de  originalidade,  nasce  no  Brasil  uma  outra  categoria,  a

“contracolonialidade60”, esse  campo  faz um contraponto  mais radical  ao  decolonial, e  é

pensando, essencialmente, a partir dos movimentos quilombolas e negros, fazendo também,

referência as lutas dos povos indígenas. Essa categoria tem sua maior expressão no pensador

quilombola Antônio Bispo dos Santos61 ou ainda, Nêgo  Bispo.  Em  seu  trabalho,  faz

apontamentos  críticos  sobre  como,  o  pensamento  social  latino-americano  não  conseguiu

produzir uma teoria que incluísse de fato, a visão quilombola e as memórias e atitudes de

resistência à assimilação forçada dos negros escravizados na colônia e no império. Para o

autor,  a categoria  da religiosidade,  é essencial  para entender  essa resistência  dos povos à

violência colonial:

58Destacamos essa informação para falar  que no Brasil, as últimas produções em termos acadêmicos que se
filiam ao campo “anticolonial” têm um perfil predominantemente marxista, mas existem outros estudos, que
usam a mesma categoria, porém, que não se declaram ideologicamente filados as teorias marxistas ou marxianas.
59José Carlos Mariátegui, nasceu em 1894 no Peru. Foi um escritor, jornalista, sociólogo e militante político.
Figura como um dos mais influentes pensadores do marxismo latino-americano do século XX, sua obra mais
conhecida é “Sete Ensaios de Interpretação da Realidade Peruana”.
60Ver c.f Santos (2015, p. 49) Todos os processos de resistência e de luta em defesa dos territórios dos povos
contra colonizadores, os símbolos, as significações e os modos de vida praticados nesses territórios.
61Nasceu em 10/12/1959, no Vale do Rio Berlengas, antigo povoado Papagaio, hoje município de Francinópolis,
estado do Piauí. É lavrador, formado por mestras e mestres de ofícios, morador do Quilombo Saco-Curtume,
localizado no município de São João do Piauí, semiárido piauiense.



126

Tendo a religiosidade se apresentado como fator preponderante para a resistência ao
processo de colonização  e também por acreditar  que a religião é uma dimensão
privilegiada  para  o  entendimento  das  diversas  maneiras  de  viver,  resolutiva,
pretendo apresentar algumas possibilidades de convivência mais harmoniosa entre
os  diversos  povos,  a  partir  da  confluência  e  da  sentir  e  pensar  a  vida  entre  os
diferentes povos e sociedades, busquei compreender as diferenças e a interlocução
entre a cosmovisão monoteísta interlocução entre a perspectiva desenvolvimentista e
as  experiências  da  biointeração...Meu  objetivo  foi,  portanto,  refletir  de  maneira
resolutiva  sobre  a  dos  colonizadores  e  a  cosmovisão  politeísta  dos  contra
colonizadores,  refletindo sobre os seus efeitos  e  consequências  nos processos  de
colonização e de contra colonização. (Santos, 2015, p. 20).

Considerando que  o debate  decolonial,  apesar  de estar  posto  para América  Latina

desde a década de 80, este é ainda relativamente recente no Brasil, aparecendo de maneira

avolumada nos centros acadêmicos nos últimos 10 anos. Na tentativa de traduzir os diversos

pensamentos  que  nascem  com  a  reflexão  centrada  nas  relações  coloniais  e  seus

desdobramentos, chamamos atenção para alguns apontamentos que podem ser feitos sobre o

debate.

Falar de decolonialidade,  sem considerar as lutas que ocorreram nos territórios,  os

processos de insurgência e resistência de caráter profundamente decolonial, desassociando-os,

a  partir  uma  fetichização  de  conceitos  puramente  acadêmicos, sem relacioná-los aos

movimentos sociais que estão em luta por terra e  território,  em  territórios  invadidos,  é

desconsiderar povos que estão, no presente, refazendo histórias e propondo a decolonialidade

na prática.

Em sua potência e importância, o campo decolonial deve continuar sendo expandido,

tensionado, pensado e repensado, olhando a história oficial e percebendo as lacunas por seu

caráter colonial. Só será possível, retirar um extrato real, fidedigno e honesto a respeito dos

povos e territórios historicamente brutalizados pelo colonialismo, os Estados-nacionais e uma

ideia  violenta  de  “desenvolvimento”  que  persegue,  apaga,  extermina  os  povos  e  nossas

formas  próprias  de  viver,  a  partir  de  uma  postura  crítica  e  ainda,  fundamentalmente,

apaixonada e corajosa,  em olhar a  história e  pensar o presente,  daqueles e daquelas  que

permanecem, ainda, lutando para estar e ser, no aqui e no agora.



127

DEBATE HISTÓRICO DA EDUCAÇÃO INDÍGENA, EDUCAÇÃO 

ESCOLAR INDÍGENA E O DIÁLOGO COM A EDUCAÇÃO POPULAR.

Divergindo  da  educação  não  indígena  ou  educação  escolar  urbana,  a  educação

indígena é uma educação integral, que educa o espírito, o físico, o emocional e o cognitivo,

em uma relação de co-responsabilidade, entre comunidade, família e escola. Essa educação,

contudo, não pode ser vista em uma perspectiva de unidade, já que é bastante plural. Tem

pedagogias e práticas distintas, como aponta Meliá (1979, p. 12) “existem tantos modelos de

educação indígena, quantas culturas”, já que cada povo indígena tem características próprias,

linguagem, cosmologia,  tradição e cultura distintas  e essa é a base da educação indígena.

Nesse sentido, a educação indígena, é tudo aquilo que se aprende – ensina na comunidade,

que tem como referência, não apenas o espaço escolar, mas o território, enquanto comunidade

de aprendizado vivo, de trocas diárias, como o contar de histórias, os rituais, o aprendizado na

agricultura, na pesca, na coleta e na caça.

Se  define  como  um  conjunto  dos  processos  envolvidos  na  socialização  dos
indivíduos, correspondendo, portanto, a uma parte constitutiva de qualquer sistema
cultural  de  um  povo,  englobando  mecanismos  que  visam  a  sua  reprodução,
perpetuação e/ou mudança. (Luciano - Baniwá, 2006, p. 129).

Essa educação, tem um caráter holístico, pois se propõe a educar para a vida e não

para o mercado de trabalho, é uma educação que percorre outros caminhos além da razão, é

uma  educação  de  pertença,  de  presença,  de  sentido  e  sentimento  que  está  além  das

experiências de escolarização e que visa uma formação de homens e mulheres a partir das

ideias válidas para aquela comunidade.

A educação indígena se faz no envolvimento, a partir do território – espirito –

matéria, pensando a política, organização, construção, ideologia, e a trajetória maior  de um

povo  (Benites,  2014)  e  seu  projeto  de  vida.  Para  o  povo  Xukuru  do  Ororubá, essa

educação é feita a partir do encantamento, em uma relação entre os mais velhos e os mais

novos.

[…]  Sentir-se  tocado  pelo  natural  e  respeitar  o  tempo,  espaço  e  a  ciência  do
encantamento.  Reconstruindo  assim  o  que  por  muito  tempo  foi  negado
ressignificando através do saber dos nossos mais velhos, das experiências daqueles
que com sua sabedoria resistiram e resistem pela garantia e preservação desse Solo
Sagrado considerados como guardiões da natureza. Esse cuidado repassado pelos
nossos sábios e sábias promove



128

uma Educação  de Encantamento  e  conectividade  com a Natureza  Sagrada,  onde
possibilita  a  sensibilidade  para  leituras  e  interpretações  de  seus  sinais  e
consequentemente a previsão do tempo de plantar, de cuidar, de colher e de festejar
(Xukuru do Ororubá, 2022, p. 57).

Para Meliá (1979), ao discutir a educação para o povo Kaiowá/Guarani, os principais

mecanismos desse tipo de educação é a experiência de vida, que se traduz em um processo de

acompanhamento e aconselhamento dos mais velhos para os mais novos, a escuta, a aceitação

ou  o  repúdio  na  vida  comunitária.  Essa  educação  se  edifica  através  da  cosmovisão,  da

experiência  partilhada  da  tradição,  pelo  respeito  à  mãe  natureza,  a  paciência,  e  acontece

através da oralidade.

O sociólogo colombiano Fals Borda (2009, p. 9) definiu como sentipensante “aquella

persona que trata de combinar la mente con el corazón, para guiar la vida por el buen sendero

y aguantar sus muchos tropiezos”, sendo os povos indígenas um bom exemplo de pessoas

sentipensantes, em que a razão e o coração, o sentir e o pensar são indissociáveis, rompendo

com  a  dicotomia  apresentada  pela  ideia  de  ciência  moderna,  que  advoga  por  uma

racionalidade vazia, sem subjetividade e sentimento.

Em Abya  Yala,  existe  uma  tradição  milenar  de  educação  desenvolvida  por  estes

povos, que determina uma dinâmica própria e plural, em que os processos pedagógicos se

manifestam através de metodologias intensas e sentipensantes de alteridade que conjugam os

opostos sem submeter um ao outro. É uma educação que reflete o nós, aquilo que pensamos

de nós mesmos. Essa educação, constituída a partir de uma prática de comunhão que não é

desproblematizada ou romantizada, pois se envolve em tensões que não pretendem forjar uma

fusão vazia e abstrata, transforma os sujeitos formados por ela em sujeitos capazes de pensar

na  existência  de  elementos  heterogêneos  coexistindo  no  mesmo  espaço  e  tempo  (Rivera

Cusicanqui, 2021).

Com o contato forçado, esse processo educativo foi sendo reconfigurado, produzindo

então outras comunidades educativas que extrapolam o núcleo comunitário, arregimentando

agentes e instituições, a exemplo da escola.

A educação escolar indígena,  por sua vez, vem de uma tradição outra baseada em

ideias assimilacionistas e integracionistas, que durante muitos séculos serviu primeiro a coroa

e depois ao Estado nacional, na tentativa de homogenização da cultura dos povos, através do

ensino de práticas e conhecimentos ligadas a cultura ocidental, como aponta Rossato (2002

apud Benites, 2014):



129

As políticas escolares para os povos indígenas, no Brasil, desde os tempos coloniais,
têm se caracterizado por um contínuo de omissões e discriminações. A questão da
escolaridade  do  índio  sempre  foi  tratada  como  um  “mesmo”  a  ser  reproduzido
através de modelos escolares baseados em políticas de integração e assimilação, com
a  simples  transferência  dos  currículos  convencionais  das  redes  oficiais  para  as
aldeias,  inteiramente  em  Português.  As  línguas  e  culturas  indígenas  foram
sistematicamente silenciadas e desvalorizadas, até serem substituídas pela língua e
cultura “nacional”, sem preocupação com os processos próprios de aprendizagem de
cada sociedade indígena. (Rossato, 2002, p. 56 apud Benites, 2014, p. 15).

Para os povos indígenas, a escola por muito representou então um espaço violento e

estranho, que tinha por objetivo aculturar e reunir a mão de obra indígena para o trabalho e a

lida no campo. Contudo, mesmo os indígenas aldeados, que eram obrigados a participar dos

espaços de instrução formal muitas vezes sob pena de morte, desenvolveram estratégias para

resistir a assimilação forçada, mantendo traços de suas línguas, culturas e tradições vivas.

A resistência indígena a esse modelo de escola, ao longo da história, se manifesta de
diferentes maneiras, em especial pela reação silenciosa da indiferença e da recusa ao
aprendizado de conteúdo; pela assimilação disfarçada ou, ainda, pela subversão dos
objetivos impostos (Cimi, 2001, p. 182).

Para o povo Xukuru do Ororubá,  a  escola  também foi  desde  o contato  até  muito

recentemente, um espaço violento e estranho, que tinha por objetivo catequizar e formar mão

de  obra  para  o  trabalho  agrícola  com  a  justificativa  de  que  essa  era  uma  atividade

desenvolvida pelo “bem estar físico e moral dos alunos” (Maciel, 1980).

A aldeia tem aproximadamente 1.500 indivíduos, nos quais há pelo o menos 300
homens áptos para o serviço de campo, os quais podem frequentar a escola noturna
diariamente e a escola prática de agricultura um dia por semana, ou 52 dias por ano,
alcançando vantagem imensa de instrução agrícola, dando um resultado prático de
trabalho  de  15.600  dias  por  ano.  Êste  trabalho,  convertido  numa  agricultura
inteligente e cientifica, produz valor considerável. Um só exemplo basta para levar á
convicção o que asseveramos. Com 7500 dias de trabalho planta-se muito à vontade
quinhentos mil  pés  de cafeeiro  pelo sistema Marques  de Oliveira,  ilustradíssimo
agricultor paulista [...]. (Maciel, 1980, p. 130)

Esse fascículo, escrito por José de Almeida Maciel, político, empresário, professor e

jornalista em Pesqueira, foi publicado originalmente no seguinte artigo “Colégio de Urubá”

no jornal “A voz de Pesqueira” datado de 26/08/1951 e faz parte de uma série de artigos

escritos por este senhor defendendo a manutenção de um  escola  de  formação  agrícola,

autofinanciada  através  do  trabalho  de  indígenas  Xukuru,  além  da  escola  de  perfil

assimilacionista para “benefícios e lucros” da oligarquia rural local.



130
Defendia esse tipo de formação, segundo ele, “para transformar uma povoação que

hoje é inútil e amanhã talvez perigosa, em um povoado trabalhador e policiado […] tudo isso

sem se desponder um real e sem dar uma polegada de  terreno!” (Maciel, 1980, p. 132).

Orientada pelo pensamento ocidental de trabalho  para acumulação e de desenvolvimento

predatório, além da alusão ao trabalho escravo como um sistema de trabalho justo, essa

reflexão esteve  longe  de  ser  pontual,  mas,  era  o  discurso  oficial  de  diversos  políticos,

organizações e de maneira geral, da sociedade para tratar sobre “a questão dos índios”. Para

Viveiros de Castro e Descola (1998 apud Freitas, 2018) essa perspectiva não compreendia de

fato a orientação dos povos sobre os espaços de vida dos povos indígenas, como aponta;

Na perspectiva amerídia, o esforço humano figura como elemento facilitador  que,
orientado pela observação atenta, empenha-se em potencializar, em  vez  de
controlar, as dinâmicas populacionais das espécies animais e vegetais valorizadas
culturalmente. Esse modo produtivo se caracteriza pela  pequena  intervenção  em
termos de esforço e trabalho e por um conjunto de estratégias de sedução, em que
o que está  efetivamente  em jogo é conhecer  as  distintas  intencionalidades  e
preferências ecológicas dos  sujeitos,  vegetais e animais,  para  então empreender
estratégias  simbólicas e mantê-los próximos […] (Viveiros de Catro;  Dscola,
1998 apud Freitas, 2018, p. 63).

Nesse sentido, a lógica por trás da ideia de uma escola agrícola para indígenas estava

umbilicalmente ligada ao desenvolvimento de certas disposições, valores e anseios próprios

da sociedade ocidental e colonial branca e não das sociedades indígenas. Esse processo criou,

inicialmente,  um  tensionamento  entre  a  educação  indígena  de  caráter  comunitário  e  a

educação escolar indígena. Para o povo Xukuru do Ororubá, a educação escolar contribuiu

para o etnocídio dos povos indígenas e promovendo o apagamento da memória e da história

dos  povos,  além da  manutenção  da  pobreza  e  dependência  das  famílias  indígenas  aos

latifundiários.

Com a chegada dos europeus nos territórios indígenas, foi sendo implantado nos
povos um novo modelo de educação,  a denominada de educação escolar,  com o
propósito  de  transmitir  a  cultura  européia,  na  tentativa  de  silenciar  e  apagar  a
diversidade étnica e cultural do Brasil. Nesse sentido, a lei 6.001 de 19 de dezembro
de 1973 que  dispõe  sobre  o  Estatuto  do  Índio,  contribui  para  a  implantação  do
projeto de homogeneização, ao defender no seu artigo 50 que a educação do “índio”
deve contribuir para a sua integração na comunhão nacional, ou seja, deixar de ser
indígena. (Xukuru do Ororubá, 2022, p. 71)



131

A educação escolar indígena passou a ser então um espaço que impôs e ainda impõe

desafios grandiosos aos povos indígenas, pois é pensada e gerada a partir de lógicas muito

distintas daquelas das comunidades das quais foram implementadas. Para Teixeira (1993) a

educação escolar oferecida aos povos indígenas, podiam ser classificadas como:

[...]  assimilacionista,  segundo o qual  “as  línguas  e  culturas  indígenas  são  vistas
como obstáculos a serem eliminados a fim de que o índio possa ser mais facilmente
assimilado  à  sociedade  nacional,  substituindo  a  sua  identidade  pela  de  cidadão
aculturado. A língua de alfabetização é a portuguesa”;  integracionista,  segundo o
qual, “as línguas e culturas indígenas são vistas como ponto de transição para o
aprendizado da língua e cultura oficiais, devendo ser o índio integrado à sociedade,
a  língua indígena  é  usada  na  alfabetização  apenas  para  facilitar  essa  passagem”
(Teixeira, 1993, s. p.).

A escola, nesse sentido, foi durante séculos, a representação formal de um modelo de

civilização  divergente  que  ao  se  impor,  através  da  transmissão  e  reprodução  da  cultura

europeia, subalternizou o “outro”, reprimindo modos de produção de conhecimento, saberes,

o mundo simbólico,  as diversas linguagens e cosmologias aqui existentes,  naturalizando o

imaginário  do  invasor  europeu,  enquanto  sufocava  e  negava  processos  históricos  não  –

europeus (Quijano, 2005).

A instrução formal para os povos indígenas teve como principal representante a igreja

católica por meio da companhia de jesus, ordem dos jesuítas que esteve à frente do processo

educacional  no  Brasil  durante  dois  séculos.  Era  inserida  nos  territórios  a  partir  dos

aldeamentos  e  trabalhavam  a  partir  do  ensino  generalizado,  para  além  da  conversão  do

indígena ao cristianismo.  De caráter profundamente teocêntrico,  a pedagogia desenvolvida

pela  companhia  de  jesus,  baseada  no  Ratio  Studiorum62,  preocupava-se  também  com  a

dimensão  cultural,  visando  a  criação  de  uma nova  nação,  que  tomasse  como exemplo  a

cultura  portuguesa,  profundamente  católica,  para  que  pudessem viver  de  acordo  com os

princípios cristãos, fugindo do pecado.

Para  muitos  povos  indígenas,  a  principal  agência  responsável  por  impor  essa
superioridade  posicional  sobre  o  conhecimento,  língua  e  cultura  foi  a  educação
colonial.  A  educação  colonial  ocorreu  de  duas  formas  básicas:  escolarização
missionária ou religiosa,  seguida posteriormente pela educação pública secular.
Numerosas histórias contadas por diversas  nações,  contestam o  papel  crítico
desempenhado  pelas  escolas  na  assimilação  dos  povos  colonizados,  e  as  formas
brutais, frequentes e sistemáticas de negação da linguagem, dos conhecimentos, e das
culturas indígenas. (Smith, 2013, p. 82).

62Espécie de coletânea, fundamentada em experiências vivenciadas no colégio romano, a que foram adicionadas
observações  pedagógicas  de  diversos  outros  colégios,  cujo  objetivo  era  instruir  rapidamente  todo  o  jesuíta
docente sobre a natureza, a extensão e as obrigações do seu cargo.



132

Enquanto preocupavam-se em manter a educação comunitária, fora das escolas e dos

padrões  colonizadores  na  tentativa  de manter  a  memória  das  comunidades  vivas,  eventos

históricos imprimiram transformações que possibilitaram, à longo prazo, a escola torna-se,

também, um espaço de disputa dos povos originários.

A primeira grande mudança foi a reforma pombalina, datada em 1777, que instituiu as

chamadas aulas régias e determinou a expulsão dos jesuítas do Brasil, esse episódio histórico

é  um  marco  importante  nas  mudanças  educacionais  da  época,  ainda  que  os  aspectos

pedagógicos  e  metodológicos  permanecessem os  mesmos, vindo a ser modificados muito

tempo depois. Politicamente, a expulsão dos jesuítas  depois de duzentos anos à frente  do

processo educativo e a instituição de um outro modelo de educação via reforma pombalina se

constitui como parte do processo histórico, de disputas e tensões, associada a um projeto de

nação e a fundação de um Estado brasileiro que viria a sair do status de colônia, em 1822.

Ainda assim,  a  independência  não  significou  mudanças  reais  já  que  não houve  qualquer

alternância estrutural nos modos de governança, nem alteração dos governantes.

No século XX, considerando a necessidade de desenvolver o agora país e tendo início

o processo de industrialização, havia a imprescindibilidade de uma escolarização básica para

dar  conta  da  demanda  dos  novos  postos  de  trabalho  e  a  chegada  e  circulação  dos

comerciantes,  cientistas,  viajantes,  mercadorias,  pessoas  escravizadas,  livros  e  a  troca  de

ideias  entre  os  continentes.  Assim,  educação  passa  a  ser  matéria  de  destaque  no  debate

nacional, que começa a rascunhar uma estrutura educacional para formação imediata de uma

mão de obra qualificada que pudesse atender as novas exigências. No entanto, desde o século

XVI  a  educação  escolar  ofertada  aos  povos  indígenas  no  brasil  tinha  uma  prática

integracionista e o seu “carro chefe” era a recusa da diferença (Bonin, 2012).

É importante entender que, ao passo que mudanças aconteciam nos grandes centros

urbanos, como a independência e a homologação da carta magna no ano de 1824, que não

contemplava a existência da população indígena, considerando assim, a população brasileira

homogênea, a educação continuava sendo privilégio de alguns ainda que a constituição trate

sobre a gratuidade da educação básica, o que acarretou a reorganização do ensino público

oficial. Essa reorganização, significou em tese, a garantia dos estudos públicos para os filhos

das elites dominantes,  ficando de fora, grande parte da população, desprovidos de posses,

como é o caso dos povos originários e tradicionais  – indígenas e afro-brasileiros  – e as

mulheres.  A  relação  entre  a  escola,  instrução  formal  e  os  povos  originários  permanece,

mantendo-se a exclusão, segregação e violência de características profundamente coloniais,

inclusive em boa parte do período republicano.



133

Olhando  textos  legais  anteriores  a  constituição  federal  de  1988,  a  perspectiva
integracionista era evidente: o Código Civil  de 1916 considerava  os  índios
“relativamente incapazes, sujeitos ao regime tutelar enquanto não forem adaptados à
civilização  do  país.  Também  as  constituições  Federais de  1934,  1946  e  1967
previam a “incorporação dos silvícolas à comunhão nacional”,  a Lei n° 6.001 de
1973 – o Estatuto do Índio – afirmava a necessidade de “integrá-los progressiva e
harmoniosamente  a  comunhão  nacional”,  estendendo  aos  povos  um  sistema  de
ensino e a criação de escolas orientadas para esse fim (Bonin, 2012, p. 34).

Apenas em 1988, com a aprovação da nova constituição federal, foi possível observar

mudanças, especialmente no plano jurídico.

Ao passo em que as conquistas no campo político-jurídico iam sendo alcançadas, ao
menos do ponto de vista da intenção, os povos indígenas foram ampliando seu foco
de  reivindicações. Além  da  luta  pela  terra,  outros  direitos  sociais  foram
reivindicados. O direito a escola, nesta perspectiva, passou a fazer parte do campo
de interesses  específicos  do movimento indígena a partir  de finais da década de
1980. (Santos, 2004, p. 4).

Na virada  da  compreensão  da  ciência  nos  diversos  âmbitos,  como  a  teologia  da

libertação e a pedagogia do oprimido, a educação escolar indígena começa a ser formatada no

Brasil, a partir da articulação dos povos indígenas, que aos poucos começam desenhar um

movimento  que  se  propõe  nacional,  ainda  na  década  de  1970,  impulsionados  pelas

mobilizações sociais que tomam as ruas do país no período da repressão.

Para Castillo e Lapatí (1985) a década de 1970 vê aparecer uma nova problemática na

América latina, com a crise do modelo de desenvolvimento baseado na industrialização e na

urbanização acelerada, além das constantes intervenções do capital internacional nos países

latino-americanos. É importante destacar ainda que esse momento histórico no continente não

ocorre em um vácuo,  tendo em vista que lutas por libertação e  independência dos países

latino-americanos  já  ocorriam no século XIX. Esse acúmulo, junto aos processos

ditatoriais que viviam muitos destes países no século XX, possibilitaram o surgimento de

movimentos sociais e guerrilheiros de dimensões consideráveis, dos quais, podemos elencar o

movimento  indígena,  enquanto  organização  de  dimensão  nacional,  não  apenas  nas  lutas

travadas localmente. Com o fortalecimento dessa agenda, muitas lideranças passam a articular

os povos a partir  de associações,  comitês,  centros, cooperativas e diversas organizações e

representações  políticas,  que  pudessem  simbolizar  a  incorporação  de  mecanismos  que

possibilitassem  aos  indígenas  lidar  com  o  mundo  institucional  da  sociedade  nacional  e

internacional, possibilitando tratar de necessidades dos territórios, sejam estas assistenciais ou

comerciais.



134
Foi também esse movimento que lutou – e continua lutando – para que a
política  educacional  oferecida  aos  povos  indígenas  fosse  radicalmente
mudada  quanto  aos  seus princípios  filosóficos,  pedagógicos,  políticos  e
metodológicos, resultando  na  chamada  educação  escolar  indígena
diferenciada,  que  permite a cada povo  indígena  definir  e  exercitar,  no
âmbito  de  sua  escola,  os processos  próprios  de  ensino  -  aprendizagem e
produção  e  reprodução  dos  conhecimentos tradicionais e científicos de
interesse coletivo de cada povo. (Luciano - Baniwá, 2006, p. 58).

Simultaneamente, a Educação Popular também passa por diversas reformulações, já

que o termo de educação popular não é necessariamente um conceito inovador na América

Latina, sendo uma expressão já difundida no século XIX. Todavia, o seu entendimento era

limitado a ideia de instrução pública para todos, em uma perspectiva liberal, que relacionava a

educação ao “espírito” republicano do “progresso” e da “liberdade”. Com os acontecimentos

sociais  que agora exigiam novas  estratégias  políticas  para manter-se em conexão com as

massas, que deixam de ter um caráter homogêneo do trabalhador urbano, sendo reconhecidos

como sujeitos também, os e as faveladas,  os e as campesinas, os e as indígenas,  os e  as

quilombolas e demais povos e comunidades e com as propostas e experiências políticas  –

pedagógicas  de  Paulo  Freire,  especialmente  no  Brasil,  a  educação  popular  passa  a  ser

entendida  como  de  uma  educação  crítica  e  radical,  pois  não  apenas  defendia  uma

universalização escolar, mas questionava os principais pilares da educação formal, “mais do

que isto, questionava os fundamentos mesmos da sociedade capitalista, as remanescências da

situação colonial e toda forma de opressão social, de raça e gênero, defendendo uma mudança

estrutural da sociedade e da educação” (Mota Neto, 2018, p. 5).

Com a certeza de que as nações de “terceiro mundo” não são atrasadas e primitivas,

mas dependentes e radicalmente diferentes, a EP advoga por soluções  distintas daquelas

dos países “desenvolvidos” e industrializados, a partir da ideia de que, as potencialidades e

riquezas das pessoas exploradas, quando bem orientadas e instrumentalizadas, resultam na

possibilidade do próprio sujeito oprimido, ser o seu libertador (Castíllo; Lapatí, 1985).

Para Mota Neto (2018), a EP pode ser definida em dois níveis, como um movimento,

pois uma prática, uma experiência de luta e um paradigma, um discurso, uma teoria, capaz de

auxiliar na autoemancipação dos povos.

Veremos que a educação popular libertadora tem se constituído, nesta perspectiva,
como uma pedagogia da subversão,  ao reagir  contra as mais distintas  formas de
opressão  perpetradas  pela  sociedade  moderno/colonial,  como  o  capitalismo,  o
racismo, o patriarcado, o preconceito linguístico, a discriminação contra as minorias,
a negação de direitos sociais, a violência, a humilhação. (Mota Neto, 2010, p. 189).



135

Essa “nova” EP surge no calor das lutas populares e se coloca à disposição para tentar

traduzir, através da colaboração e participação nos movimentos sociais e partidos políticos, do

que se tratam essas lutas. Assim, a teoria e a prática desenvolvida pelo campo da EP passam,

através  da  ampliação  das  vozes populares, dos pobres,  campesinas e campesinos, das

mulheres, dos indígenas, dos afro- americanos, dos analfabetos e operários a tentar intervir

contribuindo para a elaboração e difusão de projetos populares, que expressam intenções e

utopias dos povos oprimidos (Gadotti; Torres, 1994).

Para Brandão (1994 apud Mota Neto, 2018, p. 5-6), a educação popular na América

Latina apresenta quatro características especificas, desde os anos de 1960, sendo:

1 – A educação popular propõe uma teoria renovadora de relações homem  –
sociedade –cultura –educação e uma pedagogia que pretende fundar,  a partir
destas relações, uma educação libertadora;
2 – A educação popular realiza-se inicialmente no domínio específico da educação
de  adultos  das  classes  populares,  definindo-se,  aos  poucos, como  um  trabalho
político de libertação popular e de conscientizaçãodos movimentos populares;
3 – A educação popular afasta-se de ser apenas uma atividade de escolarização
popular (o autor dá como exemplos a alfabetização e a pós- alfabetização) para ser
toda e qualquer prática sistemática de intercâmbio de saber, partindodas próprias
práticas sociais populares;
4 – A educação popular é um trabalho político de mediação a serviço de projetos,
sujeitos  e  movimentos  populares  de  classe,  visando  à  construção  de  uma  nova
hegemonia no interior  da sociedade capitalista dependente.  (Brandão, 1994 apud
Mota Neto, 2018, p. 5-6).
5

Em todo continente latino-americano é possível encontrar experiências da Educação

Popular em sua característica libertária, a exemplo da EP associada aos movimentos sociais

em Pernambuco e São Paulo; No Chile, através de projetos como “Pais e Filhos” em Santigo;

Em processos reformistas  do Estado,  a  exemplo da Nicarágua e  de Granada;  Através  da

educação comunitária indígena do povo Machupe na Argentina; No México em assessoria na

instituição de cooperativas em Tarahumaras; Em campanhas nacionais de alfabetização no

Equador  e  outras  experiências  vinculadas  à  movimentos  feministas,  do  diálogo  entre

educação popular e pesquisa participante e etc (Gadotti; Torres, 1994).

No caso do povo Xukuru do Ororubá, é ainda no cacicado de Xicão Xukuru, que essas

questões  passam a  serem discutidas  pela  comunidade,  a  partir  de  reflexões  advindas  do

movimento  indígena,  em que se discutia,  para  além da demarcação  de terras,  a  urgência

quanto a mudança do perfil das escolas nos territórios indígenas:



136

Existe uma educação de forma diferenciada, educação especificamente voltada na
cultura daquele povo, ou seja, do nosso povo, porque a gente sabe que é a partir das
escolas que as crianças começam aprender os costumes tradicionais dos mais velhos.
[...] Então, só a partir das escolas é que a gente tem que fazer o resgate cultural e as
crianças no futuro, tem que tomar conta e dar conta desse processo de caminhada
que a gente está seguindo. Tá no querer da Natureza. Foi ela que disse, e ninguém
pode negar. (Xikão Xukuru , s. p., 1997 apud Xukuru do Ororubá, 2022, p. 7).

Em meio à luta dos povos indígenas pela recuperação dos territórios, surge o consenso

entre as lideranças indígenas de que era urgente e necessário também, retomar as escolas que

estavam  controladas  pelos  invasores  das  terras  indígenas,  servindo  como  aparelho  de

reprodução  do  pensamento  colonial  que  os beneficiavam.  Assim,  era  importante  pensar

formas próprias de ensino, rompendo com o modelo imposto pelo Estado colonial.

Repensar  estratégias  metodológicas,  currículo  e  conteúdo,  construindo  um projeto

político pedagógico específico, com calendário específico, que levasse em conta o tempo e a

especificidade de cada povo em relação ao tempo de plantio, de colheita, período de chuva,

rituais e etc (Xukuru do Ororubá, 2022).

Mesmo com tantos desafios, os povos indígenas assumem a escola como instituição
importante e necessária, mas justificam a sua existência no anseio de que ela possa
contribuir  com suas  lutas  mais  amplas.  Se escutarmos  as  palavras  indígenas  em
encontros e reuniões que problematizam a experiência escolar, vamos perceber
o quantos eles  procuram  delimitar  o  lugar  político  da  escola.  Há  expressões,
utilizadas  de  maneira  recorrente,  que  mostram  o  entendimento  de  que  essa
instituição  só tem sentido  se  estiver  subordinada  às  lutas  políticas  pela  garantia
plena de seus direitos. (Bonin, 2012, p. 35).

Imprimindo esse pensamento, ainda na constituição de 1988, é possível observar um

ganho importante para a educação escolar indígena, quando, no artigo 231 é dado o direito a

cada  povo “ser  reconhecido  na  sua  diversidade  social, cultural,  linguística  e  tradicional,

assim  como  o  direito  às  suas  terras tradicionalmente  ocupadas”  (BRASIL,  1988).  A

educação escolar indígena é legalmente chancelada no Brasil, com um aceno a alteridade, a

diferença, já que se é admitida a diversidade social. O reconhecimento, todavia, não basta se

não existirem políticas públicas específicas para a execução desse direito,  desta forma, os

povos indígenas passam a organizar encontros com a temática da educação escolar indígena

para  tratar  sobre:  organização  pedagógica  e  administrativa,  currículo  escolar,  conteúdo,

princípios, metodologias, formação de professores indígenas, acesso a tecnologias e outros.

Nascem assim, no interior do movimento indígena, organizações educacionais vinculadas a

lideranças, educadores e educadoras dos povos indígenas que passam a tratar da educação

escolar com caráter popular.



137
Para Luciano-Baniwá (2006) para a maioria dos povos indígenas, a educação escolar

passa  a  ser  uma  necessidade  do  pós-contato,  já  que  as  comunidades,  ao  estabeleceram

relações  extra  aldeia,  passam  a  estar  inseridos  no  que  tornou  a  ser  conhecido  como

globalização. Preocupados com uma educação escolar que não dialogasse com nossas culturas

e que o resultado desse tipo de formação não fosse uma “porta de saída” dos jovens das

comunidades para as cidades, tendo em vista que muitos precisavam sair dos territórios e irem

à cidade estudar, o que facilitava o não retorno para as suas comunidades de origem, os povos

indígenas passam a elaborar a ideia de uma outra escola;

[...] Apropriada pelos povos indígenas para reforçar seus projetos socioculturais e
abrir  caminhos  necessários  para  o  acesso  a  outros  conhecimentos  universais,
necessários e desejáveis a fim de contribuírem com a capacidade de responder às
novas demandas geradas  a partir  do contato com a sociedade global.  (Luciano -
Baniwá, 2006, p. 129).

Assim, um dos fundamentos elementares  do debate das escolas indígenas,  passa a ser a

construção e manutenção do território e todo o processo de luta pela mãe terra. É nesse solo fértil,

que as lideranças conseguem lançar sementes, pois a luta pela terra é a nossa principal bandeira, e o

território,  como  aliado  da  educação,  passa  a  ser  também um espaço  de  pesquisa  e  prática  de

memória coletiva,  que vem transformando os modos de produzir,  pensar e agir  indígenas.  Essa

relação, está promovendo o reencontro dos conhecimentos e saberes ancestrais vinculadas à lida

com a terra, de cultivo e manejo do solo, por exemplo.

Tendo a escola como esse agente do povo, a luta pela terra, se amplia e passa a ser a luta

pela  construção  de  território  – local  que  têm  significados  culturais,  espirituais  e  de  práticas

tradicionais, que evocam um sistema de saberes que não é o saber branco, mas as formas de saber e

viver indígenas. (Tugny, 2022).

Atualmente, os povos indígenas lutam por uma educação escolar específica, diferenciada e

intercultural.  Específica  pois  não  deve  se  relacionar  com  perspectivas  pedagógicas

assimilacionistas, de caráter etnocida ou ainda, como comumente é visto em espaços escolares

rurais, com uma alfabetização rudimentar e atividades voltadas ao trabalho. Diferenciada,  pois

cada povo tem uma cultura, tradição, linguagem e cosmologia, ou seja, mesmo entre nós, somos

etnicamente diferenciados e os processos e as práticas pedagógicas, o currículo, os conteúdos, e as

pedagogias  desenvolvidas  em  cada  território  precisam  ser  respeitados  e  reconhecidos.  Já  a

interculturalidade defendida pelo movimento  de professores indígenas,  diz  respeito,  de acordo

com Luciano-Baniwá (2006);



138
[…] Como aquela que possibilite o diálogo intercultural e a construção de relações
igualitárias fundadas no respeito, no reconhecimento e na valorização das diferenças
culturais,  além  do  conhecimento  de  inovações  científicas  e  tecnológicas.  Nosso
entendimento é que  a  escola,  um dos instrumentos usados  durante  a  história  do
contato  para  descaracterizar  e  destruir  as  culturas  indígenas,  possa  vir  a  ser  um
instrumento decisivo na reconstrução e na afirmação das identidades e dos projetos
coletivos. (Luciano - Baniwá, 2006, p. 148)

Ao elaborar uma outra proposta de educação, em que a escola possa servir aos povos

indígenas, atendendo as demandas e necessidades das comunidades, perdendo a característica

de dispositivo colonial,  que serviu,  durante tantos  séculos  como mecanismo de regulação

social  e  política,  atendendo  ao  projeto  político-  pedagógico  da  sociedade  colonial

dominante,  a  educação  indígena  e  seu  desdobramento se insere então no grupo de

metodologias, de caráter libertadora, libertária, crítico-social e decolonial que fazem parte do

bojo de experiências que podem ser também consideradas de educação popular, pois visam

promover a quebra da hegemonia de uma sociedade injusta e desigual. Distanciando-se do

discurso  comum  de  defesa  de  uma  pseudo  “igualdade”.  A  educação  escolar  indígena,

específica e diferenciada, defende o direito a diferença, estimulando uma relação dialógica, já

que para o estabelecimento do diálogo, é necessário que os envolvidos saibam quem são e

tenham segurança sobre o que querem, possibilitando assim uma relação de igualdade entre

diferentes.

Umbilicamente ligada à princípios ético, políticos e epistemológicos, que defende a

ampla  participação  de  setores  populares  nos  processos  de  produção  do  conhecimento,  a

respeito da sua própria realidade enquanto agem pela transformação, a educação popular em

diálogo com a educação indígena e o pensamento pedagógico decolonial da América Latina,

alarga e aprofunda suas potencialidades  e  apresenta o seu acúmulo histórico (Mota Neto;

Streck, 2019).

É  nesse  escopo  pedagógico  que  se  dá  o  diálogo  entre  a  educação  popular  e a

educação escolar indígena, que teoricamente desenvolvem críticas à ideia de subalternização

e afirmam a necessidade de partir da vida, da realidade e da história dos sujeitos que vivem

aqui,  sem esquecer  suas  raízes,  mas  dialogando  com avanços tecnológicos  em um fazer

intercultural, crítico e respeitoso das diferenças, e um compromisso de auxiliar esses sujeitos

à uma prática finalista de emancipação, através da educação, um modo fundamental de resistir

a estratégia de colonização racista observada na educação bancária.

Mesmo sabendo que existem dificuldades em transformar os avanços legislativos
em  políticas  estatais  de  fato,  o  grande  avanço  da  Constituição  Federal  foi  o
tratamento  gradual  dos  povos  indígenas  como  sujeitos  de  direito  na  prática
indigenista  do  estado  nacional,  o  que  se  refletiu  na  construção  das  políticas  de
educação  para  os  povos  indígenas  no  país,  ao  possibilitar  a  emergência  das
discussões acerca de conceitos de educação escolar indígena multilíngue / bilíngue e
intercultural, diferenciada e especifica, incluindo no ensino formal as línguas e os
conhecimentos indígenas, nos sistemas de educação. (Secadi, 2014, p. 22).



139
Ao fazer uma retrospectiva, é possível constatar fontes de uma pedagogia indígena,

mesmo tão invisibilizada na tradição pedagógica teórica, capaz de nos ajudar na elaboração

de educação popular intimamente ligada com a realidade própria das classes populares da

América Latina,  nossas experiências  reais,  nossos saberes ancestrais,  nossas necessidades,

culturas e projetos de vida.

7.1 PEDAGOGIAS DECOLONIAIS: PROPOSTAS E INTERLOCUÇÕES

As pedagogias decoloniais podem ser definidas como um conjunto de pedagogias que

conversam com propostas anteriores que são também críticas e políticas, mas que surgem de

lutas e práticas com sentidos decoloniais. Podem ser consideradas pedagogias decoloniais,

aquelas que estimulam o enfrentamento aos mitos racistas que foram sendo implantados a

partir da modernidade e a centralidade do pensamento racional ocidental.  Pedagogias que

avançam na desobediência  e  na negação ontológica,  epistêmica  e  cosmogônico-espiritual,

principal  aliada  e resultado do poder da colonialidade. Ou seja,  práticas  pedagógicas  que

possam provocar rachaduras na ordem moderna/colonial,  possibilitando outros projetos de

vida, baseados em outras experiências em dialogar e estar no mundo.

Nesse sentido, para Walsh (2009, p. 27), a pedagogia decolonial  pode ser definida

como  “uma  denominação  genérica  dada  às  pedagogias  críticas  que,  ao  se  alinharem

praxiologicamente  ao  pensamento  decolonial,  transgridem  às  inúmeras  expressões  da

colonialidade e da modernidade como mito sacrificial”

Na prática, são reflexões que insurgem em práticas que se propõe a ouvir, e a auxiliar

vozes subalternas, para que elas sejam escutadas, para que sejam consideradas, para que elas

sejam vistas,  enquanto  vozes  legítimas,  de  povos e  territórios  que foram,  historicamente,

desumanizados. Para Mota Neto (2016),

A  pedagogia  decolonial  refere-se  às  teorias-práticas  de  formação  humana  que
capacitam  os  grupos  subalternos  para  a  luta  contra  a  lógica  opressiva  da
modernidade/colonialidade, tendo como horizonte a formação de um ser humano e
de uma sociedade livres, amorosos, justos e solidários” (Mota Neto, 2016, p. 318).

Em sua  definição  própria, Walsh  (2013) afirma que  as pedagogias  decoloniais  se

afirmam como:

Metodologias  produzidas  em  contextos  de  luta,  marginalização,  resistência  [...]
pedagogias como práticas insurgentes que fraturam a modernidade/colonialidade e
tornam possível outras maneiras de ser, estar, pensar, saber, sentir, existir e viver –
com (Walsh, 2013, p. 19).



140

Na sua obra “Pedagogías decoloniales: Prácticas insurgentes de resistir, (re)existir y

(re)vivir” Catharine  Walsh (2017),  explica  que o pedagógico é sinônimo uma coleção de

práticas,  de  procedimentos  e  de  métodos  com  as  quais  se  fortalece  a  construção  das

resistências e das insurreições.  Aponta que,  para além dos espaços escolares e do sentido

instrumentalista  de ensino e de transmissão do conhecimento,  práticas decoloniais  estão a

serviço das lutas sociais, políticas, ontológicas e epistêmicas de libertação, são práticas de

ensino aprendizagem que tomam forma nos variados espaços educativos e que incluam desde

educadores populares à profissionais da educação formal. As pedagogias decoloniais instigam

o pensar e o produzir através de saberes e racionalidades, práticas e modelos de organizações

sociais  diferentes  das  defendidas  pela  educação ocidental.  São propostas pedagógicas  que

ensejam formas de ser, estar, ver, saber, sentir, pensar, olhar e escutar de outro modo, com

horizontes e intenções decoloniais.

Em relação ao pensamento pedagógico,  uma das principais referências da autora é

Paulo Freire, por seu compromisso com as lutas de libertação e emancipação dos povos. Mota

Neto (2015), aponta que a relação da pedagogia decolonial e a educação popular, se assenta

em Freire, principalmente;

Em face de sua posição de educador terceiro-mundista, cujo lugar de enunciação
é o ocupado pelos oprimidos do sistema – mundo; posição que o leva, em toda
sua obra, a denunciar o colonialismo e a colonialidade, e a criar, experimentando,
uma proposta político – pedagógica descolonizadora, fundamentada em uma utopia
ético – política de libertação da opressão via  construção  do  socialismo
democrático (Mota Neto, 2015, p. 147-148).

Para Walsh (2013) a  resistência-existência  defendida  por  Freire  em  Pedagogia  da

Indignação, está para além da resignação ou adaptação a lição destrutiva de negação da vida,

mas, fundamentalmente vinculadas a rebelião contra a injustiça, como autoafirmação. Uma

resistência  que  nos  mantém  vivos  (Walsh,  2017).  Para  conseguir  nos  mantermos  vivos,

devemos gritar, romper com o silenciamento forçado;

Los  gritos  no  son  solo  reacciones  y  expresiones  de  susto.  Son  también
mecanismos,  estrategias  y  acciones  de  lucha,  rebeldía,  resistencia,
desobediencia, insurgencia, ruptura y transgresión ante la condición impuesta de
silenciamiento, ante los intentos de silenciar y ante los silencios  – impuestos y
estratégicos – acumulados. (Walsh, 2017, p. 25).



141

Nesse  sentido,  as  pedagogias  decoloniais  devem  ser  ferramentas,  espaços

metodológicos capazes de ouvir esses gritos e os auxiliarem a romper com o silenciamento

epistêmico,  mas  ainda,  ir  além,  como  propõe  “[...]  atacar  as  condições  ontológicas  -

existenciais  e  de  classificação  racial  e  de  gênero;  incidir  e  intervir  em  interromper,

transgredir, desencaixar e transformá-las de maneira que superem ou desfaçam as categorias

identitárias [...]” (Walsh, 2013, p. 55). Candau (2018), arremata:

As  relações  culturais  não  são  idílicas,  não  são  relações  românticas,  elas  estão
construídas na história e,  portanto, estão atravessadas por questões de poder,  por
relações fortemente hierarquizadas,  marcadas pelo preconceito e discriminação de
determinados grupos. (Candau, 2018, p. 23).

Essa relação está posta, quando, após a elaboração da pedagogia libertadora de Freire

e o acúmulo histórico da educação popular na América Latina, a movimentação dos povos

indígenas,  redireciona  e  engrossa as  formulações  pedagógico-políticas  e  passam a  pautar,

além  das  questões  sociais  ligadas  as  desigualdades  e  assimetrias  observadas  no  sistema

capitalista, as questões étnico- raciais.

Assim,  para  as  pedagogias  decoloniais,  uma  das  principais  aliadas  é  a

interculturalidade crítica, enquanto desafio epistemológico, que pode auxiliar na superação do

mundo que temos hoje e na construção do mundo que queremos amanhã. Para Walsh (2009)

existem duas propostas interculturais, uma funcional e uma crítica, sendo a interculturalidade

funcional uma abordagem de inclusão, da diversidade cultural. Já a interculturalidade crítica,

propõe rompimento, compromisso, não apenas em incluir, mas fundamentalmente questionar

a problemática do poder e as instituições e estruturas que são responsáveis pela desigualdade,

exploração e opressão:

La  interculturalidad  funcional  asume  la  diversidad  cultural  como  eje  central,
apuntalando su reconocimiento e inclusión  dentro de la  sociedad y el Estado
nacionales  (uni  -  nacionales  por  práctica  y  concepción)  y  dejando  fuera  los
dispositivos y patrones de poder institucional – estructural – las que mantienen la
desigualdad -. la interculturalidad crítica parte del problema del poder, su patrón de
racialización  y  la  diferencia  que  ha  sido  construida en  función  de  ello.  El
interculturalismo funcional responde a y parte de los intereses y necesidades de las
instituciones  sociales  dominantes;  la  interculturalidad  crítica,  en  cambio,  es  una
construcción  de  y  desde  la  gente  que  ha  sufrido  un  histórico  sometimiento  y
subalternización. (Walsh, 2009, p. 12).



142

A perspectiva intercultural crítica, é baseada na ideia de promoção da educação como

instrumento  de  reconhecimento  pleno  do  “outro”,  possibilitando  diálogos,  negociações

culturais  que  favoreçam  a  construção  de  um  projeto  comum,  onde  as  diferenças  sejam

dialeticamente construídas (Candau, 2018). Para Walsh (2001), a Interculturalidade é:

- Um processo dinâmico e permanente de relação comunicação e aprendizagem
entre culturas em condições de respeito, legitimidade mútua, simetria e igualdade.
- Um intercâmbio que se constrói entre pessoas, conhecimentos, saberes e práticas
culturalmente diferentes, buscando desenvolver um novo sentido entre elas na sua
diferença.
- Um  espaço  de  negociação  e  de  tradução  onde  as  singularidades  sociais,
econômicas e políticas, e as relações e os conflitos de poder da sociedade não são
mantidos ocultos e sim reconhecidos e confrontados.
- Uma tarefa social e política que interpela ao conjunto da sociedade, que parte de
práticas  e  ações  sociais  concretas  e  conscientes  e  tenta  criar  modos  de
responsabilidade e solidariedade.
- Uma meta a alcançar.
(Walsh, 2001 apud Candau, 2018, p. 23-24).

Ainda que seja uma perspectiva de fundamental importância,  a interculturalidade é

ainda  uma tarefa  desafiadora,  já  que  no  presente,  é  muito comum se  observar  ao  tentar

promover o diálogo intercultural, se assumir uma orientação liberal que mantém o debate na

superfície, reduzindo-o a criação de espaços para dar visibilidade há algumas diferenças de

grupos sociais estigmatizados, sem de fato, tensionar o debate sobre as relações de poder que

se estabelecem sobre essas diferenças, que ditam, inclusive, as questões vinculadas a pobreza,

segurança, direito e acesso a alimento, moradia, saúde, educação e etc.

Pensar em outras alternativas epistemológicas, propô-las, promover um diálogo com

outras formas de se pensar e fazer o processo educacional,  ser ferramenta para ajudar  no

rompimento  do  silêncio.  Nesse  sentido,  o  debate  da  pedagogia  decolonial  e  da

interculturalidade crítica reside na inspiração da pedagogia libertadora, elaborada por Freire e

outras pensadoras e pensadores latino-americanos. Para Candau (2010) essa contribuição é

essencial:

Otra  contribución  importante  para  el  carácter  particular  del  desarrollo  de  la
educación  intercultural  en  el  continente,  tiene  que  ver  com  las  experiencias  de
educación  popular  realizadas  a lo largo de toda América  Latina,  particularmente
desde  los  años  1970.[...].  Estas  experiencias  han  privilegiado  los  ámbitos  de
educación  no  formal  teniendo,  sin  embargo,  principalmente  desde  el  final  de  la
década de 1980 e inicios de 1990, ejercido impacto en las propuestas de renovación
de diversos sistemas escolares. Su principal contribución en la perspectiva de este
trabajo es la de afirmar la intrínseca articulación entre procesos educativos
y los  conceptos  socioculturales  en  los  que  estos  se  sitúan,  colocando  así  los
universos  culturales  de  los  actores  implicados  en  el  centro  de  las  acciones
pedagógicas.  En esta perspectiva la contribución de Paulo Freire es fundamental.
(Candau, 2010, p. 149)



143

As convergências encontradas entre a educação popular e a pedagogia decolonial, são

também observadas na educação indígena, já que essa emerge de um debate profundo sobre a

necessidade de uma pedagogia dos povos, que esteja essencialmente vinculada aos territórios,

saberes,  culturas  e  modos  próprios,  que  foram,  pelo  processo  colonial,  diminuídos,

perseguidos e silenciados. Para Candau (2018), é primordial que possamos agir de maneira

consciente, a partir da raiz de nossas culturas, através de processos múltiplos e de recusa e

silenciamento de determinadas pertenças culturais,  mobilizando capacidades  de reconhecê-

los, nominá-los, trabalhá-los, como tarefa fundamental para uma prática decolonial.

Para Mota Neto (2018) é possível observar essas convergências também quando, tanto

na  educação  popular  e  nas  pedagogias  decolonais,  se  observam  a  emergência  de:  a)

educadores subversivos; b) concepção das hipóteses a partir do contexto; c) a valorização

das diversas memórias dos movimentos de resistência;

d) a constituição de outras orientações epistemológicas; e e) a afirmação da educação como

como uma utopia política.

Se para  a  educação  popular  e  para  as  pedagogias  decolonais,  é  importante  que  o

processo  educativo  esteja  associado  ao  contexto  sócio-cultural  dos  sujeitos  e  que  estes,

possam, através da educação reconhecer a si mesmo no mundo, sua classe, sua história, e sua

cultura,  através  de  conhecimentos  próprios,  ligados  à suas  próprias  epistemologias  e

cosmologias, também estes são fatores importantes para as pedagogias indígenas exercitadas

na prática da educação escolar indígena.



144

“UM MUNDO QUASE ÁRIDO” E AS FOLHAS SECAS DA SERRA DO 

ORORUBÁ: EDUCAÇÃO, PRÁTICAS PEDAGÓGICAS E 

DECOLONIALIDADE.

8.1REFLETINDO SOBRE A PEDAGOGIA INDÍGENA XUKURU DO ORORUBÁ, OS

DESAFIOS  E  AS  PERSPECTIVAS  DESSA  ESCOLA  E  DE  SUAS  PRÁTICAS

PEDAGÓGICAS COM BASE NA BIBLIOGRAFIA ATUAL.

Em um contexto de território demarcado, hoje o povo Xukuru do Ororubá tem  um

sistema educacional interno que organiza 36 escolas, todas atendendo ao ensino infantil e

os anos iniciais do ensino fundamental I e II, destas, temos três escolas, nas três regiões

– serra,  ribeira  e  agreste  – conhecidas  por  serem  as  escolas  “grandes”.  A  escola

estadual indígena Ororubá, na Aldeia Cana Brava, região Serra; A escola estadual indígena

Mílson e Nílson, na Aldeia Cimbres, região Agreste e a escola estadual indígena Memby,

na aldeia Pé de Serra, na região Ribeira que trabalham também com os anos finais do ensino

fundamental, o ensino médio e duas destas – a escola Mílson e Nílson e a escola Ororubá

– com a etapa da Educação de Jovens e Adultos (EJA).

Em  2022,  foram  matriculados  no  sistema  regular  da  educação  escolar  indígena

Xukuru  do Ororubá cerca  de  2.800 alunos,  distribuídos  em todas  as  etapas  da  educação

escolar indígena. Divididas por região, hoje o território Xukuru do Ororubá conta com 14

escolas na região Ribeira, 15 escolas na região Serra e 7 escolas na região Agreste. Com

aproximadamente 220 professoras e professores, o sistema de educação escolar Xukuru do

Ororubá  conta  ainda  com  41  auxiliares,  43  porteiras  e  porteiros,  51  merendeiras  e  68

motoristas.

Vale ressaltar ainda que, entre as escolas Xukuru do Ororubá, não existe a figura

do Diretor/Gestor, e sim a figura de coordenadoras e coordenadores pedagógicos. Estes

estão divididos entre coordenadores da educação infantil e fundamental I – escolas da base

– e os coordenadores e coordenadoras dos ensinos fundamentais II, além do ensino médio,

nas escolas grandes. (conforme Figura 33).



145

Figura 33 – Organograma das coordenações pedagógicas*

*São três coordenações nas escolas “grandes” com ensino básico completo – 1 responsável pela educação
infantil e fundamental I e 2 responsáveis pela educação fundamental II e ensino médio. Nas escolas de base –
educação infantil e fundamental I – temos 2 coordenações para cada região: Serra,  Agreste e Ribeira. Fonte:
Diário de campo I da autora (2022).

O levantamento de trabalhos sobre a educação escolar indígena do povo Xukuru do

Ororubá foi feito a partir de duas plataformas, sendo; A Scientific Eletronic Library Online

(SciELO) e no Portal de periódicos da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível

Superior (CAPES). A partir dos bancos de dados nas plataformas pesquisadas – procuramos

por  artigos  com os  seguintes  descritores:  “educação”  e  “xukuru”  combinados,  “educação

escolar”  e  “xukuru”  combinados,  “educação  escolar  indígena”  e  “xukuru”  combinados,

“xukuru do ororubá” e “educação escolar” combinados,  “xukuru do ororubá” e “educação

escolar indígena” combinados, “descolonial” e “xukuru” combinados, “decolonial e xukuru”

combinados,  “educação  popular”  e  “xukuru”  combinados,  “educação  popular”  e  “povos

indígenas” combinados, “educação popular” e “decolonial” também combinados em ambos

os portais. Os filtros aplicados seguem a linha do tempo, que compreende os anos de 2002 à

2022,  e  os  descritores  acima  informados  foram  filtrados  como  “assunto”.  Ainda  foram

filtrados todos tipos de arquivo. Deste levantamento,  no catálogo da SciELO, a partir dos

descritores acima expostos, foram encontrados conforme Tabela 4:



146

Tabela 4 – Síntese dos resultados encontrados na busca na plataforma SciELO
DESCRITORES ARTIGOS TOTAL
“educação + xukuru” 2 2
“educação escolar + xukuru” 0 0
“educação escolar indígena + xukuru” 0 0
“xukuru do ororoubá + educação escolar” 0 0
“xukuru do ororubá + educação escolar indígena” 0 0

“descolonial + xukuru” 0 0
“decolonial + xukuru” 1 1
“educação popular e povos indígenas” 1 1
“educação popular e decolonial” 4 4

Fonte: A Autora (2022).

Com um total de oito artigos encontrados na primeira busca na plataforma SciELO,

realizou-se a leitura de reconhecimento. Os artigos encontrados foram (Tabela 5):

Tabela 5 – Levantamento dos trabalhos na plataforma SciELO, com detalhes sobre “autoria”, “título”, “tipo
de produção” e “ano de publicação”.



147
N° Autoria Tipo Título Ano
01 SANTOS, Lucas Fernando Artigo Formação ampliada durante 2021

Rodrigues dos; residência multiprofissional
MAURÍCIO, Herika de em saúde: relato de
Arruda; LINS, Fabíola de experiência de um cirurgião-
Melo; SILVA, Isllany Karine dentista com o povo Xukuru
Santos da; MOREIRA, do Ororubá
Rafael da Silveira (Pernambuco/Brasil).

01 BRITO, Juliana Santos Artigo Educação popular em saúde 2013
Sibeira; ALBUQUERQUE, com o povo indígena Xukuru
Paulette Cavalcanti de, do Ororubá.
SILVA, Edson Hely

04 SANTANA, Paula Manuella Artigo Caso Xukuru e o Bem Viver 2022
Silva de; do povo Fulni-ô (PE).
MAGALHÃES, Tiago
Queiroz de

05 DAVID, Moisés; Artigo Desafios do currículo 2013
MELO, Maria Lúcia; multicultural na educação
MALHEIRO, João Manoel superior para indígenas.
da Silva

06 LAMAS, Isabela; BARCA, 
Stefania; FERREIRA, Souza 
Bernadete; YANNEZ, Ivonne;

Artigo
Horizontes Ecofeministas.

2021

07 SILVA, Renata de Lima; LIMA, 
Marline Dorneles de

Artigo Poetnographies: trieiros and
alleys betona Afro-Amerindian 
poetics and the artistic creation.

2021

08 Mota Neto, João Colares da; Artigo
Fontes da Educação popular na 
América Latina.

2019

09 Streck, Danilo R. Artigo Contribuições para uma genealogia do
pensar pedagógico decolonial.

2021

10 Bustos, Tainá Peréz Artigo
Aportes feministas a lá educación 
popular: entradas para repensar 
pedagígicamente la popularización de 
la ciencia y la tecnología

2010

Fontes: A Autora (2022).

O artigo nomeado de “Formação ampliada durante residência multiprofissional em

saúde:  relato  de  experiência  de  um  cirurgião-dentista  com  o  povo  Xukuru  do  Ororubá

(Pernambuco/Brasil)” é um texto de relato de experiência com um residente em saúde sobre

seu período como estagiário no polo de saúde do povo Xukuru do Ororubá, na aldeia São

José.  Discute  o  processo  pedagógico  do  estágio  e  como  essa  experiência  repercutiu  na

formação  profissional  através  do  confronto  de  saberes,  acadêmicos  e  ditos  populares.  O

trabalho  traz  uma  reflexão  importante  sobre  os  saberes  profissionais  instituídos  quando

destinados  a  comunidades  que  tem  experiências  de  cuidados  outros,  propõe  então  uma

ampliação da formação de profissionais para atuação no Sistema Único de Saúde (SUS) na

atenção básica para comunidades originárias e tradicionais.



148

O trabalho de nome “Educação popular em saúde com o povo indígena Xukuru do

Ororubá” é baseado em um estudo feito através da pesquisa ação que teve como objetivo

analisar e reorientar as ações educativas em saúde realizadas pelos agentes indígenas de saúde

(AIS) e os agentes indígenas de saneamento (AISAN). Através da atenção primária de saúde,

o trabalho trouxe,  a partir  de referências  vinculadas  à  educação popular,  a  reflexão entre

trabalhadores de saúde e comunidade sobre cidadania, reciclagem e alimentação saudável que

culminou na “I Mostra de Saúde do Povo Xukuru do Ororubá”.

Em “Caso Xukuru e o Bem Viver do povo Fulni-ô (PE)” se aborda o conceito de bem

viver, através de uma análise crítica sobre as disputas territoriais entre os povos indígenas e os

empreendimentos nocivos ao meio ambiente. Aborda o papel do Estado, enquanto mediador

dos conflitos nos territórios sagrados, traz como exemplo o caso do povo Xukuru do Ororubá

na Corte Interamericana de Direitos Humanos e seus desdobramentos para a aplicação do

direito  em outros  territórios  indígenas, faz uma crítica decolonial à ideia universal do

direito na efetivação dos direitos humanos. Nesse trabalho, a ideia de uma teoria do direito

decolonial, conversa com a ideia de território como fundamento principal para constituição de

sociabilidade  dos  povos  indígenas,  ao  discutir  o  papel  do  Estado  nacional,  faz críticas

importantes a processos de violência e marginalização que sofremos ao disputar o território de

forma concreta e também, conceitualmente,  introduz uma reflexão importante sobre nossa

perspectiva de território como espaço de vida.

No artigo intitulado “Desafios do currículo multicultural na educação superior para

indígenas” discute, através de um levantamento da trajetória da educação escolar indígena até

a universidade na década de 2000. O objetivo do trabalho foi discutir o currículo da educação

superior  em relação  a  perspectiva  multicultural  curricular  norte-americana.  Os  resultados

apontam  para  uma  disparidade  no  que  se  refere  ao  conteúdo  curricular  observado  nas

universidades nacionais, reproduzindo etnocentrismo.

O estudo “Horizontes ecofeministas” trata de analisar os principais impedimentos para

o avanço de uma articulação em torno de ecologias políticas decoloniais. Aponta quais são as

propostas  transformadoras  deste  campo e reflete  quais  horizontes  possíveis  para a  prática

feminista  ecofeminista  através  da  narrativa  de  três  mulheres  ambientalistas  e  feministas.

Aponta  caminhos  para  emancipação  através  da  intersecção  entre  ecologia  política  e

feminismos.



149

Em “Poetnographies:  trieiros  and alleys  between Afro-Amerindian  poetics  and the

artistic  creation”  a  discussão propõe uma reflexão sobre o conceito  de poetnografia  e  do

campo  vivido  por  meio  de  uma  abordagem  metodológica  de  criação  em  artes  da  cena.

Apresenta  um cenário  em que os  desafios  conceituais  e  éticos  que  se  impõem frente  ao

trabalho  com  poéticas  afro-ameríndias  em  um  ponto  de  vista  decolonial.  Apresenta  um

processo de produção de poetnografia que revela alteridades e que reforça identidades através

da arte, educação e política.

Um  dos  trabalhos  mais  importantes  na  nossa  pesquisa  bibliográfica,  “Fontes  da

educação popular  na América  Latina:  contribuições  para uma genealogia  de um pensar

pedagógico  decolonial”  trouxe  como  objetivo  refletir  a  emergência  do  pensamento

pedagógico  decolonial  na  América  Latina,  através  da  educação popular.  Apresenta  as

contribuições  de  Paulo  Freie  e  Orlando  Fals  Borba  para  a  formatação  do  pensamento

decolonial no continente e dialoga com aspectos intrínsecos ao nosso estudo, ao apresentar,

através  das  contribuições  desses  intelectuais latino americanos, convergências entre a

educação popular e as pedagogias decolonais, ao estimular o debate entre esses campos, os

autores possibilitam ao leitor condições de observar na educação popular um gérmen de um

pensamento próprio latino americano decolonizado.

Em  “Aportes  feministas  a  la  Educación  popular:  entradas  para  repensar

pedagógicamente la popularización de la ciencia y la tecnología” é apresentada uma reflexão

pedagógica  sobre  a  popularização  do  uso  da  ciência  e  da  tecnologia  a  partir  de  uma

perspectiva  feminista.  Apresenta,  através  da  educação  popular,  planejamentos  que  podem

servir para repensar o uso das ciências e tecnologias e suas potencialidades críticas. Através

da ideia de feminismo de fronteira e decolonial, explora experiências da vida de homens e

mulheres e para o uso da ciência e da tecnologia legitimado através de práticas educativas

populares de caráter ético – político – epistemológico.

Com os dados levantados, seguimos com uma leitura seletiva, em que identificamos

os trabalhos que dialogassem mais diretamente com a hipótese e temática desta pesquisa.

Neste  momento,  destacamos  que conseguimos identificar  entre  os resultados  apresentados

trabalhos  que falavam de  categorias  como “decolonial”,  “educação”,  “povos indígenas”  e

ainda “educação popular”, mas pontuamos que, entre estes, apenas dois artigos conversavam

diretamente  com os  objetivos  do  estudo  em questão.  Uma observação  importante  é  que,

ambos os artigos falam sobre decolonialidade e a educação popular, mas não através do povo

Xukuru do Ororubá, são artigos teóricos que tratam sobre essas categorias de forma mais

ampla.  Os trabalhos  efetivados no território  e  com participação da comunidade,  discutem

também estas categorias, porém, na área da saúde.



150
Um dos trabalhos mais importantes com fontes realmente interessantes e utilizadas

neste  trabalho foi  o  artigo  sobre  educação popular  e  decolonialidade  na  América  Latina,

através das contribuições de Paulo Freire e Orlando Fals Borba, na linha dos nossos objetivos

geral e específicos, este trabalho trouxe elementos importantes sobre a aproximação do campo

da educação popular e as pedagogias decoloniais, ressaltando o trabalho de dois séculos de

educadoras  e  educadores  latino  americanos  e  seus  esforços  em reconhecer  os  saberes e

sentidos dos sujeitos vistos como “subalternos” na produção intelectual eurocentrada.

Contudo, o resultado encontrado é expressivo, quando refletimos que o povo Xukuru

do Ororubá é um dos povos indígenas da região Nordeste com parceira de longa data com

várias universidades e pesquisadores e pesquisadoras, em diversos campos do conhecimento.

O que nos leva a indagar: Ao tratar de educação popular ou educação decolonial, quais vêm

sendo  as  fontes  e  lócus  de  pesquisa  observados  pelos  cientistas  educacionais

contemporâneos? Se nos últimos anos, o campo da decolonialidade vem se ampliando na

academia brasileira, o que significa que o processo educacional de um dos povos indígenas

com maior número de pessoas da região nordeste, figurando entre os três principais, e a maior

população/território  no estado de Pernambuco, não ser objeto de interesse para a  área da

educação? Como a educação popular e a educação decolonial dialogam com as pedagogias e

práticas educacionais indígenas? Essas perguntas se tornam relevantes, na medida que nos

aproximamos  de  reflexões  que  pensam  uma  interculturalidade  crítica  e  processos

educacionais outros, em que figuram como importantes reflexões o que vem de um lugar de

encontro e intermediação de mundos, como é o caso das escolas em territórios indígenas. Por

fim,  é  possível  dizer  que  mesmo  com  o  avanço  do  debate  do  campo  decolonial  e  das

implicações desta com o campo da educação popular, a educação não indígena ainda mantém

um diálogo bastante  tímido em relação a  maneira  de pensar,  produzir  e  atuar  dos  povos

indígenas na área da educação.

O levantamento feito, a partir da leitura de reconhecimento no catálogo disponível na

biblioteca  da  Coordenação  de  Aperfeiçoamento  de  Pessoal  de  Nível  Superior  (CAPES),

resultou em (Tabela 6):

Tabela 6 – Síntese dos resultados encontrados na busca no banco de dados da CAPES.
DESCRITORES ARTIGOS TOTAL
“educação + xukuru” 5 5
“educação escolar + xukuru” 3 3
“educação escolar indígena + xukuru” 3 3
“xukuru do ororoubá + educação escolar” 0 0
“xukuru do ororubá + educação escolar indígena” 0 0

“descolonial + xukuru” 0 0
“decolonial + xukuru” 3 3
“educação popular e povos indígenas” 0 0
“educação popular e decolonial” 6 6

Fonte: A Autora (2022).



151
Através  dos  instrumentos  de  busca  no  banco  de  dados  da  CAPES,  optamos  por

pesquisar na etapa da leitura de reconhecimento os seguintes descritores combinados

a partir dos filtros de tempo – 2002 à 2022 – , tipo de material – todos os materiais –,

idioma – qualquer idioma – , e no filtro de busca optamos por escolher a área de –

por assunto –, tendo em vista que ao pesquisar sem esses filtros, chegaríamos a um campo

muito  amplo  de  trabalhos,  muitos  deles  inclusive  sem  relação  com  o  Povo  Xukuru  do

Ororubá, comunidade de interesse desta dissertação. Desse modo, a partir dos filtros acima

descritos, encontramos um total de vinte trabalhos nesta plataforma.

No processo inicial  de  leitura de reconhecimento,  observamos que dentre os vinte

trabalhos encontrados na plataforma de pesquisas do periódico CAPES, alguns estudos se

repetiam,  aparecendo  mais  de  uma  vez,  mesmo  que  com  uma  combinação  distinta  de

descritores. Nesse sentido, seguimos para a leitura crítico reflexiva interpretativa apenas com

trabalhos não repetidos, o que nos levou ao número de dez estudos, que seguem (Tabela 7):

Tabela 7 – Levantamento dos trabalhos no periódico da CAPES, com detalhes sobre “autoria”, “título”, “tipo de
produção” e “ano de publicação”.

N° Autoria Tipo Título Ano
0 OLIVEIRA, Maria Roseane Artigo EDUCAÇÃO ESPECÍFICA E 2019

01 Cordeiro de; DIFERENCIADA DO POVO
ALMEIDA, Eliene Amorim; XUKURU: UM CAMINHO

PARA A
DECOLONIALIDADE?

0 Silva, Jaqueline Barbosa da Artigo Formação, pesquisa e 2018
02 práticas no contexto da

educação escolar indígena:
as ações do Pibid
Diversidade no povo Xukuru
do Ororubá.

0 GOMES JÚNIOR, Celonildo Artigo Saberes docentes indígenas: 2017
03 Mota; um estudo das práticas

COSTA, Claudete Francisco pedagógicas em aulas de
do Nascimento ciências nas escolas Xukuru,

Pesqueira-PE
0 NÓBREGA, Flavianne Artigo How the indigenous case of 2021

04 Fernanda Bitencourt; before the Inter-American
MONTANHA, Camila. Court of Human Rights can

inspire comparative studies
on property rights

0 ARAÚJO, Aline Praxedes; Artigo Educação Popular e os 2021
05 SILVA, Severino Bezerra da movimentos sociais do

campo
0 CRUZ, Pedro José Santos Artigo Extensão Popular: Bases 2021

06 Carneiro; ARAÚJO, Renan teórico - metodológicas
Soares; MÉLO, Celâny
Texeira; RODRIGUES, Ane
Flávia de Souza

0 MOTA NETO, João Colares; Artigo Fontes da educação Popular 2019
07 STRECK, Danilo R. na América Latina:

Contribuições para uma
genealogia de um pensar
pedagógico decolonial



152

N° Autoria Tipo Título Ano
1 MOTA NETO, João Colares Artigo Toward a decolonial 2018

08 da pedagogy in Latin America:
Convergences between
popular education and

participatory action research

1 Moris, Eric Artigo An overlook on popular 2017
09 education and on the

epitstemologies of the South:
the Social Movements
Popular University

1 RODOLPHO JUNGERS Artigo Culturas Populares, 2019
10 ABIB, Pedro Educação e Descolonização

Fonte: A Autora (2022).

O artigo intitulado “EDUCAÇÃO ESPECÍFICA E DIFERENCIADA DO POVO

XUKURU: UM CAMINHO PARA A DECOLONIALIDADE?” é fruto da conclusão do curso e

especialização  em Educação  Intercultural  e  Decolonialidade,  tem entre  seus  autores,  uma

professora indígena do povo Xukuru do Ororubá e membra do COPIXO. O trabalho teve

como objetivo a caracterização das práticas pedagógicas dos professores Xukuru do Ororubá

relacionando-as  a  elementos  da  prática  pedagógica  decolonial.  Destaca  que,  embora  a

educação escolar indígena Xukuru do Ororubá mantenha algumas características coloniais,

consegue desenvolver práticas relacionadas a práticas decoloniais.

Em “Formação,  pesquisa  e  práticas  no  contexto  da  educação  escolar  indígena:  as

ações  do  Pibid  Diversidade  no  povo  Xukuru  do  Ororubá”  abordou-se  so  Programa  de

Iniciação à Docência para a Diversidade no contexto da educação escolar indígena e propôs

uma analise em torno de estratégias de trabalho e práticas e intervenções que fortaleçam a

autonomia  coletiva,  o  processo  de  construção  do  conhecimento  e  o  fortalecimento  da

identidade étnica.

O estudo “Saberes docentes indígenas: um estudo das práticas pedagógicas em aulas

de ciências nas escolas Xukuru, Pesqueira-PE” é resultado de um trabalho de conclusão de

curso que teve por objetivo analisar o trabalho pedagógico de professores indígenas Xukuru

do Oorubá, no ensino de ciências na comunidade. Avaliam que, as práticas pedagógicas das

ciências naturais, quando em diálogo com os saberes populares, vinculados principalmente as

ervas medicinais  transformam a prática  pedagógica em uma prática vinculada a realidade

local, valorizando e fortalecendo a cultura do povo.



153

“How the indigenous case of before the Inter-American Court of Human Rights can

inspire comparative studies on property rights” desenvolve uma análise comparativa

entre direitos privados e o campo decolonial, a partir da decisão da corte interamericana

de direitos humanos envolvendo o povo Xukuru do Ororubá vs. Estado brasileiro. Para as

autoras, o trabalho desvela os problemas e conflitos de se observar a ideia de direito privado a

partir  de  uma  tradição  eurocêntrica.  Traz  uma crítica sobre o contexto colonial e

disfuncional da lei brasileira em relação as  propriedades  indígenas  e  uma inspiração

decolonial para processos legais similares. 

“Educação Popular e os movimentos sociais do campo” faz uma reflexão

acerca  da  educação  popular  desenvolvida  pelo  Movimento  dos  Trabalhadores  Sem Terra

(MST)  e  no  Movimento  da  Mulheres  Trabalhadora  Rural  -  Nordeste  (MMTRE-  NE)

enquanto uma proposta decolonial. Analisa como a educação popular pode ajudar para o

desenvolvimento de uma prática educacional decolonial pelos movimentos estudados.

“Extensão Popular: Bases teórico-metodológicas” que tem participação nossa, analisa

através de uma abordagem teórica-metodológica o conceito de Extensão  Popular.  Ao

desenvolver o seu processo histórico-conceitual, defende a articulação entre a extensão – o

ensino – e a pesquisa universitária, inovando sobre o fazer extensionista através de um

diálogo com o campo decolonial.

O estudo “Fontes da educação popular na América Latina: contribuições para uma

genealogia de um pensar pedagógico decolonial” tem como objetivo refletir a emergência do

pensamento  pedagógico  decolonial  na  América  Latina,  através  da  educação  popular.

Apresenta  as  contribuições  de  Paulo  Freie  e  Orlando  Fals  Borba  para  a  formatação  do

pensamento decolonial no continente.

O artigo intitulado “Toward a decolonial pedagogy in Latin America: Convergences

between  popular  education  and  participatory  action  research”  investida  a  possível

convergência  entre  o  campo da  educação  popular  e  da  pesquisa participativa,  a  partir  de

reflexões  de  Paulo  Freire  e  Orlando  Fals  Borba.  Apresenta  o  argumento  de  que  a

convergência existente entre a educação popular e a pesquisa participante é uma das mais

frutíferas e criativas elaborações intelectuais produzida na América Latina capazes de apontar

para uma pedagogia decolonial.



154

“An overlook on popular education and on the epitstemologies of the South: the Social

Movements Popular University” apresenta algumas experiências da Universidade Popular dos

Movimentos  Sociais  na  América  Latina,  à  luz  da  relação da  educação  popular  e  das

epistemologias  do Sul.  Aborda  alguns dos  desafios  que se apresentam na articulação  das

resistências e da criação de alternativas emancipatórias.

“Culturas  Populares,  Educação  e  Descolonização”  discute  culturas  populares  e

processos educativos estabelecendo conexões entre uma ação política decolonial. Aponta que

culturas  populares  podem  ser  entendidas  também  como  práticas  de  descolonização,  aqui

descritas  como  resistência,  tomada  de  consciência  e  educação  libertadora  para  aquelas  e

aqueles que procuram estimular esse projeto decolonial em construção.

Após  essa  fase,  demos  seguimento  as  etapas  de  leitura  crítico  reflexiva  e

interpretativa  com os trabalhos que dialogam com os objetivos da presente dissertação. Um

primeiro fato importante de ser destacado é que dos trabalhos encontrados, seis dialogam,

ainda que indiretamente com os objetivos propostos por esta dissertação, um destes trabalhos

é fruto da reflexão coletiva de autores, dos quais, entre eles, figuram uma indígena Xukuru do

Ororubá.

Formada no curso de licenciatura intercultural, atua como professora e é membra do

Conselho de Professores Indígenas Xukuru do Ororubá. Essas informações, certamente nos

apontam algumas questões: 1) o interesse do estudante indígena em dar algum retorno a sua

comunidade, através dos seus trabalhos, desenvolvendo reflexões que são coletivas, ou seja,

do povo, mas que vem também do espaço acadêmico, em um processo de cruzamento de

fronteiras, como aponta Canclini (2001 apud Benites, 2014, p. 19) que “[...] não é sinônimo

de fusão sem contradições, mas, sim, que pode ajudar a dar conta de formas particulares de

conflito geradas na interculturalidade recente em meio a decadência de projetos nacionais de

modernização na América Latina”. Neste sentido, trabalhos como este, se juntam aos esforços

de  decolonização  dos  povos  indígenas  de  Abya  Yala,  em  um  projeto  de  modernidade

contemporânea  indígena,  em que “[…] em uma espiral  cujo  movimento  é  uma contínua

retroalimentação  do  passado  sobre  o  futuro,  um  “princípio  esperança”  ou  “consciência

antecipante” Bloch (1971), que vislumbra a descolonização e a realiza ao mesmo tempo”

(Rivera Cusicanqui, 2021, p. 92).



155

Além de que, esses estudos ainda apontam 2) o crescente movimento de esforços dos

povos  indígenas,  estando  em  situações  de  fronteira,  em  traduzir  especificidades  de  suas

comunidades, ontologias, cosmologias e epistemologias próprias, na tentativa de apontar a

possibilidade de alternativas viáveis para a escola, não apenas a indígena, mas também para a

não-indígena (Benites, 2014), a partir da interculturalidade crítica.

Ao identificar, descrever, analisar e ao mesmo tempo traduzir práticas pedagógicas,

pesquisas e metodologias  de territórios  e povos que foram brutalizados pela  colonização,

pesquisadores  indígenas  passam  a  promover  um  debate,  muitas  vezes  desconfortável  ao

espaço de produção de pensamento hegemônico que é a academia,  ao apontar que nossas

práticas não são novidade, não fazem parte de um “pós-modernismo”, ao contrário, já que

para  o  povos  indígenas  a  história  não  é  linear,  mas  se  juntam  a  práticas  e  estratégias

milenares, de resistências e conflitos (Rivera Cusicanqui, 2021), criatividade e rebelião que

nos possibilitaram ressurgir, readaptar, reinventar, refazer e construir um projeto de futuro em

que nós, povos nativos, estamos presentes.

Apesar de tardia, esses caminhos – conversas apontam existências possíveis, a partir

de reflexões críticas e de uma proposta de alteridade radical, reelaborando a possibilidade de

existência através, por exemplo, de Ideias para adiar o fim do mundo, apontadas por Ailton

Krenak  (2019).  Para  o  autor,  o  mundo  segue  sendo  destruído  por  que  a  modernidade

capitalista impôs uma separação brutal, entre o homem e a natureza, e apagou a sua memória.

Esse processo resultou no adoecimento do humano e do planeta, que corre sérios riscos por

causa da produção predatória e de acumulação que empobrece a terra e as pessoas. A solução

seria uma escuta atenciosa a natureza, através da elaboração dos povos antigos sobre como

conviver e coexistir, sem destruir.

Outro esforço de tradução entre o pensamento nativo para o pensamento moderno, é

ideia  de  evitar  a  queda  do  céu  (Kopenawa;  Albert,  2015),  que  através  da  cosmologia

Yanomami, problematiza as ações do homem branco e suas “peles de papel” e como estas

tem destruído o mundo. Assim, ao gerar a destruição estamos vivendo sob a possibilidade de

queda  do  céu.  O  Xamã,  liderança  e  pensador  Davi  do  povo  Yanomami  propõe  uma

reconexão, uma revisitação, um outro olhar para o que o branco chama de desenvolvimento e

aponta que se o céu desabar em nossas cabeças, estaremos fadados a morte, todos nós.



156

A Terra Sem Males dos povos Guarani (Yvy marã e'ỹ) faz referência a ideia de uma

terra,  aonde  não  haveria  fome,  guerras  ou  doenças.  Faz  parte  da cosmologia  dos  povos

Guarani,  a  busca  por  um território  – espaço,  em que viver  em plenitude,  como explica

Neumann (2009);

As  migrações  praticadas  pelos  guaranis  estão  ligadas  ao  sentido  da  terra,  do
território e do espaço social (...) Para os guaranis a terra não é uma divindade, mas
está impregnada de toda experiência religiosa. A terra, por sua vez, é o suporte, um
meio para eles efetivarem a sua economia de reciprocidade. É através da terra que
eles procuram atingir toda sua plenitude. Assim, em determinadas ocasiões, devido à
manifestações  do líderes  espirituais,  por  seu  tom profético  e  a  busca  por  novas
terras, alguns etnógrafos sentiram-se autorizados a firmarem que todo o pensamento
dos guaranis estava orientado em torno da terra sem mal. (Neumann, 2009, p. 232).

A Cosmonucleação regenerativa e o Encantamento Xukuru são a nossa aposta para

propor  um  outro  mundo  possível.  Proposta  reflexiva  que  está  permanentemente  em

construção é uma atualização de pensamento que está posto desde um período anterior  a

compreensão. Se relaciona com a ideia do bem viver Xukuru do Ororubá, do nosso projeto de

vida,  da  agricultura  do  encantamento  que  produz  regeneração,  cuidado  e  preservação  a

territórios agredidos pela violência colonial e o avanço do capital. Diz respeito a pensar os

pontos de força de cada território, os reinados, das pedras, das águas, nas folhas, das pedras e

a partir deles, curar a terra, curar os espíritos.

Na  cosmonucleação  o  homem  é  natureza,  está  sendo  natureza  e  devolvendo  a
natureza para própria natureza. Então ele passa a ser uma peça importante para o
sistema. Mas para além desse fluxo dos humanos, têm também o fluxo dos espíritos.
Eles estão em fluxo porque se a gente está regenerando uma paisagem doente, os
espíritos  retornam para  aquele  local.  De certa  forma,  regenerar  uma paisagem é
curar as feridas deles. Se a terra está doente, os espíritos estão doentes. Se a terra
está cortada, envenenada isso também reflete na saúde espiritual dos próprios seres
de luz. (Xukuru do Ororubá, 2022, p. 3)

Em  contra  posição  ao  genocídio,  ecocídio,  etnocídio  em  curso  do  projeto  de

desenvolvimento moderno predatório que é incapaz de abdicar de estruturas que produzem

desigualdades,  desumanizam  e  transformam aqueles  que  não  se  rendem em inimigos  do

avanço da humanidade, os povos indígenas, de geografias, línguas, tradições e cosmologias

diversas, propõe outras formas de viver e produzir, de se relacionar, que podem nos auxiliar

no caminho de uma prática decolonial capaz de subverter a lógica violenta da colonização.



157

Os  artigos  que  consideram  e  analisam  as  práticas  pedagógicas  do  povo  Xukuru

também foram importantes leituras para este trabalho, de forma que apresentaram argumentos

discursivos  de  como,  para  a  educação  escolar  indígena, é  importante  um  processo  de

contextualização dos conteúdos aos processos próprios de entendimento do povo, avaliando e

muitas vezes, associando os conteúdos gerais aos específicos, como é o caso do uso de ervas

medicinais para trabalhar a disciplina de ciências.

Ademais, os artigos que tratavam da decolonialidade e da educação popular, também

foram fontes importantes no que desrespeita o arco teórico de cada campo, nos possibilitando

conhecer e reconhecer categorias, contextos, propostas e evidências teóricas.

8.2  APONTAMENTOS E PERSPECTIVAS A PARTIR DA ANÁLISE DOCUMENTAL 
DE REGISTROS DA LUTA E DOS PROCESSOS EDUCATIVOS DO POVO XUKURU 
DO ORORUBÁ.

Por  mais  de  cinco  séculos,  as  práticas  e  conhecimentos  dos  povos  indígenas  na

américa  latina  ficaram  apagados,  emudecidos,  rejeitados,  anulados  e  excluídos  pelas

instituições  oficiais  da  nação,  como  as  universidades  e  ambientes  escolares, as  escolas

serviram como aliada aos processos de genocídio e etnocídio indígenas (SOUZA, 2012). Em

um processo intenso e luta por terra e território e pelo fortalecimento da identidade étnica, as

comunidades indígenas passam a disputar o espaço   escolar,   dialogando   com

outra   lógica   educativa.

O período pós-constituição e a década de 1990, é um importante marco histórico para

a luta da educação escolar indígena no Brasil. Nesse período são aprovadas leis que regulam a

educação  escolar  indígena,  a  exemplo  da transferência  da  responsabilidade  federal  da

educação escolar indígena da FUNAI para o Ministério da Educação em 199163; As diretrizes

para Política Educacional  de Educação Indígena em 1993; a Lei de Diretrizes e Bases da

Educação,  com  artigos  específicos64 para a educação escolar indígena em 1996; O

Referencial Curricular Nacional    para    as    Escolas    Indígenas    em

1998;

63Ver C.f (Bonin, p.37, 2012) Ainda em 1991, foi editada a Portaria Interministerial 559/91, estabelecendo que a
educação escolar indígena deixa de ter o caráter integracionista, conforme previa o Estatuto do Índio/Lei n°
6.001/73 e passa a ser regida pelo reconhecimento da multiplicidade cultural e linguística dos povos indígenas e
pelo direito a eles assegurado de viver de acordo com suas culturas e tradições.
64Ver C.f (Oliveira, p. 57 – 58, 2021) Em 1996 também foi aprovada a Lei nº 9394, que prevê nos seus artigos
78 e 79 programas integrados de ensino e pesquisa na perspectiva de uma educação intercultural,  com o intuito
de recuperar as memórias históricas dos povos e da valorização de suas  ciências.  Com base  nessa  Lei,
começam a ser criados cursos de licenciatura intercultural para professoras/es indígenas.



158
A aprovação da resolução de 03/1999 (BRASIL, 1999) na Câmara Nacional de Educação,

que possibilitou a estadualização das escolas. Em Pernambuco, esse foi um grande ganho para

educação escolar indígena, pois;

[…]  Estes  enfrentavam  problemas  com  os  municípios,  devido  aos  governantes
serem invasores (posseiros ou fazendeiros) das terras indígenas, e dificultavam ou
impediam que a educação fosse específica e diferenciada. (Oliveira; Almeida, 2019,
p. 10-11)

Não distante da movimentação nacional, em Pernambuco, essa realidade começa a ser

transformada também nos anos 1990, quando, concomitante à elaboração do Estado nacional

de uma legislação educacional voltada para as populações originárias, os povos passam a se

organizar,  pensar  e  propor  uma  educação  escolar  específica  e  diferenciada,  como  uma

possível  aliada  no  fortalecimento,  resgate  e  manutenção  da  memória  coletiva  das

comunidades indígenas. Especialmente para o povo Xukuru do Ororubá, é na década de 1990

que as discussões sobre a educação escolar indígena no território passam a ser feitas, primeiro

através do conselho de lideranças e do cacicado de Xikão Xukuru.

Em 1992, é realizada na aldeia Lagoa, com o apoio do CIMI, o primeiro encontro de

Educação  Escolar  do  povo  Xukuru  do  Ororubá:  “Começamos  a  discutir a  educação

diferenciada e intercultural sob a liderança do Cacique Xikão, o Mandaru. Ele entendia que a

luta pela escola específica é tão importante quanto à luta pela terra” (Xukuru do Ororubá,

2005, p. 2). Para muitas educadoras e educadores indígenas, esse encontro na aldeia Lagoa,

foi,  na  verdade,  a  primeira  Conferência  da  Educação  Escolar  Indígena  do  estado  de

Pernambuco, tendo em vista que neste encontro, estavam, para além da comunidade Xukuru

do Ororubá, representantes das outras etnias do estado, a convite de Xikão.

Xikão visitou os sete povos indígenas no estado de Pernambuco,  convocando as
lideranças  para  que  viessem  ao  território  Xukuru  aonde  ia ser  realizado  esse
encontro, com o objetivo de buscar uma política de educação escolar indígena em
nível  de  estado.  Então,  esse  encontro  passa  a  ser  a  maior  referência  dentro  da
história de luta da Educação no nosso estado de Pernambuco, uma vez que Xikão
propunha lutar  por  uma educação  específica  e  diferenciada  que  respeitasse  cada
povo indígena com seus processos próprios de ensino e aprendizagem. (Xukuru do
Ororubá, apud Oliveira, 2021, p. 71)

Enquanto avança a discussão sobre a formatação de uma educação escolar indígena no

estado de Pernambuco, paralelamente,  o povo Xukuru do Ororubá vivencia o processo de

disputa territorial com os posseiros através das retomadas. Para Xikão, era fundamental que as

escolas fossem reorganizadas para servir ao povo. Era estratégico para fortalecimento da luta

por  terra  e  território,  considerando a  possibilidade  do  desenvolvimento  de  uma  prática

pedagógica indígena, em que o povo pudesse, através da memória dos mais velhos, dos jeitos

de  saber  e  fazer  Xukuru,  da  ancestralidade,  da  oralidade,  da  espiritualidade,  fortalecer  a

identidade Xukuru, despertando assim o interesse do povo pela luta. 



159

Em 1997, é fundado o Conselho de Professores Indígenas Xukuru do Ororubá;

Para articular a discussão sobre a educação escolar indígena, o cacique XiKão,
dentro de uma política de associativismo desenvolvida pelos Xukuru, impulsionou a
formação em 1997 do Conselho de professores Xukuru do Ororubá - Copixo -
com o objetivo de fortalecer as discussões sobre a educação escolar específica e
sua função na sociedade Xukuru. Há o  entendimento que a escola deve
apropriar-se dos processos próprios de aprendizagem, etnopedagogia e considerá-los
como conteúdos escolares. (Xukuru do Ororubá, 2022, p. 47).

O  COPIXO  nasce  em  meio  a  disputa  territorial,  com  o  objetivo  de  discutir  e

encaminhar as metas e ações do trabalho desenvolvido nos espaços pedagógicos da educação

escolar indígena, garantindo e ofertando uma educação escolar especifica e diferenciada de

qualidade, que se orienta a partir da natureza sagrada para a construção e fortalecimento do

projeto de vida do povo Xukuru. Anos depois, em 1999, ocorre na Aldeia Pé de Serra, o I

Encontrão da Comissão dos Professores Indígenas do Estado de Pernambuco (COPIPE)65, que

acabará de nascer. Destacamos a participação massiva dos povos indígenas de Pernambuco.

No relatório do Primeiro Encontro de Professores Indígenas em Pernambuco, que
acontece, na Aldeia Pé de Serra, do povo Xukuru do Ororubá, consta a participação
de cinco dos sete povos (à época): Xukuru de Ororubá, Pankararu, Truká, Fulni-ô e
Kambiwá. Estes discutiram os problemas e perspectivas das escolas, a estrutura e as
diretrizes  do  MEC  para  a  Educação  indígena  e  a  articulação  dos  professores
indígenas no Estado. (Cimi, 1993 apud Menezes, 2020, p. 93).

65C.f (Menezes, p. 93, 2020) Teve como objetivo principal identificar os problemas comuns ligados à educação
nas áreas  indígenas,  buscando saídas  para  solucioná-los.  Durante  o encontro,  os  participantes  discutiram os
principais  problemas  educacionais  vividos  pelos  diferentes  povos  em  Pernambuco.  Analisaram  com
profundidade o Parecer 14/99 do CNE, trabalhando em questões como: limites, desafios e possibilidades da
Resolução. Nesse encontro, foi discutido a fundação da COPIPE.



160

Entre  suas  primeiras  ações,  a  COPIPE passa  a  discutir  e  a  reelaborar  o  currículo

escolar, sugerindo reflexões teóricas e metodológicas sobre conceitos tomados pela instrução

formal como universais, rediscutindo, questionando e propondo outras perspectivas acerca do

espaço  escolar,  das  práticas  pedagógicas  e  do  conteúdo.  Os  encontros  da  COPIPE,  que

ocorrem duas vezes ao ano de forma itinerante entre os territórios indígenas em Pernambuco,

passam a ser espaços relevantes de reflexão da educação escolar indígena no estado.

A fundação da COPIPE, segundo Oliveira e Almeida (2019, p. 10) “possibilitou aos

povos indígenas de Pernambuco unir as forças para lutar por um objetivo comum que era a

educação escolar indígena específica, diferenciada, intercultural e de qualidade na perspectiva

dos diversos povos do estado”.

Durante o período de normatização das escolas indígenas do estado de Pernambuco
os  povos  indígenas,  por  meio  da  COPIPE,  realizaram  intensos  debates  com os
representantes do estado, a fim de construírem Eixos Temáticos como referenciais
comuns para a elaboração dos Projetos Políticos Pedagógicos (PPPs) das escolas
indígenas,  os  quais  compreendem  os  Projetos  de  Vida  das  Escolas  (PVEs),  de
acordo com a realidade de cada povo. Os seis eixos temáticos elaborados foram:
Terra,  Organização,  Identidade,  História,  Interculturalidade  e  o  Bilinguismo.
(Ferreira, 2018, p. 123 apud Menezes, 2020, p. 90)

Entre as décadas de 1990 e o início dos anos 2000, o movimento indígena foi fazendo

um debate de caráter público sobre a educação escolar para os povos indígenas e começam a

conseguir a efetivação de propostas importantes, como é o caso da Lei n° 11.645 de 10 de

Março  de  2008  (Brasil,  2008),  que  alterou  o  artigo  26  da  LDBN,  estabelecendo  as

determinações que orientam o estudo da história e da cultura indígena nas escolas de ensino

fundamental e médio, públicas e privadas. Além de alterações nos marcos normativos que

regulam a Educação Escolar Indígena, como é o caso do Parecer n° 13/2012 (Brasil, 2012),

do  Conselho  Nacional  de  Educação  de  novas  Diretrizes  Curriculares  Nacionais  para  a

Educação Escolar indígena na Educação Básica, aprovado em 10 de Maio de 2012. Em um

contexto de articulação e reflexão coletiva, avanços foram sendo conquistados pelos povos

para uma educação especifica e diferenciada66.

66A  educação  escolar  indígena  especifica  e  diferenciada  faz  parte  de  reivindicações  das  comunidades  e
organizações indígenas desde o final da década de 1980. A discussão por trás das formulações das políticas
públicas em torno da escola e da escolarização indígena, para as organizações indígenas, devem compreender
uma educação intercultural, bi- ou multilíngue, comunitária e voltada à autodeterminação dos povos.



161

Em Pernambuco, as organizações passam a pensar os eixos curriculares específicos e

diferenciados  para  as  escolas  indígenas,  propondo inicialmente  os  seguintes  eixos:  Terra,

Identidade,  História,  Organização  e  Interculturalidade.  Posteriormente,  o  eixo  terra  foi

modificado,  sendo alterado  para “Território”  em uma discussão importante  no avanço do

entendimento  do  território  enquanto  espaço  –  casa,  lugar  de  vida  e  estabelecimento  de

relações  sociais,  culturais,  tradicionais  e  econômicas.  Em  seguida,  o  povo  Xukuru  do

Ororubá, especificamente, adicionou os eixos da Agricultura e Espiritualidade ao currículo

escolar. Na XVI Assembleia do Povo Xukuru do Ororubá, que teve como tema “Limolaygo

Toype: Nossa educação é nossa resistência” o povo destaca a alteração e afirma;

A nossa agricultura apresenta uma lógica onde a Natureza Sagrada é o elemento
central  que  determina  e  possibilita  o  dialogo  de  saberes  entre  o  Mundo  dos
Encantados e o mundo físico material.  Sua racionalidade  própria permite que os
saberes  e  os  conhecimentos  tradicionais  assumam  relevância  e  possibilitam  o
avançar na construção de um novo, extremamente comprometido, através de uma
relação  de  fidelidade  com  nossas origens […] A XVI Assembleia do Povo
Xukuru, aponta para que seja acrescentado o eixo “Agricultura” entendendo que
esta, tem como princípios, o Respeito à mãe terra; Garantir o uso fruto do território e
a terra  livre;  Atender  as  necessidades  básicas  das  famílias  e,  não  o acúmulo de
riquezas nas mãos de poucos. A consciência de cuidado e zelo, e não a exploração
da natureza, garantindo a nossa saúde. Esta consciência tem relação íntima com a
educação  do  nosso  povo,  por  ser  a  agricultura,  um  princípio  organizador,  um
elemento da identidade Xukuru que representa uma importante expressão cultural do
nosso povo, pois se articula a partir dos diversos circuitos de formação existentes no
território,  a  exemplo  dos  saberes  dos  terreiros  sagrados,  nos  plantios,  nas
observações  na  natureza,  nos  espaços  de  prática  da  religiosidade  e  nas  escolas.
(Xukuru do Ororubá, 2016, s. p.).

Vivenciando um processo  intenso  de mudanças  e  de  retomada  e reformulação  da

educação escolar indígena, os povos indígenas de Pernambuco, passam a propor princípios

outros, que dialoguem diretamente com os territórios, culturas, histórias e tradições desses

povos e nossos territórios ancestrais. Assim, propõem enquanto princípios escolares (Quadro

2):



162

Quadro 2 – Princípios escolares
INTERCULTURALIDA
DE

DIFERENÇA COLETIVIDADE ESPECIFICIDADE

Processo  que  busca  a

redefinição  de  estruturas

sociais,  epistêmicas  e  de

existências  para a  promoção

de relações  equitativas  entre

lógicas,  práticas  e  modos

culturais  de  pensar,  ensinar,

aprender,  viver  e  ser

diferentes.

A  distinção  entre  as

formas  de  produção

do  saber  e  processos

próprios  de  ensino  e

de aprendizagem.

A construção,

decisões  e  práticas

escolares e

curriculares são

realizadas  para,  pelo  e

através  do  coletivo,  ou

seja,  abrange  os

diversos  sujeitos  que

compõe a

comunidade 

educativa.

Pensar e realizar os 

processos de ensino e 

aprendizagem a partir 

dos  saberes 

tradicionais próprios 

de cada povo 

indígena.

Fonte: Currículo Intercultural da Educação Escolar Indígena de Pernambuco (2019).

Enquanto princípios, o povo Xukuru do Ororubá propõe a superação do

entendimento  predominante  e  superficial  de  que  princípios  são  apenas  um  conjunto  de

normas e padrões e reorienta o conceito, através de um entendimento de que estes são

fundamentos apresentados pela natureza sagrada para fortalecimento da comunidade Xukuru,

resgatando as memórias ancestrais  – enterradas no Limolaygo Toype  – e pedagogizando

princípios próprios da educação e da pedagogia indígena. Entre os princípios propostos, a

Interculturalidade se destaca, pois também aparece como um eixo das escolas indígenas

do estado de Pernambuco. Para o povo Xukuru do Ororubá, a interculturalidade nasce;

É no encontro entre grupos subalternizados,  que decidiram se fazer (re)existência
[...] Nesse sentido, a interculturalidade possibilita o diálogo com aqueles grupos que
outrora foram silenciados, possibilitando que outros projetos de sociedade sejam
forjados em meio aos vestígios da colonialidade. (Xukuru do Ororubá, 2022, p. 73).

A interculturalidade, quando pensada e praticada de forma crítica, é um importante

princípio da educação escolar indígena Xukuru do Ororubá, que aponta, desde o seu Projeto

Político Pedagógico, a necessidade de uma prática intercultural e de uma escola intercultural,

para o fortalecimento da identidade dos mais jovens, em um processo em que conhecer o

outro não signifique se perder de si mesmo, pois é necessário que “possuam conhecimento

acerca dos conteúdos da sociedade que nos rodeia e, assim, conheçam e respeitem outras

culturas. É necessário  que  os  conteúdos transmitidos nas nossas escolas sejam

interculturais” (Xukuru do Ororubá, 2005, p. 10). 



163
Através  de  um  conteúdo  que  dialogue  com  o  povo  Xukuru,  o  Projeto  Político

Pedagógico  apresenta  também a função social  da escola,  que é  fortalecer  a  identidade,  a

cultura e as tradições do povo;

- Fortalecer a identidade étnica dos povos indígenas;
- Respeitar e valorizar o conhecimento das organizações do povo;
- Fortalecer o espírito de solidariedade do nosso povo;
- Viabilizar  a contribuição do pajé,  do cacique,  das lideranças e da comunidade
indígena para a construção do projeto de futuro do nosso povo e nossa autonomia;
- Fortalecer a cultura material;
- Promover a interculturalidade.
- Envolver a família e comunidade nas ações da escola.  
(Xukuru do Ororubá, 2005, p. 23).

Como fundamento principal, figura o fortalecimento da identidade étnica através do

espaço escolar. Nesse sentido, é especialmente importante uma prática pedagógica que possa,

ao mesmo tempo que ensina os conteúdos previstos pela Base Nacional Comum Curricular

(BNCC), ensinar também, através de práticas e metodologias próprias,  valores da cultura,

tradição, história e identidade dos povos.

[…] A escola terá que ser recriada, em cada localidade, pois somente poderá
levar em contas as maneiras próprias de educar se for incorporada e transformada
pelas pedagogias indígenas. Não se trata de adequar aspectos periféricos, mas de
transformar  substancialmente  sua estrutura,  seu funcionamento,  seus conteúdos e
prioridades.  E  não  existe  uma  educação  indígena  única,  genérica,  aplicável  em
qualquer  contexto.  As  maneiras de educar são distintas, como são também as
culturas indígenas e é para essa diferença que a instituição escolar precisa se abrir.
(Bonin, 2012, p. 36).

Para o povo Xukuru do Ororubá é importante então repensar e reinventar a escola, e a

formação  do  professor  indígena  passa  a  ser  discutida,  pensando  quais as  práticas  e

metodologias que devem ser trabalhadas pelos professores e professoras nas escolas.

Em nosso jeito de ensinar introduzimos valores que fazem parte da nossa cultura.
Assim o estudante Xukuru têm liberdade para expressar suas idéias,
trabalhamos coletivamente, com grupos de leitura, grupos de  pesquisa  na
comunidade, dançamos o toré na escola para fortalecer nossa cultura e identidade.
As lideranças visitam as nossas escolas para falar da importância da luta do nosso
povo e a importância de cada criança para a continuidade dessa luta. Trabalhamos
com o material específico construído por nós mesmos como: o livro “Filhos
da mãe natureza”, “Educação  Indígena  se aprende mesmo é na comunidade”,
“Nosso povo nossa  terra”,  “Meu Povo Conta”, “Caderno do Tempo” e o
jornal “A Borduna”. (Xukuru do Ororubá, 2005, p. 25).



164

Para Benites (2014), esse é um dos principais desafios que os professores indígenas

enfrentam, quando precisam pensar e discutir práticas pedagógicas e metodologias capazes de

superar  o  sistema  do  currículo  tradicional  colonizador.  Nesse  sentido,  o  sistema  escolar

indígena  Xukuru  do  Ororubá,  através  do  COPIXO,  vem  se  esforçando  em  desenvolver

projetos didáticos, a exemplo do projeto didático “Trilha das Sementes”, executado no ano de

2013, que trabalhou a pesquisa, leitura, escrita, o desenho, e o eixo da agricultura, tendo por

base o território, os modos de vida, a cultura e a sociabilidade interna Xukuru.

Assim tem sido nossa prática na educação. Uma atitude de descolonização. Uma
busca  por  um  modo  de  educar  organicamente,  que  em  nossa  compreensão  de
orgânico, estamos propondo uma maneira de educar desvendando nosso pensamento
e práticas, na maneira de se relacionar com a terra, com a natureza, com nós mesmos
e com o outro. (Xukuru do Ororubá, 2013, p. 2).

Pensado como um trabalho de campo, o projeto didático “Trilha das Sementes” teve

um objetivo duplo de formação tanto de educadores como educandos do sistema de educação

escolar indígena Xukuru. Foi proposto para uma intensificação da relação escola/comunidade,

considerando a discussões propostas durante a XII Assembleia do povo Xukuru do Ororubá:

Limolaygo Toype – Agricultura Xukuru praticando o Bem Viver.

[…]  Nos  anos  anteriores  todas  as  reflexões  e  planejamentos  pautados  em cada
assembleia, nos apontou a luta pela terra como meta principal. Mesmo hoje, tendo a
terra em nossas mãos, esse sentido da luta é um sentimento presente em cada um de
nós.  Contudo,  tendo  nossas  terras  demarcadas,  homologadas  e  quase  totalmente
desintrusadas, a partir das XII Assembleia, passamos a dirigir nossas reflexões e
atitudes  ao  exercício  de  GESTÃO  desse  território.  Buscamos,  nesse  importante
espaço  político,  responder  como  faremos  para  viver  aqui  garantindo  a  nossa
autonomia  e  o  BEM  VIVER  de  todos  e  todas,  a  partir  do  sentido  de  nossa
agricultura. (Xukuru do Ororubá, 2013, p. 1).

Um dos fatores relevantes nos documentos analisados do sistema de educação escolar

Xukuru  do  Ororubá,  é  o  conceito  de  território,  que  sempre  aparece  como  agente

epistemológico  e  também,  como agente  pedagógico,  ou seja,  espaço que ensina,  que tem

ciência, que está largamente relacionado a vida e a experiência em nossas comunidades.



165

Outro exemplo de atividade proposta pelo sistema de educação Xukuru do Ororubá, é

o projeto didático intitulado “Xikão Xukuru – O guerreiro da paz” do ano de 2015. Nesse

documento, foram propostas ações como o Pé de livro – atividade que deveria ser feita no

espaço  extra  escolar,  sempre  nas  sombras  das  árvores,  através  da  leitura,  contação  de

histórias, com os mais velhos e toda a comunidade. O território e a prática da agricultura

aparecem, novamente, como sujeitos mobilizadores do processo de ensino / aprendizagem,

como vemos;

Plantar e colher são dois extremos do processo de ensino/aprendizagem, praticado
na  educação  do  povo.  Esta  dinâmica  se  aplica  ao  cotidiano  da  comunidade,  da
escola, das famílias. É portanto, um modo de fazer e pensar, uma maneira de ser e
viver. (Xukuru do Ororubá, 2015, p. 1).

Entre as atividades propostas no mesmo material estava o “Baú de Leituras”, que foi

constituído por um acervo de materiais didáticos usados durante o ano, textos, brinquedos,

álbuns,  artesanatos  etc.  Destacamos  aqui,  que a  proposta  do baú, foi  efetuada,  através  da

“Trilha das sementes”;

Se os conhecimentos mais importantes para o povo Xukuru se aprende, é mesmo na
comunidade,  vamos  ampliar  a  nossa  busca  em aprofundar-se  nesse  universo  de
saberes da tradição de nosso povo, de maneira a programar,  articular e organizar
uma trilha a cada mês, podendo ser uma a cada bimestre, cujos temas devem ser
escolhidos de acordo com a temática do projeto didático em consonância com o
calendário  interno  do  povo Xukuru  […]  Vamos  considerar  os  conhecimentos
tradicionais  que  nos  identifica  como um povo,  uma  nação,  uma sociedade  com
crenças e costumes que nos diferenciam de outras sociedades nesse país pluriétnico
e multicultural. (Xukuru do Ororubá, 2015, p. 1-2).

Novamente,  é  possível  observar  o  território  como  agente  ativo  dos  processos

educativos  da  educação  escolar  indígena.  Espaço  pedagógico  e  facilitador  do

desenvolvimento de atividades diversas, para as diversas faixa etárias atendidas pelo sistema

escolar indígena Xukuru do Ororubá. Trabalhando perguntas como “O que faziam e fazem

nossos agricultores e agricultoras, parteiras, rezadores e rezadeiras?”, “Como funciona nossas

cozinhas?  Nossa saúde? Nossa  educação?”,  “Como nos organizamos  socialmente  e  como

resistimos as investidas do capitalismo e a colonização da nossa cultura?” (XUKURU DO

ORORUBÁ, 2015, p.02). O sistema de educação Xukuru do Ororubá propõe uma reflexão

crítica  sobre  o  passado,  o  presente  e  o  futuro  da comunidade,  ao  mesmo tempo  em que

trabalha  a  memória coletiva, a troca e partilha de saberes, o reconhecimento do

território  sagrado,  a  gestão  territorial  e  outros,  questionando  poderes  e  estruturas  de

dominação colonial.



166
O envolvimento coletivo, reconhecimento dos espaços extra classe, além do conteúdo

específico  e  diferenciado,  na  tentativa  de  reorganizar  o  currículo  oficial, são alguns dos

momentos em que se é possível observar uma prática pedagógica Xukuru do Ororubá, a luz

de aproximação do exercício de uma pedagogia decolonial,  Walsh enfatiza que estas são

(2009, p. 141) “[...]  pedagogías que se esfuercen por transgredir, desplazar e incidir en la

negación ontológica, epistémica y cosmogónica-espiritual que ha sido y es estrategia, fin y

resultado del poder de la colonialidad”.

Por isso, os processos educativos desenvolvidos no nosso povo, inclusive a escola,
têm como objetivo contribuir  na  concretização  desse  projeto de  vida,  cuja  meta
principal  é  a  continuidade  da  nossa  identidade  indígena.  Para isso,  escolhemos
espaços, pessoas e selecionamos conteúdos para a prática educativa, que se somando
ao fazer escolar, contribuem para esse projeto. (Xukuru do Ororubá, 2005, p. 23).

Para o desenvolvimento da educação escolar indígena, é preciso a criação de espaços

de aprendizagem em que o entusiasmo em aprender, deve ser um dos objetivos do processo

educativo, nesse sentido, para aprender, devemos estar emocionalmente abertos, como afirma

Hooks (2017).

O ritual restritivo e repressivo da sala de aula insiste em que não há lugar para as
reações emocionais.  Sempre que irrompem reações emocionais,  muitos entre nós
creem que nosso objetivo ficou prejudicado. Para mim essa é uma visão distorcida
da prática intelectual,  pois o pressuposto por trás dela é que para aprender,  você
precisa estar separado de suas emoções (Hooks, 2017, p. 207).

Essa  relação  entre  educação  e  a  emoção,  enquanto  perspectiva  de  uma  educação

integral, é também presente na teoria da educação popular e na educação decolonial, enquanto

intersecção  necessária  para  um  aprendizado  atento  e  consciente,  capaz  de  mobilizar,  de

maneira crítica a alegria e o entusiasmo em aprender. Para a educação indígena, esse é um

dos aspectos mais significativos e intensos da prática educativa comunitária. Esses aspectos

não podem estar distantes, também, das práticas pedagógicas escolares, que devem:

Valorizar  o  conhecimento  dos  mais  velhos,  das  lideranças,  respeitando  as
organizações do nosso povo; Fortalecer o espírito de solidariedade e coletividade do
nosso povo; Contribuir com o pajé, o cacique, as lideranças e com a comunidade
indígena para a construção do projeto de futuro do nosso povo e nossa autonomia;
Fortalecer a cultura material e simbólica;
Ensinar ler, escrever, contar e os outros conhecimentos da sociedade nacional para
que  nossas  crianças  e  jovens  fiquem bem informados  defendendo  seus  direitos,
promovendo a interculturalidade. (Xukuru do Ororubá, 2005, p. 13).



167
8.3REFLEXÕES SOBRE A EDUCAÇÃO COMUNITÁRIA E EDUCAÇÃO ESCOLAR

INDÍGENA  DO  POVO  XUKURU  DO  ORORUBÁ,  NO  OLHAR  DE  UMA

PARTICIPANTE

Entre os anos de 2020 à 2022, estivemos em um processo intenso de acompanhamento

de  atividades  escolares  e  educativas  comunitárias  no  território  Xukuru  do  Ororubá.

Inicialmente, este acompanhamento foi feito no formato remoto, através de participação de

atividades on-line, tendo em vista à crise sanitária decorrente da pandemia da Covid-19. Em

Abril  de  2020,  as  organizações  sócio  políticas  do  povo  Xukuru  do  Ororubá,  através  do

Conselho de Lideranças, da Associação da Comunidade indígena Xukuru e o Conselho de

Saúde Indígena Xukuru do Ororubá (CISXO), decidem pela instalação de barreiras sanitárias

em todo o território. Em Maio de 2020, o sistema de educação escolar indígena Xukuru do

Ororubá,  através  de  um  comunicante  do  Conselho  de  Professores  Indígenas  Xukuru  do

Ororubá (COPIXO), também decidem pela paralisação das aulas presenciais. As atividades

retornam meses depois, mas sem aulas.

Pelo  contexto  rural,  tendo  em  vista  o  pouco  acesso  a  tecnologias  tais  como

computadores e celulares e à dificuldade de acesso à internet,  o COPIXO optou por uma

abordagem em que  as/os  professoras  enviassem aos  alunos  as  atividades  da  semana.  Os

alunos do ensino fundamental I e II, e ensino médio, recebiam essas atividades, através das

professoras da comunidade, que as entregavam diretamente na casa dos alunos. Por sua vez,

estes tinham uma semana para retornar com as atividades para a escola. Durante meses, essa

foi a metodologia adotada pelas escolas no território indígena Xukuru do Ororubá para evitar

que os alunos perdessem o ano letivo.

Paralelamente,  alguns  dos  conselheiros  e  conselheiras  do  COPIXO participam  de

atividades em caráter  on-line, à exemplo do I  Webnar, “Currículo e Ecologia dos saberes:

Possíveis  conexões”  organizado  pela  Secretaria  de  Educação  e  Esportes  de  Pernambuco.

Nessa  atividade,  foram discutidos  o  conceito  de currículo, o entendimento de educação

escolar indígena para o povo Xukuru do Ororubá e quais os principais desafios para que a

escola  não  continue  sendo  agente  colonial  e  difusora  do  pensamento  ocidental  nas

comunidades indígenas.

[Sic] Nós precisamos construir o nosso currículo baseados na interculturalidade
critica, pra que a gente possa através dele construir o nosso projeto de vida. […]
Os currículos das escolas indígenas de Pernambuco precisam vir dos territórios,
por que os territórios são também epistemológicos e é no território que aprendemos
com os mais velhos, com nossas lideranças, com os alunos, as famílias. (Thiago
Xukuru do Ororubá, COPIPE/COPIXO, 2020). (Diário de Campo I, 2020).



168
Já  aqui,  percebemos  como para  o  Povo  Xukuru  do Ororubá,  a  interculturalidade,

quando crítica,  é  uma importante  aliada  para a  construção do currículo,  que está  sempre

mudando, ou seja, é um documento que está em permanente construção. Para o nosso povo,

não é  possível  pensar  um currículo  que  não dialogue com as  dimensões  e  categorias  do

território, da espiritualidade,  da agricultura,  por que estes são pilares do modo de vida do

povo Xukuru do Ororubá.

Ainda  em  2020,  tivemos  a  oportunidade  de  participar  do  3°  Seminário  de

Agroecologia e 2° Seminário de Educação do Campo do Instituto Federal de Pernambuco,

que teve como tema: “Soberania dos povos, educação e agroecologia”. Nessa atividade, o

povo Xukuru do Ororubá apresentou a organização da educação escolar indígena em nosso

território e como pensamos uma educação para a emancipação, pensando desde a relação com

a agricultura e as tradições da comunidade.

[Sic] As escolas precisam trazer a valorização das nossas culturas, o grande desafio
é pegar essa escola que está aí e ter uma escola nossa, sabendo que o território ele é
diverso, é a morada dos nossos antepassados, lá está a história do corpo e o espirito
de um povo. O território é o próprio sistema de saúde, de educação, da agricultura.
O território é sagrado! (Iran Xukuru do Ororubá, III Seminário de Agroecologia do
IFPE e II Seminário de Educação do Campo, 2020). (Diário de Campo I, 2020).

Essas falas foram colhidas em um período em que nós, povo Xukuru do Ororubá,

estávamos também, repensando o formato de educação escolar, tendo em vista que o então

recente instituído regime “remoto” proposto pelo governo do estado e adotado pela maioria

das escolas urbanas, não conseguiam entender a complexidade do momento para as escolas

em ambientes rurais. O pouco ou nenhum acesso à internet, o pouco ou nenhum acesso a itens

tecnológicos que pudessem auxiliar no processo de retomada de aula e ainda, a disparidade

socioeconômica, tendo em vista o aprofundamento da crise financeira, desemprego  e

aumento do custo de vida. Esses fatores reforçaram o nosso entendimento de que era preciso

se voltar ao território, ele mesmo, sendo o sistema educacional, em um fazer muito próprio,

das comunidades e dos povos do campo.

Em Dezembro, estivemos no III Acampamento da Poyá Limolaygo – organização da

juventude indígena Xukuru do Ororubá – que ocorreu na Aldeia Lagoa. Com o tema “Filhos

de  raízes,  somos  Xukuru  e  resistentes”  estivemos  reunidos  durante  três  dias,  na  mata,

vivenciando a educação comunitária, ouvindo os mais velhos, sobre a tradição de nosso povo

e também, sobre o processo de luta e retomada do território sagrado (Figura 34).



169
Figura 34 – III Encontro da Poyá Limolaygo – Aldeia Lagoa, território indígena

Fonte: Eliane Xukuru (2020).

Entre  os  dias  do  acampamento,  vivenciamos  um  pouco  do  que  os  mais velhos

vivenciaram no período de retomada do nosso território ancestral. Dormindo nas redes e nas

esteiras,  ao  redor  da  fogueira,  ouvimos  sobre  como após  a retomada  da  terra  as  coisas

mudaram. A retomada do território ancestral,  significou em tese, a retomada da dignidade

pelo nosso povo, que viva em situação de extrema vulnerabilidade.

[Sic] Agente precisa dizer a vocês, os que nasceram já com a terra demarcada, que
foi muito sufoco, foi sufoco demais, foi muita luta pra gente ter hoje o território, ter
escola, ter médico que vai na porta da casa do sujeito quando tá precisado, pra ter
comida  … Morreu muita gente, muita gente nossa deu o sangue pra ver isso do
jeito  que tá,  a  mata de pé,  e  nóis temo que honrar a tradição, vim pra mata,
dormir aqui, fazer a comida juntos,  prezar pelas raízes … por que eles ficam
tristes se nós não honramos. (Zenilda Xukuru do Ororubá, Aldeia Lagoa, 2020).
(Diário de Campo I, 2020).

Foi possível observar, como a educação comunitária é fundamental para o processo de

formação  dos  guerreiros  e  guerreiras  Xukuru  do  Ororubá,  pois  é  nesse  espaço  que

aprendemos o que não está nos livros, o que não consta na história oficial. Esse histórico de

luta,  essas  conquistas,  expressam  o  esforço  de  resistência  de  um povo,  que  passou  por

inúmeros  conflitos,  mas  que  através  desses  momentos  de  partilha,  da  ancestralidade  e

espiritualidade, venceu muitos desafios.



170
Figura 35 – Voz das mulheres indígenas Xukuru do Ororubá”, CAXO – Complexo de
Agricultura Xukuru do Ororubá - Casa de sementes Maẽ Zenilda Xukuru, Aldeia Boa
Vista, Território Indígena Xukuru do Ororubá, Março de 2021.

Fonte: Ororubá Filmes (2021).

Em Março de 2021, estivemos no Encontro do coletivo de mulheres (Figura 35), na

Casa de Sementes Mãe Zenilda Xukuru, na aldeia Boa Vista. Durante dois dias, estivemos

reunidas, discutindo o papel da mulher Xukuru no processo de luta e de retomada do território

ancestral.

Nesse encontro, um dos pontos relevantes foi observar a predominância das mulheres

no processo de retomada da educação escolar indígena no povo Xukuru. Com depoimentos

emocionados sobre as guerreiras que estiveram no I Encontro da Educação Escolar Indígena

do povo na Aldeia Lagoa, em 1992.

[Sic] A educação sempre esteve presente na luta, desde o primeiro dia, nós estava
lá.  Dava  aula  em  baixo  das  árvores,  nos  cocho,  não  tinha  muito  não.  Era
Quiterinha da Cana Brava, Marininha, Rosa, Nega, Dona Judite que também
era parteira […] Nós andava tudo com Xikão, e a gente enfrentava, muitas até
era  merendeira,  fazia  comida  pra  aqueles  menino  ter  o  que  comer  e  nem
recebia nada, nenhum pagamento, era só pra ajudar, pra ajudar. Agora a gente
sabia, tinha que ser assim, pelo território, que aqui é que tinha a identidade, a
educação do povo Xukuru. (Dona Socorro, Aldeia Boa Vista, Março de 2021)
(Diário de Campo I, 2021).

Para o coletivo de mulheres, a educação sempre foi um campo predominantemente

feminino, e que teve um papel fundamental para a retomada do território, da identidade e da

cultura do povo Xukuru do Ororubá,  foram nesses momentos,  em baixo das árvores, nos

cochos, na cozinha que é o coração de um espaço, que foi sendo articulada a luta de um povo

que vivia sob julgo do colonizador. 



171
É possível identificar aspectos importantes que definem a pedagogia indígena como

prática dialógica de ação, como proposta por Freire (2019) através da identificação de alguns

dos seus pilares: colaboração, união, organização e síntese cultural.

Durante a pandemia, entre os meses de Maio à Junho de 2021, o povo Xukuru do

Ororubá realizou uma campanha, batizada de “Povo Xukuru do Ororubá, em defesa da vida”

(Figura 36). Articulada por todas as instâncias da organização sócio política da comunidade,

esta campanha foi pensada para conscientizar os parentes do Território Sagrado Xukuru, a

respeito dos cuidados e prevenções relacionados à pandemia da Covid-19.

Figura 36 – Campanha “Povo Xukuru do Ororubá
em defesa da vida”. Território indígena Xukuru do
Ororubá, 2021.

Fonte: COPIXO (2021).

O objetivo é levar ao conhecimento de todos e todas o quantitativo de casos a partir
de dados oficiais e reforçar a importância do isolamento social, do uso de máscaras
de  proteção  e  da  higienização  das  mãos  como  forma  de  contenção  da  doença.
(Xukuru do Ororubá, 2021, s. p.).

A educação escolar participou de forma assídua desta campanha, através do COPIXO,

destacando  grupo  de  professores  para  percorrerem  as  aldeias,  conversando  com  a

comunidade.

Esse período se estendeu entre os meses de Maio de 2020 à Abril de 2021, quando as

atividades presenciais retornaram, ainda que de maneira gradativa e com rodízio de turmas,

alternando horários para evitar as aglomerações.



172
Em Maio de 2021, tivemos a XXI Assembleia do povo Xukuru do Ororubá com o

tema: “Limolaygo Toype: Na aldeia, na rua, na redes”. Vivenciamos, pela primeira vez em 21

anos, uma edição da assembleia em caráter on-line, propondo um debate sobre a conjuntura

atual do movimento indígena, que vem a duras penas, enfrentando o ataque institucionalizado,

via governo federal, através da extinção e mudança de órgãos de assistência importantes para

os povos indígenas. Nesse governo, houveram mudanças na Fundação Nacional do Índio e

tentativas  sucessivas de aprovação de verdadeiras  atrocidades  em formato de lei.  No que

desrespeita a lei, foi também nesta conjuntura que foi desmembrada e extinta, uma importante

secretaria  que  tratava,  também,  da  educação  escolar  indígena,  a  Secretaria  de  Educação

Continuada, Alfabetização, Diversidade e Inclusão (SECADI). Passaram por essa secretaria

lideranças e intelectuais indígenas como Gersem Baniwa, Rosa Alva, Rita Potiguara e Lucia

Alberta. No documento final da XXI Assembleia do povo Xukuru do Ororubá, discutimos o

enfrentamento a pandemia e a vacinação dos povos indígenas, e fizemos uma leitura profunda

sobre  a  conjuntura  nacional  e  local,  tendo em vista  a  eleição  do nosso Cacique,  Marcos

Luidson para o cargo de Prefeito do município de Pesqueira, do documento final, destacamos;

Desprezamos toda forma de governo que criminalize as Lideranças Indígenas, que
seja a favor da cultura de morte, que defende a LGBTfobia, o machismo e toda
forma de preconceito,  que propague a intolerância  religiosa e que endemonize a
Cultura e a Tradição Indígenas em detrimento do agronegócio, da mineração e do
desmatamento que ferem a vida e matam, e que não aceita a participação dos Povos
Originários nos espaços de poder. (Xukuru do Ororubá, 2021, s. p.).

Em Julho de 2021, participamos como ouvinte, de uma atividade em caráter on-line,

que trouxe a discussão sobre a Pedagogia do encantamento. Nessa atividade, o debate foi feito

em torno da ideia de que não existe um “desenvolvimento sustentável”, mas, a possibilidade

de envolvimento.

Para os professores que participaram da atividade, a educação precisa estar vinculada

à  natureza,  pois  “nós  somos  mais  espirito  do  que  matéria”.  A reflexão  foi  feita  sobre  a

importância da vida, toda ela, como caminho para o encantamento,  já que ao trair a vida,

estamos traindo os encantados.

[Sic] A pedagogia do encantamento é assim, a gente ficou entre a cruz da igreja
católica e a jurema, que é um pau sagrado, que nem o jucá, o pau ferro, que aqui em
Xukuru não pode cortar esses pé de pau não … por que eles ensinam, eles ensinam
a pedagogia do encantamento, é assim que nem aquele sujeito que não sabia ler um
livro, mas sabia ler a florada de uma planta ou ir atrás de um rastro de um animal
(Zé de Santa Xukuru do Ororubá, Julho de 2021) (Diário de Campo I, 2021).



173
Percebemos  através  das  reflexões  propostas,  como  o  povo  Xukuru  do  Ororubá  vem

discutindo  alternativas  de  caráter  popular,  para  práticas  pedagógicas  que  possibilitam  o

enfrentamento à colonização do saber, mas além, sugerindo o reconhecimento do sujeito sobre sua

condição  de  subalterno  nesse  arranjo  de  mundo colonial/moderno/capitalista,  problematizando

esse  entendimento,  quando  afirmamos  os  nossos  saberes  como  importantes,  permitindo

questionamentos no campo epistêmico sobre o que seria de fato “saber”, “conhecer”.

Os povos indígenas  sustentaram sua alteridade  graças  a  estratégias  próprias,  das
quais uma foi precisamente a ação pedagógica. Em outros termos, continua havendo
nesses povos uma educação indígena que permite que o modo de ser e a cultura
venham a  se  reproduzir  nas  novas  gerações,  mas  também que  essas  sociedades
encarem com relativo sucesso situações novas. (Meliá, 1999, p. 12).

Em Setembro, estivemos compondo a delegação de mulheres indígenas na II Marcha

das Mulheres Indígenas, que teve como tema: “Mulheres originárias,  reflorestando mentes

para a cura da terra” que ocorreu no Distrito Federal. As discussões da marcha giraram em

torno da pauta do Marco Temporal (Figura 37).

Figura 37  – Delegação de Mulheres Xukuru do Ororubá, II Marcha das Mulheres Indígenas “Mulheres

originárias: reflorestando mentes para a cura da terra”, Brasília, Setembro de 2021.

Fonte: A autora (2021).

Através de atividades como esta, compreendemos o caráter educativo do movimento

indígena nacional (Munduruku, 2012), pois enquanto instrumento legítimo de luta dos povos,

é através do movimento indígena que acessamos espaços de auto formação. Se a educação

comunitária de um povo e a educação escolar indígena são pensadas e feitas a partir de nós

mesmos, é de fundamental importância que o nosso conteúdo curricular dialogue com as lutas

que travamos em defesa de nossos direitos ancestrais.



174
O movimento indígena, figura então, como um importante instrumento de formação

para compreensão de nossa realidade, possibilitando um exercício pedagógico que está para

além  do  espaço  formal  escolar,  mais  que  o  alimenta,  através  do  proposito  finalista  da

educação escolar indígena que é de “formar guerreiros e guerreiras”. (Xukuru do Ororubá,

2005).

Figura 38 – Atividade da escola Ororubá no terreiro sagrado da Aldeia Cana Brava.  Dia dedicado aos

opipes – crianças Xukuru do Ororubá. Aldeia Cana Brava, Outubro de 2021.

Fonte: A Autora (2021).

Em Outubro de 2021, estivemos presente no dia dos Opipes67 na aldeia Cana Brava

(Figura 38), organizada pela escola indígena Ororubá. Com a presença do corpo docente e

discente, estiverem presentes a liderança da comunidade e lideranças espirituais  da Aldeia

Cana Brava.

O ritual foi um momento marcante com participação massiva das crianças, em um

fazer próprio da vivência da identidade e tradição Xukuru, reafirmando a pedagogia indígena

e o papel das escolas indígenas no território Xukuru do Ororubá, “uma educação que fortaleça

a nossa cultura, o nosso jeito de pensar, a nossa pedagogia. A função da educação escolar

indígena é contribuir no projeto de futuro do nosso povo, é para isso que ela existe.” (Xukuru

do Ororubá, 2005, p. 7).

Em Janeiro de 2022, estivemos presente em uma das atividades mais importantes do

calendário anual do povo Xukuru do Ororubá e que marca o início do ano de fato, para nossa

comunidade, a celebração do dia de Reis. Através de um ritual que só acontece em Janeiro, no

terreiro  da  Aldeia  Pedra  D’água,  onde  temos  a  Pedra do  Rei  do  Ororubá  – principio

cosmológico da nossa comunidade – estivemos reunidos para ouvir os mais velhos sobre a

previsão para o ano novo (Figuras 39 e 40).

67Criança em brobo, língua materna Xukuru.



175

Figura 39 – Festividades do dia de Reis, Aldeia Pedra D’Água, Território Indígena Xukuru 
do Ororubá.

Fonte: A Autora (2022).

[Sic] Nós sabemos, quando nós viemos aqui, que devemos escutar o que a força
encantada diz, por que ela vem e dá o recado. Não tá fácil, não tá fácil […] Mais a
gente tem que buscar  daqui,  a  nossa força que  vem daqui,  ouvir a  natureza  e
defender ela com as nossas vidas se preciso for. Defender a natureza que é a nossa
mãe. (Cacique Marcos Ludison, Aldeia Pedra D’água, 2022) (Diário de Campo II,
2022).

Figura 40 – Abertura do ano letivo de 2022 da educação escolar indígena Xukuru do Ororubá. 
Aldeia Pedra D’Água, território indígena Xukuru do Ororubá.

Fonte: Ororubá Filmes (2022).



176

Em 2022, acompanhamos a abertura do ano letivo e a retomada das aulas presenciais no

território  indígena  Xukuru  do Ororubá.  Essa  retomada,  foi  um importante  momento  para

pensar as estratégias pedagógicas, após dois anos do início da pandemia. Esta abertura contou

com  a  presença  dos  mais  velhos,  educadores  e  educadoras  tradicionais  do  povo,  que

estiveram,  a  todo  instante,  falando  da  importância  da  espiritualidade  para  proteção  e

andamento das atividades escolares no território.

Pensando  a  decolonialidade,  o  lugar  pode  ser  definido  como  um  território

espacialmente definido e afetivamente definido (Tuan, 1983). Nesse sentido, as interações no

ambiente territorial, no âmbito da educação comunitária, fortalecem o sentimento de pertença,

cuidado, afeto, dialogando diretamente com o projeto de vida do povo Xukuru do Ororubá.

No  decorrer  de  nossa  pesquisa,  em Maio  de  2022,  ocorreu  no  povo  Xukuru do

Ororubá, a XXII Assembleia do povo Xukuru do Ororubá, que teve como tema: “Limolaygo

Toype: Decolonizando as mentes e aldeando o planeta”. Em formato semipresencial o tema

desta assembleia foi resultado do acúmulo das organizações sócio políticas do povo Xukuru

do Ororubá e os debates à nível nacional do movimento indígena, que vem propondo como

saída, nossos conhecimentos e práticas para regeneração do planeta. Assim, nos manifestamos

sobre a importância de uma prática – revolta decolonial para o rompimento com um modelo

civilizatório,  colonizador  – europeu,  que  é  a  síntese  de  pressupostos  que  fomentam  os

valores básicos da sociedade liberal moderna que vem destruindo o nosso lugar comum: o

planeta terra (Lander, 2005). Neste sentido, o povo Xukuru do Ororubá, vem observando as

mudanças climáticas, propondo outros caminhos;

Pela sensibilidade enquanto povo indígena e ouvindo o clamor do Planeta Terra,
abordou-se na pauta as atitudes que a humanidade vem tendo em desfavor do Meio
Ambiente, ferindo e matando as águas, as plantas, as pedras e os animais que nele
habitam, e destruindo a morada dos Encantados, pela sujeição do Capitalismo que é
nefasto e pela coisificação do outro onde tudo é posto um preço,  favorecendo a
devastação e o desmatamento, a expansão do agronegócio e a poluição exacerbada
com a emissão de poluentes, como o dióxido de carbono e o metano, em especial,
atendendo à ganância de poucos, tidos como poderosos economicamente,  cenário
este que vem desde a invasão portuguesa (Xukuru do Ororubá, 2022, p. 2).



177

Reconhecendo que a  organização social  do mundo capitalista/moderno baseado na

cosmologia do desenvolvimento veio com a colonização de nossas terras, corpos e mentes, o

povo Xukuru do Ororubá, se levanta propondo que;

O decolonizar as mentes parte dos processos de cura que são anteriores às mazelas
do processo histórico com a chegada da invasão e o seu projeto de extermínio dos
nossos povos. É pensar a justiça ambiental entendendo que as Matas são Moradas
Sagradas, rompendo com o elemento de negócio e de comércio que não enxerga o
presente e o futuro da saúde planetária, e que é de nossa responsabilidade pensar a
nossa descendência e  ancestralidade  paralelo às mazelas  que não nos pertencem,
uma vez que pertencemos e defendemos o zelo dos Seres da Natureza que curam,
garantem e protegem a nossa vida nesse espaço terreno. É romper com os véus da
ganância  daqueles  que queimam,  exploram e comem veneno e  que  estão  em
fronteira conosco, porém cegos. Trata-se do chamamento da Inspiração Sagrada que
é iluminada pelos Encantados para que mudemos a mentalidade, pois sabemos da
importância da Mãe Terra e as formas de cuidado, e sofremos com a situação dos
demais povos. É aldeando o planeta que plantamos para sobreviver e plantamos para
recuperar os Invisíveis, por meio da preservação. (Xukuru do Ororubá, 2022, p. 2).

Assim, o povo Xukuru do Ororubá reafirma a nossa luta por terra e território (Figura

41), interpretando aqui a saúde planetária como cuidado, zelo, respeito, regeneração da mãe

terra,  morada de todos os  seres vivos,  visíveis  e  invisíveis,  “neste  diálogo entre  os seres

humanos e os seres não humanos, que garantimos e mantemos o direito de existir, pois somos

um povo semente” (Xukuru do Ororubá, 2022, p. 3).

Figura 41 – Ato político na cidade de Pesqueira, XII Assembleia Xukuru do Ororubá
“Limolaygo Toype: Decolonizando as mentes e aldeando o planeta, Pesqueira, 2022.

Fonte: A autora (2022).



178
ALGUMAS  CONSIDERAÇÕES  SOBRE  PRÁTICAS

DECOLONIZADORAS… OU, CONCLUSÕES INICIAIS.

Através  desta  pesquisa,  foi  possível  analisar  a  descrever  as  práticas  pedagógicas

comunitárias  e  escolares  do  povo  indígena  Xukuru  do  Ororubá  e  sua  relação  com  as

pedagogias decoloniais. Observamos que, ainda que a educação escolar indígena Xukuru do

Ororubá  seja  um desdobramento  da  educação  comunitária  que  existe  entre  o  povo,  esta

continua sendo a principal referência no que diz respeito ao conteúdo desenvolvido nas

práticas educacionais escolares.

A partir de um currículo específico e diferenciado, o povo Xukuru vem, nos últimos

vinte  anos,  ou  desde  a  retomada  da  educação  escolar  sob  responsabilidade  do  povo,

desenvolvendo  atividades  que  coadunam  com  um  projeto  de  vida  Xukuru do  Ororubá,

primando por elementos centrais de nossa cosmologia e prática do bem viver.

Ainda que  a  escola  seja  ainda  um espaço de  disputa  e  de  reprodução de  padrões

coloniais do saber, do ser e do poder, através de um currículo transversal, de uma formação

especifica  e  de  princípios  próprios,  o  povo Xukuru  vem tentando  dispor,  através  da  sua

principal fonte, a educação comunitária, de uma pedagogia indígena, que tenha a alteridade

como elemento fundamental para o desenvolvimento das atividades escolares.

Estas práticas representam uma importante contribuição no cenário pedagógico global,

sinalizando que essas experiências podem contribuir para a promoção e manutenção de uma

outra pedagogia, que acolha todos os sujeitos sociais em sua diversidade e plenitude, abrindo

caminhos para outros paradigmas que deem conta de superar a colonialidade, assumindo o

protagonismo na construção de sociedades que valorizem as características da diversidade dos

nossos  povos,  ao  mesmo  tempo  que  desafia  o  pensamento  hegemônico,  incorporando  e

difundindo outros modos de pensar o mundo, a si mesmo e as relações que produzimos no

dia- a-dia.

Ora, se a história da colonização é também a história do massacre e do ordenamento

para que os povos indígenas deixassem de existir enquanto entidades autônomas, é por meio

da luta e da resistência indígena que garantimos a nossa sobrevivência, sendo o território e

a pedagogia decolonial os nossos maiores aliados. Por meio do impasse epistemológico

quanto à interpretação da história e as perspectivas de análise social das relações sociais, a

pedagogia indígena Xukuru do Ororubá,  a partir  do  limolaygo,  é também uma pedagogia

decolonial porque rompe com a interpretação histórica hegemônica, que tem como produto do

seu ensino, a rejeição ontológica do outro.



179
As concepções nativas de educação, desta forma, estão indissociavelmente ligadas à

terra,  aos  costumes,  a  tradição,  a  memória  e  a  identidade  dos  povos,  se  relacionando

sobretudo com o mundo imaterial, e tem uma forma de percepção de si mesmo que está muito

além do corpo racional,  como é comum na leitura ocidental  dos povos ibéricos.  Assim, é

possível identificar na pedagogia indígena Xukuru do Ororubá, o território como categoria

imprescindível, para o desenvolvimento de uma educação comunitária de caráter decolonial e

também para  o  desenvolvimento  de  uma educação  escolar  indígena,  por  se  tratar  de  um

espaço de sociabilidade coletivo,  do corpo,  do sentir  e do espírito,  estes,  reciprocamente

humanos.

A história do povo Xukuru do Ororubá, aponta que a revolta política e a revolta

epistêmica – ancoradas em reflexões acerca do estado atual do povo, da retomada do valor

de  nossos  saberes  e  tessitura  desses  saberes,  possibilitando  a  criação  de  alternativas  de

enfrentamento  das  estruturas  dominantes  das  instituições  – aquelas  que  mantêm  o

capitalismo  e  os  interesses  do  mercado,  possibilitaram  a  reconfiguração  das  escolas  no

território,  em espaços de afirmação  da  identidade  étnica,  a  partir  de princípios  escolares,

práticas  pedagógicas,  metodologias  e  conteúdos  que  dialoguem  com quem  fomos,  quem

somos e quem seremos, no processo de execução de nosso projeto de vida.

Entre tentativas, erros e acertos, o sistema de educação escolar indígena Xukuru do

Ororubá, desenvolve nos últimos anos, um trabalho que tem fundamentalmente um objetivo:

formar  guerreiros  e  guerreiras  capazes  de  defenderem  o  legado  do  nosso  povo,  nosso

território e nossas tradições, a partir do fortalecimento de nossa identidade, reconhecendo a

nossa humanidade, promovendo e estimulando a autoestima, e problematizando a cosmologia

do branco  –  o  desenvolvimentismo  –  através  do  trabalho  educacional,  favorecendo  os

princípios ancestrais das folhas secas do Ororubá.



180
REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

ALBUQUERQUE JUNIOR, D. M.  A invenção do Nordeste e outras artes.  5. ed. São Paulo:
Cortez, 2011.

ALCANTARA, L. C. S.; SAMPAIO, C. A. C. Bem Viver como paradigma de desenvolvimento:
utopia ou alternativa possível? SISTEMA ELETRÔNICO DE REVISTAS - Desenvolvimento
e  Meio  Ambiente,  Curitiba,  v.  40,  p.  231-251,  abr.  2017. Disponível em:
https://revistas.ufpr.br/made/article/view/48566/32108. Acesso em: 04 dez. 2022.

ALMEIDA,  A. W. B.; MARIN, R.  E. A. (Coord.). Nova  Cartografia  Social  dos  Povos  e
Comunidades Tradicionais do Brasil: Xukuru do Ororubá-PE. Manaus: UEA Edições, 2012.

ANDION,  C.;  SERVA,  M.  A  Etnografia  e  os  Estudos  Organizacionais.  In:  GODOI,  C.  K.;
BANDEIRA-DE-MELO,  R.;  SILVA,  A.  B.  (Orgs.).  Pesquisa  Qualitativa  em  Estudos
Organizacionais: Paradigmas, Estratégias e Métodos. São Paulo: Saraiva, 2006. p. 147-180.

ANDRADE, M. M. M. A escola da reconquista. Arataca: Teia dos Povos, 2021.

ANGROSINO,  M.  Etnografia  e  observação  participante:  coleção  pesquisa  qualitativa.  Porto
Alegre: Bookman Editora, 2009.

ANTUNES,  C.  Wakona-Kariri-Xucuru:  aspectos  sócio-antropológicos  dos  remanescentes
indígenas de Alagoas. Maceió: UFAL, 1973.

ARAÚJO, L. F. S.; DOLINA, J. V.; PETEAN, E.; MUSQUIM, C. A.; BELLATO, R.;
LUCIETTO, G. C. Diário de pesquisa e suas potencialidades na pesquisa qualitativa em saúde.
Revista Brasileira Pesquisa Saúde, Vitória, v. 15, n. 3, p. 53-61, jul./set. 2013. Disponível em:
https://periodicos.ufes.br/rbps/article/view/6326. Acesso em: 04 dez. 2022.
ARAÚJO, R. S. Extensão popular e produção de conhecimento: o caso do PPGE/UFPB. 2021.
Dissertação (Mestrado em Educação)  – Centro de Educação, Universidade Federal da Paraíba,
João  Pessoa,  2021.  Disponível  em:  https://repositorio.ufpb.br/jspui/handle/123456789/21371.
Acesso em: 04 dez. 2022.

ARRUTI, J. M. Etnogêneses indígenas. In: RICARDO, B.; RICARDO, F. (Orgs.).
Povos indígenas no Brasil. São Paulo: Instituto Socio Ambiental, p. 50-54, 2005.

AZEVEDO,  C.  E.  et  al.  A  estratégia  de  triangulação:  objetivos,  possibilidades,  limitações  e
proximidades  com  o  pragmatismo.  In:  ENCONTRO  DE  ENSINO  E  PESQUISA  EM
ADMINISTRAÇÃO  E  CONTABILIDADE,  4.,  2013,  Brasília.  Anais  [...].  Maringá:  ANPAD,
2013. p. 1-16.

BALLESTRIN, L. América Latina e o giro decolonial.  Revista Brasileira de Ciência Política,
Brasília, n. 11, p. 89-117, maio./ago. 2013. Disponível em:



181

https://www.scielo.br/j/rbcpol/a/DxkN3kQ3XdYYPbwwXH55jhv/abstract/?lang=pt.  Acesso  em:  04
dez. 2022.

BARROS, Victor Arthur; VILELA, Márcio Ananis Ferreira; NUNES, Fernanda Silva. Marmelada
de tomate: as relações de trabalho a partir do “sistema de parceria” na Fábrica Peixe (Pesqueira/Pe).
Revista Cantareira, 34ª ed., Dossiê Mundos do Trabalho / Dossier Worlds of Labor, p 174 – 168,
jan-jun  de  2021.  Disponível  em:  file:///home/ane/42844-Texto%20do%20Artigo-165536-1-10-
20210125.pdf  
Acesso em: 08 de nov. 2022.

BELL, J. Como Realizar um projecto de Investigação. 3. ed. Lisboa: Gradiva, 1993.

BENITES,  E.  Construção da Educação Escolar Indígena da Aldeia Te'ýikue.  2014.
Dissertação (Mestrado em Educação) – Universidade Católica Dom Bosco, Campo Grande, 2014.
Disponível em:
https://site.ucdb.br/public/md-dissertacoes/13832-eleil-benites.pdf. Acesso em: 15 dez. 2022.
BENITES, E. Tekoha Ñeropu'ã: aldeia que se levanta. Revista NERA, Presidente Prudente, v. 23,
n. 52, p. 19-38, 2020.

BENITES, S. N he’e para os Guarani (Nhandeva e Mbya).  Campos - Revista de Antropologia,
Curitiba, v. 21, n.1, p. 37-41, jan./jun. 2020.

BOGDAN, R. C.; BIKLEN, S. K.  Investigação qualitativa em educação. Porto, Portugal: Porto
Editora, LDA, 1994.

BONIN, I. T. educação escolar indígena e docência: príncipios e normas na legislação em vigor. In:
BERGAMASCHI, M. A.; ZEN, M. I. H. D.; XAVIER, M. L. M.
F. (Orgs.). Povos indígenas e educação. 2. ed. Porto Alegre: Mediação, 2012. p. 33-48.

BOSI, E.  Memória e sociedade: lembrança de velhos. 3. ed. São Paulo: Companhia das Letras,
1994.

BRAGATO,  F.  F.  Para  além do  discurso  eurocêntrico  dos  direitos  humanos:  contribuições  da
descolonialidade.  Revista Novos Estudos Jurídicos - Eletrônica, Itajaí, v. 19, n. 1, p. 201-230,
jan./abr.  2014.  Disponível  em:  https://periodicos.univali.br/index.php/nej/article/view/5548/2954.
Acesso em: 04 dez. 2022.

BRANDÃO, C. R. (Org.). Pesquisa Participante. São Paulo: Brasiliense, 2006.

BRASIL. Portaria 218, de 04 de maio de 1989. A derrubada e exploracao de florestas nativas e de
formacoes florestais sucessoras nativas de mata atlantica so poderão ser feitas através de plano de
manejo de rendimento  sustentado,  devidamente aprovado pelo IBAMA, respeitadas  as áreas  de
preservação permanente, previstas nos artigos 2 e 3 do código florestal. Brasília: IBAMA, 1989.



182

Disponível em: http://www.ibama.gov.br/component/legislacao/?
view=legislacao&legislacao=91177. Acesso em: 09 dez. 2022.
BRASIL. Resolução CNE/CEB nº 3, de 10 de novembro de 1999. Fixa Diretrizes Nacionais para
o funcionamento das Escolas Indígenas e dá outras providências. Brasília: Ministério da Educação,
1999. Disponível em: http://portal.mec.gov.br/cne/arquivos/pdf/rceb03_99.pdf. Acesso em: 09 dez.
2022.

BRASIL.  Parecer n° 14, de 14 de setembro de 1999.  Diretrizes  Curriculares  Nacionais  Da
Educação  Escolar  Indígena  (DCNEI).  Brasília:  Ministério  da  Educação,  1999.  Disponível  em:
http://portal.mec.gov.br/cne/arquivos/pdf/1999/pceb014_99.pdf. Acesso em: 04 dez. 2022.

BRASIL. Lei nº 11.645, de 10 março de 2008. Altera a Lei no 9.394, de 20 de dezembro de 1996,
modificada pela Lei no 10.639, de 9 de janeiro de 2003, que estabelece as diretrizes e bases da
educação nacional, para incluir no currículo oficial da rede de ensino a obrigatoriedade da temática
“História  e  Cultura  Afro-  Brasileira  e  Indígena”.  Brasília:  Casa  Civil,  2008.  Disponível  em:
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm. Acesso  em:  09  dez.
2022.

BRASIL.  Parecer  CNE/CEB  nº  13/2012,  aprovado  em  10  de  maio  de  2012.  Diretrizes
Curriculares Nacionais para a Educação Escolar Indígena. Brasília: Ministério da Educação, 2012.
Disponível  em:  http://portal.mec.gov.br/index.php?
option=com_docman&view=download&alias=10806-pceb013-12-pdf&Itemid=30192.  Acesso  em:
09 dez. 2022.

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil: texto constitucional promulgado em 5
de outubro de 1988, com as alterações determinadas pelas Emendas Constitucionais de Revisão nos
1 a 6/94, pelas Emendas Constitucionais  nos  1/92  a  91/2016  e  pelo  Decreto  Legislativo  no
186/2008. Brasília: Senado Federal, Coordenação de Edições Técnicas, 2016.

BRASIL. Medida Provisória n° 870, de 2019. Estabelece a organização básica dos órgãos da
Presidência da República e dos Ministérios. Brasília: Presidência da República, 2019a. Disponível
em:  https://www.congressonacional.leg.br/materias/medidas-provisorias/-/mpv/135064.  Acesso  em:
09 dez. 2022.

BRASIL. Decreto nº 10.185, de 20 de dezembro de 2019. Extingue cargos efetivos vagos e que
vierem a  vagar  dos  quadros  de  pessoal  da  administração  pública  federal  e  veda  a  abertura  de
concurso público e o provimento de vagas adicionais para os cargos que especifica.  Diário da
União, Poder Executivo, Brasília, DF, 20 dez. 2019b. Seção 1, p. 1. Disponível em:
https://www.in.gov.br/en/web/dou/-/decreto-n-10.185-de-20-de-dezembro-de-2019- 234755397.
Acesso em: 09 dez. 2022.

CALADO, S. S; FERREIRA, S. C. R.  Análise de documentos: método de recolha e análise de
dados. [S. l.; s. n.], 2004. Disponível em:



183

https://docplayer.com.br/12123665-Analise-de-documentos-metodo-de-recolha-e- analise-de-
dados.html. Acesso em: 13 jan. 2022.

CAMPBELL,  D.  T.;  FISKE,  D.  W.  Convergent  and  discriminant  validation  by  the  multitrait-
multimethod matrix. Psychological Bulletin, [S. l.], v. 56, n. 2, p. 81-105, 1959.

CANDAU, V. M. F. Educacion intercultural en america latina: distintas concepciones y tensiones
actuales. Estudios Pedagógicos XXXVI, [S. l.], n. 2, p. 333-342, 2010.

CANDAU, V. M. Multiculturalismo e educação: desafios para a prática pedagógica.  In:
MOREIRA, A. F.; CANDAU, V. M. (Orgs.). Multiculturalismo, Diferenças culturais e Práticas
pedagógicas. 10. ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2018. p. 13-37
CARDOSO, M. L.  Do abstrato para o concreto pensado. Rio: Fundação Getúlio Vargas, 1984.
Disponível em: https://repositorio.ufsc.br/handle/123456789/219714. Acesso em: 04 dez. 2022.

CARRILLO, A. T.  La educación popular: Trayectoria y actualidad. 2. ed. Bogotá: Editorial El
Búho, 2012.

CARVALHO, J. J. Encontro de saberes, descolonização e transdisciplinaridade: três conferências
introdutórias.  In:  TUGNY,  R.  P.;  GONÇALVES,  G.  Universidade  popular e encontro de
saberes.  Salvador: EDUFBA; Brasília: Instituto de Inclusão do ensino superior e na pesquisa  –
UNB, 2020. p. 13-56.

CASTILLO, A.; LAPATÍ, P. Educação não formal de adultos na América Latina. In:
A educação de adultos na América Latina. Papirus: Campinas, 1985. p. 9-25.

CASTRO-GÓMES, S; GROSFOGUEL, R. Prólogo: Giro decolonial, teoría crítica y pensamiento
heterárquico.  In: CASTRO-GÓMEZ,  S;  GROSFOGUEL,  R. (Eds.).  El  Giro  Decolonial:
Reflexiones  para  una  diversidad  epistémica  más  allá  del  capitalismo  global.  Bogotá:  Siglo  del
Hombre Editores, 2007. p. 9-23.

CERVO, A. L.; BERVIAN, P. A. Metodologia científica. 5. ed. São Paulo: Prentice Hall, 2002.

CESÁRIE, A. Discurso sobre o colonialismo. São Paulo: Venetam 2020.

CHAPARRO, Y.; MACIEL, J. Como dois rios que caminham ao contrário: um ensaio reflexivo
com os guaranis sobre desenvolvimento. [S. l.]: Editora Terra Sem Amos, 2020.

COELHO, H. F. Povo Xukuru do Ororubá: conflitos fundiários e nova administração no território
indígena  em  Pesqueira  e  Poção/PE.  2017.  Trabalho  de  Conclusão de Curso  (Graduação  em
Arquitetura e Urbanismo) – Faculdade Damas Da Instrução Cristã, Recife, 2017. Disponível em:
https://revistas.faculdadedamas.edu.br/index.php/academico/article/view/548/483.  Acesso  em:  04
dez. 2022.



184

CONSELHO INDIGENISTA MISSIONÁRIO (CIMI). Outros 500: construindo uma nova história.
São Paulo: Editora Salesiana, 2001.

COPIPE.  Currículo  Intercultural  da  Educação  Escolar  Indígena  em  Pernambuco  -
Concepções. Recife: Secretaria de Educação, 2019.

CORREIA, M.  Fronteiras  da identidade Xukuru.  Recife:  Marco Zero,  2018.  Disponível em:
https://marcozero.org/fronteiras-da-identidade-xukuru/. Acesso em: 15 dez. 2022.

COSTA, S. Desprovincializando a sociologia: a contribuição pós-colonial.  Revista Brasileira de
Ciências Sociais, São Paulo, v. 21, n. 60, p. 117-134, fev. 2006.
Disponível em: https://doi.org/10.1590/S0102-69092006000100007. Acesso em: 04 dez. 2022.

DANTAS, B. G.; SAMPAIO, J. A. L.; CARVALHO, M. R. G. Os povos indígenas no
Nordeste  Brasileiro,  um esboço  histórico.  In:  CUNHA,  M.  C.  (Org.).  História dos  índios  no
Brasil. São Paulo: Companhia das Letras; Secretaria Municipal de Cultura: FAPESP, 1992. p. 431-
456.

DE SÁ, L. T. F.; HENRIQUE, A. L. S. A triangulação na pesquisa científica em educação. Práxis
Educacional,  [S.  l.],  v.  15,  n.  36,  p.  645-660,  2019.  Disponível  em:
https://periodicos2.uesb.br/index.php/praxis/article/view/5941. Acesso em: 04 abr. 2022.

DUARTE, T. A possibilidade da investigação a 3: reflexões sobre triangulação (metodológica).
CIES  e-Working  Paper,  Lisboa,  n.  60,  p.  1-24,  2009.  Disponível  em:
http://hdl.handle.net/10071/1319. Acesso em: 20 mar. 2022.

ECO, H. Como se faz uma Tese. 16. ed. São Paulo: Perspectiva, 1997.

ESCOBAR, A. Mundos y conocimientos de otro modo.  El programa de investigación  de
modernidad/colonialidad latinoamericano.  Revista Tabula Rasa, Bogotá, n. 1, p. 51-86, jan./dez.
2003. Disponível em: https://www.revistatabularasa.org/numero01/mundos-y-conocimientos-de-otro-  
modo-el-programa-de-investigacion-de-modernidadcolonialidad-latinoamericano/.
Acesso em: 04 dez. 2022.

FALS  BORDA,  O.  Una  sociología  sentipensante  para  América  Latina.  Bogotá:  Siglo  del
Hombre y Clacso, 2009.

FANON, F. Os condenados da terra. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1968.

FERNANDES,  F.  Contribuição  à crítica da  economia  política.  2.  ed.  São  Paulo:  Editora
Expressão Popular, 2008

FERREIRA, J.; FELÍCIO, E. Por terra e território: caminhos da revolução dos povos do Brasil.
Aracata: Teia dos Povos, 2021.



185

FIALHO, V. Parecer antropológico: faccionalismo Xukuru. In: FIALHO, V.; NEVES,
C. M.;  FIGUEIROA,  C. L.  (Orgs.).  “Plantaram” Xikão: Os  Xukuru  do  Ororubá e a
Criminalização direito ao território”. Manaus: PNCSA-UEA/UEA Edições, 2011. p. 52-96.

FLEURI, R. M. Interculturalidade, identidade e decolonialidade: desafios políticos e educacionais.
Série estudos, Campo Grande, n. 37, p. 89-106, jan./jun. 2014.
Disponível em: https://www.serie-estudos.ucdb.br/index.php/serie-estudos/article/ view/771/650.
Acesso em: 8 fev. 2021.
FLICK, U.  Introdução à pesquisa qualitativa. 3. ed. Porto Alegre: Artmed, 2009. FREIRE, P.
Pedagogia do oprimido. 31. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2001. FREIRE, P.  A educação na
cidade. 7. ed. São Paulo: Cortez, 2006.
FREIRE, P. Pedagogia do Oprimido. São Paulo: Paz & Terra, 2019.

FREITAS, A. S.  Contribuições  do perspectivismo ameríndio para as pesquisas em Filosofia  da
Educação. R. Bras. Est. Pedag., [S. l.], v. 99, n. 252, p. 387-403, 2018.

GADOTTI, M. Paulo Freire e a Educação Popular. Revista Proposta, Rio de Janeiro, v. 31, n. 113,
p.  21-27,  jul./set.  2007.  Disponível  em:
https://sindacs.org.br/novo/wp-content/uploads/2018/06/Paulo-Freire-e-a-Educa  
%C3%A7%C3%A3o-Popular..pdf. Acesso em: 10 fev. 2021.

GADOTTI, M.; TORRES, C. A. Poder e desejo: a Educação Popular como modelo teórico e como
prática social.  In:  GADOTTI,  M; TORRES, C. A. (Orgs.).  Educação Popular:  Utopia Latino-
Americana. São Paulo: Cortez: EDUSP, 1994. p. 13-18.
GALEANO, E. As Veias Abertas da América Latina. 48. ed. Rio de Janeiro: Editora Paz e Terra,
2008.

GALINDO, M. A submergência  tapuia.  In:  OLIVEIRA, J.  P.  (Org.).  A presença indígena no
Nordeste. Rio de Janeiro: Contra capa, 2011. p.167-2015.

GEERTZ, C. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: LTC, 2008.

GHEDIN, E; FRANCO, M. A. S. Questões de método na construção da pesquisa em educação.
2. ed. São Paulo: Cortez, 2011

GIL, A. C. Como elaborar projetos de pesquisa. São Paulo: Atlas, 2002.

HAGUETTE, T. M. F. Metodologia qualitativa na sociologia. 6. ed. Petrópolis: Vozes, 1999.

HOOKS, B.  Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. 2. ed. São Paulo:
Editora WMF Martins Fontes, 2017.
IBGE.  Indígenas.  Rio  de  Janeiro:  IBGE,  2010.  Disponível  em:  https://indigenas.ibge.gov.br/.
Acesso em: 05 dez. 2020.



186

JORNAL  DO  COMMERCIO.  "Tradição  e  a  miséria  marcam  a  vida  nas  tribos  indígenas  em
Pernambuco". Recife, 29 de outubro de 1995, Caderno Cidades, p. 1- 4.
KOPENAWA; D.; ALBERT, B. A queda do céu: palavras de um xamã yanomami.
1. ed. São Paulo: Companhia das letras, 2015.

KRENAK, A. Paisagens, territórios e pressão colonial. Espaço Ameríndio, Porto Alegre, v. 9, n. 3,
p. 327-343, jul./dez. 2015. Disponível em:
https://seer.ufrgs.br/EspacoAmerindio/article/view/61133. Acesso em: 04 dez. 2022.

LANDER, E. Ciências sociais: saberes coloniais e eurocêntricos. In: LANDER, Edgardo. (Org.). A
colonialidade  do  saber:  eurocentrismo  e  ciências  sociais.  1.  ed. Buenos Aires: Consejo
Latinoamericano de Ciências Sociales-CLACSO, 2005.
p. 8-23.

LAVILLE,  C.;  DIONNE,  J.  A construção do  saber:  manual  de  metodologia  de  pesquisa  em
ciências humanas. Belo Horizonte: UFMG, 1999.

LIMA, T. C. S.; MIOTO, R. C. T. Procedimentos metodológicos na construção do conhecimento
científico: a pesquisa bibliográfica. Revista Katálysis, Florianópolis,
v.  10,  n.  esp.,  p.  37-45,  set.  2007.  Disponível  em:
https://www.scielo.br/j/rk/a/HSF5Ns7dkTNjQVpRyvhc8RR/. Acesso em: 04 dez. 2022.
LUCIANO-BANIWÁ, G. S. O índio brasileiro: o que você precisa saber sobre os povos indígenas
no Brasil de hoje. Brasília: MEC, 2006.

LÜDKE, M.; ANDRÉ, M. E. D.  A pesquisa em educação: abordagens qualitativas. São Paulo:
EPU, 1986.

MACEDO, R. S. Etnopesquisa crítica/etnopesquisa‐formação. Brasília: LiberLivro, 2010.

MACIEL, J. A.  Pesqueira e o Antigo Termo de Cimbres.  Recife:  CEHM, 1980. MACK, N.;
WOODSONG, C.; MACQUEEN, K.; GUEST, G.; NAMEY, E. Qualitative
Research Methods: A Data Collector’s Field Guide. Durham: Family Health International (FHI),
2005.

MANTELLI, G. A. S.; SANCHEZ BADIN, M. R. Repensando o Direito Internacional a Partir dos
Estudos Pós-Coloniais e Decoloniais. Prim Facie, João Pessoa, v. 17,
n.  34,  p.  01-33,  jul.  2018.  Disponível  em:
https://periodicos.ufpb.br/index.php/primafacie/article/view/35667. Acesso em: 04 dez. 2022.
MARCONI, M. A.; E. M. LAKATOS, E. M. Fundamentos da Metodologia Científica.
6. ed. São Paulo: Atlas, 2007



187

MARCOS, S. I.  As sete peças soltas do quebra cabeça mundial  – o neoliberalismo como um
quebra-cabeças: a inútil  unidade mundial que fragmenta e destrói nações. [S. l.]: Editora Terra
Sem Amos, 2020.

MARTINIC, S. Saber Popular e Identidade. In: GADOTTI, M.; TORRES, C. A. (Orgs.). Educação
Popular: Utopia Latino-americana. São Paulo: Cortez, 1984. p. 69-88.

MBEMBE, A. Necropolítica: biopoder, soberania, estado de exceção, política da morte. São Paulo:
N-1 Edições, 2018.

MCEWAN, C. Post-colonialism. In: DESAI, V.; POTTER, R. T. B. (Org.).  The companion to
development studies. 2. ed. Londres: Hodder Education, 2008. p. 124-129.

MEDEIROS, R. G. O mundo quase- árido. In: DANOWSKI, D.; VIVEIROS DE
CASTRO, E.; SALDANHA, R. (Orgs.) Os Mil Nomes de Gaia: do Antropoceno à Idade da Terra.
v. 1. Rio de Janeiro: Editora Machado, 2022.

MELIÁ, B. Educação Indígena e Alfabetização. São Paulo: Loyola, 1979.

MENEZES, M. F. A Copipe e a luta pela efetivação da educação escolar indígena específica e
diferenciada  em Pernambuco.  2020.  Dissertação  (Mestrado em Educação  Contemporânea)  –
Centro Acadêmico do Agreste, Universidade Federal de Pernambuco, Caruaru, 2020. Disponível
em: https://repositorio.ufpe.br/handle/123456789/40596. Acesso em: 04 dez. 2022.

MIGNOLO, W.  D.  Colonialidade:  O lado mais  escuro da modernidade.  Revista Brasileira  de
Ciências Sociais, São Paulo, v. 32, n. 94, p. 01-17, jun. 2017.
Disponível  em:  https://www.scielo.br/j/rbcsoc/a/nKwQNPrx5Zr3yrMjh7tCZVk/abstract/?lang=pt.
Acesso em: 04 dez. 2022.

MIGNOLO, W. Desobediência epistêmica: a opção descolonial e o significado de identidade em
política.  Cadernos de Letras da UFF – Dossiê: Literatura, língua e identidade, [S. l.], n. 34, p.
287-324, 2008.

MILANEZ, F.; SANTOS, F. L. Guerras da conquista: da invasão dos portugueses até os dias de
hoje. Rio de Janeiro: HarperCollins, 2021.

MINAYO, M. C. S.  (Org.).  Pesquisa social:  teoria,  método e criatividade.  Rio de Janeiro,  RJ:
Vozes, 2009.

MINAYO, M. C. S.  Avaliação por triangulação de métodos: abordagem de programas sociais.
Rio de Janeiro: Editora Fiocruz, 2010.

MOTA NETO, J. C. Educação Popular e Pensamento Decolonial Latino- Americano em Paulo
Freire e Orlando Fals Borda. 2015. Tese (Doutorado em Educação) – Universidade Federal do
Pará, Belém, 2015. Disponível em:  http://repositorio.ufpa.br:8080/jspui/handle/2011/8383. Acesso
em: 04 dez. 2022.



188

MOTA NETO, J. C. Por uma Pedagogia Decolonial  na América Latina:  Convergências entre a
Educação  Popular  e  a  Investigação-Ação  Participativa.  Arquivos  Analíticos  de  Políticas
Educativas, [S. l.], v. 26, n. 84, p. 01-18, fev. 2018.

MOTA NETO, J. C.; STRECK, D. R. Fontes da educação popular na América Latina: contribuições
para uma genealogia de um pensar pedagógico decolonial. Educar em Revista, Curitiba, v. 35, n.
78,  p.  207-223,  nov./dez.  2019.  Disponível  em:
https://www.scielo.br/j/er/a/Y3SNBNzjzkW9QxCQLp7PW6b/abstract/?lang=pt.  Acesso  em:  04
dez. 2022.

MUNDURUKU, D.  O banquete dos deuses: conversa sobre a origem e a cultura brasileira. São
Paulo: Editora Global, 2009.

MUNDURUKU, D. O caráter educativo do movimento Indígena Brasileiro (1970 – 1990). São
Paulo: Paulinas, 2012.

MUNDURUKU,  D.  A  escrita  e  a  autoria  fortalecendo  a  identidade.  [S.  l.:  s. n.],  2017.
Disponível  em:  https://pib.socioambiental.org/pt/A_escrita_e_a_autoria_fortalecendo_a_identidade.
Acesso em: 11 maio. 2021.

NETTO, J. P. Introdução ao estudo do método de Marx. São Paulo: Expressão Popular, 2011.

NEUMANN, E. Os Guaranis e a Razão Gráfica: Cultura escrita, memória e identidade indígena nas
reduções - Século XVII & XVIII". In: KERN, A.; SANTOS, M. C.; GOLIN, T. (Orgs.). "História
- Rio Grande do Sul - Povos Indígenas". 5. ed.
Passo Fundo: Méritos editora, 2009.

OLIVEIRA,  J.  P.  “O nosso governo”:  os  ticuna  e  o  regime  tutelar.  São  Paulo:  Marco  Zero;
Brasília: MCT/CNPQ, 1988.

OLIVEIRA, J.  P.  Uma etnologia  dos “índios  misturados”? Situação colonial,  territorialização e
fluxos culturais. Mana, Revista de Estudos de Antropologia Social, Rio de Janeiro, v. 4, n. 1, p.
47-77,  abr.  1998.  Disponível  em:  https://www.scielo.br/j/mana/a/LXbFMZgsrbyVpZfdbdjy6zm/?
lang=pt. Acesso em: 05 dez. 2022.

OLIVEIRA, J. P. Uma etnologia dos dos “índios misturados?” Situação colonial, territorialização e
fluxos culturais. In: OLIVEIRA, J. P. (Org.) A viagem da volta: etnicidade, política e reelaboração
cultural no nordeste indígena. 2. ed. Rio de Janeiro: Contra capa livraria/LACED, 2004. p. 13-43.

OLIVEIRA, J.  P.  A presença indígena no Nordeste:  processos  de territorialização,  modos de
reconhecimento e regimes de memória. Rio de Janeiro: Contra Capa, 2011.



189

OLIVEIRA, J. P.; LEITE, J. C. F (Orgs.). Atlas das terras indígenas do Nordeste. Rio de Janeiro:
PETI/Museu Nacional/UFRJ, 1993.

OLIVEIRA,  K.  Biografia  Xicão  Xukuru.  [S.  l.;  s.  n.],  2018.  Disponível  em:
https://osbrasisesuasmemorias.com.br/xicao-xukuru/. Acesso em: 04 dez. 2022.

OLIVEIRA, K. E.  Mandaru: Uma grande reportagem sobre a história de vida do cacique Xicão
Xukuru (PE). Monografia. (Graduação em Comunicação) – Universidade Federal da Paraíba,
João Pessoa, 2001.

OLIVEIRA,  K.  E.  Guerreiros  do  ororubá:  o  processo  de  organização  política  e  elaboração
simbólica do povo indígena Xukuru. 2006. Dissertação (Mestrado em Sociologia) – Centro de
Ciências Humanas, Letras e Artes, Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2006.

OLIVEIRA, M. M. “Como fazer Pesquisa Qualitativa”. Petrópolis: Vozes, 2007.

OLIVEIRA, M. R. C. A prática pedagógica das/nas escolas xukuru: encontros com a pedagogia
decolonial na comunidade-escola. 2021. Dissertação (Mestrado em Educação Contemporânea)  –
Centro Acadêmico do Agreste, Universidade Federal de Pernambuco, Caruaru, 2021. Disponível
em: https://repositorio.ufpe.br/handle/123456789/43610. Acesso em: 04 dez. 2022.

OLIVEIRA, M. R. C.; ALMEIDA, E. A. Educação específica e diferenciada do povo Xukuru: um
caminho  para  a  decolonialidade?  Cadernos  de  Estudos  Sociais,  Recife,  v.  34,  n.  2,  p.  1-20.
jan./jun. 2019. Disponível em:
https://periodicos.fundaj.gov.br/CAD/article/view/1797. Acesso em: 04 dez. 2022.

PALITOT, E. M. Tamain chamou nosso cacique: a morte do Cacique Xicão e a
(re)construção da identidade entre os Xukuru do Ororubá. Monografia (Graduação  em Ciências
Sociais) – Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2003.

PATAXÓ  HÃ  HÃ  HÃE,  T.  S.  Índios  na  visão  dos  índios.  Brasília:  Ministério  da  Cultura;
Ministério da Educação, 2004.

PERES, S.  Arrendamento e terras indígenas: análise de alguns modelos de ação indigenista no
Nordeste (1910-1960). Dissertação (Mestrado em Antropologia  Social) – Universidade Federal
do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 1992.

POVO  XUKURU  DO  ORORUBÁ.  XXI  Assembleia  do  Povo  Xukuru  do  Ororubá,
LIMOLAYGO TOYPE:  Na Aldeia,  Na rua,  Na rede.  Carta  Final,  Terra  Indígena  Xukuru do
Ororubá. Pesqueira: s. n., 2021.

PUNTONI, P. L. A guerra dos bárbaros: povos indígenas e a colonização do sertão nordeste do
Brasil, 1650-1720. São Paulo: HUCITEC/EDUSP.

QUEIROZ, D. T.; VALL, J.; SOUZA, A. M. A.; VIEIRA, N. F. C. Observação
participante na pesquisa qualitativa: conceitos e aplicações na área da saúde. Revista Enfermagem
UERJ, Rio de Janeiro, v. 15, n. 2, p. 276-283, abr./jun. 2007. Disponível em:



190

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/2020779/mod_resource/content/1/Observa
%C3%A7%C3%A3o%20Participante.pdf. Acesso em: 04 dez. 2022.

QUIJANO, A. “Raza”, “etnia” y “nación” en Mariátegui.  In: QUIJANO, A. (Org.).  Cuestiones y
horizontes:  de  la  dependencia  histórico-estructural  a  la  colonialidad/descolonialidad del poder.
Buenos Aires: CLACSO, 2014, p. 757-776.

QUIJANO, A. Colonialidade do poder, Eurocentrismo e América Latina. In: LANDER, E. (Org.).
A  colonialidade  do  saber:  eurocentrismo  e  ciências  sociais.  Perspectivas  latino-americanas.
Buenos Aires: CLACSO, 2005. p. 117-142.

REIS, J. Uma epistemologia do território. Estudos Sociedade e Agricultura, Rio de Janeiro, v. 13,
n. 1, p. 51-74, abr. 2005. Disponível em:
https://revistaesa.com/ojs/index.php/esa/article/view/258. Acesso em: 05 dez. 2022.

RESTREPO, E; ROJAS, A. Inflexión decolonial: Fuentes, conceptos y cuestionamientos. Popayán:
Universidad del Cauca, 2010.

RÉU BRASIL. Caso do Povo Indígena Xucuru e seus membros versus Brasil. [S. l.; s. n.],
2021.  Disponível  em:  https://reubrasil.jor.br/caso-do-povo-indigena- xucuru-e-seus-membros-
versus-brasil/. Acesso em: 15 dez. 2022.

RICHARDSON, R. J. Pesquisa social: métodos e técnicas. São Paulo: Atlas; 1999.

RIVERA CUSICANQUI, S.  Ch’ixinakax utxiwa: Una reflexión sobre  prácticas y  discursos
descolonizadores. Buenos Aires: Tinta Limón, 2010.

RIVERA  CUSICANQUI,  S.  Ch'ixinakax utxiwa:  uma  reflexão  sobre  práticas  e  discursos
descolonizadores. 1. ed. Editora, São Paulo: N-1 Editora, 2021.

ROMERO,  R.  L.  As  Palavras  são  Noivas  que  Esperam:  dez  reflexões  a  compartilhar.  In:
PONTUAL,  P.;  IRELAND,  T.  (Org.).  Educação  Popular  na  América Latina:  desafios  e
perspectivas. Brasília: UNESCO, MEC, CEAAL, 2006.
p. 65-76.

SALVADOR, A. D. Métodos e técnicas de pesquisa bibliográfica. 10. ed. Porto Alegre: Sulina,
1982.

SANTOS, A. B. Colonização, Quilombos: modos e significações. Brasília: INCTI/UnB, 2015.

SANTOS, B. S.; MENESES, M. P.; NUNES, J. A. Para ampliar o cânone da ciência: a diversidade
epistemológica do mundo.  In:  SANTOS, B. S. (Org.).  Semear outras soluções: os caminhos da
biodiversidade e dos conhecimentos rivais. Porto: Afrontamento, 2004.

SANTOS, H. C. O. Dinâmicas sociais e estratégias territoriais: a organização social Xukuru
no processo de retomada. 2009. Dissertação (Mestrado em Antropologia) – Centro de Filosofia e
Ciências Humanas, Universidade Federal de



191

Pernambuco,  Recife,  2009.  Disponível  em:  https://repositorio.ufpe.br/handle/123456789/1075.
Acesso em: 05 dez. 2022.
SAVIANI,  D.  História  das  Ideias  Pedagógicas  no  Brasil.  3.  ed.  Campinas,  SP: Autores
Associados, 2011.

SILVA, A. L.; FERREIRA, M. K. (Org.). Antropologia, história e educação: a questão
indígena e a escola. 2. ed. São Paulo: Global, 2001.

SILVA, B. B.; GONÇALVES, C. U. Agricultura Xukuru e a construção da identidade territorial no
sertão de Pernambuco.  In:  VIII SIMPÓSIO INTERNACIONAL DE GEOGRAFIA AGRÁRIA E
IX SIMPÓSIO NACIONAL DE GEOGRAFIA AGRÁRIA,
2017,  Curitiba.  Anais  [...].  [S.  l.;  s.  n.],  2017.  p.  1-12.  Disponível  em:
https://singa2017.wordpress.com/anais-do-singa-2017/gt-03/. Acesso em: 05 dez. 2022.
SILVA, D. F. A dívida impagável. São Paulo: Oficina de Imaginação Política e Living Commons,
2019.

SILVA,  E.  H.  História  indígena  em  Pernambuco:  para  uma  compreensão  das  mobilizações
indígenas recentes a partir de leituras de fontes documentais do século XIX. Revista do Instituto
Arqueológico, Histórico e Geográfico de Pernambuco, v. 64, p. 73-114, 2011.

SILVA, E. H. Xukuru: memórias e histórias dos índios da Serra do Ororubá em Pesqueira – PE
(1950 – 1988). Campinas: [s. n.], 2008.

SILVA,  E.  Índios  organizados,  mobilizados  e  atuantes:  história  indígena  em  Pernambuco  nos
documentos do Arquivo Público. Revista de Estudos e Pesquisas, Brasília, v. 3, n.1/2, p.175- 224,
jul./dez.  2007.  Disponível  em:  https://www.mpba.mp.br/sites/default/files/biblioteca/direitos-
humanos/populacao- indigena/artigos_teses_dissertacoes/  
07indios_organizados_mobilizados_e_atuantes_edson_silva.pdf. Acesso em: 05 dez. 2022.
SILVA, J. S. A Potência do Sujeito Coletivo. Revista Periferias, Rio de Janeiro, n. 1, s. p., 2018.
Disponível em: http://revistaperiferias.org/materia/a-potencia-do- sujeito-coletivo-parte-i/?ided=23.
Acesso em: 23 abr. 2021.

SILVEIRA,  R.  F.  Autogestão e Geografia:  os  territórios  no  viés  das  resistências.  2011.
Dissertação (Mestrado em Geografia Humana) – Faculdade de Filosofia,  Letras  e  Ciências
Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2011.
Disponível em: https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8136/tde-17082012- 092905/pt-br.php.
Acesso em: 05 dez. 2022.
SMITH, L. T.  Descolonizando metodologias:  pesquisa e povos indígenas.  Curitiba: Ed. UFPR,
2013.

SOBREIRA,  V.  Impedido  até  de  pisar  na  prefeitura,  Marcos  Xukuru  quer  cidadãos  decidindo
orçamento. Brasil de Fato, Recife, 21 de janeiro de 2021. Disponível em:



192

https://www.brasildefatope.com.br/2021/01/29/impedido-ate-de-pisar-na-prefeitura- marcos-xucuru-
quer-cidadaos-decidindo-orcamento. Acesso em: 15 dez. 2022.

SOUZA, J. O. C. Reconhecimento oficial da autonomia e da sabedoria dos agentes originários e
reorientação do projeto (inter)nacional brasileiro. In: BERGAMASCHI,
M. A; ZEN, M. I. H. D; XEVIER, M. L. M. F. (Orgs.). Povos Indígenas e Educação.
2. ed. Porto Alegre: Mediação, 2012.

SOUZA, V. R. F. P. (Org.). Plantaram Xicão: os xukuru do ororubá e a  criminalização do
direito ao território. Manaus: PNCSA – UEA/UEA Edições, 2011.

SOUZA, V. R. F. P. As fronteiras do ser Xukuru: estratégias e conflitos de um grupo indígena no
Nordeste. 1992. Dissertação (Mestrado em Antropologia) –  Universidade Federal de
Pernambuco, Recife, 1992.

STRECK, D. R. (Org.). Fontes da Pedagogia Latino-Americana: Uma antologia. Belo Horizonte:
Autêntica editora, 2010.

TANAKA,  K.  R.;  VAN  HOUTAN,  K.  S.  The  recent  normalization  of  historical  marine  heat
extremes.  PLOS  Clim,  San  Francisco,  v.  1,  n.  2,  p.  1-13,  fev.  2022.  Disponível  em:  <
https://journals.plos.org/climate/article?id=10.1371/journal.pclm.0000007.
Acesso: 05 dez. 2022.

TEIXEIRA, R. A.  O resgate da educação indígena.  [199-].  Palestra  proferida na Conferência
Nacional  de  Educação  para  Todos  -  Painel  Compromissos  Constitucionais,  [199-],  [Brasília].
Disponível em: https://acervo.socioambiental.org/sites/default/files/documents/F3D00084.pdf.

TORRES, R. M. Discurso e prática em educação popular. Ijuí: Editora Unijuí, 1988.

TUAN, Yi-Fu. Espaço e lugar: a perspectiva da experiência. São Paulo: DIFEL, 1983.

VIEIRA, G. K. A. Entre pedras, feitos e barganhas: a elite indígena na capitania de Pernambuco,
1669-1732. In: OLIVEIRA, J. P. (Org). A presença indígena no Nordeste. Rio de Janeiro: Contra
Capa, 2011. p. 69-90.
WACHOWICZ,  L.  A.  A  dialética  na  pesquisa  em  educação.  Revista  Diálogo  Educacional,
Curitiba,  v.  2,  n.  3,  p.  171-181,  jan./jun.  2001.  Disponível  em:
https://periodicos.pucpr.br/dialogoeducacional/article/view/3541. Acesso em: 05 dez. 2022.

WALSH, C. (Ed.). Pedagogías decoloniales: prácticas insurgentes de resistir, (re)existir y (re)vivir.
Tomo 2. Quito: Ediciones Abya-Yala, 2013.

WALSH, C. Interculturalidade crítica e Pedagogia Decolonial: in-surgir, re-existir e re-viver.  In:
CANDAU, V. M. (Org.). Educação Intercultural na América Latina: entre concepções, tensões e
propostas. Rio de Janeiro: Editora 7Letras, 2009. p. 12-42.



193

WALSH, C. Pedagogías decoloniales caminando y preguntando: Notas a Paulo Freire desde Abya
Yala.  Revista Entramados-Educación y Sociedad,  Mar del Plata,  v.  1,  n.  1,  p.  17-31, 2014.
Disponível em:  https://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/entramados/article/view/1075. Acesso em:
05 dez. 2022.

WALSH, C. Pedagogías Decoloniales: Práticas Insurgentes de resistir, (re)existir e (re)vivir. Serie
Pensamiento Decolonial. Quito: Editora Abya-Yala, 2017.

WANDERLEY,  L.  E.  Formas  e  orientações  da  Educação  Popular  na  América  Latina.  In:
GADOTTI, M.; TORRES, C. A. (Org.). Educação Popular: Utopia Latino Americana. São Paulo:
Cortez, 1994. p. 59-78.

WEBB, E. J.; CAMPBELL, D. T.; SCHWARTZ, R. D.; SECHREST, L. Unobtrusive
Measures: Nonreactive Research in the Social Sciences. Chicago: Rand McNally, 1966.

XICÃO Xukuru. [S. l.; s. n.], 1992. 1 vídeo (20min 37seg). Disponível em:
< https://  www.youtube.com/watch?v=  jqV4RqjG9V0. Acesso em: 05 dez. 2022.

XUKURU DO OROROUBÁ. Projeto Didático. Xikão Xukuru – O guerreiro da Paz.  Pesqueira:
Povo Xukuru do Ororubá, 2015.

CARVALHO, A. et al. (Orgs.).  A ciência da mata Xukuru: primeiro caderno. Recife: Giuseppe
Wellinberg Guilherme Bandeira, 2022.

XUKURU  DO  ORORUBÁ.  Carta  da  XVI  Assembleia  do  povo  XUKURU  DO  ORORUBÁ.
LIMOLAYGO TOYPE: Nossa Educação é nossa resistência. Povo  Xukuru  do  Ororubá,
2016.

XUKURU  DO  ORORUBÁ.  Povo  Xukuru  do  Ororubá:  ancestralidade,  saber  e  tradição.
Pesqueira: Conselho de Professores Indígenas Xukuru do Ororubá, 2022.

XUKURU DO ORORUBÁ. Projeto Didático. Trilha de sementes. Povo Xukuru do Ororubá, 2013.

XUKURU DO ORORUBÁ. Projeto Político Pedagógico das Escolas: Plantando a Memória do
Nosso Povo e colhendo os frutos da nossa Luta. Autoria Lideranças e Professoras e professores
Xukuru. Pesqueira: Centro de Cultura Luiz Freire; Povo Xukuru do Ororubá, 2005.


	BANCA EXAMINADORA
	AGRADECIMENTOS
	RESUMO
	ABSTRACT
	LISTA DE FIGURAS
	LISTA DE QUADROS
	LISTA DE ABREVIAÇÕES E SIGLAS
	SUMÁRIO
	1 INTRODUÇÃO
	2 EU NASCI DA FOLHA SECA, FOLHA SECA DE URUBÁ!
	3 CAMINHOS METODOLÓGICOS
	A PRESENÇA INDÍGENA NO NORDESTE BRASILEIRO: TERRITORIALIZAÇÃO, RESISTÊNCIA E ESTRATÉGIA DOS INDÍGENAS DO SEMIÁRIDO.
	POVO XUKURU DO ORORUBÁ; POVO SEMENTE. HISTÓRIA, MODO DE VIDA E TRADIÇÃO.
	DECOLONIAL, DESCOLONIAL, ANTICOLONIAL, CONTRACOLONIAL? MARCOS TEÓRICOS, DIFERENÇAS, APROXIMAÇÕES E INFLEXÃO DE CONCEITOS.
	DEBATE HISTÓRICO DA EDUCAÇÃO INDÍGENA, EDUCAÇÃO ESCOLAR INDÍGENA E O DIÁLOGO COM A EDUCAÇÃO POPULAR.
	“UM MUNDO QUASE ÁRIDO” E AS FOLHAS SECAS DA SERRA DO ORORUBÁ: EDUCAÇÃO, PRÁTICAS PEDAGÓGICAS E DECOLONIALIDADE.
	ALGUMAS CONSIDERAÇÕES SOBRE PRÁTICAS DECOLONIZADORAS… OU, CONCLUSÕES INICIAIS.
	REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

