
UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA – UFPB

CENTRO DE EDUCAÇÃO – CE 

PROGRAMA EM PÓS – GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO – PPGE 

MESTRADO EM EDUCAÇÃO 

EDILEUZA RICARDO DA SILVA 

SABERES E PRÁTICAS POPULARES EM SAÚDE: UMA EXPERIÊNCIA 

COMPARTILHADA COM O QUILOMBO CAIANA DOS CRIOULOS 

JOÃO PESSOA – PB 

2022 



 
 

 

EDILEUZA RICARDO DA SILVA 

 

 

 

 

 

Dissertação de mestrado apresentada ao 
Programa de Pós-Graduação em Educação do 
Centro de Educação da Universidade Federal 
da Paraíba como parte dos requisitos para a 
obtenção do título de Mestre em Educação. 

 

 

Linha de Pesquisa: 

Educação Popular 

 

 

Orientador:  

Dr. Pedro José Santos Carneiro Cruz 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

João Pessoa – PB 

2022 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 



 
 

 

 

 



 
 

 

           

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico aos nossos ancestrais negros,  

que com muita luta e resistência 

 ergueram esse país. 

 



 
 

AGRADECIMENTOS 

 

À Deus pelo seu amor e benevolência, por ser os planos dEle maiores do que os meus, por 

me permitir estar onde nunca imaginei chegar;  

Aos meus pais Antônio (in memoriam) e Mariza, que sempre me falavam que a 

“Educação” muda vidas e que não deixaram com que eu perdesse minhas raízes; 

Ao meu irmão Edielson por ter sonhado esse sonho comigo e ter sido o maior idealizador 

desse sonho; 

As minhas amigas Gal, Khomar, Joelma e Vaninha por ter enxugado as minhas lágrimas 

quando eu achava que não iria conseguir; 

Ao meu querido Leonardo, companheiro residente no município de Alagoa Grande PB, por 

me incentivar e me fazer acreditar que eu seria capaz. 

Aos meus companheiros de curso Pedro Lobo e Klebson por toda parceria e partilha de 

sonhos, de angústias, de dores e de vitórias; 

As minhas companheiras de trabalho pelo apoio e as vezes que me substituíram na labuta 

diária; 

Ao eterno presidente da república Luís Inácio Lula da Silva, por ter dado oportunidade de 

o pobre chegar a uma universidade. 

Ao professor Doutor Assis Souza de Moura pelas oportunidades que sempre me deu, que 

mesmo sem me conhecer acreditou que eu conseguiria e por ter sido o primeiro a me dá a 

notícia de aprovação no mestrado. 

A comunidade Caiana dos Crioulos em Alagoa Grande pela acolhida e receptividade; 

A Luciene, dona Elza, Lucélia, Marinês, dona Edite, dona Cida, dona Luzia e o professor 

Doutor Waldeci Ferreira Chagas, por abrir as portas da comunidade para mim, por me 

receber tão bem e por me fazer sentir-se em casa;  

Aos meus amigos Givanildo “Catolé” e Francisco “Tiquinho” por ter se aventurado 

comigo nas viagens ao território. 

Ao meu vizinho Daniel pelas vezes que me acompanhou até o ponto de ônibus pelas 

madrugadas frias de quando eu ia para à universidade. 

Ao grupo de pesquisa Extelar pela rica oportunidade de ser um dos seus membros, pelas 

conversas partilhadas, pelas dúvidas compartilhadas e pelo apoio em conjunto; 

A todos os professores do PPGE/UFPB pelo aprendizado;  

 



 
 

Ao professor Doutor Eduardo Jorge Lopes, por tantas vezes ter sido o relator dos meus 

pedidos de prorrogação e por compreender que o momento não estava me favorecendo. 

As membras da banca pela oportunidade de crescer em sabedoria e aprendizagem; 

Ao meu orientador o professor Doutor Pedro Cruz pela paciência, condução desta obra e 

por ser um ser humano inigualável; 

E por fim, porém não menos importante,  ao meu filho João Davi, de 7 anos de idade, por 

todo companheirismo, pelas vezes que assistiu às aulas ao meu lado, por aceitar mesmo 

sem entender  que eu não podia deixar de estudar para brincar com ele, que ao acordar não 

me via e que ao deitar-se não tinha meu beijo de boa noite (pois eu saia de casa às 4h da 

manhã e só retornava às 11h da noite), que mesmo tão pequeno e sem compreender  o 

poder trazido pelos títulos já tem compreensão  da importância de ser resistência. 

 

 

 Gratidão!!! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

SUMÁRIO 

 

Resumo................................................................................................................................8 

Resumen...............................................................................................................................9 

Abstract...............................................................................................................................10 

Lista de Siglas.....................................................................................................................12 

Lista de Ilustrações.............................................................................................................13 

Lista de Quadros.................................................................................................................15 

 

CAPÍTULO I - INTRODUÇÃO........................................................................................16 

1.1​– A Elaboração da Problemática da Pesquisa e sua Relevância...................................21 

1.2​– O Lócus da Pesquisa..................................................................................................22 

1.3​_ A Organização da Pesquisa ......................................................................................24 

 

 

CAPÍTULO II – ENLACES DA VIDA DA PESQUISADORA COM A  

CULTURA QUILOMBOLA ............................................................................................25 

2.1​– Se Reconhecendo Dentro da Cultura Quilombola....................................................48 

 

CAPÍTULO III – O PERCURSO TEÓRICO METODOLÓGICO.................................. 58 

3.1 – Caracterização Geral e Etapas da Pesquisa...............................................................58 

3.2 – O Lócus da Pesquisa.................................................................................................59 

3.3 – A Pesquisa Qualitativa..............................................................................................62 

    3.3.1 – A Pesquisa Etnográfica......................................................................................63 

3.4 – Considerações sobre mudanças realizadas no decorrer da pesquisa a partir  

de dificuldades impostas pela pandemia do Covid -19......................................................64 

3.5 – As Fases Exploratórias da Pesquisa..........................................................................68 

    3.5.1 – Pesquisa Bibliográfica....................................................................................... 68 

    3.5.2 – Pesquisa Documental..........................................................................................70 

    3.5.3 – Observação Participante.................................................................................... 72 

    3.5.4 – Organização e Análises de Dados......................................................................74 

 

 



 
 

CAPÍTULO IV – UM ENCONTRO COM A EDUCAÇÃO POPULAR E A  

EDUCAÇÃO POPULAR EM SAÚDE...............................................................................75 

4.1 – Dialogando com a Educação Popular..........................................................................78 

4.2 – Compreendendo as Práticas Populares em Saúde.......................................................88 

 

CAPÍTULO V – RESGATANDO O CONTEXTO DOS POVOS 

QUILOMBOLAS.................................................................................................................93 

5.1 – Os Povos Africanos e a Valorização dos Saberes Ancestrais.....................................99 

5.2 – Os Povos Quilombolas e as Práticas Populares em Saúde.......................................104 

5.3 – A Saúde dos Povos Quilombolas no Contexto Brasileiro.........................................106 

 

CAPÍTULO VI – A COMUNIDADE DE CAIANA DOS CRIOULOS...........................109 

6.1 – As Práticas Populares no Cuidado com a Saúde do Povo Quilombola de Caiana dos 

Crioulos..............................................................................................................................118 

6.2 – Vivenciando no Contexto da Comunidade...............................................................119 

6.3- A Hereditariedade dos Saberes Africanos .................................................................125 

6.4 – A Inserção da Pesquisadora na Comunidade............................................................126 

6.5 – O Protagonismo Negro no Contexto da Pesquisa.....................................................135 

 

CAPÍTULO VII – RESULTADOS E DISCUSSÕES......................................................137 

    7.1 - Pesquisa Bibliográfica......................................................................................... 137 

    7.2 – Pesquisa Documental...........................................................................................145 

    7.3 – Observação Participante......................................................................................154 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ...........................................................................................161 

REFERÊNCIAS............................................................................................................... 164 

 

ANEXO ........................................................................................................................... 168 

 



8 
 

RESUMO 

 

As práticas culturais e a sabedoria popular acompanham a humanidade desde os 
princípios das civilizações. Seus traços, suas raízes, seus hábitos, saberes e costumes 
acompanham o nosso povo por longos anos. Este estudo vinculado à Linha de Educação 
Popular do Programa de Pós-Graduação em Educação (PPGE) da Universidade Federal 
da Paraíba aborda as Práticas Populares em Saúde praticada pelos povos quilombolas, 
tendo como campo empírico o Quilombo Caiana dos Crioulos, localizado na zona rural 
do município de Alagoa Grande na Paraíba. O estudo está dividido em três etapas de 
construção teórico metodológico, no primeiro momento foi realizada uma revisão 
bibliográfica visando um melhor entendimento da temática. A revisão bibliográfica foi 
feita considerando dissertações e teses que encontramos em bancos de produção 
científica. Já no segundo  momento fizemos uma pesquisa  em vídeos, documentários e 
reportagens os quais mostraram para nós a origem e a realidade vivenciada pelos seus 
membros, trouxeram-nos subsídios da atualidade e de antigamente, e no terceiro 
momento visitamos o território,  acompanhamos algumas moradoras e conversamos 
com elas a respeito das suas vivências e suas práticas, a nossa visita de campo contou  
com a observação participante e o registro do diário de campo para um maior 
aprofundamento do objeto de pesquisa. Em virtude do que foi exposto, a presente 
dissertação tem como questão de pesquisa:  investigar “quais são os saberes e as 
práticas de saúde dos povos quilombolas e os processos educativos que por eles são 
desenvolvidos?”. A hipótese levantada é a de que a oralidade é o fator primordial para 
haver a propagação dos saberes. Como objetivo geral buscamos conhecer os processos 
educativos das práticas populares em saúde na comunidade quilombola Caiana dos 
Crioulos, identificar seus processos educativos tradicionais, analisar como os saberes 
populares em saúde são concebidos e valorizados pelos membros da comunidade, além 
de compreender como esses saberes são passados para as gerações mais novas. 
Metodologicamente o estudo segue uma abordagem Qualitativa Minayo (2016), (Flick 
2009) de caráter Etnográfico (Peirano 2008), Mattos (2011), fundamentou-se em autores 
e autoras da área da Educação Popular a exemplo de Freire (1996), Calado (2014), 
Machado (2012), da área de Educação Popular em Saúde, como Vasconcelos (2001), 
Oliveira (2009), Lopes (2020), e sobre racismo e povos quilombolas, tais como Gomes 
(2019), Ribeiro (2020), entre outros. Como resultado da pesquisa apresentamos as 
narrativas da sua importante trajetória e experiência trazendo em pauta debates e 
reflexões a respeito da temática. Acredita-se que este estudo evidenciará a relevância e o 
significado das Práticas Populares em Saúde, a partir da sabedoria dos povos 
quilombolas e da necessidade de expandir seus feitos e conhecimentos populares. 
 
 
PALAVRAS – CHAVE: Povo Quilombola, Educação Popular, Educação Popular em 
Saúde, Prática Popular em Saúde. 
 

 

 

 

 



9 
 

RESUMEN 
 
 

Las prácticas culturales y la sabiduría popular han acompañado a la humanidad desde 
los albores de las civilizaciones. Sus huellas, sus raíces, sus hábitos, conocimientos y 
costumbres han acompañado a nuestro pueblo durante muchos años. Este estudio 
vinculado a la Línea de Educación Popular del Programa de Posgrado en Educación 
(PPGE) de la Universidad Federal de Paraíba aborda las Prácticas Populares en Salud 
practicadas por el pueblo quilombola, teniendo como campo empírico el Quilombo 
Caiana dos Crioulos, ubicado en el área rural del municipio de Alagoa Grande en 
Paraíba. El estudio se divide en tres etapas de construcción teórica y metodológica, en el 
primer momento se realizó una revisión bibliográfica para una mejor comprensión del 
tema. La revisión bibliográfica se realizó teniendo en cuenta las disertaciones y tesis 
encontradas en los bancos de producción científica. Ya en el segundo momento hicimos 
una investigación sobre videos, documentales y reportajes que nos mostraron el origen y 
la realidad vivida por sus integrantes, nos trajeron subsidios de hoy y de ayer, y en el 
tercer momento visitamos el territorio acompañando a algunos pobladores y 
conversando con ellos sobre sus experiencias y sus prácticas, nuestra visita de campo 
incluyó la observación participante y el registro del diario de campo para profundizar 
aún más el objeto de investigación. En vista de lo anterior, esta disertación tiene como 
pregunta de investigación: indagar "¿cuáles son los conocimientos y las prácticas de 
salud de los pueblos quilombolas y los procesos educativos que se desarrollan en ellos? 
"La hipótesis es que la oralidad es el principal factor de propagación del conocimiento. 
Como objetivo general buscamos conocer los procesos educativos de las prácticas 
populares de salud en la comunidad quilombola Caiana dos Crioulos, identificar sus 
procesos educativos tradicionales, analizar cómo se concibe y valora el conocimiento 
popular de la salud por parte de los miembros de la comunidad, además de comprender 
cómo se transmite este conocimiento a las generaciones más jóvenes. 
Metodológicamente, el estudio sigue un enfoque Cualitativo Minayo (2016), (Flick 
2009) de carácter Etnográfico (Peirano 2008), Mattos (2011), basándose en autores del 
área de Educación Popular como Freire (1996), Calado (2014), Machado (2012) y del 
área de Educación Popular en Salud, como Vasconcelos (2001), Oliveira (2009), Lopes 
(2020), Racismo y Pueblos Quilombolas, Gomes (2019), Ribeiro (2020), entre otros. 
Como resultado de la investigación, presentamos los relatos de su importante trayectoria 
y experiencia, poniendo en discusión debates y reflexiones sobre el tema. Se cree que 
este estudio destacará la relevancia y el significado de las Prácticas Populares de Salud, 
a partir de la sabiduría del pueblo quilombola y la necesidad de ampliar sus hechos y 
conocimientos populares. 
 
 
PALABRAS CLAVE: Pueblo Quilombola, Educación Popular, Educación Popular en 
Salud, Práctica Popular en Salud. 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



10 
 

 
ABSTRACT 

 
 

Cultural practices and popular wisdom have accompanied humanity since the beginning 
of civilizations. Their traces, their roots, their habits, knowledge, and customs have 
accompanied our people for many years. This study, linked to the Popular Education 
Line of the Post-Graduate Program in Education (PPGE) of the Federal University of 
Paraíba, approaches the Popular Health Practices practiced by the quilombola people, 
having as its empirical field the Caiana dos Crioulos Quilombo, located in the rural area 
of Alagoa Grande, Paraíba. The study is divided into three stages of theoretical and 
methodological construction. The bibliographic review was done considering 
dissertations and thesis found in scientific production databases. In the second moment 
we did a research on videos, documentaries and reports which showed us the origin and 
the reality experienced by its members, bringing us subsidies of today and of yesteryear, 
and in the third moment we visited the territory, accompanied some residents and talked 
to them about their experiences and their practices, our field visit included participant 
observation and field diary recording for further deepening of the research object. In 
view of the above, the present dissertation has as its research question: to investigate 
"what are the knowledge and health practices of the quilombola people and the 
educational processes that are developed by them? "The hypothesis is that orality is the 
main factor for the propagation of knowledge. As a general objective we seek to know 
the educational processes of popular health practices in the quilombola community 
Caiana dos Crioulos, identify their traditional educational processes, analyze how 
popular health knowledge is conceived and valued by community members, and 
understand how this knowledge is passed on to younger generations. Methodologically, 
the study follows a Qualitative approach Minayo (2016), (Flick 2009) of Ethnographic 
character (Peirano 2008), Mattos (2011), it was based on authors in the area of Popular 
Education such as Freire (1996 Cultural practices and popular wisdom have 
accompanied humanity since the beginning of civilizations. Their traces, their roots, 
their habits, knowledge, and customs have accompanied our people for many years. 
This study, linked to the Popular Education Line of the Post-Graduate Program in 
Education (PPGE) of the Federal University of Paraíba, approaches the Popular Health 
Practices practiced by the quilombola people, having as its empirical field the Caiana 
dos Crioulos Quilombo, located in the rural area of Alagoa Grande, Paraíba. The study 
is divided into three stages of theoretical and methodological construction. The 
bibliographic review was done considering dissertations and thesis found in scientific 
production databases. In the second moment we did a research on videos, 
documentaries and reports which showed us the origin and the reality experienced by its 
members, bringing us subsidies of today and of yesteryear, and in the third moment we 
visited the territory, accompanied some residents and talked to them about their 
experiences and their practices, our field visit included participant observation and field 
diary recording for further deepening of the research object. In view of the above, the 
present dissertation has as its research question: to investigate "what are the knowledge 
and health practices of the quilombola people and the educational processes that are 
developed by them? "The hypothesis is that orality is the main factor for the 
propagation of knowledge. As a general objective we seek to know the educational 
processes of popular health practices in the quilombola community Caiana dos 
Crioulos, identify their traditional educational processes, analyze how popular health 
knowledge is conceived and valued by community members, and understand how this 

 



11 
 

knowledge is passed on to younger generations. Methodologically, the study follows a 
Qualitative approach Minayo (2016), (Flick 2009) of Ethnographic character (Peirano 
2008), Mattos (2011), it was based on authors in the area of Popular Education such as 
Freire (1996), Calado (2014), Machado (2012) and in the area of Popular Education in 
Health, such as Vasconcelos (2001), Oliveira (2009), Lopes (2020), Racism and 
Quilombola Peoples, Gomes (2019), Ribeiro (2020), among others. As a result of the 
research, we present the narratives of her important trajectory and experience, bringing 
debates and reflections about the theme. It is believed that this study will highlight the 
relevance and significance of the Popular Health Practices, based on the wisdom of the 
quilombola people and the need to expand their accomplishments and popular 
knowledge. 
 
 
KEY WORDS: Quilombola People, Popular Education, Popular Health Education, 
Popular Health Practice. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



12 
 

 

 

 

LISTA DE SIGLAS 

 

 

ACS - Agente Comunitário de Saúde 

CAPES – Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior 

COVID – 19 – Coronavírus Disease 

EP – Educação Popular 

EXTELAR – Grupo de Pesquisa em Extensão Popular 

FACISA – Faculdade de Ciências Sociais Aplicadas 

MDS – Ministério do Desenvolvimento Social 

MEC – Ministério da Educação e Cultura 

PBA – Programa Brasil Alfabetizado 

PPGE – Programa de Pós-Graduação em Educação  

PB – Paraíba (Unidade da Federação) 

OIT – Organização Internacional do Trabalho 

OMNC – Organização de Mulheres Negras de Caiana 

ONU – Organização das Nações Unidas 

TCC – Trabalho de Conclusão de Curso 

UBS – Unidade Básica de Saúde 

UFCG – Universidade Federal de Campina Grande 

UFPB – Universidade Federal da Paraíba 

UEPB – Universidade Estadual da Paraíba 

UTI -  Unidade de Tratamento Intensivo 

 

 

 

 

 

 

 

 



13 
 

 

 

 

LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

 

ILUSTRAÇÃO I – Localização do município de Alagoa Grande no mapa da Paraíba. 

ILUSTRAÇÃO II – Localização do Quilombo de Caiana dos Crioulos na Paraíba 

ILUSTRAÇÃO III – Imagem da minha família (eu, pai, mãe e irmão) 

ILUSTRAÇÃO IV – Imagem da minha família (eu, mãe e pai) 

ILUSTRAÇÃO V – Minha mãe repassando para meu filho os cuidados com as plantas 

medicinais 

ILUSTRAÇÃO VI -  Imagem da minha colação de grau do curso de Pedagogia 

ILUSTRAÇÃO VII -  Imagem da minha turma de alunos/alunas do Fundamental I 

ILUSTRAÇÃO VIII – Imagem de uma das turmas de alunos/alunas do curso Normal 

ILUSTRAÇÃO IX – Imagem do meu filho no meu colo 

ILUSTRAÇÃO X – Estudantes do Programa Brasil Alfabetizado em momentos de aula,                             

sendo auxiliado pelo alfabetizador da turma.  

ILUSTRAÇÃO XI – Momento de reflexão com os alfabetizadores e alfabetizandos na 

busca de conscientizá-los a respeito da realidade vivenciada. 

ILUSTRAÇÃO XII – Momentos de descontração e comemoração entre os estudantes e 

os seus alfabetizadores. 

ILUSTRAÇÂO XIII – Momento de celebração da cultura popular dentro da escola com 

estudantes e alfabetizadores do Programa Brasil Alfabetizado. 

ILUSTRAÇÂO XIV – Imagem do momento em que assistíamos uma aula inaugural. 

ILUSTRAÇÃO XV – Imagem de um momento de cantos e danças. 

ILUSTRAÇÃO XVI – Zona Urbana do município de Alagoa Grande na Paraíba. 

ILUSTRAÇÃO XVII – Vista parcial da comunidade Quilombola de Caiana dos 

Crioulos. 

ILUSTRAÇÂO XVIII – Imagem de um momento de discussão da realidade. Momento 

de Prática da Educação Popular 

ILUSTRAÇÂO XIX – Imagem de um momento de conscientização da realidade. 

Tratando a respeito da reforma trabalhista. 

ILUSTRAÇÃO XX – Escola Municipal Firmo Santino da Silva 

 



14 
 

ILUSTRAÇÃO XXI – Ginásio de Esportes 

ILUSTRAÇÃO XXII – Unidade Básica de Saúde 

ILUSTRAÇÃO XXIII – Museu Quilombola 

ILUSTRAÇÃO XXIV – Borracharia  

ILUSTRAÇÃO XXV – Passeio pelas ruas da comunidade 

ILUSTRAÇÂO XXVI – Dona Luzia contando suas histórias 

ILUSTRAÇÔES XXVII – Cultivo das ervas medicinais 

ILUSTRAÇÔES XXVIII – Espaço dedicado as plantas medicinais 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



15 
 

 

 

 

 

LISTA DE QUADROS 

 

QUADRO I – Pesquisas Publicadas no Portal de Teses e Dissertações da CAPES. 

QUADRO II – Pesquisas Publicadas no Portal de Periódicos da CAPES. 

QUADRO III – Pesquisas Publicadas no Repositório Institucional da UFPB. 

QUADRO IV– Documentários e reportagens que referenciam a Comunidade de Caiana 
dos Crioulos (Alagoa Grande). 

QUADRO V – Bancos de Dados: Portal de Teses e Dissertações da CAPES. 

QUADRO VI - Bancos de Dados: Portal e Periódicos da CAPES. 

QUADRO VII – Banco de Dados: Repositório Institucional da UFPB. 

QUADRO VIII – Triangulação de Dados Obtidos. 

QUADRO IX – Publicações que se Entrelaçam com as Nossas Pesquisas. 

QUADRO X – Obras utilizadas na Pesquisa Documental. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



16 
 

 

 

 

 

I – INTRODUÇÃO 

 

A discussão a respeito das tradições e dos costumes dos povos quilombolas 

embora sejam antigas, elas ainda são bastante atuais, pois englobam um conjunto de 

elementos que perpassam o tempo, as crenças, as raízes, a economia, a cultura e demais 

fatores que contribuem para a coletividade dos saberes. Compreender a ancestralidade e 

os costumes vivenciados pelos afrodescendentes são alguns dos fatores os quais irão 

direcionar essa pesquisa, alimentado pelo desejo de conhecermos as práticas populares 

em saúde e os processos educativos que regem os mesmos, investigamos o 

desenvolvimento dessas práticas. 

Por se tratar de uma atividade bastante comum na sociedade, faz-se necessário 

realizarmos uma busca a esse respeito, com o intuito de encontrarmos uma abordagem 

educativa e que propicie concepção e benefícios para a sociedade e para a comunidade 

pesquisada. Partindo desta concepção, a melhor opção que encontramos foi a de 

investigar todos esses fatores que nos inquietava e descrever os resultados para 

aqueles/aquelas que são impulsionados com o desejo de investigar e compreender essa 

prática. 

Ainda no período da escravatura e mesmo após a abolição, havia um crescente 

número do surgimento dos quilombos1 em todas as partes do país. Esses espaços tinham 

sua formação na busca de abrigar pessoas fugaz, as quais fugiam das fazendas e dos 

seus “senhores” em busca de um local para se guardar. Nascimento (1980), descreve 

que os quilombos representavam,  

 

Um movimento amplo e permanente que se caracteriza pelas seguintes 
dimensões: vivência de povos africanos que se recusavam à 
submissão, à exploração, à violência do sistema colonial e do 
escravismo; formas associativas que se criavam em florestas de difícil 
acesso, com defesa e organização socio-econômica política própria; 
sustentação da continuidade africana através de genuínos grupos de 
resistência política e cultural (NASCIMENTO, 1980, p. 32). 

1 Refere-se aos locais que serviam de abrigo e se constituía como local de refúgio para africanos 
e afrodescendentes. 

 



17 
 

 

Após a abolição da escravatura, aqueles escravos que foram libertados não 

tinham para onde ir e nem mesmo do que viver, a sociedade não os acolhia e não 

oferecia-lhes nenhuma condição de sobrevivência. Diante dessa realidade os negros se 

direcionavam a buscar refúgio nos quilombos e ali encontravam seus conterrâneos. A 

sociedade não acolhia e não oferecia nenhuma condição de sobrevivência para essas 

pessoas, diante dessa realidade, os africanos e afrodescendentes se direcionavam a 

buscar refúgio nos quilombos, e ao chegar lá encontravam, pois era um local que 

representava um espaço de abrigo e acolhida para quem precisava.  

Os povos africanos que vinham para essas terras de forma arbitrária e contra 

suas vontades ergueram esse país com a força das suas mãos e do seu trabalho. Suas 

vindas eram exclusivamente para servirem de mão de obra escrava e produzir lucro para 

os grandes proprietários de terras. Os africanos eram tratados como objetos, que 

possuíam apenas valor comercial e nem uma importância como ser humano, algo que 

não tinha serventia, desprovidos de inteligência e que não era capaz de pensar ou de agir 

de maneira própria. 

Muitos membros da sociedade da época não consideravam os africanos como 

pessoas que possuíam direitos e deveres iguais a quaisquer outras, desejavam apenas 

que eles/elas se dedicassem ao trabalho e ao cuidado dos bens dos seus senhores, 

tirando-lhes a possibilidade de vivenciar sua cultura e demonstrar suas potencialidades. 

De acordo com Gomes (2019), a escravidão perdurou por mais de 350 anos e trouxe 

para cá cerca de 5 milhões de negros e negras, e deixou marcas profundas na nossa 

história, além de causar muito mal àqueles que eram arrancados das suas terras e 

trazidos para cá, incentivou a prática do racismo e da exclusão social de pessoas que são 

tão humanas quanto quaisquer outras. 

Desde os primórdios das civilizações até os dias atuais em diversas localidades e 

com diferentes povos, países e regiões é possível constatar ações preconceituosas contra 

aqueles que são tidos como mais fracos, como diferentes, como minorias. As opressões 

e inferiorização cometidas por uma parte da sociedade que se julga melhor que outra, 

privilegia alguns e oprimem outros. Diante deste cenário que infelizmente ainda se 

perpetua até os dias atuais, queremos destacar a importância dos nossos discursos 

enquanto pessoas que lutam em busca de minimizar situações de preconceitos e de 

inferiorização contra aqueles que são tidos como minoria, bem como das nossas práticas 

diante da sociedade a qual estamos inseridos.  

 



18 
 

Aprofundar nossos conhecimentos nas práticas populares em saúde é um meio 

de buscar minimizar as ações de humilhações e preconceitos sofridos pelos 

quilombolas, pois traremos em nossa pesquisa o valor e os saberes que advém desses 

sujeitos e nos posicionarmos contrários a qualquer tipo de discriminação, abuso e 

intolerância, é algo fundamental nesse momento que vivemos,  e para isso, nos 

debruçamos na busca de conhecer, entender e vivenciar momentos que poucos 

conhecem e a partir deles  demonstrar um pouco mais das tradições e da cultura 

africana, na busca de demonstrar seus saberes e suas práticas, além de mostrar o seu 

valor, a sua cultura e os seus saberes. 

Essas práticas de empoderamento2 do ser humano, que ultimamente têm se 

tornado fundamentais diante dessa conjuntura a qual estamos inseridos/as, são em busca 

de combater os resquícios de uma sociedade escravocrata que foi erguida através da 

segregação e da humilhação de pessoas que são iguais (em direitos e deveres) aos que 

lhes humilharam. Ribeiro (2020) relata a origem do nosso país a partir do sangue 

derramado dos indígenas e consequentemente dos africanos. Gomes (2022), retrata que 

cerca de 5 milhões de homens, mulheres e crianças foram trazidos para o nosso país 

para serem escravizados e cerca dessa mesma quantidade também foram trazidos, mas 

não suportaram a viagem ou ao primeiro ano de escravidão. O nosso país tem em sua 

história momentos marcantes de dor e de vergonha, haja visto o que foi praticado com 

algumas etnias que vinham para cá. De acordo com Oliveira (1997) de todas as 

situações de preconceito racial no Brasil, a que mais marcou a história foi a escravidão 

do povo negro. 

Os negros eram arrancados das suas terras e das suas famílias a força, vinham 

para cá trazidos em condições precárias e em porões de navios negreiros e tumbeiros3, 

sem higiene, sem as condições mínimas de permanência e sem a vontade própria de 

estarem naqueles ambientes. Ao chegarem aqui, eram vendidos como mercadorias, 

forçados a trabalhar sem ter direito a nenhum tipo de recompensa e quando faziam algo 

que desagradava ao “seu dono” eram amarrados e torturados, em algumas situações 

eram machucados ao ponto de irem a óbito.  

3 Era o nome dado a um tipo de navio de pequeno porte que fazia o tráfico de africanos para o 
Brasil na época da colonização. 

2 Refere-se a um movimento de emancipação individual, no qual o objetivo central é ter domínio 
sobre a própria vida, seus feitos e suas práticas. Não tem ligação com ser superior a outra 
pessoa, nem se torna poderoso, mas significa compreender que temos direitos iguais. 

 



19 
 

A partir da luta dos abolicionistas em busca de minimizar ou até mesmo 

erradicar   a escravidão, algumas leis (a exemplo da Lei do Ventre Livre e Lei dos 

Sexagenários)  foram pensadas, embora seus idealizadores tivessem o intuito de 

diminuir a prática da escravidão no Brasil, o interesse maior dos seus criadores era de 

proporcionar aos grandes proprietários de terras uma recompensa financeira pela perda 

das suas “propriedades”, ou seja, com a libertação daqueles que promoviam um ganho 

financeiro aos “seus senhores”, haveria uma queda nos lucros daqueles que  tinham 

nessas ações um bom negócio e obtinham através dessas transações bons lucros 

financeiros.  

Muitos anos se passaram até haver a libertação dos povos escravizados, porém a 

prática do racismo e da indiferença praticada contra o povo negro continuam presente 

atualmente. Uma palavra, uma brincadeira, um gesto, um olhar são algumas das ações 

que demonstram essas práticas. Os negros não sofrem mais com a escravidão, como 

ocorria antigamente, porém determinadas situações do cotidiano levam-no a uma 

situação constrangedora e humilhante.  

Visando o combate das práticas que inferiorizam uma pessoa devido a cor do seu 

tom de pele, leis foram criadas para assegurar-lhes alguns direitos, a exemplo da Lei 

12.711. de 29 de agosto de 2012. a qual busca minimizar as exclusões sofridas pelos 

descendentes dos povos africanos no nosso país, pois em qualquer situação que envolva 

um negro é passível de uma abordagem discriminatória. De acordo com Gomes (2022), 

a política de cotas que foi criada no nosso país é de suma importância para assegurar 

aos afrodescendentes as mesmas oportunidades que os brancos têm, já que no passado 

foram tiradas dos seus ancestrais qualquer perspectiva de melhoria de vida. 

Ainda segundo Gomes (2022), qualquer política pública que seja ou que foi 

criada para promover a igualdade de direitos dos afrodescendentes é importante para 

que seja reparado toda falta de oportunidade que lhes foram negadas e só assim lhes 

proporcionarem oportunidades de estarem em lugares de destaque como quaisquer outra 

pessoa e não apenas em cargos que exijam a força bruta ou em serviços insalubres. 

. Por alguns momentos, vivenciamos na sociedade a falta de oportunidades e até 

mesmo reproduzimos ideias românticas relacionadas ao racismo. Ainda respaldada em 

Ribeiro (2020), precisamos defender as políticas públicas e a redemocratização do 

ensino, pois somente a partir desses pontos é que diminuiremos as diferenças existentes 

entre os brancos e aqueles tidos como minorias, a exemplo de quilombolas, indígenas, 

ciganos, entre outros. 

 



20 
 

Devido a esse passado triste e vergonhoso que acompanha a história do nosso 

país, entendemos que os negros merecem todo o respeito e admiração por parte da 

sociedade, pois, eles são tão humanos quanto todas as outras pessoas, não pelo simples 

fato de que existem leis garantindo seus direitos ou o estado efetivando, mas porque é 

um direito de cada ser humano. Rabenhorst (2008) coloca que: 

 

O que se convencionou chamar “direitos humanos” são exatamente os 
direitos correspondentes à dignidade dos seres humanos. São direitos 
que possuímos não porque o Estado assim decidiu, através de suas 
leis, ou porque nós mesmos assim o fizemos, por intermédio dos 
nossos acordos. Direitos humanos, por mais pleonástico que isso possa 
parecer, são direitos que possuímos pelo simples fato de que somos 
humanos. RABENHORST (2008, p.16) 

 

Infelizmente, muitos membros da sociedade não valorizam o conhecimento e os 

costumes advindos de outras realidades diferentes das que são tidas como “as normais”, 

porém é de total relevância conhecermos e compreendermos a sua origem e a sua 

atuação no nosso meio, como é o caso da cultura africana, a qual retrata toda a vivência 

daquelas/daqueles que são praticadas pelos povos que são oriundos dos negros que 

outrora foram escravizados e arrancados da sua pátria. Para Ribeiro (2020), aceitar e 

compreender que a nossa cultura nasce da mistura de outras é de total importância pois, 

a base desse país foi a escravidão, inicialmente dos indígenas e depois dos africanos, 

então, não temos como pensar as diferenças como forma de aniquilação, mas sim 

construir pontes ao invés de muros. 

Os quilombolas, que são os descendentes dos povos que foram escravizados, 

buscam com suas ações, falas e práticas perpetuar a sua descendência, as suas raízes e 

os seus costumes. Muitas das suas práticas são vivenciadas nas nossas realidades e 

reproduzidas por nós, mesmo que seja com atos que, não sabemos ao certo de onde 

vinham. Retratar a cultura africana é trazer para as nossas discussões realidades as quais 

praticamos no nosso dia a dia, na culinária, no dicionário, na religiosidade e nas práticas 

de saúde. 

 Os costumes repassados pelas gerações mais antigas nos permitem um contato 

direto com essa tradição, com esses costumes e com essas práticas. Como exemplo, 

podemos citar as práticas populares em saúde, que é uma realidade vivenciada por 

diferentes pessoas da sociedade, a exemplo de quilombolas, indígenas, ciganos e 

adeptos dessa prática milenar, ações que são vivenciadas por muito tempo, que vêm 

 



21 
 

ultrapassando gerações e que com sua eficácia tem se tornado uma realidade no nosso 

meio.  

Nem sempre conhecemos a origem da nossa ancestralidade, porém o nosso modo 

de agir e de viver traduz muito quem somos e de que maneira vivemos, as práticas que 

reproduzimos na nossa casa, certamente são originárias dos nossos conhecimentos 

adquiridos ao longo do tempo, da nossa cultura, das nossas raízes, do que vemos e 

ouvimos, além de tudo que vivenciamos. Diante dessa nossa produção, achamos 

pertinentes apresentar os nossos objetivos, a nossa problemática, bem como alguns 

momentos da nossa trajetória pessoal, transmitindo assim os nossos sentimentos diante 

da nossa pesquisa e da nossa vivência enquanto pesquisadora da Educação Popular.  

 

1.1​ – A elaboração da problemática da pesquisa e sua relevância 

 

A escolha de um problema de pesquisa, sempre traz como ponto principal uma 

inquietação manifestada pelo pesquisador/pesquisadora, sendo assim, ela nunca é uma 

escolha aleatória, ela busca responder ao seu investigador bem como aos interessados 

por ela a respeito da realidade vivenciada, nos permitindo conhecer e propor mudanças 

caso seja necessário.  

Desta maneira, propomos com os resultados dessa investigação colaborar com 

ações que promovam e beneficiem a vida de muitos usuários desta prática. Assim 

esperamos partilhas de contribuições que incentivem a realização de um novo 

conhecimento ou com aqueles já produzidos. 

Nesses escritos, trazemos a trajetória da Educação Popular e da Educação 

Popular em Saúde, em especial com as práticas dos povos quilombolas e a sua sabedoria 

popular, bem como a demonstração de práticas e ensinamentos vivenciados pela 

comunidade de Caiana dos Crioulos, comunidade a qual está sendo o nosso  ponto de 

apoio para as nossas pesquisas de campo, de vivência enquanto pesquisadora 

participante e que irá nos ofertar os diálogos, as imagens, os processos educativos e a 

transmissão da realidade da localidade para a produção desta obra.  

Respaldaremos nossa pesquisa em autores renomados e atuais, os quais 

enfatizam a nossa abordagem e constroem um diálogo atual e sólido, a exemplo de 

Gomes, Ribeiro, Oliveira, Vasconcelos, Lopes, Freire dentre outros. Visando uma maior 

contribuição nessa área, buscamos nos aproximar bem mais da literatura e da realidade 

 



22 
 

para proporcionar aos nossos leitores e colaboradores uma discussão mais ampla e 

completa referente as Práticas Populares em Saúde a partir da sabedoria e das 

experiências do povo quilombola. 

 

Como objetivos, a presente pesquisa visa:  

 

Objetivo Geral: 

 

*Analisar os processos educativos das práticas populares em saúde na 

comunidade quilombola Caiana dos Crioulos.   

 

Objetivos Específicos: 

 

*Identificar as práticas populares em saúde na comunidade, 

 *Analisar como se desenvolvem os processos educativos no contexto de tais 

práticas populares. 

 *Evidenciar desafios e perspectivas para o campo da Educação Popular em 

Saúde a partir da análise emergente dos processos educativos e das práticas populares 

de saúde estudadas. 

 

1.2​ - O lócus da pesquisa 

 

O nosso campo de pesquisa é uma comunidade quilombola, denominada de 

Caiana dos Crioulos, localizada no município de Alagoa Grande, estado da Paraíba, fica 

situada há cerca de 12 km da sede do município, portanto, sediada na zona rural. 

Contando com cerca de 140 famílias, aproximadamente 600 pessoas 4, a comunidade 

resiste ao tempo, a escravidão e a opressão histórica há cerca de 300 anos. Caiana, é 

uma comunidade bastante conhecida pelos seus saberes, pelas suas riquezas e por sua 

ancestralidade compartilhada, pois serve de inspiração para outras comunidades e de 

campo de conhecimento para muitos pesquisadores que almejam contar a sua história de 

luta e de resistência.  

Embora a comunidade exista há aproximadamente três séculos, apenas no ano de 

2020 é que receberam o título de posse das terras onde residem, graças ao decreto nº 

4 Informação concedida pela agente de saúde da comunidade, a senhora Elza Sulino. 

 



23 
 

4.887/2003 do então presidente Luiz Inácio Lula da Silva que regulamentou o 

reconhecimento, demarcação, identificação e titulação das terras que eram ocupadas por 

povos remanescentes de quilombos. A posse da terra demorou chegar aos quilombolas 

devido uma pendência judicial que envolvia o Sítio Sapé, que é a localidade em que a 

comunidade está inserida. 

 

Ilustração I - Localização do município de Alagoa Grande, no mapa da Paraíba 

 

Fonte:  Mapas Blog, disponível em https://mapasblog.blogspot.com/ Acesso em 18 set. 2020. 

 
 

Ilustração II - Localização do Quilombo de Caiana dos Crioulos na Paraíba 

 

https://mapasblog.blogspot.com/


24 
 

 

Fonte:  Mapas Blog, disponível em https://mapasblog.blogspot.com/ Acesso em 18 set. 2020. 

 

1.3 - A organização da pesquisa 

 

Referente a organização da pesquisa, a escrita segue a seguinte estrutura. 

 

No primeiro capítulo damos início a introdução, ao que se refere a temática e a 

sua relevância para a comunidade, trouxemos um relato sucinto da familiaridade da 

pesquisadora com o tema pesquisado (as minhas memórias), o percurso 

teórico-metodológico, bem como um resumo do que se apresentará em cada capítulo a 

seguir.  

No segundo capítulo temos um encontro com a Educação Popular, um diálogo 

do que se entende por Educação Popular, seguido do que é Educação Popular em Saúde 

e a compreensão sobre a mesma.  

No terceiro capítulo, trouxemos um resgate do contexto popular, enfatizamos as 

práticas populares em saúde dos povos africanos e os saberes populares advindos desses 

povos tradicionais, além de retratarmos a saúde dos povos quilombolas no contexto 

brasileiro. 

 

https://mapasblog.blogspot.com/


25 
 

 Já no quarto capítulo, temos a descrição dos povos quilombolas, os seus saberes 

e os conhecimentos que trazem consigo, trouxemos também a descrição da comunidade 

pesquisada e o cuidado que os moradores têm com a saúde. 

E no quinto e último capítulo, temos os escritos a respeito da nossa vivência com 

os membros da comunidade, seguidos dos resultados das investigações, discussões e 

reflexões dos saberes alcançados. 

Como passo inicial dessa pesquisa buscamos o conhecimento e a aproximação 

com o tema abordado, a reflexão crítica a respeito de cada conceito, a busca de 

referencial teórico e a discussão dos dados que foram discutidos através da mesma. 

 

 

 

 II -  ENLACES DA VIDA DA PESQUISADORA COM A CULTURA 

QUILOMBOLA 

 

[...] sou negra, mulher, 

de origem pobre, 

e, se essas palavras 

não são suficientes 

para me definir,  

afinal, que etiquetas 

dão conta do que é 

uma pessoa? 

 

(SANTANA, 2015, p.27) 

 

Inicialmente, quero descrever quem sou, quem fui e o que me motivou para eu 

chegar aonde estou. Nunca fiz parte de movimentos sociais como membro participante, 

mas sempre me vi com desejo de lutar ao lado dos menos favorecidos e buscar 

igualdade social para todos. Buscarei expressar toda experiência que tive no passado 

para referenciar minhas ações do presente. 

Eu fui a primeira filha de um casal de poucas posses financeiras e de tom de pele 

escura, meu pai policial militar reformado, oriundo do estado vizinho de Pernambuco, 

alto, forte e negro. Meu pai não tinha muitos estudos, pois para ser policial naquela 

 



26 
 

época, não precisava ter curso superior; minha mãe, mulher de poucos estudos, dona de 

casa, nascida na zona rural do interior paraibano. Meus pais se conheceram na cidade 

natal da minha mãe (Cuitegi - PB), devido ao trabalho que ele exercia, ele conheceu 

muitas pessoas, conviveu com muita gente e se deparou com diferentes culturas, pois 

trabalhou em diversos municípios paraibanos. 

 

ILUSTRAÇÃO III – IMAGEM DA MINHA FAMÍLIA (EU, PAI, MÃE E 

IRMÃO) 

 

 

 
Fonte: Arquivo Pessoal. Minha família na minha Primeira Eucaristia. 

Pai, mãe e irmão, ano de 1995. 
 

Eles passaram a residir neste município por alguns anos, enquanto meu pai 

trabalhava neste local. Tempos depois, foram morar em Alagoinha /PB, um município 

que fica vizinho ao anterior e tempos depois eu nasci. Sou cidadã guarabirense, pois 

Guarabira /PB é o município que polariza essa região de comunidades de pequeno 

 



27 
 

porte. Após meu nascimento, meu pai pediu para sair da polícia militar e foi dedicar-se 

à criação de gados em um pequeno sítio o qual ele tinha adquirido. Por um longo 

período, ele cuidou desses animais e dessa pequena propriedade de terras. 

Embora meu pai tivesse características africanas, o seu vocabulário e a sua prática 

não condizia com a sua ancestralidade; as brincadeiras que ele direcionava para outras 

pessoas não lhe afetavam, o preconceito e o racismo que o mesmo praticava não os fazia 

entender que ele também era membro atingindo e estava incluso naquele grupo que ele 

falava tão mal.  

Por oito anos eu fui a única filha, não conheci meus avós nem maternos, nem 

paternos, pois os mesmos já eram falecidos. Por morar no estado em que meus parentes 

maternos residiam, sempre tive mais contato com eles do que com a família paterna, 

pois depois que meu pai veio morar e trabalhar nesse estado ele perdeu o contato com 

seus parentes que residiam no estado de Pernambuco. 

 

ILUSTRAÇÃO IV – IMAGEM DA MINHA FAMILIA (EU, MÃE E PAI) 

 
Fonte: Arquivo Pessoal. Meu aniversário de cinco anos: eu e meus pais (Antônio e 

Mariza). Abril de 1989. 
 

Minha infância foi marcada pela oralidade, pois o meu pai sempre tinha alguma 

história ou lenda  para contar, uma canção popular para cantar, um cordel para recitar, 

enfim... como um bom nordestino e amante da cultura popular (não quero dizer que 

apenas os nordestinos vivenciam a cultura popular, mas é que no Nordeste ela é mais 

aguçada, mais real, mais presente)   sempre trazia para dentro da nossa casa, mesmo que 

 



28 
 

ele não soubesse o que de fato significava as ações que reproduzia, pois naquela época 

não haviam muitas discussões referentes a essa temática.  

Meu pai era um homem bastante inteligente, porém seus conhecimentos não eram 

considerados científicos, a sabedoria dele era através da prática, da vivência e da 

oralidade. E isso, fazia com que a transmissão dos seus conhecimentos para mim, 

tivesse um significado todo especial. Ainda hoje, lembro–me de músicas cantadas por 

ele, de ensinamentos referente a fé e a crenças, comidas e remédios originários em 

outras culturas e a força que a oralidade possui em relação aos ensinamentos e a 

reprodução de conhecimentos. 

Nesse período, final dos anos 1980 e início dos anos 1990, já havia pelo Brasil 

uma efervescência da Educação Popular, porém meus pais não vivenciavam essa 

prática, não acompanhavam seus desenvolvimentos, não compartilhavam dessa 

realidade. Meu pai tinha um perfil bastante conservador e autoritário, na nossa casa a 

última palavra era a dele. Meu pai era um homem machista, homofóbico, misógino, 

ignorante. Na mesma intensidade que ele nos ensinava valores de boa conduta na 

sociedade, ele transmitia situações de desprezo e preconceito aos nossos semelhantes. 

Minha mãe, uma mulher simples que tinha (e tem) o dom da culinária, uma 

mulher totalmente submissa ao marido e só fazia o que ele permitia, só ia a algum lugar 

se ele deixasse, só vestia determinada roupa se ele aprovasse, seus dons se dividiam 

entre muitas comidas gostosas, tradicionais, quitutes, doces e salgados, como também 

do uso das plantas medicinais, a exemplo de chá, lambedor e banhos. A regionalidade 

sempre esteve presente na nossa mesa; assim como os hábitos e costumes advindos de 

um povo tão alegre, sábio, forte e guerreiro. 

As rendas, o crochê, o bordado, a louça de barro, as bonecas de pano, a rede, a 

colher de pau, a colcha de retalhos, eram alguns dos utensílios que faziam parte da 

ornamentação da minha casa. A horta no quintal, as plantações de ervas – medicinais, o 

chá adoçado com mel de abelha, o banho da folha de eucalipto, o lambedor de hortelã 

com cebola branca para amenizar a tosse, a folhinha de arruda amassada para dor de 

ouvido, as rezas com as benzedeiras para tirar o mau olhado, são alguns dos processos 

populares que envolve a medicina e que marcaram a minha infância.  

 

 

 

 

 



29 
 

 

 

 

ILUSTRAÇÃO V – MINHA MÃE REPASSANDO PARA MEU FILHO OS 

CUIDADOS COM AS PLANTAS MEDICINAIS. 

 

 

Arquivo Pessoal. Minha mãe (69 anos) e meu filho (7 anos) regando algumas plantas 
medicinais, as quais ela cultiva no quintal de casa. Ano de 2022. 

 

As práticas populares em saúde, sempre fizeram parte da nossa realidade, eram 

ações reproduzidas por todas as mulheres da família. Essa tradição era repassada pelos 

mais velhos e ultrapassaram gerações. Essa prática era bastante utilizada especialmente 

por sermos de uma realidade de poucos recursos financeiros, pois um dos motivos de 

buscarmos a cura nas plantas era devido à falta de dinheiro, em algumas situações não 

tínhamos condições de comprar remédios da farmácia e acabávamos depositando toda a 

nossa esperança de cura nas plantas medicinais. 

Mas, apesar de todas essas características serem bastante marcantes na minha 

memória, não sabia eu que reproduzíamos a cultura do povo negro, aqueles que aqui no 

nosso país foram escravizados, maltratados e humilhados. Povo que ergueu esse país, 

logo depois que foram obrigados a deixar e viver longe da sua pátria. É bem verdade 

que de fato não conheço minhas raízes, não sei ao certo de qual etnia são os meus 

ancestrais, de que povos descendem, de que local se originou, só sei que me sinto negra, 

 



30 
 

me aceito como alguém que descendem daqueles que foram arrancados das suas terras, 

do seu povo e da sua cultura. O tempo foi passando e quanto mais eu conhecia a história 

da formação do povo brasileiro mais certeza eu tinha de que essa originalidade mexia 

com meus sentimentos, com meus desejos e com os meus anseios. 

Apesar dos nossos traços serem bastante marcantes, em especial os do meu pai, eu 

sempre ouvia dele piadas racistas e preconceituosas com o nosso tom de pele. E não 

entendia como ele próprio não se aceitava do jeito que ele era e como ele nos 

menosprezavam devido nossos traços físicos. Não sei se as ações que ele praticava eram 

involuntárias e reproduzia simplesmente o que ouvia, ou se ele mesmo passava a 

acreditar no que outros diziam e sentia prazer em diminuir os seus semelhantes. 

Mesmo eu sendo criança e em seguida adolescente não conseguia compreender as 

piadas contadas pelo meu pai, ao que se referia a ele mesmo, pois eu sempre tive em 

mente que todas as pessoas são iguais nos direitos e deveres, que ninguém é melhor ou 

pior por ser branco ou negro, por ser velho ou novo. Ainda eu sendo uma criança e 

vivendo em um ambiente preconceituoso, eu me inquietava com aquela situação, não 

sei ao certo o que me despertava para ter essa consciência de que algo deveria ser 

mudado, mas acredito que o diferencial era ver meu pai falar mal de outras pessoas e 

não fazer uma autoavaliação, não se aceitar como parte daquele povo o qual ele 

zombava.  

Eu tive uma infância muito bem vivida, tomei banhos de chuva, de rios, joguei 

bola na rua, brinquei de bonecas, de casinha, subi em árvore, comi manga colhida direto 

do pé, bebi leite ainda dentro do curral, comi frutas fresca, brinquei com animais, ou 

seja, tive uma infância saudável e inesquecível, esses fatores contribuíram bastante para 

as memórias que tenho hoje. Televisão na minha casa não existia, apenas um radinho de 

pilhas, telefone só era usado quando um parente morria e tínhamos que ir ao posto 

telefônico da cidade para comunicar aos outros membros da família, o que nos restavam 

a fazer depois do jantar era ouvir as histórias do passado contadas pelas pessoas mais 

idosas. 

Algumas das histórias que eu ouvia, quase sempre contadas pelo meu pai me 

faziam refletir bastante, pois sempre me disseram que eu era bastante curiosa e essa 

“curiosidade” me levavam a imaginar situações que eu entendia como ser boa mesmo 

quando era tida como ruim. __ “Se negro fosse gente, urubu era doutor”, essa era uma 

frase muito reproduzida no meio em que eu vivia. E mesmo na minha inocência de 

criança, e sem compreender o sentido real do racismo, eu ficava buscando encontrar 

 



31 
 

algo de bom para amenizar a piada, enfim, eu não compreendia aquela metáfora e ficava 

incomodada com aquela situação. 

Mas, eu cresci e essas dúvidas me corroeram até a minha chegada à Universidade, 

pois por mais que eu indagasse alguém a respeito dessas ações, ninguém me deu uma 

resposta convincente e eu também não achava uma explicação científica, pois não 

convivia com pessoas que estudassem ou pesquisassem essa temática.  

Como eu venho de uma família de poucas condições financeiras, eu não tive a 

oportunidade de sair do ensino médio e adentrar na academia, pois nesse período eu já 

tinha alcançado a maior idade e não disponibilizava de recursos financeiros, meu pai já 

era falecido e eu precisava trabalhar para me manter, haja visto que minha mãe sozinha 

não conseguia manter dois filhos, pois nesse período erámos apenas três. Enquanto eu 

trabalhava no comércio, prestei dois vestibulares, porém não obtive êxito e tive que 

parar o sonho de cursar o ensino superior; por dois anos esse sonho ficou adormecido, 

visto que naquele momento trabalhar era mais necessário do que cursar uma 

universidade. 

Enquanto não era estudante de um curso superior, fiz um curso técnico para 

professora da educação básica, o tão badalado Curso Normal, aquele curso nos 

preparava para lecionar nas séries iniciais, e tinha a duração de quatro anos e só após a 

sua conclusão foi que prestei o tão almejado vestibular, dessa vez fui aprovada, e cursei 

Pedagogia na UEPB (campus de Guarabira), que é um município vizinho ao meu.  

No ano de 2008 eu adentrei a faculdade e por volta do terceiro período eu tive um 

professor negro, africano, ministrante do componente Educação e Multiculturalismo que 

me marcou demais. Esse professor, me despertou para situações que outrora me 

incomodava, que me deixava apreensiva e que eu não conseguia compreender. Talvez 

pela minha inexperiência de vida, pelo meu pouco conhecimento científico, enfim... 

A primeira aula ministrada pelo professor Luiz Tomáz Domingos5, fazia uma 

busca pela nossa descendência, a nossa origem, a árvore genealógica da nossa família; 

com esse professor conhecemos além das nossas raízes, fomos a fundo buscar a nossa 

ancestralidade e aprendemos bastante a respeito da cultura africana.  

Ali eu me sentia contemplada e compartilhava com as demais colegas (haja visto 

que era uma turma formada apenas com mulheres) os mesmos desejos de igualdade para 

todos/todas. Entendíamos que os direitos não perpassam pela cor da pele, ou pelas 

5 Atualmente o professor Luis Tomás Domingos atua como professor da Universidade da 
Integração da Lusofonia Afro-Brasileira, UNILAB – Ceará/Brasil. 

 



32 
 

características físicas. Os direitos devem ser e são de todos os cidadãos independentes 

de cor, raça, orientação sexual, religião ou modo de viver. Além das aulas do professor 

Luís Tomáz Domingos serem um bálsamo de conforto para esclarecer as situações 

sofridas pelas pessoas que fazem parte desta cultura, elas também me despertavam para 

buscar uma melhor valorização para esses seres humanos que possuem direitos iguais a 

quaisquer outros. 

Enquanto graduanda do curso de Pedagogia, apenas o componente curricular 

ministrado pelo professor Luís Tomáz Domingos abordava essa temática, outros 

professores sequer tocavam neste assunto, no curso não havia um olhar especial para tal 

e no Campus universitário apenas o curso de História e alguns professores trabalhavam 

essa temática, em nenhum momento enquanto eu estava como cursista daquela 

instituição tivemos algum evento relacionado a temática negra, nem tampouco  havia 

projetos de extensão; acredito que por ser um curso ainda em experimentação (pois 

minha turma era a segunda a adentrar no campus) alguns aspectos não foram abordados. 

Naquela época como estudante da graduação eu não tinha a compreensão da 

necessidade de explorar essa temática, de buscar adentrar bem mais no conteúdo e na 

prática, hoje com um pouco mais de experiência, me pergunto como foi que um curso 

de graduação, que estava formando pedagogos e pedagogas não atentaram para essa 

necessidade de explorar a cultura afro, a Lei 10.639/20036 e realizar uma abordagem 

bem mais significativa para atender aqueles futuros profissionais. Pois, trata-se de um 

tema bastante pertinente ao que se refere a nossa realidade social e cultural. 

Como a minha realidade nunca foi fácil, e eu também não tinha quem custeasse 

minhas despesas, precisei trabalhar em um horário contrário ao do curso e minha estadia 

naquela universidade sempre foi marcada pela preocupação em dá conta de todo o 

conteúdo administrado pelos professores e o trabalho que eu desempenhava em uma 

escola particular a qual eu lecionava e estava localizada no mesmo município da 

universidade. Por se tratar de um curso novo em um campi do interior, com um espaço 

físico pequeno, com a maioria dos seus professores na função de substitutos e que 

provavelmente seus contratos só durariam 24 meses, não tínhamos incentivos para 

adentrar na pós-graduação, nem me recordo haver um grupo de pesquisa o qual 

adentrasse em uma determinada temática ou algum tipo de projeto de extensão. 

6 A Lei 10.639 é uma lei brasileira que estabelece a obrigatoriedade do ensino de história e 
cultura afro-brasileira dentro das disciplinas que já faz parte da grade curricular do ensino 
fundamental e médio. 

 



33 
 

Enquanto graduanda, mal se ouvia falar em bolsas assistenciais, projetos de 

pesquisas ou eventos que envolvessem os estudantes e direcionassem para uma temática 

que poderiam envolver seus alunos e despertá-los para uma possível pós-graduação na 

área escolhida. Nessa trajetória, lembro – me ter participado apenas de dois eventos 

voltados para a área de Pedagogia com enfoques para a Educação Infantil, um ocorreu 

no pólo de Campina Grande, aonde fomos e participamos da programação e o outro no 

próprio Campi de Guarabira, nesta oportunidade, participamos com apresentação e 

exposição de trabalho assim como monitora de uma professora a qual ministrava um 

mini curso; ou seja, durante cinco anos de curso só me recordo de ter participado de um 

evento local, o qual teve a frente o curso de Pedagogia. 

Cursei a graduação e mesmo vivenciando algumas dificuldades consegui   

concluir; não foi fácil, não foi da maneira que eu imaginava, mas foi da maneira que foi 

possível realizar. Sempre depois das aulas, no final de um semestre ou na conclusão do 

curso, ficava com a sensação de que poderia ter aprendido mais, que deveria ter me 

dedicado mais, ou que algumas situações deveriam ter sido diferente, mas concluí. 

Porém após a conclusão do meu curso é que foi possível me despertar para uma possível 

pós-graduação, publicações de artigos, participações em eventos e etc. Mas, preferi me 

dedicar ao trabalho e seguir carreira na profissão de educadora infantil.  

Mesmo tendo que trabalhar e estudar, fiz o que estava ao meu alcance para 

conciliar as duas atividades. Eu sempre desejei ter um diploma de curso superior, eu 

sempre gostei de estudar, eu sempre ouvi do meu pai que através do estudo poderia 

conseguir uma vida melhor e assim busquei fazer, trabalhava no comércio o dia inteiro e 

a noite mesmo cansada, e às vezes com fome (pois não tinha tempo de comer) ia para à 

universidade. Foi trilhando por esse caminho durante cinco anos que consegui o meu 

diploma de Pedagoga. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



34 
 

 

 

ILUSTRAÇÃO VI – IMAGEM DA MINHA COLAÇÃO DE GRAU DO 

CURSO DE PEDAGOGIA 

 

                             
                  Arquivo Pessoal: Recebimento do meu título de Pedagoga. Ano de 2012 
 

O curso o qual eu tinha concluído sempre fazia menção ao Pedagogo como 

alguém que se preparava para atuar em sala de aula, minimizando as oportunidades que 

os mesmos têm em outras funções. E assim eu buscava dar continuidade ao que tinha 

aprendido, focando no lecionar, buscando públicos de idades diferentes, mas o foco 

principal era o “ser professora” e com essa realidade eu via o sonho de um mestrado 

como algo muito distante da minha realidade.  

Eu me preparava bastante para as aulas, pesquisava, preparava atividades, 

planejava aulas lúdicas, fazia planejamento e realizava o que de melhor eu podia fazer 

 



35 
 

para os meus alunos compreenderem os conteúdos ministrados, mas em alguns 

componentes curriculares, eu sentia uma dificuldade imensa, pois os conteúdos ficavam 

com a impressão de que não estavam completos ou o que nos passavam não eram 

verdades, enfim, aquela situação de estar incompleto me inquietava muito e essa 

inquietação não me permitia compreender algumas situações vivenciadas na realidade 

da sala de aula. 

Tempos depois, após adquirir experiências e acumular leituras compreendi que 

aquelas inquietações eram sentidas porque as reproduções de práticas milenares eram 

reproduzidas em pleno século XXI, que não falar da cultura afro, da invasão portuguesa 

as terras indígenas, que esconder alguns acontecimentos marcantes da nossa história 

ajudava a perpetuar o preconceito, a discriminação e a desvalorização da cultura do 

povo brasileiro. E essa lacuna só foi sendo preenchida após alguns anos de estudos e de 

experiências em sala de aula, na busca de compreender cada um dos nossos alunos. 

Antes mesmo de concluir o curso de graduação, comecei a lecionar para crianças 

do segundo ano do ensino fundamental menor, a escola era da rede privada e não estava 

dentro dos padrões considerados como “escola da elite”, com aproximadamente 200 

estudantes recebíamos crianças e pré-adolescentes de diferentes modos de viver, mas 

não havia nenhum planejamento que buscasse referenciar essa etnia, seus hábitos e seus 

costumes. Nos planejamentos de conteúdos se quer tocavam nesse tema e as atividades 

que faziam alguma referência a essa abordagem era apenas no dia 20 de novembro, que 

é a data que se comemora o Dia da Consciência Negra. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



36 
 

 

ILUSTRAÇÃO VII – IMAGEM DA MINHA PRIMEIRA TURMA DE 

ALUNOS/ALUNAS DO FUNDAMENTAL I. 

 

                

Fonte: Arquivo Pessoal. Minha primeira turma como professora. Ano de 2009. 

 

Essa situação era algo que me deixava bastante inquieta, pois eu não conseguia 

entender como era que uma escola que atendia uma diversidade de alunos não 

trabalhava suas culturas, suas práticas e seus costumes, mesmo sabendo que o  Brasil é 

um país de tamanho continental com suas dimensões   gigantescas e seu povo ser o 

resultado de uma miscigenação inigualável, não há condição nenhuma de não haver o 

respeito, a busca da identidade, a valorização  da cultura e das suas raízes, diante da 

realidade do seu povo.  

Essa realidade a qual eu vivenciei como educadora, não era uma particularidade 

apenas daquela unidade educacional, pois anos mais tarde ao trabalhar em outras 

escolas, pude comprovar que era uma prática comum, que a diminuição dos direitos das 

pessoas pela cor de pele, por gênero e por orientação sexual é algo que ocorre 

diariamente, que acompanha a humanidade por bastante tempo e que são ações 

reproduzidas que possuem uma grande força perante a sociedade. Para desconstruir 

essas situações é necessária uma mudança de pensamento e de ações, as nossas atitudes 

 



37 
 

têm que ser repensadas e compartilhadas para que haja uma conscientização da 

sociedade perante a nossa prática. 

Enquanto educadora dessa escola e ainda bastante inexperiente na profissão não 

me considero como alguém que realizou bastantes feitos para aquelas crianças; 

seguíamos orientações dos coordenadores escolares e o nosso foco principal era apenas 

a transmissão de conteúdo. Com a experiência que tenho hoje, compreendo que não 

formávamos aquelas crianças para a vida, que não debatíamos conteúdos que fossem 

temas importantes para a vida em comunidade, preparávamos apenas para a receptação 

dos conteúdos programados pelos livros didáticos e para se sair bem nas provas. 

Em nenhum momento realizávamos rodas de diálogos para tratar dos direitos e da 

vivência dos povos indígenas, quilombolas, sem-terra, enfim. A transmissão do 

conteúdo bastava, e “esses assuntos” eram deixados de lado, compreendidos como algo 

sem importância ou sem interesse, até porque nós não fazemos parte desse grupo, pois 

nenhum aluno era negro, o máximo que tínhamos na escola eram pessoas “morenas” e 

que não sabiam das suas origens, nem buscavam saber.  Para que se preocupar se não 

nos diz respeito, se não vai influenciar em nada nas nossas vidas? E dessa maneira foi 

marcada a minha estreia como professora. 

Ainda quando cursava  a graduação, eu recebi uma oportunidade de emprego   por 

um período de um ano em uma escola de um município vizinho de onde moro, no 

município de Alagoa Grande/PB nesta localidade havia uma comunidade quilombola da 

qual alguns adolescentes estudavam; apesar do trabalho de interação que havia por parte 

do corpo docente da escola, a segregação sofrida pelos alunos quilombolas eram 

visíveis e muitos deles acabavam se evadindo da unidade educacional, e eram situações 

como essas que me inquietavam e me fazia pensar em novas ações e novas diretrizes 

para tais condições. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



38 
 

 

ILUSTRAÇÃO VIII – IMAGEM DE UMA DAS TURMAS DE 

ALUNOS/ALUNAS DO CURSO NORMAL.  

 

 

Fonte: Arquivo Pessoal. Turma do 4º ano do Curso Normal. Ano de 2011. 

 

Quando havia trabalhos em grupos nem todos os estudantes queriam compartilhar 

suas atividades com um negro, quando as equipes eram formadas apenas por alunos 

afrodescendentes, alguns dos demais não davam ouvidos ou se quer prestavam atenção 

nos colegas; em alguns momentos e situações que eventualmente aconteciam os 

quilombolas eram desacatados apenas pelo seu tom de pele, eram tidos por alguns como 

incompetentes, incapazes, “burros”7... Ao ouvir de alguns estudantes a respeito dessas 

situações entendemos que muitos alunos não suportam as humilhações e desistem de 

estudar e de buscar uma vida melhor. 

O corpo docente da escola a qual trabalhei, sempre fez o que estava ao seu alcance 

para que seus estudantes se sentissem e vivenciassem um ambiente acolhedor e 

harmônico para todos/todas, mas infelizmente o racismo é estrutural, é uma prática que 

transpassa gerações e que necessita ser combatida dia após dia, em qualquer lugar e com 

qualquer pessoa. Ribeiro (2020), diz que a prática do racismo deve ser combatida dia a 

7 É um xingamento que se refere a pessoas que são consideradas como alguém que não possui 
inteligência. 

 



39 
 

dia, a partir das nossas ações, gestos e palavras, pois um ato involuntário ou impensado 

pode ser uma maneira de reproduzir o racismo e mesmo com uma política de boa 

convivência com os alunos, infelizmente ainda havia algumas situações que promoviam 

ou facilitavam a evasão escolar. 

Quando eu fico a pensar naquela experiência que vivenciei, fico indagando a 

respeito da dificuldade que algumas pessoas têm em enxergar o próximo a partir das 

potencialidades que eles/elas disponibilizam, o saber cultural vivenciado pelos 

quilombolas é algo riquíssimo e que poderia ser usado para engrandecer momentos de 

debates e discussões pedagógicas, mas infelizmente não são valorizados por 

todos/todas. 

Mas, há um ditado popular que diz que só entendemos a dor do outro quando 

sentimos na pele a própria dor, e assim ocorreu comigo, o tempo foi passando e eu fui 

contemplada com o dom da maternidade e como não poderia ser diferente meu filho 

nasceu negro, do cabelo crespo e dos lábios grossos, ou seja, com todas as 

características das pessoas negras. Meu orgulho é imenso pelo filho que tenho, porém 

eu me preocupo bastante com o mundo o qual recebeu meu filho e as demais pessoas 

que possui o nosso bio-tipo. 

Embora na minha adolescência e enquanto estive na universidade eu tivesse me 

inquietado bastante com o racismo e a causa do povo negro, eu não fiz nada para poder 

minimizar essa prática, é claro que li a esse respeito, debatia, buscava compreender as 

situações e as dores dos quilombolas, mas mesmo assim ainda não havia uma ação 

concreta a esse respeito. Porém, quando meu filho nasceu nós recebemos a visita de um 

familiar e a primeira frase que ela expressou foi: __ “mas ele é escurinho né? ”, naquele 

momento eu senti o gosto amargo do racismo e daí pensei que não dava mais para ficar 

calada a esse respeito. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



40 
 

ILUSTRAÇÃO IX – IMAGEM DO MEU FILHO NO MEU COLO 

 

 
Fonte: Arquivo Pessoal. João Davi com 2 meses de vida. Agosto de 2014. 

 

O preconceito existe, ele é real, nós sofremos com olhares desconfiados, com 

piadas maldosas, com comentários sem graça e muitas das vezes com o desprezo e o 

descaso, são músicas que ofendem e menosprezam o negro/negra, são piadinhas racistas 

e preconceituosas com as mulheres  negras, são as tentativas de menosprezar e de 

diminuir intelectualmente, mas, o que muitos não sabem e que precisamos propagar é a 

sabedoria popular que tem origem na cultura  negra, na ancestralidade quilombola, nas 

práticas populares, na sabedoria que é repassada de geração a geração.  

A contribuição da cultura afro para o nosso país é vista em diversos aspectos da 

nossa realidade, na culinária, no vocabulário, na religião, na dança, na música, no 

vestuário, na saúde, são alguns dos espaços que receberam influências africanas. Diante 

desses feitos, não podemos negar a sua importância para a nossa cultura e também para 

 



41 
 

a nossa vivência. Não podemos deixar de enfatizar a colaboração dos africanos para a 

formação da nossa sociedade e da nossa cultura.  

Em um determinado momento, meados do ano de 2013 para 2014, já tendo 

concluído o curso de Pedagogia, me aventurei em alguns Cursos de Especializações os 

quais as temáticas me despertavam interesses. Primeiramente cursei Educação e 

Supervisão Escolar (FACISA), haja visto que já tinha interesse em possuir a minha 

própria escola e precisava me preparar para isso. Em seguida, cursei outra 

Especialização, a qual tinha como temática Gênero e Diversidade na Escola 

(UFPB/Virtual), neste período eu engravidei e concluí já com meu filho nos braços e a 

partir desse momento e desse contexto toda a minha vida mudou; como pessoa e como 

profissional, comecei a enxergar situações que anteriormente passavam despercebidas 

aos meus olhos. 

 Ao me tornar mãe, me senti mais responsável, mais preocupada com o mundo o 

qual estou deixando para meu filho e procurei uma causa para dedicar a minha vida. Eu 

sempre tive o desejo de me tornar Assistente Social e poder fazer da minha profissão 

um meio de ajudar as pessoas menos favorecidas (economicamente falando) e excluídas 

da sociedade; descobri que sendo Pedagoga também era possível realizar o meu desejo e 

assim eu fiz. Me dediquei a educação, estudei, batalhei e consegui alçar voos, trabalhei 

no meu município e em mais dois municípios vizinhos (Alagoa Grande e Guarabira) e 

conquistei meu espaço como educadora de séries iniciais. 

Nesse mesmo período conheci o professor Assis Souza de Moura do Curso de 

Comunicação Social da UFCG, o mesmo era professor do meu irmão Edielson e juntos 

eles participavam de um grupo de estudo o qual promovia apoio aos estudantes que 

tinham interesses de publicar artigos em livros e revistas, o professor Assis coordenava 

esse projeto e auxiliava a quem tinha interesse em prosseguir seus estudos em pesquisas 

e publicações. Ao saber dessas ações pedi auxílio a esse referido professor para que me 

abrisse as portas de um futuro o qual eu desejava, mas até então não tinha oportunidade.  

Foi então, que a partir daí comecei a pesquisar e escrever a respeito da cultura 

negra e dos quilombolas, trouxe essa temática para diferentes aspectos da realidade e da 

sociedade a qual estamos inseridos (as), nessa jornada de publicações sempre fui 

auxiliada pelo meu irmão Edielson, o qual na oportunidade era mestrando e o maior 

idealizador de que eu continuasse a escrever, a publicar e a estudar. A partir do 

nascimento do meu filho, me vi no dever de me aceitar e me compreender como alguém 

que precisa se aceitar e lutar por dias melhores, por oportunidades dignas e igualitárias 

 



42 
 

para todos e todas. Nesse processo de pesquisa e escrita, me lembrava bastante das 

alunas quilombolas que tive há algum tempo atrás enquanto lecionava no vizinho 

município de Alagoa Grande, recordava-me da dificuldade daquelas moças (não 

tínhamos rapazes da comunidade estudando naquela escola) que andavam quilômetros e 

quilômetros em busca de um aprendizado científico enquanto muitas vezes eram 

discriminadas por possuírem tantos conhecimentos populares e milenares que 

acompanhavam seu povo. 

Quando meu filho tinha apenas 6 meses de vida, eu montei uma escolinha 

particular aqui na cidade onde moro, essa escolinha tinha o intuito de atender crianças 

da educação infantil e crianças do fundamental I para aulas particulares de reforço 

escolar, sendo essas modalidades nos turnos manhã e tarde, no turno da noite, 

recebíamos alunos do Programa Brasil Alfabetizado8, que era um programa dos 

governos federal e estaduais que ofertavam uma bolsa de R$ 400,00 para o alfabetizador 

que tivesse uma sala de aula destinada a alunos adultos que tinham o interesse de serem 

alfabetizados e de R$ 600,00 para os coordenadores de turmas. 

Enquanto educadora das séries iniciais e com uma vivência bem mais atual da 

realidade pude fazer bem mais do que antes no que se refere a conscientização e o 

diálogo entre as diferenças. Na escola a qual estive e ainda estou a frente, temos dito 

todos os dias o quanto é importante respeitar as diferenças, aceitar que não somos 

iguais, mas que temos direitos e deveres iguais. Enquanto gestora dessa referida escola, 

buscamos cumprir o que diz a Lei 10.639/2003, enfatizamos o respeito mútuo, a 

solidariedade, a empatia e a busca por dias melhores para todos e todas. 

Diferentemente das escolas privadas, essa  busca atender aos anseios da 

comunidade a qual ela está inserida e ao analisar e compreender quem eram os sujeitos 

que habitavam aos seus arredores, dos quais alguns eram pais/mães dos nossos 

estudantes, a partir dessas observações  entendemos que essa ação do governo 

beneficiaria bastante a comunidade e assim abrimos as portas do nosso espaço de aula 

para recebermos esses jovens e adultos que não tiveram a oportunidade de serem 

alfabetizados na idade certa.  

Esse programa atendia na sua maioria era composta pelo povo de classe 

econômica menos favorecida e que não possuíam um poder financeiro abastado, muitas 

8 É um programa realizado desde o ano de 2003 pelo MEC, voltado para a promoção da 
alfabetização de jovens e adultos e busca promover a superação do analfabetismo e contribuir 
para a universalização do Ensino Fundamental no Brasil. 

 



43 
 

das suas salas de aulas funcionavam em lugares improvisados, mas que ficasse próximo 

da população, a exemplo de igrejas, associação de moradores, escolas, casas de farinha 

e etc. A minha inserção nesse programa, me permitiu adentrar na Educação Popular pois 

as nossas atividades eram desenvolvidas com membros de comunidades, movimentos 

sociais, pessoas que vivenciam situação de vulnerabilidade social e assim por diante, 

porém  mesmo agindo como uma educadora popular eu não me via nessa posição, eu 

não compreendia minha prática como tal, pois quando estamos distante da academia 

nem sempre temos ciência das nossas ações, pois para compreendermos essa realidade é 

necessário nos apoderarmos do que nos fala Freire (2001) a respeito da ação – reflexão 

– ação. 

Eu atuava como coordenadora de turmas, ganhava uma bolsa de R$ 600,00 e era 

responsável por 6 (seis) alfabetizadores, dentre essas turmas as 2 (duas) que estavam 

funcionando na minha escolinha, eu acompanhava o desenvolvimento das aulas todas as 

noites. Nesse momento, eu me aproximei bastante das ideias do educador Paulo Freire,  

comecei a pesquisar o seu engajamento e a buscar conhecer autores que evidenciaram 

essa prática; nas atividades que participavam com os alunos, trabalhávamos com eles o 

Método Paulo Freire9 e assim, fazíamos bem mais do que alfabetizar aquelas pessoas 

que não tiveram oportunidades de estudar enquanto eram crianças.  

 

ILUSTRAÇÃO X – ESTUDANTES DO PBA EM MOMENTOS DE AULA, SENDO 

AUXILIADO PELO ALFABETIZADOR DA TURMA. 

 

9 É um método de ensino desenvolvido pelo educador brasileiro Paulo Freire, que visa 
alfabetizar adultos com palavras geradoras a partir da sua realidade de vida. 

 



44 
 

 

Fonte: Arquivo Pessoal (2017) 

 

A imagem acima retrata um momento de aula, na qual estudantes e alfabetizador 

buscam aprender a ler e a escrever, para que dessa maneira possam se sentir um cidadão 

que teve oportunidade de ser alfabetizado. Ao analisarmos a imagem em questão 

podemos identificar que a turma é composta na sua maioria por idosos/idosas e 

negros/negras, essa afirmação nos faz compreender que a população negra é a que mais 

sofreu e ainda sofre com o analfabetismo e com qualquer outro tipo de preconceito ou 

segregação racial e social que venha acometer a sociedade brasileira. 

Essa imagem demonstra que mesmo após muitos anos da libertação dos cativos, a 

população negra ainda sofre com as desigualdades pelas quais se perpetuou na 

sociedade, seja no que se refere a educação, saúde, trabalho e moradia. Quando 

indagamos um/uma estudante do programa por qual motivos ele/ela não estudou na 

idade prevista para o processo de alfabetização, a resposta é quase unânime, que a 

necessidade de trabalhar na  lavoura, de exercer a função de empregada doméstica, de 

babá, de cozinheira, que a jornada de trabalho exaustiva, que a distância da sua moradia 

para as escolas impossibilitavam de continuar os estudos e dessa maneira ocorria a 

evasão escolar e consequentemente o aumento do índice de analfabetismo no país, em 

especial nas regiões mais pobres, a exemplo da região Norte e Nordeste. 

 

 



45 
 

ILUSTRAÇÃO XI – MOMENTO DE REFLEXÃO COM OS ALFABETIZADORES E 

ALFABETIZANDOS NA BUSCA DE CONSCIENTIZA – LOS A RESPEITO DA 

REALIDADE VIVENCIADA. 

 

 
Fonte: Arquivo Pessoal (2016) 

 

 

ILUSTRAÇÃO XII – MOMENTOS DE DESCONTRAÇÃO E COMEMORAÇÃO 

ENTRE OS ESTUDANTES E OS SEUS ALFABETIZADORES. 

 

 

 



46 
 

 
Fonte: Arquivo Pessoal (2017) 

 

As imagens II e III, nos mostram momentos de reflexões entre alfabetizadores e 

estudantes do programa, pois além de promover a alfabetização, fazíamos também 

reflexões a respeito do momento em que estávamos vivenciando, Freire (1996, pág. 65) 

diz que “a responsabilidade do professor é grande e que às vezes não nos damos conta, e 

que a sua prática é profundamente formadora”... diante desses ensinamentos víamos 

nesses momentos a oportunidade de refletir a respeito da nossa prática, da nossa 

vivencia, do momento político, e assim empoderar os sujeitos a partir da valorização 

dos seus saberes, os quais não foram conquistados nas academias, mas sim na sua 

estadia dos campos populares. 

Na nossa escola, funcionavam duas turmas, uma tinha como alfabetizador o meu 

irmão Edielson, o qual duas vezes por semana ele precisava se ausentar da turma para 

concluir o curso o qual ele estava fazendo na UFCG, mas quando meu irmão precisava 

se ausentar eu assumia a sala de aula dele como alfabetizadora, e confesso que foi uma 

experiência inigualável. Conviver com aquelas pessoas que tinham idade para ser meu 

pai, minha mãe, era uma partilha de saberes que me fascinava. Aqueles/ aquelas 

estudantes, traziam nas suas histórias de vida conhecimentos que as academias jamais 

iriam lhes proporcionar. 

Daquele momento em diante eu enxerguei que a sabedoria popular é tão 

importante quanto o conhecimento científico, que todos os saberes são valiosos e que 

 



47 
 

aprendemos com uma pessoa do campo tanto quanto aprendemos com um doutor da 

academia. Diante dessa realidade, Cruz (2017, p.56-57) enfatiza o nosso sentimento ao 

expressar que “o conhecimento científico era só mais um. Aprendi imensidões de 

sabedoria e conhecimento com as pessoas mais simples. Reconheci que o trabalho 

social é educativo”. 

Eu pude observar na prática que quando a gente tem amor por uma causa, 

qualquer profissão que tenhamos é possível fazer a diferença na vida de alguém. 

Naqueles momentos de aula e pós aulas (pois quando nós somos educadores, somos 

conhecidos dessa maneira em qualquer lugar), eu compreendi que sendo educadora, 

pedagoga, assistente social ou qualquer outra profissão eu tinha e tenho a possibilidade 

de fazer a diferença na vida das pessoas, a minha prática pode mudar a vida de muita 

gente, os meus conhecimentos podem complementar ou podem ser complementados 

pelos conhecimentos de outras pessoas. 

Ainda à frente desse programa, vivenciei uma experiência muito marcante, em um 

determinado momento, situação que me despertou bastante para adentrar no caminho de 

pesquisadora que vivencio na atualidade e militar na Educação Popular. Em uma das 

atividades propostas pela turma, fizemos um encontro das tradições populares e 

reunimos outros/outras coordenadores, alfabetizadores e estudantes. Na oportunidade 

trouxemos demonstrações da culinária, da dança, das raízes, dos antepassados, a 

vivência de cada pessoa, as práticas populares em saúde, revisitamos as nossas raízes, 

nossa história e a nossa ancestralidade. 

 

ILUSTRAÇÃO XIII – MOMENTO DE CELEBRAÇÃO DA CULTURA POPULAR 

DENTRO DA ESCOLA COM ESTUDANTES E ALFABETIZADORES DO PBA 

 



48 
 

 
Fonte: Arquivo Pessoal (2017) 

 

A cultura popular brasileira sempre estavam presentes em  comunidades que eram 

atendidas pelo PBA, devido ao público que recebíamos em sala de aula ser composto na 

sua maioria de pessoas residentes em comunidades, outros serem  participantes de 

movimentos  e na sua maioria era composta pelo povo de classe econômica mais baixa, 

a sua cultura e a sua vivencia estavam sempre presente nas nossas aulas, mesmo  porque 

não se pode separar o indivíduo da cultura que habita nele, e por muitas das vezes 

utilizávamos esses momentos para demonstrar nossas raízes, nossa ancestralidade e 

nossa cultura. Essas ações ocorriam bastante enquanto estávamos a frente dessas ações, 

pois entendemos como algo de grande relevância para compreendermos quem somos e 

de onde viemos para que dessa maneira tenhamos consciência do nosso papel na 

sociedade. 

Estar à frente desse programa foi uma experiência inigualável com aprendizados 

que ficarão para sempre nas nossas memórias, pois são situações corriqueiras, mas que 

não damos o devido valor que elas possuem. Mas, de todas as demonstrações populares 

realizadas naquele evento, as práticas populares em saúde foi a que mais me chamou a 

atenção, por se tratar de uma prática que é mais comum do que imaginamos, 

principalmente por ser algo que nos é dado pela natureza, que adquirimos de maneira 

natural e sem custo nenhum, que acreditamos que trará um bem maior para cada 

um/uma que faz uso dela. 

 



49 
 

Naquele instante, eu vi que as práticas populares em saúde não eram algo 

vivenciado apenas pelos meus parentes, era algo bastante comum entre outras famílias; 

é bem verdade que reproduzimos uma prática que não sabemos de onde vem, mas que é 

de total serventia para quem faz uso delas. Daí por diante, me propus a buscar entender 

um pouco mais a respeito das práticas populares em saúde e descobri um universo 

riquíssimo de saberes e experimentos. 

 

2.1​– Se reconhecendo dentro da Educação Popular 

 

Enquanto coordenadora das turmas do programa o qual tínhamos como base as 

teorias escritas e defendidas por Freire, compreendi que era  preciso seguir uma linha de 

pensamento que provocasse uma mudança considerável na vida dos meus alunos e na 

sociedade, e a partir daquela experiência busquei compreender um pouco mais das 

ideias do educador brasileiro o qual fez a diferença positiva na vida de tantas pessoas 

desacreditadas pela elite brasileira, e foi aí que procurei conhecer um pouco mais da 

Educação Popular, pois já tinha conhecimento que Freire era um educador popular. 

Vasconcelos (2015, pág. 91) descreve Educação Popular como uma “concepção teórica 

das ciências da educação que se estruturou inicialmente na América Latina, na segunda 

metade do século XX e que hoje está presente em todos os continentes, tendo como 

pioneiro o educador brasileiro Paulo Freire”.  

A experiência que vivenciei foi algo inspirador e que me fez entender que a 

Educação Popular era uma concepção que me fascinava, que me despertava ir além do 

que estava indo. Fiquei a frente desse programa por três etapas consecutivas, 

infelizmente no município o qual resido e no estado não existe mais, o programa acabou 

no ano de 2017, porém foi algo que me ensinou e que me marcou bastante, despertou 

em mim um universo de ideias que busco compreender, que manifesto o anseio em 

pesquisar e que pretendo seguir.  

Mesmo não fazendo parte de grupos que atuam na Educação Popular, me debrucei 

em alguns textos no intuito de descobrir minhas raízes, minha força e a direcionalidade 

que ela me propõe. Ao buscar compreender e diferenciar o Programa Brasil 

Alfabetizado da Educação Popular, foi possível entender que as suas dinâmicas se 

entrelaçam. A Educação Popular é algo independente do Programa de Educação, porém 

essa modalidade de ensino não se distancia da Educação Popular. 

 



50 
 

A Educação Popular é feita a partir da realidade do nosso povo e com a 

participação do povo, da nossa gente, dos nossos costumes e tradições, e enquanto 

educadora naquele sistema de ensino foi possível conhecer as histórias de vida e a  

realidade das pessoas que estavam tão próximos/próximas de mim e que não tinha ideia 

a respeito de cada um/uma. A essência do Programa era trabalhar os conteúdos 

programados de acordo com a realidade de cada estudante e ao final das aulas 

compararmos as situações que tínhamos em comum, buscar solucionar os problemas e 

refletir a respeito da nossa prática enquanto cidadão. 

Dia após dia, foi possível compreender a importância da Educação Popular e dos 

seus ideais na formação escolar daquelas pessoas, pois o que fazíamos em sala de aula 

era algo a mais do que ensinar a ler e escrever. Características como a conscientização, a 

colaboração, o diálogo, a amorosidade, o despertar para agir em prol de si mesmo e da 

sua   comunidade, foram alguns dos subsídios que nos levou a se engajar na Educação 

Popular, com a busca de adquirir saberes e compartilhar com a comunidade a qual 

estamos inseridos/as. 

Em um certo dia no ano de 2018, juntamente com dois colegas (Leonardo e 

Cilene) que por coincidência residem no município de Alagoa Grande/PB, fomos 

assistir a uma aula inaugural de uma turma de Especialização em Relações Étnicos 

Raciais na UEPB (Campus de Guarabira), na oportunidade estavam palestrando naquele 

ambiente duas líderes comunitárias (dona Edite e Luciene) e uma agente de saúde (dona 

Elza), todas moradoras da Comunidade Quilombola Caiana dos Crioulos. Aquele 

momento foi maravilhoso, o que foi falado e ouvido naquele espaço me deixou 

deslumbrada e me fez sentir o desejo de adentrar um pouco mais nessa temática. 

 

ILUSTRAÇÃO XIV – IMAGEM DO MOMENTO EM QUE ASSISTÍAMOS 

UMA AULA INAUGURAL. 

 

 



51 
 

 
Fonte: Arquivo Pessoal. Cilene, Leonardo e Edileuza. 2018. 

 

Pelas convidadas foram expostas a realidade da comunidade, seus saberes, sua 

cultura, dança, ensino, aprendizagem, perpetuação dos saberes e práticas populares em 

saúde. Dona Edite e dona Elza, por terem um pouco mais de idade possuem um saber 

extraordinário, Luciene, é mais jovem (aliás foi uma das alunas que tive quando lecionei 

na escola que recebia alunos quilombolas), mas seus saberes também não deixam a 

desejar, ela foi uma das poucas garotas que lutaram em busca dos seus sonhos e que  

conseguiu dar continuidade aos seus estudos, atualmente ela é Mestra em Formação de 

Professores, cursou na Universidade Estadual da Paraíba (Campus I), concluiu no ano 

de 2021. 

O momento de diálogo e troca de experiência foi bastante instigador, serviu de 

reflexão das nossas ações e práticas, nos fez conhecer um pouco mais da cultura e da 

sabedoria dos quilombolas e da comunidade Caiana dos Crioulos. Ao final da palestra 

tivemos um coco de roda, o qual é símbolo dos festejos da comunidade e foi puxado por 

Luciene, dona Edite e dona Elza. Esse evento rico em cultura e saberes foi idealizado 

pelo professor Doutor Waldecí Ferreira Chagas. 

 

 

ILUSTRAÇÃO XV – IMAGEM DE UM MOMENTO DE CANTOS E DANÇAS. 

 

 



52 
 

 
Fonte: Arquivo Pessoal. O coco de roda cantado e dançado pelas mulheres quilombolas.  (2018) 

 

Eu já conhecia a comunidade de outras oportunidades, conhecia alguns dos seus 

moradores, conhecia a sua história de vida e de luta, porém nunca tinha olhado para ela 

com o olhar de pesquisadora, de alguém que quer se aprofundar em uma determinada 

prática da realidade. E foi naquela aula inaugural, que me despertei em busca de me 

aprofundar na temática das práticas populares em saúde, foi a partir da fala daquelas 

mulheres que eu relembrei do que vivenciava na minha casa, na minha família e do que 

aprendi com aqueles estudantes do Programa Brasil Alfabetizado.  

Certa do que queria seguir, continuei nossa prática como educadora, agora apenas 

com o ensino voltado para o público infantil. Dei continuidade aos estudos e quando me 

deparei com o edital da seleção do Mestrado não tive dúvida a qual linha seguir. Sempre 

quis a Educação Popular, por ser algo que me encanta, que me cativa, que me desperta a 

ser uma pessoa melhor e a buscar a fazer o bem em prol dos meus semelhantes. 

Enxerguei nesta oportunidade a chance de compreender e mudar a minha realidade a 

partir do diálogo, da partilha de saberes e da valorização da minha cultura e da minha 

ancestralidade. 

Dentre as práticas da Educação Popular fazia – se necessário escolher uma área 

que me instigasse e que me fizesse se encantar pelo que iria pesquisar, pois quando se 

faz algo com paixão, tudo se torna mais prazeroso; foi então, que me lembrei das 

 



53 
 

práticas populares em saúde as quais eram praticadas pelas mulheres da minha família, 

lembrei também que já havia ouvido a respeito dessa prática nas comunidades 

quilombolas e daí compreendi que pesquisar essa temática  no território  de Caiana dos 

Crioulos era algo que iria preencher meu coração de alegria e aprendizado, além de me 

fazer enxergar algumas situações cotidianas as quais sempre tive interesses em 

compreender. 

A experiência que vivenciei enquanto coordenadora e alfabetizadora naquele 

programa destinado aos adultos, me  fez ter um envolvimento com a Educação 

Popular que antes não tinha (mesmo sabendo que a EP e o Programa são coisas 

distintas) a partir daquelas ações me enxerguei como  sendo uma educadora 

popular, pois a minha presença naquele espaço não era apenas para a transmissão 

de conteúdos, as minhas ações iam além das aulas, a minha realidade vivenciada 

enquanto membro da sociedade eram refletidas, ensinadas, conversadas.  

O maior desafio da incrementação da Educação Popular em diferentes 

aspectos da realidade é conscientizar a sociedade que está sendo assistida naquele 

momento do seu papel enquanto integrante da mesma, minha busca deve ser em 

prol  da humanização, da partilha de saberes, da construção do conhecimento de 

forma compartilhada, da escuta humanizada, do olhar fraterno, do diálogo 

conscientizador e da sua participação enquanto ser social. Diante dessas palavras é 

necessário salientar que a busca por novas realizações e novas metodologias 

pretendem alcançar melhorias para a vivência  da população enquanto comunidade 

e seres humanos que buscam uma melhor realidade de vida. 

Após a minha participação nas etapas do processo seletivo, para  a minha 

surpresa fui aprovada e confesso que não imaginava tamanha felicidade, pois já 

achava  que tinha chegado a um nível alto no que se refere a educação, pois sou 

oriunda de uma origem socioeconômica desfavorecida, meus pais semianalfabetos, 

sempre estudei em escola pública e a minha graduação foi dividida entre dois 

turnos de trabalho e um de estudo; a minha inserção no mercado de trabalho se deu 

precocemente, ainda muito jovem já dividia  meu tempo entre estudar e trabalhar e 

quando pensava em estudar sabia que tinha que me desdobrar entre ambos, pois 

minha mãe  não tinham condições de me sustentar, tendo em vista que meu já era 

falecido.. 

Porém, esse resultado me fez compreender o quanto sou resistência e o quão alto 

podemos chegar quando desejamos algo verdadeiramente. Ao adentrar na 

 



54 
 

pós-graduação de uma universidade pública, em um programa que é referência no 

estado, com professores (as) altamente qualificados, compreendo que assim como o 

nível de aprendizado vai aumentando, as dificuldades para estudar também nos 

acompanham. Não basta apenas querer ou gostar de estudar, muitas situações nos 

tendem a desanimar, a nos pensar em parar. Mas, minha vida sempre foi assim, sempre 

tive que trabalhar e estudar simultaneamente, em todas as minhas conclusões de cursos, 

seja a graduação ou os cursos de especializações tive que me desdobrar para alcançar os 

objetivos necessários e acredito que agora não será diferente. 

Esta minha aprovação no mestrado se deu em um momento atípico da sociedade, 

faço parte da Turma 40 do Mestrado em Educação da Universidade Federal da Paraíba, 

popularmente conhecida como a “Turma da Pandemia”, pois esse apelido se deu devido 

a Pandemia do Covid-1910, que assolou todo o mundo no final do ano de 2019 e se 

estende até os dias atuais, a contaminação por meio desse vírus infectou muitas pessoas 

em pouco tempo e levou a óbito cerca de 676.280 pessoas somente no Brasil11.   

Presencialmente só tivemos três aulas, muitos dos nossos professores só vimos 

através das aulas virtuais, alguns dos nossos colegas de turma nem sabemos quem são 

ou onde moram, orientandos e orientadores nunca se viram, ou se encontraram apenas 

uma vez; e a partir deste cenário estamos caminhando em busca de um objetivo em 

comum, ser mestre/mestra, pesquisador/pesquisadora de alguma área ou temática. 

E já não sendo pouco essa situação me deparei  em lugares bem mais complicados 

do que apenas mestranda da “turma da pandemia”, me vi como dona de uma escola 

privada, na qual  perdi alunos, dispensei professores, fechei as portas da escola e 

sobrevivi  financeiramente com auxílio do governo federal por aproximadamente oito 

meses,  estive numa situação a qual a minha tia que considero  ser   uma segunda mãe, 

passou dezoito dias internada com a Covid-19 em uma UTI de um hospital, enquanto as 

outras pessoas da família em pânico sem saber como reagir a tanta dor, sofrimento e 

incertezas. 

Em meio a essas tribulações  ainda precisei assistir as aulas remotas (em muitas 

das vezes com o sinal da internet ruim ou até mesmo sem dá sinal algum),  ler textos, 

11 Dados retirados da página on - line do G1. O conteúdo pode ser acessado no seguinte 
endereço eletrônico. 
https://g1.globo.com/saude/coronavirus/noticia/2022/07/20/brasil-registra-351-novas-mortes-po
r-covid-total-passa-de-676-mil.ghtml. Acesso em 21/07/2022 às 13h37. 

10 Covid – 19. Coronavírus Disease. Refere-se a uma pandemia que assolou a população desde o 
ano de 2019 até os dias atuais 

 

https://g1.globo.com/saude/coronavirus/noticia/2022/07/20/brasil-registra-351-novas-mortes-por-covid-total-passa-de-676-mil.ghtml
https://g1.globo.com/saude/coronavirus/noticia/2022/07/20/brasil-registra-351-novas-mortes-por-covid-total-passa-de-676-mil.ghtml


55 
 

produzir artigos, sínteses, participar de grupo de estudos, assistir diversas laives12 que 

eram produzidas, cuidar dos afazeres domésticos e de uma criança de 7 anos de idade, 

que não compreendia toda aquela situação de isolamento  e dor,  e tudo isso sem saber 

se estaria viva no dia seguinte, pois na situação em que estava vivenciando, sem saber 

ao certo o que fazer e contra o que, ou com quem lutar, não tinha garantia nenhuma de 

vida, pois a cada minuto perdia alguém conhecido ou próximo da minha  família, e 

assim foram e têm sido os dias de estudante de pós – graduação, vivenciar uma 

realidade nua e crua e ainda lidar com os prazos exigidos pelo programa o qual estamos 

vinculados como se nada tivesse acontecendo ou como se fôssemos simplesmente um 

robô. 

Os dias foram se passando, a descoberta de uma vacina que visasse o combate ao 

vírus foi reconhecida e gradativamente as coisas foram se encaixando, aos  poucos a 

nossa vida vai voltando ao que chamamos de normal, porém os compromissos 

continuam e a minha busca por uma conclusão desse processo está cada dia mais 

elevado, não busco apenas obter o certificado, mas desejo concluir a minha pesquisa e 

de alguma maneira contribuir para a melhoria de vida dos quilombolas e dos 

descendentes dos africanos. 

 Apesar de tanto sofrimento, fica para mim o aprendizado de que a universidade 

pública e a pós – graduação não ficou para pessoas com pouco poder financeiro, desde a 

minha graduação a qual eu tive que estudar e trabalhar simultaneamente, eu tinha a 

compreensão de que  a ideia de cursar uma universidade foi algo pensado para 

privilegiar a elite, para que aqueles/aquelas que se submetem a esse processo não 

precise dividir seu tempo entre estudo, trabalho e afazeres domésticos e aqueles/aquelas 

que desafiasse o sistema elitista e excludente teria grande chance de não concluir o 

curso, tornando-se apenas um número estatístico no que evidencia a evasão. 

Silva (2021, p. 21), endossa nossas palavras quando diz que;  

A exclusão social é fato que tem aumentado e refletido em todos os 
setores da sociedade, na escola e na universidade o cenário não seria 
diferente, haja visto que esse processo recai em nosso povo desde os 
primórdios da civilização, quando houve a invasão portuguesa nas 
terras as quais na atualidade são denominadas de Brasil. (SILVA, 
2021, p. 21) 

12 São transmissões via internet a qual pode se fazer shows artísticos, de danças, aulas escolares 
ou universitárias e qualquer outra transmissão que tenha o objetivo de levar um determinado 
conteúdo para a população. 

 



56 
 

 

E é claro que não está sendo  nada fácil cursar um mestrado em uma universidade 

pública sem ser bolsista, ser mãe solo, dona de casa, trabalhar dois horários (sendo um 

em sala de aula de educação infantil como professora e o outro horário coordenar uma 

escolinha particular com aproximadamente 100 alunos e 5 professoras), mas o desejo de 

ser pesquisadora, de conhecer e compartilhar a sabedoria do povo quilombola a partir 

das suas práticas populares em saúde nos faz superar nossos próprios limites e buscar a 

conclusão dessa pesquisa. 

Pesquisar as Prática Populares em Saúde a partir da sabedoria do povo quilombola 

é algo extremamente necessário e útil, pois essa atuação perpassa o simples ato de 

trabalhar com plantas medicinais, é uma ação que vai além disso, que busca minimizar 

o problema da doença quando não se tem o dinheiro para comprar na farmácia, é uma 

maneira de empoderar o indivíduo que está usando a sua sabedoria para ajudar outras 

pessoas e ao mesmo tempo divulgar uma cultura que ultrapassa gerações e que se 

mantém viva até a atualidade.  

As práticas populares de saúde são conhecimentos que atravessam gerações, que 

se perpetuam diante das comunidades, dos movimentos sociais e das classes populares, 

e por ser uma prática bastante utilizada no meu meio de convivência me instigou a 

pesquisar e a compreender um pouco mais dessa prática, além de trazer subsídios a 

respeito da cultura negra e da sua ancestralidade. A escolha de pesquisar essa 

comunidade deve-se ao fato de já conhecê-la, de saber do seu potencial, de saber a 

respeito da busca da preservação da sua ancestralidade, de conhecer alguns dos seus 

membros e de comungar com suas práticas, suas falas e seus interesses. 

A comunidade quilombola a qual serve de campo para a nossa pesquisa é uma 

comunidade que tem na sua essência as práticas da Educação Popular e da Educação 

Popular em Saúde. Assim sendo, é nesse contexto que se dá às práticas da Educação 

Popular como uma educação que busca emancipar o outro, compreendendo seus 

saberes e suas realidades. Oliveira (2007, p.75), diz que: “Uma educação que procure o 

diálogo pressupõe a visão do outro como sujeito, e que as compreensões dos saberes da 

população são elaboradas sobre experiência concreta, sobre vivências distintas 

daquelas do profissional”. 

Mesmo diante de tantas dificuldades em conciliar estudo, trabalho, vida pessoal e 

vida de pesquisadora, meu desejo maior era de estar dentro da comunidade aprendendo 

e compartilhando conhecimentos com os moradores daquela localidade. Mas, 

 



57 
 

infelizmente estamos vivenciando um momento muito difícil na área da saúde, que é a 

pandemia do Covid-19 e devido a este fato, por um longo período fiquei impossibilitada 

de frequentar a comunidade da maneira que tinha planejado e o qual era o mais propício 

para esta pesquisa. 

Viver a Educação Popular é compreender o seu semelhante, é não se sentir melhor 

nem mais sábio que ele, é considerar os seus conhecimentos, independentes se é um 

conhecimento acadêmico ou popular. É acreditar no potencial dessas pessoas, é 

considerar e respeitar suas crenças, suas culturas, seus ensinamentos. É engajá-los em 

situações que lhes permitam vivenciar seus costumes e valorizá-los de acordo com a sua 

realidade. É dar-lhes incentivos em busca das transformações de vidas através dos 

processos populares.  

Mas é claro que na realidade não é tão simples quanto nas minhas palavras, nem 

todos que se dizem educadores populares são envolvidos com a causa ou vivem em 

comunhão com seu semelhante. Em algumas situações as ações acontecem de acordo 

com os interesses de cada um ou do meio os quais estão envolvidos. Calado (2014, 

p.357) diz que;  

 

... pode se entender a Educação Popular como o processo formativo 
concernente às camadas populares, que envolve diferentes 
protagonistas, parceiros, aliados e supostos aliados, animados por 
diferentes – e, às vezes, antagônicas – motivações, perspectivas, 
procedimentos e posturas ético políticos e pedagógicos, ainda que 
comporte elementos de sintonia no plano estritamente epistemológico. 
(CALADO, 2014, p. 357) 

 

De todo modo, compreendo a Educação Popular como um movimento composto 

por pessoas que buscam uma igualdade de vida para os membros da sociedade, 

independente da  classe social as quais elas ocupam, são compostas por pessoas que 

busca promover a compreensão dos fatos que ocorrem na sociedade por meio do 

diálogo, da amorosidade, da  igualdade de direitos e da  promoção de  uma vida mais 

justa, tendo como fundamentos a liberdade de expressão e a busca pelos seus direitos de 

cidadãos,  o fundamental da Educação Popular é referenciar as suas práticas na busca de 

favorecer a melhoria de vida para a população invisibilizada, lutar por inclusão social, 

pela valorização da vida e da cultura dos menos favorecidos, e empoderar o sujeito 

diante da construção da sociedade. 

 



58 
 

A minha vivência na Educação Popular se deu a partir da minha inserção no 

Programa Brasil Alfabetizado (mesmo sendo ações distintas, elas se entrelaçam em 

alguns aspectos) antes a essa prática, eu não tinha contato com a   Educação Popular, foi 

após essa vivência com aqueles estudantes que me descobri educadora popular, pois 

enquanto graduanda de Pedagogia ainda não tinha consciência do real sentido da 

Educação Popular. Quanto às pesquisas se voltarem às Práticas Populares em Saúde, se 

deu devido a nossa familiaridade com o tema, com o uso das plantas medicinais no 

nosso dia a dia, por ser uma prática comum na nossa realidade, na nossa família e na 

nossa comunidade. 

Referindo-se a escolha de pesquisar as Práticas Populares em Saúde de uma 

comunidade quilombola, deu-se devido ao acúmulo de saberes existente com aqueles 

povos, não apenas na área da saúde, mas da cultura, da história, das tradições, da 

gastronomia entre outros; além de ter o interesse de difundir essa prática para outras 

realidades, são pessoas que merecem e precisam de uma oportunidade para demonstrar 

seus saberes e suas culturas. A comunidade citada já foi referência para outras pesquisas 

em diferentes temáticas e esses resultados foram de grande valia para difundir suas 

práticas.  

Como exemplo dessas pesquisas que trouxeram resultados positivos para 

demonstrar a realidade da comunidade, podemos citar a Dissertação de Mestrado de 

Luciene Tavares13, que é quilombola, residente no território, líder comunitária e que fez 

da sua pesquisa um meio de elevar o nome da sua comunidade. Ainda temos pesquisas 

de Wallace Ferreira de Souza14, Janailson Macêdo Luíz15, dentre outros pesquisadores e 

pesquisadoras que produziram materiais bastante relevante para mostrar os saberes, 

costumes e vivência da comunidade quilombola de Caiana dos Crioulos. 

Freire (2008) em suas palavras diz que toda ação é um ato político e a escolha do 

objeto de pesquisa não é diferente, haja visto que o intuito da problemática é sanar uma 

inquietação e para isso buscamos as melhores condições para viabilizar situações que 

nos permitissem elaborar essas possibilidades. Como problemática, temos a seguinte 

pergunta que norteou essa pesquisa: Quais são os saberes e as práticas de saúde dos 

povos quilombolas e os processos educativos que por eles/elas são desenvolvidos?  A 

15 Interessados na produção, acessar link: 
http://dspace.sti.ufcg.edu.br:8080/jspui/handle/riufcg/2523 

14 Interessados na produção, acessar o link; 
http://dspace.sti.ufcg.edu.br:8080/jspui/handle/riufcg/1327 

13 Interessados na produção, acessar o link; http://tede.bc.uepb.edu.br/jspui/handle/tede/4305 

 



59 
 

minha trajetória de vida como também as experiências enquanto estudante, mãe, filha e 

integrante de uma sociedade composta por muitas pessoas negras me fez compreender e 

enxergar o quanto sofrem determinados grupos de pessoas que vivem em constante 

exclusão por parte da sociedade. 

É bem verdade que ação unitária não irá modificar a realidade a qual estamos 

inseridos, mas acreditamos que a partir delas muitas coisas poderão se modificar, 

políticas públicas que beneficiem a nossa população mais carente de recursos 

financeiros, poderão ser efetivadas e aos poucos poderemos enxergar alterações e 

valorizações que venham contemplar a nossa população. Quando se trata de educação 

sabemos que as mudanças virão a passos lentos, principalmente quando temos no poder 

governantes que não têm interesse em beneficiar as classes que possuem um menor 

poder aquisitivo (economicamente falando). 

E é esse o meu desejo, mergulhar na Educação Popular todos os dias da minha 

vida, transmiti-la para meus semelhantes e propagá-la. Demonstrar que temos a chance 

de viver dias melhores, que é possível lutar por melhorias de vida para a sociedade a 

qual vivemos. É possível também transmitir a sabedoria popular de um povo rico em 

cultura, em saberes e em práticas. Mostrar à sociedade as práticas populares em saúde 

que são desenvolvidas pelos povos quilombolas, bem como relatar suas vivências, suas 

práticas e suas ações realizadas no nosso dia a dia. 

E a partir do meu desejo de expandir essa cultura que é rica em práticas populares, 

busquei uma comunidade muito acolhedora e praticante dessas ações, a fim de encontrar 

espaços e subsídios para as minhas pesquisas; contei com alguns membros da 

comunidade que me auxiliou e enriqueceu muito mais os meus escritos e me serviu de 

base de conhecimento para a transmissão dos mesmos. 

Enquanto as pesquisas eram realizadas e o texto começou a ser escrito fui me 

dando conta da necessidade de compreender a importância da Educação Popular em 

Saúde para uma comunidade tradicional, e comecei a me interrogar o quanto se faz 

necessário colocar em prática essa tradição e esses ensinamentos em especial nas 

comunidades mais carentes e distantes de políticas públicas que não atendem a 

população com dignidade. 

 

 

 

 

 



60 
 

 

 

 

 III – O PERCURSO TEÓRICO – METODOLÓGICO 

 

3.1 – Caracterização geral e etapas da pesquisa 

 

De acordo com Minayo (2016), a metodologia é muito mais que técnicas. Ela 

inclui as concepções teóricas da abordagem, articulando-se com a teoria, com a 

realidade empírica e com os pensamentos sobre a atualidade. Ainda segundo a autora, o 

método é a alma da teoria, partindo dessa observação a presente pesquisa é um estudo 

na perspectiva qualitativa, com caráter etnográfico. É uma escolha que se justifica por 

esta ser a abordagem mais apropriada para a busca de subsídios, bem como para o 

alcance dos nossos objetivos.  

Estas pesquisas e escritos ocorreram no período de março de 2020 até julho de 

2022, a qual buscou-se investigar a comunidade para poder se obter do resultado 

almejado; com três visitas na comunidade e um diário de campo na mão para anotar 

tudo o que fosse falado, visto e vivido, iniciamos uma investigação empírica, buscamos 

compreender a vivência e as tradições de uma comunidade quilombola existente há mais 

de 300 anos, localizada  na zona rural do município de Alagoa Grande na Paraíba, 

denominada de Comunidade Quilombola Caiana dos Crioulos, andamos pelas ruas do 

território, conversamos livremente com os moradores daquela localidade e observamos 

o máximo de detalhes naquele espaço. 

Em relação as nossas conversas elas não tinham um roteiro a ser seguido, mas 

partíamos sempre das memórias referentes a infância daquelas que conversavam 

conosco, perguntávamos dos seus saberes em relação a saúde, suas vidas no passado e 

na atualidade, suas famílias e a respeito do que é ser quilombola. Deixamos bem claro, 

que aquelas conversas não prejudicariam nenhuma delas, mas que seria de grande valia 

para as nossas pesquisas, enfatizamos também que nenhum/nenhuma dos moradores 

seriam obrigados a nos receber e nos dá informações a respeito das suas vivências.  

Para ficarmos um pouco mais assegurada do que estamos relatando e 

descrevendo, anexamos16 o termo de aceite assinado por dona Severina Luzia da Silva, 

popularmente conhecida como dona Cida, que é uma das representantes da comunidade 

16 Documento nos anexos. 

 



61 
 

e presidenta da Associação dos Quilombolas de Caiana. Diante dessa apresentação 

prévia e do consentimento dos quilombolas para a nossa pesquisa, o elo entre nós e a 

comunidade se intensificou e todas as informações que precisávamos obter ou confirmar 

tivemos o apoio de moradores da comunidade, marcamos também nossas visitas e dessa 

maneira conseguimos com que a nossa pesquisa fosse desenvolvida e posteriormente 

concluída. Não realizamos entrevistas, nem aplicamos questionários, mas obtivemos as 

melhores e mais confiáveis informações a respeito da comunidade. 

 

 

3.2 – O lócus da pesquisa 

 

 

Alagoa Grande, 

Terra de Jackson  e Margarida, 

Abriga a comunidade Quilombola, 

Lugar de pessoas aguerridas, 

 

Relevo de serras e clima quente, 

Terra ilustre, das cachaças e canaviais, 

Caiana dos Crioulos de  

antepassados presentes, 

Comunidade de tradições essenciais, 

 

Vamos conhecer suas histórias, 

Detalhar os seus critérios, 

Mergulhar nos seus saberes, 

Desvendar os seus mistérios. 

(Edileuza Ricardo – 2021) 

 

 

         

 

 

 

 



62 
 

 

 

 ILUSTRAÇÃO XVI - ZONA URBANA DO MUNICÍPIO DE ALAGOA GRANDE - 

PB 

 
Disponível em: 
<https://www.google.com/search?q=fotos+de+alagoa+grande+paraiba&oq=fotos+de+alagoa+gr
ande+paraiba+&aqs. Acesso: 12 jul. de 2021. 
 

Alagoa Grande, município do interior da Paraíba, localizada a cerca de 103 km de 

distância da capital paraibana, cidade importante na cultura e na zona canavieira, por 

muito tempo foi palco dos engenhos de cana de açúcar, fazendas, casas de farinha e 

plantios de milho, feijão, dentre outros cereais, até meados do século XIX foi 

pertencente ao município vizinho de Areia. Sua origem descreve que suas terras serviam 

como ponto de apoio para descanso de tropeiros que se destinavam às feiras de 

Campina Grande a Mamanguape e que passavam por ali.  Alagoa Grande tem sua 

história marcada pelo coco de roda cantado por Jackson do Pandeiro17, que é um dos 

seus filhos ilustre que encantou o país entre as décadas de 1950 a 1970, dono de um 

estilo musical próprio, o cantor elevou o nome do seu município a todas as regiões do 

país.  

17 José Gomes Filho, conhecido como Jackson do Pandeiro, intitulado como o Rei do Ritmo, foi 
um importante instrumentista, compositor e cantor que gravou uma série de forrós, sambas e 
coco de roda. Filho natural de Alagoa Grande PB, ajudou a popularizar a cultura nordestina. 

 

https://www.google.com/search?q=fotos+de+alagoa+grande+paraiba&oq=fotos+de+alagoa+grande+paraiba+&aqs
https://www.google.com/search?q=fotos+de+alagoa+grande+paraiba&oq=fotos+de+alagoa+grande+paraiba+&aqs


63 
 

Alagoa Grande também é marcada pelo latifúndio canavieiro, pelo sangue 

derramado de Margarida Maria Alves18 uma líder sindical que foi assassinada na janela 

da sua residência por matadores de aluguel a mando dos usineiros da região da várzea19,  

Margarida inspirou muita gente com a frase que dizia “__ É melhor morrer na luta do 

que morrer de fome” e essa frase até os dias atuais serve de inspiração para muita gente. 

O município também tem sua história referenciada pela Comunidade Quilombola de 

Caiana dos Crioulos. Comunidade que retrata o passado escravista vivenciado pela 

sociedade que compunha os arredores do local. 

Por se tratar de uma região com um relevo íngreme de serras, montanhas e 

estradas de barros e uma zona rural muito extensa e com diferentes vegetações, o 

município facilitou a existência de um quilombo naquela localidade, especialmente no 

Sítio Sapé que é a localidade que deu origem ao Quilombo de  Caiana dos Crioulos. A 

comunidade está localizada em um espaço que visivelmente era a melhor localização 

geográfica, em especial por possuir todas as características (a exemplo de distância, 

mata fechada, serras, planta rasteira e árvores altas) necessárias para promover a 

acolhida e o esconderijo daquelas pessoas escravizadas que fugiam dos “seus senhores” 

na busca de uma vida melhor. 

Atualmente o município conta com cerca de 28 mil habitantes, têm 156 anos de 

emancipação política (2021), na religião católica é protegida por Nossa Senhora da Boa 

Viagem e abriga pontos históricos na sede do município a exemplo do Teatro Santa 

Ignez, o Memorial de Jackson do Pandeiro, o Museu Casa de Margarida, a Lagoa do 

Paó e a Igreja Matriz, na zona rural encontramos o Engenho Lagoa Verde (fabricante da 

cachaça Volúpia) e a Comunidade Quilombola Caiana dos Crioulos. 

 

ILUSTRAÇÃO XVII - VISTA PARCIAL DA COMUNIDADE QUILOMBOLA DE 

CAIANA DOS CRIOULOS 

19À área da Várzea paraibana, refere-se há alguns municípios banhados pelo Rio Paraíba que 
tinha sua economia baseada no plantio da cana de açúcar e era dominado pelos usineiros e 
grandes proprietários de terras da região. 

18 Margarida Maria Alves, foi uma sindicalista e defensora dos direitos humanos. Uma das 
fundadoras do Movimento Mulheres do Brejo, articuladora das lutas das mulheres do campo, 
primeira mulher a exercer um cargo de direção sindical do país. Foi morta na janela da sua casa 
por um matador de aluguel a mando dos usineiros que compunham a região da várzea. 

 



64 
 

 
Disponível em : 
<https://www.google.com/search?q=comunidade+quilombola+de+caiana+dos+crioulos&sxsrf=
ALiCzsaSNt-JEY23ryC08M0Uj0wwj788HQ:1660442511547&source=lnms&tbm=isch>. 
Acesso em 25 jul. de 2022. 
 

    

3.3 - A pesquisa qualitativa  

 

Minayo (2016) enfatiza que a pesquisa qualitativa responde a questões muito 

particulares e que ela se ocupa com o universo dos significados. Flick (2009) diz que a 

subjetividade do pesquisador quanto a dos demais participantes tornam-se integrantes 

do processo de pesquisa. Ainda a respeito de pesquisas, Minayo (2016) escreve que 

faz-se necessário considerar que a pesquisa qualitativa tem o seu processo de trabalho 

científico dividido em três etapas: a fase exploratória, a fase de campo e a fase de 

análise do material.  

Seguindo as etapas destacadas por Minayo (2016) iniciamos a fase exploratória 

preparando o projeto de pesquisa, a delimitação do problema que foi investigado, o 

referencial teórico que nos deu subsídio para sustentar a nossa pesquisa, o cronograma o 

qual foi seguido e a entrada em campo na busca de amostras para nos dá 

sustentabilidade dentro dessa temática. Os resultados obtidos com essa busca estão 

especificados na nossa dissertação com o intuito de colaborar com os nossos resultados. 

 

https://www.google.com/search?q=comunidade+quilombola+de+caiana+dos+crioulos&sxsrf=ALiCzsaSNt-JEY23ryC08M0Uj0wwj788HQ:1660442511547&source=lnms&tbm=isch
https://www.google.com/search?q=comunidade+quilombola+de+caiana+dos+crioulos&sxsrf=ALiCzsaSNt-JEY23ryC08M0Uj0wwj788HQ:1660442511547&source=lnms&tbm=isch


65 
 

 Já na fase de campo, refere-se ao momento o qual fomos dialogar com a 

comunidade escolhida, considerar o seu desenvolvimento, acompanhar a forma de ser e 

de viver de cada um/uma, entender as concepções que cada pessoa tem da sua realidade, 

dialogar com os moradores, compreender os processos desencadeados e colher dados 

que nos deu subsídios para produzir os resultados da nossa pesquisa. 

Na etapa da análise, nos preparamos para a interpretação dos dados colhidos no 

trabalho de campo, fizemos  a transcrição do que foi observado, vivenciado e 

acompanhado na comunidade, fizemos uso também dos escritos que estavam no nosso 

diário de campo, pois foi nele que realizamos algumas anotações do que foi relatado, 

vivido e observado, após essas considerações fez-se necessário dialogar  com autores e 

autoras que nos deu consistência  para essas realizações, a sistematização das mesmas se 

deu de maneira que descreveu cada ponto que foi relatado e ouvido através das falas dos 

nossos anfitriões enquanto realizávamos as conversas. Diante desses procedimentos 

podemos compreender que o ciclo da pesquisa está em constante movimento, 

produzindo novos conhecimentos e buscando novos rumos a serem seguidos.  

 

3.3.1 - A Pesquisa Etnográfica   

 

Essa pesquisa, ainda segue um caráter Etnográfico, sendo descrito por 

Malinowski (1976) como o estudo descritivo da cultura de um povo, dos seus costumes, 

tradições, raça, religião, hábitos e manifestações das suas atividades. Já para Peirano 

(2008), a etnografia não é apenas uma metodologia mais a vivência da sua teoria. Ou 

seja, entendemos etnografia como o estudo de descrever diversas etnias e suas 

características antropológicas. 

A escolha por essa modalidade de pesquisa se deu devido o desenvolvimento da 

sua condução e dos fatos que se desenvolverem em acordo com os métodos de análises 

utilizados pelo pesquisador e pelos envolvidos, deste modo, compreendemos que a 

melhor perspectiva de ancorar a nossa pesquisa seria nesse método. (MATTOS, 2011, p. 

51) diz que:  

Etnografia compreende o estudo pela observação direta e por um 
período de tempo, das formas costumeiras de viver de um grupo 
particular de pessoas: um grupo de pessoas associadas de alguma 
maneira, uma unidade social representativa para estudo, seja ela 
formada por poucos ou muitos elementos. (MATTOS, 2011, p. 51). 
 

 



66 
 

Sendo assim, após compreendermos o caminho que a nossa pesquisa iria trilhar, 

nos indagamos quais seriam as melhores maneiras de atendermos aos nossos objetivos e 

compreendemos que para a realização desta pesquisa era preciso nos dirigirmos há 

algumas fontes a exemplo de fontes orais, por meio das conversas e diálogos 

estabelecidos com a população da comunidade, por meio  da observação participante, 

quando fomos ao território e visitamos alguns dos seus moradores, bem como alguns 

pontos de referências da  comunidade. 

Trabalhamos também as fontes escritas a exemplos de teses e dissertações que 

referenciam a comunidade citada e também foi de total relevância para o nosso estudo, 

assistirmos vídeos e documentários que retrata a história e a vivência dos moradores de 

Caiana. Considerando, que os nossos objetivos só seriam alcançados se as nossas 

conversas com alguns moradores fluíssem a respeito dos processos educativos e das 

práticas populares em saúde, apelamos para as memórias e sabedorias que acompanham 

a comunidade há bastante tempo.  

 
                                                                                                                   

3.4 – Considerações sobre mudanças realizadas no decorrer da pesquisa a partir de 

dificuldades impostas pela pandemia do Covid-19. 

 

Inicialmente queremos enfatizar que o nosso percurso teórico - metodológico foi 

modificado duas vezes no que se refere a ideia principal da pesquisa, haja visto o 

momento crucial o qual estamos vivenciando do Covid-19. Tínhamos esquematizado 

uma ideia, um caminho específico a ser trilhado,  inicialmente  a proposta da mesma 

seria de uma pesquisa participante, com visitas periódicas na comunidade, roda de 

diálogos,  registros nos diários de campo, entrevistando e ouvindo cada membro que faz 

uso das práticas populares em saúde, vivenciando os momentos das produções dos 

remédios, acompanhando as conversas nas quais os mais idosos transmitem suas 

práticas para os mais jovens, registrando com fotografias os momentos e as falas dos 

envolvidos pelas pesquisas.  

Além de acompanhar os processos educativos das práticas de saúde, tínhamos o 

objetivo de acompanhar também a conscientização dos moradores, a discussão a 

respeito da realidade e da vivência de cada pessoa enquanto membro da comunidade. O 

contato físico que teríamos, a oportunidade de acompanhar os momentos, foram ações 

que não puderam se concretizar por um   longo período de tempo, e a partir desses fatos 

 



67 
 

buscamos uma fonte de material que possibilitasse demonstrar a vivência das pessoas na 

comunidade enquanto estávamos impossibilitada de adentrar na mesma. 

Com as mudanças no nosso roteiro de pesquisa, bem como no projeto que serve 

de aporte para a realização desses escritos, realizamos a substituição de metodologias 

para poder alcançar os nossos objetivos e dessa maneira concluir a nossa pesquisa com 

êxito e logrando bons resultados para podermos apresentar o resultado final da pesquisa.  

Daí então, pensamos na possibilidade de realizarmos as entrevistas através dos 

meios de comunicação, utilizando as redes sociais e acreditamos que daria certo, após 

essa mudança de ideias nos deparamos com algumas dificuldades que nos 

impossibilitou de proceder com essa prática, pois com essa mudança fazia-se necessário 

termos bastante cautela com a execução das entrevistas, pois o nosso público de 

entrevistados é  constituído na sua maioria de pessoas idosas que possuem um ritmo 

próprio, algumas dificuldades de locomoção, que sentem a necessidade de conversar 

bastante, porém se cansam com rapidez e na maioria das vezes não se sentem 

confortáveis diante dos aparelhos tecnológicos. 

Após a mudança que pensamos realizar e quanto ao caminho que iríamos 

percorrer para conseguir essas entrevistas, percebemos que algumas  dificuldades em 

realizar as mesmas nos trariam preocupações, devido alguns  pontos que se tornariam 

negativos para nós, o primeiro é que a comunidade está localizada na zona rural e a 

dificuldade com a internet e com redes telefônicas são imensas, outro ponto é que 

estamos falando de uma comunidade que não possui muitos recursos financeiros, 

portanto, nem todos os seus moradores possuem aparelhos eletrônicos (a exemplo de 

computadores ou celulares conectados com as redes sociais) e a outra situação que nos 

angustiou bastante é que devido a maioria dos nossos entrevistados serem  de pessoas 

idosas, elas  não têm agilidade com os meios digitais. 

Diante dessas dificuldades apresentadas nos momentos das realizações das 

entrevistas  imaginamos que seriam necessário envolver outras pessoas mais jovens 

(filhos/filhas ou netos/netas dos entrevistados) e que tivessem uma maior facilidade com 

as redes sociais e digitais para poder articular nossos encontros e momentos de trocas de 

experiências, porém as pessoas mais jovens que poderiam nos auxiliar nesses momentos 

não estariam tão disponíveis para nos ajudar, pois cada um/uma têm seus  

compromissos a realizar; e mais uma vez sentíamos dificuldades em trilhar um caminho 

que fosse possível nos levar a conseguir subsídios para embasar e concluir a nossa 

pesquisa. 

 



68 
 

Após sentirmos todas essas dificuldades, foi necessário um longo período de 

reflexão, choro e diálogo entre orientanda, orientador, colegas de grupo de estudo e 

pesquisas, para podermos encontrar um caminho que fosse possível prosseguir. Foi 

então que a partir de um encontro com o grupo de orientação que é composto pelos 

orientandos/orientandas do professor Pedro Cruz, chegamos a conhecer uma nova 

probabilidade de coleta de dados e que provavelmente se encaixaria positivamente na 

nossa pesquisa. Após essa concepção, buscamos conhecer um pouco mais desse 

caminho e concluímos que seria a maneira mais viável no momento para prosseguirmos 

com os nossos escritos. 

A partir de uma busca nas redes sociais encontramos um bom número de material 

que nos descrevia a comunidade pesquisada em detalhes, trazia vários aspectos da 

realidade daquelas pessoas e nos permitiam ter uma familiaridade com o tema o qual 

nós pesquisamos. Essas referidas publicações de textos, artigos e dissertações que 

descrevem a comunidade ou que se aprofundam em um determinado tema o qual serviu 

de ponto de apoio para as mesmas, também nos orientou para descrever a vivência da 

comunidade, nestas fontes encontramos também, documentários, vídeos, entrevistas, 

reportagens e fotografias. A possibilidade de usar esses recursos foram considerados a 

partir de mais uma modificação que realizamos na nossa coleta de dados devido a 

impossibilidade de estarmos no território realizando as nossas pesquisas, e assim se 

procedeu, assistimos aos documentários, relatamos o seu conteúdo, comparamos com o 

que sabemos da comunidade e prosseguimos com os nossos escritos, na busca de 

concluirmos essa dissertação. 

Essas modificações que foram necessárias realizar fizeram uma grande diferença 

na escrita do texto, pois o processo de inserção no território era algo indispensável para 

a nossa pesquisa, na construção dos saberes e nos relatos das ações desenvolvidas,  

porém não estavam sendo possíveis realiza-las, no entanto, o contato visual com a 

comunidade era algo necessário para que não comprometesse os seus resultados, e a 

partir desse material procedemos com o processo de pesquisa, sempre com bastante 

cautela ao descrever os fatos, pois analisar e relatar o que se vive é diferente de uma 

descrição a partir da narração de outras pessoas, pois quando se vivencia alguma 

experiência é mais fácil detalhar esse acontecimento a partir do que vemos, ouvimos e 

sentimos. 

E foi a partir de textos, relatos, documentários e vídeos que demos início ao 

processo de escrita. Analisávamos o que víamos e ouvíamos e comparávamos com o 

 



69 
 

que já sabíamos, conversávamos com alguns moradores quando precisávamos 

esclarecer algumas dúvidas e assim os nossos escritos tomavam formas e o texto ia se 

moldando a partir de cada fonte que ouvíamos ou de algum texto que líamos e faziam 

menção a comunidade em destaque. 

Com o passar do tempo, ocorreu a vacinação da população e a diminuição dos 

casos da Covid-19, dessa forma foi possível retornarmos a campo e voltamos a visitar o 

território na buscar de colocar em prática o que tínhamos planejado anteriormente. E ao 

chegar na comunidade a nossa receptividade foi a melhor possível, o que vemos, 

ouvimos e observamos está sendo de muita utilidade para os nossos escritos, pois 

complementa o que já havíamos relatado a partir das fontes que estávamos utilizando. 

Inicialmente é preciso considerar a hospitalidade das pessoas da comunidade, a maneira 

a qual nos acolhe é extraordinário. Nos levam a conhecer os locais os quais têm uma 

história a ser contada, relatam as suas experiências vivenciadas de maneira a nos fazer 

compreender as situações e até a imaginar o sentimento que envolveu – se naqueles 

momentos que estão sendo narrados. 

Estar imerso na comunidade, compreendendo as ações das lideranças, 

acompanhando algumas decisões que deverão ser tomadas, conversar com as pessoas de 

mais idades é um aprendizado inigualável para nós pesquisadores. A oralidade dessas 

pessoas é surpreendente, pois todos os seus saberes são relatados dessa maneira. A 

tradição que acompanha os quilombolas, é algo muito forte, muito real. Ver as suas 

práticas se perpetuarem é algo que permite com que as suas raízes não se percam, 

acompanhar os processos educativos que são compartilhados com as gerações mais 

novas é um fenômeno que nos desperta para a compreensão do quão importante é 

preservar as nossas raízes, os nossos saberes e a nossa ancestralidade. 

Mas, mesmo diante dessa situação pandêmica e de ter que alterar o roteiro da 

pesquisa, está sendo uma experiência bastante importante para a nossa construção de 

educadora popular, enquanto pesquisadora e também como ser humano. A construção 

desses escritos, as pesquisas previamente realizadas, a convivência com esta 

comunidade (mesmo que de longe) faz parte de um processo que nos fez crescer como 

pessoa, como sujeito que busca uma identidade para poder se compreender como 

membro participante da sociedade e como alguém que tem uma causa a dedicar – se. 

Castells (2000) diz que: 

 

 



70 
 

A construção da identidade se efetiva nas relações sociais, nos 
processos dialéticos de contradição, na relação com outros grupos, nas 
questões culturais, num determinado período histórico. Identidade é a 
fonte de significados e experiências de um povo. (CASTELLS, 2000, 
p. 22 e 23) 

 

Diante desse relato, dessa pesquisa e desse processo posso afirmar que somos 

pessoas bem mais envolvidas pela Educação Popular, pelas coisas simples da vida, pela 

cultura e sabedoria popular, pelo conhecimento e tradição dos povos tradicionais 

brasileiros, pelo empoderamento das classes populares, pela busca de uma sociedade 

mais digna e mais comprometida com as melhorias desejadas.  Dessa forma, toda a 

nossa vivência enquanto pesquisadora e estudante contribuiu para a construção da nossa 

identidade.  

 

3.5 – As fases exploratórias da pesquisa 

 

3.5.1 - Pesquisa bibliográfica 

Iniciando as nossas fases de pesquisas, fizemos as buscas pelo material impresso  o qual 

contribuíssem para a nossa pesquisa, tratando-se de uma investigação que se configura 

como uma  pesquisa bibliográfica do tipo “estado da arte”,  tivemos como fontes de 

pesquisas, o Portal de Periódicos da CAPES, Portal de Teses e Dissertações da CAPES 

e o Repositório Institucional da UFPB, na oportunidade consideramos e analisamos  

dissertações e teses a respeito do povo quilombola, em seguida teses e dissertações a 

respeito das práticas populares em saúde, seguido das produções que relatavam as 

práticas populares em saúde do povo quilombola e por fim as produções que 

referenciam a comunidade de Caiana dos Crioulos, de modo geral apareceram as 

publicações que estão referenciadas nos quadros abaixo, em continuação as buscas 

fizemos um refinamento e usamos alguns critérios de inclusão a exemplo do marco 

temporal, palavras chaves no resumo e o nome do lócus da pesquisa no título. 

Como critérios de inclusões usamos os anos de 2015 a 2022, consideramos que 

as pesquisas referenciassem no resumo algumas palavras chaves que usamos na nossa 

pesquisa, a exemplo de práticas populares em saúde, educação popular em saúde, povo 

quilombola de Caiana dos Crioulos. A partir desse refinamento usamos como critérios 

de exclusão as seguintes informações, ser anterior ao ano de 2015, não ter sido uma 

 



71 
 

pesquisa feita na comunidade a qual serve de base para a nossa pesquisa, ou não conter 

no seu resumo palavras chaves que usamos na nossa obra. 

Após haver uma busca utilizando esses meios de inclusão e exclusão chegamos 

a um resultado o qual foi descrito no nosso capítulo de análises e discussões. Seguindo 

os resultados obtidos, as produções que encontramos   foram analisadas através da 

leitura do seu resumo e trazida para os nossos escritos por meio de uma análise textual 

referenciando o nosso campo de pesquisa, as quais serão melhor detalhadas em itens a 

seguir. 

 

QUADRO I - PORTAL DE TESES E DISSERTAÇÕES DA CAPES  

(Disponível em: <https://catalogodeteses.capes.gov.br/catalogo-teses/#!/>) 

 

PALAVRAS CHAVES QUANTIDADES DE PRODUÇÕES 

Prática Popular em Saúde 1.054.537 

Povos Quilombolas 6.429 

Práticas Populares em Saúde do Povo 

Quilombola 

1.323.665 

Comunidade Quilombola de Caiana  dos 

Crioulos 

743.654 

Fonte: Produzido pela autora – Março (2022)  

 

QUADRO II – PORTAL PERIÓDICOS CAPES  

(Disponível em: 

<https://www-periodicos-capes-gov-br.ezl.periodicos.capes.gov.br/index.php?>) 

 

PALAVRAS CHAVES QUANTIDADES DE PRODUÇÕES 

Prática Popular em Saúde 1.221 

Povos Quilombolas 243 

Práticas Populares em Saúde do Povo 

Quilombola 

2 

Comunidade Quilombola de Caiana  dos 

Crioulos 

13 

Fonte: Produzido pela pesquisadora – Março (2022) 

 



72 
 

 

 

 

QUADRO III – REPOSITÓRIO INSTITUCIONAL DA UFPB 

(Disponível em: <https://repositorio.ufpb.br/?locale=pt_BR>) 

 

PALAVRAS CHAVES QUANTIDADES DE PRODUÇÕES 

Prática Popular em Saúde 6.496 

Povos Quilombolas 877 

Práticas Populares em Saúde do Povo 

Quilombola 

731 

Comunidade Quilombola de Caiana  dos 

Crioulos 

40 

Fonte: Produzido pela pesquisadora – Março (2022) 

 

Após selecionarmos essas produções, consideramos alguns critérios de 

eliminação.  

O primeiro critério foi relacionado ao tempo, ou seja, consideramos produções do 

ano de 2015 até os dias atuais, o segundo foi o critério de que o tema tivesse 

familiaridade com os nossos estudos, ou seja, que envolvessem as palavras “práticas 

populares em saúde do povo quilombola” e após essa seleção, encontramos publicações 

que referenciam Caiana em vários aspectos, porém não encontramos nenhuma produção 

que referencie as práticas populares de saúde daquela comunidade. 

 

3.5.2 – Pesquisa documental 

 

Após selecionar quais tipos de fontes de pesquisas serviriam para nos dá 

embasamentos, concluímos que a pesquisa documental seria de grande valia para a 

nossa escrita e a partir daí, analisamos vídeos que retratam o cotidiano da comunidade 

pesquisada; seus conteúdos foram analisados a partir da observação/visualização, da 

transcrição do seu conteúdo e da análise dos mesmos pela autora. Ao pesquisarmos por 

documentários, vídeos ou reportagens que referenciasse a comunidade quilombola de 

Caiana dos Crioulos, encontramos os seguintes: 

 



73 
 

 

Quadro IV :  Documentários e  reportagens que referenciam a comunidade de 

Caiana dos Crioulos (Alagoa Grande) 

 

 

Título da 

Obra 

 

Data 

 da publicação 

 

Espaço de 

exibição 

 

Disponível 

 

 

Duração 

Reportagem 

“Retratando 

a riqueza 

histórica e 

cultural de 

Alagoa 

Grande”. 

 

 

Em 13 de dezembro 

de 2016. 

 

 

Telejornal. 

Jornal da 

Paraíba (1ª 

edição) 

 

 

https://globoplay. 

globo.com/v/5511347/ 

 

 

05 

minutos 

e 05 

segundos. 

Caiana dos 

Crioulos é 

fonte de 

pesquisa 

para o 

escritor 

Laurentino 

Gomes. 

 

 

Em 30 de novembro 

de 2018. 

 

 

Telejornal. 

Jornal da 

Paraíba (2ª 

edição). 

 

 

https://globoplay.glob

o.com /v/7200966/ 

 

 

04 

minutos 

e 12 

segundos. 

Aqui tem 

coco – Um 

dia em 

Caiana dos 

Crioulos 

 

 

 

Em 04 de agosto de 

2014 

 

 

Plataforma 

Digital 

(You Tube) 

 

 

https://www.youtube.c

om 

/watch?v=3uIiDgoWn

kk 

 

 

19 

minutos 

e 20 

segundos 

Quilombo 

de Caiana 

dos 

Crioulos 

Em 20 de novembro 

de 2016 

Plataforma 

Digital      

(You Tube) 

https://www.youtube.c

om 

/watch?v=3uIiDgoWn

kk 

13 

minutos 

 

https://globoplay
https://globoplay.globo.com
https://globoplay.globo.com
https://www.youtube.com
https://www.youtube.com
https://www.youtube.com
https://www.youtube.com


74 
 

abre as 

portas 

Mestres da 

Parahyba: 

Caiana dos 

Crioulos 

 

Em dezembro de 

2018 

 

Plataformas 

Digitais 

 

https://www.youtube.c

om 

/watch?v=a5nYG6TW

oQo 

 

15 

minutos e 

25 

segundos 

*Quadro feito pela pesquisadora. Pesquisas realizadas em Março de 2022. 

 

Ao realizar as pesquisas, observamos o que foi descrito no quadro III e tivemos 

uma maior compreensão da realidade da comunidade, identificamos a sua origem 

difícil, os preconceitos sofridos, as dificuldades de acesso há alguns lugares (a exemplo 

de escolas, comércios e feiras livres), de sobrevivência, de aceitação e da sua imersão na 

localidade a qual o território está inserido. 

Mesmo estando em pleno século XXI, as realidades de vida dos quilombolas não 

têm sido fáceis, os desafios de viver em uma sociedade que todos nós somos iguais e 

que somos capazes de realizar as mesmas atividades e mesmo assim ainda há 

aqueles/aquelas que corriqueiramente nos machucam com desconfianças, ações e 

palavras. É bem verdade que no passado tudo era mais difícil, porém na atualidade 

pouca coisa mudou, ou seja, ainda vivenciamos situações de racismos e de 

desconfianças. 

 

3.5.3  A Observação Participante 

 

    Na busca de compreender a questão de pesquisa e no anseio de traçar um 

caminho o qual foi necessário trilharmos para poder chegar nas respostas dos nossos 

objetivos, seguimos em contato com a comunidade, a busca pela participação nas ações  

desenvolvidas pelas mesmas, o diálogo com as agentes comunitárias de saúde, com as 

parteiras, rezadeiras, líderes comunitárias e também com aqueles/aquelas moradores que 

fazem uso dessa prática milenar. 

Após uma conversa prévia e a primeira visita à comunidade20, identificamos as 

pessoas que possivelmente seriam os nossos colaboradores, como critérios de escolha 

20 Esta visita citada, refere-se a data de março de 2020, período anterior a pandemia do covid-19, 
mesmo assim tomamos todos os cuidados necessários para que fosse possível um contato físico.  

 

https://www.youtube.com
https://www.youtube.com


75 
 

usamos os seguintes argumentos:  Ser morador da comunidade, ser descendentes de 

africanos, que façam uso das práticas populares em saúde e que seja praticante ou 

usuário. 

Na oportunidade desta visita entramos em contato com a líder da comunidade 

Luciene Tavares e demonstramos o nosso desejo de realizar uma visita à comunidade 

para darmos início as nossas observações. Como já era do conhecimento da mesma que 

o nosso campo de investigação seria nessa referida localidade, prontamente ela se 

dispôs a nos receber e nos fornecer as informações necessárias. Fomos recebidos pela 

Luciene Tavares (Líder Comunitária), Lucélia e Elza (Agentes Comunitários de Saúde) 

Naquela ocasião, descrevemos para elas os nossos objetivos descritos na pesquisa, 

o interesse por aquela comunidade, o nosso respeito e consideração pelo trabalho 

desenvolvido pelas mesmas; a partir da nossa fala e da nossa exposição, conversamos a 

respeito de como estava planejando as visitas, as observações e os diálogos. 

Prontamente ouvi das anfitriãs que erámos bem-vindos, que a nossa pesquisa seria 

desenvolvida e que cada uma delas teriam enorme satisfação em dar a sua contribuição. 

Apenas um pedido foi realizado por parte das líderes comunitárias, que após a análise 

fossem disponibilizados os resultados para que toda a comunidade estivesse ciente desse 

conhecimento. 

Nesse mesmo período, fizemos uma visita em alguns pontos da comunidade, a 

exemplo da escola, da unidade básica de saúde, do ginásio poliesportivo, nas principais 

ruas da comunidade e nos locais tidos como de maior movimento de pessoas, a exemplo 

da frente da igreja católica. Conversamos com alguns transeuntes que encontramos pelo 

caminho, falamos da nossa proposta, explicamos nossa presença naquele espaço e 

fomos bem recebidos por todos e todas. 

Mas infelizmente devido ao contexto da pandemia, e à proporção que esse mal 

causou e causa até os dias atuais outras visitas demorou para acontecer, pois temíamos 

pelas nossas vidas e pela saúde para não colocarmos em risco as pessoas da 

comunidade, diante destes fatos foi necessário haver uma espera para poder voltarmos à 

comunidade, e somente após a vacinação de uma grande quantidade da população é que 

foi possível retornarmos ao nosso território de pesquisa. 

No total foram realizadas três visitas, a primeira ocorreu no mês de março de 

2020, na oportunidade nos encontramos com dona Elza, Luciene e Lucélia. A segunda 

visita ocorreu no mês de fevereiro de 2022, na ocasião nos encontramos com Lucélia, 

dona Cida e Marinês e mais algumas pessoas que faziam parte da reunião da Associação 

 



76 
 

de moradores que estavam prestes a acontecer. E na terceira visita ocorreu no mês de 

abril de 2022, nesta oportunidade nos encontramos com dona Elza e dona Luzia. 

Quando nos dirigíamos ao território não tínhamos pressa em sair de lá, ficávamos por 

horas conversando e ouvindo as mulheres fazerem seus relatos, enquanto isso fazíamos 

nossas anotações. 

 

 

 

3.5.4 – Organização e análises dos dados 

 

Após as três fases de pesquisas (bibliográfica, documental e observação 

participante), fizemos a organização dos dados e cruzamos as informações que tinham 

sido adquiridas nas Teses e Dissertações com as que tinham sido relatadas nos vídeos e 

documentários e por fim com as que foram narradas pelas mulheres da comunidade. 

Após essa triangulação de dados, foi possível compreender que as informações se 

complementam e que são verdadeiras, percebemos também que as maiores dificuldades 

encontrada pelos negros não é apenas o racismo e a falta de oportunidades, mas a 

exploração do seu trabalho e a negação dos seus direitos. 

Diante dessas realizações entendemos que a nossa pesquisa é de total relevância 

para a população em geral, pois retrata a cultura e os saberes milenares que são 

compartilhados e vivenciados pelos afrodescendentes, assim como também referencia 

suas maiores dificuldades apresentadas na atualidade, a exemplo das desqualificações 

dos seus feitos e das discriminações das suas vivências. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



77 
 

 

 

IV - UM ENCONTRO COM A EDUCAÇÃO POPULAR E COM A EDUCAÇÃO 

POPULAR EM SAÚDE 

 

Trago em versos e poemas 

A história do nosso povo 

Relembrar os fatos vividos  

Para não sofrermos de novo 

 

Não foi fácil contar 

A história desse chão 

Imaginem o sofrimento 

Que assolou nossos irmãos 

 

Aos mestres e educadores 

Peço com humildade e atenção 

Precisamos nos unir com amor no coração 

Repensar a nossa história e promover transformação 

 

É necessário despertar fatos da nossa história 

Buscar uma memória consciente e libertadora 

Promover outros caminhos, alcançar outras vitórias 

Descartar o que machucou sem esquecer a trajetória 

 

Nesse espaço vamos ter 

Muitas histórias para contar 

Diferentes experiências 

Da Educação Popular 

 

Por aqui vivia um povo 

Indígenas, livres e independentes 

De repente chegou um outro 

Com hábitos e costumes diferentes 

 



78 
 

 

 

Invadindo comunidade, destruindo parentelas 

Impondo seus valores e pontos de vistas 

Modificando a nossa história, explorando novas terras 

Esquecendo que já tínhamos alcançados muitas conquistas 

 

Por aqui a vida se modificou 

A escravidão de muitos indígenas aconteceu 

O europeu nessa terra se instalou 

E muitos acontecimentos por aqui se sucedeu 

 

A educação e religiosidade 

Não se podia nem pensar 

Pois o objetivo dos portugueses 

Era somente escravizar 

 

Assim como os indígenas  

Os negros também sofreram  

Era uma sociedade elitista 

Para sobreviver tinha que ser guerreiro 

 

A cada década que passava 

Aumentava a dor e a agonia 

De mulheres, indígenas, pobres e negros 

Eram esses quem mais sofriam 

 

Os anos foram passando 

E as ações acontecendo 

As coisas só iam piorando 

E o povo continuava sofrendo 

 

Governo vai, governo vem 

Os políticos nada de bom fazia 

 



79 
 

Não se pensava e nem se desejava o bem 

A população apenas sofria 

 

Muito se passou 

Até pensar em Educação 

Tendência e conceito se experimentou 

Para atender a população 

 

Mas acontece que os governantes não desejava 

Atender a sociedade, nem vê-los se graduar 

Havia pouca educação, trabalho era o que bastava 

Não tinham o interesse dessa situação mudar 

 

Antes de sessenta e quatro 

O Brasil foi palco de povos a libertar 

Com um sistema ineficaz e falido 

Precisava-se começar a sonhar  

 

Em uma corrente de união 

Buscavam as vidas mudar 

Por um sistema de alfabetização 

A auto estima e os valores resgatar 

 

Surge então no nosso país 

Um educador brasileiro 

Trazendo amor e esperança 

Revolucionando, sendo pioneiro 

 

Nos mostrou novas práticas 

Revolucionou saúde e educação     

Trouxe esperança e melhorias  

Promoveu a libertação 

 

Focando na transformação 

 



80 
 

Do povo brasileiro 

Este homem tornou-se ação 

Foi destemido e guerreiro 

 

Paulo Freire era seu nome  

Nasceu para revolucionar 

Escreveu a sua história  

E elevou a Educação Popular. 

 

(Edileuza Ricardo - 2021) 

 

4.1 – Dialogando com a Educação Popular 

 
[...] é preciso que desde o começo dos processos, 
vá ficando cada vez mais claro que embora 
diferentes entre si, quem forma se forma e reforma 
ao formar, quem é formado forma-se e forma o 
outro ao ser formado [...]. Quem ensina aprende ao 
ensinar e quem aprende ensina ao aprender. Quem 
ensina, ensina alguma coisa a alguém. (FREIRE, 
1996, p.23) 
 

Calado (2014, p. 335), nos descreve a Educação Popular como “processo de 

humanização, conjunto de práticas e reflexões características de uma sociabilidade ao 

sistema dominante, protagonizada por sujeitos visando o desenvolvimento das mais 

distintas potencialidades do ser humano”. Após analisar a fala desse renomado autor, 

nos instigamos a descrever a Educação Popular como o meio mais adequado de 

conscientizar o ser humano do seu papel na sociedade e de fazer dele cidadão crítico e 

consciente, além de instigá-lo a protagonizar a sua realidade a partir dos seus saberes, 

visando uma melhor situação de vida. 

De acordo com Silva (2020, p.42) entendemos que “a Educação Popular teve a 

sua origem na América Latina e que surgiu como uma forma de trabalho educativo para 

o povo, com o objetivo de usufruir de sua força produtiva”. Ainda de acordo com a 

autora, essa concepção educativa vem se fazendo presente em diferentes contextos 

educativos, comunitários, movimentos sociais e formação de grupos nas práticas 

populares, tendo isso na busca de se inserir no processo histórico como sujeitos.   

 



81 
 

Aqui no Brasil, a Educação Popular teve origem por volta dos anos de 1950 e se 

consolidou nas décadas seguintes, sempre com o intuito de promover a melhoria de vida 

da população menos favorecida. Lovisolo (1990, pág. 18) destaca que, 

  

...a educação popular não foi uma criação dos populares, mas de 
intelectuais que se declaravam a seu serviço, comprometidos com suas 
causas, solidários com seus destinos e, principalmente, com a 
construção da autonomia dos longos segmentos da população, 
representados como subordinados, dominados, etc. (LOVISOLO, 
1990, p. 18) 

 

Partindo deste pensamento, compreendemos que a expansão da Educação Popular 

partiu de pessoas que visavam solidificar um movimento educativo e que buscava a 

libertação dos sujeitos envolvidos nesses processos. As ações desenvolvidas pelos 

educadores populares tinham o intuito de politizar e libertar aqueles que viviam em 

situações de exclusão social. 

Para compreender a Educação Popular, é necessário entender seu ponto de partida, 

e o grande movimento social e popular que envolve diferentes segmentos da sociedade 

os quais participavam intensamente desta causa e buscavam uma transformação da 

sociedade de forma cultural e social através da conscientização popular em relação aos 

seus direitos e deveres enquanto cidadãos. 

A Educação Popular que emergiu na América Latina, teve como ponto de partida 

o modelo de sociedade capaz de construir e expor interesses de diferentes grupos 

sociais. Interesses os quais visavam transformar a sociedade e a vida dos menos 

favorecidos da época, buscavam criar propostas culturais e educacionais em um 

contexto político o qual era marcado pela pobreza e pelas grandes desigualdades sociais. 

No final da década de 1950 e início da de 1960, vivenciamos um momento de 

renovação política e educacional na sociedade brasileira. 

Aqui no Brasil a Educação Popular nasceu fora das escolas, nasceu e se 

intensificou nas camadas populares e no meio dos grupos que lutavam por melhores 

condições de vida, através da luta dos seus apoiadores e daqueles que buscava mudar a 

situação e tomou outro rumo a partir das concepções do educador Paulo Freire, pois de 

acordo com seus discursos e escritos a Educação Popular seguiu um viés libertador e 

conscientizador da realidade vivida pela população. O auge destes ensinamentos ganhou 

 



82 
 

bastante proporção em especial pelos movimentos de alfabetização de adultos, os quais 

eram instigados por Paulo Freire e pelas suas ideias.  

Para Machado (2012, p.152),  

 

A Educação Popular constitui-se um paradigma educativo 
sistematizado por Paulo Freire que visa contribuir com o processo de 
conscientização e mobilização das classes subalternas, a partir de uma 
teoria referenciada na realidade, na valorização dos saberes populares 
e de uma base ética e política voltada para a transformação social. Ela 
aposta em metodologias dialógicas que estimulam a luta coletiva pela 
emancipação humana. (MACHADO, 2012, p. 152). 

 

Melo Neto (2011, p. 32) descreve a Educação Popular “como um movimento 

prático e teórico em educação, presente em processos de organização das classes 

trabalhadoras, sobretudo nos que apresentam profunda crítica à educação dominante”. 

Já segundo Calado (2014, p.177) a Educação Popular é descrita como “o processo 

formativo permanente, protagonizado pela classe trabalhadora e seus aliados, 

continuamente alimentada pela utopia em permanente construção de uma sociedade 

economicamente justa, socialmente solidária e politicamente igualitária”. Para 

Vasconcelos (2013, p. 111) “a Educação Popular é um modo de orientar as ações 

educativas que se baseiam em uma teoria pedagógica e em uma utopia política”. 

Fazendo uma análise da Educação Popular a partir dos escritos desses/dessa 

renomados/renomada autores/autora, compreendemos que a mesma se constitui um 

processo de educação que visa direcionar as classes populares, almejando a libertação 

dos oprimidos, o fortalecimento das atividades coletivas e a transformação da realidade 

na busca de proporcionar-lhes direitos básicos fundamentais, diferenciando assim, seus 

princípios da educação tradicional. A luta e a união da população socioeconomicamente 

desfavorecida, dos intelectuais, da igreja e dos educadores constitui um efervescente 

processo de luta em busca da efetivação da Educação Popular. 

Nesse período, não apenas os intelectuais, mas as igrejas representadas pelos seus 

membros, educadores e trabalhadores do campo e da cidade se doaram em prol desse 

movimento que visava a libertação e a mudança de vida daqueles que eram 

marginalizados na sociedade. O momento histórico e político da época era algo que 

influenciava bastante as ações do movimento, pois as decisões políticas respingavam na 

população e consequentemente na realidade dos cidadãos.  

 



83 
 

Nossos escritos traz essas diferentes concepções para nos embasar no que tange ao 

nosso objetivo de evidenciar as Práticas Populares em Saúde vivenciadas nas 

comunidades quilombolas a luz da Educação Popular, pois a partir dessa concepção de 

ensino era possível promover  a reflexão da nossa realidade e buscar uma mudança de 

vida, através dessas práticas nos indagávamos a respeito da ausência dos nossos 

direitos, dos nossos saberes e das nossas ações para minimizar essas desqualificações 

das nossas vivências.  

Na Apresentação do Marco de Referência da Educação Popular para as Políticas 

Públicas (2014) encontramos escritos que dizem: 

 

A Educação Popular tem um longo percurso no Brasil, a partir de um 
conjunto de práticas e experiências que se forjaram junto às classes 
populares, no chão das fábricas, em sindicatos, nas comunidades de 
base e igrejas, nas universidades, no campo, na cidade e na floresta, 
com os mais diferentes grupos, os trabalhadores, especialmente os em 
situação de pobreza, excluídos de seus direitos básicos como também 
em experiência que se realizam no âmbito da educação formal e da 
institucionalidade de governos municipais, estaduais e federal.  
(BRASIL, 2014) 

 

Este documento citado anteriormente descreve a origem da Educação Popular no 

nosso país e consolida seus feitos como um movimento libertador e favorável àqueles 

que vivenciavam um momento de abandono social, mas que esperançavam um ato 

transformador e libertador.  

Nessa perspectiva a Educação Popular se interliga às questões educacionais, 

sociais e por direitos, as decisões políticas que são importantes para gerar condições de 

transformação social a partir das suas ações de renovação, inovação social e o diálogo 

entre grupos e segmentos da sociedade capazes de transformar a realidade social por 

meio da educação popular e das suas manifestações. 

Falar de Educação Popular é nos remeter a uma realidade a qual muitos da nossa 

sociedade está imerso à ela, compreendemos como fatores primordiais para o 

desenvolvimento da Educação Popular, a amorosidade, a partilha, a valorização do ser 

humano tal qual ele ou ela é, os diferentes saberes, o protagonismo daquele/daquela  

que está desenvolvendo ação, a participação nas ações desenvolvidas e a comunhão dos 

interesses em comum. 

A Educação Popular é feita para o povo e com o povo, suas raízes são advindas 

das classes minoritárias da população, embora o seu surgimento e consequente expansão 

 



84 
 

tenha tido o apoio de muitos intelectuais que lutavam em busca de uma sociedade mais 

justa e igualitária, foi das classes mais populares que se rompeu o desejo da 

conscientização e valorização das classes menos favorecidas. 

 Na Educação Popular há ações que elevam os conhecimentos diferenciados dos 

seus envolvidos de modo a valorizar os saberes prévios de cada pessoa que está inserido 

com o processo de ensino e aprendizagem. Independente dos saberes trazidos pelos 

participantes desse processo serem científicos ou populares, ele é de total relevância 

para o sistema educacional e para a sociedade. 

A ancestralidade, a oralidade, as ações realizadas em meio a realidade, faz da 

Educação Popular um caminho diferenciado dos demais, pois seu foco principal é o 

ponto de partida da realidade dos sujeitos, promovendo assim um protagonismo entre os 

envolvidos no processo e os demais participantes. 

As concepções de ensino utilizadas na Educação Popular são orientações que 

instiga a população a pensar suas condições de vida, a refletir a respeito dos seus 

pensamentos e a imaginar como seria a vida das pessoas na atualidade se porventura a 

mesma não existisse, pois ela busca nos evidenciar a uma prática diferenciada, a uma 

libertação dos nossos medos e a construção da nossa própria história. Saviani (2013, p. 

317) corrobora conosco quando diz que, 

 

 A mobilização que toma vulto na primeira metade dos anos de 1960 
assume outra significação. Em seu centro emerge a preocupação com 
a participação política das massas a partir da tomada de consciência da 
realidade brasileira, e a educação passa a ser vista como instrumento 
de conscientização. A expressão educação popular assume, então, o 
sentido de uma educação do povo, pelo povo e para o povo, 
pretendendo-se superar o sentido anterior, criticado como sendo uma 
educação das elites, dos grupos dirigentes e dominantes, para o povo, 
visando controlá-lo, manipulá-lo, ajustá-lo à ordem existente 
(SAVIANI, 2013, p. 317). 

 

Considerando essa afirmação, compreendemos que é possível   praticar a 

Educação Popular   em qualquer lugar e contexto, porém suas evidências são bastante 

desenvolvidas em assentamentos rurais, comunidades quilombolas, acampamentos 

ciganos, aldeias indígenas, populações ribeirinhas, no ensino de jovens e adultos e em 

processos educativos semelhantes. Essa mesma concepção de ensino é resultante de 

ações que facilitam e promovem a educação, a amorosidade, a troca de conhecimento, o 

diálogo e a partilha dos saberes. 

 



85 
 

Compreender os sujeitos a partir da sua realidade de vida é o que efetiva a 

Educação Popular, possibilitando uma proposta simples e eficaz promovendo uma troca 

de experiências e saberes capazes de modificar a vida de uma pessoa. Esse processo, 

tem como ponto inicial a realidade social e econômica dos seus envolvidos, levando em 

consideração também o seu processo de ensino e de aprendizagem, além de se tratar de 

um processo inconcluso e inacabado.  

Diante de tudo que já foi exposto, identificamos alguns passos da nossa realidade 

vivenciada como práticas da Educação Popular, como ações que podem ser utilizadas 

em diferentes áreas do nosso processo de vivência, a exemplo da saúde, da educação, do 

social, entre outros. Diante destas ações compreendemos que; 

 

A evolução humana só tem sido possível devido, inicialmente, ao 
acúmulo de saberes intuitivo ou conhecimentos práticos desenvolvidos 
pelos próprios humanos, o que torna possível sua existência até os dias 
de hoje, nessa caminhada da humanidade foi ocorrendo um processo 
seletivo de saberes desde o começo da relação entre o homem e a 
natureza... (FELIPE e MELO NETO, 2017, p. 227). 
 
 

A Educação Popular no nosso país se consolida com ênfase na união de diferentes 

pessoas e com a busca de dias melhores para a população, em especial aqueles/aquelas 

membros da sociedade que busca uma igualdade de deveres e direitos entre todos os 

membros da sociedade, sem distinção de cor, de religião ou de saberes. A busca por 

igualdade de direitos e de justiça é um dos pilares que movimenta a Educação Popular. 

Conhecendo a Educação Popular e fazendo uso dos seus ensinamentos, faz-se 

possível conhecermos o educador Paulo Freire, o qual por volta dos anos de 1960 ficou 

conhecido pelo seu método de alfabetização de jovens e adultos que revolucionou o 

nosso país possibilitando-o (na época) integrar a equipe do Ministério da Educação, 

bem como lhes permitiu desfrutar o título de uma das maiores personalidades 

educacional que existiu no século XX. Enfatizando as nossas palavras, De Souza Batista 

(2011) corrobora; 

 

A Educação Popular apresentou notoriedade no Brasil, principalmente 
a partir da década de 1960, tendo como seu principal representante 
Paulo Freire, que sistematizou o método de Educação Popular, 
direcionado para a Educação de Jovens e Adultos. Ele propunha uma 
educação dialógica e problematizadora, voltada à conscientização e à 
emancipação das camadas empobrecidas da população. (DE SOUZA 
BATISTA, 2011, p. 225).  
 

 



86 
 

Com a exposição do seu método e a sua experiência vivenciada em Angicos 

município do estado do Rio Grande do Norte, Paulo Freire difundiu para todo o país, 

assim como para o mundo que era possível alfabetizar adultos que não tiveram 

oportunidades de frequentar as escolas enquanto eram crianças; bem como, usar da sua 

própria realidade para conscientizá-los das suas práticas diárias e das suas faltas de 

oportunidades. 

Partindo desse pressuposto, é necessário salientar que a Educação Popular além de 

empoderar o indivíduo quanto os seus feitos, suas raças e suas origens ela permite uma 

vivência de libertação, de encorajamento e de conscientização de classe, permitindo 

uma motivação particular e melhor qualidade de vida. Freire (2005, p. 60) salienta que:  

 

A ação política junto aos oprimidos tem de ser, no fundo, ação cultural 
para a liberdade, por isto mesmo, ação com eles. A sua dependência 
emocional, fruto da situação concreta de dominação em que se acham 
e que gera também a sua visão inautêntica do mundo, não pode ser 
aproveitada a não ser pelo opressor [...] Não podemos esquecer que a 
libertação dos oprimidos é libertação de homens e não de “coisas”. 
Por isto, se não é autolibertação (ninguém se liberta sozinho) também 
não é libertação de uns feita por outros. (FREIRE, 2005, p.60).  

 

 

A Educação Popular é de extrema necessidade e valia dentro de uma sociedade, 

através da mesma podemos repassar e compartilhar conhecimentos necessários para 

toda uma comunidade; a prática popular permite ao cidadão uma maior e melhor 

conscientização do seu papel social, viabilizando suas ações e conhecimentos referentes 

ao seu posicionamento quanto ser em constante transformação, e por meios dos 

ensinamentos que são praticados nessa modalidade de ensino. Brandão (1981, p. 10-11) 

contribui dizendo que: 

 

Um dos pressupostos do método é a ideia de que ninguém educa 
ninguém e ninguém se educa sozinho. A educação, que deve ser um 
ato coletivo, solidário — um ato de amor, dá para pensar sem susto —, 
não pode ser imposta. Porque educar é uma tarefa de trocas entre 
pessoas e, se não pode ser nunca feita por um sujeito isolado (até a 
autoeducação é um diálogo à distância), não pode ser também o 
resultado do despejo de quem supõe que possuí todo o saber, sobre 
aquele que, do outro lado, foi obrigado a pensar que não possui 
nenhum. “Não há educadores puros”, pensou Paulo Freire. “Nem 
educandos.” De um lado e do outro do trabalho em que se ensina e 
aprende, há sempre educadores - educandos e educandos educadores. 
De lado a lado se ensina. De lado a lado se aprende (BRANDÃO, 
1981, p.10-11). 

 



87 
 

 

Seguindo nesse raciocínio, compreendemos a Educação Popular como 

fundamental para uma mudança de vida bem como conscientizar-se da real situação 

social. Reconhecemos-lhes como meio de viabilizar uma sociedade mais justa, mais 

amorosa, mais igualitária e menos preconceituosa, dando reais condições de 

sobrevivência aos seres humanos, bem como igualdade de oportunidades. 

Outro fator primordial na Educação Popular é o diálogo, ferramenta pela qual é 

possível a troca de ideias e pensamentos diferenciados de cada passo desenvolvido. 

Paulo Freire, que é citado até a atualidade como um grande educador popular era 

defensor do diálogo; o mesmo acreditava que por fazer uso dessa ferramenta, temos a 

possibilidade de modificar as vidas das pessoas e as realidades, considerando a 

educação como o principal meio de mudanças de vida. 

Através desse caminho é possível promover transformações sociais que busquem 

de maneira pacífica e harmônica oscilação nos dados que são indicadores de uma nova 

realidade e que viabiliza uma mudança de segmentos em busca de uma verdadeira ação 

libertadora. Brutscher (2017, p. 46) colabora com nosso pensamento usando as 

seguintes palavras: 

 
A educação tem grande potencialidade de transformar a realidade e, 
junto com ela, os indicadores sociais, [...] não se pode ignorar a 
incidência dos demais condicionantes sociais como é o caso da 
economia, da cultura, da arte e da política [...] a educação tem 
capacidade de potencializar ou não os demais condicionantes, por isso 
ela é fundamental para qualquer transformação social. (BRUTSCHER, 
2017, p. 46)  
 

Decorrente desses fatos, compartilhar com a sociedade o real significado da 

Educação Popular, é contribuir para uma postura social crítica, promover-lhes 

motivação de modo a corroborar com caminhos que construam meios de sobrevivência 

pautado no ato de tomar consciência de uma realidade sem distinguir a mesma, 

deixando-a valorizada e esperançosa por dias melhores e mais justos. 

 Desta maneira, compreendemos  que a sua ênfase  seja vivenciada e difundida 

por todos os educadores que pleiteiam melhorias de vida para aquela parcela da 

sociedade que não tem oportunidades igualitárias, bem como aqueles que simplesmente 

não acreditam mais no futuro, exatamente pelo fato de não terem tido oportunidades de 

usufruir das benevolências causadas pela Educação Popular, pelos seus métodos de 

 



88 
 

acreditar na potencialidade do ser humano, independente da sua origem, raça, 

sexualidade, classe social ou opção política. 

Trazendo como exemplo de modelos de práticas e ações concretas da Educação 

Popular, nos voltamos para as experiências vivenciadas no Programa Brasil 

Alfabetizado, o qual serviu como base para a nossa imersão na Educação Popular, na 

oportunidade tratávamos com os nossos estudantes temas e ações desenvolvidas na 

sociedade e que envolviam as nossas realidades. Além desses momentos de partilha de 

conhecimentos havia também uma necessidade de promover no indivíduo momentos de 

autoavaliação das suas ações e práticas, bem como de provocar uma conscientização do 

seu valor como ser humano.  

 

ILUSTRAÇÃO XVIII - IMAGEM DE UM MOMENTO DE DISCUSSÃO DA 

REALIDADE. MOMENTO DE PRÁTICA DA EDUCAÇÃO POPULAR. 

 

 

 

 



89 
 

 
Fonte: Arquivo Pessoal. 2017. 

 

Trazemos também experiências a partir da nossa realidade enquanto educadora 

popular, na busca de conscientizar a nossa população (que se encontrava em praça 

pública) a rspeito desse processo político que vivenciamos e que está acabando com o 

nosso país e com as conquistas do povo. Essas realizações são importantes devido à 

falta de conscientização do povo a respeito de diversos aspectos da sociedade, a 

exemplo dos direitos do cidadão, saúde, moradia, educação, dos desmontes das políticas 

públicas que beneficiavam as comunidades e aquelas pessoas que vivem em 

vulnerabilidade social, em situação de rua e etc.  

 

IUSTRAÇÃO XIX – IMAGEM DE UM MOMENTO DE CONSCIENTIZAÇÃO 

DA REALIDADE. TRATANDO A RESPEITO DA REFORMA TRABALHISTA. 

 

 



90 
 

 
FONTE: Arquivo Pessoal. 2017. 

 

A partir dessas situações de conscientização da população evidenciamos ações 

reais da Educação Popular, momentos de troca de experiências, partilha de saberes e 

engajamento nas lutas pelo direito das classes menos favorecidas. Lopes (2020, p.113) 

diz que “a Educação Popular se faz quando se vive organizado, em grupo, em 

comunidades”.  Diante do que foi exposto, compreendemos que é necessário nos 

organizarmos para colocar em prática a luta pelos nossos direitos. Pois, nem tudo que é 

garantido por lei chega até a população, muitas das vezes é necessário organização e 

luta para poder alcançar o que é nosso por direito. 

Ainda compreendendo a Educação  Popular, consideramos o que diz Fleuri (2020, 

p. 117) quando nos referencia que a “Educação Popular é exatamente a busca de 

inserção dos movimentos sociais, principalmente nos movimentos populares, na 

tentativa de estarem juntos em lutas e práticas nos interesses e objetivos das classes 

populares”. Diante do exposto, entendemos que a nossa construção e partilha de saberes 

nos faz comungar com a ideia de sermos educadora popular e que estamos lutando por 

um bem coletivo que beneficiará a população. 

 

4.2 – Compreendendo as práticas popular em saúde 

 

 

 



91 
 

Falar de Educação Popular em Saúde, 

É algo muito além do comum, 

Requer autonomia e atitude,  

E não há problema nenhum. 

 

                                                                                                  Seus processos educativos,  

Envolve diferentes profissionais, 

Cada um com seu jeitinho, 

E todos eles satisfaz. 

 

São práticas naturais e transmitidas,  

Através da educação, 

De cuidados individuais e coletivos, 

No diálogo e conhecimento do povão. 

 

O estímulo à prevenção,  

E o engajamento pessoal,  

Promove a qualidade de vida,  

Melhorando a trajetória social. 

 

É bem verdade que nela, nem todos acreditam, 

No bem que a natureza faz, 

Mas a sua aceitação só aumenta, 

Promovendo  cuidados coletivos e individuais. 

 

Alguns autores já evidenciam,  

A serventia das plantas naturais,  

Coisas que os povos originários já diziam,  

É o que agora a realidade nos traz. 

 

Maria Waldenez, Palmira Lopes, 

Eymard  Mourão Vasconcelos,  

São autores que evidenciam os enfoques,  

Da naturalidade e seus mistérios. 

 



92 
 

 

Ao se envolver com essa prática,  

                                                                                             Ficamos todos maravilhados, 

Com toda essa diversidade,  

Não podemos ficar calados. 

 

Desenvolver essas práticas,  

Aprofundar nessa lição, 

Usufruir da natureza, 

E expandir essa tradição. 

 

Vou parando por aqui, 

Agradeço por me escutar,  

As práticas populares em saúde, 

São advindas da Educação Popular. 

(Edileuza Ricardo – 2021) 

 

As Práticas Populares em Saúde, faz parte da vida das pessoas desde a 

antiguidade, o manejo do cultivo das plantas e das ervas medicinais acompanham 

diferentes nações e gerações. São ações que redescobre e repassa para os mais jovens 

tradições e práticas milenares. Ao se conectar com as práticas populares em saúde, nos 

deparamos com saberes que atravessam gerações e que se perpetuam através dos seus 

descendentes. Lopes (2020, p. 90) diz que: 

 

Um dos maiores patrimônios culturais de um povo consiste nas 
práticas populares de saúde. O uso de plantas medicinais na arte de 
curar é uma forma de tratamento de origens muito antigas, relacionada 
aos primórdios da medicina e fundamentada no acúmulo de 
informações por sucessivas gerações. (LOPES, 2020, p. 90) 
 

Mesmo com o avanço da medicina e da tecnologia, e com toda a facilidade que a 

sociedade dispõe, além da possibilidade de adquirir remédios de farmácia, as práticas 

populares ainda estão bem presentes no nosso meio, principalmente em comunidades 

que perpassam seus saberes por diversas gerações. O uso dessas ações não se remete a 

falta de dinheiro ou de condições financeiras, mas sim a continuidade de saberes 

milenares que atravessam gerações e contribuem para o processo de cura e de melhoria 

 



93 
 

da saúde, não apenas a saúde física, mas a saúde mental e o bem-estar diário que todo 

ser humano necessita. 

As Práticas Populares em Saúde que são heranças vinculadas a diferentes povos 

que herdaram dos seus ancestrais saberes milenares, desponta na sociedade como 

precursor para compor um elo de diálogo, de cuidado, de indignação, de amorosidade e 

de troca de conhecimentos entre aqueles/aquelas que mantêm a sua cultura ativa, com os 

acadêmicos, com profissionais da saúde e membros da população que necessitavam (e 

ainda necessita) dessas práticas. Oliveira (2009, p. 301), “aponta para importantes 

processos e espaços de produção de conhecimentos e práticas nesta área, vinculados a 

um compromisso histórico com a justiça social e a melhoria da saúde e da população 

brasileira”. 

Na atual sociedade que vivemos, ainda há em bastante evidência a prática da cura 

pelas plantas, pois são ações que perpassaram por muitas gerações até chegar aos nossos 

dias e que compartilhamos desses saberes através das nossas ações vivenciadas. A 

crença popular nas plantas, nas ervas e nas rezas, permitem ao nosso povo vivenciar 

experiências que os nossos ancestrais viveram, essas ações vão além das posses 

financeiras, pois não são utilizadas apenas por quem não tem dinheiro, mas por quem 

tem fé, por quem acredita que através daquelas práticas possam compartilhar saúde e 

conhecimentos. 

As práticas populares em saúde podem ser desenvolvidas em diferentes lugares, o 

mais comum de encontrá-la são nas comunidades de povos tradicionais, a exemplo dos 

quilombolas, ciganos, indígenas, dentre outros(a), pois são eles/elas quem perpetuam 

esses saberes ancestrais, porém não significa dizer que apenas nesses territórios  são 

transmitidos ou vivenciados essas práticas, pois a sociedade em geral também fazem 

uso dessas práticas e promovem a perpetuação desses saberes mesmo sem saber da sua 

origem. 

A crença na cura por meio das plantas e das rezas, e nas ações daqueles que 

executam essas práticas a exemplo das rezadeiras, dos erveiros e dos curandeiros 

promovem no ser humano momento de bem-estar e de cura e assim as práticas 

populares em saúde continua resistindo e se tornando cada dia mais eficiente e mais 

procurada dentre a sociedade. Diante disso, esses saberes continuam sendo 

compartilhados e vivenciados com as gerações mais novas. 

Desde a antiguidade os seres humanos (homens e mulheres) aprenderam a retirar 

da natureza o que precisava para a sua sobrevivência e bem-estar, assim, na área da 

 



94 
 

saúde não seria diferente; foi a partir das plantas que surgiu uma forma de cura e de 

cuidados entre os seres humanos. Lopes (2019, p. 14) diz que, “as plantas vivem à toa, 

no mato sem serventia, mas quando a gente a conhece, ela tem força e valia”. A partir 

dessas palavras compreendemos que o que nós precisamos está bem mais perto da gente 

do que imaginávamos, na natureza, algo que nasce e cresce de forma natural.  

Ao nos voltarmos para os benefícios que recebemos das plantas, entendemos que 

há uma grande importância das mesmas na vida dos seres humanos e que ao 

observarmos a sua serventia para a humanidade, há a necessidade de cuidar e preservar 

a natureza, para que desta maneira tenhamos saúde, bem-estar e uma vida mais tranquila 

e menos estressante. As práticas populares em saúde, faz parte da nossa cultura desde 

sempre e seu uso jamais deixou de ser efetivado, o cuidado com o ser humano a partir 

dos saberes ancestrais e populares precedem os saberes científicos e desmistifica muitas 

ideias de que nessa prática não haja evolução. 

Queremos chamar a atenção para a diversidade de raças que há no nosso país, 

cada um com sua crença, com sua fé e com suas ações na busca de um bem maior que é 

a realização do bem-estar e a busca pela saúde da população, através daí 

compreendemos que as práticas populares em saúde têm origem em diferentes culturas e 

nacionalidades, sendo assim seus saberes se entrelaçam e a partir delas formamos as 

diversidades que há no costume das práticas de saúde no nosso país. Redirecionando 

nossas pesquisas para os povos quilombolas, entendemos como uma prática bastante 

comum em nosso meio, desde o cultivo das plantas até a produção e o uso dos remédios 

caseiros e das rezas.  

Na comunidade a qual pesquisamos são práticas corriqueiras e que está sempre 

presente no nosso meio, o plantio e cultivo das ervas medicinais é visualizada em 

muitos quintais de casas e usufruído por todos da população; desde a reza para tirar mal 

olhado ao chá para dor de barriga, são ações que predominam na comunidade de caiana 

e nas demais comunidades que se localizam nas imediações do território. 

Por volta dos anos de 1980,  surgiu os movimentos de bases no Brasil, os quais  

estavam  com toda a efervescência de luta na busca por dias melhores para a população, 

esses movimentos que partiam da necessidade da população a exemplo da luta por 

educação, saúde, moradia e políticas públicas eu atendessem a população , buscavam 

conscientizar a sociedade da necessidade de lutar em prol dos seus direitos de cidadãos, 

esses movimentos fizeram despontar no nosso país organizações  que tinham o interesse 

de despertar o sentimento de luta da população em busca de dias melhores e neste 

 



95 
 

período já surgia movimentos, grupos e militantes que além de enfatizar os saberes 

populares tornavam-se líderes que lutavam pelo seu povo e pela sua comunidade por 

dias melhores.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



96 
 

 

 

CAPÍTULO V - RESGATANDO O CONTEXTO DOS POVOS QUILOMBOLAS 

 

Queria ver você negro 

Negro queria te ver 

Se Palmares ainda vivesse 

Em Palmares queria viver 

 

Negro correndo livre 

Colhendo, correndo por lá 

Se Palmares ainda vivesse 

Em Palmares queria ficar 

                                                                                                             (...) 

 

“Quilombos” (José Carlos Limeiro)  

 

 

Consideramos como povos tradicionais brasileiros aquelas comunidades ou 

grupos de pessoas que são culturalmente diferenciados21 e se reconhecem como tais, que   

residem em qualquer parte do  nosso país e faz do seu território os espaços de luta, de 

moradia e de convívio com os demais,  como exemplo temos os povos quilombolas que  

vinheram para o nosso país forçados e trouxeram consigo seus costumes, suas raízes e 

seus conhecimentos, embora tenham  sido proibidos a professarem sua fé, seus 

costumes e tradições. Resgatar a ancestralidade desses povos é ir além de simplesmente 

contar sua história ou narrar os fatos vivenciados por eles, para conhecer e aprofundar 

na sabedoria de alguns dos povos considerados tradicionais é necessário pesquisas e 

aprofundamento nas suas realidades. 

Dos diversos povos tradicionais que habitam no nosso país, os que trataremos 

aqui serão os africanos; povos que foram arrancados da sua terra natal, que foram 

escravizados, que sofreram e que muitos dos seus descendentes conseguiram perpetuar 

21 Entende-se dos grupos que possuem formas de organização social própria que ocupa e usa 
seus territórios e seus recursos naturais para reprodução da sua cultura, da economia, religião e 
demais aspectos. 

 



97 
 

suas tradições. Escolhemos retratar a origem dos africanos, por encontrarmos com essa 

temática uma familiaridade em relação às suas práticas e a sua vivência, por se sentir 

parte deles e por comungar das suas demonstrações e pensamentos; dentre as diferentes 

ações realizadas pelas pessoas que compõem esse grupo, escolhemos as práticas 

populares em saúde que são utilizadas pelos quilombolas. 

Revendo a história dos povos africanos, nos respaldamos em Gusmão (1996) para 

demonstrar a invisibilidade social que sofreram quando por aqui chegaram, ao serem 

transportados de maneira cruel e sub-humana, quando foram arrancados de forma 

arbitrária das suas terras, e ao chegar neste país serviram aos grandes proprietários de 

terra como escravos. A visão a qual a sociedade se tinha em relação as pessoas negras e 

a escravização dos mesmos, quando foram trazidas forçadamente para o nosso país com 

o intuito de servir aos ricos fazendeiros era de que se tratavam de uma classe inferior e 

que não possuíam valor nenhum, nem tampouco sentimentos. A sociedade da época 

buscava a qualquer custo formar mão de obra barata, ou melhor, sem nenhum custo, 

para que dessa maneira fosse possível erguer esse país e promover a vida de luxos e 

regalias de senhores/senhoras que encontraram nos africanos a oportunidade que 

buscavam para consolidar seus objetivos. 

De acordo com Nascimento (1994, pág.275), “os europeus descobriram ainda no 

século XV que a maior fonte de riquezas era o tráfico escravista e o Brasil passou a ser 

o mais importante receptor desta “mercadoria” ...” e por aproximadamente três séculos e 

meio o comércio de seres humanos rendeu bastante lucro para a elite brasileira, da 

mesma maneira que proporcionou aos africanos escravizados um longo período de dor, 

sofrimento, torturas, separações, segregação, acusações infundadas e mortes. E em meio 

a tantos maus tratos, os africanos buscavam uma vida melhor, lutavam pela sua 

liberdade e sobreviviam em meio a muita dor e desrespeito. 

Na busca de sobreviver, de perpetuar as suas raízes, sua crença e seus costumes, 

muitos escravizados fugiam dos seus “senhores” e se aventuravam pelo meio do mato 

na busca de encontrar um abrigo onde pudessem viver livres e buscar o seu sustento, e a 

partir daí surgiu os quilombos. De acordo com Schmitt et al. (2002, pág. 2), por muito 

tempo quilombo foi definido como “toda habitação de negros fugidos, que passem de 

cinco, em parte despovoada, ainda que não tenham ranchos levantados e nem se ache 

pilões nele”. Por toda a extensão do país, ergueram-se quilombos na busca de provocar 

um enfraquecimento no comércio escravista, mas de pouco adiantou, pois os lucros 

eram positivos e não se cogitava por parte dos senhores feudais interromper o comércio. 

 



98 
 

Os quilombos eram espaços que não serviam apenas de abrigo pós fuga, mas era 

um local o qual os escravizados podiam se recuperar dos seus ferimentos físicos e das 

suas dores emocionais causadas por castigos físicos e psicológicos, serviam também 

como local para se organizarem enquanto comunidade, planejar suas lutas, discutir os 

acontecimentos, pensar em meios de libertação dos seus semelhantes e se organizarem 

de maneira social, política, religiosa e culturalmente. Esses espaços que para muitas 

pessoas da sociedade servia apenas de abrigo e acolhida para os escravizados fugidos, 

para os seus moradores ultrapassava essa posição. No Brasil, houveram muitos 

quilombos que se destacou em suas lutas, seu tamanho e sua organização, a maioria 

localizado na   atual região Nordeste do Brasil. 

Dos muitos quilombos existentes no nosso país, o que mais se destacou foi o 

Quilombo de Palmares, localizado na Serra da Barriga no então território da Capitania 

de Pernambuco (atualmente estado de Alagoas). Os primeiros registros de Palmares 

datam – se de 1597, o referido quilombo serviu de inspiração para muitos escravizados 

resistirem e fugirem na busca de uma vida melhor e mais digna. O território recebeu 

esse nome devido estar localizado em um espaço composto por muitas palmeiras. 

Palmares chegou a possuir até 20 mil habitantes e foi considerado como um grande 

símbolo de resistência negra no país, dentre seus vários líderes, destacou – se Zumbi 

que foi morto em uma emboscada no ano de 1695, um ano após a destruição de 

Palmares. 

Zumbi, ou Zumbi dos Palmares (como é mais conhecido), foi o último líder do 

maior e mais longo quilombo que já se tem histórico, que é o Quilombo de Palmares. 

Zumbi, foi assassinado em 20 de novembro de 1695, quando teve o seu esconderijo 

descoberto pelos seus algozes. De acordo com relatos da sua biografia, Zumbi nasceu 

no quilombo o qual tempos depois se tornaria o maior líder; ele era casado com 

Dandara, filho de Sabina e pai de três filhos, forte e valente Zumbi vivenciou muitas 

lutas e conquistas do Quilombo dos Palmares. Até os dias atuais ele é lembrado nos 

livros de histórias e nos registros que refencia o povo negro e o período de escravidão 

no país. 

A escravidão tornou-se um fator muito negativo para o nosso país, era algo cruel e 

real, seres humanos eram forçados a deixar sua pátria para serem escravizados em uma 

terra desconhecida e diferente da sua, a luta dos africanos pela liberdade do seu povo 

custou a vida de muitas pessoas, foram muitos anos de dores e sofrimento, seres 

humanos sendo tratado de forma desumana, sem qualquer oportunidade de livramento 

 



99 
 

dos castigos e do trabalho ou de uma vida digna. Muitos anos se passaram para que os 

africanos e seus descendentes que nasceram em terras brasileiras conseguissem ter 

algumas melhorias que lhes beneficiassem.  

Embora o fim da escravidão e do tráfico negreiro fosse uma luta incansável do 

povo negro, alguns cidadãos conscientes e sensibilizados com a luta dos mesmos pela 

busca da liberdade, dedicaram suas vidas em prol da libertação daquelas pessoas, e com 

essas mobilizações surgiram algumas leis que buscaram minimizar o sofrimento dos 

escravizados, a exemplo das Leis: 

Lei nº 581 de 4 de setembro de 1850, conhecida como a Lei Eusébio de Queirós 

que foi a primeira a buscar favorecer as pessoas escravizadas, essa Lei buscava reprimir 

o tráfico de africanos com destino ao Brasil, pois era uma situação que já se tornava 

insustentável, haja visto que o Brasil foi o último país do Ocidente a abolir a escravidão. 

Lei nº 2.040 de 28 de setembro de 1871, foi assinada pela princesa Isabel e tinha o 

objetivo de considerar livre todos os filhos de mulheres que eram escravizadas, nascidos 

a partir daquela data. Mas, a situação ainda estava longe de ser solucionada pois mesmo 

essa lei tendo o anseio de minimizar a escravidão do Brasil, era necessário pensar 

também naqueles que já eram considerados escravos e buscar uma lei que favorecesse 

essas pessoas.  

A Lei 3.270 de 28 de setembro de 1885 conhecida como a Lei dos Sexagenários 

ou Lei Saraiva-Cotegipe, concedia liberdade aos escravos com mais de sessenta anos de 

idade e uma indenização por seus trabalhos prestados, porém o difícil era alguém chegar 

a essa idade, pois os castigos físicos que eram submetidos diariamente faziam com que 

muitos morressem antes de completar essa idade. Outros fatores que também 

dificultavam essa condição, a exemplo dos registros dos escravizados, pois seus 

“senhores” os registravam mais novos do que verdadeiramente eles/elas eram, na busca 

de que a “mercadoria” não perdesse o valor, pois quanto mais velho a pessoa era menor 

valor tinha para o comércio, outo fator que também não favorecia essa lei era a de que 

aqueles/aquelas que conseguiam ser beneficiado por ela, não tinham para onde ir e dessa 

maneira continuavam na propriedade por ser o local já conhecido por ele/ela. 

Somente em 13 de maio de 1888 é que ocorreu a abolição da escravidão no Brasil. 

A Lei 3.353 conhecida como Lei Áurea deu fim à escravidão de pessoas negras no 

nosso país. Assinada pela princesa regente Isabel, filha de Dom Pedro II deu liberdade a 

cerca de 700 mil pessoas escravizadas. Esse feito que marcou a nossa história não 

ocorreu por ser a princesa boazinha ou militante da causa, deu-se devido ser uma 

 



100 
 

situação insustentável para uma nação. As divergências entre partidos políticos, as 

manifestações na busca da abolição, as fugas, as diversas formações dos quilombos 

foram situações que pressionavam para que esses fatos acontecessem. 

As organizações dos quilombos, as suas ações de luta e a busca da liberdade 

também foram fatores primordiais para a abolição da escravatura, haja visto que o poder 

de organização era algo muito real nos ambientes africanos. Eles se dividiam em 

comunidades e tinham como base de sobrevivência o cultivo da agricultura, 

politicamente tinham um líder que liderava as ações que deveriam ocorrer para lutar 

pelo seu povo, proteger seu território e organizar ações que envolvesse ataques ou 

resgates de outras pessoas escravizadas.  

Após a abolição, muitos daqueles que foram alforriados não tinham para onde ir e 

alguns buscavam abrigos nos quilombos, promovendo as origens de comunidades rurais 

dos povos remanescentes, com o anseio de ter uma moradia e condições de reconstruir 

suas vidas. Outros, partiram para os grandes centros na busca de oportunidades e de um 

futuro melhor e para isso se acomodaram em locais que deram origens as favelas e as 

construções desordenadas nas grandes cidades.  

Muito tempo se passou do período da abolição para os dias atuais, mas as vidas 

das pessoas negras ainda permanecem em sofrimento. O preconceito racial ainda é 

vivenciado na atualidade, de maneira camuflada nos faz imaginar que em uma menor 

intensidade do que no passado, porém ainda há, tão vivo e real na sociedade 

preconceituosa que mesmo em pleno século XXI ainda tendem a menosprezar o ser 

humano por conta da cor da pele, do tipo de cabelo e etc. Wood op cit Almeida (2019) 

retrata o racismo moderno como:  

 

O racismo moderno é diferente, uma concepção mais viciosamente 
sistemática de inferioridade intrínseca e natural, que surgiu no final do 
século XVII ou início do século XVIII, e culminou no século XIX, 
quando adquiriu o reforço pseudocientífico de teorias biológicas de 
raça, e continuou a servir como apoio ideológico para opressão 
colonial mesmo depois da abolição da escravidão. (Wood op cit 
Almeida, 2019, pág. 21). 

 
 
Mesmo após tantos anos, com tanta expansão de ideias e conhecimentos a 

população negra ainda é submetida a situações preconceituosas, machistas e desumanas, 

a cada dia que passa é necessário que haja uma busca por direitos, por respeito e por 

justiça. Evidenciar o machismo nesses escritos é de total relevância tendo em vista que 

 



101 
 

o machismo e o racismo andam juntos, ou seja, se é difícil ser homem negro nesta 

sociedade, ser mulher negra é bem mais, pois a figura da mulher negra remete a 

prostituição, “a mulher fácil” ou seja, a prática do assédio as mulheres era (e ainda é) 

muito comum nesse meio o qual estamos inseridos. E para que esses acontecimentos 

acabem é necessário conscientizar aqueles/aquelas que provocam o sofrimento de outras 

pessoas , do valor que cada um tem na sociedade, que não há diferença de direitos e 

deveres do povo da sociedade, que precisamos reparar o erro do passado e reconstruir o 

presente e o futuro de maneira digna e justa, e para isso precisamos de políticas públicas 

que beneficiem a população negra e incentivem na busca de uma vida mais digna e 

menos excluída, a esse respeito, referenciamos as políticas afirmativas22 que luta contra 

o avanço do racismo busca promover a inclusão sócio econômica daquelas populações 

que historicamente foram privadas  de oportunidades. De acordo com Moehlecke (2002, 

pág. 198) o termo refere-se a:  

 

...uma expressão que chega ao Brasil carregado de diversidade de sentidos, o 
que em grande parte reflete os debates e experiências históricas dos países 
em que foram desenvolvidas, [...] a bandeira central era a extensão da 
igualdade de oportunidades a todos. (MOEHLECKE, 2002, pág. 198) 

 

 

Ao buscar evidenciar um pouco mais os fatos, entendemos que essa política as 

ações afirmativas buscam promover a inserção das classes invisibilizadas no seio da 

sociedade, com o objetivo de reparar o erro de tantos anos causados pela ignorância, 

pelo machismo e pelo preconceito enraizado por muitos membros da sociedade. 

Bergmann (1996, pág. 7) descreve as ações afirmativas como “ação de planejar e atuar 

no sentido de promover a representação de certos tipos de pessoas, aquelas pertencentes 

a grupos que têm sido subordinados ou excluídos em determinados empregos ou 

escolas”. 

Dentre as principais políticas afirmativas, algumas delas são para contemplar o 

povo negro, como exemplo citamos a implementação da política das cotas no ensino 

superior, que surgiu a partir do ano de 2000, ou seja, é a política pública que propicia 

uma determinada porcentagem de vagas para promover ao povo negro de adentrar em  

22Refere-se a ações, recursos ou medidas destinadas as pessoas, comunidades ou grupos 
excluídos ou que vivem em situações de vulnerabilidade e que são destinadas pelo estado. O 
objetivo principal dessas ações é eliminar as desigualdades sociais vivenciadas ao longo do 
tempo. 

 



102 
 

uma universidade pública em uma maior proporção,  essa política afirmativa ela foi 

pensada e criada para minimizar os acontecimentos de  quase 4 séculos de escravidão 

vivenciados pelos africanos e pelos seus descendentes , bem como  a falta de 

oportunidades destinadas a essa  população. 

Diante do exposto, vemos essa política como uma prática que propõe reparar as 

faltas de oportunidades causadas para tantas pessoas e inibir que ocorram outras práticas 

referentes ao passado, causando dor, sofrimento, maus tratos e falta de oportunidade. 

Embora se tenham leis e políticas públicas que busquem reparar ou inibir o preconceito, 

o trabalho escravo e a discriminação racial, não podemos negar que aqui no Brasil ainda 

existem a prática do racismo, da discriminação e de pessoas submetidas ao trabalho 

escravo ou análogo a ele, mesmo estando em pleno século XXI. Considerando o que 

traz nas suas publicações a OIT23/ONU24, na sua página oficial da internet o trabalho 

forçado tem diversas originalidades, a exemplo do pagamento de dívidas, tráfico de 

pessoas, segregação, dentre outros fatores. Ainda segundo a OIT a maneira possível de 

acabar com essa prática busca um engajamento de políticos, empresários, trabalhadores 

e a sociedade em geral, pois trata-se de ações que perduram por muitos anos.  

Como o nosso país é imenso e sofre com uma desigualdade social muito 

marcante, infelizmente é possível nos depararmos com algumas situações que não 

deveria haver mais no nosso meio, diante desses fatos buscamos percorrer um caminho 

que nos proporcione uma melhor condição de vida, igualdade de direitos e a 

possibilidade de conviver em uma sociedade justa, menos preconceituosa e mais 

tolerante. 

 

 

5.1 – Os povos africanos e a valorização dos seus saberes ancestrais 

 

Falar dos povos tradicionais brasileiros é voltar as nossas atenções para diferentes 

povos que habitam no nosso país e que fazem a riqueza da nossa diversidade, bem como 

a mistura de raças dessa terra. É bem verdade que o Brasil é imenso em extensão 

24 Organização das Nações Unidas é uma organização não governamental que foi criada para 
promover a cooperação internacional. Criada em 1945, atualmente conta com a participação de 
193 Estados- Membros. 

23 Organização Internacional do Trabalho. Fundada em 1919, busca promover a justiça social de 
organizações empregadoras e trabalhadores de 187 Estados-membros. Promove para homens e 
mulheres a oportunidade de ter um trabalho digno, em condições de segurança e igualdade. 

 



103 
 

territorial, têm dimensões continentais e uma vasta diversidade e essa característica 

enriquece ainda mais a nossa cultura e tradição. Entre os povos e comunidades 

tradicionais, podemos citar alguns, a exemplos de: quilombolas, indígenas, ciganos, 

seringueiros, pescadores, caiçaras, sertanejos, jangadeiros, entre outros. Considerando 

essa diversidade de povos, é possível considerar que o nosso país é rico de costumes, de 

danças, de arte, de cultura e mesmo sendo moradores do mesmo espaço físico, fazemos 

uso das nossas diferentes formas de viver. 

Juntamente com essa diversidade de raças que vinham para o nosso país, cada 

um/uma traziam consigo seus costumes, suas crenças, suas tradições e as suas maneiras 

de compreensão em relação a vida. Os diferentes povos, têm suas características, seus 

hábitos de cura, suas danças e suas especificidades, pois cada etnia leva consigo à sua 

maneira de ser, de viver e de compreender as ações da vida que são desenvolvidas no 

dia a dia.  

Os povos quilombolas da nossa terra, são povos advindos de outras culturas e de 

outras partes do mundo, sua ancestralidade é mantida em evidência graças a luta e a 

partilha de saberes dos mais antigos para as gerações mais novas, suas tradições, seus 

saberes são repassados de pais/mães para filhos/filhas, de avó/avô para netos/netas e 

assim por diante, de modo que sua cultura e costumes resistam ao tempo, as inovações, 

as tecnologias e sobressaiam diante de muitas novidades que surgem na atualidade. Os 

povos e as comunidades tradicionais possuem uma cultura ancestral e traz consigo 

conhecimentos populares que são perpetuados através de diferentes gerações. 

Os povos de comunidades quilombolas trazem na sua história um modo de ser 

único e típico das suas ações, muitas dessas pessoas têm um modo de ser diferenciado 

dos demais e carregam sobre si uma peculiaridade no seu modo de ser, de agir e de 

viver a vida. Partindo para a área da saúde, não é diferente, cada pessoa carrega consigo 

características que descrevem a sua realidade, a sua vivência e as tradições dos seus 

antepassados. Muitos dos saberes que temos na atualidade herdamos dos nossos 

parentes e são conhecimentos relevantes para nós seres humanos e para a sociedade a 

qual habitamos. 

Os saberes que as comunidades carregam consigo, são sabedorias ancestrais 

repassados pelos seus antepassados e que servem para demonstrar a importância das 

diferentes culturas; é bem verdade que cada raça/etnia têm os seus hábitos e costumes, 

mas compreendemos que cada um/uma tem a sua importância, a riqueza de 

 



104 
 

conhecimentos, a participação da população, a valorização do seu povo e das suas 

práticas. 

O Ministério do Desenvolvimento Social (MDS) criou por meio de um Decreto 

em 27 de dezembro de 2004 e reformulou por meio de um outro Decreto em 13 de julho 

de 2006 a Comissão Nacional de Desenvolvimento Sustentável das Comunidades 

Tradicionais, a partir de então surgiu em 07 de fevereiro de 2017 por meio do Decreto 

6.040 a Política Nacional de Desenvolvimento Sustentável dos Povos e Comunidades 

Tradicionais. Essa comissão criada tem o objetivo de preservar a cultura, o modo de 

vida, os bens, a sua maneira de organização e de transmissão de saberes daqueles que 

são considerados povos tradicionais.  

Poderíamos citar diversos saberes que são advindos de algumas dessas etnias, no 

entanto vamos nos ater aos cuidados com a saúde, em especial aquelas práticas que 

referenciam o popular o que vêm do povo e é destinada ao povo, que são praticadas de 

maneira natural, através do uso de plantas, de xaropes, de rezas, de crenças e de práticas 

naturais. As práticas populares em saúde dos povos tradicionais, são saberes ricos em 

cultura, em sabedoria e em naturalidade, todos eles são perpassados para as gerações 

futuras. 

Referenciar os povos quilombolas é algo extremamente necessário, pois os 

africanos foram um dos povos que compôs o tripé que deu origem a formação do povo 

brasileiro e essa ancestralidade é algo extremamente importante para a valorização dos 

mesmos, assim como os seus descendentes e os seus saberes. Trazer a ancestralidade 

negra para pautar nossa pesquisa é enfatizar o que esse povo tem de melhor, de mais 

precioso, de mais enriquecedor; os saberes que são transmitidos por gerações nos 

possibilitam momentos de riqueza, de sabedoria e de conhecimentos. Evidenciar a 

ancestralidade do povo negro, não é apenas recontar fatos da história que nos 

envergonham, que nos deixam tristes e revoltados ou que não nos despertam desejos de 

conhecer algo melhor. 

Conhecer os saberes quilombolas é adentrar em um mundo rico de cultura, de 

saberes, de conhecimento e de práticas. É vivenciar uma nova realidade dentro da nossa 

vivência, é compreender o que eles têm de melhor, de mais íntegro e compreender que 

cada um de nós temos nossas tradições, nossos costumes e que são atos e ações que 

deverão ser preservados para podermos evidenciar nossas raízes. 

 



105 
 

De acordo com a Fundação Cultural Palmares25, atualmente há no Brasil cerca de 

3.447 comunidades quilombolas distribuídas em todas as regiões do país. Consideramos 

quilombolas todas as pessoas remanescentes de grupos étnicos que viviam em 

quilombos e que descendem de ex-escravos fugitivos durante o período da escravização 

brasileira, ou que passaram a residir nesses espaços após a abolição da escravatura. 

Quilombo é a denominação dada para aquelas comunidades compostas por 

pessoas que descendem daqueles que foram escravizados e que resistiram ao poder de 

domínio da elite brasileira por aproximadamente 350 anos, período que ficou conhecido 

e foi denominado de Regime Escravocrata e que só foi abolido no ano de 1888 através 

da princesa Isabel que na ocasião substituía o seu pai o imperador Dom Pedro II e 

ocupava a função de princesa regente, na oportunidade promulgou a Lei Áurea ( Lei nº 

3.353 de 13 de maio de 1888), pois as lutas dos abolicionistas, de alguns partidos 

políticos   e dos negros já deixavam a situação insustentável e após muita luta houve a 

promulgação da lei. 

Embora, não tenham a sua devida valorização, as comunidades quilombolas se 

destacam pelas suas formas de organização e de empoderamento social, principalmente 

ao que se refere aos seus saberes e conhecimentos referentes a arte, a dança, a culinária, 

as ervas medicinais e a outros meios de difundir a sua ancestralidade. Os quilombolas, 

trazem consigo um histórico de luta, de dor e de sofrimento; mas eles/elas também 

trazem consigo uma sabedoria milenar. 

Por muito tempo, os afrodescendentes eram vistos como incapazes ou como 

pessoas que não tinham serventia para ocupar alguns cargos na sociedade, atualmente 

algumas dessas comunidades já são reconhecidas, já possuem a posse dos seus 

territórios e a garantia das suas terras. Embora esse direito seja de todos os quilombolas, 

ainda há algumas comunidades que lutam por esse direito e buscam serem reconhecidos 

diferentemente do que eram antigamente, quando eram vistos apenas como lugares de 

esconder negros fugitivos. Estimam-se que centenas de pessoas viveram em quilombos 

e o mais famoso que já existiu foi o Quilombo de Palmares que ficava localizado no 

estado de Alagoas.  

Com a abolição da escravatura em 1988, os negros tiveram a sua liberdade 

garantida por lei, porém as discriminações por parte da sociedade com os descendentes  

do seu povo não tiveram fim e as desqualificações por parte da sociedade referente a 

essas pessoas continuam até os dias de hoje; mesmo sendo considerado crime perante a 

25 É uma instituição pública voltada para a promoção e preservação da arte e da cultura afro-brasileira. 

 



106 
 

lei, o racismo ainda é cometido por muitas pessoas que se acham superiores aos outros e 

os descendentes daqueles que foram  escravizados continuam sofrendo agressões 

físicas, verbais e emocionais devido a essa prática. 

A Lei 12.288 de 20 de julho de 2010, institui o Estatuto da Igualdade Racial, esta 

Lei é destinada a garantia e efetivação dos direitos e da igualdade de oportunidade da 

população negra; pois a partir dela faz-se necessário o cumprimento da mesma e as 

penas previstas caso haja o descumprimento da lei. Essa lei ainda tem o intuito de fazer 

vigorar o direito do cidadão brasileiro quando diz que todos somos iguais em direitos e 

deveres. 

A verdade, é que a sociedade brasileira não se preocupou em resolver o problema 

dos africanos libertos após a abolição, o que de fato aconteceu é que eles foram 

abandonados à própria sorte e que por sua conta e risco buscassem uma maneira de 

sobreviver e (re)construir sua vida, situações que não foram fáceis de serem resolvida, 

visto que o racismo no Brasil  é muito forte até nos dias de hoje, a falta de 

oportunidades por parte dessa classe da sociedade ainda é algo corriqueiro e mesmo já 

tendo passado 133 anos da abolição da escravatura, continuamos com esse problema até 

os dias atuais. 

Na atualidade, os quilombos são comunidades que se diferenciam da sociedade na 

sua identidade ética, na sua cultura, forma de organização, tradições, danças, práticas de 

saúde e na autoafirmação de ser negro. O orgulho demonstrado pela comunidade das 

suas raízes e saberes culturais possibilitam o empoderamento da raça e desmistificam 

aquela ideia errônea que por muito tempo foi difundida de que o povo negro só 

servia/serve para o trabalho escravo. 

De acordo com pesquisas publicadas na   Revistas Eletrônica Equidade26 que 

aborda o tema em questão, no Brasil há 3.445 comunidades quilombolas espalhadas 

pelo território brasileiro, lutando pelo direito de propriedade de suas terras consagrado 

pela Constituição Federal desde 1988. Ainda de acordo com dados dessa consulta, 

estima-se que no Brasil há pelo menos 24 estados que abrigam comunidades 

quilombolas. São eles: Amazonas, Alagoas, Amapá, Bahia, Ceará, Espírito Santo, 

Goiás, Maranhão, Minas Gerais, Mato Grosso, Mato Grosso do Sul, Pará, Paraíba, 

Pernambuco, Paraná, Piauí, Rio de Janeiro, Rio Grande do Sul, Rio Grande do Norte, 

Rondônia, Santa Catarina, São Paulo, Sergipe e Tocantins. 

 

26 Revista Eletrônica Equidade. (Consultar referências para encontrar o endereço eletrônico). 

 



107 
 

 

5.2 – Os povos quilombolas e as práticas populares em saúde 

 

De acordo com Gomes (2019, p. 20), “o Brasil foi o maior território escravista do 

hemisfério Ocidental, por quase três séculos e meio, e recebeu, quase 5 milhões de 

africanos cativos [...] com isso, ele é o segundo país de maior população negra ou de 

origem africana do mundo”. Seus habitantes são oriundos das misturas das diferentes 

raças que residiam nessas terras. A escravização do povo indígena e consequentemente 

africana, são marcas que envergonham profundamente a nossa história e que até a 

atualidade nos causa dor e revolta.  

A vida dessas pessoas aqui no nosso país não foram  fáceis, o excesso de trabalho 

e a falta de dinheiro e de oportunidades fizeram com que muitos deles passassem por 

situações extremamente difícil e dolorosa, seus corpos eram  constantemente 

chicoteados, suas peles feridas e as doenças lhes alcançavam periodicamente e diante 

desse cenário era necessário desenvolver algumas técnicas que ajudassem a curar essas 

dores sentidas e o caminho encontrado foi o da sabedoria popular que tinha origem na 

ancestralidade desses povos, o uso das plantas e dos remédios caseiros e naturais foi e 

ainda é uma ação bastante utilizada nos dias atuais,  pois além de ser algo com um valor 

baixo ou nenhum custo financeiro, possui uma grande possibilidade de cura, pois são  

usadas e repassadas pelos ancestrais por muito tempo. 

Os povos africanos trazem da sua cultura um saber e uma familiaridade 

excepcional quando se refere ao uso das plantas, das rezas, dos chás e das técnicas da 

medicina popular. Muitos desses saberes são recebidos de um parente que lhes 

antecedeu e que também fazia uso dessas mesmas práticas de cura; esse conhecimento é 

colocado em prática e o uso da mesma se dá no seu meio de convivência. 

Larrossa-Bondia (2002, p.27) define que “o saber da experiência se dá na relação entre 

o conhecimento e a vida humana”. Diante dessa afirmação, podemos compreender que a 

experiência vivenciada pelos povos africanos ao longo da história, deu-lhes condições 

de relacionar a vivência e a realidade com os seus saberes ancestrais.  

A prática da medicina popular não sarava apenas o corpo e as dores físicas, a 

tristeza, a saudade  e a melancolia também eram amenizadas através dessas práticas, 

pois esses eram alguns dos males que assolavam a população e as práticas das rezas, dos 

chás, dos banhos, das orações  também eram elementos usados para amenizar as 

mesmas; a vida  dos africanos nas terras brasileiras não foram marcadas de momentos e 

 



108 
 

situações, positivas, quando eles foram arrancados das suas terras para serem 

escravizados nesse país, o que de fato lhes esperavam eram  dor e sofrimento.  

As práticas da educação popular em saúde ultrapassa as dimensões da cultura, dos 

saberes e das práticas, ela perpassa pelos direitos humanos, pelo diálogo e pelo amor, 

ela resiste ao longo do tempo e se evidencia em outras questões que constituem os 

saberes da vida, sua caminhada pelo ensino conduz a construção coletiva e solidária em 

busca de superar outros contextos e  mesmo sendo uma prática bastante comum em 

povos tradicionais, segundo Santos (2019, p. 8),  “a maioria desses agentes de cura são 

constituídos por mulheres, as quais possuem algumas peculiaridades de promover a 

cura”, seja por meio das ervas medicinais, das rezas e orações ou dos chás, pois essas 

são algumas das ações mais comuns das práticas populares em saúde. 

A partir dessa afirmação, compreendemos que as mulheres das comunidades 

constituem um protagonismo fundamental ao que se refere a essas práticas, suas ações, 

seus saberes, seus rituais são tidos como algo sagrado, ou seja, como um dom recebido 

e que deve ser usado para curar e espalhar o bem e a cura, e diante desse pensamento é 

compreensível que raramente alguém consegue êxito financeiro fazendo uso dessa 

prática, pois há uma ideia de que deve ser um saber compartilhado e não 

comercializado. 

Evidenciando o trabalho das rezadeiras/benzedeiras diante desses fatos, Santos 

(2019, p. 8) evidencia que “a rezadeira ou benzedeira é uma figura que fala e atua em 

nome de uma religião popular, voltada para solucionar os problemas da vida cotidiana”. 

Partindo desse pressuposto, compreendemos que as práticas populares em saúde não 

promovem um retorno financeiro entre suas ações e seus praticantes, mas evidencia um 

bem-estar comum, uma partilha de saberes, a amorosidade a construção compartilhada 

de um conhecimento popular e ancestral, um elo de carinho e cuidado com aqueles que 

acreditam e buscam seus feitos, haja visto que o uso das práticas populares em saúde 

constitui um vínculo de afeto que ultrapassa o cuidar por obrigação da profissão e por 

meio dessas práticas é possível vermos o ato do cuidar como um verdadeiro sentido das 

práticas populares em saúde. Pedrosa (2007) nos demonstra que,  

 

... é visível no trabalho das parteiras tradicionais, nas práticas de saúde 
que ocorrem nos terreiros de candomblés, no acolhimento e na escuta 
que os erveiros e raizeiros dispensam a quem os procuram, nos 
benzedores, na religiosidade, enfim, o cuidar do outro é um constante 
exercício de solidariedade que afirma cotidianamente a possibilidade 
de afirmação da vida. (PEDROSA, 2007, p. 97) 

 



109 
 

 

Aquelas práticas que antigamente eram tidas como uma esperança de cura e de 

sobrevivência na atualidade consideramos como realizações fitoterápicas e que temos 

como uma outra opção de cuidados com a saúde ou de cura, através de um tratamento 

natural. Mesmo com o avanço da medicina e a facilidade de adquirir remédios 

laboratoriais, existem algumas comunidades que se utilizam da medicina popular para 

alcançar melhorias e resultados para suas enfermidades, bem como dá continuidade às 

suas práticas ancestrais. Badke (2012) nos faz refletir que,  

 

No início das civilizações, o cuidado em saúde era desenvolvido por 
mulheres, cujo conhecimento era adquirido no seio familiar, sendo 
isento de prestígio e poder social. Assim, passou-se a perceber uma 
estreita relação entre as mulheres e as plantas, pois seu uso era o 
principal recurso terapêutico utilizado para tratar a saúde das pessoas e 
de suas famílias. [...] Entre tantas práticas difundidas pela cultura 
popular, as plantas sempre tiveram fundamental importância por 
inúmeras razões, sendo salientadas as suas potencialidades 
terapêuticas aplicadas ao longo das gerações (Badke et al, 2012, p. 
364).  

 

Partindo desse cenário, compreendemos que essa realidade mesmo se tratando de 

uma prática milenar, é algo muito comum na nossa atualidade e que nos remete a uma 

tradição que conseguiu sobreviver no nosso país, apesar de ter sofrido todo tipo de 

discriminação por parte da sociedade elitista e excludente que governa(va) o nosso país. 

 

           

5.3 – A Saúde dos Povos Quilombolas no Contexto Brasileiro 

 

A saúde do povo brasileiro é um tema que nos inquieta e nos intriga há muito 

tempo, na atualidade vivenciamos um dos períodos mais difíceis enfrentado pela 

população brasileira, pois diante da Pandemia do Covid-19, escancarou-se todas as 

nossas necessidades referentes à saúde do povo, em especial as comunidades que possui 

poucas condições financeiras  e aqueles/aquelas pessoas  que vivem em situações de 

vulnerabilidade social. Em algumas regiões do país, há uma maior dificuldade em se 

desenvolver práticas de saúde, principalmente quando atravessamos momentos difíceis 

como é o caso do ano de 2020 e 2021 no contexto pandêmico o qual vivenciamos.  

 

 



110 
 

O conceito de saúde reflete a conjuntura social, econômica, política e 
cultural. Ou seja: saúde não representa a mesma coisa para todas as 
pessoas. Dependerá da época, do lugar, da classe social. Dependerá de 
valores individuais, dependerá de concepções científicas, religiosas, 
filosóficas. O mesmo, aliás, pode ser dito das doenças. Aquilo que é 
considerado doença varia muito. (FREITAS, 2011, p. 939) 

 

Algumas populações sofrem um pouco mais comparadas a outras, a população 

negra por exemplo, são comunidades bastante afetadas, pois vivenciam uma situação de 

vulnerabilidade histórica e esse elemento é um fator que desencadeia dores, tristezas e 

doenças até os dias atuais. É bem verdade que muito já se fez pela saúde do povo 

brasileiro, comunidades que residem em territórios longínquos já tiveram e têm acesso 

aos serviços de saúde brasileiro, graças ao Sistema Único de Saúde e a humanização 

praticada por diversos profissionais de saúde. 

Em algumas comunidades quilombolas há uma grande dificuldade em conseguir 

acesso aos serviços de saúde, devido à distância, ao deslocamento até as comunidades 

ou qualquer outro fator que favoreça a ausência de políticas públicas à essa parte da 

população, permitindo assim que as áreas da saúde  e educação do povo quilombola 

permaneçam em dificuldades até os dias atuais e promovam uma ausência de serviços 

básicos e necessários para a valorização  dos seres humanos, independente da sua raça, 

cor ou etnia. Santos (2020) destaca que, “as comunidades quilombolas, que 

cotidianamente vivenciam a ausência do Estado, têm recorrido às suas tradições 

culturais, religiosidade, conhecimentos etnobiológicos, auto-organização e solidariedade 

mútua para suportar o racismo”.  

A ausência de políticas públicas que beneficie aqueles que encontram-se em 

vulnerabilidade social é algo corriqueiro no nosso país, principalmente aquelas que 

busquem beneficiar os povos originários; manter seus costumes e tradições, perpetuar 

seus ensinamentos para as gerações futuras e mostrar à sociedade o quanto é possível 

ser feliz mesmo com tanto descaso dos governantes e de uma parte da sociedade, são 

algumas das lições que poderemos obter com pessoas de outras culturas. Diante dessa 

afirmação cabe ao próprio povo contar e recontar suas histórias, deixá-las marcadas no 

tempo, escritas nos livros e propagadas de maneira simples e objetiva, de maneira que 

não seja levada ao esquecimento. 

Em meados dos anos de 1970 se formou aqui no nosso país diversas iniciativas e 

união de grupos de bases na busca de lutar pelos seus direitos básicos a exemplo de 

saneamento básico, posto de saúde, atendimento médico, água potável, dentre outros 

 



111 
 

direitos que a grande maioria da população não tinha cesso. Ainda sob a pressão da 

ditadura militar, havia a necessidade da sociedade que não tinha acesso a essas políticas 

públicas se unir, lutar e reivindicar os seus direitos e as suas necessidades. A partir dessa 

união e a busca pelos direitos da população acontece os encontros de pessoas para 

debater e lutar por melhores condições de vida e de trabalho.  

Em alguns desses encontros, ocorreu também mobilizações as quais 

referenciavam temas isolados e que tinha o mesmo intuito de lutar por benfeitorias que 

favorecessem e atendessem a necessidade do nosso povo. Em 1981, durante a realização 

do III ENEMEC27 surgiu o Movimento Popular de Saúde, que ocorreu em Goiânia GO. 

O objetivo desse movimento era reivindicar direitos sociais e saúde, e contou com a 

união de diferentes representantes da sociedade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

27 Encontro Nacional de Experiências em Medicina Comunitária. Ocorrido em Goiânia - GO, no 
ano de 1981. 

 



112 
 

 

 

 

 

VI – A COMUNIDADE DE CAIANA DOS CRIOULOS  

 
                                   

Um pedacinho da África; 

 Nascido dentro do Brasil;  

No Estado da Paraíba;  

Foi bem assim que surgiu.  

 

Quem veio se emocionou;  

Um lugar bem desejado;  

Estou falando de um quilombo;  

Por natureza encantado.  

 

É a Caiana dos Crioulos;  

Terra de Edite José;  

De João Teió e João Maria; 

 De Joana Póla e Cicia;  

De Firmo Santino e Antôi Mané! 

 

 Ciranda e Coco de Roda; 

 Aqui o batuque é bem arrochado;  

Tem até Reino Encantado;  

Para arrumar namorado;  

Ou até mesmo sair casado!  

 

Pense num lugar bonito;  

Aqui as festas são diferenciadas;  

Para tudo tem rituais;  

O casamento dura três dias;  

E fica o gosto de quero mais. 

 



113 
 

 

Nessa terra tem capoeira;  

Dança Afro;  

Tem forró;  

Tem novena e tem terço;  

Lá em Chiquinha Teió.  

 

É a terra de seu Zé Grande;  

Zé pequeno e Zabé; 

 Terra de Dona Ornila;  

Zuza Turino e Maria Miné.  

 

Aqui o zabumba toca; 

 A poeira vai subindo; 

 O povo vai se divertindo;  

Fazendo seu canto ecoar.  

 

Pense numa Terra boa;  

Dos cantos, contos e encantos;  

Vem com a gente se juntar;  

Vem pra roda de Ciranda;  

Vem pra cá cantarolar.  

 

Aqui quem veio se apaixonou;  

Por isso faço um convite a você;  

Quer um paraíso conhecer?  

Vem pra Caiana dos Crioulos;  

Que não vais se arrepender! 

 

(Luciene Tavares – Vem conhecer Caiana - 2021) 

 

A comunidade denominada de Caiana dos Crioulos está localizada na zona rural 

do município de Alagoa Grande, estado da Paraíba, ficando a cerca de 12 km da sede 

municipal. Existente há aproximadamente 300 anos e contando com cerca de 140 

 



114 
 

famílias, esse número pode mudar de acordo com o período do ano, pois muitos dos 

seus moradores se deslocam para outras regiões do país na busca de conseguir dinheiro 

e mandar para a sua família, dentre os locais que abrigam quilombolas de Caiana dos 

Crioulos citamos os estados do Rio de Janeiro e Rondônia. A comunidade recebeu 50% 

da posse do seu território em 03 de fevereiro de 2020 e os outros 50% em 29 de julho de 

2020 e na atualidade seus moradores podem dizer que vivem nas suas próprias terras28. 

A comunidade possui uma escola municipal que recebe crianças para estudar da 

Educação Infantil até as séries finais do Ensino Fundamental, a escola que foi 

construída no ano de 2001 no início da gestão do então prefeito Hildon Régis Navarro 

Filho, (popularmente conhecido como Bôda), recebeu o nome de Escola Municipal 

Firmo Santino da Silva29, em homenagem a um dos maiores líderes do quilombo. A 

conquista da escola foi de muita importância para a comunidade, pois antes dessa 

construção só havia o ensino das séries iniciais do Ensino Fundamental, haja visto que 

não havia um espaço adequado para essas realizações.  

Inicialmente após sua construção a escola só oferecia o Fundamental I, anos 

depois foi ampliada e passou a oferecer as séries finais do Fundamental, passou também 

a receber alunos que moram nos sítios próximos a comunidade e assim pode oferecer 

uma educação melhor para os moradores da região a qual se localiza. O sofrimento das 

crianças quilombolas que se estendeu por vários anos, já não havia mais e a partir 

daquele momento já era necessário pensar em uma melhoria de vida para as crianças 

daquela comunidade e vizinhança. 

Antes de haver uma escola na comunidade aqueles/aquelas que desejavam estudar 

se deparavam com muitas dificuldades, pois além de ter que improvisar as salas de aulas 

debaixo de uma mangueira30, ou nas salas de aulas improvisadas nas casas de alguns 

moradores da comunidade, ainda havia o período de chuva que impossibilitava o acesso 

dos professores (as) que se deslocavam da zona urbana para o território quilombola. A 

construção da escola no território representa uma grande conquista para os moradores 

locais e para as crianças que ali residem e usufrui daquele bem que é tão precioso para a 

comunidade. 

30 Árvore frutífera, cujo fruto é a manga. 

29 Firmo Santino da Silva foi um dos maiores líderes do território e mestre da Bandinha de 
Pífano que tocavam por diversos lugares e propagou o nome da comunidade. 

28A posse das terras demorou chegar às mãos dos quilombolas pois o sítio o qual pertencia as 
terras da comunidade estavam com pendência judicial. 

 



115 
 

Além dos conteúdos didáticos programados para serem desenvolvidos com os 

estudantes, a escola também serve de espaço educacional para as práticas de danças e 

dos ensinamentos referentes à cultura e as tradições africanas, a exemplo de reuniões e 

palestras para a comunidade. Em 2012, a escola contou com a gestão da pedagoga 

Luciene Tavares, onde na oportunidade foi realizado o PPP da escola e discutido com 

grande ênfase a Lei 10.639/2003 e a efetivação da educação quilombola dentro das 

escolas que estão localizadas nos territórios.  

Ter essa escola dentro do seu território significa um feito muito grande para a 

comunidade, pois representa a luta pelos seus direitos e a busca por políticas públicas 

que contemplem aquelas pessoas, especialmente por ter havido no passado um descaso 

político com todos os moradores da referida localidade. Ter uma escola funcionando e 

atendendo as crianças e adolescentes era mais que um sonho daqueles quilombolas, era 

o desejo de uma vida melhor, da busca por um futuro promissor e a resposta das lutas 

que foram designadas no passado pelos seus moradores. 

Os quilombolas residentes  na comunidade reivindicava uma escola no território 

que atendesse as modalidades básicas de ensino para promover a educação das crianças 

quilombolas dentro do seu território e só após o final da segunda fase do Ensino 

Fundamental, elas se deslocassem para a sede do município e tivessem novas 

oportunidades de melhoria de vida e de novas conquistas por meio da educação, para 

buscar de alguma maneira reparar o sofrimento e as dificuldades que foram vivenciadas   

por longos anos.  

 

ILUSTRAÇÃO XX - ESCOLA MUNICIPAL FIRMO SANTINO 
 

 



116 
 

 
FOTO: Arquivo Pessoal (março/2020) 

 

A comunidade também dispõe de um ginásio de esportes que foi construído no 

ano de 2017 e serve para as aulas práticas, aulas de danças e atividades físicas, bem 

como apresentações e eventos que são realizados pela comunidade em datas 

comemorativas ou ações que tenham a frente o grupo de mulheres local.  O ginásio 

disponibiliza de um espaço amplo e que comporta uma grande quantidade de pessoas, 

possibilitando o convívio, o lazer, a diversão e a prática de esportes pelos moradores da 

localidade, propiciando diferentes realizações entre a comunidade. 

       

ILUSTRAÇÃO XXI - GINÁSIO DE ESPORTES 

 

 



117 
 

FOTO: Arquivo Pessoal (março/ 2020) 

 

A comunidade possui também uma Unidade Básica de Saúde, a mesma foi 

implementada na comunidade no ano de 2001 e recebeu o nome de Unidade Básica de 

Saúde Damião Nunes Pereira, em homenagem a um quilombola que morava na 

comunidade e que promovia festas e momentos de alegria no território, seu Damião 

também disponibilizava de uma casa de farinha próxima a sua casa que servia à toda a 

comunidade e desta maneira ele tornou-se um grande líder na comunidade de Caiana. 

A UBS funciona de segunda a sexta feira, no horário das 08h ás 14h, tem a 

disposição da população uma médica, uma enfermeira, uma técnica de enfermagem, um 

dentista, uma técnica bucal e duas agentes de saúde, que atende Caiana dos Crioulos e 

uma agente de saúde que atende Caiana do Agreste, comunidade que fica vizinha á 

Caiana dos Crioulos, porém se utiliza da mesma unidade básica de saúde. Na referida 

UBS, também é possível receber os cuidados com a equipe da Atenção Básica da Saúde 

e os cuidados com a saúde física e mental, controle de doenças e prevenção das 

mesmas. Essa unidade é o ambiente mais apropriado para as consultas, os exames, e as 

palestras referentes às prevenções das doenças que são desenvolvidas pelos 

profissionais de saúde. O posto médico é o espaço destinado a acolhida de pessoas que 

estão com algum problema de saúde, que busca uma atenção dos profissionais que 

atendem naquele local. 

 



118 
 

 

ILUSTRAÇÃO XXII - UNIDADE BÁSICA DE SAÚDE 

 

 
FOTO: Arquivo Pessoal (março/2020) 

 

A comunidade também possui a OMNC que é a Organização de Mulheres Negras 

de Caiana e tem dona Elza como presidenta da instituição, a qual promove formações, 

palestras, partilha de saberes, empoderamento  e conscientização do papel da 

comunidade na sociedade, a partir dessa união há uma busca de lutas pelos  direitos da 

população negra,  pela luta por políticas públicas que inclua e repare a segregação 

ocorrida  no passado com essa população e seus antecessores, as lutas das mulheres por 

espaços de fala e de protagonismo dos seus saberes e ações desenvolvidas. 

Por possuir uma organização comunitária, a comunidade dispõe de uma sede onde 

funciona um museu o qual guarda a história do seu povo, os utensílios que foram 

utilizados no passado, a narração dos acontecimentos da localidade, imagens e 

fotografias de grupos de danças (a exemplo de coco, ciranda, capoeira) e do grupo de 

mulheres que lutam pelo empoderamento feminino das quilombolas, a tradição oral da 

sua ancestralidade e as expressões de um povo tão rico em conhecimento e em 

sabedoria. O espaço foi criado pela própria comunidade como interesse de preservar 

alguns materiais do seu passado e da sua cultura. Tratando -se de cultura, a comunidade 

possui um vasto conhecimento e desenvolvimento cultural, seus membros e membras 

 



119 
 

desenvolvem as danças, o coco de roda, a banda de pífano, as cirandas, o maculelê, as 

rezas, as crenças e todos esses conhecimentos enriquecem as memórias e as tradições 

desse povo. 

As histórias orais, as lendas e as crenças são bastantes divulgadas entre seus 

moradores e visitantes, para divulgar essas ações que caracterizam a comunidade 

dispomos de documentários, vídeos, reportagens31 e pesquisas escritas a exemplo de 

artigos e dissertações que narram a história da comunidade e dos seus moradores. 

Nesses materiais, disponibilizamos da fala de alguns moradores (as), de imagens do 

desenvolvimento dos festejos, da ancestralidade que é algo bastante presente no meio 

desse povo, da partilha de saberes, assim como os processos educativos que por 

eles/elas são desenvolvidos. 

A memória e as tradições do povo quilombola são mantidas desde muito tempo, 

essa maneira de viver e de reproduzir seus saberes, faz de Caiana e seus moradores 

fontes de riquezas culturais para pesquisadores, estudantes, jornalistas e curiosos uma 

fonte de inspiração. O Reino Encantado32 é a maior lenda do território e serve para atrair 

turistas e pesquisadores para o local, assim como suas histórias, suas práticas e saberes.  

 Até antes da pandemia do Covid-19 as visitas a comunidade eram bastante 

intensas, pois o turismo rural na região e a busca de adquirir o conhecimento a respeito 

da comunidade e dos seus habitantes eram algo corriqueiro. Por se tratar de uma 

comunidade conhecida e que tem seus trabalhos e tradições divulgadas em grande 

proporção, Caiana se destaca entre muitas outras comunidades quilombolas tanto da 

Paraíba quanto do Brasil. Esse destaque que evidencia a comunidade dá-se devido o 

protagonismo que a mesma desenvolve no cenário local, estadual e federal, com a 

participação das suas lideranças e por ser berço de pesquisas que evidenciam suas 

práticas, por receber escritores e pesquisadores a exemplo de Laurentino Gomes33, 

Caiana tornou-se protagonista da sua própria história. 

No momento das nossas visitas o museu encontrava-se fechado, e até a atualidade 

o mesmo continua de portas fechadas, pois está passando por uma reforma, porém como 

os auxílios financeiros são poucos, ainda não foi possível concluir a reforma, por isso, 

não tivemos como adentrá-lo para poder realizar alguns registros na área interna,  

33 Escritor, pesquisador e jornalista brasileiro. Autor da trilogia intitulada de Escravidão. 

32 O reino encantado refere-se a uma lenda que diz que na comunidade há uma riqueza 
escondida e que um dia haverá de chegar alguém para descobrir esse tesouro e mudar de vez a 
sua vida e a da comunidade.  

31 Aos interessados buscar esses vídeos e documentários nas referências dessa obra. 

 



120 
 

anteriormente a essa reforma o museu abria as suas portas para a  comunidade e os 

visitantes, especialmente nos momentos que havia algum festejo no território em  

eventos de grande proporção. De maneira que, nossos registros foram feitos apenas da 

área externa e toda a nossa narração referente ao seu desenvolvimento foi escrito a partir 

do que foi relatado pelas pessoas que nos acompanharam, a exemplo de dona Elza e 

Luciene. 

 

ILUSTRAÇÃO XXIII - MUSEU QUILOMBOLA 

 

 
Foto: Arquivo Pessoal (março/2020) 

 

Muitos dos membros residentes naquela localidade possuem características de um 

povo de pouco conhecimento científico, alguns deles nunca saíram do município o qual 

reside,  porém são  conhecedores de grandes sabedorias da cultura popular, 

compartilhadores  de muitos conhecimentos e praticantes de ações que perpassam 

gerações, a oralidade também é um fator bastante marcante nesta comunidade, pois 

através dela é possível conhecer a sua história, os seus anseios, seus avanços e suas 

potencialidades. A comunidade possui alguns pontos de apoio que facilitam as ações 

diárias dos seus moradores, a exemplo de borracharia, lanchonete e um restaurante, os 

quais atendem os moradores e os turistas. 

 



121 
 

Com uma vegetação de serra e relevo íngreme, Caiana proporciona aos seus 

moradores e aos seus visitantes uma vista exuberante e cheia de emoções, seus 

caminhos estreitos, seu chão de terra batida e rachada serve de um cenário encantador 

para quem procura conhecer suas histórias e refugiar-se nas ladeiras do brejo 

paraibano34. Seus moradores simples e acolhedores, muitas das vezes tímidos e 

desconfiados, recebem seus visitantes com doçura no olhar de quem muito já sofreu, de 

quem já teve seus direitos negados e que já lutaram e lutam bastante por dias melhores.  

 

ILUSTRAÇÃO XXIV – BORRACHARIA 

 
FOTO: Arquivo Pessoal (março/2020) 

 

A comunidade traz em sua história a ancestralidade do seu povo, seus saberes e 

suas tradições, seus costumes perpassam gerações e continuam muito presente nos dias 

atuais, mas evidenciamos também que mesmo com toda dificuldade o território passou 

por alguns avanços na busca de melhorar a vida daqueles que ainda residem na 

comunidade. Alguns pontos que resultou nesse desenvolvimento foi um restaurante e o 

turismo rural que movimenta bastante a comunidade. Além desses citados, podemos 

citar a borracharia e a bodega, que também serve para auxiliar os visitantes e os 

moradores daquela região. 

 

34 Brejo Paraibano, refere-se a uma das 23 microrregiões do estado da Paraíba, caracteriza-se 
por áreas altas, que são úmidas e prevalece o verde. 

 



122 
 

 

 6.1 – As práticas populares no cuidado com a saúde do povo quilombola de 

Caiana dos Crioulos 

 

...as plantas vivem à toa, 

no mato, sem serventia, 

mas quando a gente a conhece,  

elas têm força e valia... 

 

(Palmira Lopes, 2021, p.14) 

 

A sabedoria popular tem na sua  ancestralidade riquezas e conhecimentos 

incomparáveis, no que se refere às práticas populares em saúde não é diferente, suas 

memórias  e tradições são bastante vasta em especial quando se refere às comunidades 

tradicionais como é o caso do povo quilombola de Caiana dos Crioulos, que traz 

consigo sabedorias e ensinamentos  que perpassam gerações e são transmitidas a partir 

das ações práticas e da oralidade, que é  a maneira mais comum de transmitir seus 

conhecimentos entre a comunidade. 

A partir das manifestações e reinvindicações dos movimentos a exemplo do 

movimento das mulheres negras e da luta incansável da própria comunidade, a 

população quilombola têm lutado pelo direito à saúde, a saneamento básico e a todas as 

políticas públicas que são destinadas a eles por direito e que muitas das vezes não 

chegam a esses territórios. 

Mas, embora haja um engajamento dos seus membros na busca dessa assistência, 

a prática da medicina popular entre esse povo não é esquecida nem deixadas de lado. É 

comum encontrarmos na comunidade algumas pessoas, na sua maioria mulheres que 

fazem uso das rezas, dos chás, dos lambedores, das ervas e dos remédios advindos das 

plantas. E nas comunidades quilombolas essas ações fazem parte do seu cotidiano e da 

sua realidade.  

Quando referenciamos as mulheres nessa prática é devido a demanda exercida 

pelo sexo feminino, pois na sua grande maioria são quem exerce essa função, de 

rezadeira, benzedeira, parteira e aquela que é considerada como sábia, ou seja, aquela 

que faz uso dos remédios naturais para curar ou prevenir doenças. 

 



123 
 

Os povos quilombolas, trazem consigo sabedorias milenares, os seus feitos 

referentes a essas práticas permitem a cura, a melhoria de vida, a autoajuda e a 

conscientização da realidade a qual vivenciamos, pois ao surgir uma doença, um 

problema ou uma demanda na comunidade, a conscientização daquela realidade nos 

permite ir além da cura do problema ou da doença, ela nos permitem fazer uso da 

sabedoria popular para poder debater em cima do problema que está ocorrendo, haja 

visto que a cultura popular pode ter uma dupla função perante as comunidades. 

Ao nos referirmos à saúde, compreendemos que as mulheres são quem mais 

desempenham esse papel, o papel da cuidadora, da benzedeira, da rezadeira, daquela 

que  ajuda e orienta os moradores; ou seja, as mulheres se envolvem bem mais nessas 

práticas do que os homens e a partir do seu convívio com os filhos, o contato com os 

demais a exemplo de amigos, vizinhos e parentes, faz surgir lideranças local e a partir 

daí inicia-se os debates e as mobilizações daquilo que a comunidade está buscando, do 

que a escola  precisa fazer, enfim... 

São ações semelhantes a essas que fazem surgir nas comunidades as melhorias 

para a saúde, educação, saneamento básico e outras demandas que persistem em ocorrer 

na comunidade e que ações e reações dos seus membros fazem toda a diferença. Lá em 

Caiana encontramos muitas mulheres como liderança comunitária e todas as ações 

envolvem a luta por dias melhores para todos/todas. 

 

 

6.2– Vivenciando no Contexto da Comunidade 

 

Em meados de março do ano de 2020, saímos da nossa residência no município de 

Alagoinha/PB com destino ao vizinho município de Alagoa Grande/PB, ao chegar lá, 

ainda na zona urbana nos encontramos com dona Elza (que é a primeira agente de saúde 

da comunidade de Caiana) e com Luciene (líder comunitária) e partirmos de carro rumo 

ao território quilombola. Chegando lá fomos ter uma conversa a respeito dos nossos 

objetivos da visita a comunidade, na casa de Lucélia (que também é agente de saúde e 

uma grande liderança entre as mulheres quilombolas) conversamos a respeito da 

proposta da nossa pesquisa e do que buscamos observar por lá. 

 Saímos caminhando pelas ruas da comunidade na busca de conhecer o espaço 

físico, os moradores, conversar com alguns membros da localidade, observar os prédios 

públicos e entender um pouco mais da rotina daquela localidade. Naquela data pouco se 

 



124 
 

falava na pandemia do Covid-19, na verdade pensávamos que era algo que jamais 

chegaria por aqui, mesmo assim usamos de todos os cuidados possíveis para podermos 

realizar a visita, as conversas e cumprimentar as pessoas as quais encontrávamos ao 

passear pelas ruas. 

Na oportunidade, conversamos bastante a respeito dos nossos objetivos enquanto 

pesquisadora naquela localidade e prontamente as portas foram abertas para nós e o 

nosso objetivo de pesquisa foi aceito de bom grado pelos moradores locais. Explicamos 

àquelas que nos receberam que precisávamos conhecer a comunidade por meio de um 

olhar de pesquisadora, haja visto que já conhecíamos a localidade de outras 

oportunidades, e assim ocorreu.  

Acompanhada por três mulheres guerreiras, de lutas, batalhadoras, quilombolas, 

exercitantes das práticas populares em saúde e militantes da educação popular, 

realizamos uma visita na comunidade. Fomos ao posto de saúde, conversamos 

informalmente com os pacientes daquela unidade de saúde, fomos à escola, aos poucos 

lugares que possuem comércio a exemplo da borracharia e lanchonete, ficamos diante 

de um orelhão antigo e conhecemos a sua história, esse referido orelhão tem um 

histórico muito importante, pois por muito tempo foi o único meio de comunicação que 

possibilitava o contato daqueles moradores com pessoas de outras localidades.  

Ouvimos falar de pessoas que marcaram a história da comunidade, que sua luta 

pela causa popular lhes permitiu uma maior visibilidade perante os demais membros da 

comunidade. Compreendemos também que muitos moradores lutam pela melhoria de 

vida dos seus irmãos quilombola, que mesmo vivenciando dias melhores comparados 

aos sofrimentos ocorridos no passado, ainda buscam uma condição de vida mais justa e 

mais igualitária para todos/todas. 

 

ILUSTRAÇÃO XXV - PASSEIO PELAS RUAS DA COMUNIDADE. 

 

 



125 
 

 
Fonte: Arquivo Pessoal (Março de 2020)35. Passeio com as agentes comunitárias de saúde dona 

Elza e Lucélia e com a líder comunitária Luciene. 
 

Naquela oportunidade não foi realizada nenhuma entrevista que tivesse o objetivo 

de ser usada nesta dissertação, o que de fato fizemos foi conhecer a história da 

comunidade e de algumas pessoas que lá residem, a exemplo de dona Elza e Luciene. 

Essas duas mulheres quilombolas nasceram na comunidade, lá se criaram e residem até 

a atualidade, dona Elza possui a experiência de vida e de luta de uma mulher 

quilombola, com poucos estudos e poucas oportunidades de vida, é agente comunitária 

de saúde há cerca de 30 anos, mãe de 6 filhos, filha, neta e nora de quilombolas, 

trabalhadora do roçado que só teve a oportunidade de estudar depois que chegou na vida 

adulta, pois enquanto criança precisava ajudar seus pais no cultivo da lavoura.  

Usuária das plantas medicinais e das práticas populares de saúde, dona Elza 

utiliza seus saberes populares, os quais recebeu das suas avós (materna e paterna) para 

ajudar a comunidade a qual ela trabalha e reside, e por estar diretamente ligada com os 

casos da saúde, dona Elza dedica a sua vida para pesquisar um pouco mais a respeito 

das plantas e do cuidado com a saúde. Na oportunidade dessa visita, ouvimos da mesma 

histórias e relatos sobre a comunidade nos tempos passados, de como ocorria o 

sofrimento de uma mulher quando estava prestes a parir, pela distância do local onde 

35 A imagem em questão foi feita no início do mês de março do ano de 2020, quando ainda 
estávamos no início da Pandemia do Covid-19 e não tínhamos ideia da proporção que se 
tomaria, mesmo assim foram tomados todos os cuidados necessários. 
 

 



126 
 

está localizada a comunidade e o hospital e também pelo preconceito de alguns 

profissionais da unidade hospitalar quando se davam conta que se tratava de uma 

mulher negra. 

Pelas experiências vivenciadas e contadas por dona Elza entendemos que a sua 

vida é marcada de muitas situações de preconceito, de dor, de falta de oportunidades e 

acontecimentos negativos os quais ferem profundamente a alma e o corpo de um ser 

humano, porém as adversidades da vida nunca a fizeram desistir, é uma mulher alegre, 

iluminada e que se orgulha da sua cor e das batalhas da vida, venceu os obstáculos que 

surgiram no seu caminho, conseguiu concluir o curso Técnico de Enfermagem, criar 

seus filhos/filhas e lutar pela sua comunidade e por melhorias de  vida para seus 

semelhantes. 

Luciene é bem mais jovem do que dona Elza, porém suas histórias de luta e 

melhoria de vida se cruzam, dona Elza dedica sua vida para ajudar a população na 

saúde, já Luciene é na educação, desde muito pequena ela teve o desejo de dedicar-se ao 

magistério e já trabalhou na escola Firmo Santino como educadora e como gestora. 

Diferentemente de muitas crianças da comunidade, Luciene teve a oportunidade de 

estudar sem que precisasse dividir seu tempo entre escola e roçado, por ter sido criada 

pelos seus avós maternos ela se dedicou aos estudos, inicialmente estudou no território 

quilombola, depois frequentou as escolas da zona urbana do município e 

consequentemente a universidade, tornando - se mestra, posteriormente volta ao 

território e assume a gestão da escola onde outrora era aluna. 

Lucélia, é Agente Comunitária de Saúde e cursa faculdade de Serviço Social e 

assim como dona Elza, dedica-se as práticas de saúde, seu convívio diário com a 

população faz dela uma grande liderança dentro do território. Assim como as outras 

duas mulheres citadas anteriormente, passou por todas as dificuldades relatadas por 

todas as pessoas da comunidade (a exemplo de racismo, desconfiança, dificuldade para 

estudar, dentre outras situações) porém, com fé, força de vontade e muito estudo 

conseguiu uma vida melhor para ela e seus familiares.  

Todas essas mulheres que nos acompanhavam e nos recebiam nas visitas, são 

filhas e netas de quilombolas, sempre moraram na comunidade e só saíram de lá no 

período em que estavam estudando na cidade, pois em uma determinada época do ano 

não há a possibilidade de adentrar na comunidade devido o período de chuva deixar o 

território inacessível, porém, ao final dos respectivos cursos retornaram para a 

comunidade a fim de colocar em prática todo o seu aprendizado. 

 



127 
 

Além dessas três mulheres que convivemos na primeira visita, ficamos 

conhecendo um pouco mais de outras que têm uma grande importância na comunidade, 

assim como também ouvimos narração de histórias a respeito das dificuldades escolares 

daqueles que precisam ir para a zona urbana, da locomoção para ir até a feira livre 

comercializar o seu produto ou adquirir seus mantimentos,  do trabalho das  parteiras e  

das rezadeiras daquele lugar, pois muitas crianças e jovens que residem naquela 

localidade e até os que não moram mais por lá, vinheram ao mundo através dos saberes 

populares  de uma parteira. Essas histórias ouvidas relatam o sofrimento dos 

enfermos/enfermas, o descaso do poder público com as comunidades quilombolas e 

campesinas, a falta de oportunidade de buscar uma vida melhor dentre outros fatores 

que assolavam e ainda acometem a população. 

Tendo em vista que a dificuldade de locomoção entre a comunidade e a zona 

urbana é visível, os sentimentos de não serem bem acolhidas nas escolas, no comércio, 

nos hospitais, a sensação de indiferença, o preconceito por serem negras, por serem 

pobres faziam com que  muitas das mulheres gestantes se valessem  das parteiras para 

poder ter seus filhos em casa e sem precisar procurar uma unidade hospitalar ,  outro 

fator que favorecia a ação das parteiras nas comunidades quilombolas eram as tradições 

que acompanhavam  aquelas pessoas por muitos anos.  

Curiosamente, as mulheres que são conhecidas como parteiras36 e benzedeiras37 se 

consideram religiosas da religião católica e possuem uma idade já avançada, 

levando-nos a compreender que o envelhecimento é um fator primordial para a 

aquisição de saberes e práticas populares. Santos (2019, p. 25) corrobora dizendo que 

“velho não é apenas um nome categórico, construído para uma periodização humana, 

mas, é alguém dotado de sentimentos, de vida, de afeto, é uma pessoa especial, que cujo 

corpo padece, mas ainda tem energia para fazer o bem aos outros”. 

Após essa visita, passamos bastante tempo para voltarmos ao território, 

considerando que a pandemia do Covid – 19 se alastrou e obrigou a população mundial 

entrar em um distanciamento social por bastante tempo, impedindo-nos de voltar a 

comunidade. Foi um período muito difícil para todos/todas, pois por mais que 

quiséssemos prosseguir com nossas pesquisas e nossas visitas ficamos impossibilitadas 

de realizar. O cuidado conosco e com o outro foi primordial, pois precisávamos estar em 

37 Mulheres que fazem orações e rezas, utilizando folhas de plantas medicinais a exemplo da 
arruda e do pinhão roxo, para tirar o mal olhado de quem está se sentindo doente ou indisposto. 

36 Mulheres que auxiliam outras a parir, ou seja, ajuda na hora do parto. 

 



128 
 

segurança, da mesma maneira que proporcionamos proteção aos nossos colaboradores e 

desta maneira não foi possível voltar à Caiana por muitos dias. 

Enquanto esperávamos os dias passarem e o momento se tranquilizar fomos 

realizando pesquisas em periódicos, jornais, revistas, dentre outros meios de 

comunicação e assim encontramos alguns materiais que nos auxiliaram a compreender a 

vivência naquela localidade. 

Para muitos membros da sociedade, o nosso valor está na cor da pele, no que 

veste, no que usa e naquilo que o dinheiro pode comprar; esquecendo – se que os nossos 

valores, a nossa sabedoria e o amor ao próximo é o que nos diferencia de ser 

considerado (a) como bom ou ruim, ser rico ou pobre, ser soberbo ou nobre. E esses 

pensamentos que acompanham aqueles que são racistas e preconceituosos, ainda 

machucam muita gente, em especial aquelas pessoas que são descendentes dos negros 

que no passado foram escravizados e injustiçados com a falta de oportunidades, a 

negação de direitos e a ausência de políticas que busque igualdade de direitos e de 

humanização. 

Ao assistirmos os documentários que embasaram as nossas pesquisas, vemos 

claramente essa luta e embora pensemos que seja coisas do passado entendemos que 

não é, e que infelizmente ainda está bem real na nossa sociedade. No documentário 

intitulado de “Quilombo de Caiana dos Crioulos abre as portas”, visualizamos na 

participação de algumas mulheres a exemplo de Nalva38,  a dor do seu sofrimento e da 

sua vergonha, pois ao falar do seu passado e das angústias que sofreu enquanto criança 

quando ia para a escola, são marcas que até os dias atuais machucam e ferem seus 

sentimentos. Essa mágoa que é visível até a atualidade, faz as lágrimas brotarem no seu 

rosto, pois as lembranças daqueles momentos de tristezas trazem consigo a dor da 

injustiça, da indignação e da busca por dias melhores, como também o anseio pelo 

reconhecimento da sua importância enquanto ser humano. 

Algumas dessas falas são repetidas por diferentes gerações, assim como as 

tradições, lendas e crenças eram transmitidas de pai/mãe para filhos/filhas, as histórias 

de dores, preconceitos e injustiça. As comunidades quilombolas sempre foram alvo de 

perseguições pelos donos das fazendas, capitães do mato, usineiros e recentemente tem 

ocorrido lutas pela posse de terra, as quais têm sido o maior desafio dos quilombolas na 

atualidade, haja visto que o latifúndio busca incansavelmente usurpar as terras que são 

38 Nalva é uma mulher quilombola, que também é considerada como uma das lideranças de 
Caiana, que faz parte da associação e que foi uma das entrevistadas no documentário. 

 



129 
 

suas por direitos. E esses acontecimentos infelizmente têm deixado muitas comunidades 

em alerta e na vigilância dos seus territórios, assim como na defensiva perante outras 

pessoas que adentram as suas terras. 

Ainda em análise aos documentários que fazem referências a Caiana, a fala da 

entrevistada Cida39 no documentário “Quilombo de Caiana dos Crioulos abre as portas”, 

vemos como a tradição é marcante naquele meio, pois as ações e as lendas são 

processos que perpassam de geração a geração, e não é somente a transmissão das 

histórias é também o ato de repassar, o sentimento, a crença e a fé pelo que está sendo 

retratado ou feito. Os processos educativos nesses momentos são tidos como algo de 

bastante relevância e que são realizados com seriedade, considerando que é a partir 

dessas tradições orais que a história de vida dessas pessoas e da comunidade são 

repassadas e resguardadas para as gerações futuras.  

 

 

6.3 – A hereditariedade dos saberes africanos 

 

A comunidade em questão, assim como outras comunidades semelhantes sempre 

se valeram da agricultura para tirar seu sustento, o plantio da cana de açúcar e o trabalho 

escravo nas usinas das regiões foram por muito tempo, o principal meio de 

sobrevivência desse povo, na atualidade o plantio é apenas para subsistência. Por não 

possuir recursos financeiros, faziam da natureza seu principal meio de sobrevivência, 

não apenas para a alimentação, mas para obter uma moradia, criar algum animal que 

pudesse lhes gerar um alimento ou lhes ajudar na locomoção, para aliviar ou curar as 

doenças, dentre outras utilidades. Deste modo as práticas de saúde eram ações que até 

os dias de hoje são muito marcantes perante aquele povo. Lopes (2020, p. 90) diz que: 

 

Um dos maiores patrimônios culturais de um povo consiste nas 
práticas populares de saúde. O uso de plantas medicinais na arte de 
curar é uma forma de tratamento de origens muito antigas, relacionada 
aos primórdios da medicina e fundamentada no acúmulo de 
informações por sucessivas gerações. (LOPES, 2020, p. 90) 

 

39 Cida é uma mulher quilombola, líder comunitária, presidenta da associação e entrevistada 
pelo documentário. 

 



130 
 

As práticas populares advindas de gerações e praticadas dentro da comunidade 

são ações corriqueiras até os dias atuais, e não é difícil encontrarmos moradores que 

pratiquem esses feitos.  

 

 

6.4 – A inserção da pesquisadora na comunidade 

 

Após lê, ouvir e assistir diferentes fontes que retratam a vivência da comunidade 

de Caiana, realizamos mais uma visita ao território e fomos conversar e acompanhar 

duas mulheres que são quilombolas, que sempre moraram na comunidade, que fazem 

uso das práticas populares em saúde e que herdaram dos seus ancestrais toda a 

sabedoria que possuem, da mesma maneira que buscam compartilhar e perpetuar seus 

saberes com as gerações mais novas. 

Após uma conversa por telefone com dona Elza Sulino, combinamos de que 

iríamos em Caiana para acompanhar as práticas daquelas mulheres e assim poder 

construir o nosso diário de campo, ao chegar lá nos deparamos com uma brisa gostosa, 

um clima frio e uma vista que nos convida a morar lá. É bem verdade que o caminho 

longo, de terra batida, esburacada e íngreme até nos deixa desanimada, porém ao chegar 

no topo da serra não temos mais vontade de voltar para as nossas casas. 

Ao chegar, visualizamos dona Elza e dona Luzia sentadas embaixo de uma árvore, 

relembrando fatos do passado enquanto nos aguardavam. Ao sair do carro, fomos 

recebidas com um abraço, com um sorriso que ia de orelha a orelha e uma risada 

extravagante de alguém que vive a vida com muita intensidade. Assim são essas 

mulheres que nos receberam, agradecemos a oportunidade de estarmos juntas a elas e de 

termos o privilégio de acompanhá-las durante suas atividades. 

Inicialmente voltamos nossas observações a dona Luzia, uma senhora de 72 anos, 

que nos confidenciou que se sente muito feliz e privilegiada por ser dona de um vasto 

conhecimento no que se refere aos saberes populares em saúde. Aquela senhora nos 

relatou que todo o seu aprendizado é advindo de uma senhora por nome de Sebastiana 

Minervina da Conceição, conhecida por todos como “A mãe da gente” esta senhora era 

avó de dona Elza e ensinava a quem queria aprender o ofício de ser parteira, rezadeira e 

de manusear as ervas medicinais. Dona Luzia nos contou que ainda muito menina, via 

quando alguém próximo a ela frequentava a casa de dona Sebastiana em busca de um 

chá, de um lambedor, de uma multi-mistura ou de algum outro remédio para curar 

 



131 
 

doenças corriqueiras, a exemplo de tosse, dor de barriga, dor de cabeça, entre outras. 

Pois, os moradores da comunidade ao precisar de um cuidado relacionado com a saúde 

se deslocavam logo para a casa da “mãe da gente” e por assistir tudo aquilo ela foi 

conhecendo as histórias, as ervas e as plantas.  

Dona Luzia nos confidenciou que todo o ensinamento se dava de forma oral, nada 

era escrito no papel, ou fotografado, tudo era guardado na mente e os saberes deveriam 

ser distribuídos com os membros da comunidade que buscasse o interesse em aceitar 

conhecer aquelas práticas. Dona Luzia ainda relata que dona Sebastiana ensinava na 

prática como se plantava, como colhia e todo o processo de cuidado para o 

desenvolvimento das plantas, além de mostrar também como manusear até se 

transformar no medicamento desejado. 

Todos os saberes que dona Luzia possui, ela aprendeu com dona Sebastiana, ao 

observar sua prática e ao acompanhar suas conversas, suas ações e seus ensinamentos, e 

assim como aprendeu ela também repassa esses conhecimentos para outras pessoas, 

para as gerações mais novas na busca e esperança de perpetuar seus saberes. Sobre o 

que nos disse dona Luzia, nós entendemos que:  

 

“Quando alguém adoecia, ia até a casa de dona Sebastiana, e ao chegar 
lá contava para ela o que estava sentindo e na mesma hora ela 
apontava uma erva que desse certo. Para cada dor, ela sabia de um 
remédio diferente e que servia direitinho. A arruda para dor de ouvido, 
o muçambê para a tosse, a erva-cidreira para acalmar, e assim ela 
conhecia e falava de muitas plantas”. 
 

É bem verdade que na atualidade essa prática é menos vivenciada do que nos 

tempos passados, mas são de grande valia para a sociedade, em especial nesse momento 

social tão difícil que estamos atravessando, a exemplo de surgimento de doenças 

desconhecidas e outras dos tempos passados e o uso da medicina popular é uma prática 

que pode ser vivenciada por todas as pessoas, independente da classe social que ela faz 

parte. O uso das ervas medicinais não são atribuídas a falta de dinheiro e sim aos 

costumes que são herdados de geração a geração. 

Durante esse período pandêmico, o medo da morte e a busca por uma saúde plena, 

fez com que muitas pessoas da sociedade principalmente aquelas que residem em 

comunidades carentes e em municípios do interior se serviram dos remédios naturais 

para se prevenir ou curar uma gripe, uma tosse ou qualquer outra enfermidade que fosse 

possível conseguir curá-la por meio das plantas. O isolamento social que vivenciamos 

 



132 
 

devido a Pandemia do Covid-19 escancarou para a sociedade a realidade difícil que 

muitas famílias atravessam, e o uso das ervas medicinais e dos saberes das gerações 

passadas, tornaram-se uma oportunidade de prevenção e cura, pois é uma forma eficaz e 

que custa pouco, ou não custa valor nenhum.   

Além da utilidade das ervas medicinais, torna- se possível a conscientização do 

momento o qual vivenciamos, da ausência do poder público referente aos problemas 

vivenciados pela população, da ausência de direitos e falta de políticas públicas que 

beneficiem a sociedade, em especial as classes mais populares. De acordo com Lopes 

(2020, p. 110), “a educação popular é importante na saúde porque ela contribui para que 

as pessoas comecem a compreender o que eu e você passamos como gente, como povo, 

como história de luta pela vida” 

Ainda em conversa com dona Luzia, foi possível compreender que os processos 

educativos os quais são utilizados para repassar os saberes para as gerações mais novas, 

são os mesmos de antigamente, pois tratando-se de um povo de tradições milenares, a 

oralidade sempre foi e ainda é muito utilizada e eficaz nesses processos de transmissão 

de conhecimento. O diálogo e a observação da realidade, são os principais processos de 

transmissão dessas culturas e dessas tradições. 

 

ILUSTRAÇÃO XXVI– DONA LUZIA CONTANDO SUAS HISTÓRIAS.  

 
Foto: arquivo pessoal 

 



133 
 

Após ter acompanhado dona Luzia por um bom período de tempo, nos fizemos 

acompanhar de dona Elza, uma senhora de sorriso fácil e de uma experiência de vida 

muito forte. Essa senhora tem o prazer de dizer que é mãe de quatro (4) filhos, e fala 

com orgulho dos seus filhos e filhas, dos seus saberes, e por ter herdado das suas avós o 

manejo com as práticas populares de saúde. Essa senhora é agente de saúde, possui o 

curso técnico de enfermagem e é pesquisadora e admiradora da “Moringa”40 a qual ela 

possui grande conhecimentos a respeito dessa espécie. 

Assim como muitas mulheres da comunidade, dona Elza faz parte daquelas que se 

utilizam dos saberes do seu povo para usufruir das práticas populares em saúde, ela 

herdou das suas avós os saberes e os dons da medicina popular para auxiliar a sua 

comunidade. Ela nos contou que ainda muito pequena, via suas avós fazer uso das 

plantas, da reza e da fé para se curar e curar outras pessoas, e a partir das ações da sua 

avó ela sempre buscou aprender aqueles ensinamentos. Dona Elza nos confidencia, que 

por diversas vezes acompanhava a sua avó na produção dos medicamentos, nos 

conselhos e ensinamentos que eram compartilhados para as demais pessoas e a partir 

daquelas ações ela absorveu muitos conhecimentos, os quais se utiliza dos mesmos até 

hoje. 

Em meio as nossas conversas com dona Elza, compreendemos que: 

 

A principal forma de compartilhar os saberes da cultura afro, era por 
meio da oralidade simplesmente pelo fato de que poucas pessoas 
sabiam ler e escrever, sendo assim não havia a possibilidade de 
realizar anotações dos saberes, também não era possível fotografar, 
pois no passado não havia essas tecnologias nem tampouco esses 
recursos; outra maneira bastante utilizada era permitindo que as 
crianças e as mocinhas novas, acompanhassem as mais idosas para 
poder observar a realidade e o que estava sendo realizado,  dessa 
maneira era possível perpetuar os saberes e as tradições, pois esses 
ensinamentos que  se davam relacionados  com as práticas de cura por 
meio das plantas, com a produção de comidas e quitutes, com as 
danças e festejos, com as cirandas e com a fé, eram as nossas raízes, 
nossa tradição, a identidade do nosso povo.  
 
 

Analisando as palavras de dona Elza, compreendemos que a principal fonte de 

socialização dos saberes quilombolas era a oralidade, os saberes eram repassados de 

maneira a demonstrar na prática todo o processo de uso, de cuidado, de partilha e de 

40 É uma planta que brota um fruto cheio de sementes e que essa semente tem o poder de limpar 
águas de poços e açudes em locais os quais a água é escassa e possui sujeira nos seus 
armazenamentos. A baje dessa planta é semelhante a um quiabo.  

 



134 
 

efetivação. Além de muitas ações já citadas anteriormente e que tem grande influência 

entre os povos quilombolas consideramos também a religiosidade daquele povo como 

fator relevante para tais, pois mesmo havendo as tradições e religião de matriz africana, 

a colonização surtiu bastante efeito diante daquela comunidade no que se refere a fé 

daquelas pessoas, pois a religião católica, a fé em Nossa Senhora Aparecida, a cultura 

do uso das variadas imagens em quadros e esculturas é visível  nas diversas casas, assim 

também como na fala e nas roupas das pessoas. A religiosidade é algo muito forte, é o 

que move homens e mulheres a encontrarem forças para esperançar e acreditar em dias 

melhores.  

A realidade vivenciada por aquela comunidade não têm sido fácil, pois trata-se de 

uma comunidade desassistida pelo poder público, que tem na agricultura, no artesanato 

e no turismo a principal fonte de renda, sendo que esses dois últimos pontos depende 

bastante da condição temporal e dos eventos que são promovidos para poder aquecer a 

comunidade, além de vivenciarem uma dificuldade muito grande que é a falta de água 

doce, pois a única maneira que encontram de usufruir da água é por meio do 

armazenamento em cisternas da água das chuvas, infelizmente água doce e potável não 

é disponibilizada para a comunidade. 

Apesar de todas essas dificuldades vivenciadas, precisamos enfatizar a melhoria 

da vida das pessoas nos anos compreendidos entre 2003 e 2010, a exemplo do Projeto 

Cisternas que beneficiavam a população do campo e do semiárido, com a construção de 

cisternas para armazenar águas das chuvas e a ampliação do Programa Bolsa Família 

que atendia as famílias mais carentes e buscavam promover a alimentação básica 

daqueles que passavam por necessidades financeiras. As políticas públicas e os 

programas emergenciais que beneficiavam a população quilombola, permitiu que 

muitos deles tivessem uma melhoria de vida e que voltasse a sonhar com dias melhores 

e com novas oportunidades. 

No governo do ex-presidente Luís Inácio Lula da Silva41, compreendido entre os 

anos de 2003 a 2011 e da ex-presidenta Dilma Rousseff42 2012 a 2016 os programas 

emergenciais e as políticas públicas buscaram minimizar o sofrimento de muitas 

comunidades da nossa sociedade, a exemplo da comunidade quilombola, algumas 

dessas ações beneficiavam os quilombolas diretamente, como foi o caso do Decreto 

42 Eleita presidenta da república brasileira. Seu mandato foi compreendido entre 01/01/2012 até 
30/08/2016, quando sofreu um golpe de estado e teve seu mandato interrompido. 

41 Eleito presidente da república brasileira. Seu mandato foi compreendido entre 01/01/2003 até 
31/12/2011. 

 



135 
 

4.887/03 que estabelecia novas regras para o reconhecimento, regulamentação e 

titulação das terras das comunidades remanescentes de quilombo. 

Ao vivenciar um pouco da realidade daquelas pessoas, ficamos a imaginar como a 

vida dos quilombolas têm sido difíceis por todos esses anos, como compreender 

tamanho descaso, desatenção e abandono? Como entender que mesmo depois de 500 

anos ainda há o preconceito, a discriminação, a falta de empatia e os maus tratos aos 

descendentes desta raça? Mesmo vivendo em uma realidade em que muitas pessoas, a 

exemplo de quilombolas, militantes e defensores dos direitos humanos buscam a 

igualdade racial e de gênero, ainda há pessoas que praticam atos preconceituosos com 

seus semelhantes. 

No momento atual o qual vivenciamos, as comunidades e aqueles/aquelas que 

foram segregados no passado continuam se tornar alvo de uma sociedade machista, 

preconceituosa, misógina e fascista, principalmente por termos na presidência da 

república um homem que concentra todas essas características e espalha palavras de 

ódio e de terror perante a sociedade. E essa desconjuntura política é sentida pelas 

classes menos favorecidas, a exemplo dos quilombolas, dos indígenas, dos ciganos, 

entre outros.  

Atualmente nesse governo de Jair Messias Bolsonaro43, vivenciamos um período 

de perda de direitos básicos, conquistas e avanços que tivemos em governos passados 

estamos perdendo nesse, como exemplo podemos citar a reforma trabalhista, que tira da 

população trabalhadora direitos para a aposentadoria, ou seja, estamos voltando ao 

tempo que a população com menos poder financeiro tem seus direitos negados e 

retirados. Trabalhos análogos a escravidão são descobertos em municípios de regiões 

menos assistidas, a exemplo da região Norte e Nordeste do país. Os desmontes nas 

universidades federais, as perdas de bolsas de estudos para pesquisadores, dentre outras 

conquistas.   Todos esses fatos aterrorizam ainda mais a realidade das pessoas 

quilombolas e os coloca de frente as situações do passado que tanto lhes trouxeram 

sofrimentos, tristezas e perdas.  

E toda essa negação de direito é vista e sentida pela população, em especial a 

população de classe econômica menos favorecida e comunidades que são excluídas 

socialmente. Com essa perda de direitos as comunidades que sempre conviveram com 

as exclusões, são quem mais sofrem com essas retiradas de direitos, pois acabam 

43 Eleito presidente da república brasileira. Tem seu mandato compreendido entre 01/01/2018 
até os dias atuais. 

 



136 
 

facilitando ainda mais a segregação e a exclusão de pessoas, das universidades, dos 

programas sociais e emergenciais dos governos e das oportunidades de buscar novas 

conquistas. 

Ainda em visita ao território e em conversa com dona Elza, pedimos a ela que nos 

mostrasse as ervas medicinais que a mesma cultiva no seu quintal e prontamente ela nos 

levou aos arredores da sua casa e nos mostrou diversas plantas medicinais e a medida 

em que ela ia nos apresentando a erva ela nos falava ao seu respeito, para que servia, 

como deveria ser usada, como cultivá-la, de onde veio, seus benefícios e suas utilidades. 

A sabedoria demonstrada por aquela mulher a respeito das plantas nos encantou de uma 

maneira singular, pois na sua simplicidade ela demonstrou um vasto conhecimento a 

esse respeito e ainda nos instigava a buscar saber um pouco mais, a querer ter um 

contato maior com as plantas e a admirar a natureza como fonte de vida e de cura para 

todos nós. 

 

ILUSTRAÇÃO XXVII - CULTIVO DAS ERVAS MEDICINAIS 

 
Fonte: Arquivo pessoal (Abril – 2022) Cultivo de plantas medicinais 

no quintal da casa de dona Elza. 
 

 



137 
 

Nessa imagem acima, dona Elza nos mostra a Moringa que é uma planta pela qual 

ela tem um grande apreço e concentra algumas pesquisas a esse respeito. A quilombola 

nos confidenciou que no passado ela juntamente com algumas mulheres da comunidade 

viajava para outros estados e municípios na busca de fazer capacitações e adquirir um 

pouco mais de aprendizado para poder colocar em prática e ajudar outras pessoas. Nessa 

mesma oportunidade essas mulheres que acompanhavam dona Elza nessas viagens 

recebiam o nome de “parteira aprendiz” que significa dizer que eram mulheres que se 

capacitavam para poder auxiliar outras mulheres na hora do parto e também ajudar a 

quem necessitava de cuidar da saúde e curar doenças.   

A Moringa, que é uma das plantas mais falada por dona Elza, também é conhecida 

por árvore da vida, é uma planta que possui uma grande quantidade de vitaminas e 

minerais, estudos e pesquisas vêm sendo desenvolvida na busca de mais conhecimentos 

a respeito do uso dessas plantas, inicialmente se sabe que as suas folhas são as partes as 

quais são mais utilizadas para se fazer o chá. Na sua composição é possível encontrar 

ferro, vitamina C e possui um efeito anti-inflamatório; seus benefícios podem ser 

sentidos no combate a doenças respiratórias, perda de peso, diminuição da ansiedade e 

no controle da glicose em pessoas diabéticas.  

Todas essas informações referentes a Moringa foi nos dada por dona Elza, uma 

mulher com poucos conhecimentos científicos, porém com grande sabedoria popular, 

uma mulher quilombola, nascida e criada em terras remanescentes de quilombos, mas 

que dedica sua vida ao oficio de erveira, que tem o significado daquela que possui a 

sabedoria das ervas, das plantas.  

 

ILUSTRAÇÃO XXVIII  -  ESPAÇO DEDICADO AS PLANTAS MEDICINAIS  

 

 



138 
 

 
Fonte: Arquivo Pessoal. Abril (2022). Quintal de dona Elza. 

 

Essa imagem nos mostra que por traz da casa da agente comunitária de saúde, há 

uma diversidade de plantas medicinais. Ao nos apresentar essa imagem da foto acima, 

ela nos apresenta “a Romãzeira ou pé de Romã” planta que tem grande utilidade no 

combate a inflamação de garganta, essa planta faz brotar um fruto que é a Romã, ela 

tem uma casca dura e dentro umas sementinhas que quando estão maduras ficam 

avermelhadas e adocicada. Dona Elza relembra que quando era criança subia nos pés e 

colhia a fruta, comia ali mesmo em cima da árvore e que jamais sentiu dor ou problema 

na garganta. 

Ainda a respeito do poder de cura das plantas e das práticas populares serem 

bastantes comuns na comunidade, dona Elza nos confidenciou que por volta do ano de 

1995, nasceram duas crianças desnutrida na  comunidade, uma com 1.200kg e outra 

 



139 
 

1.100kg, essas duas crianças foram cuidadas com os preparos das multi - mistura44, com 

chás e com ervas medicinais, e o que parecia ser impossível aconteceu, essas duas 

crianças sobreviveram com as ações coletivas e voluntárias das mulheres que fazem uso 

das práticas populares em saúde. 

Essa prática de curar os seres humanos com as plantas da natureza é uma prática 

que atravessa gerações, mesmo quando alguns médicos desacreditam na cura das 

pessoas, os/as quilombolas acreditam e buscam nas plantas resultados positivos para os 

seus problemas. Diante dessa prática é comum que os saberes das gerações passadas 

sejam resgatados para que haja a ação da melhora e da cura das pessoas da comunidade 

e daqueles/daquelas que acreditam nessa prática. 

O que mais nos impressionou nessa visita foi a maneira como elas (dona Elza e 

dona Luzia) nos relatava aqueles ensinamentos, elas tinham um olhar penetrante, uma 

forma diferenciada de transmitir aqueles saberes, nos fazendo entender que aqueles 

momentos significavam bem mais do que uma conversa ou uma visita. Suas palavras 

eram cheias de emoção e de paixão, era como se aquele momento lhes fizesse viajar até 

suas raízes, levando – as a narrar os fatos de forma apaixonante na expectativa de estar 

perpetuando seus saberes e seus conhecimentos. 

Após essa demonstração, nos despedimos de alguns dos moradores da 

comunidade e partimos de volta para casa, junto conosco nos acompanhou uma mistura 

de sentimentos, a exemplo de saudades daquele ambiente agradável, de tristeza por 

ouvir tantos relatos de dor e sofrimento, de alegria por ter tido a oportunidade de 

adquirir conhecimentos e a esperança de contemplar dias melhores e igualdade para 

todos nós. Nos perguntamos como é que tantos saberes foram impedidos de serem 

propagados e utilizados? E temos a certeza de que os saberes mais genuínos e eficaz 

vem das pessoas de hábitos mais simples e menos valorizada da sociedade. Entendemos 

que mesmo após vários anos, que mesmo após tantas dificuldades e descasos a 

população quilombola têm um grande conhecimento a partilhar conosco. 

 

 

6.5 – O Protagonismo Negro no Contexto da Pesquisa 

 

44 Multi – mistura é uma farinha produzida a partir da mistura das folhas trituradas de algumas 
plantas juntamente com sementes e grãos. A produção pode ser feita com a folha da mandioca, 
semente de linhaça, de girassol entre outros alimentos e plantas. 

 



140 
 

As comunidades quilombolas constitui espaços de moradia, identificação, 

proteção e socialização entre seus componentes e participantes. Destina-se ao convívio 

de muitas pessoas as quais têm um modo de viver semelhante, bem como interesses 

próprios e em conjunto. Embora haja um ideal em comum, cada membro dessas 

comunidades possuem os seus medos, seus anseios e suas histórias.  

Viver na comunidade, participar das suas lutas e compor sua história é uma 

realidade que acompanha muitos quilombolas há diversas gerações, estima-se que desde 

a origem do território, já vivenciamos a quinta e sexta geração de quilombolas, 

considerando que as pessoas vivam em média 75 anos, podemos compreender que a 

comunidade exista entre 300 e 400 anos45 e essa ancestralidade tem se tornado um fator 

muito forte neste espaço, pois seus saberes, sua cultura e tradição vem acompanhando – 

os desde os tempos antigos e dessa maneira possibilitando melhorias e reconhecimentos 

que até então não ocorria. 

As mulheres são participantes ativas na comunidade, seu histórico de  luta e a 

busca por dias melhores fazem das mulheres quilombolas protagonistas das suas 

próprias histórias e da história da sua comunidade, essas mulheres têm como inspiração 

de vida e de  luta a frase que diz  “é melhor morrer na luta do que morrer de fome”46, 

essa frase tem diversos significados, nos instiga a buscar nossos direitos e a lutar por 

eles, por uma vivência um pouco mais digna e a mesma serve como inspiração para as 

mulheres quilombolas. Lopes (2020, p. 109) diz que “para conquistar o que é nosso de 

direito é necessário lutar” e a partir da união e da luta dos quilombolas em especial das 

mulheres, o cenário vem se transformando e melhorando um pouco mais.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

46 Essa frase era dita por Margarida Maria Alves e servia como inspiração para que as mulheres 
buscassem uma melhoria de vida. 

45 Dados informados em conversa com dona Elza e dona Luzia, quando as mesmas fazem 
relatos do nascimento dos seus ancestrais. 

 



141 
 

 

 

 VII – RESULTADOS E DISCUSSÕES 

 

Nesse espaço, relataremos os resultados que obtivemos a partir das nossas 

pesquisas as quais foram realizadas para poder aprimorar os nossos escritos. Nos 

utilizamos de pesquisas bibliográficas para buscar informações que tinham 

familiaridade com o nosso tema, a partir de produções disponibilizadas em portais e 

periódicos; a pesquisa documental utilizamos vídeos e reportagens que estão 

disponíveis nas plataformas digitais e por fim na nossa observação participante, que se 

deu a partir das nossas visitas no território. 

 

 

7.1 – Pesquisa bibliográfica 

 

Para a realização da nossa primeira pesquisa inicialmente usamos as palavras 

chaves sem nenhum critério de inclusão ou exclusão, encontramos um determinado 

quantitativo de resultados, esses números estão descritos no quadro abaixo, após um 

refinamento e se utilizar de alguns critérios os números foram se modificando, de modo 

que nós tivemos os seguintes resultados: 

 

QUADRO V -  BANCO  DE DADOS : PORTAL DE TESES E DISSERTAÇÕES DA 

CAPES 

Palavras utilizadas para as 

pesquisas 

Quantidade de produções 

sem critérios de 

inclusão/exclusão 

Quantidade de produções 

com critérios de 

inclusão/exclusão 

Práticas Popular em Saúde 1.054.537 596 

Povos Quilombolas 6.429 161 

Práticas de Saúde do Povo 

Quilombola 

1.323.665 7 

Comunidade Quilombola 

de Caiana dos Crioulos 

743.654 2 

Fonte: Produzido pela autora – Março 2022 

 

 



142 
 

 

 

QUADRO VI – BANCO DE DADOS: PORTAL E PERIÓDICO DA CAPES 

 

Palavras utilizadas para as 

pesquisas 

Quantidade de produções 

sem critérios de 

inclusão/exclusão 

Quantidade de produções 

com critérios de 

inclusão/exclusão 

Práticas Popular em Saúde 1.221 1 

Povos Quilombolas 243 0 

Práticas de Saúde do Povo 

Quilombola da Paraíba 

2 0 

Comunidade Quilombola 

de Caiana dos Crioulos 

13 7 

Fonte: Produzido pela autora. Março 2022 

 

 

QUADRO V II- BANCO DE DADOS: REPOSITÓRIO INSTITUCIONAL DA UFPB 

Palavras Chaves Quantidade de produções 

sem critérios de 

inclusão/exclusão 

Quantidade de produções 

com critérios de 

inclusão/exclusão 

Práticas Popular em Saúde 6.496 971 

Povos Quilombolas 877 155 

Práticas de Saúde do Povo 

Quilombola na PB 

731 0 

Comunidade Quilombola 

de Caiana dos Crioulos 

40 0 

Fonte: Produzido pela autora. Março 2022 

 

Após analisar esses dados foi possível constatar que ao utilizarmos alguns 

critérios a nossa busca torna-se menor, ou seja, os números de publicações se reduzem e 

a nossa pesquisa fica mais próxima da nossa realidade. Os critérios de inclusão que 

utilizamos foi o marco temporal, ou seja, consideramos apenas publicações entre 2015 e 

2022, ter no resumo da obra as mesmas palavras chaves que encontramos na nossa 

pesquisa, a exemplo das palavras, “Povo Quilombola, Educação Popular, Educação 

 



143 
 

Popular em saúde,  Prática  Popular em Saúde” e por último que o título ou as palavras 

chaves do resumo mencione o nome da comunidade que serviu de campo para 

referenciar a nossa pesquisa, que é a Comunidade Quilombola de Caiana dos Crioulos. 

Ao usarmos esses critérios de inclusão na nossa busca, usamos todo o inverso dessas 

atribuições como critérios de exclusão da mesma. A partir desses dados analisados 

concluímos que nos últimos 7 anos, as pesquisas a respeito das práticas populares em 

saúde do povo quilombola são mínimas, isso nos leva a compreender que são 

poucos/poucas os /as pesquisadores que se dedicaram a essa prática nos últimos anos. 

Após essa análise, verificamos que em outro banco de dados as produções que 

referenciam o povo negro não estão em evidências, promovendo assim uma série de 

questionamentos e indagações a respeito da ausência de pesquisas nessa área e na   que 

evidencia as práticas populares em saúde do povo quilombola. Sendo assim, 

entendemos que precisaríamos analisar essas últimas produções que foram realizadas, 

para que a partir dos resultados fosse possível obtermos uma pesquisa consistente e que 

a partir dessas informações e resultados a comunidade pesquisada obtivesse resultado 

positivo. 

Esses resultados obtidos na nossa pesquisa nos mostraram que as produções que 

referenciam as práticas populares em saúde do povo quilombola nos últimos 7 anos 

(2015 a 2022) são em poucas quantidades, por esse motivo consideramos que a nossa 

pesquisa trará uma nova visão a esse respeito, para que essa temática seja bem mais 

discutida, avaliadas e valorizadas. 

Inicialmente, tínhamos em mente trazer para a nossa pesquisa, resultados que 

enfatizasse as práticas populares em saúde do povo quilombola do estado da Paraíba, 

em seguida que evidenciasse a comunidade de Caiana dos Crioulos e após compararmos 

os três bancos de dados os quais realizamos a nossa pesquisa chegamos à conclusão dos 

resultados que estão descritos abaixo e que precisaríamos trazer os mesmos para que 

fosse possível uma discussão a esse respeito. 

Sequenciando esses passos, tínhamos o desejo de encontrar pesquisas que 

trouxesse para a pauta as práticas populares em saúde do povo quilombola, em especial 

da comunidade de Caiana dos Crioulos, de acordo com as pesquisas realizadas e que já 

estamos trazendo os resultados, não conseguimos encontrar nenhuma publicação 

referente a essa temática, assim como explana o quadro abaixo. 

 

 

 



144 
 

 

 

 

QUADRO VIII – TRIANGULAÇÃO DE DADOS OBTIDOS 

 Práticas 

Populares em 

Saúde 

Povos 

Quilombolas 

Práticas em 

Saúde do Povo 

Quilombola na 

Paraíba 

Comunidade 

Quilombola de 

Caiana dos 

Crioulos 

Portal de Teses 

e Dissertações 

da CAPES 

596 161 7 2 

Portal de 

Periódicos da 

CAPES 

1 0 0 7 

Repositório 

Institucional 

da UFPB 

971 155 0 0 

Fonte: Produzido pela autora – Março de 2022 

 

Não encontrando publicações que evidenciasse as práticas populares em saúde na 

comunidade de Caiana dos Crioulos, fizemos outra pesquisa que evidenciasse qualquer 

tema e área, mas que fizesse referência ao lócus da nossa pesquisa e ao digitar a palavra 

de busca e não citar nenhum critério de inclusão ou exclusão, obtivemos os resultados 

descritos abaixo, em seguida refinamos a procura com os critérios utilizados no 

resultado anterior e o que obtivemos  foi descrito na sequência. 

Ao analisar este quadro acima compreendemos que das 8 (oito) publicações que 

referenciam Caiana, nenhuma das duas são da área da saúde e após ler os seus resumos 

entendemos que das obras citadas apenas 1 (uma) se entrelaça com o nosso tema, pois 

faz um resgate nas memórias dos seus moradores a respeito das suas práticas diárias, 

dos seus conhecimentos e dos seus saberes ancestrais, e na nossa pesquisa nos 

utilizamos bastante da memória para evidenciar o foco da nossa produção. 

Em seguida, fomos analisar um outro banco de dados, para buscar uma pesquisa 

que nos servisse como embasamento teórico e tivemos as seguintes respostas: 

 



145 
 

Das 2 (duas) publicações que evidenciam Caiana, apenas 1 (uma) se assemelhou 

ao que procuramos e das 7 (sete) que referencia as práticas em saúde do povo 

quilombola, 1 (uma) tem proximidade com os nossos escritos. Entendemos que por seus 

títulos e conteúdos se entrelaçar com a nossa pesquisa, as 2 (duas) relacionadas seriam 

de grande importância para a nossa produção. Diante dos fatos expressamos que temos 

um total de 2 (duas) produções as quais serviram de embasamentos para a nossa 

produção. De modo que, selecionamos as mesmas e fizemos uma análise nos seus 

resumos e resultados, para que desta maneira fosse possível realizar as análises de cada 

uma. A seguir, trouxemos um quadro ilustrando quais publicações encontramos e que 

utilizamos nos nossos escritos. 

 

QUADRO XI – PUBLICAÇÕES QUE SE ENTRELAÇAM COM AS NOSSAS 

PESQUISAS 

ANO AUTOR (A) TÍTULO OBRA 

2015 LIMA, Hezrom 

Vieira Costa. 

Já veio tudo dos 

antepassados 

História Memória e 

Identidade Étnica 

em Caiana dos 

Crioulos 

Dissertação 

2018 SILVA, José 

Romário Araújo 

da. 

Diversidade 

quilombola e o 

direito à educação. 

Dissertação 

Fonte: Produzido pela autora – Março 2022 

 

Após chegarmos neste resultado de apenas 2 (duas) dissertações, entendemos que 

fez-se necessário haver uma leitura minuciosa entre as publicações, para que desta 

maneira fosse possível realizar a discussão. Após análises dessas amostras, foi 

necessário haver um diálogo entre a literatura e o conteúdo escolhido para análise. 

Ao considerarmos a primeira obra analisada, que foi a dissertação intitulada de 

“Já veio tudo dos antepassados”: História, Memória e Identidade Étnica em Caiana dos 

Crioulos, da autoria de Hezrom Lima Vieira Costa, foi possível compreender que essa 

temática se entrelaça com a nossa pesquisa de maneira singular, pois a referida 

 



146 
 

produção traz para o centro das nossas discussões as memórias e a história de vida 

daquela comunidade. A obra em questão aborda a definição de ser quilombola, ou seja, 

o que melhor define um quilombola na atualidade, seus costumes, suas crenças, seu 

modo de viver, de falar, de pensar?... o autor traz para o centro das discussões a 

identidade étnica, as memórias de resistência da comunidade. 

Assim como a obra em questão, a nossa pesquisa referencia as memórias dos 

moradores/das moradoras da comunidade, para poder demonstrar os saberes e os 

processos educativos que abordamos na nossa produção. Lembrar do seu passado, dos 

saberes mais antigos, do aprendizado que foi concebido pelas gerações anteriores são os 

principais elementos que buscamos na comunidade nos nossos momentos de visitas e 

devido a isso compreendemos como sendo algo de grande importância para a 

comunidade, bem como para os nossos estudos. Complementando nosso raciocínio, 

LIMA (2015, p. 98) diz: 

 

O passado, o presente e o futuro estão interligados e não são tão 
opostos assim, no sentido de impossibilidade de coexistir visões de 
mundo e explicações finais para determinados fenômenos, pois como 
não existe uma “ruptura” ou “corte profundo” entre estes recortes 
temporais distintos, suas reminiscências, no caso do passado, são 
sentidas e percebidas como uma espécie de norte, em se tratando de 
presente/futuro, por parte dos moradores. (LIMA, 2015, p. 98) 

 

Ainda trazendo os estudos da obra que pesquisamos, relacionamos a memória aos 

saberes que se perpetuam no dia a dia de uma comunidade tradicional, tendo em vista 

que a oralidade é o principal meio de partilha dos saberes, compreende-se como sendo 

as memórias de total relevância para a descrição dos fatos e ensinamentos que ocorrem 

no presente mas que buscam o passado como fonte de respaldo e inspiração. 

Continuando ainda a respeito das memórias quilombolas, o autor referencia que: 

 

Um fator que deve ser levado em consideração diz respeito á 
importância que a oralidade exerce no cotidiano e na manutenção da 
memória coletiva da população que vive em Caiana dos Crioulos. 
Nesse sentido, a oralidade ganha destaque, pois é através dela que uma 
parte considerável das tradições da comunidade são passadas de 
geração em geração. (LIMA, 2015, p. 98-99) 

 

 



147 
 

Diante do que foi exposto e considerado pelo autor, entendemos que a partir das 

memórias é que se faz possível perpetuar os saberes os quais as comunidades possuem, 

em especial quando esses saberes são repassados por diversas gerações e que têm a 

oralidade como sua fonte de partilha desses saberes. Após analisar os escritos, 

entendemos que para poder haver uma perpetuação dos saberes e das práticas de ensino 

é necessário resgatar as memórias dos nossos ancestrais e da-lhes crédito para que haja 

uma percepção maior e melhor dos saberes que serão evidenciados. 

Ainda considerando a pesquisa em questão, o autor conclui seus escritos 

evidenciando que:  

A identidade não é algo estático ou imutável, que se mantém idêntica 
com o passar do tempo, a mesma é (re) construída diariamente 
levando em consideração diversos aspectos, sejam eles provenientes 
da relação meio/ indivíduo ou da percepção do indivíduo em relação a 
si mesmo. (LIMA, 2015, p. 162)  

 

Deste modo, diante do que foi exposto e discutido na referida obra, o autor 

enfatizou a hereditariedade daqueles povos, seus saberes, suas raízes e seus processos de 

partilha e de conhecimentos. Assim como buscamos na nossa pesquisa resgatar os 

saberes e os processos educativos, a produção analisada também fez um resgate dos 

seus saberes e memórias e como eles se dão diante dos povos quilombolas. A obra 

analisada busca dentre os moradores da comunidade as suas raízes, os seus saberes, as 

suas memórias referentes ao passado e a sua descendência; a nossa pesquisa também 

busca fazer esse resgate de conhecimentos e de sentimentos, algo que nos dois escritos 

ficam bastante evidentes, pois os quilombolas se utilizam das suas memórias passadas, 

dos seus saberes compartilhados para poder vivenciar tradições e ensinamentos que 

continuam sendo reais na atualidade. 

 Entrelaçando a nossa pesquisa com a que foi analisada, compreendemos que 

ambas se complementam e que uma traz para outra uma junção de ideias, que faz 

compreender as ações citadas na pesquisa atual a partir dos caminhos e entendimentos 

percorridos pelos ensinamentos que são expostos na pesquisa anterior. Diante dessa 

compreensão podemos afirmar que as memórias dos povos quilombolas são 

imprescindíveis para poder evidenciar suas práticas, suas raízes, seus saberes e sua 

ancestralidade. Portanto, entendemos que foi importante trazê-la para nossa pesquisa 

para poder evidenciar as memórias das quais fala o texto e relacionar com os saberes 

que trazemos na nossa pesquisa. Consideramos ainda como uma fonte de pesquisa de 

 



148 
 

suma importância, tendo em vista a temática abordada pela mesma e a temática a qual 

nós abordamos. 

Já na segunda obra analisada, intitulada de Diversidade quilombola e o direito à 

educação, uma dissertação de José Romário Araújo da Silva, do ano de 2018, foi 

possível compreender que é uma obra que traz como centro das suas ideias a discussão 

da diversidade e do direito, remete-nos a falta de oportunidades e direitos negados os 

quais a população negra enfrenta até os dias atuais, discussão a qual trouxemos para a 

nossa pauta e evidenciamos a partir da realidade vivida pelos/pelas quilombolas. 

Assim como os nossos escritos vêm discutindo e mostrando a realidade do povo 

negro pela busca de igualdade de direitos, pelo reconhecimento a partir dos seus saberes 

e da sua ancestralidade, a produção analisada também faz esse registro, ela nos traz as 

memórias que efetivam a luta passada (e ainda presente) das comunidades quilombolas, 

na busca de enfatizar direitos que já são dessas comunidades por muito tempo. A luta 

em busca da liberdade, dos seus direitos, das oportunidades, são ações que acompanham 

os quilombolas desde o surgimento da população brasileira, pois a segregação e a 

negação de direitos acompanham esses povos desde muito tempo.  

Ainda referenciando a obra pesquisada seu autor traz para nós que:  

 

Mesmo com o fim da escravidão no dia 13 de maio de 1888, a 
exclusão do povo negro continuou atrelada ao passado de escravidão; 
muitos/as ex-escravos/as continuaram em situações sub-humanas, 
vivendo com os/as antigos/as donos/as, ganhando míseros salários, 
outros saíram do campo foram para as cidades  sem trabalho e 
formando as primeiras favelas nos morros [...] vivendo em situações 
insalubres, sem saneamento básico, sofrendo com retaliações por 
causa de sua religiosidade e seus aspectos culturais. (SILVA, 2018, p. 
36) 

 

Isto que foi salientado pelo autor ainda reflete na nossa atualidade e na realidade 

dos povos quilombolas, pois mesmo após 132 anos da promulgação da lei que dá 

liberdade aos negros, suas conquistas e o que lhes pertence por direito são regados a 

base de muita luta e de incansáveis buscas do seu povo em especial das mulheres que 

tornou-se símbolo de resistência para o povo negro. Ainda referenciando a obra 

pesquisada abrimos um espaço para falar das mulheres e do seu protagonismo dentro da 

comunidade, para tal o autor expressa que,  “a comunidade é sede de alguns prédios 

públicos e organizações que promovem uma melhoria e bem estar aos moradores locais, 

dentre os quais podemos citar a Organização das Mulheres Negras de Caiana” (SILVA, 

 



149 
 

2018, p.51), a qual serve para tomar decisões a respeito dos eventos culturais, 

tradicionais e empoderar as mulheres da comunidade na  busca de dias melhores para o 

território. 

Na nossa produção também estamos dando ênfase ao protagonismo feminino na 

comunidade, tendo em vista que as práticas populares em saúde na atualidade só são 

desenvolvidas por mulheres, vemos a partir daí a força da mulher quilombola, sua 

posição perante o anseio da comunidade, a busca por dias melhores e uma vida digna 

para seus semelhantes. Enfatizando ainda a luta das mulheres, enfatizamos as 

organizações de grupos femininos que se unem e busca evidenciar seus talentos para a 

dança, para a música, para o resgate dos saberes e a partilha de conhecimentos.  

Na atualidade, Caiana dos Crioulos tem todas as características de uma 

comunidade que busca a partir da força das mulheres do seu território momentos e 

melhorias para um futuro com menos preconceito e com uma maior busca de direitos, 

de políticas públicas e de benefícios que favoreça toda a comunidade, e em sua maioria 

essas ações estão interligadas ao movimento e a força das mulheres quilombolas da 

comunidade. Evidenciar essa obra na nossa pesquisa, foi de total relevância para os 

nossos estudos tendo em vista que a mesma traz um recorte histórico da formação de 

Caiana, bem como das suas lutas e conquistas ao longo desses quase 300 anos de 

existência. 

Após as leituras das obras que serviram de base para a nossa pesquisa 

bibliográfica, concluímos que as temáticas que foram descritas pelos autores vem 

problematizando algumas vertentes que faz referência a comunidade quilombola de 

Caiana dos Crioulos , na oportunidade evidenciarmos as memórias, os saberes, as 

tradições, o empoderamento feminino  e as lutas dos povos quilombolas pelas terras que 

residem, pela igualdade de direitos e pela  ressignificação do seu passado, através das 

suas memórias, das suas práticas, dos seus saberes e dos seus processos educativos. 

Entendemos que essas 2 (duas) obras avaliadas, foi de total relevância para embasar 

nossos estudos e promover a discussão entre a prática e a literatura. 

É bem verdade que os textos analisados não fazem referência as práticas 

populares em saúde, mas elas referenciam outros temas que são tratados nas nossas 

discussões, a exemplo das memórias dos quilombolas, que é um fator tão relevante para 

evidenciar as práticas populares em saúde. Também expressamos nossa satisfação em 

contemplar produções recentes que façam menções a comunidade em questão, tendo em 

vista que dentro do nosso critério temporal encontramos poucas publicações que 

 



150 
 

evidenciam a comunidade. Diante disso, compreendemos nossa pesquisa e nossos 

escritos como bastante relevante para descrever a comunidade e suas problematizações. 

 

7.2 – Pesquisa documental 

 

Após cessar nossas buscas por referências bibliográficas iniciamos uma pesquisa 

por materiais que são considerados fontes documentais e que referenciam a comunidade 

quilombola de Caiana dos Crioulos. Na oportunidade, usamos as plataformas digitais 

mais usadas para pesquisas da atualidade e usamos as palavras chaves “Comunidade 

Quilombola de Caiana dos Crioulos”. Mediante essa busca surgiram as obras que estão 

descritas abaixo. 

 

QUADRO X – OBRAS UTILIZADAS NA PESQUISA DOCUMENTAL 

TÍTULO 

DA 

OBRA 

DATA DA 

PUBLICA- 

ÇÃO 

ESPAÇO 

DE 

EXIBIÇÃO 

DISPONÍVEL 

 

DURA-Ç

ÃO 

Reportagem 

“ 

Retratando 

a riqueza 

histórica e 

cultural de 

Alagoa 

Grande”. 

Em 13 de 

dezembro 

de 2016. 

Telejornal. 

Jornal da 

Paraíba (1ª 

edição) 

https://globoplay. 

globo.com/v/5511347/ 

05 

minutos 

e 05 

segundos. 

Caiana dos 

Crioulos é 

fonte de 

pesquisa 

para o 

escritor 

Laurentino 

Gomes. 

Em 30 de 

novembro 

de 2018. 

Telejornal. 

Jornal da 

Paraíba (2ª 

edição). 

https://globoplay.globo.co

m /v/7200966/ 

04 

minutos 

e 12 

segundos. 

 

https://globoplay
https://globoplay.globo.com
https://globoplay.globo.com


151 
 

Aqui tem 

coco – Um 

dia em 

Caiana dos 

Crioulos 

 

Em 04 de 

agosto de 

2014 

Plataforma 

Digital (You 

Tube) 

https://www.youtube.com 

/watch?v=3uIiDgoWnkk 

19 

minutos 

e 20 

segundos 

 Em 20 de 

novembro 

de 2016 

Plataforma 

Digital      

(You Tube) 

https://www.youtube.com 

/watch?v=3uIiDgoWnkk 

13 

minutos 

Mestres da 

Parahyba: 

Caiana dos 

Crioulos 

Em 

Dezembro 

de 2018 

Plataformas 

Digitais 

https://www.youtube.com 

/watch?v=a5nYG6TWoQo 

15 

minutos e 

25 

segundos 

*Quadro feito pela pesquisadora. Pesquisas realizadas em Março de 2022. 

 

Após essas buscas e assistir todos eles, fizemos um resumo escrito de cada um, 

entendemos que todos eles, no total de 5 (cinco) favoreciam a nossa pesquisa e assim, 

foram usados na nossa obra, em alguns deles enxergamos o nosso objetivo de maneira 

mais acentuada, em outros, vimos em uma menor intensidade, porém entendemos que 

todos eles seriam importantes para a nossa construção. 

O primeiro documentário a ser analisado foi a reportagem “Retratando a riqueza 

histórica e cultural de Alagoa Grande”. Trata-se de uma reportagem que mostra a 

sinopse de um documentário que faz alusão ao município, que posterirormente também 

analisamos o documentário citado. O conteúdo traz sinopses do documentário, do tema 

desenvolvido e da vivência da comunidade, referencia seus filhos ilustres a exemplo de 

Jackson do Pandeiro e de Margarida Maria Alves. Consideramos que esse documentário 

foi importante para a nossa produção porque ele nos trouxe relatos da vivência do povo 

no território. 

Iniciando a sua fala na reportagem, a jornalista Larissa Fernandes descreve a obra 

como “a trajetória dos negros do brejo paraibano” e quando ela pede para o idealizador 

do documentário descrevê-lo, ele faz as seguintes referências: 

 

___ A comunidade sobrevive a base da agricultura e neste 
documentário os moradores de Caiana nos mostram a primeira vez 

 

https://www.youtube.com
https://www.youtube.com
https://www.youtube.com


152 
 

que eles/elas abrem as portas para o turismo e recebem visitantes do 
mundo inteiro. Foi um momento muito difícil para a comunidade, pois 
eles tinham medo dessa população. (Caio César Beltrão, documentário 
riqueza histórica e cultural de Alagoa Grande, 2016). 
 
 

Neste momento, o responsável pela obra demonstra o sentimento que a 

comunidade tinha (e tem), ao abrir suas portas (das casas e do território) para receber 

visitantes. Ainda em pergunta ao idealizador da obra, a jornalista perguntou o que ele 

tinha visto de tão marcante na história daquele povo para ser documentado. O autor 

respondeu: 

 

___ A comunidade faz parte de um polo histórico de nomes que 
referenciam a região, a exemplo de Jackson do Pandeiro e Margarida 
Maria Alves, Jackson levou a cultura da região para os palcos do país 
e Margarida lutou pelos direitos dos trabalhadores que 
majoritariamente era negro e ela retrata a resistência e a luta. Caiana 
não é centrada em si, ela retrata a população negra que aqui chegaram 
para serem escravizados. (Caio César Beltrão, documentário riqueza 
histórica e cultural de Alagoa Grande, 2016). 
 
 

Após ouvir essas palavras pelo idealizador da obra, entendemos que esse 

documentário seria de grande importância para os nossos escritos, pois assim como 

precisamos compreender a vivência dos quilombolas, precisamos encontrar as respostas 

do nosso objetivo de pesquisa e ao realizar essas buscas nos aproximamos cada vez 

mais dos nossos anseios. Em seguida a essa pesquisa, fomos analisar a reportagem que 

faz menção ao documentário “Caiana dos Crioulos é fonte de pesquisa para o escritor 

Laurentino Gomes”. Esta reportagem relata a visita do autor, jornalista e pesquisador 

Laurentino Gomes à comunidade.  

A reportagem que tem a frente a jornalista Sílvia Torres retrata a vivência da 

comunidade, o que ele/elas fazem para sobreviver e diminuir o êxodo rural que sempre 

ocorreu na comunidade, pois muitos dos seus moradores precisaram sair do território 

para buscar trabalho no Rio de Janeiro, local onde tem praticamente outra Caiana. Além 

de buscar extinguir essa prática da saída de muitas pessoas para outras regiões do país, o 

que atraiu Laurentino Gomes foi a busca pelo fim do preconceito e o desenvolvimento 

da economia a partir da produção de artesanatos, remédios e doces que tem como 

matéria prima produtos da comunidade. 

 



153 
 

A jornalista menciona que o que atraiu o escritor à comunidade foi a luta e a busca 

de cessar o êxodo rural, o preconceito e a busca pelo desenvolvimento da economia 

criativa. A esse respeito Gomes nos relata: 

 

__ O que me impressionou aqui foi a identificação de soluções para a 
sobrevivência, a exemplo do turismo, agricultura orgânica, pecuária e 
outras maneiras que desmistifica o que são ditos em campanhas 
eleitorais referenciando que os quilombolas são preguiçosos e querem 
viver com o dinheiro público. Eles/elas até precisam e buscam um 
apoio financeiro, mas não é o sonho deles. 
São pessoas batalhadoras que procura soluções para suas vidas, a fim 
de viver com decência e integridade na sociedade brasileira, com 
todos os direitos e deveres próprios de qualquer brasileiro. É só o que 
eles querem e o que nunca tiveram. (Laurentino Gomes, 
Documentário Caiana dos Crioulos é fonte de pesquisa para o escritor 
Laurentino Gomes, 2018) 
 
 

Após a fala de Gomes na reportagem, nos voltamos para alguns momentos da 

escrita do nosso trabalho quando evidenciamos o protagonismo das mulheres de Caiana 

na busca de promover dias melhores para a comunidade, na luta pelo respeito, pela 

igualdade de direitos e por uma mudança de vida, mais digna e mais justa para 

todos/todas. Continuando em analisar a reportagem vemos na fala de Nalva, que é 

moradora de Caiana, quilombola, residente na comunidade e uma grande liderança 

daquele território que o preconceito foi um dos fatores cruciais que favoreceu a falta de 

direitos e oportunidades para o povo negro. Não apenas em negar direitos e 

oportunidades aos descendentes de africanos, mas por promover a dor e o sofrimento 

desta população. 

 

___ A gente chegava na cidade e quando  descia do ônibus o que 
ouvia era “tocaram fogo na mata”, “chegaram os cão do inferno”, 
então isso, a gente chegava na sala de aula, não se levantava para 
lanchar, não saía para o banheiro e para resistir a isso foi muito difícil, 
porque eu via minhas irmãs desistindo de estudar... e hoje a gente se 
ver do outro lado da história, hoje a gente não tem mais medo de 
chegar na cidade, porque hoje, a partir das nossas lutas somos os 
protagonistas da nossa história. (Nalva, Documentário Caiana dos 
Crioulos é fonte de pesquisa para o escritor Laurentino Gomes, 2018) 
 

A partir da fala de Nalva, que é uma mulher quilombola, que guarda nas 

lembranças momentos de dor e sofrimento, é visível que não foi fácil para as pessoas da 

comunidade conseguir vencer seus medos, superar suas dores e reescrever uma nova 

 



154 
 

história, pois muitos membros da sociedade não levam em consideração o interior de 

cada pessoa. Diferentemente do que ocorre na prática, Munanga (1988, p. 189) diz que: 

 

A diferença entre pessoas, povos e nações é saudável e enriquecedora; 
que é preciso valorizá-las para garantir a democracia que, entre outros, 
significa respeito  pelas pessoas e nações tais como são, com suas 
características próprias e individualizadoras; que buscar soluções e 
fazê-las vigorar é uma questão de direitos humanos e cidadania. 
(MUNANGA, 1988, p. 189) 

 

Porém diferentemente da indicação  do autor o contrário acontece e a população 

negra no nosso país só conseguiu um pouco mais de espaço na sociedade a partir do 

empoderamento feminino, das organizações de mulheres, da busca de sobrevivência a 

partir dos produtos artesanais ( que usa matéria prima da própria comunidade), a partir 

dessas ações fica evidente que o povo negro busca dias melhores, reconhecimento dos 

seus direitos e das suas capacidades de sobrevivência, pois a sociedade brasileira deve 

esse reconhecimento aos quilombolas,  por anos e anos de negação  de direitos, pela 

escravização e por falta de valorização da sua cultura.  

Em busca de mais conhecimentos para aprimorar a nossa produção, assistimos o 

documentário “Mestres da Parahyba: Caiana dos Crioulos” e tivemos a grata surpresa 

de ter no início desse vídeo a participação de dona Edite, uma senhora com mais de 80 

anos de idade que canta o coco de roda e costura em uma máquina manual bastante 

antiga. Esta senhora inicia sua fala contando da sua origem quilombola, da vida 

vivenciada na comunidade, da origem dos seus pais e dos seus avós, que também eram 

quilombolas e residente da comunidade, no vídeo esta senhora ainda fala da importância 

que aquelas terras têm para ela. Pois a mesma relata que nasceu em Caiana, lá se criou e 

formou sua família, e que de lá não pretende sair. 

A maneira como seus pais lhes criaram e a sua vivência na agricultura são os 

pontos mais marcantes na sua fala, ela cita que desde muito pequena adentrou na 

agricultura e no trabalho da lavoura, que juntamente com suas irmãs frequentavam a 

escola, porém tinham que se dividir entre as aulas e o trabalho e que na verdade pouco 

aprenderam com as letras, pois o trabalho era seu alvo principal, mesmo sendo ela ainda 

uma criança. Ela traz em suas memórias os poucos momentos de festejos que havia na 

comunidade, que as canções de coco de roda e as cirandas eram as principais diversões 

naquele ambiente. 

 



155 
 

Ela relata a respeito do ofício de ser rezadeira e parteira,  funções que desempenha 

com grande orgulho e que herdou da sua mãe, a mesma ainda afirma que a sua mãe 

herdou da sua avó e que essa prática vem acompanhando gerações; ela nos confirma que 

ainda muito pequena acompanhava sua mãe em muitos lugares e que quando a sua 

genitora ia fazer uso dos seus dons, a mesma (ainda criança) observava seus passos, 

seus gestos e suas ações e a partir dessa vivência conseguiu obter os saberes necessários 

para efetivar o ofício.  

Quando a sua mãe não teve mais condições de exercer esses saberes, a própria 

dona Edite ainda muito jovem começou colocar os seus aprendizados em prática. Ela 

ainda nos afirma que em busca de adquirir mais conhecimentos nessa área viajou para 

alguns estados brasileiros a exemplo de Alagoas e Bahia, essas viagens rendeu-lhe um 

pouco mais de conhecimentos e práticas a respeito dessa temática e o objetivo principal 

de adquirir um pouco mais de saberes foi na busca de melhor servir a sua comunidade. 

Segundo os relatos da senhora Edite, as práticas que até então eram bastante 

utilizadas deu uma minimizada a partir do surgimento da profissão dos Agentes de 

Saúde, pois a partir desse momento houve algumas proibições em relação a tais práticas, 

a exemplo dos partos que ocorriam em casa, ou seja, a partir daquele período as 

mulheres não podiam mais ter seus filhos com a ajuda de uma parteira, mesmo assim 

ela afirma que se necessário for ela está pronta para conduzir um parto, e se orgulha de 

ter ajudado a muitas mulheres terem tido seus filhos em casa. 

A partir das palavras dessa sábia senhora, podemos compreender a importância 

dessa prática milenar a qual atravessa gerações e tem a finalidade de usar seus saberes 

para servir a comunidade de maneira gratuita, sem que haja um custo financeiro para 

essa prática e sem haver disputa de poderes ou de cargos. Ao analisar as palavras ditas 

pela entrevistada do documentário, é possível compreendermos, que é necessário que 

haja um dom, um desejo oculto dentro da pessoa humana para poder desenvolver esses 

saberes e mesmo que a pessoa já possua uma quantidade expressiva de saberes, os quais 

foram herdados da sua família ou da sua ancestralidade, também se faz necessário a 

busca por novos conhecimentos ou novas práticas. 

Compreendemos ainda, que esses conhecimentos fazem parte da nossa cultura e 

da nossa tradição, são fontes que enriquecem a nossa história, que valoriza os nossos 

saberes e perpetuam a nossa ancestralidade, além de promover a cura, o bem-estar, os 

conhecimentos a respeito das plantas e diversas maneiras de fazermos uso dessa prática 

 



156 
 

para despertar outras ações que necessitem da união das pessoas, da conscientização das 

práticas diárias e da vivência da nossa população. 

Ainda tendo como referência o documentário citado anteriormente, dona Edite 

relembra que seus antepassados falavam muito a respeito “dos homens brancos”, ou 

seja, havia uma lenda propagada na comunidade a qual assustava muita gente e que seu 

intuito era colocar medo nos seus moradores. A lenda fazia menção ao “papa-figo”47, 

que roubava criança, matavam e faziam atrocidades por onde passava; tempos depois, 

dona Edite compreendeu que aquela descrição toda referia-se ao medo que as pessoas 

possuíam de Lampião48 e seu bando de cangaceiros49. 

Após ouvir esses relatos, começamos a nos indagar o quanto as comunidades 

tinham receio ao acesso a vida na sociedade, o quanto eles/elas buscavam se preservar e 

adiar um contato mais próximo ao mundo exterior, ou seja, a algo que interligasse a 

comunidade a sociedade. Essas ações nos fazem compreender que os perigos que 

rondavam a população também amedrontavam os moradores do território quilombola e 

essa desconfiança fazia com que o distanciamento com a sociedade ocorresse cada vez 

mais corriqueiramente. 

Dona Edite ainda relata que além das práticas de saúde ela também herdou da mãe 

a habilidade por serviços manuais a exemplo da costura e do artesanato, da confecção 

de bonecas de pano. Seu orgulho com suas habilidades manuais é demonstrado quando 

ela cita que criou 11 filhos com o suor do seu trabalho e que mesmo com todas as 

dificuldades enfrentadas na sua vida, nunca roubou nada de ninguém. O orgulho que 

essa senhora transmite nas suas palavras é visível, pois mesmo diante de tanto 

sofrimento ela se sente vencedora em suas práticas e nas suas realizações. 

Em um momento de exaltação da sua origem, aquela senhora diz que a escravidão 

não acabou, pois até a atualidade são os negros quem trabalham para sustentar a riqueza 

dos brancos e dos ricos. Ela ainda complementa enfatizando que: 

 

49 Os cangaceiros de Lampião eram homens que andavam armados e em bandos pelo sertão 
nordestino e que tinham suas próprias regras de conduta e suas próprias leis. Não tinham 
moradia fixa e sobreviviam de saques e doações. 

48 O pernambucano Virgulino Ferreira da Silva, conhecido popularmente como Lampião, foi o 
maior líder do cangaço no Nordeste brasileiro, chefiou o bando por 16 anos e promoveu ataques 
e saques por onde passava. Foi morto em uma emboscada no ano de 1938 no estado de Sergipe. 

47 Segundo os anciãos, papa – figo é uma lenda conhecida nos estados de Pernambuco, Bahia e Paraíba. 
Diz a lenda que ele se parece com uma pessoa normal, porém se transformava em um ser esquisito com 
unhas grandes e afiadas, orelhas e dentes de vampiros e roubava crianças, escondendo-os dentro 
de um saco, na busca de alimentar-se do fígado destas crianças. 

 



157 
 

___ Assim como foram os negros que ergueram esse país no passado, 
o seu trabalho continua sendo a mola que nos move, e que quase 
sempre tem muito pouco para sobreviver, pois o seu trabalho só serve 
para enriquecer quem já tem meios de sobrevivência e que mesmo 
após muito tempo tendo se passado o racismo e o preconceito contra 
essas pessoas continuam. (Edite José, Documentário Mestres da 
Parahyba: Caiana dos Crioulos). 
 

Ao analisarmos o que disse aquela senhora e se compararmos com a realidade que 

vivenciamos, entendemos que a mesma tem toda razão, pois dificilmente encontramos 

um negro como protagonista de alguma situação e sim em  posições subalternas, isso 

não significa dizer que os negros ou afrodescendentes não são capazes de realizar 

qualquer serviço ou de ocupar qualquer cargo ou posição de destaque, mas significa 

dizer que o preconceito ainda continua, algumas vezes de maneira camuflada, outras 

vezes para todo mundo ver, que a negação de direitos continuam da mesma maneira que 

ocorria no passado. Gonzales, 1984, p. 225 diz que “a primeira coisa que a gente 

percebe nesse papo de racismo é que todo mundo acha que é natural, que negro tem que 

viver na miséria...” 

Ao analisar as palavras sábias daquela senhora que representa uma imensa  

sabedoria para sua comunidade e que ainda possui um vigor extraordinário no que se 

refere a expandir a cultura e os saberes do seu povo, compreendemos que as práticas 

que são demonstradas no território e que são repassadas para as gerações mais novas, 

são ensinamentos que a prática e a realidade são seus melhores caminhos e 

considerando que a oralidade é o meio mais comum de partilhar os saberes nessas 

comunidades tradicionais. As ações praticadas, os ensinamentos acumulados e as 

práticas efetivadas servem para demonstrar o quanto essas comunidades têm de saberes, 

de fé e de desejos para expandir suas práticas e suas tradições. 

Ainda em análises a outras fontes, assistimos e ouvimos atentamente ao 

documentário intitulado “Aqui tem coco – Um dia em Caiana dos Crioulos”, o vídeo 

retrata a vida dos quilombolas na comunidade, em especial a vivência das mulheres, 

seus trabalhos domésticos, na roça, na criação de animais e no protagonismo das 

tradições, a exemplo das cirandas e do coco de roda, do combate ao preconceito sofrido 

e das perpetuações dos saberes que atravessam gerações. 

A ciranda e o coco de roda são raízes muito profundas na tradição quilombola, 

protagonizada em sua maioria por mulheres são danças que permitiam um pouco de 

alegria em tempos tão difíceis. Na atualidade, as cirandas compõem o maior atrativo das 

 



158 
 

festividades que acontecem na comunidade, dividida em diferentes faixas etárias e que 

enaltecem as comemorações que ocorrem por lá, fazendo parte da tradição que ocorre 

desde os tempos mais antigos. 

Em análise a nossa última fonte documental que foi o documentário “Aqui tem 

coco, um dia em Caiana dos Crioulos”, a obra relata a vida dos quilombolas na 

comunidade, seus trabalhos domésticos e na roça, bem como o cuidado com os animais. 

Trata-se de um documentário que entrevistam algumas mulheres da comunidade 

enquanto elas estão realizando seus afazeres diários daí elas falam da tradição do coco 

de roda, do preconceito sofrido e das ações que são perpetuadas até os dias atuais. 

A ciranda e o coco de roda são tradições muito forte entre os/as quilombolas, em 

especial na comunidade de Caiana, assim como a religiosidade também é algo bastante 

forte dentre aquele povo, em especial nas mulheres, quando questionada em meio a 

entrevista a respeito da religiosidade da comunidade, dona Edite José que foi uma das 

entrevistada e é moradora da comunidade, ela respondeu da seguinte maneira: “___ 

Muitas pessoas pensam que aqui em Caiana tem um centro de umbanda e não há, pois a religião 

que predomina aqui na comunidade é o catolicismo”. 

No documentário também é trazido a fala de dona Edite a respeito dos seus dons e 

das suas práticas, ela se apresenta em todos os momentos que há oportunidade como 

cirandeira50, parteira e amiga, pois os saberes que a mesma possui foram herdados da 

sua mãe, que á foram herdados pela sua avó. Esta senhora ainda afirma que: __“o dom 

de ser parteira e benzedeira é uma tradição que vem desde os tempos das minhas 

bisavós, avós e mãe, são costumes que vem atravessando gerações e que faz perpetuar 

os saberes africanos ”. 

Outra pessoa que retratou os costumes da comunidade foi seu Zuza (é assim que 

ele se apresenta nesse documentário), ele relembra a musicalidade que há na 

comunidade; as bandas, os instrumentos musicais, as datas comemorativas, as danças e 

os costumes de festejar para qualquer situação, como exemplo ele cita os instrumentos 

musicais da panda de pífano, de como os instrumentos são confeccionados com 

produtos da natureza. 

Os momentos referenciados por dona Edite e por seu Zuza, nos permite fazer uma 

imersão nas tradições e nas memórias dos entrevistados, haja visto que todas essas 

ações descritas por ele/ela, fazem parte da ancestralidade e das lembranças dos 

quilombolas. Lima (2021, p. 59) nos leva a entender que: 

50 Mulheres que dançam cirandas. 

 



159 
 

 

Compreender as narrativas de memória de pessoas idosas é de suma 
importância, porque saber como elas narram suas histórias de vida no 
quilombo, como enxergam esse território construindo um pensamento 
a seu respeito  e como interpretam a vida nesse lugar é fundamental. 
(LIMA, 2021, p.59) 

 

A partir desse entendimento, a nossa compreensão é que as memórias dos povos 

quilombolas são essenciais para a perpetuação dos saberes e para que eles/elas 

continuem com essa prática e com a efetivação dos saberes é necessário que haja uma 

continuação dos saberes, das práticas e das lembranças. Diante do que foi exposto, 

entendemos que esse documentário também foi de suma importância para as nossas 

pesquisas, pois a partir deles compreendemos a necessidade de preservar as memórias 

dos povos quilombolas. 

 

7.3 Observação participante 

 

Neste espaço, relataremos a nossa compreensão a partir das visitas as quais 

realizamos, o diálogo que tivemos com algumas mulheres residentes no território, o 

qual observamos, o que assistimos nos vídeos e documentários, o que lemos, o que 

ouvimos e as nossas impressões que estão registradas no nosso diário de campo, são 

alguns dos subsídios que traremos a seguir, pois consiste em meios os quais nos 

utilizamos para servir como instrumentos de coleta de dados. 

Sempre que chegávamos ao território erámos recebidos por pessoas bastante 

hospitaleiras, que estavam sempre a nossa disposição e que se necessário fosse 

passávamos horas embaixo das árvores conversando. Encontramos com dona Elza, dona 

Cida, dona Luzia, Luciene, Lucélia, Marinês e ouvimos muitas histórias que se 

entrelaçavam, outras que seguiam caminhos opostos, mas que todas levam sempre ao 

mesmo local que são as nossas raízes e a nossa ancestralidade. Ouvir aquelas mulheres 

fazerem seus relatos de vida e de experiências sempre nos deixou pensativa, pois de 

todas as histórias que ouvíamos e de todas as situações relatadas buscávamos encontrar 

nelas ações que respondessem aos nossos objetivos de pesquisa. Em todos os momentos 

enxergávamos novos aprendizados e extraíamos deles saberes importantes para a nossa 

vida. 

A partir do que foi lido, pesquisado, ouvido, assistido e visto, tivemos uma melhor 

percepção ao que se refere os ensinamentos e aprendizagens da cultura quilombola e da 

 



160 
 

sua transmissão, as pesquisas realizadas, as conversas ouvidas e as práticas observadas, 

nos fizeram compreender as suas tradições de uma maneira mais completa, mais real, 

pois somente quem vivencia aquela realidade é capaz de enxergar as situações de forma 

mais concreta.  

Podemos afirmar que os processos educativos das práticas populares em saúde, 

assim como das demais ações que referenciam o povo quilombola, ocorre de maneira 

tradicional, ou seja, acontece da mesma forma que ocorria antigamente, a partir da 

oralidade, das conversas, da reprodução das histórias narradas  pelos anciãos/anciãs, da 

participação das crianças e adolescentes nos processos de observação das ações 

desenvolvidas e das narrações de experiências que são compartilhadas nas rodas de  

conversas, nas reuniões de associações, nos relatos de experiências, a partir da sala de 

aula e das conversas  informais que se dá no dia a dia em diferentes lugares. 

Embora estejamos em um momento o qual a tecnologia e as informações movem 

o mundo, faz- se necessário vivenciar o processo de partilha dos valores e dos 

ensinamentos tão quão ocorria no passado, pois muitos daquelas pessoas, fazem questão 

de repassar seus conhecimentos da mesma maneira que receberam dos seus 

antepassados e assim propagar os seus conhecimentos e as suas práticas. E na 

comunidade pesquisada não é diferente, muitos dos seus moradores ainda vivenciam 

situações semelhantes ao tempo passado e buscam elevar essas práticas por muito 

tempo. 

Quando perguntamos a algumas moradoras porque elas não registram esses 

ensinamentos em livros, vídeos ou gravações que possam servir de meios de difusão 

para as gerações futuras? Elas nos deram diferentes respostas, porém todas elas se 

entrelaçavam e versavam entre si, em uma das respostas foi possível compreender que: 

 

... mesmo que algumas pessoas da comunidade já tenham habilidade 
com as letras e com os aparelhos tecnológicos, esses feitos ainda são 
novos para muitos e também não estão ao alcance de todos; a timidez, 
a falta de conhecimento científico, a falta de manejo com os aparelhos 
tecnológicos e a dificuldade em possui alguns deles, bem como o 
acesso à internet, são algumas das dificuldades que encontramos no 
nosso meio, principalmente com  as pessoas de mais idade como é o 
caso daquelas que compartilhar esses conhecimentos. 
 
 

Ao buscar compreender o que disseram as mulheres as quais nós observamos suas 

falas e suas práticas, entendemos que mesmo elas tendo e estando diante de diferentes 

meios de partilha de conteúdo, o que as deixam mais seguras é a mesma maneira a qual 

 



161 
 

elas aprenderam e que viam sempre acontecer, assim como se deu com as gerações 

passadas. Entendemos também que mesmo algumas delas fazendo uso das redes sociais, 

das mídias, das escritas e produções acadêmicas, nada se compara com o que 

vivenciamos na prática e isso é sentido também nos momentos de repassar 

conhecimentos. 

Indagamos também para algumas das mulheres que observamos e buscamos 

compreender nos vídeos que foram analisados se essa geração de agora (dos tempos 

atuais) tem os mesmos interesses de aprender os ensinamentos da sua comunidade 

quanto as gerações passadas? A partir de diferentes respostas tivemos a seguinte 

compreensão: 

 

Que mesmo essa geração atual tendo orgulho de ser quilombola, de 
demonstrar seus saberes e sua cultura, de querer desmistificar aquela 
ideia de que preto é “burro” e só serve para o trabalho escravo, o 
interesse em adquirir algumas práticas é bem menor do que as 
gerações passadas, entendemos que talvez seja porque na atualidade a 
facilidade de adquirir algumas coisas, a exemplo de medicamentos de 
farmácia seja mais fácil do que eram antigamente. No passado, as 
famílias necessitavam ter alguém em casa que possuísse algum tipo de 
saber que servisse para ajudar outra pessoa e hoje em dia essa prática 
não é tão necessária, por isso, esses conhecimentos não são 
despertados em todas as pessoas. Mesmo assim, ainda há uma busca 
pelos conhecimentos e a prática destes ensinamentos. 
 
 

Ao conversar com as senhoras que acompanhamos, também ao ler sobre essa 

temática e ao assistir minuciosamente os vídeos e documentários que respaldaram nossa 

pesquisa, buscamos compreender se os saberes que são repassados podem ocorrer com 

qualquer pessoa que busque adquiri-los ou se é algum tipo de “dom divino” possuir 

esses tipos de ensinamentos? Diferentes respostas foram nos dada, porém dentro dessa 

fenomenologia optamos por inicialmente descrever os fatos por diferentes olhares e 

após essas demonstrações opinar a esse respeito.  

Para Santos (2019, p.15), “as benzedeiras podem aprender a fazer suas rezas de  

cura de diversas maneiras, porém o mais comum é o aprendizado por meio do dom que 

Deus lhe concedeu.”. Para Gonzales (1976, p.10), “essa prática refere-se a forças 

espirituais permitindo-lhes atuar com esta prática”. Para Quintana (1999, p.89), “essa é 

uma ação que retrata um dom divino e que deve ser desenvolvido na gratuidade”. Ao 

ouvir as mulheres da comunidade e praticantes desses ensinamentos, concluímos que: 

 

 



162 
 

Mesmo havendo a prática de repassar os conhecimentos para outras 
pessoas, o dom divino sempre prevalecerá, ou seja, os resultados 
positivos que serão adquiridos não dependerão apenas da sua prática e 
do seu manejo, dependerá bastante do dom que você possui, da crença 
que você tem, bem como a fé que você desenvolve nas suas ações. 
Compreendemos também que a religiosidade presente no seu 
cotidiano é um fator primordial para o desenvolvimento do seu dom e 
das suas ações e que aquelas pessoas que foram contempladas com 
essa habilidade são tidas como alguém muito especial e que recebe 
essa dádiva para ajudar o próximo sem cobrar nenhum valor 
financeiro em troca dos seus feitos. 

 

Ainda buscando responder aos nossos objetivos, nos perguntamos por que as 

pessoas que fazem uso dessa prática são na sua maioria mulheres e idosas, diferentes 

respostas foram expostas para nós e a partir delas consideramos que diferentemente de 

outras culturas, o fator idade é primordial para referenciar o aprendizado e o 

ensinamento que as pessoas possuem, pois ser ancião/anciã significa dizer que aquela 

pessoa é detentora de grandes saberes e muitas experiências de vida. Ao perguntar e 

buscar identificar nos materiais pesquisados se no meio daquelas que fazem uso dessa 

prática haveria alguém do sexo masculino, algumas situações foram expostas, porém, 

chegamos à conclusão que: 

 

No momento não, já houve sim alguns homens na comunidade que 
fazia uso das práticas populares em saúde, que rezava a população, 
que “mexia” com plantas medicinais e que possuía um saber 
extraordinário referente as práticas antigas da comunidade, mas eles 
faleceram e nenhum outro quis continuar suas ações.  
 
 

Após chegar a essa conclusão, continuamos a conversar e voltamos a compartilhar 

cos as nossas acompanhantes as nossas dúvidas a respeito da ausência de pessoas do 

sexo masculino nessa prática. Algumas histórias chegaram até a nós e a partir delas 

compreendemos que: 

 

O interesse de pessoas do sexo masculino por essas ações, é pouca, 
pois muitos compreendem como sendo “práticas de mulheres” e que 
os homens têm outras atribuições a realizar. Outro fator também 
bastante atribuído é a questão da fé, ou seja, na sua maioria as 
mulheres são mais dedicadas a fé e a religiosidade que se faz 
necessário para poder se dedicar a causa, pois por parte da população 
o uso das plantas medicinais para a prevenção de doenças ou a cura 
delas, tem haver com a fé depositada nas religiões que são praticadas 
pelos envolvidos nas situações. 
 

 



163 
 

Evidenciamos também o fator idade, na busca de compreender o porquê dessa 

prática ser evidenciada na sua maioria por pessoas de mais idade. Compreendemos a 

partir do que vimos e ouvimos que: 

 

A idade traz consigo momentos de sabedoria e experiências, ações as 
quais os jovens não vivenciaram e/ou não conhecem. Além da 
sabedoria referente aos que estamos praticando na busca de uma saúde 
melhor, de repassar o que sabemos para outras pessoas afim de 
perpetuar alguns desses saberes, também há a sabedoria da vivência e 
das reações diante de algumas situações e isso também é muito 
importante e faz toda a diferença, pois são momentos que temos 
“aconselhamentos” para resolução de muitos conflitos da vida. 
 

Diante de tudo que foi posto, entendemos que “ser velho” é ser detentor de muitas 

experiências, sabedoria, compreensão da realidade e desejos de proporcionar momentos 

de aprendizagem e cooperação. Uma das nossas indagações, era buscar identificar 

traços da Educação Popular nas ações praticadas na comunidade e ao fazer uma busca 

minuciosa, como também conversar com algumas pessoas do território, concluímos 

que:  

Ao desenvolver ações que perpetuem os costumes da comunidade, 
desenvolvemos também momentos que nos levam a enxergá-los como 
práticas da Educação Popular, pois ao reunirmos para a partilha dos 
saberes, há uma conscientização das nossas ações, a uma indagação do 
nosso papel na sociedade e a partir de então, faz-se necessário uma 
reflexão das nossas práticas perante o contexto que vivenciamos. 
 

 
Diante desses feitos, do que foi ouvido, lido, assistido podemos compreender que 

as nossas ações, nossas visitas e pesquisas atenderam sim aos nossos objetivos, que os 

processos educativos desenvolvidos na comunidade partiam de uma conversa sem 

objetivo definido e concluía nos ensinamentos que se relacionava com a comunidade, 

que mesmo tanto tempo ter se passado os valores referentes aos saberes quilombolas são 

valorizados e repassados pelos seus anciãos/ anciãs. Que os valores dessa prática, desses 

saberes são repassados aos mais jovens e mesmo não tendo a intensidade dos tempos 

passados, ainda há uma forte tradição de fazer uso dos mesmos. E por fim, conhecemos 

os processos educativos que se baseia da sua tradição oral, bem como da prática dos 

seus interesses para repassar seus conhecimentos e valores. 

Os saberes que referenciam as práticas populares em saúde são valorizados pelos 

quilombolas desde muito cedo, pois a tradição de repassar os conhecimentos através das 

gerações é um fator primordial para que haja essa valorização; os mais idosos repassam 

 



164 
 

seus saberes para os mais jovens e repassam para tais todo o manejo de plantação, 

cuidado, colheita e produção das plantas medicinais. Compreendemos também que a 

observação das práticas também é um fator determinante para absorção do 

conhecimento, pois muitos desses saberes quilombolas são advindos da observação dos 

mais jovens pelas práticas e ações desenvolvidas pelos mais idosos e a partir de então o 

conhecimento se expande, permitindo-nos a compreender os valores que possuem esses 

conhecimentos e essas práticas. 

Ao buscar compreender a importância dos valores dentro da comunidade e a sua 

perpetuação a partir das gerações, observamos que o orgulho do “ser quilombola” dos 

saberes que possuem, dos valores e da postura de cada um /uma se intensificou com o 

passar do tempo e a partir desse empoderamento há uma maior valorização da sua 

cultura e dos seus saberes. Ao conversar com algumas mulheres quilombolas a respeito 

da visão que a sociedade tem em ralação a cultura do povo negro, de como era há 

tempos passados e como é atualmente, ela nos contou que já é possível enxergar uma 

melhoria, mas que ainda há o preconceito e aquela ideia errônea de que preto não possui 

saberes ou que negros não serve de nada. 

Ainda em conversa com algumas mulheres, expomos a dúvida de como é que elas 

se sentem em meio aos processos de ensino das gerações mais nova e também por ter 

vivenciado essa situação há algum tempo atrás como aprendiz, elas nos relataram 

diferentes pontos de vistas, e que nós compreendemos que: 

 

 Embora o tempo tenha passado e muitas coisas tenham mudado, o 
interesse pela sabedoria popular acompanha os jovens da sua 
comunidade da mesma maneira que sempre acompanhou as gerações 
passadas, pois há em cada quilombola o desejo de ser valorizado, de 
ser querido/querida, de ter seus saberes reconhecidos e valorizados por 
todos /todas da sociedade. 
 
 

Quando conversamos com outros/outras moradores/moradoras e perguntamos a 

respeito dos processos educativos que são desenvolvidos no território pelos seus 

moradores, por serem os mesmos de duzentos, trezentos anos passados, fomos 

informados de que muitos dos seus hábitos e costumes continuam os mesmos e de que 

mesmo havendo algumas diferenças entre os tempos presentes e passado, faz se 

necessário mantermos a ancestralidade popular e os meios de partilha desses saberes 

continuarem os mesmos. 

 

 



165 
 

 

 

APRENDIZADOS E CONSIDERAÇÕES A PARTIR DAS ANÁLISES DAS 

PRÁTICAS POPULARES EM SAÚDE E DOS SEUS PROCESSOS 

EDUCATIVOS. 

 

Após estudar, pesquisar, conversar, assistir vídeos e documentários, e realizar 

algumas visitas na comunidade, entendemos que os nossos objetivos de pesquisa estão 

respondidos, os pressupostos que nortearam as nossas ações estão concluídas, é bem 

verdade que se tivéssemos um pouco mais de tempo, haveríamos bem mais coisas para 

expressarmos e para trazer para os nossos escritos, cada visita que fizemos ao território 

foi uma experiência nova, cheia de aprendizagens e desafios. Pesquisar a comunidade 

quilombola de Caiana dos Crioulos foi uma experiência incondicional, conhecer seu 

povo, sua cultura, sua ancestralidade, seus saberes e tradições, são aspectos que nos 

enriquece como pessoa, como educadora, como pesquisadora e como alguém que se 

reconheceu negra a partir de uma experiência na universidade, mas que só passou a se 

identificar verdadeiramente com a causa após o nascimento do filho. 

A presente dissertação tinha como questão de pesquisa investigar quais são os 

saberes e as práticas de saúde dos povos quilombolas e os processos educativos que por 

eles são desenvolvidos? A hipótese levantada é de que a oralidade é o fator primordial 

para haver a propagação dos saberes. Após as pesquisas constatamos que a hipótese 

levantada no início desta pesquisa foi confirmada, pois a partir dos estudos realizados se 

verificou que a  perpetuação dos saberes das práticas populares em saúde ocorrem de 

geração a geração, também foi possível constatar que os processos educativos que são 

desenvolvidos na comunidade para a preservação dos saberes ocorre da mesma maneira 

que ocorria no passado, por meio da oralidade e também da demonstração das ações 

desenvolvidas pelos/pelas idosos/idosas e da observação por parte das gerações mais 

novas. 

Nesta pesquisa, objetivamos conhecer os processos educativos das práticas 

populares em saúde que ocorriam na comunidade, além de identificar os processos 

tradicionais, era também nosso anseio analisar e compreender a valorização dos saberes, 

a partilha dos valores para as gerações mais nova e referenciar as práticas quilombolas, 

de modo que se tornasse algo bastante consistente no nosso trabalho. Para isto, 

inicialmente fizemos uma busca em sites e periódicos, fizemos uma revisão de literatura 

 



166 
 

na busca de abordagens sobre as práticas populares em saúde a partir da tradição e dos 

saberes quilombolas, buscamos ouvir a comunidade, resgatando os seus saberes 

tradicionais e enfatizando os seus processos educativos, os quais através deles fazia-se 

possível compreender todo o processo de valorização e perpetuação dos saberes. 

Com base no que pesquisamos, vimos e ouvimos, consideramos que as Práticas 

Populares em Saúde são saberes que atravessaram gerações, que mantêm viva a tradição 

de um povo muito presente no nosso meio social. Compreendemos também que a 

prática da partilha dos conhecimentos se dá de maneira natural, a partir das memórias de 

cada sujeito e da oralidade, possibilita a perpetuação dos mesmos para as gerações mais 

novas. Constatamos que a hereditariedade dos povos quilombolas é algo enraizado 

dentro de cada morador daquela comunidade, seus sentimentos e sua ancestralidade é 

incrementado nas suas práticas e suas ações, que mesmo com todo o preconceito 

sofrido, com todas as dificuldades vivenciadas, há sim um enorme orgulho em ser 

quilombola, em trazer consigo os saberes das gerações passadas. A colonização e a 

vivência em terras diferentes das suas de origem até permitiram que os mesmos 

tivessem um pouco de mudanças no que se refere aos seus costumes e tradições, porém 

as suas raízes são mais fortes, principalmente em um cenário o qual falamos tanto de 

representatividade, de empoderamento e de valorização da nossa cultura.  

Assim, através das nossas pesquisas resgatamos a importância dos saberes 

ancestrais, da valorização das mulheres (haja visto que são as mulheres quem mais 

fazem uso dessa prática na comunidade), trouxemos também para o nosso trabalho a 

importância que têm os anciãos/anciães, principalmente pelo fato de trazer consigo os 

saberes referentes a uma nação, bem como a ancestralidade do seu povo e da sua pátria. 

Referenciamos o uso das plantas medicinais, algo que nos é fornecido pela natureza e 

que nem sempre se compra, e por fim a melhoria dos aspectos físicos e mentais que 

possuímos, pois nem todos os momentos precisamos fazer uso de medicamentos para 

encontramos a cura, às vezes uma conversa, uma reza/oração, um momento de lazer, 

uma roda de coco ou de capoeira, são procedimentos que nos trazem resultados 

positivos. 

O marcante desta pesquisa é vivenciar a sabedoria dos povos de mais idade, 

daquelas que possui pouco ou nenhum conhecimento científico, que não cobra nenhum 

valor monetário pelas suas práticas ou pelas suas obras. Que a valorização dos 

anciãos/anciãs significa a valorização da sabedoria e da ancestralidade, que a oralidade 

é a principal ferramenta de partilha dos saberes, que mesmo tenha se passado muito 

 



167 
 

tempo, os costumes e as tradições são exercidos da mesma maneira. Diante desses 

resultados, entendemos como ser uma pesquisa relevante para a comunidade quilombola 

e para a sociedade em geral. 

Deste modo concluímos que após essa pesquisa, após todo o percurso trilhado por 

nós, como educadora, como negra, precisamos partilhar mais da nossa ancestralidade, 

dos nossos saberes e dos nossos conhecimentos. Todo esse caminho andado, nos 

despertou um desejo de propagar para a sociedade todo o nosso aprendizado enquanto 

usuária dessas práticas milenares do cuidado com a saúde e dessa maneira promover a 

criação de um projeto de produções de hortas e de canteiros com plantas medicinais em 

diferentes ambientes, a exemplo de escolas, associações de bairros e comunidades 

locais, na busca de elevar os saberes quilombolas para todas as pessoas que se sintam 

instigados a compartilhar desses saberes. Assim sendo, concluímos nossa pesquisa com 

o sentimento de que estamos trilhando o caminho da  Educação Popular de modo, a 

fazer das práticas populares em saúde a ferramenta mais completa para essas ações.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



168 
 

 

 

 

REFERÊNCIAS 

 
ALVES – MAZZOTTI, A.J.; GEWANDSZNAJDER, F. O Método nas Ciências 
Naturais e Sociais: pesquisa quantitativa e qualitativa. São Paulo: Pioneira, 1998. 
 
BADKE, M.R; BUDÓ, M.L.D; ALVIN, N.A.T; ZANETTI, G.D; HEISLER,  E.V. 
Saberes e práticas populares de cuidado em saúde com o uso de plantas medicinais. 
Contexto Enfermagem, Florianopólis, 2012. 
 
BARDIN, L. Análise de Conteúdo. São Paulo: Edições 70, 2016. 
 
BRANDÃO, C. R. Pesquisa Participante. 5. Ed. São Paulo: Brasiliense, 1981. 211p. 
 
 _______________. A educação popular na escola cidadã. Petropólis, RJ: Editora 
Vozes, 2002. 
 
BRASIL. Marco de Referência da Educação Popular para as Políticas Públicas. 
Brasília. 2014. 
 
________. Estatuto da Igualdade Racial. Brasília. 2010. 
 
BRUTSCHER, V. J. Educação (Popular) e Contradições. In: MELO NETO, J.F.; CRUZ, 
P.J.S.C. (orgs.). Extensão Popular, educação e pesquisa. João Pessoa – PB. Editora do 
CCTA. 2017. 
 
CALADO, A.J.F. Educação Popular como processo humanizador: quais 
protagonistas. In: CRUZ, P.J.S.C; VASCONCELOS, A.C.C.P; SOUZA, L.M.P; 
TÓFOLI, A.M.M.A, p.355-375, 2014. 
 
CASTELLS, M. O poder da identidade. São Paulo: Paz e Terra, 2000. 
 
FELIPE, S. P; MELO NETO, J.F. Saber Popular e Saber Científico. In: MELO NETO, 
J. F.; CRUZ. Pedro J. S. C, (orgs.). Extensão Popular, educação e pesquisa. João 
Pessoa – PB: Editora do CCTA, 2017, 226p. 
 
FLEURI. R.M. Antologia da Educação Popular e Saúde no Brasil. João Pessoa. 
CCTA.2020. 
 
FLICK, Uwe. Introdução a Pesquisa Qualitativa: Tradução José Elias Costa. 3ª ed. 
Porto Alegre: Artmed, 2009. 
 
FREIRE, P. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. São 
Paulo: Paz e Terra, 1996. 
 

 



169 
 

_________ .Pedagogia do compromisso: América Latina e educação popular. 
Indaiatuba, SP: Villa das Letras, 2008. 
 
FREITAS, D. A. [et al.] Revista Cefac. Saúde e Comunidade Quilombolas: Uma 
revisão da Literatura. 2011. set – out; 13(5): 937 - 943 
 
GHEDIN, E.; FRANCO, M. A. S. Questões de método na construção da pesquisa em 
educação. São Paulo. Cortez, 2008. 
 
GIL, A.C. Como elaborar projetos de pesquisa. 4ª ed. São Paulo: Atlas, 2002. 
 
GOMES, L. Escravidão. Do primeiro leilão de cativos em Portugal até a morte de 
Zumbi dos Palmares. Vol.I. Globolivros. 2019. 
 
_________. Programa de Televisão Roda Viva. Entrevista. Exibido em 11/07/2022. 
GONZALES, L. Racismo e Sexismo na Cultura Brasileira. Revista Ciências Sociais 
Hoje, Anpocs, 1984. p. 223-244. 
 
LARROSSA – BONDÍA, J. Notas sobre a experiência e o saber de experiência. Revista 
Brasileira de Educação. Rio de Janeiro, n. 19, p. 20 – 28, 2002. 
 
LIMA, H. V. C. Já veio tudo dos antepassados: história, memória e identidade étnica 
em Caiana dos Crioulos. Dissertação de Mestrado. João Pessoa. 2015. 
 
LIMA, L. T. da S. Memórias e Saberes de Caiana dos Crioulos na formação de 
professores: modos e formas de aprender na educação quilombola. Dissertação de 
mestrado.  Campina Grande. 2021. 
 
LOPES, P.S. Práticas Populares de Cuidado, Ação Comunitária e Promoção da 
Saúde. Experiências e Reflexões. João Pessoa. Editora do CCTA/UFPB. 2019. 
 
LOVISOLO, H. Educação Popular: Maioridade e Conciliação. Salvador. UFBA, 1990. 
 
MACHADO. A.M.B. Serviço Social e educação popular: diálogos possíveis a 
partir de uma perspectiva crítica. . erviço social e sociedade nº 109. São Paulo: 
Cortez,​ 2012. Disponível em:   
<https://www.scielo.br/j/sssoc/a/TH9cGgxp9ZY9gnQskY5wRXH/?lang=pt>. 
MALINONOSKI, B. Argonautas do Pacífico Ocidental: um relato do 
empreendimento e da aventura dos nativos arquipélagos da Nova Guiné. São Paulo. 
Abril Cultural. 1976.​ 
 
MELO NETO, J. F. Educação popular e ―experiência‖. Contexto & Educação. 
Editora Unijuí, Jan./Jun. 2011. 
 
MINAYO, M. C. S. Pesquisa Social: teoria, método e criatividade. In: DESLANDES. 
Suely Ferreira, GOMES. Romeu (orgs). Petrópoles, RJ: Vozes, 2016. 
 
 ________________.  O desafio do conhecimento: pesquisa qualitativa em saúde. 14. 
ed. São Paulo: Hucitec, 2014. 
 

 

https://www.scielo.br/j/sssoc/a/TH9cGgxp9ZY9gnQskY5wRXH/?lang=pt


170 
 

NASCIMENTO, A. O quilombismo. Petropólis: Vozes, 1980. 
 
OLIVEIRA, M.W. Apresentação – Educação nas práticas e nas pesquisas em saúde: 
contribuições e tensões propiciadas pela educação popular. Cadernos CEDES, 
Campinas, v. 29, p. 297 – 306, 2009. 
 
PEDROSA, J.I.S. Cultura popular e identificação comunitária: práticas populares no 
cuidado à saúde. In: FONSECA, Angélica Ferreira (org). Educação e Saúde, Rio de 
Janeiro: EPSJV/Fiocruz, 2007. 
 
PEIRANO, Mariza. Etnografia, ou teoria vivida. Revista Ponto Urbe, São Paulo, ano 1, 
n. 2, 2008. Disponível em < https://journals.openedition.org/pontourbe/1890>. Acesso 
em abr. 2022. 
 
Portal São Francisco. Principais Quilombos Brasileiros. Disponível em: 
<https://www.portalsaofrancisco.com.br/historia-do-brasil/principais-quilombos-brasilei
ros>. Acesso em 21 jan. 2021. 
 
 Portal Brasil Escola. Quilombo dos Palmares. Disponível em: 
<https://brasilescola.uol.com.br/historiab/quilombo-dos-palmares.htm>. Acesso em 12 
out. 2021. 
 
Portal Revista Equidade. O direito dos quilombolas no Brasil. Disponível em: 
https://www.politize.com.br/equidade/blogpost/direitos-dos-quilombolas-no-brasil. 
Acesso em 15 jul. 2021. 
 
RABENHORST, E.R. O que são direitos humanos? In. ZENAIDE, M.N.T et al. 
Direitos Humanos: capacitação de educadores. João Pessoa: Editora 
Universitária/UFPB, 2008. 
 
REVISTA ELETRÔNICA EQUIDADE. Os direitos dos quilombolas no Brasil. 
Disponível em: 
<//www.politize.com.br/equidade/blogpost/direitos-dos-quilombolas-no-brasil/?gclid=C
jwKCAjw_L6LBhBbEiwA4c46utwT9NdIBPzNJdruBm-8Us0ttv-gDn6sCze1s744R2ce
Cz3pQ-ys7Ro>. Acesso em 29 jun. 2021. 
 
RIBEIRO, D.  Entrevista programa de televisão Roda Viva. Disponível em:   
<https://www.youtube.com/watch?v=jn1AtnzTql8> Acesso em: 09 nov. 2020. 
 
SANTOS, J.R. Senhora dos Ramos e os corpos “velhos” que curam. In: MOURA, Assis 
Souza de. SILVA, Edielson Ricardo da. COSTA, Mª Tatiana Lima. (orgs.) Pesquisas: 
teorias e práticas vol.15. Sapé: Instituto Sou Assis, 2019. 
 
SANTOS, H. A situação dos quilombos no Brasil e o enfrentamento à pandemia da 
Covid-19. Disponível em: 
<abrasco.org.br/site/noticias/movimentossociais/a-saúde-das-populações-quilombolas-d
o-brasil-durante-a-pandemia-e-a-luta-por-direitos> Acesso em 15 nov. 2020. 
 
SAVIANI, Dermeval. História das Ideias Pedagógicas no Brasil. 4. ed. Campinas, SP:  
Autores Associados, 2013. 

 

https://journals.openedition.org/pontourbe/1890
https://www.portalsaofrancisco.com.br/historia-do-brasil/principais-quilombos-brasileiros
https://www.portalsaofrancisco.com.br/historia-do-brasil/principais-quilombos-brasileiros
https://brasilescola.uol.com.br/historiab/quilombo-dos-palmares.htm
https://www.politize.com.br/equidade/blogpost/direitos-dos-quilombolas-no-brasil
https://www.youtube.com/watch?v=jn1AtnzTql8


171 
 

 
SILVA, E.R. da. Caminhos para a promoção da igualdade social no Centro de 
Humanidades da UEPB: um estudo a cerca do programa Bolsa Manutenção para 
alunos em situação de vulnerabilidade econômica. Monografia de 
Especialização.Guarabira.2021. 
 
SILVA. I. G. As drogas no contexto da Educação Popular. Dissertação de Mestrado. 
João Pessoa, 2020. 
 
VASCONCELOS, E. M. [et al.] Educação Popular e a atenção à saúde da família. 3ª 
ed. São Paulo: Hucitec, 2006. 
 
____________________. Redefinindo as práticas de saúde a partir da educação popular 
nos serviços de saúde. In. __________ . (org.) A saúde nas palavras e nos gestos: 
reflexões da rede de educação popular e saúde. São Paulo: Hucitec, 2001. p. 11 – 19. 
 
___________________ . Educação Popular: de uma Prática Alternativa a uma 
Estrátegia de Gestão Participativa das Políticas de Saúde. PHYSIS: Revista Saúde 
Coletiva, Rio de Janeiro, 14 (1): 67 – 83, 2004 
 
___________________. [et al] Educação e Contemporaneidade. Salvador. Vol. 24, 
n.43, p. 89 _106, jan/jul.2015 
 
___________________. Educação popular em saúde: de uma prática subversiva a uma 
estratégia de gestão participativa das políticas de saúde. In: STRECK. Danilo R.; 
ESTEBAN Maria Tereza (orgs). Educação popular: lugar de construção social 
coletiva. Petrópolis, RJ: Vozes, 2013. 
 
VASCONCELOS, V. O.; OLIVEIRA, M. W. Educação popular: uma história, um 
que-fazer. Rev. Educação Unisinos, v. 13, p. 135-146, 2009. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



172 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ANEXOS 
 
 
 

 



173 
 

 

 




