
UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA

JHONATAS DOS SANTOS SILVA

TENSÃO, MITO E FILOSOFIA: Uma investigação sobre a natureza de Eros
no Banquete de Platão

Orientador: Prof. Dr. Robson Costa Cordeiro

JOÃO PESSOA

2025



2

JHONATAS DOS SANTOS SILVA

TENSÃO, MITO E FILOSOFIA: Uma investigação sobre a natureza de Eros
no Banquete de Platão

Dissertação apresentada à Banca Examinadora como
parte integrante dos requisitos do Programa de Pós-
Graduação em Filosofia (PPGFIL: Paraíba), para a
obtenção de título de Mestre em Filosofia.

Área de Pesquisa: Fenomenologia e Hermenêutica.

Orientador: Prof. Dr. Robson Costa Cordeiro.

JOÃO PESSOA

2025



S586t Silva, Jhonatas Dos Santos.
         Tensão, mito e filosofia : uma investigação sobre a
      natureza de eros no Banquete de Platão / Jhonatas Dos
      Santos Silva. - João Pessoa, 2025.
         129 f.

         Orientação: Robson Costa Cordeiro.
         Dissertação (Mestrado)  - UFPB/CCHLA.

         1. Filosofia. 2. Platão. 3. Eros. 4. Metaxy. I.
      Cordeiro, Robson Costa. II. Título.

UFPB/BC                                            CDU 1(043)

Catalogação na publicação
Seção de Catalogação e Classificação

Elaborado por GRACILENE BARBOSA FIGUEIREDO - CRB-15/794











4

Aos meus pais.



5

AGRADECIMENTOS
A Deus dedico minha primeira palavra de agradecimento. Mestre interior e luz para os olhos da
minha alma, sem Ele este trabalho não teria sido possível. Até aqui me sustentou o Senhor.
Obrigado!
Como clara manifestação do sustento divino sobre minha vida, à minha família estendo minha
sincera gratidão. A Jailson, meu pai; a Josilene, minha mãe; e a Jamilly, minha irmã, agradeço por
todo o auxílio e encorajamento. O esforço de cada um deles foi o que tornou possível cada esforço
meu nesta pesquisa. Obrigado!
Aos meus professores também devoto gratidão. Imagens do único e verdadeiro Mestre, fui
constantemente impelido por eles a ir ter comigo mesmo e com Aquele que é a fonte de toda
sabedoria. Em especial, agradeço ao meu orientador, Prof. Dr. Robson Costa Cordeiro. Muito
importante foi o seu auxílio e suas palavras. De igual modo, um especial agradecimento ao Prof.
Dr. Gilfranco Lucena dos Santos: não poucas das intuições impressas nestas páginas nasceram a
partir das suas estimulantes aulas. Obrigado!
Por fim, minha gratidão aos meus pares e aos meus bons amigos. A companhia deles me foi
fundamental e, por diversas vezes, consoladora. Obrigado!



6

RESUMO
O presente trabalho é um estudo sobre o Banquete de Platão. Seu primeiro esforço é a análise do
contexto no qual os temas da obra analisada são desenvolvidos. Em vista disto, o pioneiro objeto
de investigação é o prólogo do texto. A partir dele busca-se esclarecer o sentido da linguagem
poética e mítica que perpassa toda a obra. No entanto, sendo o Banquete de natureza filosófica, a
tensão que é criada nele a partir do encontro do mito com a filosofia também constitui, aqui, objeto
de explanação. Uma vez considerado tal contexto tensional, inicia-se a exposição e análise dos
discursos acerca daquele que é reconhecido como o principal objeto de investigação filosófica da
obra: Eros/Amor. No trato de tais discursos, assume-se o princípio hermenêutico de que Eros, até
então um deus, sofre uma progressiva desdivinização no decorrer deles; e isto com o fim de que,
chegando-se ao discurso de Sócrates, Amor mostre-se não um deus, mas um daímon (δαίμων) —
Intermediário (μεταξύ) entre o divino e o mortal. Que ele possua tal título é de suma importância,
porque, como este trabalho busca demonstrar, é por ser essa tensão entre contrários que, na
identificação com ele, a filosofia abre-se como possibilidade real ao filósofo. Posto isto,
aprofundando esta relação entre Eros e filosofia, o presente trabalho, por um lado, desenvolve o
título de filósofo que é atribuído a Amor; e, por outro lado, estabelece uma relação entre o conceito
de μεταξύ, condição própria de Amor, e o conceito de participação (μέθεξις) da dialética platônica,
mostrando como, pelo primeiro conceito, em alguma medida, Platão fundamenta e explica o
segundo. Por fim, é à finalidade de Eros, na sua relação com os mortais, que a atenção da pesquisa
se volta. Na experiência humana, Amor traduz-se como parturição em beleza, podendo ocorrer
tanto em belos corpos quanto em belas almas. Quando no corpo, Eros é a causa da perpetuação da
espécie. Quando, na alma, a causa da virtude, da cultura e da ciência. Todavia, o fim último de
Eros é, na consideração de tais casos de amor, fazer com que o mortal ascenda à ciência última do
divino belo, causa da beleza dos entes. Fenômeno o qual, segundo o que é exposto neste trabalho,
na semelhança da poesia, foge ao λόγος e se dá de súbito (ἐχάιφνης) em um instante (τό ἐξαίφνης)
de revelação; contudo, na diferença, revelação pelo intelecto (νοῦς), não pela Musa (Μοῦσα).

Palavras-chave: Platão. Eros. Mito. Filosofia. Metaxy.



7

ABSTRACT

This paper is a study on Plato's Symposium. Its first effort is the analysis of the context in which
the themes of the work under examination are developed. In view of this, the initial object of
investigation is the prologue of the text. From it, the aim is to clarify the meaning of the poetic-
mythical language that pervades the entire work. However, since the Symposium is of a
philosophical nature, the tension created in it by the encounter between myth and philosophy also
constitutes, here, an object of explanation. Once this tensional context is considered, the exposition
and analysis of the speeches concerning the one who is recognized as the main object of
philosophical investigation in the work begins: Eros/Love. In dealing with these speeches, the
hermeneutical principle is assumed that Eros, until then a god, undergoes a progressive de-
divinization throughout them; and this with the aim that, by the time Socrates’ speech is reached,
Love is shown not as a god, but as a daímōn (δαίμων) — an intermediate (metaxý) between the
divine and the mortal. That he bears such a title is of the utmost importance because, as this study
seeks to demonstrate, it is by being this tension between opposites that, through identification with
him, philosophy opens itself as a real possibility to the philosopher. That said, deepening this
relationship between Eros and philosophy, the present study, on the one hand, develops the title of
philosopher attributed to Love; and, on the other hand, establishes a relation between the concept
of metaxý, which is proper to Love, and the concept of participation (méthexis) in Platonic
dialectics, showing how, through the first concept, to some extent, Plato grounds and explains the
second. Finally, it is to the purpose of Eros, in his relationship with mortals, that the research turns
its attention. In human experience, Love is translated as childbirth in beauty, which may occur
either in beautiful bodies or in beautiful souls. When in the body, Eros is the cause of the
perpetuation of the species. When in the soul, he is the cause of virtue, culture, and knowledge.
Nevertheless, the ultimate end of Eros is, in the consideration of such cases of love, to make the
mortal ascend to the ultimate knowledge of the divine beautiful — the cause of the beauty in
beings. This phenomenon, according to what is set forth in this work, in likeness to poetry, escapes
lógos and occurs suddenly (exáiphnēs) in an instant (tò exaíphnēs) of revelation; yet, in difference,
a revelation through the intellect (noûs), not through the Muse (Moûsa)

Keywords: Plato. Eros. Myth. Philosophy. Metaxy



8

SUMÁRIO

Introdução.........................................................................................................................9
1. O horizonte poético do Banquete.............................................................................12
1.1. O mito do Banquete ...............................................................................................13
1.2. A filosofia inscrita no mito .....................................................................................23
1.3. O filósofo e o poeta.................................................................................................34

2. Os Discursos: Do Mito à Filosofia............................................................................43
2.1. Discurso de Fedro ..................................................................................................44
2.2. Discurso de Pausânias............................................................................................49
2.3. Discurso de Erixímaco ........................................................................................... 52
2.4. Discurso de Aristófanes..........................................................................................55
2.6. Discurso de Sócrates .............................................................................................. 61
2.7. Discurso de Alcibíades ........................................................................................... 68

3. Eros, o filósofo ............................................................................................................ 73
3.1. Origem Tensional...................................................................................................74
3.2. Daímon Filósofo....................................................................................................79
3.3. Μεταξύ e Mέθεξις ..................................................................................................86

4. A finalidade de Eros.....................................................................................................97
4.1. Επιθυμία dos Mortais pela Imortalidade ................................................................97
4.2. Caminho Horizontal: Perpetuação da Espécie e Criação da Cultura...................102
4.3. Caminho Ascensional: Das Belezas ao Belo..........................................................106

Conclusão......................................................................................................................118
Bibliografia ................................................................................................................... 122



9

1 Ao longo deste trabalho, todas as citações deste diálogo são retiradas da tradução de José Cavalcante
de Souza: Platão. Banquete. tradução, posfácio e notas de José Cavalcante de Souza, São Paulo: Editora
34, 2016.
2 Aceitou-se usar a comum tradução “Amor” como sinônimo da transliteração “Eros”. Quanto a “daímon”,
porém, não foi assumida nenhuma das suas possibilidades de tradução. Achou-se mais adequado usar
somente sua transliteração no decorrer do estudo.

Introdução
O fim deste estudo é investigar como, no Banquete1, o importante conceito filosófico de

intermediário (μεταχὺ) é desenvolvido a partir da personagem mítica Eros, o daímon2. Dizendo-
se Eros, dir-se-á, pois, μεταχὺ. E, como este trabalho faz notar, este é um conceito fundamental
para o filosofar platônico. É por ele que Platão justifica a razão de ser da ocupação filosófica, uma
vez que é por tal conceito que ele supera a incomunicabilidade entre o inteligível e o sensível —
ou, dito de outro modo, entre o divino e o mortal — e, à luz disto, estabelece a possibilidade de
relativa participação (μέθεξις) de um no outro; abrindo-se, assim, o homem à dialética — a qual,
na obra, se traduz na ascensão erótica.

Porém, como dito, Platão faz isto a partir de uma figura mítica. Desse modo, não podendo
ser diferente, o filósofo revela, sim, os fundamentos de sua ocupação, mas, como é natural ao mito,
revela já velando; sendo, pois, o desvelamento dos conceitos filosóficos sobre os quais o mito de
Eros é construído o tom da investigação à qual o presente trabalho se propõe. Evidenciando-se,
com isso, que o Banquete se estrutura a partir da tensão resultante do encontro entre filosofia e
mito. Filósofo, Platão escolhe falar semelhante ao poeta. Por que isso? Essa é exatamente a questão
que a todo momento acompanha a investigação principal deste estudo. O que não é de se estranhar,
pois a razão de Platão, sendo filósofo, assumir a linguagem mítica está intimamente ligada ao
conceito de μεταχὺ e em como tal conceito, estando por trás do fazer filosófico, torna a natureza
da filosofia tensional por si mesma; isto é, torna-a capaz de reunir em si aquilo que, por natureza,
não se mistura.

Ora, mas por qual motivo Eros é a figura mítica escolhida por Platão para dar revelação
sobre tudo isto? Que ligação é esta que ele possui com o conceito de μεταχὺ, ao ponto de, inclusive,
serem equivalentes na dimensão mítica? Como também está posto neste estudo, Eros está ligado
ao conceito de intermediário porque, no Banquete, ele é, em última instância, um daímon, ou seja,
μεταχὺ entre deuses e homens. E o presente trabalho pretende mostrar como Eros, enquanto esse
caso de μεταχὺ, miticamente representa a alma humana, mais especificamente: a potência erótica



10

que lhe é natural, a qual, por sua vez, é o motor da natureza humana tanto para a perpetuação da
espécie e para o cultivo de sua cultura quanto para o próprio filosofar e, consequentemente, para
a dialética. À vista disto, Eros é a figura escolhida para, como daímon, representar a condição
daimônica da alma ela mesma; em outras palavras, para revelar a alma como caso de μεταχὺ e,
portanto, como o lugar fundamental da filosofia.

O estudo divide-se em quatro momentos: (I) a análise do prólogo da obra, ou seja, daquilo
que antecede e estabelece a narração dos discursos sobre Eros proferidos em casa de Agatão, na
ocasião de um banquete; (II) a exposição de cada um destes discursos; (III) uma investigação mais
aprofundada acerca do discurso de Sócrates e o que ele afirma sobre a natureza de Eros; e, por fim,
aprofundando-se ainda na fala de Sócrates, (IV) uma investigação sobre a finalidade de Amor e
seus benefícios para os homens.

No primeiro momento, esta pesquisa mostra como já no prólogo o horizonte poético, a
partir do qual as querelas filosóficas da obra são desenvolvidas, é inaugurado. Discute-se nele
justamente a tensão mito-filosofia/poeta-filósofo que se faz presente ao longo de toda a obra.
Definir a natureza de cada uma dessas duas ocupações, aparentemente, contrárias; entender como
se dão as aproximações e os distanciamentos entre elas; e compreender, ao menos incialmente,
qual o papel de Eros — figura mítica filosófica — nessa relação tensional são, portanto, os seus
principais objetivos.

No segundo momento, os discursos sobre Eros, propriamente, passam a ser o objeto de
investigação deste trabalho. Com isso, tanto são expostos como analisados cada um em suas
peculiaridades. Contudo, há por trás dessa exposição uma intenção ainda mais fundamental:
compreender o sentido da ordem dos discursos na obra e o que, à luz dela, Platão pôde querer
transparecer sobre aquele que é considerado como o discurso mais importante, o de Sócrates — a
personagem do filósofo por excelência. A saber, compreender como os demais discursos são
construídos em vista de uma desdivinização do deus Eros até que, na fala de Sócrates, ele seja
considerado um daímon, isto é, intermediário entre o divino e o mortal; exatamente o que dará
tanto a razão de ser da filosofia quanto a razão do seu relacionar-se com aquela que, por natureza,
deveria lhe ser contrária, a poesia.

No terceiro momento, uma vez explicada a natureza daimônica de Eros por meio do
discurso socrático, este estudo aprofunda tal concepção em vista de identificar suas implicações



11

filosóficas. Segundo Sócrates, por ser daímon e, consequentemente, μεταχὺ, Eros é filósofo.
Assim cabe a este momento do estudo expor o que fundamenta esse vínculo entre a ação que é
própria da daimonia e a que é própria da filosofia. É nesse capítulo que, com efeito, se busca
identificar o referencial filosófico em vista do qual a figura mítica de Eros, enquanto daímon, foi
construída: a função erótica da alma.

Por fim, no quarto momento, o discurso de Sócrates continua sendo considerado, mas
agora a fim de expor os benefícios e a finalidade última daquilo que a natureza da figura mítica
erótica representa; dito em outros termos, a fim de expor os casos de amor. Em vista disto, dois
caminhos são distinguidos: um horizontal, que diz respeito à perpetuação da espécie e ao cultivo
da Cultura; e um ascensional, que se refere ao fim dialético dos casos de amor, por meio do qual,
das belezas, progressivamente, de caso em caso, sobe-se à visão da beleza em si, a amada de Eros.
Logo, é nesse quarto capítulo que todos os desdobramentos filosóficos desvelados na figura mítica
erótica ganham seu sentido final, pois é nele que se investiga a perfeita contemplação do divino
belo, aquilo em vista de que todos os casos de amor existem, o cume da ascensão erótica e, nesse
sentido, o fim do eros próprio da alma.



12

1. O horizonte poético do Banquete

O Banquete é uma obra de grande distinção dentro do corpus platonicum, seja enquanto
obra filosófica, pela inovação e profundidade do seu conteúdo; seja enquanto obra poética, pela
beleza e encantamento de sua composição. E concebê-lo como partícipe de ambos os gêneros —
filosófico e poético — é um passo essencial para que a grandiosidade de suas nuances não se vele
ao seu leitor. Para além de ser apenas um tratado filosófico sobre Amor ou até de ser uma theoría
sobre ele, o Banquete também é uma peça sobre Amor. Se, por um lado, ele possui a preocupação
filosófica de investigar a verdadeira natureza de Eros; por outro lado, é no horizonte de uma
narrativa poeticamente elaborada que tal natureza dar-se-á a conhecer nele.

O seu prólogo introduz muito bem esse espírito tensional que o perpassa por inteiro (172a-
174a). Narrando o encontro de Apolodoro, um recente discípulo de Sócrates, com uma outra
personagem não nomeada, o prólogo concomitantemente narra o tão comentado banquete que
ocorrera há muito tempo na casa do já falecido Agatão. Neste evento, comemorou-se a vitória de
sua primeira peça trágica em um concurso de tragédias, estando presentes nomes importantes, tais
como Sócrates e Alcibíades. Sendo justamente a narrativa de Apolodoro ao seu companheiro não
nomeado sobre tal evento que constitui o conteúdo do Banquete. Tal narrativa, porém, não se
cunha a partir da presença do seu narrador no evento narrado, uma vez que lhe era temporalmente
inacessível. Mas, sim, a partir de uma narração que ele ouvira de outrem, mantendo-se, com isso,
viva. Assim, o que chega ao companheiro não nomeado e, consequentemente, ao leitor, é a
narração de uma narração, é algo que está a três graus de distância do evento original e que se
constitui a partir da passividade do seu narrador; em outras palavras, é a mímesis (μίμησις) da
mímesis. Surpreendentemente, como será visto, essas são características típicas do relato poético
mítico tradicional, o que implicará dizer que, a partir da estrutura do prólogo, o Banquete se dá
como análogo ao mito. Contudo, vale salientar: No encontro repentino com seu interlocutor, a
principal preocupação de Apolodoro diante dele não é a mera transmissão do que ouvira sobre tal
banquete em casa de Agatão, antes, sim, é convencê-lo do inestimável valor da filosofia.

A tensão filosófico-poético ou filosófico-mítico também é simbolizada nas próprias
personagens da obra. Em especial, na figura de Sócrates e na de Agatão. O primeiro encontro
deles, aliás, é significativo (174a-175e). Na ida à casa do poeta, Sócrates é tomado de repente por
qualquer coisa que seja e para no meio do caminho a fim de ir ter consigo mesmo em um profundo



13

3 Aqui há uma indicação importante. O prólogo narra um encontro que, por sua vez, narrará outro encontro.
Encontros são o chão fértil do qual brota o diálogo. Deste último, no Banquete, surge ora a narração de
Apolodoro ao seu companheiro sem nome, ora os discursos elogiosos sobre Amor na casa de Agatão; isto
é, surge tudo aquilo que constitui o Banquete enquanto obra poética e enquanto obra filosófica. Delmar
Cardoso, pois, tem razão em dizer: “Eis que se apresenta para nós o sentido da palavra diálogo no filosofar
de Platão: trata-se de uma busca da verdade que supõe um encontro real entre pessoas. [...] Isso torna
patente como a filosofia supõe o encontro entre as pessoas, o qual se desdobra como busca comum da
verdade e do bem. Daí que forma e conteúdo em Platão não estão separados, mas fazem parte de um
mesmo e único conjunto que é a filosofia. [...] A filosofia em Platão é sempre uma discussão, um diálogo
entre pessoas concretas” (2006, p.44-46). Assim, uma vez que o encontro é essencial em todo filosofar,
não apenas o conteúdo filosófico da obra importa, mas a forma como esse conteúdo aparece e é
transmitido nela também possui sua razão de ser e importância para a compreensão do todo.
Consequentemente, o primeiro encontro não pode ser preterido em vista daquele que nasce a partir dele,
a saber, aquele no qual residiria o conteúdo filosófico propriamente, o encontro na casa de Agatão, onde,
enfim, falaria Sócrates. Há uma razão para Platão dar a forma de narrativa de uma narrativa para o
encontro no qual Sócrates faz seu discurso filosófico, e ela não pode ser ignorada. Daí a importância para,
detidamente, analisar o primeiro encontro do Banquete entre Apolodoro e seu companheiro não nomeado.

ato reflexivo. Findado seu encontro introspectivo, ele chega ao seu destino. E, no seu encontro
com Agatão, ao sentar-se ao lado deste, com uma fina ironia, o filósofo lamenta o fato da vasta e
bela sabedoria do poeta não poder simplesmente escorrer-lhe, para que sua própria sabedoria tão
ordinária se torne tão admirável como a suposta sabedoria poética. A partir disso, Sócrates,
sutilmente, revela tanto a natureza do fazer poético como a do filosófico.

Compreender como se dá a abertura desse horizonte poético, sobre o qual as discussões
filosóficas se desenvolverão no Banquete, e, com isso, que funda a tensão mito-filosofia na obra,
é a ocupação inaugural do presente trabalho. Os dois episódios citados servem como guias dessa
investigação.

1.1. O mito do Banquete

O Banquete é aberto com Apolodoro rememorando o encontro que tivera com um homem
chamado Glauco. Este último tinha ouvido de Fênix, filho de Filipe, a respeito do encontro que
houvera na casa de Agatão, onde estiveram presentes Sócrates, Alcibíades e tantos outros (172a)3.
Porém, como alega, aquele que lhe contara não foi capaz de fazê-lo de maneira clara. Assim,
presumindo que, por ser discípulo de Sócrates, Apolodoro teria estado presente nesse encontro,
Glauco lhe pede que conte o que de fato acontecera nesse evento do qual, de maneira imprecisa,
ouvira falar (172b).



14

4 Cf. Banquete, 174a.
5 Interessante notar o papel da cidade (ἄστυ) no fomento do diálogo que nasce do encontro de Apolodoro
e Glauco. Como está dado no texto: “[...] perfeitamente apropriado é o caminho da cidade a que falem
[λέγειν] e ouçam [ἀκούειν] os que nele transitam”.

Apolodoro, então, confirma que aquele que narrara o evento para Glauco não o tinha feito
de maneira nada clara, e o que lhe demonstrou isso foi o fato de Glauco presumir que esse encontro
na casa de Agatão tenha sido recente o suficiente para que ele próprio pudesse ter estado presente
nele. (172b-c) Ora, por um lado, Agatão já havia morrido há muito tempo e, por outro, Apolodoro
juntara-se a Sócrates há pouco menos de três anos. Não haveria, pois, como Apolodoro estar
presente nesse encontro por ser discípulo de Sócrates, uma vez que ele, até então, não tinha
começado a frequentá-lo como mestre; e, consequentemente, não haveria como tal encontro ser
de algummodo recente. Aliás, tão antigo é esse encontro que, quando se deu, tanto aquele de quem
se pede dele narração como aquele que quer ouvi-la eram ainda apenas crianças (173a).

Assim, um primeiro dado importante sobre o episódio a ser narrado é revelado: ele ocorreu
em um passado distante, sendo inacessível tanto ao narrador como ao interlocutor. Mas, se é assim,
como Apolodoro foi capaz de apontar a antiguidade do evento e ainda afirmar o porquê de ter
acontecido, a saber, para comemorar a vitória de Agatão em um concurso com sua primeira
tragédia (Idem)? Porque também lhe contaram o que ocorrera lá. Mas quem? Omesmo que contara
a Fênix, que, por sua vez, contara a Glauco: Aristodemo, de Cidateneu, pequeno, e, como Sócrates,
sempre descalço (173b)4. Este, sim, sendo um discípulo mais antigo de Sócrates, tinha estado
presente no encontro e narrou a Apolodoro o que acontecera lá; não deixando este último de
confirmar com o próprio Sócrates o que Aristodemo lhe contara. E, em vista disso, incentivados
e favorecidos pelo caminho da cidade5, caminharam Apolodoro e Glauco fazendo o diálogo entre
eles girar em torno da narração que o primeiro ouvira de Aristodemo (Idem).

Entretanto, Apolodoro não rememora tal acontecimento apenas para si mesmo. Diante
dele, ouvindo todo o relato, estava uma outra personagem, que, curiosamente, não é nomeada.
Apolodoro, aliás, evoca esse episódio com Glauco para mostrar-lhe que era capaz de dar a
conhecer aquilo que ela queria saber, isto é, o mesmo evento sobre o qual, anteriormente,
perguntara Glauco: o encontro na casa de Agatão (173e). E, uma vez demonstrado seu preparo
para narrar os fatos que ocorreram lá, Apolodoro, mais uma vez narrando o que ouvira de



15

6 Apolodoro, a fim de começar a narração dos discursos, introduz sua fala da seguinte maneira: “ἦσαν
τοίνυν ἐκεῖνοι τοιοίδε τινές” (173e). Em uma tradução mais literal, ter-se-ia algo como: “Foram, portanto,
aqueles [discursos] assim” ou “Eram, em verdade, eles [os discursos] de tal tipo”. Porém, José Cavalcante
de Souza, em sua tradução para o português (2016); Léon Robin, em sua tradução para o francês (1938);
e Giovanni Reale, em sua tradução para o italiano (2001), concebem nelas uma indeterminação maior do
que a tradução rigorosamente literal do grego parece trazer. O primeiro traduz assim: “Foram eles em
verdade mais ou menos assim”. O segundo: “Eh bien I voici quels furent, à peu près, les discours en
question”. Por fim, o terceiro: “Ebenne, quei discorsi furono all’incirca questi”. Nenhuma dessas expressões
assinaladas traduzem diretamente alguma palavra específica do texto original. O teor de imprecisão que
a narração de Apolodoro carregará parece, pois, ser ignorada em uma tradução literal do texto grego.
Contudo, sua adição por parte dos tradutores não é de nenhum modo injustificada. Assim como, em vista
disso, não será injustificado encarar o Banquete como uma revelação carregada de velamentos e, com
isso, inscrita em um horizonte mítico. A razão disso é muito simples, a narração de Apolodoro é
atravessada pela distância temporal do evento e, consequentemente, vivenciando-o apenas através de
sua transmissão oral, é uma narração de uma narração. Ora, é evidente, à luz disso, que o que será por
ele dito carrega consigo certas imprecisões típicas do tipo de narrativa que se mantém viva a partir de sua
transmissão oral — o que, por outro lado, não é necessariamente um demérito dela, mas tão-somente faz
parte de sua própria natureza. Portanto, os tradutores foram felizes ao terem sensibilidade para
perceberem, no contexto em que está dado, o teor de indeterminação que carrega aquilo que, por sua
narrativa, Apolodoro tentará determinar ao seu interlocutor, a saber, os discursos proferidos na casa de
Agatão.

Aristodemo, passa a contar ao seu interlocutor, e agora também ao leitor, como, mais ou menos,
foram os discursos (Idem)6.

Desse modo, o prólogo mostra mais duas coisas importantes sobre a narração que
constituirá o Banquete: é a segunda narração feita de uma narração, e, consequentemente, seu
conteúdo é, em alguma medida, atravessado por um natural velamento ou, se preferir,
esquecimento; dando-se, portanto, sempre com um certo grau de indeterminação, sempre um mais
ou menos como de fato foi. Inclusive, se certa distância entre o evento narrado e a sua narração na
obra já fora salientada pelo fato do primeiro ter acontecido quando o narrador ainda era criança;
aqui, Platão, enquanto autor da obra, valorizou ainda mais essa distância ao ter decidido que a
narração que chega ao leitor tenha sido precedida por uma outra no passado. Ou seja, antes da
narração que constitui o conteúdo do Banquete, isto é, a que se deu entre Apolodoro e seu amigo
não nomeado, já houvera, por parte de Apolodoro a Glauco, em um passado não muito bem
determinado, a narração desse mesmo evento — esta, por sua vez, não chegando ao leitor. Segue-
se disto, pois, que a narração do evento na casa de Agatão que constitui o Banquete é ainda mais
espaçada no tempo do que uma anterior que ocorrera entre Apolodoro e Glauco; e Platão fez
questão de que fosse assim.

Posto isto, dadas estão as principais características da forma que o conteúdo do Banquete
toma em sua transmissão tanto ao interlocutor presente na obra — o companheiro de Apolodoro



16

7 Estes, segundo Platão, são os assuntos comuns aos poetas; cf. Íon, 531c.
8 É sob o conceito de aspectos fundamentais que Jaa Torrano concebe o que os gregos entendiam por

não nomeado — quanto ao interlocutor que, externamente, lhe toma em mãos — o leitor: (I) o
evento narrado se deu em um passado distante, inacessível ao seu narrador e interlocutor; (II) é a
narração oral de uma narração oral, de modo que aquilo que constitui a narrativa do Banquete está
três graus distantes da coisa em si, isto é, do evento real, e isto em vista do narrador ser um imitador
que imita aquilo que, em certo sentido, já é uma imitação e, portanto, imagem do objeto real da
sua fala; e (III), como consequência disto tudo, o narrador fala não como quem de fato conhece
acerca daquilo que fala, mas, sim, como quem passivamente recebe uma revelação.

Ora, mas o que tais características indicam a respeito daquilo que será narrado por
Apolodoro? Que "[...] a estrutura narrativa básica do Banquete é, no mínimo, análoga àquela
imitação de terceira mão da realidade examinada na República, a saber, a narrativa épica e a poesia
mimética em geral” (Corrigan & Glazov-Corrigan, 2004, p.11-12, tradução nossa). E isto se
comprova justamente pela identidade entre as características mencionadas do prólogo e as do fazer
poético segundo Platão na República.

A primeira das características destacadas é a mais essencial, sendo delas que as outras duas
decorrerão, a saber: o evento estar inscrito em um passado distante. E, como bem coloca Luc
Brisson: “Mito é sobre um ‘além’ que deve estar localizado em um passado distante ou espaço
diferentes daquele no qual o narrador e o seu público estejam presentes” (1998, p.7, tradução
nossa). O passado, pois, é essencial para se falar sobre mito, e isto porque o mito fala sobre o que,
de algum modo, está além daquele que o narra e daquele que o ouve, quer saber: sobre a guerra,
as relações dos homens consigo mesmos, os deuses e suas relações entre si e para com os homens,
os acontecimentos celestes, os acontecimentos no Hades, e da gênese tanto dos deuses como dos
heróis7. Assim, uma vez que o presente é contemporâneo e, com isso, acessível a ambos; e o futuro,
aos mortais, ainda não se deu; é como passado que o “além” do qual o mito fala se traduz.

Inscrito no passado, o mito é objeto da memória. Entretanto, dizer isso não implica
meramente dizer que o mito é objeto de uma função psicológica capaz de reconstruir o passado
segundo uma perspectiva temporal (Vernant, 1959, p.1-29 apud Detienne, 1988, p.17). Amemória,
assim como tantas outras potências da alma e da natureza, é, para os gregos, um dos aspectos
fundamentais do mundo e, portanto, uma deusa8. Ela é o modo pelo qual se abre ao homem tanto



17

θεός / θεοί, que, comumente, traduz-se por “Deus / Deuses”. Assim, originariamente, para os gregos, o
termo “Deus(es)” se explica como aquilo que fundamenta o mostrar-se cotidiano do mundo como uma
totalidade organizada (2013, p. 8). Segundo ele: “[...] os deuses são os aspectos fundamentais do mundo,
i.é, os modos pelos quais se mostram os fundamentos de todas as possibilidades que se abrem para os
homens no mundo e sobretudo a de sermos no mundo como homens que somos” (Idem). Jean-Pierre
Vernant compartilha de uma posição semelhante. Os deuses, para ele, não são personificações de forças
ou de fenômenos, antes, sim, são potências que se estendem a realidades que, sob sua autoridade, reúne
uma pluralidade de efeitos. De modo que, para além de uma mera identificação com uma figura
personificada, tal pluralidade de efeitos, sob a referência dos deuses, é unificado e passa, com isso, a
ganhar sentido. Daí que, como ele bem exemplifica: “O raio, a tempestade, os altos cumes não são Zeus,
mas de Zeus” (2006, p.6). Não é, pois, exagero afirmar que foi o mito, a partir do sistema de referências
ao qual os gregos chamaram de “Deus(es)”, que, primeiro, concedeu inteligibilidade ao mundo e à
pluralidade dos seus fenômenos (cf. Torrano, 2013, p. 7).
9 As Musas, responsáveis por ensinar belo canto ao próprio Hesíodo, dão a conhecer, na Teogonia, a
maneira pela qual elas inspiram o canto poético e mítico, e, consequentemente, dão a conhecer a própria
estrutura do real: “sabemos muitas mentiras [ψευδέα] dizer símeis [ὅμοια] aos fatos [ἐτυμοῖσιν] / e
sabemos, se queremos, dar a ouvir revelações [ἀληθέα]” (v. 27-28). Ou seja, ao passo que dá a ouvir
revelações — que também poderia ser traduzido por “dar a ouvir a verdade” —, elas também admitem a
mentira e, com isso, a ambiguidade residida em uma similitude entre mentiras e fatos. Assim, se revelam
aquilo que estava velado, revelam ainda sob velações e ambiguidades. A revelação ou verdade (ἀληθέα)
dada pelas Musas é a sua própria presença que desvela ou traz à memória aquilo que, para os mortais,
naturalmente estaria velado ou esquecido, a saber o que foi e o que será (Torrano, 2017, p. 29. Cf.
Também, Ibidem, p. 24-26). Ora, as mentiras (ψευδέα) ditas pelas Musas são justamente aquilo que até
então estava privado de verdade, isto é, que estava privado da sua presença e, portanto, encoberto pela
latência (λήθη), passando, assim, despercebido aos mortais; dizê-las é o próprio ato de revelá-las, que,
por sua vez, coincide com a própria presença das Musas para o poeta. E, querendo as Musas darem
revelações, isto é, se fazerem presentes, as dão no estabelecimento de uma similitude dos símeis (ὅμοια)
que vincula o que estava velado — as mentiras — com os fatos (ἐτυμοῖσιν), ou seja, aquilo que os mortais
podem verificar por si mesmos (cf. Torrano, 2013, p.36-38). Daí o canto do poeta inspirado pela presença
das Musas, que se traduz no mito, ser uma aparência ou, se preferir, um aparecer daquilo que até então
não estava aparente, mas, sim, velado, esquecido. De modo que, estabelecido sempre à luz de uma
similitude, o mito se cunha sempre como uma imagem, isto é, sempre como algo que parece ser, mas não
como o que de fato é.

a possiblidade do saber mântico a respeito do que é, do que será e do que foi — sendo ela definida
como esse saber —; quanto à possibilidade da palavra cantada do poeta — na qual o mito se dá
— evocar, eficazmente, o real, uma vez que, tendo-a como potência religiosa, ganha estatuto de
palavra mágico-religiosa (Detienne, 1988, p.17).

Por conseguinte, ela é quem abre ao homem a possibilidade de ser poeta, e,
consequentemente, de compor/proferir mitos. A razão disso é que a palavra cantada do poeta é o
próprio presentificar-se da palavra da Memória, que, por sua vez, é suas próprias filhas, a saber,
as Musas (Μοῦσαι) (Ibidem, 1988, p.18). É sob inspiração destas últimas que o poeta canta, e
canta Memória, isto é, o que foi, o que será e o que é. Porém, como está dado na Teogonia de
Hesíodo, as Musas fazem isso dizendo muitas mentiras símeis aos fatos9. Ou seja, quando revelam
a onisciência de caráter adivinhatório — que é Memória, mãe delas — ao seu inspirado, as Musas
o fazem sempre de maneira velada. Elas nunca definem, mas, na indeterminação, sempre sugerem,



18

10 Nisto, Aristodemo, em certa medida, antecipa aquele que, no discurso de Sócrates, vem a ser o papel
de Eros enquanto um daímon: promover o convívio e diálogo entre aqueles que por natureza não se
misturam (Cf. 202e-203a).

e, assim, é que dão revelações aos mortais poetas e, consequentemente, possibilitam a estes darem
tais revelações aos demais mortais. Logo, se o mito é de fato objeto de Memória, vindo a ser a
partir das palavras desta, isto é, das Musas, então, naturalmente, ele é marcado por velamentos,
ambiguidades e indeterminações típicos do canto de suas filhas.

Com isso, abre-se o caminho para o reconhecimento da segunda característica poética do
que será narrado por Apolodoro, a saber, ser a narração oral de uma narração oral, isto é, possuir
um caráter mimético. Ora, uma vez que o objeto de narração — o banquete em casa de Agatão
— pertence a um passado inacessível tanto ao narrador como ao seu ouvinte, é certo que a narração
de Apolodoro foi cunhada a partir de uma fonte secundária, a saber, aquilo que ouvira daquele a
quem tal passado não foi inacessível, Aristodemo. Desenvolvendo-se, assim, a seguinte cadeia de
comunicação: Objeto → Aristodemo→ Apolodoro → Companheiro não nomeado. Entre o objeto
de narração, a coisa em si, e Apolodoro, o narrador daquilo que vem a constituir o conteúdo do
Banquete enquanto obra, há, pois, Aristodemo, o possibilitador do contato entre estes que até então
eram radicalmente inacessíveis um ao outro10. Contudo, ainda que estando presente no evento
narrado, Aristodemo não é o evento, não é ele mesmo a coisa em si da qual se fará narração.
Análogo às Musas, ele apenas presentifica a memória do objeto a ser cantado. Ele é tão-somente
um hermeneuta. Logo, não é o evento em si que chega a Apolodoro por meio de Aristodemo, mas
a imagem perspectivada do evento produzida por sua imitação na palavra, ou seja, aquilo que ele
mostrou do evento a partir de sua narração, a partir da história que contou. Dirigindo-se ao seu
companheiro, Apolodoro, portanto, não faz outra coisa senão imitar Aristodemo enquanto
hermeneuta, e tendo como fonte não o objeto em si, mas uma narração imagética deste, Apolodoro,
narrando uma narração, imitando uma imitação, produz uma imagem a partir de outra imagem.

Destarte, ao possuir tal caráter mimético, a relação da estrutura básica do Banquete com a
poesia mimética da República está estabelecida. Nesta última, Platão, por boca de Sócrates, expõe
dois modos distintos de se fazer uma narrativa. A primeira seria aquela própria do poeta, na qual
este se oculta a fim de que fale não ele, mas a personagem da narrativa através dele. Com isso, não
é Homero que fala, mas Crises. As palavras do poeta se fazem ausentes para que as das
personagens se façam presentes. E isto se faz por imitação. É no proferir um discurso como se



19

11 E como se verá nos discursos de Aristófanes, Agatão e Sócrates, o Banquete é atravessado por
ambas.

fosse outra pessoa, assemelhando-se a ela na voz e na aparência, que o poeta se oculta e a
personagem aparece (República, III, 393b-c). A segunda, por sua vez, é aquela que ocorre sem
imitação, isto é, a simples narração. Nesta, não há ocultação em nenhuma medida e,
consequentemente, também não há imitação. O narrador, por assim dizer, não se transforma na
personagem a fim de que, na imitação, ela passe a falar; e, sim, apenas narra com suas próprias
palavras aquilo que aconteceu na narrativa (Ibidem, 393d-394b). E, como o Banquete mostra, a
narrativa que o constitui é aquela primeira, a poética e, portanto, imitativa. Apolodoro, imitando
a narração que ouvira de Aristodemo, constantemente se oculta na face das personagens de sua
narrativa a fim de dar vida aos discursos delas. Não é propriamente Fedro, Pausânias, Erixímaco,
Aristófanes, Agatão, Sócrates ou Alcibíades que falam na obra, mas Apolodoro enquanto imitador
de cada um deles. O Banquete, com isso, assemelha-se àqueles gêneros que, segundo Platão, se
constituem como sendo de todo imitação, seja em poesia seja em prosa, a saber, a tragédia e a
comédia (Ibidem, 394b-c)11.

Além disso, a mímesis da narrativa poética, ainda segundo a República, possui suas
peculiaridades próprias. Em um contexto de crítica, Platão, sempre por boca de Sócrates, já tendo
exposto, nos livros V-VII, o tema central do εἶδος, da coisa em si, do Bem (τὸ ἀγαθόν), retoma
ao fim da obra, no livro X, o tema da poesia mimética. Ora, deixando o real de dizer respeito às
coisas do âmbito sensível, mas dizendo, sim, àquele que só pode ser acessado pelo intelecto, ou
seja, o âmbito inteligível, a realidade como um todo, por assim dizer, ganha mais uma camada e,
com isso, a mímeses se torna ainda mais distante daquilo que de fato é real, isto é, a coisa em si,
a ideia. Sendo assim, se um pintor ao pintar uma determinada cama já produzia uma imagem
daquela que supostamente seria o objeto real, agora, pós-teoria das ideias, ele produz uma imagem
daquilo que já é, em certo sentido, uma imagem fabricada a partir daquela que de fato é a cama
real, a saber, a ideia, a coisa em si, o princípio de unidade dos exemplares múltiplos. Logo, nesse
sentido, o autor mimético está três graus afastado da realidade, do que de fato é; e,
consequentemente, sendo também autores miméticos, o mesmo se diz dos poetas (República, X,
597b-e). Estes últimos, reconhecidamente os educadores do povo, surgem como aqueles que
sabem todos os ofícios, todas as coisas humanas referentes à virtude e ao vício, e as divinas;
contudo, dirá Sócrates: “[...] todos os poetas são imitadores da imagem da virtude e dos restantes



20

assuntos sobre os quais compõem, mas não atingem a verdade [...]” (Ibidem, 600e). A narrativa
poética, pois, diz respeito à fabricação de uma imagem da imagem, sendo, portanto, imitação da
imitação. Pois bem, e como se estrutura a narrativa de Apolodoro senão de maneira análoga a tal
estrutura mimética? Não acessando o evento em casa de Agatão, a narração que Apolodoro faz é
justamente uma imitação daquilo que, pela linguagem, Aristodemo já havia imitado em sua própria
narração, a saber, o evento ele mesmo. Sendo o conteúdo majoritário do Banquete a narração da
narração que Apolodoro faz ao seu companheiro não nomeado, é a partir de um horizonte mimético
e, consequentemente, poético que a obra se estrutura. É, portanto, à semelhança da narrativa
poética, ou seja, do mito (μῦθος), isto é, mentiras que contém algumas verdades (República, II,
377a), assim como na imagem há algo daquilo de que ela é imagem, que o λόγος do Banquete se
revela ao leitor.

Quanto à terceira característica mencionada, isto é, a narração ser construída não a partir
de um saber próprio do narrador acerca do objeto de sua fala, mas da sua passividade ao imitar a
narração que a ele foi revelada anteriormente; nisto também o prólogo se aproxima da narrativa
do tipo poética. Continuando com a República, ainda sobre os poetas, afirma Sócrates: “Do mesmo
modo diremos, parece-me, que o poeta, por meio de palavras e frases, sabe colorir devidamente
cada uma das artes, sem entender delas mais do que saber imitá-las [...]” (República, X, 601a).
Desse modo, falando Homero de medicina, não é como médico que fala, mas, ocultando-se em
alguma personagem, como imitador da linguagem dos médicos (Ibidem, 599c). Logo, a
preocupação principal do poeta não é com o saber, mas com a aparência deste. Estando três graus
distantes da coisa em si, não é com esta última que se ocupa, mas com aquilo que dela já é imagem,
buscando na imagem produzir outra imagem. Daí não ser um ser real o que é representado pelo
poeta em sua obra, mas um fantasma (φάντασμα) (Ibidem, 599a). E é desta postura que Apolodoro
na produção de sua narração se assemelha. Tendo os discursos proferidos como o objeto de sua
fala, não é com o sentido do que foi dito que ele se preocupa, mas com a narração que deles foi
feita por Aristodemo. Prova disto é que, tendo o privilégio de consultar o próprio Sócrates, autor
do discurso mais significativo do evento na casa de Agatão, Apolodoro se contenta em apenas
confirmar a narração que recebera de Aristodemo: “Não deixei todavia de interrogar o próprio
Sócrates sobre a narração que lhe ouvi, e este me confirmou o que o outro me contara” (Banquete,
133b). Sua preocupação, portanto, não é entender os discursos, mas, como um entusiasmado, ser
apenas capaz de transmitir com fidelidade aquilo que recebera; é tão-somente produzir uma



21

12 Apolodoro é ”mole” (μαλακός), como afirma o seu companheiro não nomeado (Banquete, 173d), e isto
ao possuir uma devoção exagerada por Sócrates. Aristodemo, estando presente no banquete em casa de
Agatão, não foi capaz de, nele, pronunciar qualquer coisa significativa, restando-lhe, pois, apenas o
silêncio típico de um narrador, mas certamente não de um filósofo (Corrigan & Glazov-Corrigan 2004, 16-
17). Sócrates, por outro lado, opõe-se a ambos. Não sendo, decerto, nem mole nem silencioso, ele é,
segundo o próprio anfitrião do banquete, um insolente (ὑβριστής) (175e). E é por sê-lo que Sócrates é
capaz de livremente estragar e alterar aquilo que ouve, ao ponto de, por exemplo, mudar até mesmo um
provérbio do grande Homero por julgá-lo errôneo (174b-c). É justamente essa dimensão da criatividade,
a qual certamente é perpassada pela ὕβρις, que escapa tanto a Apolodoro, o mole, quanto a Aristodemo,
o ouvinte passivo. Decorrendo disto, aliás, o fato deles não serem capazes de romper com o âmbito da
mera narrativa mimética e, por conseguinte, tornarem-se filósofos como o seu mestre insolente. Desse
modo, apesar de também ser um discípulo apaixonado de Sócrates, Platão se distingue desses dois.
Assumindo a ὕβρις socrática, ele, ao evocar a pessoa do seu mestre em suas obras, inevitavelmente,
estraga e altera o que por Sócrates um dia possa ter sido dito, e isto em vista de continuar buscando novas
respostas para aquelas questões herdadas por ele. Fazendo-se, com isso, pois, diferentemente dos meros
imitadores Apolodoro e Aristodemo, filósofo tal qual seu mestre. Assim, ainda que valendo-se da mimeses
poética em suas obras, Platão, à semelhança de Sócrates, o faz em um sentido totalmente novo e,
consequentemente, diferente daquele que é típico dos poetas, a saber: imitando, imita livre e criativamente,
não de maneira passiva e alienada, mas estragando e alterando o que for necessário para cumprir seus
propósitos pedagógicos e investigativos, pois a revelação que recebe não é das Musas, mas do intelecto.

imagem digna de uma outra imagem à qual imitou. Como poeta, Apolodoro se oculta nas
personagens de sua narração, por sua própria boca não faz nenhuma intervenção significativa aos
discursos narrados, e, uma vez que se preocupou em imitar a narração que recebera de Aristodemo,
pode-se dizer o mesmo deste último. Eles não sabem os discursos, o que sabem é imitá-los.
Sabendo-os, seriam como Sócrates, o filósofo, a saber, capazes de estragar um provérbio e, então,
alterá-lo12. Assim, ainda como o poeta, o qual só é capaz de falar aquilo que recebe das Musas,
mentiras símeis aos fatos, Apolodoro só é capaz de imitar a imitação dos discursos que recebera
de Aristodemo, e, consequentemente, de dizer como eles mais ou menos foram.

São tais aproximações entre as características do prólogo com as da narrativa poética que
levam Giovanni Reale a conceber, por exemplo, que a distância temporal entre o evento e a
narração dão ao primeiro a dimensão de um mito. De modo que, com isso, Platão torna aquilo que
ocorrera em casa de Agatão não em um mero acontecimento histórico, mas em um evento lendário
(2000, p.38). Não apenas ele, porém, chega a tal conclusão a respeito da natureza do prólogo do
Banquete. Rodolfo Pais Nunes Lopes entende que “o relato transmitido por Apolodoro aos seus
companheiros (que representam também os leitores do diálogo) tem um comportamento literário
análogo ao das narrativas míticas tradicionais” (2014, p.128). E isto, ainda de acordo com ele, por
pelo menos dois motivos: (I) tratar-se de um tipo de discurso manifestadamente oral, cuja
sobrevivência reside na sua transmissão oral; e (II) o episódio narrado ocorrer em uma época
inacessível tanto aos interlocutores — sobretudo o próprio leitor — ao narrador (Idem). Stanley



22

13Rosen muito bem salienta isto ao mostrar que, por exemplo: ”Aristófanes reconta o diálogo primordial
entre Zeus e Apolo; Sócrates repete uma de suas conversas de juventude com Diotima, que, por sua vez,
se refere a um arcaico banquete entre os deuses; Alcibíades volta a contar suas experiências eróticas e
militares com Sócrates. Mesmo Fedro, ’o pai do logos‘ (177d5) está voltado para o passado ao enfatizar
a antiguidade de Eros“ (1987, p.3, tradução nossa).

Rosen igualmente contribui para a percepção desse passado mítico na obra, uma vez que: “Em
geral [...] o Symposium é uma evocação do passado não em um sentido histórico, mas mítico”
(1987, p.3, tradução nossa).

Mas não apenas isso, Lopes e Rosen, vão mais longe que Reale e enxergam essa tendência
em toda a obra. Segundo Lopes, as intervenções dos convidados na casa de Agatão tendem sempre
à evocação de um passado distante que só se faz, em alguma medida, acessível a partir da narrativa
de cada um13. E, sendo assim, o prólogo do Banquete anteciparia o tom de rememoração de um
tempo ou espaço inacessíveis, senão pela própria narrativa deles, que se faz presente em cada
discurso proferido no episódio que será narrado por Apolodoro (2014, p.128-129). O que, para
Rosen, implica dizer que o Banquete pode ser descrito como uma série de lembranças dentro de
uma lembrança (1987, p.2) — todas elas, porém, como já mencionado acima, em um sentido
mítico.

Por fim, é à luz de Kevin Corrigan e Elena Corrigan, que, como foi mostrado, a estrutura
do Banquete, a partir do prólogo, revela-se, em alguma medida, semelhante àquela típica da poesia
mimética, a saber, três graus distantes da verdade:

Para qualquer leitor do texto, o primeiro orador do Banquete, então, não é Fedro, como
muitas vezes se supõe na prática — começando, por exemplo, com a prática de Fícino
em seu Commentarium. Platão começa criando os retratos de Apolodoro e Aristodemo
junto com seus ‘discursos’. Seria meramente acidental que essa reportagem narrativa em
áudio e vídeo seja análoga à visão da arte aparentemente criticada na República, ou seja,
que, sendo uma imitação de uma imitação, encontra-se três vezes afastada da verdade?
Nenhuma coincidência acidental é impossível, é claro, mas a estrutura do diálogo é quase
elaborada demais para não sugerir alguma referência cruzada intencional ao problema da
narrativa mimética, várias vezes distanciada da realidade, na República. (2004, p. 20,
tradução nossa)



23

Em suma, é a partir da narração de Apolodoro sobre um antigo evento que se deu em casa
de Agatão, a qual se constitui em uma imitação de outra narração de natureza mimética, que Platão
introduz o horizonte poético — e, com isso, mítico em certa medida — dentro do qual o conteúdo
filosófico da obra se dará e, pois, anuncia a tensão entre mito e filosofia constituinte da obra como
um todo. De modo que o conteúdo filosófico do Banquete é tanto introduzido por um relato de
teor poético, o qual dá o tom de todo restante da obra, como se dará ele mesmo sob uma face mítica,
uma vez que, como se verá mais adiante, tendo os discursos narrados o intuito central de corrigir
a falta dos poetas em elogiar o deus Eros de maneira digna (177b-c), é sob a face desta divindade
que os temas desenvolvidos na obra, atravessados por Memória, se darão ora aos interlocutores da
própria obra ora aos seus leitores.

1.2. A filosofia inscrita no mito

Se por um lado o prólogo assenta o chão mítico sobre o qual as questões filosóficas da obra
se desenvolverão, por outro, ele também aponta que, em última instância, aquilo com o que ela
está preocupada é com a filosofia — ainda que esta última estando inscrita em um horizonte
mimético-poético da narração de uma narração.

Apolodoro, após comprovar seu preparo para narrar ao seu companheiro o evento que
ocorrera em casa de Agatão, enquadra aquilo que narrará como sendo filosofia e, a partir disso,
diz coisas importantes sobre si e sobre seus interlocutores — Glauco e seu amigo não nomeado.
Segundo ele:

Eu, aliás, quando sobre filosofia digo eu mesmo algumas palavras ou as ouço de outro,
afora o proveito que creio tirar, alegro-me ao extremo; quando, porém, se trata de outros
assuntos, sobretudo dos vossos, de homens ricos e negociantes, a mim mesmo me irrito
e de vós me apiedo, os meus companheiros, que pensais fazer algo quando nada fazeis.
Talvez também vós me considereis infeliz, e creio que é verdade o que presumis; eu,
todavia, quanto a vós, não presumo, mas bem sei. (173c-d)



24

14 Cf. Teeteto, 174e.

Assim, de Apolodoro se pode dizer que é alguém, aparentemente, interessado em filosofia
— e a tal ponto que considera todos os demais assuntos futilidades. Porém, o que interessa de fato
aqui é a natureza dos seus interlocutores, a saber: “São financistas, ricos burgueses, todos curiosos
quanto às coisas do espírito, mas não filósofos” (Robin, 1938, p.19, tradução nossa). E é com estes,
sobretudo com a personagem não nomeada, que o leitor se confunde.

Evidencia-se, pois, que nenhum daqueles que pediram para ouvir de Apolodoro o que
aconteceu na casa Agatão estavam interessados em ouvir filosofia, mas em saber o que poderia ter
acontecido e ter sido dito em um encontro com figuras importantes da época como Sócrates,
Agatão e Alcibíades. Não passam, portanto, de curiosos. É o que se comprova na primeira
interação entre Apolodoro e Glauco, na qual este último claramente demonstra seu entusiasmo em
saber do encontro e dos discursos proferidos nele em vista da presença de tais figuras (172a-b).
Mas também na interação com o companheiro sem nome, quando este último, ao ter seu modo de
vida denunciado por Apolodoro, faz pouco caso do que foi dito acerca da filosofia e apenas pede
que ele prossiga com a narrativa do episódio (173e). Se houve interesse da parte deles a respeito
da presença de Sócrates no evento foi muito mais em vista da sua estranha originalidade e encanto
desconcertante (Robin, 1938, p.19) do que pela ciência do valor de sua ocupação enquanto filósofo
e, consequentemente, do valor do objeto acerca do qual discursa.

Apolodoro, no entanto, apesar de não possuir envergadura filosófica própria, na pessoa do
seu mestre não ignora a filosofia. Aliás, é em vista do seu apreço pela figura de Sócrates como
filósofo, sendo este uma personagem presente no episódio, que ele caracteriza a sua narração aos
seus interlocutores como qualquer coisa que falar sobre filosofia. E uma vez que ele denuncia a
futilidade da vida em torno da riqueza material ao passo em que enaltece a filosofia, Apolodoro,
em sua narração, não está fazendo outra coisa senão tentando convencer seus interlocutores da
natureza e do valor da própria filosofia. Em outras palavras, convida-os ao viver próprio dela e,
consequentemente, a julgar a riqueza e seus assuntos de pouca importância (Reale, 2000, p.40);
convida-os a entender que extraordinário não é possuir muitas terras, mas pensar a Terra inteira14.
Em um outro plano narrativo, porém, é o próprio Platão quem, na figura de Apolodoro, faz tal
convite ao leitor da obra, representado especialmente na personagem não nomeada.



25

15 ”Homero como Hesíodo atribuíram aos deuses tudo quanto entre os homens é infâmia e vergonha
roubar, raptar e enganar mutuamente” (DK 21 B11)
16 ”Os deuses de início não mostram tudo aos mortais, mas os que investigam, com o tempo, descobrem
o melhor” (DK 21 B18).

Nesse sentido, a partir dessa indicação do prólogo, o Banquete, em última instância, pode
ser traduzido como uma introdução ao modo filosófico de ser. Porém, também à luz do prólogo,
o mesmo Banquete também está imerso em uma construção, no mínimo, análoga à poética. Tendo-
se, com isso, que tal convite ao filosofar se dá em um contexto mítico. Ora, mas a filosofia não
surgiria justamente a partir da superação do mito dos poetas e do seu consequente abandono? Não
seria a racionalidade da filosofia incompatível com a linguagem ambígua e arcaica do poeta? O
filosofar não é de uma natureza totalmente outra que a do fazer poético? Diante de tais questões,
ao menos uma coisa já está claramente dada: o comportamento de Platão no Banquete, ao inscrever
a filosofia numa construção poética, demonstra que a relação entre uma e outra não é tão simples
a ponto de caber em um jogo de oposição radical.

Se Platão é filósofo, assim o é ao passo em que também é grego e, inevitavelmente, um
homem do seu tempo. Logo, não diferente de qualquer outro grego, ele está imerso desde sua
infância em uma tradição que tanto confere a ele, como a toda sua comunidade, o fundo de crenças
comuns que o identifica a uma cultura comum. Tradição esta constituída no seio do fazer poético.
É o que Xenófanes, ainda que crítico, testemunha: “Desde o princípio todos têm aprendido
segundo Homero...” (DK 21 B10). É sob a autoridade do poeta, o homem divino, que,
primeiramente, o cosmos se mostrou inteligível a partir do simbolismo religioso da sua palavra.
Nesse sentido, Tales, como testemunha Aristóteles, foi demasiado grego ao entender que tudo está
cheio de deuses (DK 11 A22). E, uma vez que é pelo poeta que a revelação (ἀλήθεια) dos deuses
se dá, é o poeta aquele que, por primeiro, se fez o possuidor da verdade (ἀλήθεια) sobre as coisas.

Desse modo, se a filosofia nasce de fato com os gregos, então ela nasce inscrita em um
contexto no qual a palavra a partir da qual tudo se fez é de natureza mítica; e isto possui implicações
significativas para o fazer filosófico. Não podendo ser diferente, os primeiros contornos do que
seria a filosofia se deram em diálogo com a tradição poética. Ora para criticá-la, como é o caso de,
por exemplo, Xenófanes, que tanto condena o que os principais poetas dessa tradição atribuíram
aos deuses15, como aponta a insuficiência da revelação dos deuses enquanto caminho de descoberta
do melhor (ἄμεινον)16; ora para, em certo sentido, assimilá-la, como é o caso de, por exemplo,



26

17 Cf. DK 28 B1-2.
18 Reconhecendo tal aproximação do espírito poético com o filosófico no que diz respeito ao trato com o
universal, Aristóteles, em sua análise sobre a poética, admite que o poeta, e, portanto, seu discurso mítico,
é tanto mais filosófico como elevado que, por exemplo, o historiador e a história: ”pois a poesia trata mais
do universal, ao passo que a história, do singular [ἡ μὲν γὰρ ποίησις μᾶλλον τὰ καθόλου, ἡ δ᾽ ἱστορία τὰ
καθ᾽ ἕκαστον λέγει]” (Sobre a arte poética, IX, 1451b 6-7, tradução nossa).
19 Cf. Nota 9.

Parmênides, o qual, na abertura do seu poema sobre a via que está aberta para pensar a verdade
— a via do que é —, dá ao seu discurso tanto um caráter de iniciação mística como de inspiração
divina17.

É a partir desse contexto de distanciamentos e aproximações da tradição poética, no qual
se deram os primeiros passos do fazer filosófico, que Marcel Detienne muito bem entendeu que:

Desde sua aparição, o filósofo toma o lugar destes tipos humanos [poetas inspirados,
adivinhos, reis de justiça]: assim como eles, como uma continuação dos magos e dos
indivíduos extáticos, o filósofo pretende atingir e revelar uma “verdade” que é o
“homólogo e a antítese” da “verdade religiosa”. (1988, p.73)

Ou seja, o filósofo não surge descolado daquilo que o cerca. O λόγος não é qualquer coisa
que totalmente outra do μῦθος, mas sim seu herdeiro. Se a filosofia possui como empresa, no
âmbito do discurso racional, investigar a verdade das coisas, logo, ela deverá, em alguma medida,
questionar aqueles que até então eram seus detentores, a saber, os poetas. Mas é bem verdade
também que estes últimos não possuíam um espírito inteiramente distinto do espírito filosófico.
Ambos, filósofo e poeta, tendem ao universal18. Eles buscam no reconhecimento de princípios
fundamentais estabelecer unidade e, portanto, inteligibilidade ao mundo que lhes aparece. O
filósofo, pelo intelecto (νοῦς), busca tais princípios em nível de definição, isto é, de determinação
da sua natureza. O poeta, porém, pela inspiração divina, está preso ao âmbito da sugestão, a partir
do qual a natureza de tais princípios não é determinada por si mesma, mas se revela sempre em
similitude com aquilo que está dado na pluralidade dos fenômenos factuais19.

Ora, ainda que a filosofia apareça com ares de maior pretensão, a mera sugestão do
universal a partir da poética já não é algo de pouca monta. Dela decorre pelo menos duas coisas



27

20 Cf. Metafísica, A, 982b 10-30. Tal noção também já está presente em Platão. Cf. Teeteto, 155d; Fedro,
250a.

importantes: (I) a noção de que em meio à pluralidade há qualquer coisa que una e, em especial,
(II) a admiração. Sendo esta última o lugar comum ao mito e à filosofia.

Mesmo se distanciando radicalmente da poesia em sua escrita filosófica — diferentemente
do seu mestre —, Aristóteles é quem mais claramente deu testemunho desse ponto de encontro.
Segundo ele, os primeiros que cultivaram a filosofia o fizeram devido ao espanto diante da própria
ignorância, de modo que o filosofar nasceu em vista do libertar-se dela. O reconhecimento da
própria ignorância, por sua vez, se dá na experiência da sensação de dúvida (ἀπορῶν) e de
admiração (θαυμάζων)20. Sem admiração e sem dúvida não há, pois, abertura para o filosofar, uma
vez que não há abertura para o dar-se conta da própria ignorância. E, em vista disso, ele entende
que: “[...] aquele que ama o mito é, de certo modo, filósofo”, porque “o mito, com efeito, é
constituído por um conjunto de coisas admiráveis” (Metafísica, Α, 982b 18-19).

Nesse sentido, conclui-se que o mito é, por natureza, potencialmente filosófico. Antes do
ἔλεγχος socrático o que havia era o μῦθος, e foi por este último que, primeiramente, os homens,
admirados com a altura das coisas sobre as quais falavam os poetas, deram prova da própria
ignorância e, por conseguinte, puseram-se em uma disposição filosófica. Tratando do que é
admirável, a admiração da qual a filosofia pode vir a ser está sempre dada nele. E, sendo assim,
não é exagero reconhecer no amante do mito algo de filósofo, a saber, a possibilidade de sê-lo.

Posto isto, não é de se estranhar que Platão, na mesma obra em que desenvolve uma crítica
sistemática aos poetas, afirme que a educação do filósofo deva ter como um dos seus dois pilares
fundamentais as tradicionais artes das Musas, isto é, a música (μουσικῇ) — na qual o mito está
incluído. A razão disso é que ele reconhece a natureza encantadora do mito, entendendo que, a
partir desta, as almas podem ser moldadas conforme o que se narra. Por um lado, isso pode ser
bastante benéfico para a educação do filósofo; por outro, porém, pode ser devastador. Daí a
preocupação de Platão quanto às narrações míticas que se ouve desde a mais tenra idade,
compreendendo que: ”[...] devemos procurar acima de tudo que as primeiras histórias que ouvirem
sejam compostas com a maior nobreza possível, orientadas no sentido da virtude” (República, II,
378e).



28

21 Cf. Páginas xx.
22 Semelhantemente ao próprio Platão, que, segundo Trabattoni: ”[...] é materialmente ausente do diálogo,
mas bem presente do ponto de vista filosófico, como um invisível manipulador que move suas marionetes
na cena para atingir determinados objetivos” (2010, p.19).
23 Brisson, comentando este fenômeno, entende que a imitação é a presença da ausência do poeta (2000,
p. 67), e que através desse tipo de comunicação a partir do qual o mito é transmitido: ”[...] a realidade que
é o objeto da narração transmitida torna-se presente ao seu destinatário de uma maneira tão intensa que
a realidade da sua ausência é esquecida, e, consequentemente, isso origina um processo de identificação
que modifica o comportamento físico e moral do destinatário em questão” (Ibidem, p. 74, tradução nossa).
24 Cf. Íon, 534b-c.

A questão é que, para Platão, assim como foi para Xenófanes, os poetas ignoravam os
moldes respeitantes à teologia (Τύποι περὶ θεολογίας), uma vez que atribuíram aos deuses aquilo
que não lhes cabe enquanto partícipes do divino; isto é, ser causa de desgraças e, admitindo serem
mutáveis, causa de ilusões mentirosas em palavras e atos. Do contrário, respeitando-se uma
adequada teologia, ter-se-ia: (I) deus é bom e, portanto, não pode ser causa de males (II, 379b-
380c); e (II) deus não está sujeito à mudança, ele é absolutamente simples e verdadeiro em palavras
e atos, é, pois, o que há de melhor, e o melhor não quererá transformar-se no que é pior (II, 382e).
De modo que, à luz disso, é necessário que de deus se fale o que de fato ele é, a saber, bom e
verdadeiro; só assim os mortais crescerão tendo o melhor como objeto de admiração.

Além disso, Platão também chama a atenção para a forma de comunicação pela qual o mito
é transmitido, a saber, a imitação (μίμησις)21. Como já explicitado anteriormente, segundo ele, os
poetas fazem suas narrativas por meio de imitação, ou seja, ocultando si mesmos nas falas de suas
personagens (III, 393b-c)22. E isto em vista de, na identificaçãomimética do poeta com as entidades
míticas narradas, os seus ouvintes sejam levados ao mesmo tipo de identificação com elas. Daí a
importância da nobreza daquilo de que se faz, na narração mítica, imitação. Pois, como nota Platão,
da imitação passa-se ao gozo da realidade, uma vez que, preservando-se desde a infância, as
imitações “[...] se transformam em hábito e natureza para o corpo, a voz e a inteligência“ (III,
395d)23. Logo, para que o mito seja útil à educação, moldando, pelo encanto e admiração, a alma
do seu ouvinte à virtude, é necessário que o paradigma mítico a ser imitado seja virtuoso.

Reconhecendo sua utilidade, Platão não abandona o mito, mas corrige seu uso. E o faz por
ser filósofo, não poeta — ao menos não em sentido original. Ao poeta foge qualquer referência à
parte da narrativa mítica ela mesma, sendo, portanto, autorreferente. Recebendo-a por inspiração
e, portanto, com o intelecto suspenso24, ele não é capaz de estabelecer qualquer coisa que lhe sirva
de parâmetro para julgar a veracidade ou falsidade daquilo que narra; destarte aquilo ao que se



29

refere é inacessível temporal e espacialmente. O mito tão-somente lhe é dado e nisto se faz
eficazmente real.

Ao filósofo, porém, não sendo um inspirado, abre-se o horizonte de um referente acessível
pelo intelecto: os inteligíveis. Na consideração destes, o filósofo se faz capaz de tomar o mito em
sentido derivativo. Ou seja, conservando a natureza infalsificável do mito quanto a sua
correspondência com seu referente — por ser este inacessível —, Platão entende que o valor do
discurso mítico é sempre derivado de um outro tipo de discurso, o qual é elevado ao nível de norma
(Brisson, 1998, p. 109). De modo que, é irrelevante tentar salvar no mito pelo mito — o mito em
seu sentido originário — aquilo que se conservaria nele como verdadeiro ou ainda tentar
transformar o falso em verdadeiro através de uma interpretação alegórica dele. A verdade das
coisas está no âmbito do inteligível. E o caminho para ele é, efetivamente, aberto pela filosofia.
Sendo assim, é o discurso filosófico que, em sua correção, ele eleva ao nível de norma dentro do
mito; se este último é falso ou verdadeiro, isto depende de sua conformidade com aquilo que é
objeto da filosofia (Ibidem, p. 110).

No entanto, se o mito é reabilitado por meio de sua correção ao tomar a filosofia como sua
norma e, com isso, os objetos da investigação filosófica, que são acessíveis ao intelecto, como seu
referente, a seguinte questão continua ecoando: por que corrigi-lo? Evidentemente, como já
discutido, o contexto cultural grego é ponto fundamental seja para aproximação seja para
distanciamento do discurso mítico por parte do filósofo. Porém, se seu contexto é determinante
para que a tradição poética seja levada em consideração, ele por si só não justifica o esforço do
filósofo em reelaborar um lugar adequado para o discurso mítico mesmo com o advento de um
tipo de discurso que, aparentemente, lhe é superior — o filosófico. Platão, para tanto, deve ter
encontrado no mito uma utilidade que lhe é própria, e, como também já mencionado, ele o fez: a
educação da alma para a virtude a partir do encanto pelo que é virtuoso e sua consequente imitação
que, pelo hábito, torna-se realidade. Em vista disso, ainda que filósofo, Platão se faz, em alguma
medida, poeta.

Ora, mas não seria o discurso filosófico-racional suficiente para uma tarefa tão importante
como a educação da alma? Seria, se a vida anímica se resumisse em uma única operação, a noética.
O que não é o caso para Platão. Entendendo que a realidade se divide em dois âmbitos distintos,
o sensível e o inteligível, sendo o primeiro divido entre a classe das imagens — sombras, reflexos



30

e a tudo o mais que for do mesmo gênero — e a classe daquilo que esta última é imagem — os
seres vivos e os artefatos. E o segundo, por natureza mais elevado, dividido entre a classe do
inteligível passível de imagem — geometria e ciências afins — e, em um degrau ainda mais alto,
a classe do inteligível que não é passível de imagem — o princípio geral de tudo. Platão concebe
que, na vivência do real em sua totalidade, a alma humana experiencia todas essas classes a partir
de uma operação específica para cada uma. Da mais baixa para a mais alta, tem-se: na imagem, a
imaginação (εἰκασία); no de que se faz a imagem, a fé (πίστις); no inteligível representável, o
entendimento (διάνοια); e na mais elevada, o intelecto (νόησις) (República, VI, 509d-511e).

Possuindo, portanto, outras operações que são distintas do intelecto, a alma, para Platão,
também não pode ser algo apenas intelectual. Segundo ele, ela possui três partes: uma pela qual se
dá a compreensão; outra, a indignação em vista do justo; e outra, os prazeres (IV, 435b-436b). O
Fedro, nesse sentido, mostra-se importantíssimo. Nele, utilizando-se, tal como no Banquete, de
um discurso avizinhado da palavra poética, o mito, Platão postula que a alma humana é como uma
biga alada possuidora de um auriga e dois cavalos, sendo um deles bom e belo e o outro o contrário
de tudo isto (Fedro, 246a-b). Cada uma dessas personagens que compõem a biga representam, por
sua vez, uma parte ou aspecto da alma: o auriga, guia da biga, é o intelecto; o par de cavalos,
responsável por arrastar a biga, é sua natureza desiderativa; sendo dois cavalos, dividem-se entre
o bom e obediente, que é, por assim dizer, a inclinação da vontade à virtude, e o mau e rebelde,
que, por seu turno, é a inclinação da vontade à degeneração (253c-d). Quanto à razão de ser alada,
é para que, junto aos deuses, cumpra seu natural movimento de ascensão à região supraceleste
(υπερουράνιον), onde reside a possibilidade de contemplar o conhecimento daquilo que não
encerra geração em si, mas é o que é; em suma, onde reside o prado da verdade (το αληθειας
πεδιον), o alimento adequado para a nutrição da alma (246e-247c). Chegando ao que está além do
céu e, consequentemente, à visão das realidades eternas, tais coisas só são visíveis ao auriga da
biga, pois sendo elas de uma existência incolor, amorfa e intangível, são perceptíveis apenas ao
intelecto (247d). Porém, o intelecto não chega lá sozinho. É guiando a biga como um todo que o
auriga orienta o movimento dos cavalos ao prado da verdade. No entanto, é fato também que, ainda
que seja o cavalo bom obediente à palavra do seu condutor, há na biga, assim como na alma, uma
parte que não é. Daí a condução da biga nunca ser uma tarefa fácil, mas sempre acarretar em
conflitos e perturbações à medida em que o auriga tenta domar pelo aguilhão aquele que é surdo
para suas palavras. O que, em última instância, leva sua contemplação das realidades da região



31

supraceleste a ser sempre precária. Decorrendo disto, aliás, a diferença dos mortais para os deuses,
uma vez que estes últimos, possuindo apenas cavalos bons, gozam de maneira plena do prado da
verdade.

Com isso, Platão entende que aquela a ser educada, a alma, não pode ser reduzida apenas
a seu aspecto intelectual, ela também possui vontade e concupiscência — sendo esta, aliás, a razão
da necessidade de educação. A mesma alma que entende também supõe. A mesma alma que
intelige também crê. Se é o objeto da νόησις aquilo que deve pautar a educação da alma, uma vez
que é o que há de mais alto e, portanto, de melhor, ele tem que atravessar a alma como um todo,
de modo que toda ela se volte para ele. É necessário, pois, que o auriga convença o cavalo bom e
dome o mau; do contrário, ter-se-á uma biga com auriga, mas sem cavalos para movê-la ao fim
proposto por ele. Qual a utilidade de algo assim? Nenhuma. Logo, para que a alma se eleve toda
ela ao melhor, é necessário que o paradigma intuído no âmbito inteligível, o qual, por não poucas
vezes, escapa ao discurso racional, se mostre de algum modo no âmbito sensível para que a alma
não apenas intelija mas também dê fé, perceba e, consequentemente, ordene-se à luz dele.

E nisto o mito aparece como ferramenta valiosa para a educação da alma. Pois, a partir
dele, o filósofo pode, em alguma medida, tanto comunicar às partes mais baixas da alma aquilo
que sua parte mais elevada contempla, a fim de guiá-la, em encantamento, à verdade; como fazer
perceptível às suas operações que se dão no âmbito do sensível que, tal como a classe das imagens
é a realização imagética de uma classe mais real — seres vivos e artefatos —, esta também, em
certo sentido, também não se dá por si mesma, mas só é enquanto é realização sensível de algo
ainda mais real, o inteligível. Desse modo, o discurso mítico, quando reelaborado pelo filosófico,
serve à alma como uma espécie de canal pelo qual o que é recebido pelo intelecto pode ser
traduzido para as partes desiderativas da alma e atravessar as suas demais operações, servindo-
lhes, com isso, como princípio interpretativo do que lhe aparece na facticidade do sensível.

Como nota Kierkegaard, o mítico “[...] é o estado de exílio da idéia, sua exterioridade, i.é,
sua temporalidade e espacialidade imediatamente como tal” (1991, p. 88). Em outras palavras,
pelo mito a ideia, em alguma medida, escapa da máxima abstração do âmbito inteligível e revela-
se de um modo mais tangível à alma como um todo. O que foge à rigorosa definição do discurso
filosófico-racional por si só ganha possibilidade de mostrar-se na sua sugestão no discurso mítico.
Assim, revestido pelo mito, o que é de cunho intelectual fala também ao que é de caráter



32

25 Cf. Cardoso, 2006, p. 166-167.
26 O que, para Platão, coincide com o próprio ato de pensar; cf. Teeteto, 189e-190a.

desiderativo, e o que é objeto de νόησις torna-se também objeto de πίστις. E, com isso, filosofia
deixa de ser assunto apenas de uma parte da alma e passa a ser assunto da vida anímica humana
como um todo.

Além disso, se o natural encanto do discurso mítico e sua concretude ao ser construído na
similitude com o factual são úteis à educação da alma, eles também o são à sua atividade
especulativa filosófica. É bem verdade que abarcar no discurso filosófico-racional aquilo que é
— isto é, a natureza inteligível do ente discutido; a ideia (εἶδος); o princípio original, eterno,
imutável, uno — é sempre tarefa difícil, quando não impossível. Tanto que, segundo a Carta VII,
é nesta dificuldade que a filosofia se difere das demais disciplinas, pois da primeira não se pode
falar como se fala destas últimas. Aquilo com o que o filósofo se ocupa não pode ser compreendido
no que se escreve ou até no que se diz sobre ele, e isto porque o conhecimento da natureza
inteligível das coisas reside apenas na alma enquanto sendo passível de reminiscência. É nela que,
por convivência e intimidade com o tema, uma luz sobre ele brota como um relâmpago (341c-d).

Assim, o discurso, seja oral seja escrito, tem como função primordial apenas levar seu
interlocutor a ir ter com sua própria alma — lugar onde reside toda a verdade que, outrora
desencarnada, ela contemplou; ainda que embaçada pela pesada carga de esquecimento
proveniente da encarnação. Em vista do filosofar, o discurso não é meio de transmissão da verdade
ou de doutrina acabada sobre determinado tema, mas sim meio de convencimento para levar seu
interlocutor ao lugar onde a verdade acontece, isto é, a alma25. E nisto, o mito, quando tendo a
filosofia como sua norma, também exerce um papel interessante, uma vez que, não buscando
definição, mas sendo capaz apenas da sugestão por similitude, seu interlocutor não encontrará em
seu discurso nada de exaustivo, mas apenas indicações que sempre exigirão dele um esforço
investigativo posterior; o qual, por sua vez, só pode ocorrer a partir do diálogo com sua própria
alma26. De maneira que os grandes temas de investigação — os filosóficos por excelência —,
quando escapam ao rigor do λόγος, encontram no μῦθος uma possibilidade de, se não definidos,
serem ao menos sugestionados.

Em outros termos, como Donaldo Schüler colocou de modo brilhante: “Quando a dialética
não sabe como avançar, a poesia, dialeticamente reelaborada, aponta o trabalhoso caminho” (2001,



33

p. 77). A República e o Fedro são exemplos perfeitos disto. Na primeira obra, para falar o que é
aquilo que tanto transmite a verdade aos objetos cognoscíveis como dá ao sujeito que conhece esta
sua capacidade, ou seja para dizer o que é a ideia do bem ela mesma, a personagem de Platão,
Sócrates, reconhecendo a altura do objeto de investigação, contenta-se em construir uma similitude
entre o bem e o sol e passa a expor como o segundo lhe parece (φαίνεται) ser o filho do primeiro
e, portanto, omais semelhante (ὁμοιότατος) a ele (VI, 506d-e). Na segunda, por sua vez, propondo
definir a natureza específica da alma, Platão, também por boca de Sócrates, admite que, enquanto
mortal, não está ao seu alcance dizer exatamente o que ela é — o que seria tarefa de um deus —,
mas tão-somente aquilo com o que ela se parece (ἐοικέν) (246a). E daí o autor compõe o mito da
biga alada para dizer o que alma mais ou menos seria. O mesmo ocorre também no Íon, onde, para
dizer a natureza da inspiração poética, Platão também se utiliza de um mito para mostrar
(ἀποφαινόμενος) a partir do que lhe parece (δοκεῖ) ser aquilo que ele vê (ὁρᾷ) em sua alma (533c-
d). E, por fim, de maneira ainda mais paradigmática, temos o Timeu, obra na qual a natureza dos
deuses e a geração do cosmos são assuntos e onde Timeu, uma das personagens, afirma a Sócrates,
que, tendo em vista a condição humana deles, em relações a tais assuntos é aceitável satisfazer-se
apenas com uma narrativa verossímil (εἰκὼς μῦθος) (29c-d).

É neste tipo de uso do mito que consiste aquilo que Kierkegaard chamou de “[...] o abraço
fecundo da idéia” (1991, p.89), pois é através dele que o desejoso por ela tenta atraí-la pelo olhar
e, em alguma medida, consegue. Ao revesti-la de uma face mítica, aquele que a deseja faz com
que a ideia desça e fique flutuando baixo sobre ele como uma nuvem carregada de bençãos (Idem).
A filosofia, pois, encontra no mito uma maneira de aproximar da alma seu valioso objeto que, por
sua natureza elevada, foge ao discurso, e de fazê-la gozar, em alguma medida, dos benefícios que
decorrem dele. Concluindo-se, com isso, que: “Platão estava persuadido de que a filosofia é uma
coisa demasiadamente séria para podermos reduzi-la a uma sequência bem concatenada de
asserções” (Trabattoni, 2010, p. 26).

Portanto, se o que Platão pretende no Banquete é introduzir o seu interlocutor ao fazer
filosófico e, consequentemente, convencê-lo do valor da filosofia; então a linguagem mítica na
qual a obra está imersa é de toda justificável enquanto ferramenta pedagógica para seduzir e
facilitar o acesso ao iniciante na filosofia. Como já mencionado, é pela música, as artes das Musas,
que a educação do filósofo principia. Ora, de que outro modo Platão faria a natureza da filosofia



34

e daquilo de que ela se ocupa parecerem tão encantadoras e perceptíveis àquelas almas que as
ignoram por completo, como de fato ele faz parecer na obra? É no uso do mito, então, que ele
encontra uma útil ferramenta para tanto encantar tais almas com a figura mítica da filosofia como
fazer a elevada natureza de tal ocupação objeto de πίστις para estas que, quanto à νόησις, ainda
são infantes.

1.3. O filósofo e o poeta

Omito, porém, não é o fim da filosofia. Ainda que ele a tenha influenciado e lançado certas
bases fundamentais em seu nascimento ou ainda permita que, em seu ponto mais alto, o filósofo
mostre com o que se parece aquilo que, mediante o intelecto, ele vê em sua alma; a filosofia não
pode ser confundida com o mito. Se este último se faz, em alguma medida, filosófico, então se faz
sempre mediante um esforço anterior — fazer do discurso filosófico sua norma —; e posterior —
partir do simulacro mítico da ideia à ideia ela mesma —; ambos os esforços sendo da própria
filosofia. A potência filosófica do natural encanto do mítico só pode vir a ser, em certo sentido,
ato filosófico a partir da ação da própria filosofia; sendo esta última, nesse sentido, tanto sua causa
motriz como até mesmo sua causa final. Assim, mesmo que se aproximem em vista de um
determinado fim pedagógico e especulativo, na aproximação já se mostram coisas distintas e
inconfundíveis.

Nisto, pois, consiste a relação tensional entre o mítico e o filosófico: ora podendo ser
filosófico, o mito não é plenamente filosofia; ora podendo ser mítica, a filosofia não é mito. Assim,
perguntando-se acerca da natureza do Banquete, se ele é um texto poético e, consequentemente,
mítico, ou um texto filosófico, a resposta mais acurada seria: ele é, tensionalmente, ambos.
Contudo, quanto a isto, devendo-se esclarecer o seguinte: se é ambos, e isto de uma maneira
tensional, o é já mediante um exercício filosófico. Pois é a filosofia que toma o mito e, revestindo-
se dele, o reveste, simultaneamente, do filosófico; e não o contrário. Em outras palavras, seja na
aproximação seja no distanciamento do discurso mítico, é a filosofia que promove os dois.

Ora, a natureza do mito e como Platão se vale dela no prólogo do Banquete para imergi-lo
em um horizonte mítico já foram devidamente explicados. Mas, uma vez que a filosofia é quem
se assenhora do mito e, com isso, reelabora sua natureza originária, isto é, autorreferente e



35

27 Eis a primeira interação de Sócrates com a poesia no texto. Nela nota-se duas coisas interessantes.
Primeira, Sócrates altera livremente o provérbio a fim de usá-lo como achar melhor, e, neste caso
específico, como nota José Cavalcante de Souza, ele o altera fazendo um jogo de palavras entre ”dos
bons” (ἀγαθῶν) (cf. Ilíada, XVII, 587) e o nome do poeta e anfitrião do jantar Agatão (Ἀγαθων`), de modo
que um coincide com o outro (2016, p.25). Segunda, Sócrates denuncia Homero por ter estragado e
desrespeitado seu provérbio, pois o poeta teria imaginado um pior, Menelau, indo sem convite ao festim
de um melhor, Agamêmnon (174c). À luz destas coisas, a primeira menção por parte de Sócrates da
tradição poética já se faz, filosoficamente, paradigmática. Porque, primeiro, o filósofo não a ignora, e sim
o contrário, a toma para si e reelabora seu sentido em vista de um fim apropriado; e, segundo, faz isto
corrigindo aquilo que os poetas erraram por não possuírem um referencial adequado.

inspirada, em vista de usá-lo em um sentido derivativo, ou seja, derivando da filosofia um referente
mais adequado e passível de investigação posterior; ainda é necessário que agora, na sua diferença
do discurso mítico, a natureza do exercício filosófico seja, em alguma medida, esclarecido.

Para tanto, a narrativa de Apolodoro ao seu companheiro não nomeado se faz mais uma
vez objeto de análise. Entretanto, não mais naquilo que lhe antecede e, consequentemente,
determina o tipo de narrativa que ela é; e sim no que de fato está sendo narrado por ele. Ou seja,
a partir deste ponto, adentrar-se-á nos episódios que são o objeto da narração de Apolodoro, isto
é, aquilo que ocorrera em casa de Agatão, e que constituem, em última instância, o conteúdo de
fato do Banquete. E como o narrador anuncia, é do começo que ele irá contar o que ocorrera (174a).
Portanto, não são já os discursos que se deram sobre Eros na casa de Agatão que Apolodoro dará
revelação, mas sim do que ocorrera até mesmo antes de Sócrates chegar à casa do poeta anfitrião.

Sua narração principia com o fato de Sócrates se encontrar banhado e calçado, coisa que
não era comum. E quem notara isto ao encontrar-se com ele foi Aristodemo, o qual, claramente
surpreso com a situação, perguntou a Sócrates aonde ele iria tão belo (καλός). Ao que respondeu
o filósofo: ao jantar do premiado tragediógrafo Agatão, para o qual tinha sido convidado pelo
mesmo. Daí ter se embelezado (εκαλλωπισάμην) para ir belo à casa de um belo (Idem). E após
justificar a sua boa aparência, Sócrates convida Aristodemo para que também vá ele, mesmo sem
convite, ao jantar. Pois, reelaborando um provérbio homérico: “Para as festas dos bons, os bons
vão espontaneamente [Ἀγαθων` ἐπὶ δαῖτας ἴασιν αὐτόματοι ἀγαθοί]” (174b, tradução nossa)27.
Aristodemo, por fim, aceita sua proposta, mas só se ele for como seu convidado, devendo, pois,
Sócrates pensar em uma justificativa para dar ao anfitrião em relação à companhia de Aristodemo.
Acerca disto, Sócrates diz que decidirá no caminho, e, enfim, com seu companheiro, parte em
direção à casa de Agatão.



36

28 Cf. Fédon, 79d-84b.

É no caminho, porém, que algo curioso ocorre. Como testemunha Apolodoro: “Sócrates
então, como que indo ter com seu próprio intelecto, ia sendo deixado para trás no caminho [τὸν
οὖν Σωκράτη ἑαυτῷ πῶς προσεχόντα τὸν νοῦν κατὰ τὴν ὁδὸν πορευέσθαι ὑπολεπομένον]”
(174d, tradução nossa). E, percebendo que Aristodemo lhe esperava para retomar o trajeto, pede
ao seu companheiro que avance sozinho. Assim, ali, no meio do trajeto, em solitude, Sócrates para
e se mantém detido consigo mesmo. Quanto a Aristodemo, ele continua de fato o caminho e acaba
chegando sozinho à casa de Agatão. Sendo muito bem recebido pelo anfitrião, apesar da falta de
convite, este lhe pergunta sobre Sócrates (174e-175a). E então Aristodemo explica a Agatão sobre
o hábito socrático de retirar-se e ficar parado pensando consigo mesmo, de modo que não é
necessário que alguém vá chamá-lo, mas sem tardar ele se fará presente por si só (175b).

Ora, neste episódio de Sócrates tem-se a fórmula do que seja, em última análise, o exercício
filosófico. Se, ao menos em Platão, o que a filosofia busca é o ser das coisas, ou seja, é desvelar
o que de fato é aquilo que é; e se a verdade das coisas reside no que é inteligível, isto é, nas suas
respectivas ideias, as quais, por sua vez, são responsáveis por comunicarem a porção de ser que
cabe às coisas sensíveis; então o que é o filosofar senão, no diálogo daquela que é semelhante à
ideia28 consigo mesma, ir ter com o seu próprio intelecto, a parte superior da alma responsável por
contemplar as coisas elas mesmas?

Assim, uma primeira coisa importante sobre a ocupação filosófica, Platão já dá nesse
episódio Socrático: o lugar da filosofia é a alma — mais especificamente o intelecto. É nele que
o labor filosófico encontra seu início e seu fim. De modo que tudo aquilo que o filósofo possa vir
a dizer ou até mesmo escrever nasce do encontro do intelecto consigo mesmo, a fim de que, no
esforço de manter um diálogo de si para si, o auriga, em alguma medida, lembre-se daquilo que
outrora contemplou antes de ser arrastado pelo cavalo mau para a encarnação e sua violenta carga
de esquecimento. Como nota o Fedro, os discursos que podem vir a brotar de modo honroso em
almas alheias são os descendentes diretos do discurso que, primeiramente, se deu de maneira
efetiva na alma do orador (278a-b)

Entretanto, é bem verdade também que o filosofar não se encerra nesse exercício de
interioridade. E isto em vista da necessidade de colocar à prova aquilo que foi objeto de
pensamento por parte do intelecto. Em outras palavras, pela necessidade natural que a filosofia



37

29 Cf. Teeteto, 150a-c.
30 Salienta-se que isto não implica um ceticismo radical. A questão aqui não é a impossibilidade de o
homem conhecer verdadeiramente qualquer coisa. Do contrário, não seria possível alcançar com a filosofia
aquele que foi o principal interesse de Platão com esse modo de pensar, a saber: estabelecer princípios
fundamentais que fossem suficientes para orientar o homem ao bem agir ético e político. Antes, sim, que

possui de persuasão. Ou seja, ainda que a alma seja o lugar da verdade filosófica, uma vez que são
almas humanas e não divinas, a dúvida, a pergunta e a objeção também lhe são inerentes. De modo
que tal dubiedade é inesgotável nela, não importando o quão científico possa ser o raciocínio ou
quão correta, a definição ou ainda quão adequado, o método (Trabattoni, 1993, p. 314). Logo,
ainda que, como está dado na Carta VII, o exercício filosófico seja como uma luz que brota sobre
a alma do filósofo iluminando o tema com o qual ela estava há muito ocupada, esta luz certamente
não é suficiente para dissipar toda e qualquer questão sobre tal tema; carecendo a alma, portanto,
de ser persuadida. E é nesta insuficiência em exaurir a dúvida que a filosofia se põe em discurso.
Com o propósito de que, por este último, o filósofo empunhe uma faca de dois gumes, pela qual,
com um dos fios, comunique o fruto do seu labor filosófico a fim de persuadir seu interlocutor a
consultar também a si mesmo, instigando-o, pois, ao filosofar; e, com o outro fio, uma vez
comunicado, ponha este mesmo fruto em questionamento, a fim de ser o filósofo ele mesmo
persuadido sobre veracidade do que pensou com sua própria alma.

Portanto, ainda que seja na alma que o filósofo encontre os resquícios da verdade das
coisas, uma vez que sua μνημοσύνη de ἀλήθεια foi atravessada por λήθη e, consequentemente, a
dubiedade se instaurou em seu meio, toda verdade encontrada nela, para que se prove de fato
verdade, precisa ser persuasiva. Isto é, precisa ser capaz de superar novas e diferentes formas de
refutação, a fim de que, pelo exame repetido de uma questão, uma mesma resposta sempre apareça
e, com isso, convença os interlocutores de sua veracidade (Ibidem, p. 329). Não é porque foi gerada
no intelecto que, dado à luz no discurso, a prole do exercício filosófico seja dada, imediatamente,
como verdadeira; é necessário pô-la à prova para que se julgue se é uma mera imagem de verdade
ou uma genuína verdade29. É nesse sentido que: “Todo caminho do conhecimento de um sujeito
consiste em apresentar sempre uma nova formulação às perguntas que lhe são apresentadas, as
quais obrigam a defender o seu próprio conhecimento“ (Cardoso, 2006, p. 166). Daí que o filósofo
não possui a verdade nem elabora doutrinas definitivas, mas está sempre em um exercício de
discernir aquilo que verdadeiramente sabe ou não, está sempre em um constante exercício de
dissipação da inesgotável dubiedade da própria alma e, por consequência, das almas alheias30.



38

o seu conhecimento está sempre na iminência de uma próxima dúvida, através da qual sua veracidade ou
falsidade poderá ser ou mais ou menos comprovada (Cf. Trabattoni, 1997, p. 330).

É por isso que Sócrates, como testemunha Apolodoro, ainda que de repente se retire de
onde quer que esteja para ir ter com seu próprio intelecto, não é de se demorar muito em tais
momentos. O mesmo que parou no meio do caminho, reconhecendo a importância e prioridade da
luz que repentinamente brotou em sua alma, não deixou de, logo em seguida, retomar seu trajeto
e ir ter com seus interlocutores. Por um lado, sua preocupação com a alma reflete em um desleixo
quanto à sua aparência física; por outro, Sócrates faz questão de se fazer de belo para ir à casa de
um belo, porque, como filósofo, acima de tudo deseja persuadir e ser persuadido.

Retomando, pois, o caminho, Sócrates chega, enfim, à casa de Agatão. Lá, ele é muito bem
recebido pelo poeta, sendo por este convidado a sentar-se ao seu lado, para que também possa
desfrutar da ideia que lhe ocorreu no meio do trajeto; uma vez que certamente alguma encontrou
e agora a possui, porque certamente não teria desistido antes disso (175c-d). Ao que Sócrates
responde da seguinte maneira:

Seria bom, Agatão, se de tal natureza fosse a sabedoria (ἡ σοφία) que do mais cheio
escorresse ao mais vazio, quando um ao outro nos tocássemos, como a água dos copos que
pelo fio de lã escorre do mais cheio ao mais vazio. Se é assim também a sabedoria, muito
aprecio reclinar-me ao teu lado, pois creio que de ti serei cumulado com uma vasta e bela
sabedoria” (175d-e)

É notável em sua resposta a referência à natureza do poeta como inspirado. A analogia que
ele constrói aqui muito se assemelha ao mito da pedra de Hércules que ele evoca no Íon, obra na
qual discute a natureza da figura do poeta. Segundo o mito, houve uma pedra que não apenas atraía
os anéis de ferro, mas também comunicava seu poder magnético aos próprios anéis, de modo que
estes também passavam a ser capazes de tanto atrair outros anéis como também transmitir-lhes
seu poder magnético. E isto ao ponto de, por vezes, formar-se uma grande série de anéis que
pendiam totalmente uns dos outros, mas todos dependendo, em última instância, daquela pedra
para que possuíssem tal poder. Semelhante a isto, pois, seria o agir da Musa, a qual cria
entusiasmados, e estes, por sua vez, uma série de outros entusiasmados. É, aliás, por meio de tal



39

entusiasmo (ἐνθουσιασμός) que o senso (νοῦς) do poeta é retirado e, em vista disso, o deus passa
a cantar através dele e, assim, fazendo-se os bons poemas. O poeta, portanto, não possui uma
técnica (τέχνη), isto é, um conhecimento a respeito do que canta, mas sim uma concessão divina
(θεία μοῖρα). Ou seja, ele canta aquilo que a Musa o inspira a cantar, sendo, com isso, movido por
um poder divino que fala através dele ao possuí-lo (533d-534e). Estando a série de entusiasmados
pelas Musas disposta do seguinte modo: o primeiro dos anéis é o poeta, entusiasmado pela própria
Musa; o segundo, o rapsodo, que, entusiasmado pelo poeta, interpreta os versos poéticos ao seu
público; e, por último, o próprio público, que fica entusiasmado com a performance do rapsodo.
Mas, no fim, é ao deus que a alma de todos está ligada (535e-536a).

Portanto, Platão faz com que Agatão encarne essa noção da natureza poética desenvolvida
no Íon, uma vez que pedindo a Sócrates para que se sente ao seu lado, o anfitrião possui intuito de,
por contato, também poder desfrutar da ideia que, por diálogo da alma consigo mesma, o filósofo
chegou. Como poeta, a sua suposta sabedoria não é, por assim dizer, conquistada, mas recebida
— perfeitamente expressa por Sócrates como aquilo que escorre do mais cheio, o divino, ao mais
vazio, o mortal. É o próprio divino que, manifestando os assuntos divinos, fala pela boca mortal
do poeta. Entretanto, ironizando a expectativa do poeta em receber alguma sabedoria, Sócrates diz
que seja lá o que sabe, a sabedoria não é algo que possa ser simplesmente transmitida do sábio ao
ignorante. E, à luz disto, o próprio Sócrates faz uma distinção entre a sabedoria poética de Agatão
e aquela com a qual ele se ocupa, a filosófica. A primeira é brilhante e muito bem desenvolvida,
sendo manifesta e admirável às grandes multidões. A segunda, porém, é ordinária e até mesmo
duvidosa, não possuindo, consequentemente, nada que por si mesma encante a grande massa dos
homens. Em vista disso, Agatão reconhece a ironia de Sócrates e denuncia sua insolência ao se
colocar como alguém que possui um saber inferior, de modo que, logo mais, sob o juízo de
Dionísio, decidirão sobre a real sabedoria de um e do outro (175e).

No entanto, o que foge a Agatão é que o reconhecimento dos limites do seu saber é
justamente aquilo que constitui a sabedoria socrática e, por consequência, filosófica. Além do
mais, a própria ironia de Sócrates não reside simplesmente na inferiorização do seu próprio saber
— como que fizesse isto com o intuito de mostrar sua ocupacão enquanto superior àquela do poeta
—, mas, sim, na própria valorização da sabedoria poética como que sendo superior por sua
natureza admirável. A questão, porém, é que se a sabedoria do poeta possui tais qualidades é



40

justamente por não falar o poeta ele mesmo, mas sim o deus através dele. Ora, uma vez que é o
deus quem fala, fala do que é divino e, consequentemente, do que é sobremodo admirável aos
mortais. Fala, pois, do que cabe aos deuses, não aos mortais, mas que, pela altura dos assuntos
tratados, os arrasta em encantamento — ainda que ignorem a natureza daquilo que o deus fala
através do poeta.

Assim, se a fonte da poesia não é humana, seu conhecimento também não o é (Muniz,
2011, p. 44). De modo que o saber do poeta não pode ser confundido com o saber do deus que o
toma em entusiasmo. Se a inspiração divina valoriza a poesia, então ela também torna seu sentido
indeterminável (Idem); e isto tanto para sua audiência como para o próprio poeta que a canta.
Logo, se se fala de sabedoria poética, então fala-se sempre de maneira indevida, pois de sábio nada
tem o poeta. Sua ocupação dá-se naquilo que, estando com o νοῦς suspenso, ele recebe de maneira
totalmente passiva do deus. E se a poesia é admirável e brilhante às grandes multidões dos mortais,
conclui-se que isso se dá também de maneira passiva, porque, assim como está dado na analogia
com a pedra de Hércules, o mesmo entusiasmo que atravessa o poeta passa a atravessar igualmente
seus ouvintes. É, pois, o entusiasmo que o deus comunica ao poeta aquilo que, através de uma série
de entusiasmados, chega à massa dos ouvintes da poesia, e não qualquer tipo de conhecimento ou
sabedoria. Assim, sendo algo que por si mesmo independe de qualquer tipo de esforço
interpretativo ou investigativo na sua recepção, certamente a poesia se faz totalmente palatável e
até mesmo aprazível às multidões — decorrendo daí, aliás, sua aparência de sabedoria.

E quanto à sabedoria de Sócrates, sendo ordinária e duvidosa, será também aparência de
sabedoria? Seria se ela não se constituísse pelo reconhecimento da sua própria falta de sabedoria.
O fato é que Sócrates não é sábio, mas filósofo. O que implica dizer que ele não sabe, mas, sabendo
ao menos disto, busca saber. Atitude que o faz ser reconhecido pelo deus como o mais sábio dos
homens (Apologia, 21a), uma vez que, diferente dos demais, foi capaz de alcançar a porção de
sabedoria que cabe aos mortais, isto é, saber que: a sabedoria humana pouco ou nada vale; sábio,
só o deus (23a-b). Logo, se ele possui alguma sabedoria, ela faz-se totalmente distinta da pretensa
sabedoria poética; pois se esta última faz-se admirável pela altura das coisas sobre as quais dá
revelação, a filosófica faz-se ordinária e duvidosa ao reconhecer a ignorância humana acerca de
tais coisas — o que certamente é bem menos agradável às multidões. De modo que também é de



41

31 Cf. Teeteto, 176b.

maneira indevida que se chama a filosofia de sabedoria; entretanto, diferente do poeta, o filósofo
está ciente disto.

Posta tal distinção entre a sabedoria poética de Agatão e a sabedoria filosófica de Sócrates,
o resultado a que se chega é uma cisão radical entre o divino e o mortal. Porque se a filosofia, por
um lado, reconhece que a sabedoria humana é de pouca valia, sendo sábio, pois, somente o deus;
e, por outro lado, afirmando ser a poesia um dom divino, denuncia a ignorância não apenas do
poeta como também da sua audiência em relação aos assuntos divinos que pela Musa são
revelados; então aquilo que é divino, como a sabedoria, parece não ter como ser acessado pelos
mortais ou comunicado pelo deus, uma vez que através do canal tradicional e, portanto, mais
desenvolvido, a poesia, o sentido do que é revelado pelo deus foge aos homens, ficando apenas o
entusiasmo. Assim, não há nada que ligue efetivamente um polo ao seu contrário, isto é, o divino
aomortal. Ao deus restando, pois, sua elevada sabedoria e ao mortal, sua irremediável ignorância.

Ora, mas se o filósofo de fato faz essa diferenciação entre sabedoria humana e sabedoria
divina e expõe como a segunda não pode ser simplesmente transmitida pela poesia à primeira,
justamente pela diferença de natureza entre elas, então, no reconhecimento da sua própria
ignorância mortal, ele também se mostra insatisfeito com sua condição, e busca em tudo tornar-se
semelhante ao que é divino, o que, por sua vez, implica buscar também ser sábio31. No entanto,
como o filósofo, um mortal, se colocaria nesse movimento de tendência ao divino a fim de moldar
a si mesmo à semelhança do deus, se não há caminho aberto que permita, em alguma medida, o
tráfego entre os polos contrários? Evidencia-se, portanto, que uma solução deve ser encontrada
para tal cisão. Do contrário, a filosofia, enquanto busca pelo saber, mostrar-se-á como uma
impossibilidade. Se aquilo que o filósofo sabe é que não sabe, e isto é o que constitui o
reconhecimento da diferença entre o saber humano e o saber divino; logo, para que ele possa buscar
saber, é necessário que um novo horizonte entre o divino e o humano seja inaugurado, a saber, o
de Amor (Ἔρως). O que, no Banquete, se desdobrará em o filósofo saber algo a mais do que sua
própria ignorância, isto é, o seu amor pela sabedoria. Daí Sócrates reconhecer em nada mais ser
entendido senão nas questões de amor (τὰ ἐρωτικά) (177d).

Será, portanto, sob a perspectiva do amor, que Platão, no Banquete, desenvolverá sua
solução para a cisão radical entre o divino e o mortal, a ignorância e a sabedoria.



42

Consequentemente, será também sob tal perspectiva que a filosofia se justificará, ou seja, que sua
busca pelo saber receberá sentido e se tornará uma possibilidade real. Se o Banquete tem por intuito
introduzir seus leitores à filosofia, isto, inevitavelmente, implicará introduzi-los também nas
questões de Eros, pois é por este que a filosofia, na obra, se dará. Nesse sentido, dizer o que é o
amor será, de algum modo, o mesmo que dizer no que consiste o próprio filosofar. E para dizer o
que é o amor, Platão, enquanto filósofo, faz-se poeta ao mitificá-lo. De modo que, por um lado,
perscrutando seu próprio intelecto, busca definir a real natureza de Amor, persuadindo a si e aos
seus interlocutores literários a fim de verificar a validade da definição encontrada; e, por outro
lado, velando aquilo que sobre sua natureza revela, ao dar a conhecer sua definição sob a sugestão
admirável do discurso mítico, busca instigar a alma do seu interlocutor leitor a adentrar no
horizonte que é aberto por tal discurso, a saber, o da filosofia. Em suma, o que se verá no Banquete
é que “[...] a única razão que há para saber é dada pelo Amor” (Santos, 2012, p. 86).



43

2. Os Discursos: Do Mito à Filosofia
Exposto o prólogo do Banquete e como ele introduz a tensão mito-filosofia, adentrar-se-á,

agora, na exposição dos discursos que compõem, em última instância, o conteúdo principal da
obra e, em especial, como tal tensão se desenvolve a partir deles. Ao todo são sete discursos
proferidos, cada um possuindo seu respectivo autor. São eles: o de Fedro, o de Pausânias, o de
Erixímaco, o de Aristófanes, o de Agatão, o de Sócrates e, por fim, o de Alcibíades. E não sem
propósito, Platão escolhe tomar a face de tais personagens, uma vez que cada um deles representa
uma classe específica de sua época, todas possuindo prestígio: Fedro, o jovem retórico; Pausânias,
o orador político; Erixímaco, o médico cientista; Aristófanes, o poeta cômico; Agatão, o poeta
trágico; Sócrates, o filósofo; e Alcibíades, o aristocrata político. Assim, é estando em cena com
estas personagens e tudo aquilo que eles representam que a personagem filosófico-socrática irá
desenvolver a finalidade filosófica da obra, isto é, irá desenvolver uma resposta à pergunta pela
natureza do deus Eros e suas implicações.

Os discursos, porém, não se dão como uma fria dissecação do objeto de análise; é a um
deus que investigam. Na verdade, eles se constituem como aquele tipo de composição poética
destinada ao louvor de um deus ou herói, a saber, como um encômio (ἐγκώμιον). E isto em vista
de reparar justamente o erro dos poetas de até então não terem celebrado tão grande deus
condignamente, havendo, pois, por parte deles, uma negligência para com o divino Eros (177a-c).
Logo, pela perspectiva de diversas ocupações distintas entre si, Amor será cantado; inclusive pela
filosofia. A investigação acerca da natureza de tal divindade está, portanto, imersa em um
sentimento piedoso por reparação do esquecimento de um deus e, consequentemente, marcada por
um discurso de cunho religioso; mais uma manifestação da tensão característica da obra.

Contudo, um movimento interessante é notado no decorrer dos discursos, pois à medida
que Eros é elogiado por cada um dos que, a partir da sua ocupação específica, se põe a falar sobre
ele e seus benefícios, Eros também é progressivamente desdivinizado. Em Fedro ele é o deus mais
antigo e, com isso, causa dos maiores bens; Em Pausânias, Eros deixa de ser causa apenas de bens
e passa também a poder causar males, perdendo com isso sua unidade e passando a ser dois, um
bom e um mau; em Erixímaco, o deus continua tendo sua natureza dividida em dois, mas ganha
maior amplitude, perdendo ainda mais a pessoalidade típica das divindades gregas, pois sua
duplicidade deixa de dizer respeito tão-somente a uma duplicidade moral e passa a abranger todo



44

o cosmos, sendo uma força harmonizadora dos pares de contrários presentes nele; em Aristófanes,
Eros é considerado sob uma perspectiva bem mais antropológica-psicológica do que sob uma
perspectiva, por assim dizer, teológica, estando sua natureza mais próxima a uma afecção da
condição humana; em Agatão está o contrário do que é dito por Fedro, Eros agora é o mais jovem
dos deuses, deixando de ser um deus originário, colocando-se, destarte, no limite do que é divino.

Posto isto, chega-se, enfim, ao discurso de Sócrates, no qual a desdivinização de Eros é
consumada e este último deixa de ser um deus e passa a ser um daímon (δαίμων), isto é, aquilo que
está entre (μεταξύ) um deus e um mortal, não sendo nem um nem outro, mas ao mesmo tempo
ambos, em alguma medida. O que concede a Eros uma posição privilegiada, a saber, aquela que,
tensionalmente, liga aquilo que até então pela poesia estava separado, isto é, o divino e o mortal,
a sabedoria e o homem. Sendo, aliás, por tal posição que o título de filósofo lhe é concedido, uma
vez que não sendo divino não sabe, mas não sendo mortal também não ignora; logo, participando
de ambos, pode buscar saber. Sua pressuposta divindade é, com efeito, diminuída à posição de
daímon para que, por Eros, o mortal abra-se ao amor do que é imortal, para que se abra à filosofia.
Ao ponto que, no último discurso, o de Alcibíades, a desdivinização de Eros chega a tal patamar,
assim como sua aproximação à filosofia, que sua natureza, em certo sentido, é representada a partir
da natureza de Sócrates; de modo que é na pessoa do filósofo que Eros será louvado pelo
aristocrata.

Analisar tal processo de desdivinização de Eros a partir dos discursos e em como ele, em
certo sentido, marca uma passagem do mito à filosofia ao esvaziar um deus de sua divindade para
servir aos propósitos platônicos do fazer filosófico, mas também como a própria natureza
intermediária de Eros mantém, em algumamedida, a tensão entre mito e filosofia é, pois, a empresa
do presente capítulo.

2.1. Discurso de Fedro

Narrada a recepção de Sócrates por parte de Agatão, estando todos os convivas, enfim,
acomodados, narra-se agora o banquete propriamente dito. Este último, sendo uma festividade
regada à comida e à bebida, era comumente dividido em dois momentos distintos, um destinado
ao jantar (δεῖπνον) e outro à comunhão em torno da bebida, que era designada como o banquete



45

32 No original: “[...]οὐ γὰρ ἐμὸς ὁ μῦθος, ἀλλὰ Φαίδρου τοῦδε, ὃν μέλλω λέγειν” (177a). O que poderia
também ser traduzido por: ”[...] pois não é meu, mas aqui de Fedro o mito [ὁ μῦθος] que vou narrar [λέγειν]”
(177a). Interessante, portanto, notar como esse trecho que abrirá os discursos narrados na obra representa
a tônica da tensão que perpassa toda a estrutura dela. No prólogo, o λόγος de Apolodoro não é dele, é o
μῦθος de Aristodemo que constitui seu narrar (λέγω). Nos discursos narrados, é também a partir do
encontro de μῦθος e de λόγος que λέγω se dá, é sob a forma de μῦθος que os λόγοι sobre a natureza de
Eros são construídos; sendo eles mesmos já o μῦθος de Aristodemo recebido por Apolodoro. Assim,
evidencia-se no trecho citado o encontro tensional entre a palavra do poeta, o μῦθος, e a do filósofo, o
λόγος. De modo que o λέγω do Banquete é tanto um quanto o outro, e isto ao mesmo tempo em que não
é nem completamente um nem outro — é de fato uma obra erótica, como se verá no decorrer deste
trabalho.

(συμπόσιον) propriamente. Posto isto, uma vez passado o primeiro momento, Agatão, o anfitrião,
faz então menção a dar início ao segundo momento da festividade, porém tanto ele mesmo como
os demais ali presentes mostram-se indispostos à bebida, tendo em vista a presença deles numa
grande bebedeira no dia anterior (176a-c). Daí que, Erixímaco, como médico que era, sugere que
ninguém seja forçado ao muito beber apenas para cumprir o rito comum da ocasião, propondo a
alternativa de que tal momento de extravagância fosse substituído por outro mais comedido, a
saber, deixando-se de regar o momento com bebida, passassem a regá-lo com discursos (176e).

Ora, mas acerca do que discursariam? Erixímaco já possuía uma sugestão em mente, no
entanto, como ele afirma: “[...] não é minha, mas aqui de Fedro a história que vou dizer” (177a)32.
O médico menciona então uma indignação particular do jovem retórico: a negligência dos poetas
para com o tão venerável deus Eros, ao qual não se fez sequer um encômio (idem). E, mostrando-
se concordante com a posição de Fedro, Erixímaco continua a denúncia de que “[...] ao Amor
nenhum homem até o dia de hoje teve a coragem de celebrá-lo condignamente, a tal ponto é
negligenciado um tão grande deus” (177c). Eis, pois, a sua sugestão para os discursos, que,
buscando satisfazer o deus, cada um faça um discurso de louvor a Eros — a faceta do divino
esquecida pelos poetas —; o que ganha o consentimento de todos.

Contudo, antes de começar a narrar os discursos de cada um, uma ressalva é feita pelo
narrador. Apolodoro confessa que, se por um lado Aristodemo, a fonte de sua narração, não se
lembrava bem de tudo o que cada um deles disse; por outro lado, ele já não se lembrava de tudo
o que o mesmo Aristodemo, na sua limitação de memória, narrara-lhe sobre os discursos (178a).
O fato de o prólogo introduzir o Banquete como a narração de uma narração mostra aqui mais uma
vez sua relevância. Na iminência dos primeiros passos da filosofia na obra, o leitor é lembrado
mais uma vez que o chão sobre o qual eles serão dados é, em alguma medida, poético. Mas se o



46

33 Esse traço da personalidade de Fedro também é demonstrado na obra homônima de Platão, na qual a
personagem aparece entusiasmada depois de um longo período de tempo ouvindo o retórico Lísias.
Mostrando-se tão dado à suposta arte do discurso que não apenas ouviu atentamente a fala de Lísias,
mas também insistiu para que esta lhe fosse repetida. Além disso, ainda tomou emprestado o manuscrito
do discurso, pondo-se a decorar aquilo que julgou importante a fim de praticar o discurso com qualquer
um que também ame tal ocupação (Fedro, 227a-228d).
34 Cf. Hesíodo, Teogonia, v. 116-122.
35 Cf. DK 28 B13.

mito vela, ele também revela, de modo que Apolodoro afirma se lembrar pelo menos do que era
mais importante em cada um dos discursos que ele jugou digno de lembrança. E, com isso, anuncia
que, finalmente, dará início à narração do que foi dito sobre Amor no banquete organizado por
Agatão.

Seguindo a ordem dos discursos, o primeiro a falar é justamente aquele que fez nascer o
desejo (ἐπιθυμία) em Erixímaco de louvar a Eros, isto é, Fedro. Ele “[...] representa aquele tipo de
homem de letras para quem o mais importante, de longe, é ouvir ou ler discursos; sendo um grande
amante dos retóricos e da arte de escrever” (Reale, 2001, p. 34, tradução nossa)33. O que,
inevitavelmente, ecoa em seu discurso elogioso sobre Amor, uma vez que, em sua elaboração,
Fedro evoca uma tradição comum hesiódica34, mas que encontra voz também em Acusilau e
Parmênides35, na qual Eros é um dos deuses primordiais.

Valendo-se disso, ele afirma ser Amor o mais antigo, o mais honrado, o mais poderoso dos
deuses e, portanto, a causa dos maiores bens para os homens, porque, em última análise, é ele quem
incute a vergonha do que é feio e o apreço do que é belo naqueles que estão dispostos a viver uma
vida nobre. E o faz a partir do par amante (ἐραστής) e amado (ἐρώμενος), tendo em vista que o
amor por este último inspira o primeiro à virtude, transformando-se o ato vicioso em fonte de
grande dor (178c-d). Assim, sendo, em alguma medida, invadido pela divindade erótica, o amante
surge como uma figura divinizada diante do amado; é, pois, um inspirado (ἔνθεον) (179a). Ora,
uma vez inspirado, o que faz não faz por si, mas pela ação divina; e justamente por estar sob a
influência de tão grande deus, o amante é levado às grandes ações, inclusive morrer por seu amado.
É o caso de Alceste, que morre por aquele que amava, seu marido; exemplifica Fedro usando
novamente uma tradição poética comum (179b-c).

Além disso, evocando agora a tradição homérica, o jovem retórico aponta para a outra
perspectiva do fenômeno amoroso, a saber, a do amado. Pois se o amante é o inspirado por Eros
aos grandes sacrifícios; no que consiste a morte de Aquiles, o amado, por Pátroclo, o seu amante?



47

36 Como afirma o famoso sofista Protágoras: ”Quanto aos deuses, não posso saber nem que são, nem
que não são; pois muitas coisas impedem o saber, incluindo a incerteza e a brevidade da vida humana”
(Diógenes Laércio, vidas e doutrinas dos filósofos ilustres, IX, 51, 19-20, tradução nossa).
37 Por que é o sofista quem evoca a tradição poética na obra? Porque, em Platão, há uma certa
proximidade entre a figura do poeta e a do sofista, a saber; ambas ocupações são de natureza mimética
e, por consequência, fogem às determinações da técnica (τέχνη). Ou seja, tanto no fazer poético como no
fazer sofístico, o que está em jogo não é o saber propriamente, mas sua aparência (εἴδωλον). O poeta,
num jogo de aparências, ocultando a si mesmo ao mimetizar um personagem seu, faz-se capaz de falar
das mais diversas técnicas sem ser ele próprio técnico em nenhuma delas; basta que seu personagem
seja um carpinteiro e lá estará o poeta, aparentemente, sabendo sobre carpintaria (Cf. Íon, 537a-540a;
República, III, 393b-c). O Sofista, por sua vez, se vale das palavras exibindo cópias faladas das coisas
para ludibriar os mais jovens de que falam a verdade sobre tudo e, com isso, de que são os mais sábios
em tudo, de modo que, no terreno da mera opinião, fabricam a aparência (φάντασμα) de um verdadeiro
conhecimento sobre todas as coisas; assim como o pintor que se faz capaz de, pela pintura, fazer imitações
da terra, do mar, dos céus, dos deuses e tudo o mais que possuem o mesmo nome das coisas reais e,
com isso, se quiser, até mesmo de enganar os mais ingênuos de que ele é capaz de realizar tudo que
quiser por sua arte (Cf. Sofista, 233c-234c). Entretanto, se pela imitação ambos se mostram
aparentemente sábios em qualquer técnica que seja, consistindo nisso a aproximação entre eles, em
Platão, porém, há algo que distingue o poeta do sofista e, consequentemente, impede que a natureza de
um se confunda com a do outro; e o que revela o que seja isto é o dilema final no Íon. Ora, findada sua
discussão com Sócrates, o rapsodo Íon, sendo capaz de falar de Homero como ninguém, não foi capaz,
porém, de demonstrar real conhecimento acerca das coisas que Homero falava (condução de carros,
medicina, adivinhação, guerra...); com isso, Sócrates conclui que ou Íon é injusto, o que, na ironia presente
no contexto, significaria dizer mentiroso, ou por concessão divina é possuído e, com isso, nada sabendo,
se faz capaz de falar muitas e belas coisas acerca do poeta — preferindo Íon a segunda opção (Íon, 541e-
542a-b). Assim, Platão, resguardando seu caráter religioso, salva, em certo sentido, a poesia ao conceber
o poeta como um inspirado, o que possibilitaria a este último falar daquilo que não sabe, mas ainda assim
ser capaz de falar coisas belas e, em alguma medida, verdadeiras, uma vez que quem fala mesmo é o
deus através dele; restando, pois, ao sofista, porém, apenas o título de injusto e mentiroso, uma vez que
fala do que não sabe apenas no intuito de enganar os incautos e, consequentemente, vender a si mesmo
como sábio.
38 Cf. Parmênides, DK 28 B1-9.

Resposta: num ato de bravura, realizado sem necessidade de inspiração e unicamente por suas
próprias forças, com o objetivo de honrar o apreço por aquele que o ama. Sendo, aliás, tal sacrifício
do amado mais honroso do que o do amante sob inspiração divina, uma vez que a bravura
necessária para tamanho ato não foi um dom direto daquela antiga e poderosa divindade, mas uma
disposição cultivada pelo mortal em sua própria mortalidade (179e-180b).

Eis, portanto, o primeiro discurso sobre Amor. Sem voltar sua investigação diretamente à
natureza da divindade, Fedro constrói sua fala como um verdadeiro entusiasta da retórica sofística,
a saber, tendo o distante mundo dos deuses como lhe sendo vedado o acesso (Schüler, 2001, p.
28)36. Prova disto é como aquilo que é dito de Eros não passa da evocação de uma concepção
poética tradicional sobre a divindade37. Logo, não possuindo qualquer referente que, em alguma
medida, escape à fugacidade da mera opinião (δόξα) e que, com isso, lhe abra o caminho do que
é38, resta a Fedro a inércia intelectual, tomando o mito em seu sentido autorreferente e,



48

consequentemente, as institucionalizadas declarações dos poetas como o fim da sua investigação.
Em outras palavras, há no discurso de Fedro o uso sofístico da poesia, isto é, estando alheio a
qualquer influência divina, impõe-se o silêncio às Musas ao tomar suas palavras a partir da
petrificação promovida pela tradição, a partir da mera recitação e recordação dos textos
metrificados a fim de alcançar uma persuasão estéril, a saber, aquela que encontra seu termo na
opinião pela opinião. Não por menos, Robin vê nesse discurso apenas uma tentativa de encontrar
no amor um fermento de moralidade, e isto a partir da mera erudição livresca; sendo, pois, fiel ao
que a personagem representa na obra (1938, p. 38).

Contudo, diferente do que pode parecer, o fato de faltar ao discurso de Fedro uma
investigação filosoficamente instigante acerca de Eros não implica lhe faltar importância na
economia dos discursos. A bem verdade, como nota Schüler, seu discurso fundamenta a unidade
da obra. E isto em razão de levar o leitor às sombras, sem as quais o caminho para as ideias das
quais aquelas são reflexos está perdido (2001, p. 37). O que significa dizer que o não-saber tanto
da sofística como da poética, ambos encontrados no discurso de Fedro, inauguram o horizonte da
investigação filosófica pretendida no Banquete. Cada uma dessas ocupações diz respeito a um dos
dois âmbitos radicalmente divididos que o Eros mítico e filosoficamente elaborado no discurso de
Sócrates/Diotima buscará unir, a saber, o mortal e o divino: a sofística é o destino do mortal quando
fechado em sua própria mortalidade, isto é, resta-lhe apenas a relatividade do devir da opinião,
estando tudo o que há de mais importante à mercê da persuasão por si mesma; a poética é o divino
falando através do mortal para os mortais, mas considerando que a palavra cantada é a sabedoria
divina, ela não cabe aos ouvidos da mortal ignorância.

Com efeito, se Amor, no Banquete, é aquele que irá de algum modo ligar esses dois polos
contrários, faz-se necessário que a sua natureza se torne menos divina tanto quanto possível para
que ocupe aquele espaço até então vazio entre eles. Assim sendo, é nessa direção que Platão tece
a ordem dos discursos na obra. De modo que a cada discurso que passa, Amor se mostra cada vez
menos divino, e isto até o ponto em que, no discurso de Sócrates, não seja mais um deus, e sim um
daímon. Concorda-se, portanto, com Juliano Paccos Caram, quando este enxerga na ordem dos
discursos do Banquete aquilo que chamou de progressiva desdivinização (2018, p. 45).

Nesse sentido, o discurso de Fedro ganha ainda mais razão de ser. Se por um lado ele abre
o horizonte da discussão acerca do divino e do mortal enquanto inconciliáveis seja pela poética



49

39 Em certo sentido, o discurso de Fedro não apenas coloca Eros no mais alto patamar da divindade, mas
também ele mesmo dá início a sua desdivinização (Caram, 2018, p. 48). Vale lembrar que seu discurso
não aponta o fenômeno erótico como sendo unívoco, mas sim como possuindo uma clara bifurcação, uma
vez que a experiência do amante é distinta da do amado. O primeiro é inspirado pelo deus, logo a honra
dos seus grandes atos pelo amado é dividida com aquele que o inspira à bravura; o segundo, por sua vez,
age tão-somente por suas próprias forças e gosto pelo amante. E aqui reside o primeiro germe do
rebaixamento da natureza de Eros, pois, entre as duas experiências, a do amado — o não inspirado — é
a mais honrável diante dos deuses. Desse modo, o discurso de Fedro tende a uma desmitificação do deus,
e a energia primordial do Eros de Hesíodo que inspira o amante é ofuscada por aquela encontrada no
próprio homem (Schüler, 2001, p. 33).

seja pela sofística; por outro lado, assumindo-se a necessidade de conciliá-los através de um Eros
menos divino, ele é o discurso responsável por colocá-lo na posição que deverá ser
progressivamente questionada: a da máxima divinização39.

2.2. Discurso de Pausânias

Dada revelação acerca do primeiro discurso sobre Amor, a Musa volta a velar. A palavra
dá mais uma vez lugar ao silêncio na obra. Na ordem dos discursos, após Fedro quem discursa é
Pausânias, porém Apolodoro menciona que entre o primeiro e o segundo houve outros discursos
que escaparam à memória de Aristodemo e, portanto, que ele não seria capaz de narrá-los, uma
vez que não recebera narração deles por parte deste último (180c). Assim, a tensão típica do mito
entre ἀλήθεια e λήθη se mostra mais uma vez de maneira clara no findar do primeiro discurso, de
maneira que Platão a partir dele tanto estabeleceu o principal objeto da investigação filosófica da
obra — a natureza de Eros —, como, no hiato entre os discursos, relembra novamente ao leitor o
contexto poétio no qual ela está mergulhada.

Reconhecido, pois, o espaço vazio de memória entre Fedro e Pausânias, Apolodoro segue
sua narração dos discursos. Se o primeiro em cena foi o jovem retórico de tendências sofísticas,
agora o lugar no palco é cedido ao refinado reitor político (Reale, 2001, p. 25). E uma vez que a
máscara é trocada, o teor do discurso também. O primeiro evocou os poetas; o segundo, no entanto,
muito mais tem a dizer sobre os legisladores.

Pausânias começa sua fala fazendo uma ressalva sobre o que foi estabelecido sobre os
discursos. Segundo ele, não é belo que tão-somente se elogie Amor; antes é necessário distinguir
qual Amor é digno de elogio, porque, diferentemente do que Fedro pensou, não um, mas dois são
os Amores. A razão disso é que não há Amor sem Afrodite. Assim, havendo apenas uma deusa,



50

40 Afrodite narrada por Hesíodo em Teogonia, 188-206.
41 Afrodite narrada por Homero em Ilíada, V, 370.
42 Donaldo Schüler sugere a possibilidade de traduzir ”πάνδημος” por humano (2001, p. 40), sugestão
esta que foi acatada no presente trabalho.
43 Cf. Dion Davi Macedo, A condição da mulher na cultura grega, in: Macedo, 2001.

haveria apenas um Amor. Entretanto, Pausânias argumenta que duas são as deusas. A primeira é
a Afrodite Urânia, a Celestial; sendo das duas a mais velha, é filha de Urano e não possui mãe40.
A segunda é a Afrodite Vulgar, a Popular; mais nova e possuindo mãe, ela é filha de Zeus e
Dione41. Por consequência, há, com isso, um Amor que acompanha a primeira Afrodite, o Amor
Celestial, e um Amor que acompanha a segunda, o Amor Vulgar ou humano (180c-e)42.

Posto isto, tal como qualquer ação, o amor não é nem belo nem feio por si mesmo, mas
pode ser belamente ou não praticado. A questão a ser investigada é, pois, qual dos dois Amores
leva a amar de maneira bela. Para tanto, Pausânias expõe a natureza de cada um deles. O Amor de
Afrodite Vulgar, o humano, é o que diz respeito aos homens vulgares, uma vez que estes não amam
menos as mulheres do que os jovens rapazes; ou seja, possuindo sua Afrodite pai e mãe, dele não
participa apenas o masculino, o feminino também lhe é constitutivo. A consequência direta disto
é que nos seus amados amam mais o corpo do que a alma. Desprovidos de inteligência, buscam o
ato erótico por si só, não se preocupando se o realizam decentemente ou não. O Celestial, por sua
vez, seguindo a Afrodite que nasce somente de Urano, cabe, portanto, somente ao masculino, mais
especificamente aos jovens rapazes; o que, para Pausânias, implica dizer que ele está dado ao que
é por natureza mais forte e inteligente; logo, foge à vulgaridade do Amor que segue a Afrodite
mais jovem ao excluir de si o feminino (181a-c).

A distinção está, portanto, feita. Na imagem do duplo Eros estabelecida por Pausânias, o
Celestial mostra-se como a maneira bela de amar e, sendo assim, como aquele que é digno de ser
elogiado pelos convivas. A ilação direta disto é que amar corretamente é coisa do sexo masculino
e, por consequência, o par amante-e-amado só se diz de maneira plena entre os machos da espécie
humana. Em outras palavras, o que Pausânias está fazendo em seu discurso é defendendo a
manutenção de uma prática já comum da Atenas do seu tempo, a saber: o amor aos jovens (ὁ τῶν
παίδων ἔρως). É, então, no âmbito da convenção que sua fala caminha: ela parte da convencional
posição de supremacia político-cultural que os homens possuíam sobre as mulheres43 e assume
como ponto de chegada a construção de uma apologia contra confusões sobre o amor aos jovens
que acabaram convencionando leis que o proibiam (181e-182c).



51

Destarte, Pausânias passa a esclarecer em seu discurso a genuína natureza e beleza do amor
aos rapazes. Segundo ele, os maus exemplos que acabaram criando normas contra a aquiescência
do jovem amado ao seu amante são frutos do Amor Vulgar, daquele que não é constante uma vez
que ama o que também não é constante: o corpo (183d-e). Ao amante Celestial, por sua vez, não
deveria caber a censura da lei, pois o que ele ama em seu amado é o constante caráter; sendo, então,
seu amor também constante (idem). No entanto, havendo a possibilidade de o jovem conceder
seus favores amorosos tanto a um bom amante como a ummau, Pausânias reconhece a necessidade
de baixar uma norma que distinga tanto o correto papel do amante como a decente aquiescência
do amado. Para ele, o bom amante é aquele que, amando a alma do seu amado, é capaz de torná-
lo mais sábio e mais virtuoso; e a voluntária aquiescência do amado ao amante, por sua vez, se diz
bela quando se dá em vista deste fim pedagógico. Daí que uma lei adequada sobre o amor aos
jovens deve congraçá-lo com o amor ao saber e às demais virtudes, de modo que a concessão de
favores amorosos do amado ao amante só se diz bela quando coincide com a contribuição do
segundo na educação para a sabedoria e para a virtude do primeiro (184c-e).

Conclui-se, assim, o segundo elogio ao Amor, ou melhor, àquele que dentre os dois tipos
se mostra como sendo o único digno de recebê-lo. Em Pausânias, ainda não sendo o elemento
reconciliador da cisão presente no par de contrários divino-mortal, Eros é, pois, ele mesmo vítima
dessa cisão. Havendo um Eros Celestial e um Eros humano, não há nada que se diga um meio-
termo entre eles, nada que imponha tensão. Um é belo e o outro, não; um diz respeito ao lugar de
perfeição típica do que é divino — o céu — e o outro ao lugar próprio da vulgaridade — a
mortalidade dos humanos. O que, inevitavelmente, é fruto do papel que a personagem ocupa na
obra. Como reitor-político, nota Reale, a preocupação de Pausânias está muito mais voltada à lei
positiva do que à natureza da coisa ela mesma (2000, p. 71). Sendo assim, partindo do que já foi
convencionado, Pausânias elogia Eros em vista daquilo que ele defende como convenção sobre o
amor aos jovens; devendo, em vista disso, colocar em termos objetivos o modo correto e louvável
de amar e o modo errado e digno de censura de fazê-lo; não podendo haver, portanto, espaço para
confusões entre eles ou para que a lei sobre o bem amar seja, com más intenções, mal interpretada.
Eros é, desse modo, muito mais um recurso retórico por meio do qual o reitor pode, no mito,
justificar seus interesses de natureza política do que o objeto principal de um elogio ou até mesmo
de uma investigação.



52

Entretanto, se o Eros político-pedagógico de Pausânias, por um lado, não é capaz de superar
a radical separação entre o que cabe aos deuses e o que cabe aos mortais; por outro, com ele é dado
o primeiro passo significativo na economia da desdivinização de Amor. A crítica feita a Fedro de
que não um, mas dois, os Amores, destitui aquele deus originário e poderoso do primeiro discurso
de sua unidade. Tocando-lhe, agora, a multiplicidade, sua bondade para os homens passa a ser
relativizada: Eros é causa dos maiores bens, como afirmara Fedro; mas, com Pausânias,
acrescenta-se a possibilidade dele também ser causa de males. Além disso, a própria subordinação
de Amor a Afrodite, donde se justifica sua dualidade, corrobora sua desdivinização, porque, como
nota Schüler, tal noção pertence às versões mais recentes do seu mito. Daí que Pausânias destitui
este último das qualidades cósmicas que os antigos lhe conferiram e, com isso, abre o deus também
à vulgarização dos conflitos privados da subjetivação (2001, p. 41).

2.3. Discurso de Erixímaco

Pausânias termina sua fala e mais uma vez a ordem da narração dos discursos passa por
imprevistos. Desta vez, não mais um lapso de memória do narrador do narrador, mas um soluço
inesperado que acomete uma das personagens. A vítima é Aristófanes, justamente aquele que seria
o próximo a discursar. Como Apolodoro testemunha, reconhecendo estar incapacitado de falar ao
fim do discurso de Pausânias, Aristófanes recorreu àquele que, dos convivas, era o mais capacitado
para ajudá-lo, isto é, o médico Erixímaco. Ajudando-o ao passar técnicas para que pudesse
melhorar do soluço, Erixímaco também faz a gentileza de tomar a palavra em seu lugar a fim de
que ele tenha tempo de recompor-se.

É, pois, pela perspectiva de alguém dado à medicina ou, mais especificamente, de um
cientista inspirado na filosofia naturalista (Reale, 2000, p. 82), que o terceiro discurso da obra se
dá. E, assim como foi até então com Fedro e Pausânias, a ocupação do orador não se faz indiferente
no que é dito; pelo contrário, ela dá o tom de toda a fala. Do mesmo modo que o reitor político,
interessado nos assuntos de lei, critica a fala do retórico sofista por não considerar a duplicidade
de Eros e em como isso implicaria a necessidade de distinguir entre a maneira correta e a errada
de os homens amarem, com o intuito de que, enfim, se estabeleça uma norma objetiva sobre o
amor; Erixímaco, em vista de sua arte, também encara o discurso do seu predecessor como
insuficiente (185e-186a).



53

44 Empédocles também concebe um princípio duplo pelo qual elementos distintos são ora convergidos
em um só ora de novo divergidos entre si, formando, com isso, o harmonioso cosmos; a saber, Amor e
Ódio. Cf. DK 31 B17, 20, 21, 22, 23, 26 e 35.

Se Pausânias atribui o duplo Amor apenas às relações humanas, Erixímaco o atribui a todos
os seres, estendendo-se tanto na ordem das coisas humanas como na das divinas. Sendo a medicina
exatamente aquilo que o fez constatar tal realidade. Segundo ele, a natureza dos corpos comporta
o duplo Eros a partir daquilo que se chama sadio e mórbido. A novidade, porém, é que, para-além
do legalismo de Pausânias, a dessemelhança entre os constituintes do duplo Amor não leva a
escolha exclusiva por um deles, mas, como coloca o médico, “[...] o dessemelhante deseja e ama
o dessemelhante” (τὸ δὲ ἀνόμοιον ἀνομοίων ἐπιθυμεῖ καὶ ἐρᾷ) (186b). Em outras palavras, o
que Erixímaco está dizendo à luz da medicina é que os dessemelhantes tendem ao equilíbrio. De
maneira que a medicina se diz justamente como a ciência dos amores do corpo, isto é, como aquela
ciência mais capaz de fazer com que os elementos mais hostis no corpo fiquem amigos e se amem
mutuamente (186c-d).

À luz do mesmo conceito, Erixímaco faz referência a outras artes, mostrando, assim, o
caráter universal do seu duplo Eros. Na música, a harmonia e sua agradabilidade aos ouvidos é
efeito da associação de sons consonantes e discordantes, por exemplo, o agudo e o grave. Na
culinária, a comida é prazerosa na medida em que foge aos excessos (187e). Nas estações que se
formam a partir da mistura razoável do quente e frio, do seco e do úmido (188a). Na adivinhação,
produtora de amizade entre deuses e homens (φιλίας θεῶν καὶ ἀνθρώπων δημιουργός) por meio
das manifestações amorosas que almejam a justiça divina e a piedade (188b-d). Em todas elas,
pois, Eros, enquanto duplo, mostra-se a causa das associações necessárias entre os dessemelhantes
que as compõem para que alcancem a virtude própria de cada uma. Daí, concluindo Erixímaco,
que: “Assim, múltiplo e grande, ou melhor, universal é o poder que em geral tem todo o Amor
[...]” (188d).

O Eros do médico, portanto, ecoando a cosmologia de Empédocles, está muito mais para
um princípio cosmogônico que fundamenta o fenômeno da atração e repulsão entre os seres que
compõem o cosmos44 do que um deus primordial ou, ainda, um par de contrários dependentes da
Afrodite que lhes correspondem. Logo, cumpre o propósito de, em alguma medida, desdivinizar
o maximamente divino Eros de Fedro. Aliás, ele cumpre isto melhor do que Pausânias, uma vez
que este último, atacando a unidade de Eros e, a partir disto, dividindo-o em dois tipos de amores



54

45 Ecoa-se, aqui, a crítica que, no Fédon, Platão, por boca de Sócrates, faz a Anaxágoras. Pensando ter
encontrado neste último uma explicação satisfatória para a causa do vir a ser de todas as coisas, uma vez
que, aparentemente, defendia que o princípio último da ordenação do cosmos era inteligente e, em vista
disto, tudo teria ordenado em vista do melhor; logo decepcionou-se. Sócrates relata como, a bem verdade,
o que exercia função de causa no pensamento dele eram coisas despropositadas (o ar, o éter, a água...)
e, consequentemente, sem vistas ao que é mais inteligente, ao que é melhor, ao Bem. Assim, segundo
ele, Anaxágoras confundira a concausa das coisas, isto é, os elementos necessários para a constituição
das coisas, com a causa real, aquilo que ordenou a constituição das coisas em vista do melhor.
Entendendo, Sócrates, pois, que: ”Que se diga que sem ossos, sem músculos e outras coisas eu não
poderia fazer o que me parece, isso é certo. Mas dizer que é por causa-disso que realizo as minhas ações
e não pela escolha que faço do melhor e com inteligência — essa é uma afirmação absurda” (99a-b).

inconciliáveis entre si, nenhum passo pôde dar na direção da superação da cisão divino-mortal.
Como nota Caram, em Erixímaco, Eros aparece, pela primeira vez, como uma potência relacional
entre imortais e mortais (2018, p. 54) — como é o caso da citada arte da adivinhação que promove
a comunhão entre deuses e homens.

Concebendo o desejo do dessemelhante pelo dessemelhante, o cientista da natureza
consegue, enfim, propor uma alternativa à radical separação entre o que cabe aos deuses e o que
cabe aos mortais — de maneira superficial, contudo. É verdade que, através do seu Eros
cosmogônico, a conciliação entre o que até então parecia irreconciliável se torna uma
possibilidade, mas algo ainda falta ao discurso de Erixímaco. Se é a desdivinização de Amor que,
tornando-o em uma espécie de lei universal, abre o horizonte para que os contrários sejam
associados entre si; então é o naturalismo, pela qual ela se dá, que faz com que fuja a Erixímaco
a perspectiva de uma causa real ou primeira, isto é, aquilo sem o que Amor enquanto causa de
conciliação entre contrários estaria incapacitada de atuar45. Diz-se, com isso, o seguinte: Erixímaco
ignorou a questão pelo que daria a razão de ser do desejo do dessemelhante pelo dessemelhante,
contentando-se com o simples fato de tal desejo ser um princípio da natureza, não cabendo,
portanto, encontrar uma causa fora da perspectiva naturalista do cosmos. Em vista de que o
dessemelhante ama o dessemelhante? A resposta para esta pergunta não se encontra no discurso
de Erixímaco e, considerando o que sua personagem representa, não se poderia mesmo esperar
encontrá-la ali.



55

46 A presença de Aristófanes enquanto personagem do Banquete é polêmica. Sendo um célebre
comediógrafo, ele é conhecido, dentre tantas outras, por sua obra As Nuvens. Nela, ele vilipendia Sócrates
e sua ocupação, a filosofia, criando uma caricatura sua e o colocando no mesmo patamar dos sofistas,
mestres na produção de aparências de sabedoria. Sendo tal peça, inclusive, mencionada por Platão na
Apologia de Sócrates como uma possível fonte da difamação feita contra seu mestre e das confusões
acerca da sua real ocupação; o que acabara levando-o, já idoso, ao Tribunal e, por fim, à condenação à
morte (cf. Apologia de Sócrates, 19a-20a). Interessante, porém, é que Platão o coloca como personagem
de destaque numa obra cujo objetivo último é justamente, em alguma medida, esclarecer aquilo que
Sócrates, seu mestre, realmente fazia ao filosofar: reconhecendo a diferença entre sabedoria humana e
sabedoria divina como, entendido nas questões de amor que era, amando, buscava, no que lhe cabia
como mortal, fazer-se o mais divino possível. O que, decerto, sugere uma tentativa de defesa da memória
de Sócrates da ridicularização cômica empreendida por Aristófanes.
47 O prelúdio da fala de Aristófanes é de toda marcada por tensões. Por um lado, como nota Leo Strauss,
no que diz respeito à recuperação do soluço, demonstrou-se que, aparentemente, no que diz respeito ao
corpo, a ordem, a decência e o bom comportamento precisam do feio — espirros e coisas desse tipo —;
o que abriria margem para se pensar que talvez o mesmo ocorra com a alma e, consequentemente, com
o louvor a Eros (2001, p. 120). Por outro, a desordem que se dá tanto com os soluços de Aristófanes como
com os ruídos necessários à sua recuperação contrasta diretamente com a ordem estabelecida pelo
discurso de Erixímaco, preenchendo-se, com isso, as lacunas entre eles e aquilo que cada um deles
representa — ordem e desordem (Corrigan & Glazov-Corrigan, 2004, p. 67-68). Quanto ao cômico
introduzindo o trágico, Aristófanes é um prelúdio da máxima encontrada no final da obra, a qual concretizar-
se-á plenamente apenas no discurso de Sócrates: “[...] é de ummesmo homem o saber fazer uma comédia
e uma tragédia, e que aquele que com arte é um poeta trágico é também um poeta cômico” (223d). De
qualquer modo, o que fica evidente é que, mergulhando seu leitor nas águas da tensão, Platão o prepara
para o Eros tensional do discurso de Sócrates-Diotima, o qual age como intermediário e comunicador
entre os contrários.

2.4. Discurso de Aristófanes
Recuperando-se do seu soluço, Aristófanes46, comediógrafo que era, conta de maneira

humorada sobre o que seu corpo necessitou para que recuperasse a boa ordem: espirros, estranhos
ruídos e comichões. Erixímaco, por sua vez, não gostando dessa postura cheia de gracejos, diz que
vigiará o discurso do seu colega a fim de que ele não se dê apenas ao risível em suas palavras (189a-
b). Não houve, no entanto, precisão disto, pois a comicidade de Aristófanes apenas serviu como
porta de entrada para a tragicidade em que seu discurso se dá47.

Ora, mas o que caracteriza o aspecto trágico do seu discurso? Exatamente aquilo para o
que sua cômica introdução envolta por soluços apontara: uma certa desordem imposta à condição
humana. É, pois, concebendo Eros como o médico responsável pela cura dos males dessa
desordem, que Aristófanes admite ser necessário entender a natureza humana e suas vicissitudes
antes de iniciar seus ouvintes no poder do deus (189c-d). Porque, se Eros é médico, o é devido à
existência de um doente; logo, para que a natureza do seu poder reparador seja revelada é
necessário compreender primeiro o que é que ele repara.



56

48 Cf. Ferrari, G. R. F. Amor Platônico, In: Kraut, Richard (Org.), 2021, p. 299.

Para tanto, sendo poeta, Aristófanes compõe um mito acerca da natureza humana em sua
origem. A primeira coisa que ele faz notar é: “[...] nossa natureza outrora não era a mesma que a
de agora, mas diferente” (189d). O que se expressa, primeiro, no fato de que, na origem da
humanidade, o número de gêneros serem três: o masculino, o feminino e o que foi extinto, comum
a estes dois, o andrógino (189d-e). E, segundo, na forma inteiriça que os humanos assumiam. Eles
possuíam um formato esférico com a quantidade de membros inferiores e superiores dobrada,
assim como dois rostos opostos um ao outro, quatro orelhas e, em especial, dois gêneros: ora sendo
metade masculino e a outra metade também masculina; ora uma metade sendo feminina e a outra
também feminina; ou, ainda, ora sendo uma metade masculina e a outra metade sendo feminina,
constituindo-se, assim, o esquecido gênero andrógino (180e-190a). Tal inteireza, como narra o
poeta, concedeu a essa estranha criatura força e vigor para, num ato de presunção, investir contra
os deuses (190b). Daí decorrendo sua trágica condição necessitada de cura, uma vez que Zeus,
diante da rebeldia da humanidade inteiriça, para acabar com a impiedade e intemperança dos
homens, cortou-lhes ao meio. Com isso, de um fez-se dois — e Apolo voltou o rosto, membros e
órgãos para o lado em que foi feito o corte a fim de que se lembrassem da sua antiga condição
(190b-191a). Enfraquecendo-se, assim, a raça humana. Perdida foi sua unidade e a falta passou a
fazer parte da sua constituição.

Logo, a atual condição humana é de incompletude. Amor, por sua vez, surge no mito como
aquele capaz de restaurar a unidade do que agora se encontra dividido. Como coloca o poeta: “É
então de há tanto tempo que o Amor de um pelo outro está implantado nos homens, restaurador da
nossa antiga natureza, em sua tentativa de fazer um só de dois e curar a natureza humana” (191c-
d). Eros se traduz, portanto, como a busca do indivíduo por sua metade e, consequentemente, pelo
vínculo que pode uni-los novamente. É à luz disto que a partir de sua psicologia profundamente
alegórica48, Aristófanes interpreta a atração física enquanto símbolo do desejo pela unidade
humana primitiva (192c-d).

Entretanto, Amor não reconcilia apenas as duas metades do humano inteiriço outrora
separadas. Seu poder alcança até mesmo aquilo que causou tal desgraça aos homens, isto é, a
impiedade. Ora, esta última é um empecilho à sua ação, “[...] pois amigos dos deuses e com eles
reconciliados descobriremos e conseguiremos o nosso próprio amado, o que agora poucos fazem”



57

49 Caram, lendo o discurso de Aristófanes, entende ser Eros uma potência inerente à alma, efeito direto
da ruptura imposta à natureza humana e, por isso, possuidora de um poder autocurativo (2018, p.58).

(193b). Logo, se ser odioso aos deuses é uma oposição direta ao trabalho de Eros — por ser causa
de separação, o oposto do que Amor propõe—, a fim de evitar uma nova fenda na natureza humana
e sobretudo de ter esperança de encontrar a sua metade perdida, o homem é levado à piedade para
que não seja pesado a Eros e possa ser por ele conduzido ao melhor fim (193c). Nesse sentido,
segundo Aristófanes, Amor é soteriológico; é o caminho esperançoso que se abre ao homem, em
sua trágica condição, como possibilidade de reconciliação com a metade que lhe falta e, em vista
disso, com os deuses.

Assim, pois, exprime-se o Eros de Aristófanes: o nostálgico desejo dos incompletos
humanos pelo todo (192e-193a). Cunhando seu discurso sob uma perspectiva muito mais, por
assim dizer, psicológica do que teológica, Aristófanes dá, com isso, sua contribuição para a
desdivinização de Eros na economia da obra49. Sua fala estabelece uma íntima ligação entre Amor
e a alma humana, ao ponto do primeiro não poder ser considerado como algo à parte da segunda.
De modo que Amor não é considerado como o deus mais antigo, como afirmara Fedro, e, sim,
como um desejo da alma pelo todo (192c-d), efeito da compaixão de Zeus após dividir o humano
inteiriço (191b-d). Em outros termos, Eros, no discurso de Aristófanes, aproxima-se muito mais
de uma afecção própria da condição humana do que de uma divindade teogônica ou até mesmo de
um princípio cosmogônico.

Outrossim, Aristófanes, assim como fizera Erixímaco, propõe a superação da cisão entre
o mortal e o divino. Para o comediógrafo, tal superação far-se-ia possível por Eros na medida em
que este, buscando unir as partes separadas em um todo novamente, promoveria a piedade nos
homens a fim de superar a impiedade causadora da sua condição; possibilitando, em última
instância, a reconciliação entre homens e deuses. O problema, porém, é que essa separação radical
também só é resolvida aparentemente. Se a Erixímaco faltou a causa real do seu princípio
reconciliador, a Aristófanes não faltou. É da falta que se origina Eros enquanto capaz de unir o que
estava separado. É por não possuir sua metade que Amor surge no amante como o apetite e a busca
por ser mais uma vez inteiro. Falta, logo ama. No entanto, a falta por si mesma não pode se mostrar
como a causa de algo de maneira satisfatória, muito menos do desejo erótico. Como entende
Monique Dixsaut, não há nada na falta que seja que capaz de funcionar como causa motriz (2001,
p. 132) e, consequentemente, nada que cause o desejo característico de Eros. Aliás, não há nada



58

na falta que provoque qualquer coisa que seja. Como do que se é totalmente alheio e do que se
ignora completamente pode nascer a união erótica? De que maneira uma potência inerente à alma,
capaz tanto de restabelecer a união perdida da natureza humana quanto de promover nela a virtude
que lhe faltou mesmo em sua totalidade, a piedade, pode ser efeito direto do que não está dado, do
que falta, do que, em última instância, não é? Logo, ainda não é em Aristófanes que a superação
da cisão divino-mortal encontra sua razão de ser.

2.5. Discurso de Agatão

Terminado o discurso do comediógrafo, discursa o tragediógrafo. É, portanto, Agatão, o
anfitrião, quem agora oferece o devido elogio à grande divindade do amor. E se Aristóteles está
correto em ver no amante dos mitos algo de filósofo, então isto se faz perceber na fala do poeta,
uma vez que é ele quem, por primeiro, entendeu o problema inerente aos discursos proferidos até
então, a saber: “[...] que todos os que antes falaram, não era o deus que elogiavam, mas os homens
que felicitavam pelos bens de que o deus lhe é causador” (194e). Isto é, Agatão percebeu que ao
passo que os efeitos de Eros estavam sendo os objetos de atenção dos discursos proferidos, sua
natureza estava sendo ignorada. Assim, em termos poéticos, o discurso do anfitrião do banquete
tem como intuito reparar tal equívoco e, enfim, fazer um encômio digno de Eros, louvando,
primeiramente, aquilo que ele é ao invés de listar os benefícios que ele pode ou não vir a causar
(195a). Em termos filosóficos, por sua vez, sua fala, em certa medida, inaugura a questão pelo ser
de Eros enquanto ele mesmo, pois antes de tudo sua preocupação é responder à questão: que é isto,
a divindade Amor?

Posto isto, Agatão diz que Eros é o mais feliz dos deuses, e isto por ser o mais belo e
virtuoso. Além disso, tendo em vista que é o mais belo, diferentemente do que pensara Fedro, Eros
também é o mais jovem dos deuses, sendo prova disto sua capacidade de fugir da veloz velhice;
estando, assim, sempre no convívio dos jovens (195a-b). Continuando seus elogios cheios de
pompa a Amor: é o mais delicado, residindo apenas no que há de mais brando, isto é, nos costumes,
nas almas dos deuses e nas almas humanas que não são rudes (195c-e). De Eros também se diz ser
úmido, porque, do contrário, ele não seria capaz de amoldar-se às almas de maneira despercebida
(196a). Quanto às suas virtudes, são elas: a justiça, uma vez que Amor não comete nem sofre
injustiça, não sendo passível de ceder à força ao que não convém, pois violência não o toca; a



59

50Nisto, o bem falar do poeta evidencia-se, o que não é de se estranhar, uma vez que o motivo do banquete
é a comemoração da vitória de Agatão em um concurso de tragédias. Sócrates, aliás, ouvindo o discurso
do seu anfitrião, admirado com o uso das palavras, chega a compará-lo com um dos sofistas mais ilustres
de sua época: Górgias (198c). Estabelecendo-se, com isso, mais uma vez, a aproximação da figura do
poeta com a do sofista (cf. nota 36).

máxima temperança, porque nenhum prazer ou desejo lhe é predominante, estando estes, a bem
verdade, sob o domínio do deus; a coragem, já que Amor é capaz de dominar até mesmo o mais
corajoso de todos, tornando-se, desse modo, ele mesmo o mais corajoso; e, por fim, sábio porque
poeta (196b-e).

Tal como Erixímaco, Agatão também honra sua arte em seu elogio a Eros. Concebendo-o
como bom poeta, Agatão coloca Amor em tão alta conta que destitui as Musas de seu lugar
tradicionalmente próprio, a saber, o da inspiração poética. Segundo ele, ainda que alheio às filhas
de Memória, aquele que é tocado por Amor em todo caso torna-se poeta (196e). Logo, além de ser
dado à criação artística (ποίησιν τὴν κατὰ μουσικήν), sendo poeta, Eros também a outros inspira
à criação; e não apenas artística, mas de todos os outros tipos, daí sendo pela sabedoria de Eros
que tanto homens como deuses se tornam ilustres e célebres em suas respectivas técnicas (197a-
b).

É, portanto, em vista de tão grande beleza e virtude que só então Eros vem a ser causa de
tantos outros bens para os homens e para os deuses (197c). Como exemplifica o anfitrião, é Amor
mesmo que retira o sentimento de estranheza e os enche de familiaridade, promovendo todas as
reuniões como a que estava se dando em sua própria casa naquele momento; sendo tal divindade
a responsável por promover os encontros e por guiar todos nas festas, nos coros e nos sacrifícios;
em última instância, sendo Eros pródigo de bem-querer e incapaz de mal-querer (197d).

Acrescentando ainda ao fim de sua fala uma lista de extravagantes elogios a Amor, finda-
se, enfim, o discurso de Agatão (197d-e)50. E se em Aristófanes, o comediógrafo, é em vista da
trágica falta imposta aos homens que a natureza de Amor se diz como restauradora do todo; em
Agatão, o tragediógrafo, a natureza de Eros se diz através da extravagância, do hiperbólico, do que
é diretamente contrário à falta, e isto ao ponto de soar, em certa medida, jocoso (197e). A Eros,
pois, sobra tudo aquilo que não é feio, e certamente a falta não é algo belo, logo não lhe diz respeito,
pois “[...] no feio não se firma Amor” (197c). Ora, possuindo Eros tão rica natureza, caberia à fala
de Agatão algum progresso na desdivinização do até então tão divino Amor? Para L. Strauss, sim.



60

51 Como nota Robin, sendo construído por epítetos arbitrários, o discurso de Agatão distingue-se dos
demais discursos pela sua indiferença às ideias e pela preocupação exclusiva com o método que, no
entanto, se manifesta numa arte mecânica que se dá no vazio (1938, p. 68).

Segundo ele, a máxima juventude atribuída a Eros expressa esse progresso: primeiro Eros é o mais
antigo; em Aristófanes, torna-se mais jovem que os deuses olímpicos; e, em Agatão, Eros é
explicitamente o mais jovem dos deuses; o que, por fim, leva ao discurso de Sócrates, onde já não
é mais de todo um deus (2001, p. 158). Dessa maneira, a fala de Agatão cumpre um papel
importante na economia da obra, ela é a responsável por fazer Eros perder sua primazia, isto é, de
um deus originário, como colocara Fedro. Amor torna-se o mais novo dos deuses, estando, com
isso, no limiar do que é divino; restando, portanto, a Sócrates dar apenas mais um passo para que
de Amor não se diga ser um deus por inteiro.

Quanto à separação radical entre divino e mortal, Agatão, de algum modo, ensaia a
possibilidade de sua superação ao atribuir a Eros, além de tantas outras coisas mais, o poder de
retirar o sentimento de estranheza e promover o encontro entre aqueles que até então seriam
estranhos (197d). Contudo, uma vez sendo Amor envolvido por tantos elogios, os quais, por vezes,
exagerados, tudo o que sobre ele é dito é digno de certa suspeita, uma vez que, como confessa o
próprio orador, seu encômio é “[...] em parte jocoso, em parte, discretamente, sério” (197e). Ou
seja, como um poeta por excelência, aquilo que Agatão revela sobre a natureza de Eros, ele revela
velando — e velando através de uma linguagem cômica. Destarte, se por um lado ele agiu
filosoficamente ao perceber o âmago do problema dos discursos que o precedeu e, por
consequência, voltou sua atenção para a natureza de Eros ela mesma; por outro lado, poeticamente,
a preocupação com a natureza de Eros ela mesma foi dissolvida na extravagância da palavra
poética, ignorando-se o caminho da investigação filosófica guiada pelo intelecto, a quem pertence
a visão das coisas enquanto elas mesmas. Sendo assim, Agatão, na obra, apenas reforça a figura
do poeta e, em vista disto, se faz insuficiente para apontar uma possibilidade válida para que o
divino toque o mortal e vice-versa. Aristófanes, também poeta, falhou por conceber a falta como
a origem da superação da cisão, Agatão falha por conceber o excesso como tal. No que muito é
dito sobre Amor falta o peso de uma palavra refletida e sobra a indeterminação da palavra
cantada51.



61

2.6. Discurso de Sócrates

Continuando a sequência dos discursos, acabada a fala de Agatão, Sócrates é quem, enfim,
toma a palavra. Depois de uma longa trajetória, fazendo-se pauta da poética, da sofística, da
política e até mesmo da ciência, Amor agora será assunto de filosofia. E, como filósofo, Sócrates,
por um lado, continua o que foi feito pelo poeta que lhe precedeu, e, por outro, o corrige — assim
mesmo como se dá a relação entre filosofia e poesia. Agatão, segundo Sócrates, foi feliz em
apontar a falha dos discursos de Fedro, Pausânias, Erixímaco e até mesmo Aristófanes; a todos
faltou, antes de tudo, mostrar qual a natureza de Eros ele mesmo (199c). Contudo, não apenas os
que vieram antes dele, mas até mesmo o próprio Agatão apenas acrescentou o máximo de elogios
a Eros, e o mais belamente possível, a fim de que, à medida que o deus parecesse o mais belo e o
melhor possível, o discurso também parecesse igualmente belo e virtuoso; não importando se sua
natureza corresponde aos epítetos atribuídos ou não (198e-199a).

Daí que, corrigindo os que falaram antes dele, Sócrates assume como preocupação última
dizer a verdade sobre o objeto de elogio, e não fabricar uma aparência ainda mais bela dele para
que seu elogio se mostre o mais digno de aplauso diante dos convivas (198d). E uma vez que seu
intuito não é construir qualquer aparência, mas a clareza da verdade do ser de Eros, seu método
também é outro. Pedindo permissão para Fedro, Sócrates se dispõe a começar sua fala fazendo
perguntas a Agatão (199b-199c). Com isso, a questão da natureza de Eros é levada para o lugar de
verdade, a alma.

A pergunta de Sócrates a Agatão para iniciar a investigação acerca da natureza de Eros é
a seguinte: “O Amor é amor de nada ou de algo?” (199e). Responde-lhe, Agatão, que de algo. Ao
que Sócrates lança mais uma questão: “Será que o Amor, aquilo de que é amor, ele o deseja
(επιθυμεί) ou não?” (200a). Respondendo-a, Agatão, mais uma vez de maneira positiva. Destarte,
estabelecendo essa primeira relação entre amor (ἔρως) e desejo (επιθυμία), Sócrates passa a ecoar,
em alguma medida, o discurso trágico do comediógrafo Aristófanes, assumindo que “[...] o que
deseja deseja aquilo de que é carente, sem o que não deseja, se não for carente” (200a-b); com o
que também concorda Agatão.

Neste assentimento do tragediógrafo, porém, a concepção exagerada que ele desenvolveu
sobre a natureza de Eros foi, inevitavelmente, condenada à refutação. Ora, se como queria Agatão,
Amor repudia o que é feio; e se, como consentiu, Amor é amor e desejo de algo; então é o belo que



62

52É interessante notar aqui o resgate que Platão faz da figura feminina. O espaço em que o συμπόσιον se dava era
em um vão, típico das antigas casas dos nobres gregos, destinado exclusivamente aos homens, chamado de
ἀνδρών. Desse modo, o Banquete é uma obra construída em um contexto estritamente masculino; são homens
reunidos que, abdicando do momento destinado à bebida, dispõem-se a falar sobre Amor. Aliás, sob a figura da
flautista, o feminino é expressamente expulso daquele ambiente, a fim de que, sem mais distrações, possam se
concentrar em seus discursos (Banq. 176e). Contudo, Sócrates, por assim dizer, empresta seu lugar de fala a uma
mulher, e, com isso, o ponto mais alto da obra é protagonizado por Diotima, aquela com quem Sócrates aprendeu
a única coisa em que se considerava entendido, isto é, as questões referentes ao amor (Ibidem, 177d e 201d). Muitas
são as interpretações acerca dessa evocação que Sócrates faz da sacerdotisa Diotima. Concorda-se aqui, porém,
comMacedo, segundo o qual: o fato de o cume do discurso filosófico na obra ter origem na figura feminina, à luz da
distinção típica do contexto cultural grego sobre o masculino e feminino, tem por intuito simbolizar algo que é
característico da própria filosofia e, consequentemente, de Eros, a saber, o atravessamento de um não saber, do
qual surge a tensão que leva os homens tanto a filosofarem como a amarem (Macedo, 2001, p. 70). Assim, Platão,
trazendo Diotima por meio de Sócrates, faz um duplo movimento: “[...] elevando e salvando a condição da mulher
e definindo o programa da filosofia como busca do saber, pois quem é sábio já não filosofa, ensina Diotima” (Idem).
Vale salientar, no entanto, que Diotima não é apenas mulher, mas uma mulher sacerdotisa, e essa junção de
feminino e mantike não é usada de maneira despretensiosa por Platão, uma vez que ”Se a dialética do Banquete
procura demonstrar a natureza criativa de Eros, capaz de gerar tantos descendentes quanto cultura, filosofia e
política [...], e se Eros é progressivamente desdivinizado ao longo do diálogo, não há nada mais coerente na escolha
de um personagem feminino, símbolo da geração, e principalmente de uma mulher sacerdotisa, capaz de provocar
a reflexão a respeito da divindade do amor a partir da própria mantike” (Caram, 2018, p. 65-66). Sendo

Amor deseja. Entretanto, se o desejo é daquilo que não se possui, a conclusão necessária é que a
beleza falta a Eros e, consequentemente, ele não é belo (200e-201b). Agatão admite a força do
argumento e, em vista disto, também admite sua ignorância a respeito do objeto do seu discurso,
ainda que tão belo tenha soado aos ouvidos de todos ali presentes (201b-c). Mas Sócrates não finda
sua refutação apenas no caráter estético do discurso de Agatão. Se Eros não é belo, conclui-se que
ele também não pode ser o melhor ou o mais virtuoso dos deuses, porque do bom também se diz
ser belo; logo, sendo carente de um, será carente do outro. Depreende-se, com isso, que nem belo
nem bom é Amor (Idem).

Chegada a tal ilação, termina o pequeno diálogo entre Sócrates e Agatão. O seu aparente
resultado: impiedade. Dispondo-se a elogiar Eros, o filósofo esvazia a natureza deste último da
beleza e virtude que até então os demais discursos lhe haviam atribuído. Eis, então, o impasse que
Sócrates instaurou na alma dos seus interlocutores: não sendo Amor belo e bom, seria ele, então,
feio e mau, e, portanto, indigno dos elogios ali proferidos?

Essa mesma aporia, entretanto, já perpassara a alma do próprio Sócrates no passado. Na
obra, ele foi quem de fato fez a pergunta: “É feio então o Amor, e mau?” (201e). E a fez àquela
que, entendida nas questões de amor, foi a responsável por iniciá-lo nos mistérios de Eros: a
sacerdotisa deMantineia, Diotima52. É sob a invocação desta personagem que Sócrates, terminadas



63

inevitavelmente homem do seu tempo, Platão, em certa medida, assume visões tradicionais a fim de as ressignificar
a partir do seu labor filosófico; nesse caso, ele reinterpreta o preterido feminino como aquilo que compõe parte
essencial do que lhe é mais valioso, a filosofia.
53 Sócrates faz aqui um movimento muito semelhante ao dos poetas. Estes últimos, para invocar suas
entidades míticas, como explica Brisson, alienavam-se de si mesmos e passavam a se identificar com tais
seres, levando, com isso, também o público à identificação com eles (1999, p. 8). De maneira parecida, o
filósofo também se aliena de si, em alguma medida, a fim de invocar aquela que dirá, enfim, a natureza de
Eros, a saber: daímon e, por isso, intermediário entre deuses e homens. O interessante, porém, é que
Sócrates, identificando-se com Diotima, de certa forma, identifica-se também com o próprio Eros;
invocando sua natureza intermediária já desde a invocação da sacerdotisa, uma vez que, como nota
Schüler, mesmo uma mortal, Platão a coloca nas proximidades do poder mais alto, como está indicado na
composição do seu próprio nome (time - honra, Dios - de Zeus). Não sendo, aliás, novidade a figura do
feminino aparecer como intermediária entre realidades supra-sensíveis e o homem, vide, por exemplo, o
papel de Palas Atenas, na Odisseia, de comunicadora das determinações dos deuses olímpicos para o
mortal Ulisses (2001, p. 77).

suas questões a Agatão, no ápice da aporia, despede-se deste último e, em certo sento sentido, dos
demais interlocutores, porque, ainda que seja por sua boca, quem falará agora é a misteriosa
Diotima53.

O filósofo narra o discurso que um dia ouvira desta mulher. De acordo com ele, ela
respondeu sua pergunta com uma negativa. Segundo ela, o fato de Eros não possuir as qualidades
citadas não implica forçosamente que ele possua os seus vícios contrários. Do mesmo modo que,
por exemplo, se alguém não for sábio, não significa que seja ignorante, pois há algo no entremeio
dos dois extremos: a opinião correta. Esta última, por sua vez, não é nem sabedoria, uma vez que
não pode dar razão do que afirma, do contrário não seria uma opinião; nem ignorância, porque,
sendo correta, em alguma medida atinge o ser do objeto de opinião. À luz disto, o mesmo, diz ela,
ocorre com Amor, que não sendo nem belo nem bom, também não é feio e mau. Ele está entre
(μεταξύ) esses dois extremos (202a-b). Contudo, se por um lado Diotima salva Eros da falta
absoluta, por outro, concebendo-o como que estando entre a falta e a posse, ela o destitui de sua
condição divina, pois aos deuses nada falta, são todos felizes e belos (202c). Que é isto, então,
Eros? Segundo ela: “Um grande daímon, ó Sócrates, pois de fato tudo o que é daímon é
intermediário entre divino e mortal [δαίμων μέγας,ὦ Σώκρατες, καὶ γὰρ πᾶν τὸ δαιμόνιον μεταξύ
ἐστί θεοῦ τε καὶ θνητοῦ]” (202d-e, tradução nossa). E, levando em consideração que um deus
com um homem não se mistura, é Eros quem, ocupando esse lugar entre os dois por ser um daímon,
se torna o responsável por ligar os mortais ao que é imortal e, consequentemente, por promover o
convívio e diálogo entre o divino e o humano (202e-203a).



64

54 Divindade referente à riqueza e ao recurso.
55 Personificação referente à pobreza, o contrário de Poros.
56 Comentando essa passagem do Banquete, Hyland entende que: ”[...] não se pode pensar no belo por
muito tempo sem começar a se perguntar sobre sua conexão com o bem. Isto é, pensar sobre a beleza
parece invocar, inevitável e literalmente, a questão do bem e de sua relação com a belo“ (2008, p. 49,
tradução nossa). Evidencia-se, pois, que o belo e o bem estão intimamente ligados. O que é bom é belo,
o que é belo não poderia ser outra coisa senão algo bom. O I Alcibíades comprova isto, uma vez que nele
o bem e o belo são pensados como que sendo o mesmo (cf. I Alcibíades, 116b-c). No Fliebo, uma obra
mais tardia, essa relação ganha contornos ainda mais interessantes. Nela, Platão, por boca de Sócrates,
diz: ”Bem, se não somos capazes de capturar o bem com uma única forma, vamos apreendê-lo com três
— beleza, proporção e verdade. E afirmaremos que, na suposição de serem os três apenas um, não
estaríamos errados em responsabilizá-lo por tudo o que há na mistura, uma vez que, sendo ele bom, torna
também boa a própria mistura” (65a). Ou seja, como esclarece Robin: “[...] a mistura não é outro se não
o bem; quando se manifesta a nós, é o Belo; quando se torna cognoscível, é a verdade“ (1973, p. 251,

Além disso, Diotima também dá a razão de ser de Eros enquanto daímon intermediário; e
faz isto por mito. De acordo com ela, a natureza de Amor se explica pela natureza dos seus pais,
a saber, Poros54 e Penia55 (203b). Como narra, Eros foi concebido no natalício da deusa Afrodite;
daí decorrendo, inclusive, seu serviço a ela e seu amor por aquilo que ela possui: beleza e bondade
(203c). Na ocasião de um banquete entre os deuses para comemorar tal evento, Poros embriagou-
se com néctar e, após as festividades, adormeceu no jardim de Zeus; Penia, por sua vez, vindo
pedir esmolas às portas do banquete, encontrou o rico deus adormecido e nisto viu a oportunidade
de aliviar sua falta de recursos engendrando um filho com ele. Sendo a partir deste oportuno
encontro entre a quem tudo sobra e a quem tudo falta que se dá a geração de Amor, aquele que está
entre os polos contrários por participar, em alguma medida, da natureza de cada um deles. Por
parte de mãe, sempre pobre, longe de ser delicado e belo, mas sendo, sim, duro, seco, descalço e
sem lar, convivendo sempre com a precisão. Por parte de pai, insidioso com o belo e o bom,
corajoso, decidido e enérgico, caçador terrível, tecedor de maquinações, ávido de sabedoria e
possuidor de recursos, vivendo sempre a filosofar (203c-d).

Desse modo, pois, Eros se diz amante, e não amado. Não amado porque lhe falta, logo não
sendo de todo belo Amor. Amante porque, faltando-lhe, não falta o suficiente para que esteja
alheio à posse; pelo contrário, estando ciente da sua deficiência, tende decididamente à reparação
desta (204c). À vista disto, Diotima avança em sua revelação acerca da natureza deste daímon e
faz o questionamento: “[...] ama o amante o que é belo; que é que ele ama?” (204d). “Tê-lo
consigo” (Idem), responde-lhe Sócrates. Porém, ainda não se esclareceu o que se ama com a posse
da beleza. Diotima, então, coloca a questão mais uma vez, mas agora considerando o bem no lugar
do belo56. Amando-se o bem, é a sua posse que se ama; e o que se tem com a sua posse? Feita essa



65

tradução nossa) .Assim, ”[...] digamos que o belo é pensado como qualidade pela qual o bem brilha e se
mostra a si mesmo para nós” (Ferrari, G. R. F. Amor Platônico, In: Kraut, Richard (Org.), 2021, p. 312). A
beleza é, em suma, um aparecer do bem.
57 Cf. Eutidemo, 278e e 282a.
58 Outrora fazendo menção ao discurso trágico de Aristófanes, o comediógrafo, para refutar o discurso
jocoso de Agatão, o tragediógrafo, Sócrates, aqui, faz o caminho inverso, isto é, faz menção ao discurso
do segundo para refutar o do primeiro. Nota-se, portanto, o uso filosófico da poesia: assimila-a e, no que
for necessário, a corrige em vista do referente filosófico. E é exatamente com esse uso da poesia orientado
pela filosofia que Sócrates, na construção do seu mito acerca de Eros, supera os dois poetas de gêneros
contrários ao se fazer capaz de conciliar aquilo que se mostrou inconciliável para eles: a riqueza do riso
e a pobreza da lágrima. Ao discurso de Aristófanes falta Poros; ao de Agatão, Penia. Como entendem
Muñoz e González, quando Aristófanes apresenta os seres humanos pobres, necessitados de recursos
para satisfazer seus desejos, ele não percebe que Penia não engendra nada a menos que possua
recursos, prova disto é o fato de que para fugir da sua falta destes, deita-se com o embriagado Poros. Por
outro lado, quando Agatão concebe o amante como a quem nada falta, vivendo a transbordar as inúmeras
virtudes da divindade erótica, não lhe cabendo falar sobre educação ou criança; foge a ele que Poros não
engendraria sem Penia, pois é ela quem o busca. Somente Sócrates foi capaz de ver a possibilidade de
um matrimônio entre Pobreza e Recurso (2015, p. 91). Assim, Sócrates encarna plenamente aquilo que
Aristófanes e Agatão só realizaram de maneira parcial: ”[...] é de um mesmo homem o saber fazer uma
comédia e uma tragédia, e que aquele que com arte é um poeta trágico é também um poeta cômico”
(223d).

reelaboração, Sócrates consegue responder desta vez: na posse do bem, o amante possui a
felicidade (204e).

Nesse sentido, o amor de Eros passa a ser interligado com aquele desejo que é comum a
todos os homens, quer saber, o de ser feliz e, portanto, de possuir o bem consigo57. Em outros
termos, a experiência amorosa ganha uma amplitude universal, conjugando em si todos aqueles
que são humanos, uma vez que estes, amando o bem, se fazem amantes (205d). E, se em um
primeiro momento Sócrates aproximou-se do discurso de Aristófanes para refutar o de Agatão,
atribuindo falta a Eros; nesse momento é o comediógrafo o alvo da correção do filósofo. Narrando
ainda a fala de Diotima, esta última, pela boca do primeiro, diz que nada mais há que os homens
amem senão o bem. Consequentemente, afirma ela, o dito que corre por aí dizendo que os amantes
são os que procuram sua própria metade é insatisfatório, pois nem a metade nem o todo amariam
os homens se não estivessem em bom estado; estes repulsam o que está ruim (205e-206a)58.

Sendo o bem tão valioso e proporcionando tão grande benefício aos homens— a felicidade
—, Diotima acrescenta ainda que o amor ao bem não é apenas por tê-lo, mas de tê-lo sempre
(206a). Ora, e de que maneira seres mortais como os homens possuirão algo para sempre? Segundo
ela, é exatamente dessa tensão que o amor surge entre os homens e passa a se traduzir em parturição
na beleza, e isto tanto no corpo como na alma (206e). Ou seja, sendo a sempiterna posse do bem
algo impossível para criaturas mortais, há na natureza humana um desejo intrínseco por se fazer



66

59 No texto: “O de interpretar [ἐρμηνεῦον] e transmitir aos deuses o que vem dos homens, e aos homens
o que vem dos deuses [...]“ (202e). No original, a palavra que foi traduzida para ”interpretar” é uma das
formas do verbo ”ερμηνεύω”, que, por sua vez, no Íon, constitui o fazer do rapsodo e do poeta enquanto
intérpretes (ερμηνείαι) (cf. Íon, 530c, 535a).

imortal pela concepção e geração no que é belo, pois ao feio não cabe dar à luz (206c). Logo, com
o bem, é a imortalidade que necessariamente se deseja — o amor é amor de sempre ter consigo o
bem—; e, por consequência, esse desejo também é a razão do amor entre os mortais, uma vez que,
se geram no belo, é porque geram com o propósito de tornarem-se imortais, para que possuam
aquilo ao qual a morte não alcança: o bem (206e-207a).

Com efeito, a narração do discurso de Diotima não se finda aqui. Disse-se a natureza
daimônica de Eros e os casos de amor que ela promove — geração em beleza no corpo e na alma
em vista da imortalidade para a posse do bem imortal —, mas, para além disso, a sacerdotisa ainda
se propõe a dar revelação da perfeita contemplação do fim último dos casos de amor: o caminho
aberto por Eros para a ciência do belo em si mesmo (209e-212a).

Posto isto, se o fim do presente capítulo é expor o processo de desdivinização pelo qual
Eros passa e como isto implica a abertura à filosofia, passando-se do mito ao pensar de natureza
filosófica, então é no que foi até então dito por Sócrates/Diotima que, enfim, tal desdivinização
chega ao seu cume e se abre a possibilidade para desenvolver suas implicações.

Ora, devendo ser a cisão entre a sabedoria divina e a ignorância dos mortais superada a fim
de que a filosofia se mostre como uma ocupação possível, é Diotima, pela boca de Sócrates, que
inaugura tal superação ao iniciar seu discípulo nas questões de amor. Não por ser o mais antigo e
poderoso ou o mais jovem e belo dos deuses; não por ser uma divindade dupla, a fim de que ocupe
cada uma de suas partes um dos extremos; não por ser o deus que surge em vista de uma falta
necessitada de reparação; mas exatamente por não ser um deus, e sim um daímon — e, portanto,
estar entre o que é divino e o que é mortal —, é que Eros, segundo a sacerdotisa, pode interpretar
e transmitir aos deuses o que vem dos homens e vice-versa (202e)59, permitindo, além disso, o
mortal participar (μετέχω), em certo sentido, do imortal (208b).

Decorrendo-se dessa natureza intermediária de Amor três fatos importantes: (I) Eros
substitui de maneira eficaz os poetas e seus mitos; (II) o faz por ser daímon — o que implica
também ser filósofo —; e, com isso, (III) efetua no mortal a abertura ao imortal. Sendo os mitos
poéticos produto das revelações dadas pelas Musas, o poeta ocupava o papel que, para Diotima,



67

pertence naturalmente ao daímon erótico. O problema, porém, é que sendo o poeta mortal, a fala
divina das filhas de Memória foge ao seu entendimento — o que forçosamente o impede de ser
um intérprete cabal. A Eros, no entanto, tal problema não alcança. Sendo um ser intermediário
entre deuses e mortais, Amor os liga ao preencher esse espaço que os separa, de modo que o todo
fica todo ele ligado a si mesmo (202e). Isso que implica dizer que a natureza de Eros toca e é tocada
por cada uma dessas naturezas opostas, de maneira que não é mortal por ser, em alguma medida,
divino, e não é divino por de certo modo dizer respeito ao que é mortal; tensionando, portanto, a
todo instante entre um e outro. Logo, estando atravessado pelo divino e pelo mortal em seu ser,
Amor eficazmente atravessa o espaço ontológico que os cinde e, com efeito, promove o diálogo
e convivência entre eles. Não ignorando de completo a sabedoria divina e, igualmente, tendo
ciência, em parte, da ignorância humana, Eros é o intérprete e elo por excelência.

Não obstante, consumando o fim do fazer poético por ser daímon, assim o sendo, Eros
também é filósofo por natureza. Se a filosofia não se fazia possível em vista da separação radical
entre a sabedoria, que pertence aos deuses, e a ignorância, que diz respeito aos mortais; então,
Eros, intermediando o que se considerava separado, inaugura a filosofia e faz de si mesmo filósofo.
Ora, estando no mais alto patamar junto aos deuses, não filosofaria por já ser sábio e,
consequentemente, não desejar a sabedoria; sendo ignorante como os mortais, de igual modo não
filosofaria, uma vez que não deseja a sabedoria aquele que não imagina ser deficiente nela (204a).
É, com efeito, por estar entre a sabedoria e a ignorância que Eros filosofa e fundamenta a filosofia
como prática a todos quantos, cientes da própria ignorância, são amantes do saber.

Em certo sentido, pois, Sócrates, narrando o discurso de Diotima, passa do mito à filosofia,
do Eros divino mais tradicional da poesia arcaica ao Eros daímon e filósofo. Funda-se Amor tanto
como o lugar da porção de sabedoria divina que cabe aos homens como o lugar próprio da filosofia
— perdendo a poesia, com isso, sua primazia enquanto canal de revelação das coisas divinas.
Curioso, entretanto, é que Sócrates faz isso na dimensão do mito. O que, se por um lado, institui
a filosofia como horizonte mais adequado para ἀλήθεια; por outro, mantém ainda a tensão entre
mito e filosofia. Contudo, uma vez considerada a natureza daquele que inaugura o âmbito da
filosofia como intermediária, isto é, Eros, percebe-se rapidamente que não é estranho a presença
da tensão entre opostos no ato de filosofar — a bem verdade, é o natural. É por ser erótica e,



68

portanto, acolher em si o que é contrário, que a filosofia pode, tensionalmente, se valer do mito a
fim de interpretar e transmitir o que é conquistado pelo intelecto.

Além disso, o poder daimônico de Eros também exerce influência na condição humana. É
por ele que a imortalidade se abre, em certa medida, aos mortais como possibilidade. Amando
Eros o bem e sua sempiterna posse, que implica amar também a imortalidade; a ação erótica, na
experiência humana, desdobra-se na única coisa que é imortal no mortal: a geração, e esta tanto
no corpo como na alma. Destarte, é amando e, portanto, gerando que o amante mortal, realizando
o amor erótico de possuir o bem para sempre, é iniciado na porção de imortalidade que lhe cabe:
se na beleza do corpo, continuando a viver através dos filhos e daqueles que destes também virão
(207d); se na beleza da alma, pela glória imortal e memória que a virtude e as belas obras poéticas
e políticas garantem-lhes entre os demais homens (208c-209b). Assim, Amor é o que, na natureza
humana, orienta os mortais ao imortal bem e, consequentemente, os move à geração; comunicando,
dessa maneira, sua condição intermediária e tensional com aqueles que, sem ele, estariam fadados
à esterilidade da mortalidade enquanto privação absoluta do que é imortal.

No discurso de Sócrates, portanto, a divindade de Eros encontra o nível de rebaixamento
necessário para que, ocupando o entremeio, a incomunicabilidade entre mortal e imortal seja
superada — ao menos o suficiente para que a filosofia surja como ocupação carregada de sentido.
Uma vez guiado por Eros, o filósofo não está mais limitado apenas a reconhecer a própria
ignorância enquanto mortal, ao passo que admite ser a sabedoria coisa divina; divino mesmo passa
a se lhe abrir como objeto de amor e desejo e, consequentemente, de orientação última. Com efeito,
Amor salva os mortais da inércia resultante da falta de um fim ao fundar a perspectiva do desejo
pela sempiterna posse do bem como paradigma, o que, em última instância, se faz a razão de ser
de toda geração entre eles, assim como se fez a do próprio ato de filosofar.

2.7. Discurso de Alcibíades

Acabada a fala de Sócrates, acabam-se os discursos feitos em sobriedade. Se os convivas
decidiram abdicar do momento de bebida para prestar discursos elogiosos a Eros, aquele que
protagoniza o presente discurso, tendo chegado na reunião só ao fim da fala de Sócrates, não fizera
parte de tal acordo. Em razão disso é que é como ébrio que fala agora Alcibíades. E como ébrio



69

60 Há entre os dois a evidente tensão de um amor passado. Por parte de Sócrates, um sentimento de
decepção e até mesmo de certo temor da pessoa do seu antigo amado. Por parte de Alcibíades, há ainda
admiração por seu amante, a qual, porém, apenas alimenta a amargura decorrente das rejeições que
Sócrates lhe impunha. O I Alcibíades revela um pouco da natureza dessa relação entre estes dois. Na
obra, narra-se que o jovem Alcibíades, sendo belo e promissor, possuiu muitos amantes; os quais,
contudo, acabaram abandonando-o em vista da arrogância com que o jovem os tratava. Sócrates foi o
único que, amando-o, continuou a tentar instruí-lo em meio à sua grande ambição (103a-104c). O
Banquete, por sua vez, complementa a história e testemunha como o orgulhoso Alcibíades tanto rejeitou
o ensino socrático como não soube lidar com a rejeição dos seus favores por parte de Sócrates, seu
amante (215a-222b). Com isso, o até então amado do filósofo veio a se tornar uma figura abjeta, cheia de
ciúmes e com tendências violentas para com seu antigo amante (213c-d). Essa desvinculação da figura
de Sócrates da de Alcibíades, por sua vez, não é sem propósito. A personalidade ambiciosa do jovem
promissor o levou a delitos graves; segundo Tucídides, por exemplo, Alcibíades, enquanto político, traiu
Atenas em favor de Esparta, por volta de 421 a. C (História da Guerra do Peloponeso, VI, 88). Não sendo,
pois, estranho que Sócrates fosse, em alguma medida, ligado aos delitos daquele que outrora amara
publicamente. Daí que mostrar Alcibíades como o discípulo rebelde que era é essencial para Platão, por
verdadeiro amor ao seu mestre, defender a memória do já falecido filósofo das vinculações com os delitos
do seu antigo e indócil amado.
61 Divindade dionisíaca. Era de aparência grotesca, misturando em si características de seres diferentes:
cauda e cascos de boi ou de bode e rosto humano.
62 Flautista que, em vista do seu grande talento, chegou a desafiar Apolo com sua lira.
63 No Íon, a atividade dos coribantes é colocada como sendo do mesmo tipo da atividade poética: ambas
se dão fora de juízo, devendo, pois, seus méritos à possessão divina (534a). E do mesmo modo como
ocorre com a poesia, a filosofia também supera os coribantes em sua finalidade. Seja a palavra cantada
dos poetas seja o frenesi das danças dos coribantes, ambos se mostram insuficientes em ligar de maneira
satisfatória o mortal ao divino — somente a filosofia, atividade aberta aos homens pelo daímon erótico e,
conquanto, filósofo, o faz. Isto, no entanto, sem excluir do seu meio o mito dos poetas ou o sentimento do
divino promovido pelos coribantes, uma vez que, sendo uma atividade daimônica, a filosofia caminha
livremente por aquilo que ela se contrapõe.

admite não poder competir em discursos com aqueles que estão sóbrios, o que o faz não louvar
Eros, e, sim, Sócrates60.

Bêbedo, Alcibíades fala sem amarras, deixando Sócrates, consequentemente, preocupado
com uma possível ridicularização de sua pessoa. No entanto, o antigo amado confessa que louvará
seu antigo amante por imagens em vista da verdade, não do ridículo (215a). A primeira imagem
escolhida por Alcibíades é a do sileno61. Segundo ele, Sócrates é como esses seres: por fora,
singularmente feio; por dentro, guarda estatuetas de deuses. Além disso, o ébrio também associa
Sócrates ao sátiro Mársias62. À semelhança deste último, segundo Alcibíades, seu antigo amante
é insolente, capaz de possuir os que ouvem sua melodia e, neles, incutir a memória do divino —
a diferença entre eles residindo apenas no fato de que é sem instrumento que Sócrates faz isso,
valendo-se apenas de sua fala (215b-c). E, como testemunha Alcibíades, os discursos do filósofo
evocam muitas emoções, mais do que até mesmo os transportes dos coribantes63; sendo eles, aliás,
capazes de atravessar qualquer resistência e forçar que seus ouvintes admitam suas deficiências e
descuido para consigo mesmos (215d-e). O que aconteceu com o próprio discursador, afirmando



70

que, diante de Sócrates, ele mesmo experimentava algo que com ninguém experimentara, isto é,
envergonhar-se de suas faltas; confessando, porém, desde já sua indisposição para os benéficos
efeitos da influência socrática, uma vez que, segundo ele, retirando-se da presença de Sócrates,
facilmente se via vencido pelo apreço das multidões. Fenômeno este que causava grande tensão
no ser de Alcibíades, ao ponto de compartilhar com a audiência: ”E muitas vezes sem dúvidas com
prazer o veria não existir entre os homens; mas se por outro lado tal coisa ocorresse, bem sei que
muito maior seria a minha dor, de modo que não sei o que fazer com esse homem” (216c).

Posta a natureza de Sócrates e o tipo de influência que ele exerce sobre seus ouvintes,
Alcibíades passa a narrar as rejeições que sofreu por parte do filósofo. De acordo com ele, tendo
contemplado a beleza dos discursos do filósofo — os quais transpareciam o divino que carregava
em seu interior, tal qual os silenos —, o antigo amado de Sócrates viu-se rendido ao seu amante,
sendo capaz de fazer qualquer coisa que ele mandasse. Sendo assim, confiado na beleza de sua
juventude, Alcibíades conta como julgara que Sócrates também estaria interessado em seus favores
(216e-217a). Em vista dessa conclusão, ele empreendera momentos a sós com Sócrates com o
intuito de que este último pudesse tratar com ele aquilo que, em segredo, cabe ao amante tratar
com o amado; o que, como testemunha o próprio Alcibíades, nunca aconteceu (217b). Em todas
suas tentativas, Sócrates em nada lhe cedera como um amante ordinário; aquele tipo que tem a
beleza do jovem que guia como o pagamento por sua influência sobre ele.

Ora, qual a razão dessa recusa do filósofo às investidas de Alcibíades? A resposta encontra-
se na narração deste último a respeito de um jantar que preparara ao seu amante. Segundo o que
narra, seu plano era manter Sócrates em sua casa até tarde da noite e, com isso, fazer com que ele
dormisse nela; de modo que, ficando a sós com ele, Alcibíades perguntar-lhe-ia o motivo pelo qual
rejeita os seus favores enquanto amado, não permitindo, assim, com que o jovem retribuísse,
naquilo que lhe cabe, o tão benéfico auxílio em sua educação causado pela admiração diante da
sabedoria do seu amante. A ocasião sai como havia planejado, e Alcibíades, enfim, questiona
Sócrates acerca das suas rejeições. O filósofo, por sua vez, banhando suas palavras em ironia,
como destaca o ébrio, responde-o reconhecendo que, se há de fato, na beleza que guarda em seu
interior, algum poder pelo qual alguém pudesse vir a se tornar melhor, então ela é totalmente
diferente em valor daquela que haveria no corpo jovial. Logo, pensando trocar beleza por beleza,
quanta vantagem levaria o jovem, uma vez que, ainda segundo Sócrates, estaria pretensiosamente



71

64 Cf. Górgias, 482a-b.

trocando sua aparência de beleza pela realidade do que é belo (218d-e), coisa que “[...] realmente
é ‘ouro por cobre’” (219a).

Eis, portanto, o retrato de Sócrates, no Banquete, pintado pela personagem Alcibíades.
Com efeito, o discurso do ébrio diz muito tanto sobre sua própria natureza quanto da do filósofo.
Ambos se encontram em estado de tensão. Sócrates, como é narrado, em seu exterior não possui
nada que cative, não tem nem posses nem boa aparência; em seu interior, contudo, vasta riqueza
e beleza carrega, inclinado à sabedoria, cultiva a porção de divindade que lhe é possível. Com isso,
vive quase como um deus entre os mortais, desprezando ricos e poderosos; e a passar a vida
ironizando e brincando com os homens, filosofa (216d). Alcibíades, por seu turno, demonstra ser
dado à opinião dos mortais e orgulhoso de sua boa aparência, possuindo agudez na visão dos olhos,
ao passo que falta à visão do pensamento; entretanto, sob a influência dos discursos de Sócrates,
tomava, se não ciência, ao menos sentimento de um modo de vida mais divino, envergonhando-
se, a partir disso, do seu descuido para com seu próprio interior; de modo que vivia entre as
palavras de sabedoria de seu amante e a bajulação tola das multidões (215e-216b), nunca se
entregando, com efeito, à filosofia de fato e, consequentemente, nunca deixando de estar
dissonante consigo mesmo64.

Sendo assim, evidencia-se como o discurso de Alcibíades aproxima a personagem
Sócrates, o mortal filósofo, da personagem Eros, o daímon filósofo. José Cavalcante de Souza
chega até a mencionar tal identificação entre eles em termos de encarnação; como coloca:
“Sócrates, resistindo à tentação de Alcibíades, é a encarnação daquele δαίμων duro e seco, a quem
toda conquista do que é belo se lhe escapa (203d), a fim de sempre ficar em melhor disponibilidade
para o que é mais belo [...]” (2016, p. 244). Em outras palavras, no último discurso do Banquete,
Sócrates é revelado como um amante; entretanto, não como amante da beleza mortal do jovem
Alcibíades, mas como aquele que aspira por um tipo de beleza superior: causa de tudo aquilo que
é belo, o próprio Belo divino (αὐτὸ τὸ θεῖον καλὸν) (211e). Assim, voltando-se ao que é divino,
ainda que não o sendo, não é como mortal que age, e, sim, como o daímon erótico. Elevando-se,



72

65 No Crátilo também há menções dessa condição daimônica/erótica que alguns homens podem alcançar.
Na obra, o homem sábio (δαήμων) e bom (ἀγαθὸς), por exemplo, é corretamente chamado também de
daímon (δαίμων) (398b). Nela também ocorre o caso do herói (ἥρως), que, fazendo parte dos semideuses
(ἡμίθεοι), tem sua origem em Eros (ἔρως), tendo em vista que foi gerado a partir da relação erótica entre
um ser mortal e um ser divino (398c-d).

com efeito, de homemmortal a homem daimônico65. Decorrendo disto, aliás, sua ocupação, porque
nem do deus nem do mortal, a filosofia; mas do daímon.

Além disso, Sócrates também se assemelha a Eros na medida em que, indicando com
palavras e ações aquilo que os excede, suscita a condição de amante em Alcibíades, o até então
amado. É o que testemunha o próprio ébrio, ao narrar como ficara obcecado pelo filósofo após
conviver com ele e ouvir seus discursos; de modo que, em vista disso, passara a persegui-lo com
o fim de lhe conceder seus favores. Da mesma maneira, é em Eros, parturição em beleza, que os
mortais podem gozar de certa porção de imortalidade, o que os impelem a passar de objetos de
amor para sujeitos amorosos; isto é, de amados se fazem, na semelhança do daímon, amantes.
Ambos, pois, abrem aqueles que estão sob suas influências àquilo que nenhum dos dois possui
cabalmente, mas decerto amam, a saber, o bem imortal; e, nisto, insuflam nos seus seguidores esse
amor por aquilo que diz respeito à imortalidade. Nas palavras de Schüler: “Exitoso é Eros que
souber suscitar Eros” (2001, p. 35).

Sendo assim, se o Banquete começa com um discurso a respeito de Eros enquanto o mais
antigo, o mais honrado e o mais poderoso dos deuses; em seu último discurso Eros tanto já não é
mais um deus como nem mesmo é citado. Contudo, é certo que, nele, Amor não está totalmente
ausente. Sendo Sócrates seu tema, ao se falar do filósofo, fala-se, inevitavelmente, de Eros,
igualmente filósofo. E isto só se faz possível pela progressiva desdivinização de Eros no decorrer
dos demais discursos, uma vez que rebaixando sua divindade à condição de daímon intermediário,
supera-se a cisão entre divino e mortal, e, com isso, abre-se a possibilidade de que o mortal, por
Eros, vá em direção ao que cabe aos deuses e, consequentemente, se faça daimônico ao tornar-se,
como o daímon, um amante e um filósofo.



73

3. Eros, o filósofo

Considerados os discursos do Banquete e o sentido da ordem sob a qual eles estão dispostos
na obra, o presente capítulo tem por empresa aprofundar aquilo que foi dito da natureza de Eros
por Sócrates, cujo discurso consuma o sentido dos demais.

Voltando, pois, à fala de Sócrates, evidenciou-se que ela se destaca sobretudo por
considerar Eros um daímon e, por consequência, filósofo — não um deus e sábio —; e isto em
vista de sua origem tensional, a saber: Filho de Poros e Penia. Assim, duas coisas importantes
sobre a natureza de Amor foram dadas por Sócrates: (I) Nascido da união daquele a quem sobra
e daquela a quem carece, Eros é tensionalmente constituído, de modo que, plenamente, nem
experimenta a posse nem a falta, nem a imortalidade nem a mortalidade; logo, (II) é um daímon,
ou seja, é esse ente intermediário que está entre um deus e um mortal, posição privilegiada que o
torna filósofo e inaugura o fazer filosófico a todos os mortais que, pelo poder erótico, também se
colocam em tal posição. Destarte, falando de Eros, Sócrates fala de filosofia. Nesse sentido, dizer
que Eros é um ente tensional e, por consequência, é um intermediário (μεταξύ), é dizer que a
filosofia assim também é uma ocupação de natureza tensional e que se dá sob o conceito de μεταξύ.
Logo, compreender melhor essa relação entre a figura mítica do daímon erótico e o fazer filosófico,
bem como identificar as implicações que dela decorrem, são objetos de investigação no presente
capítulo.

Ora, uma vez estabelecida tal relação, abre-se o terceiro ponto a ser investigado neste
capítulo: (III) Dizendo-se a filosofia a partir do daímon Eros; na obra, o conceito de participação
(μέθεξις) — essencial para o filosofar platônico — é, em alguma medida, dito a partir do conceito
de μεταξύ. Desse modo, como último objeto de análise, o presente capítulo deter-se-á em
estabelecer como, apesar de não ser explicitamente desenvolvido no Banquete, o conceito
platônico de μέθεξις é trabalhado sob a face do conceito de μεταξύ, o qual é próprio da figura
mítica e filósofa chamada daímon; e, consequentemente, em como, a partir disto, a filosofia, já no
Banquete, mostra-se dialética, pois é por μεταξύ, ou melhor, por μέθεξις, e isto entre o divino e o
mortal, que ela se abre como possibilidade ao homem.

O Banquete, portanto, cumpre seu intento de ser uma introdução ao filosofar. Em certa
medida, tudo aquilo de mais essencial no modo filosófico platônico de investigação já está dado
na obra. E, dando exemplo de um adequado uso da poesia e sua palavra mítica, é pelo mito de Eros



74

que o leitor de Platão recebe revelação do que seja, em última instância, a ocupação filosófica.
Podendo, então, o infante de pensamento imitar aquele que é genuinamente digno de imitação,
isto é, o filósofo, e, com isso, passar, por fim, ao gozo da realidade de não apenas imitá-lo, mas sê-
lo.

3.1. Origem Tensional

De Eros, no discurso de Sócrates-Diotima, ficou decidido: É daímon — é aquele que está
entre o imortal e o mortal. E o é por ser filho de Poros, extravagante em recursos, e Penia,
necessitada de recursos. Engendrado por estes seres contrários um ao outro, nasce, pois, ele, o elo
intermediário que liga o que até então, por natureza, não se misturava: deuses e homens. Destarte,
Eros é constituído por uma tensão própria do encontro das naturezas opostas dos seus pais em seu
ser, não sendo, pois, nem totalmente rico como seu pai, porque ainda filho de Penia, nem
totalmente pobre como sua mãe, porque ainda filho de Poros. Depreendendo-se desta tensão que
lhe constitui o seguinte: Amor é síntese e mediação entre a falta e a posse— força dinâmica sempre
em movimento (Reale, 2000, p. 174).

Contudo, da essencial contradição e instabilidade de Eros não se conclui a sua privação de
toda e qualquer unidade, porque, como nota Robin, Eros sempre está ligado ao Belo (1973, p. 149).
Tanto a falta que lhe diz respeito, herança de sua mãe, como a avidez pela posse do que lhe falta,
herança de seu pai, tendem ao Belo; pois do Belo, o Amor. Assim, apesar de carregar em si forças
contrárias, Eros não é um ser fragmentado, não é constituído por um dualismo radical; pelo
contrário, de Eros se diz uma síntese, uma união de forças contrárias em vista de um mesmo fim,
e, sendo daímon, em última instância, se diz um promotor da unidade entre polos que, por si
mesmos, são separados. É, portanto, tensional, e o é por atravessar e ser atravessado por aquilo
que é contrário, o é por unir em si aquilo que não se unia; e isto em vista da posse do Belo, ou, em
outras palavras, da sempiterna posse do Bem, da imortalidade.

Todos esses são fatos importantíssimos para uma adequada compreensão da inaugural
posição platônica sobre Eros, a saber, ser ele um daímon filósofo, não um deus sábio. E todos eles
estão contidos e são, em alguma medida, expressos a partir do mito acerca do nascimento de Amor.
Como já mencionado, Eros é filho de Poros e Penia — o que é significativo. Além disso, como



75

66 Personificação da astúcia, da prudência, da ardilosidade.

também já dito, sua concepção ocorreu no banquete feito em honra ao nascimento de Afrodite, a
bela, e em meio ao jardim de Zeus — fatos que também carregam consigo significados
importantes. Ora, sendo assim, para que, a partir do mito sobre a origem de Amor, Diotima revele
Eros como aquilo que de fato ele é, é necessário compreender as particularidades de tal mito. E
isto só é possível por Platão o compor como o filósofo que se vale da palavra dos poetas, ou seja,
como alguém que compõe μῦθος de maneira reflexiva, ciente do que fala e tomando o discurso
filosófico como norma; e não como um inspirado, o qual fala sem conhecimento, mas por
concessão divina. Em outras palavras, por Platão o compor empreendendo, deliberadamente,
sentido às partes em vista do todo.

Se Eros é síntese dinâmica entre a falta e a posse, é essencialmente contraditório e instável,
de todo ligado ao Belo, e o é por ser filho de seus pais, Poros e Penia, então, para pensar sua
natureza é necessário também pensar a natureza dos seus pais. Sobre Poros, o pai, pouco é dito por
Diotima em sua narração do mito. Para além do que seu nome por si só sugere, isto é, ser ele
possuidor de recursos, e da lista das características que Eros herda dele — “[...] insidioso com o
que é belo e bom, corajoso, decidido, e enérgico, caçador terrível, sempre a tecer maquinações,
ávido de sabedoria e cheio de recursos [...]” (203d) — apenas sua ascendência é curiosamente
mencionada na narrativa. Segundo a sacerdotisa, Poros é filho de Métis66. Ou seja, Poros, o
possuidor de recursos, nasce e se constitui a partir da natureza desta que é a personificação da
sabedoria ardilosa, aquela capaz de conceder vitória ao fisicamente mais fraco, porém
ardilosamente mais forte (Caram, 2018, p.135). É por sua mãe ser astuta que Poros é abundante,
rico em recursos para alcançar seus objetivos e, inevitavelmente, ardiloso. Ora, e sendo Eros filho
de Poros, portanto, neto de Métis, é certo dizer que astúcia também não falta a Amor.

Quanto à Penia, pouco também é dito. Assim como já sugere o seu nome, o texto afirma
ser ela necessitada. Ela é aquela que, na narrativa, aparece esmolando às portas do festim dos
deuses, aos quais não cabe a falta (203b). É por Penia, sua mãe, que Eros “[...] é sempre pobre, e
longe está de ser delicado e belo, [...] é duro, seco, descalço e sem lar, sempre por terra e sem forro,
deitando-se ao desabrigo, às portas e nos caminhos, [...] sempre convivendo com a precisão”
(203d).



76

Posto o que é dito sobre a natureza do pai e da mãe de Eros, é interessante notar, no entanto,
como eles se comportam no mito. Poros, o filho de Métis, prudente e abundante em recursos, é
desmedido e passivo. Penia, a quem falta recursos, é astuta e age deliberadamente, é quem trama
(ἐπιβουλεύει). O primeiro embriaga-se com néctar e adormece, perde, pois, o senso e se faz
incapaz de ação; é tolo. A segunda, apesar de não possuir filiação com Métis, é ardilosa e, apesar
de carente, é quem age ao se aproveitar da passividade de Poros para engendrar um filho deste que
é rico. Destarte, como nota Caram, no mito do nascimento de Eros: “[...] deparamo-nos com uma
inversão dos atributos de cada um dos genitores de Eros: nem Poros nem Penia são deuses
caracterizados por seus atributos fixos e imutáveis” (2018, p.35).

Há, portanto, já nos seus pais, um indício da tensão própria da natureza daimônica de Eros
— sendo atravessado pela posse e pela falta, ele não se define plenamente nem por um nem por
outro, mas, em alguma medida, por ambos. Mesmo convivendo sempre com a precisão, a Amor
não é furtada nem a astúcia nem a capacidade de agir para superar sua condição, tal como não foi
à sua mãe; contudo, ainda que ávido de sabedoria e cheio de recursos, a Amor não escapa a
possibilidade de faltar prudência e, por consequência, de faltar ação adequada, assim como faltou
ao seu pai. O que, novamente, segundo Caram:

[...] explica, em parte, o próprio caráter ambivalente de Eros, que, como seus pais, oscila
entre a passividade e a atividade, reunindo ambas as características, num misto de
expediente e pobreza que, por sua vez, dá origem à condição ambivalente do apetite que
se encontra na gênese de eros [...]. (Idem)

Portanto, Eros não apenas reúne em si forças contrárias. A instabilidade própria de cada
uma dessas forças, seja a abundância de recursos seja a falta, também lhe é inerente. A riqueza é
aquilo que pode ser perdido e a pobreza, aquilo que pode ser superado. Sendo filho, e, pois, síntese,
de Poros, o tecedor de maquinações que se fez tolo e passivo, e Penia, a necessitada de recursos
que se fez ardilosa, uma bifurcação está sempre diante de Eros. Ação ou passividade, posse ou
falta, prudência ou desmedida; de Amor sempre é exigido uma escolha, diante dele sempre a
possibilidade do mais elevado e do mais baixo, do que é por si mesmo e do que é como sombra.
Contudo, salienta-se mais uma vez, isso sempre de maneira tensional. Reunindo em si tanto um



77

67 Isso é dado em todos os desenvolvimentos feitos por Sócrates-Diotima da natureza de Amor. Enquanto
um grande daímon, Amor é aquele que interpreta e transmite o que vem dos homens aos deuses e o que
vem dos deuses aos homens; seja em um polo seja em outro, ele é tocado por ambos em todo momento
(202e). Concebido nos homens como geração em beleza, e isto em vista da imortalidade, por Amor gera-
se tanto naquilo que é mais mortal, o corpo, como naquilo que é mais imortal, a alma; entretanto, um
sempre atravessa o outro. No corpo há participação na imortalidade ao deixar um outro ser novo no lugar
do velho (206c, 207d); na alma há participação do que é mortal, pois ainda que não gere no corpo, a busca
por uma bela alma para que nela se gere não ignora a beleza do corpo (209b). E, por fim, como caminho
ascensional para a contemplação do próprio divino Belo, nítido, puro, simples, e não repleto de carnes
humanas, de cores e outras ninharias mortais (211e), Eros principia e é perpassado pelo que, nos mortais,
é belo: o corpo (211c-d). A tensão erótica, pois, nunca é desfeita.

como outro, a escolha de Eros nunca implica a plena afirmação de um polo ao passo que seu
contrário é excluído — quando indo em direção aos deuses, Amor carrega o que vem dos mortais;
quando, em direção aos mortais, é o divino que ele traz consigo67.

Sendo assim, Eros é sempre essa tensão entre o que é contrário, a qual, constituindo sua
natureza, não pode ser desfeita, independente da direção tomada por ele. Filho de Poros e Penia,
neto de Métis, Amor é ardiloso e possuidor de recursos para alcançar o que lhe escapa, porém, de
igual modo, é sempre oscilante e instável; logo, nunca está plenamente nem na posse nem na
carência do que ama, mas sempre a caminhar entre uma e outra, ligando em si aquilo que,
naturalmente, é separado.

O mito, porém, diz mais. Além de dar revelação da ascendência de Eros, ele revela o
contexto no qual o daímon foi gerado: o natalício de Afrodite. Disto decorre o fato de Amor ser
companheiro e servo da deusa, assim como amante daquilo que diz respeito a ela: o Belo. Desse
modo, mesmo que oscilante em sua natureza por ser filho de forças contrárias, ao menos uma coisa
invariável é dita sobre Eros no mito, a saber: Ele está ligado ao que é belo. Ora, e se por um lado
Amor pode e de fato oscila entre a posse e a falta, a prudência e a tolice, a atividade e a passividade;
por outro, ele de modo algum oscila entre o belo e o feio, pois no feio não se dá amor. Tão-somente
do Belo, Eros. É à beleza que ele está de todo ligado, seja na sua falta seja na posse de recursos
para caçá-la. E nisto reside a unidade do seu ser, ainda que sendo ele simultaneamente atravessado
por aquilo que é contrário. Não podendo ser plenamente definido nem pela sua filiação materna
nem pela paterna, pois nem totalmente rico nem totalmente pobre, a natureza de Eros, no mito, é
determinada por sua ligação com a deusa Afrodite: Amor é amante, e amante da beleza.

Por fim, sobre a geração de Eros é posto que se deu no jardim de Zeus. É nesse lugar onde
Poros e Penia são reunidos e engendram Eros. Como narra o mito, estando embriagado pelo néctar,



78

68 O homem é esse ente que tanto possui um aspecto mortal quanto um divino ou imortal. E isto se diz na
obra platônica de vários modos. No Fédon, por exemplo, é posta a distinção entre corpo e alma, na qual
é dado que o primeiro é corruptível e mortal, ao passo que a segunda é imortal e imperecível (70c-107b).
No Fedro e na República, não apenas o corpo é mortal, mas a alma ela mesma possui partes que dizem
respeito à mortalidade do homem — aquelas ligadas à vontade e à concupiscência —; contudo, ainda
reserva em si uma parte superior que está ligada ao que é imortal, divino e inteligível — o intelecto (cf.
República, IV, 435b-436b; Fedro, 246a-253d). No Timeu, ao ser criada, a alma humana é tocada tanto
pelo Demiurgo — formando-se assim o que nela é imortal — como pelos deuses menores — decorrendo-
se disto os aspectos mortais da alma e o corpo que lhe se serve de abrigo (cf. 41a-42e; 69c-e). Desse
modo, o homem, apesar de mortal, também reúne em si algo de imortal; e do encontro destas duas forças
contrárias, Eros.

Poros, a fim de repousar, adentra o jardim de Zeus e, tendo adormecido, é, nele, usado por Penia
para reparar sua falta de recursos. Desse encontro no jardim surge Eros, o servo de Afrodite e
amante do que é belo, ser tensional que liga em si polos contrários. Pois bem, o que esse jardim
representa no mito? Não é claro. Ele somente é mencionado, nenhuma explicação posterior é dada.
Contudo, como visto, pelo menos duas coisas são evidentes sobre o jardim de Zeus: (I) é um lugar
onde forças opostas são reunidas e (II) é onde Amor nasce. Assim, na consideração destes dois
fatos, tende-se a concordar com Robin, quando ele assume que o jardim “[...] seja o ser vivente, e
mais precisamente o homem, no qual o amor procede da união da necessidade e da habilidade
industriosa” (1973, p.149, tradução nossa)68. Sendo, pois, no homem, o lugar de Eros.

Portanto, é valendo-se de um mito que Sócrates, sob a face de Diotima, expõe a origem de
Eros e, consequentemente, do filósofo, pois por natureza filósofo, Amor. É por imagens que Platão
revela ao seu leitor a natureza do caminho para ir além da imaginação, da εἰκασία. Eros é filósofo
e o filósofo há de ser como Eros: pobre, sempre necessitado, mas ávido de sabedoria e cheio de
recursos para alcançar aquilo a que está ligado com todo o seu ser — manifestação do Bem, a
Beleza. O mito da origem de Eros, pois, dá contornos importantes para a ocupação filosófica e,
com isso, revela um adequado paradigma a ser imitado por todos aqueles que, mesmo ainda
incautos na atividade noética, desejam filosofar: o filósofo é qualquer coisa que parecida com
Eros, o amante da beleza, então é ao belo que deve voltar sua atenção. Com isso, conclui-se que
Platão, compondo o mito da origem de Amor, dá um perfeito exemplo do uso filosoficamente
corrigido da linguagem poética, uma vez que, falando às partes mais baixas da alma, busca elevar
o seu interlocutor àquela que é mais alta; tensionalmente, ele reúne em seu discurso tanto μῦθος
como λόγος, e liga-os de todo ao Belo — uma das faces daquele que é o objeto último da filosofia,
o Bem.



79

69 Cf. Cap. 2.6.

3.2. Daímon Filósofo

Sendo filho de Poros e Penia, Eros não poderia ser outra coisa senão daímon — μεταξύ,
aquilo entre o mortal e o imortal. Carregando consigo a tensão própria do encontro das naturezas
contrárias dos seus pais, Amor só poderia ser justamente esse tipo de ente que não é nem bom nem
mau, nem belo nem feio, nem sábio nem ignorante; contudo, em alguma medida, simultaneamente,
ambos. Pobre o suficiente para necessitar buscar porque lhe falta, rico o suficiente para saber o
que falta e, tendo recursos, poder buscar o objeto faltoso — o Belo. Depreendendo-se disto, pois,
o seu poder de interpretar e transmitir o que de cima para baixo e o que vem de baixo para cima,
ligando em si mesmo aquilo que, por natureza, é separado. Um grande daímon, portanto.

E, não podendo ser diferente, em vista disto, Eros é filósofo; porque nem do deus, que é
sábio, nem dos ignorantes, a filosofia, pois incapazes de desejar a sabedoria: “Não deseja portanto
quem não imagina ser deficiente naquilo que não pensa lhe ser preciso” (204a). Eros, porém,
enquanto daímon, não é nem um nem outro, mas está entre os dois. Desta condição, por sua vez,
uma outra é aberta: sendo daímon, Eros é amante, uma vez que, como intermediário, nunca está
na posse do objeto amado e, consequentemente, nada possui para que seja alvo de amor, mas
sempre está, sim, numa insidiosa caça do que ama. Ora, e o que Amor ama? Como posto, sendo
servo e companheiro de Afrodite, Eros ama aquilo do que ela participa: a beleza. Logo, como bem
concluiu Diotima, Amor, filho de Poros e Penia e, consequentemente, daímon, há de ser aquele a
quem cabe de maneira digna o título de filósofo:

Com efeito, uma das coisas mais belas é a sabedoria, e o Amor é amor pelo belo, de modo
que é forçoso o Amor ser filósofo e, sendo filósofo, estar entre o sábio e o ignorante. E a
causa dessa sua condição é a sua origem: pois é filho de um pai sábio e o rico e de uma
mãe que não é sábia, e pobre. (204b)

Aliás, é por ser Eros filósofo que, como já exposto, a filosofia se torna possível aos
mortais69. Por outras palavras, o âmbito daimônico-erótico é a condição de possibilidade do
filosofar; é o lugar da filosofia. Sendo os deuses sábios e, consequentemente, a sabedoria dizendo



80
70 Sócrates é o exemplo perfeito desse homem daimônico—e daí também ser o exemplo perfeito da figura

respeito ao divino; e uma vez que a revelação dos poetas se demonstrou insuficiente para abrir aos
mortais o caminho ao divino que lhe concede inspiração, pois a palavra do deus foge ao
entendimento tanto do poeta como do ouvinte deste último; segue-se que ao mortal a porção de
divindade e, portanto, de sabedoria, que lhe cabe dá-se por Eros, isto é, dá-se por se colocar nesse
lugar de μεταξύ onde nem divino nem mortal, nem sábio nem ignorante, mas amante por aquilo
que é belo — e a sabedoria é uma das coisas mais belas. Tão-somente pelo poder de Eros, daímon
e filósofo, o homem, enquanto mortal, pode, pois, caçar aquilo do que é pobre — a sabedoria. É
sob Amor que o mortal, enfim, pode aproximar-se daquilo com o que, por natureza, não se mistura:
o imortal. O filósofo, nesse sentido, não é outra coisa senão alguém em quem a tensão erótica,
própria da condição daimônica de Amor, foi instaurada. Logo, tornando-se daimônico, torna-se
filósofo, isto é, amante do belo e intermediário entre o sábio e o ignorante.

Pois bem, estabelecida a relação de Eros com a filosofia, a questão que fica a ser
respondida, no entanto, é: de que modo a daimônia de Eros se desdobra no fazer filosófico? Para
tanto, antes é necessário entender qual a relação de Eros com os mortais, mais precisamente com
o homem, o ente privilegiado no qual tanto se dá amor como a própria filosofia.

Se por um lado, essa relação já ganhou certa luz a partir da possível identificação do homem
com o jardim de Zeus — lugar do nascimento de Eros —; por outro, ela pode ser ainda mais bem
esclarecida a partir da própria posição de Amor enquanto daímon. Ora, daímon define-se como
μεταξύ. Sendo assim, ele é aquilo que está no entremeio de um polo positivo e outro negativo; o
seu lugar é na tensão da reunião destes últimos. No Banquete, o lugar do daímon erótico está muito
bem colocado: ele forma a tríade mortal-eros-deus. Além disso, na obra outro dado evidente é:
Eros é amante e, à semelhança de Eros, os homens também amam, e amam o que é divino — a
sempiterna posse do Bem. Com isso, o intermédio que Amor habita é qualquer coisa que
relacionada com os homens mortais e os deuses imortais; porém, uma vez que os deuses não são
amantes e os homens podem, sim, vir a sê-lo, o lugar de Eros parece estar ligado mais ao segundo
grupo.

Destarte, apesar de mortal, parece ser do homem a possibilidade de fazer-se daimônico, de
superar sua condição de ignorância e, colocando-se no entremeio dos deuses e dos homens, trazer
algo de divino em sua mortalidade e algo de sábio em sua ignorância70. Diotima comprova isto ao



81

do filósofo. Sendo mortal, supõe-se ser ele ignorante, porém, não o é de todo; Sócrates sabe uma coisa
a mais do que os demais mortais, e nisto se faz o mais sábio dos homens, quer saber: sua própria
ignorância, pois sábio só o deus (Apologia de Sócrates, 21a-23b). Sendo mortal, supõe-se não possuir ele
o que é divino, porém, traz dentro de si estatuetas dos deuses e, com seus discursos, incute a memória
do divino nos seus ouvintes (Banquete, 215b-c). Sendo mortal, age, porém, como daímon; e, nisto,
destaca-se em meio aos mortais, aparecendo aos olhos destes como um estranho (ἄτοπος). A razão
disso: não ser entendido em outra coisa senão nas questões de amor (177d). Ou seja, por não ignorar
Eros enquanto daímon-amante-filósofo, Sócrates não ignora algo em si mesmo: a possibilidade de, sob a
influência de Amor, elevar-se à condição daimônica de amante e filósofo. Não por menos, no discurso de
Alcibíades, os elogios destinados a Sócrates facilmente poderiam ser destinados a Eros; de modo que,
elogiando-se um, se elogia o outro, pois, em última instância, Sócrates amolda a si mesmo a esse
paradigma filosófico ao qual, no Banquete, é dado o nome de Eros. Reconhece-se, portanto, Sócrates
como verdadeiramente daimônico (219c). A pergunta que fica, entretanto, é: o que, em sua natureza,
possibilita Sócrates, um mortal, fazer isso?
71 Cf. Nota 68.

definir os homens entendidos nas coisas de amor como homens daimônicos (δαιμόνιος ἀνήρ)
(203a). Os deuses, por sua vez, sendo plenos e perfeitos, permanecem os mesmos, e, segundo os
moldes respeitantes à teologia (Τύποι περὶ θεολογίας), o melhor não quererá se transformar no
pior (República, II, 382e); logo, não hão de ser amantes, mas amados; não hão de ser, pois, afetados
por Amor.

Sendo assim, a influência e, consequentemente, o poder erótico de Eros parecem
reservados aos homens. Amor é coisa para mortais. Contudo, Eros é daímon. Apesar de caminhar
entre o imortal e o mortal, ele não pertence plenamente a nenhum deles. É a tensão do entremeio
o lugar do daímon erótico. Então, como do mortal, Amor? Deve, pois, haver qualquer coisa no
homem que, em alguma medida, divino. Com isso, fazer-se-ia dele justamente um ser não
puramente mortal, mas tensional, algo que tanto um como o outro, mas nem um nem outro
absolutamente; isto é, um ser propício a acolher Eros. E há: a alma.

A alma é isso que, no homem, se assemelha ao daímon. Ela, tal como Eros, reúne em si o
mortal e o imortal, e, sintetizando-os em si, é de toda tensão. Moldada tanto pelo Demiurgo quanto
pelos deuses menores, logo imortal apenas em parte, a alma é justamente aquilo que, no homem,
participa tanto do divino quanto do mortal, tanto do inteligível quanto do sensível71. Além disso,
sendo tripartida, ela possui tanto um aspecto superior, o intelectivo, como um inferior, o
desiderativo e o concupiscente — o qual é necessário educar —; destarte, nem plenamente sábia
nem plenamente ignorante. Ainda que sendo o lugar onde reside a memória da visão das coisas
enquanto são — as Ideias — ela é ainda afetada por uma pesada carga de esquecimento decorrente
da encarnação e, consequentemente, deve buscar lembrar a si mesma da verdade outrora



82

72 “[...] e quando chegam a certa idade, é dar à luz que deseja a nossa natureza” (Banquete, 206c).

contemplada; possuindo recursos, busca, pois, o que lhe falta. Por fim, apesar de tensional, a alma,
novamente igual a Eros, possui unidade, porque, ainda que não a possuindo totalmente, é de toda
ligada à imortalidade, uma vez que deseja a sempiterna posse daquele que é imortal, a saber, o
Bem.

É evidente a estreita ligação que a alma possui com Eros. É nela que a influência de Amor
ocorre porque, já em sua própria constituição, ela é erótica, pois daimônica. Em outras palavras,
a alma é por natureza aberta a Eros; isto é, ela é em si mesma potencialmente amante. Nesse
sentido, Robin foi muito feliz ao conceber que Amor, enquanto daímon, é o ato próprio da alma
no seu estado presente, a saber, enquanto uma síntese do mortal e do imortal que deseja
apaixonadamente o ser imortal (1973, p. 191). Amar, portanto, é a virtude da alma encarnada.
Eros, o cumprimento do seu fim. Uma alma que é indiferente a Amor desvela uma vida anímica
que ainda não se realizou plenamente72.

Ainda seguindo Robin, o autor faz uma ótima síntese a respeito desse paralelo entre alma
e Eros. Diz ele:

Parece, por fim, que Platão, ao atribuir ao amor uma natureza sintética, quisera insistir,
de um duplo ponto de vista, sobre a natureza da alma como essência sintética e
intermediária. Ela é sintética na medida em que une o homem sensível às Ideias; e o é
porque une em si a faculdade cognitiva e a faculdade motora. Ora, em ambos os casos,
parece-nos que o amor se confunde com a alma e que é realmente, como dissemos, sua
função própria. (1973, p. 239)

De Eros, pois, foi dito aquilo que é próprio da alma. A vida anímica é erótica, daimônica
e filosófica porque, em certo sentido, alma e Eros se confundem. No discurso de Sócrates-Diotima,
falando-se de Eros não se fez outra coisa senão falar, em outros termos, da alma. Dizer a ação de
um é dizer a ação do outro. A razão disto: eles estão ligados assim como uma imagem está ligada
àquilo de que é imagem. Traduzindo-se, Eros, enquanto esse ente daimônico objeto do canto de
Sócrates, é a representação mítica do eros próprio da alma. Amor, desse modo, não está à parte da
alma, sua ação não ocorre como que de fora para dentro, mas é, sim, desde já, essa função própria



83

— e talvez a mais fundamental — da vida anímica, a qual, na obra, ganhou seus contornos gerais
a partir do encômio ao daímon erótico e filósofo.

Dada então a íntima relação entre Eros, o daímon, e eros, o ato próprio da alma, a questão
sobre como a daimônia de amor se desdobra no fazer filosófico ainda aguarda desenvolvimento.
O primeiro passo na investigação dessa matéria é entender o que seja essa função essencial da
alma à qual se atribui o nome de eros e que ganhou forma no filho de Poros e Penia. Platão, pela
boca de suas personagens Sócrates e Diotima, responde: “Em geral, todo esse desejo [ἐπιθυμία]
do que é bom [ἀγαθῶν] e de ser feliz [εὐδαιμονεῖν], eis o que é ‘o supremo e insidioso amor
[ἔρως], para todo homem’ [...]” (205d). Isto é, no homem, eros traduz-se em um desejo orientado
ao bem em vista da vida feliz — o que implica também ser orientado à imortalidade, uma vez que:
“[...] é a imortalidade que, com o bem, necessariamente se deseja, [...] se é que o amor é amor de
sempre ter consigo o bem” (206e-207a).

O segundo passo, por sua vez, é compreender de que modo a natureza daimônica de Eros
diz respeito a esse eros anímico. Ora, na obra, essa relação também está dada mui claramente.
Amor é daímon porque é tensão, porque é μεταχύ, em suma, porque é filho de Poros e Penia; e,
como consequência direta disto, Amor é amante. Do contrário, não sendo daímon, mas ocupando
única e exclusivamente qualquer um dos polos que intermedeia, seja o divino seja o mortal, a Eros
não caberia o título de amante— nem do sábio o desejo do bem, pois já o possui, nem do ignorante,
pois ignora a necessidade do bem para a vida feliz. Logo, se daímon, então amante; se amante,
então daímon. Há, assim, uma correspondência direta entre tais condições. Posto isto, uma vez
que há eros na alma, há também daimonia, isto é, tensão, reunião de contrários — e vice-versa.
A alma ama o bem e, consequentemente, a imortalidade em vista de possui-lo para sempre porque,
como já demonstrado, ela, tal qual o daímon, não é nem de toda imortal nem de toda mortal, mas
μεταχύ, isto é, em certa medida tanto um como o outro, pois intermediária. Em outros termos, uma
vez que amante, ela só o é por compartilhar da mesma condição de Eros — à qual se deu o nome
de daímon, aquilo que está entre um deus e um mortal. É por experimentar, em certa medida, a
imortalidade — seja pela sua parte superior ligada às Ideias seja pela vida pré-somática da qual
resguarda alguma memória —, que a alma em seu estado atual, experimentando a baixeza da sua
parte concupiscente e a mortalidade do corpo ao qual está atrelada, é passível de desejo e,
consequentemente, de eros, pois nesse estado de tensão não ignora totalmente o valor e a



84

73 Sócrates, portanto, está correto ao afirmar que sua suposta sabedoria é ordinária ou mesmo duvidosa
ao passo que a suposta sabedoria de Agatão, o poeta, é, em última instância, extraordinária (175e). O
contraste entre filosofia e poesia é exatamente esse posto pelo filósofo: uma não possui nada que vá além
do que é comum a todos; a outra, por sua vez, é constituída pela ação dos deuses sobre os abençoados
poetas. Em outros termos, a filosofia não nasce de qualquer coisa que fora da própria constituição natural
do homem. O filósofo não é fruto de uma concessão divina, ao menos não no sentido do poeta inspirado;
antes, sim, ele é apenas a realização plena do erotismo constitutivo de sua alma. Ele, pois, não é feito
divino pelo fato de o deus falar através dele; pelo contrário, por não ser divino, e saber que não o é, o
filósofo é aquele que busca, empenhando todos os seus esforços em se tornar semelhante à divindade,
o que é divino (cf. Teeteto, 176a-b). Sendo assim, não há nada de extraordinário na filosofia, ela é algo
próprio dos homens e nasce daquilo que é comum a todos: a alma. Aliás, a bem verdade, a filosofia é o
que há de mais próprio da condição humana, é, por assim dizer, a consumação da humanidade, porque
decerto é quem o encaminha ao ponto mais alto que um homem poderia viver: a perfeita contemplação (ἡ
τέλεια ἐποπτεία) (cf. Banquete, 210a, 211d-212a).

necessidade daquilo que não possui plena e permanentemente: o bem, e, com ele, a própria
imortalidade.

O terceiro passo é, enfim, formular a resposta para como a daimonia e, em vista disto, o
erotismo da alma desaguam no fazer filosófico. Pois bem, foi posto que Eros, sendo daímon, é o
fundamento da filosofia, uma vez que, por sua ação intermediadora, ele liga aquilo que não se
misturava, isto é, o divino e o mortal. De modo que, se não fosse o poder daimônico de Eros, o
homem, que é mortal, de modo algum estaria aberto à sabedoria, que é coisa dos deuses — nem
mesmo pela revelação inspirada dos poetas, porque, como visto, ela escapa à compreensão dos
ignorantes mortais. Sendo assim, se o homem pode tornar-se filósofo ao aspirar àquilo que
transcende sua mortalidade, a saber, a sabedoria, é em razão da ação daimônica de Eros que,
tensionalmente, liga deuses e homens ao servir eficazmente de intérprete entre eles. No entanto,
um novo dado importante foi conquistado aqui: o daímon Eros, miticamente, diz respeito ao ato
próprio da alma de amar, que, por sua vez, é fruto da condição daimônica da própria alma. Nesse
sentido, o que possibilita a filosofia não é qualquer coisa que está fora do homem, mas, sim, sua
própria constituição anímica73. É ela que, em última instância, sob a máscara do daímon erótico
no discurso de Sócrates-Diotima, fundamenta a filosofia, uma vez que liga em si mesma o divino
e o mortal, abrindo, pois, também a si mesma o horizonte do amor à divina sabedoria do que é.

Eis, portanto, um primeiro aspecto do desdobramento da daimonia erótica no fazer
filosófico: a filosofia enquanto busca pelo saber, e o saber das coisas enquanto são, está
fundamentada na tensão característica da natureza da alma. Mas, se, por um lado, ela é o que
possibilita o filosofar ao ligar em si, tensionalmente, o sujeito que busca e o objeto que é buscado;
então, por outro, resta ainda questionar: uma vez dada a filosofia como uma ocupação possível,



85

74 Cf. República, VI, 505a.
75Alcibíades representa perfeitamente isto. Tornando-se amante de Sócrates, ele foi incapaz de perceber
como, desejando a porção de beleza transparecida na alma do seu amado, era a realidade do belo que,
em última instância, desejava, e não uma aparência dele (218e). Assim, ignorando o divino em vista de
duas aparições cheias de ninharias mortais, Alcibíades, apesar de apreciar a beleza dos discursos de
Sócrates, nunca se atentou para a causa da beleza de tais discursos: a divina Beleza, aquela da qual as
demais coisas belas participam. E, consequentemente, apesar de possuir uma alma daimônica, nunca
filosofou como o daímon, que é filósofo. Na tensão instaurada por seu amado, Alcibíades, como
confidencia aos seus interlocutores, sempre se deixou ser vencido pelo apreço das multidões (216b).

qual o papel da alma e sua função erótica no ato de filosofar propriamente? Novamente segundo
Robin, eros é princípio motor e princípio de conhecimento (1973, p. 239). Ou seja, nele tanto
começa o movimento da alma como, em especial, o movimento orientado ao conhecimento, de
modo que, como o autor afirma: “O Amor é a tendência ativa em direção à Ideia, é o esforço
entusiasmado em direção à ciência e em direção à virtude” (Idem).

O amor, portanto, é o movimento da alma como um todo. Enquanto pura ἐπιθυμία, ele
comunica-se com a parte desiderativa da alma e instaura nela a agitação erótica em vista da sua
locomoção. Mas sendo ἐπιθυμία orientada ao Bem, o amor, estimulando o movimento das partes
mais baixas da alma, os cavalos da biga alada, move também sua parte superior, o intelecto, o
auriga responsável pelos cavalos, e assim o faz em direção à mais elevada das ciências, a saber, o
bem74. Nesse sentido, uma vez que a daimonia da alma fundamenta a filosofia como algo que pode
vir a ser, o seu consequente erotismo é justamente aquilo que tanto faz a filosofia passar da potência
ao ato, e isto enquanto busca dinâmica e apaixonada pelo saber, como aquilo que lhe orienta ao
seu objeto por excelência, ao que há de mais alto para se conhecer, isto é, ao seu fim último, o
Bem.

Contudo, deve ser lembrado: Eros é instável, sempre oscilante porque filho de Poros e de
Penia. Com isso, apesar de sempre orientado ao bem, e, portanto, aberto ao filosofar, nem sempre
se procede corretamente nos caminhos do amor, isto é, nem sempre, começando do que aqui é
belo, se sobe em vista daquele belo que tudo o mais que é belo participa (211b-c). Ou seja, apesar
de princípio de movimento e de conhecimento, a função erótica da alma, uma vez que tensional,
ainda pode oscilar e, movendo-se, não ir em direção ao Bem, mas ficar presa àquilo que lhe
aparece, imediatamente, como um bem75. Como bem aponta Diotima, apesar de ser um o Bem,
vários são os caminhos pelos quais os homens se voltam para ele: uns segundo a riqueza, outros
segundo o amor à ginástica e ainda outros segundo o amor à sabedoria (ἡ κατὰ φιλοσοφίαν)



86

76 O que, considerando a origem de Amor, não é de se estranhar. Ora, Eros nasce do encontro de Poros
e Penia, encontro este marcado justamente por uma profunda oscilação: Poros, o rico de recursos, fez-se,
embriagado, passivo, incapaz de artimanhas; Penia, pobre de recursos, aproveita-se da passividade de
Poros, e, fazendo-se ativa, maquina engendrar um filho com ele para aliviar a si mesma diante da sua
pobreza. Destarte, é compreensível que com Amor também ocorre o mesmo; ou seja, mesmo sendo um
daímon e, consequentemente, estando no lugar adequado para filosofar, é possível que, contudo, não
filosofe. Além disso, uma vez que o mito de Eros diz respeito à alma, o que foi dito sobre ele também se
aplica à sua função erótica. O que nela é imortal, estando ligada ao corpo, oscila e, em alguma medida,
passa a se deter com o que é mortal; o que é mortal, por sua vez, também, em certo sentido, comunga
com o que é imortal (cf. 206c, 208b), podendo, pois, oscilar entre um e outro. Logo, igualmente da alma,
a instabilidade, o poder não ser aquilo que, por natureza, aparenta dever ser.
77 Cf. Fedro, 254a.

(205d). Assim, mesmo que o amor tenda à Ideia e à sua ciência, ocorre, por vezes, dessa tendência
não alcançar sua virtude, mas se dar de maneira viciada.

Dito de outro modo, apesar de daimônica, mas justamente por sua daimonia, a alma pode
vir a não cumprir sua função própria de daímon: ser filósofo76. É por ligar em si contrários que ela
possibilita a filosofia, mas, em contrapartida, é por isso também que a experiência amorosa é
sempre conflituosa e plural. Inflamando a alma como um todo, não é apenas o cavalo bom que é
influenciado por amor, arrastando consigo a biga e o auriga para aquilo de que a beleza do corpo
é imagem, isto é, a Ideia do Belo; o cavalo mau também é instigado àquilo para que tende, ou seja,
à concupiscência, arrastando, pois, se não for domado pelo auriga, a biga inteira somente ao corpo
que é amado77. Desse modo, sendo tensional, é tensão que amor instaura e é conflito que a alma,
amando, experiencia.

A boa nova, no entanto, é que, em vista disso, um dos vários caminhos abertos àquele a
quem todos desejam— o Bem— é exatamente o que diz respeito ao correto proceder no amor, ou
seja, o que verdadeiramente encaminha à Ideia ao servir-se de suas aparições no que é sensível;
em suma: o caminho do amor ἡ κατὰ φιλοσοφίαν, isto é, o caminho do amor segundo a filosofia.

3.3. Μεταξύ e Mέθεξις

Eros, pois, é filósofo, e o é por ser daímon, uma vez que sua daimonia, constituindo a
tensão que lhe é inerente, resolve a aporia da cisão radical entre os contrários — inclusive, sob a
face dos deuses, que são sábios, e dos mortais, que são ignorantes. a cisão entre sabedoria e
ignorância; decorrendo-se disto a possibilidade de filosofar. E é daímon porque filho de Poros e
Penia, ou seja, por reunir em sua natureza a tensão do encontro simultâneo do positivo com seu



87

78 O inverso também é verdadeiro. Se, por um lado, o conceito de μεταξύ é o fundamento do ser-daímon
de Eros, de modo que o que dá a razão de ser da daimonia erótica — e, com isso, a explica — é esse estar
entre; por outro lado, o conceito de μεταξύ também encontra explicação naquilo que se diz do daímon
Eros, uma vez que, a partir do que é dito sobre ele, encontra seu próprio desenvolvimento na obra.
79“’O opinar certo, mesmo sem poder dar razão, não sabes’ dizia-me ela, ’que nem é saber — pois o que
é sem razão, como seria ciência? — nem é ignorância — pois o que atinge o ser, como seria ignorância?
— e que é sem dúvida alguma coisa desse tipo a opinião certa, um intermediário entre [μεταξύ]

negativo: da riqueza com a pobreza, do imortal com o mortal, da atividade com a passividade, da
boa vontade com a concupiscência, da Ideia com suas aparições sensíveis... Além disso, outro
dado importante veio à tona: é à alma que o mito de Eros se refere; logo, da alma, eros e aquilo
que, enquanto figura mítica, ele representa.

No entanto, tudo isso que foi dito de Eros, e, consequentemente, da alma, nasce de um
ponto ainda mais fundamental, a saber, daquilo que Diotima chama de μεταξύ. É por ser um dos
casos de μεταξύ que Eros, não sendo belo e bom, pode também não ser feio e mau, e, em vista
disto, nem ser um deus, pois estes são belos e felizes na posse do bem, nem um mortal, a quem
cabe a pobreza do distanciamento completo de tais atributos, mas ser, sim, aquilo que está entre
um deus e um mortal: um daímon. Com isso, é através do conceito de μεταξύ que a daimonia
erótica se explica78. Além do mais, uma vez que a filosofia é fundada na ação do daímon Eros —
o que, obviamente, implica dizer ser fundada na ação erótica da alma, a qual compartilha da mesma
condição intermediária do daímon — certamente o conceito de μεταξύ guarda em si implicações
importantes para a ocupação filosófica, pois, sendo o daímon filósofo, também é por ele que o seu
ser-filósofo encontra sua razão de ser.

Ora bem, e o que há para ser dito sobre o que seja μεταξύ? A bem verdade, nada que, de
algum modo, já não tenha sido dito anteriormente. Considerando que Eros é μεταξύ e,
consequentemente, é daímon, o que foi dito sobre a natureza de Amor diz respeito exatamente
àquilo que μεταξύ propriamente é. Entretanto, apesar de não ser possível a novidade, é possível a
identificação e, em alguma medida, a sistematização do que sobre μεταξύ é colocado a partir de
Eros a fim de compreender melhor o que está por trás da daimonia erótica, e, por consequência,
o que está por trás do caráter daimônico da filosofia.

Para tanto, é necessário, antes de tudo, elencar o que de μεταξύ é dito por Sócrates-Diotima.
São pelo menos quatro os casos de μεταξύ no discurso: sabedoria e ignorância (σοφίας καὶ
ἀµαθίας)79, belo e feio (καλόν καὶ αἰσχρόν), bom e mau (ἀγαθόν καὶ κακόν)80, e imortal/deus e



88

entendimento e ignorância’” (202a, grifo meu).
80 ”’Não fiques, portanto, forçando o que não é belo a ser feio, nem o que é bom a ser mau. Assim também
o Amor, porque tu mesmo admites que não é bom nem belo, nem por isso vás imaginar que ele deve ser
feio e mau, mas sim algo que está’, dizia ela, ’entre [μεταξύ] esses dois extremos’” (202b, grifo meu).
81 ”’Que seria então o Amor?’, perguntei-lhe, ’Um mortal?’
‘Absolutamente.’
‘Mas o quê, ao certo, ó Diotima?’
‘Como nos casos anteriores’, disse-me ela, ‘algo entre [μεταξύ] mortal e imortal’
‘O quê, então, ó Diotima?’
‘Um grande gênio [δαίμων], ó Sócrates; e com efeito, tudo o que é gênio está entre [μεταξύ] um deus e um
mortal’” (202d-e, grifo meu).

mortal (ἀθάνατον καὶ θνητόν / θεός καὶ θνητόν)81. Posto isto, pergunta-se: o que há nesses casos
que, sendo comum a todos, diz respeito àquilo que μεταξύ propriamente é? Em síntese: a
identificação de uma instância intermediária entre polos contrários. Em cada um deles um entre é
postulado, de modo que o aparente dualismo radical constitutivo da relação dos extremos é diluído
no reconhecimento da tríade: positivo-intermediário-negativo. E, se, por um lado, os contrários
são facilmente definidos a partir da posição que ocupam — do imortal, a imortalidade; do mortal,
a mortalidade —; por outro lado, o intermediário parece não se definir a partir de nenhum dos
extremos que intermedeia, mas, sim, exatamente como aquilo que não se confunde nem com um
nem com outro, isto é, como aquilo que está entre — do daímon, nem a imortalidade nem a
mortalidade.

À luz disto, uma vez comum a todos os casos, é essa instância intermediária e irredutível
aos extremos aquilo que caracteriza o que seja μεταξύ. Com isso em vista, uma nova questão faz-
se possível: sendo μεταξύ qualquer coisa à qual se atribui o estatuto de intermediário entre dois
extremos, de que maneira esse estar entre se revela na obra? Ou seja, o que, na consideração de
μεταξύ como instância intermediária, ainda há para se dizer sobre esse conceito a partir de suas
aplicações no Banquete? Voltando-se os olhos para o principal caso de μεταξύ na obra, o daímon
Eros, há ao menos mais três coisas a serem ditas: a primeira já foi citada acima, (I) o lugar entre
os extremos define-se como um lugar de alteridade; (II) o entre, apesar de irredutível aos extremos,
paradoxalmente, caracteriza-se a partir da sua co-presença neles; por fim, destes dois últimos fatos
decorre (III) que μεταξύ é tensão e, portanto, projeto.

Quanto ao primeiro ponto, o que deve ficar claro é o seguinte: Eros é daímon, e isto a partir
da negação tanto do polo positivo quanto do negativo, ou seja, é porque nem divino nem mortal
que, daímon, Eros o é. Portanto, enquanto μεταξύ, Amor, na obra, é apresentado como qualquer
coisa que diferente do convencional dualismo deus-mortal. E é exatamente nessa diferença que



89

82 Em certo sentido, não é estranho dizer que, com isso, Platão antecipa ou, se preferir, ensaia o parricídio
de Parmênides ocorrido no Sofista. Na referida obra, junto de seu interlocutor, o estrangeiro de Eleia
encontra-se em um impasse na sua busca por dizer o que é a sofística. Valendo-se da arte da imitação,
o sofista, falando sobre as coisas, cria com suas palavras aparências de verdade sobre elas, pelas quais
ludibria os mais jovens com uma falsa ou aparente sabedoria a fim de arrecadar dinheiro deles; contudo,
eis o impasse, como o sofista fala do que parece — o que implica dizer que se ocupa do que propriamente
não é —, se pensar e dizer o não-ser parece inconcebível uma vez que isso seria, em alguma medida,
atribuir ser ao que não é, isto é, admitir aquilo contra o que Parmênides tanto protestou: ”Não, impossível
que isto prevaleça, ser (o) não ente. Tu porém desta via de inquérito afasta o pensamento” (DK 28 B7.
Sobre a impossibilidade de pensar o não ser, cf. também DK 28 B2-3)? Diante, pois, deste impasse, mas
ainda decidido em seguir na sua investigação, o estrangeiro então se vê forçado a colocar a tese de
Parmênides à prova e demonstrar, pela força dos seus argumentos, que, em certo sentido, o não-ser é e
que o ser, de certo modo, não é (Sofista, 241d). No Banquete, por sua vez, o conceito de μεταξύ aponta
para o mesmo impasse. Tal como as aparências que constituem o discurso do sofista, μεταξύ é atribuição
de ser ao não-ser. Não sendo nem o polo positivo nem o negativo, aquilo que é μεταξύ, como o daímon,
não fica enclausurado no reino do não-ser absoluto — do nada —, de modo a ficar impossibilitado de ser
objeto de pensamento e fala. Pelo contrário, é na sua afirmação a partir da alteridade tanto do positivo
como do negativo, que μεταξύ se afirma como algo que, em alguma medida, é; ou seja, que se afirma
como uma instância real — mesmo que o primeiro dado sobre ela seja justamente a irredutibilidade a
qualquer um dos dois únicos âmbitos, aparentemente, possíveis para se referir ao que é. O que, decerto,
vai pela contramão do que é defendido por Parmênides, pois o fato de Eros não ser nem imortal nemmortal
não implica o não-ser absoluto, mas, implica, sim, ele ser daímon, isto é, μεταξύ entre o que é deus e o
que mortal.

μεταξύ se destaca como algo identificável. Ou seja, é por ser irredutível a qualquer um dos dois
extremos que surge a necessidade de reconhecer a alteridade de Eros e, consequentemente, de
reconhecer uma terceira instância em meio ao que até então se percebia como um irremediável
dualismo, a saber, a instância intermediária da qual Eros, sendo daímon, faz parte. Com isso,
μεταξύ não apenas abre uma nova perspectiva a respeito da estrutura da relação entre os contrários
— não mais um dualismo, e, sim, uma tríade inaugurada e mantida pela identificação de um
elemento intermediário —, bem como estabelece uma nova perspectiva quanto ao dizer o que são
os entes: dizer que determinado ente é divino implica dizer que ele não é mortal, e dizer que é
mortal implica dizer que não é divino; contudo, dizer que esse mesmo ente não é divino não implica
dizer que ele é mortal, assim como dizer que não é mortal não implica dizer que é divino, pois há
qualquer coisa que um intermediário entre esses extremos, o qual não é nem um nem outro e cuja
identidade reside exatamente nessa alteridade82.

Que μεταξύ se constitua a partir de sua alteridade em relação ao par de contrários está,
pois, dado. Entretanto, diante disto é inevitável não perguntar a respeito do sentido dessa
alteridade. Ou, como coloca Sócrates, perguntar com que poder o daímon está entre um deus e um
mortal (202e). Para ambos os modos de se colocar a pergunta, a resposta direta de Diotima a
Sócrates é suficiente:



90

‘O de interpretar e transmitir aos deuses o que vem dos homens, e aos homens o que vem
dos deuses, de uns as súplicas e os sacrifícios, e dos outros as ordens e as recompensas
pelos sacrifícios; e como está no meio de ambos ele os completa, de modo que o todo fica
ligado todo ele a si mesmo. [...] Um deus com um homem não se mistura, mas é através
desse ser que se faz todo convívio [ομιλία] e diálogo [διάλεκτος] dos deuses com os
homens [...]’. (202e-203a)

Com isso, chega-se ao segundo ponto, isto é, entende-se que a alteridade de μεταξύ se
define a partir de sua co-presença em ambos os extremos — ainda que isto possa parecer estranho.
O que está presente na fala de Diotima não é outra coisa senão o estabelecimento do daímon —
caso exemplar de μεταξύ — como aquilo que atravessa ambos os polos contrários e, igualmente,
por eles é atravessado, promovendo, a partir disso, ομιλία e διάλεκτος entre o que, por natureza,
não se mistura; por outras palavras: o daímon “[...] os completa, de modo que o todo fica ligado
todo ele a si mesmo” (Idem). Assim, o fato de μεταξύ ser irredutível a qualquer um dos extremos
não implica ele ser de algum modo um âmbito de neutralidade, ou seja, um âmbito absolutamente
afastado de cada um deles; pelo contrário: “Em todos os casos considerados, o μεταξύ tem de
próprio situar-se no intervalo entre os extremos e a distar menos de cada um deles do que cada um
dista do outro” (Oliveira, 2018, p. 593, grifos do autor). Isto é, no caso do daímon, por exemplo,
sua alteridade em relação aos deuses e aos mortais não o coloca em um lugar alheio ao dualismo
deus-mortal; a bem verdade, o que ocorre é o contrário, sua alteridade é justamente aquilo que, por
um lado, o liga a esse par de contrários e, ligando-se a eles, por outro lado, liga esses mesmos
contrários a si mesmo. Daí tanto o daímon estar entre os contrários e, consequentemente, co-
participar deles, pois da perspectiva do mortal, o daímon passa a estar mais próximo do divino do
que da mortalidade, e da perspectiva do deus, o daímon passa a estar mais próximo da mortalidade
do que do divino; como, estando entre eles, o daímon ligá-los a si mesmo e, consequentemente,
ligá-los entre si, promovendo, com isso, a comunicação entre aqueles que até então não se
misturavam, ou seja, a comunicação do que é divino com o que é mortal e do que é mortal com o
que é divino.

Logo, μεταξύ de fato não é nem um nem outro, pois alteridade; mas, por isso mesmo, em
certa medida, ambos. Nesse sentido, ele, em última instância, é aquilo a que neste trabalho foi dado



91

o nome de “tensão”. Não sendo passível de qualquer tipo de reducionismo, o paradoxal nunca
abandona por completo o conceito de μεταξύ, pois ele sempre se mostra como isso que é estranho,
mas, na estranheza, semelhante. Alteridade, mas co-partícipe; outra coisa que não o extremo
positivo ou o negativo, mas, ainda assim, é justamente o elo entre eles, o qual tanto os toca como
por eles é tocado. Enquanto daímon, para os mortais, é quase um deus, apesar de, para os deuses,
ser quase mortal. Como opinião correta, não é nem sabedoria nem ignorância, mas isto em vista
de ser, sim, de algum modo, um pouco de cada uma. A todo momento, pois, está no impasse do
que é e do que não é. Por consequência, todo dizer sobre μεταξύ é limitado, só podendo ir até onde
começa tal impasse que lhe é inerente, e nunca sendo capaz de perscrutar onde ele termina. Não
por menos, de μεταξύ foi dito exatamente isso: tensão. Ou seja, o que nunca se resolve totalmente,
mas está sempre na iminência de uma coisa ou outra, sempre a esperar uma solução — ainda que
seja ele mesmo a solução para a incomunicabilidade entre a sabedoria divina e a ignorância dos
mortais. Como prefere Oliveira: “[...] o µεταξύ nunca corresponde a um valor propriamente
conhecido – mas antes sempre só a uma incógnita” (Oliveira, 2018, p. 596, grifos do autor).

Eis, então, o terceiro ponto: porque tensão, µεταξύ é projeto; ou seja, está sempre dirigido
a algo que ainda falta e intrinsecamente voltado à obtenção disto (Ibidem, p. 597). O porquê é a
co-participação de µεταξύ, uma vez que tensional, ser sempre parcial. Em outras palavras, apesar
de, em alguma medida, positivo e negativo, ele não os é em sua totalidade, pois nunca é apenas
um deles. Destarte, há uma falta inerente; mas, por isso que falta não faltar totalmente, há sempre
a orientação necessária para o movimento de busca. No caso do daímon, para exemplificar, Eros
é mais rico do que sua mãe porque é filho de Poros, porém é mais pobre do que seu pai porque é
filho de Penia. Todavia, nesta tensão entre falta e posse, uma vez ligado desde o nascimento a
Afrodite, ele está, ainda que por vezes oscilante, dirigido ao belo, pois seu amante — dirigido,
portanto, ao que é próprio do extremo positivo —; com isso, sendo amante, através dos recursos
que são próprios do seu pai, busca o que, em certa medida, lhe falta por causa da pobreza própria
de sua mãe. Sendo justamente essa busca, essa orientação ou, ainda, esse projeto aquilo que lhe
garante a unidade necessária para que, em meio a sua alteridade, µεταξύ possa ser identificado em
meio à tensão como propriamente algo distinto, isto é, possa ser, na medida do possível,
delimitado, ainda que, enquanto incógnita, pareça ilimitado. Nesse sentido, como dito
anteriormente, de Eros, µεταξύ de Poros e Penia, ao menos uma coisa pode ser dita com certeza,
a saber, ser ele projeto: É amante, e amante da beleza.



92

83 Cf. Banquete, 204b.

Sendo assim, Oliveira, novamente, tem toda razão em assumir que:

Todas as diferentes modalidades de µεταξύ a que Platão faz referência distinguem-se
justamente por serem, cada uma a seu modo e na sua ordem de determinação, um projecto
e uma precisão deste “alto absoluto”. Tal como Platão o concebe, o µεταξύ
“terminológico” nunca faz a coisa por menos: inclui sempre já, em forma de projecto,
um superlativo absoluto ou um “alto absoluto”. O µεταξύ “terminológico” põe sempre já
num mínimo de contacto com isso, é sempre já uma relação com isso – e na verdade uma
fortíssima forma de relação com isso: uma verdadeira “explosão” de precisão disso e de
tensão para nada menos do que isso. (Ibidem, p. 599, grifos do autor)

Eis, pois, o que havia para ser dito sobre aquilo que Eros, o daímon, e, consequentemente,
a alma são, quer saber: casos de µεταξύ. Evidentemente, como ressaltado antes, não há nenhuma
novidade no que agora foi exposto. Porém, tendo sido sistematizado, em alguma medida, o que foi
possível apreender do conceito que está por trás da daimonia erótica da alma, e isto com o intuito
de esclarecer ainda mais a relação entre a filosofia e esse âmbito intermediário, cabe, enfim,
identificar de que modo, na obra, o conceito de µεταξύ está relacionado com o fazer filosófico.

Ora, foi posto que, no Banquete, a filosofia só ganha razão de ser sob a perspectiva de
Amor. Se não fosse por ele, o ignorante estaria completamente separado da sabedoria, de modo
que nunca poderia passar a desejar e a buscar aquilo que lhe falta. Daí, pois, sua ação daimônica
que, ligando-o aos contrários e ligando-os a si mesmo, inaugura uma relação de tensão harmônica
entre o sábio divino e o ignorante mortal. Disto, por sua vez, inaugura-se sua ocupação enquanto
µεταξύ destes dois: amante da beleza, e, portanto, amante da sabedoria, pois a sabedoria é uma das
coisas mais belas; em suma, filósofo83. Além disso, também foi dito que Amor não é algo à parte
da alma, mas é, sim, o ato próprio desta; de modo que, em última instância, o ser µεταξύ diz
respeito a ela. Logo, dizer que é a partir de Eros que se dá a filosofia é o mesmo que dizer que ela
se dá a partir da alma, pois é nesta que, no homem, ocorre o encontro tensional entre o que é divino
e o que é mortal, entre a sabedoria e a ignorância; decorrendo disto, aliás, o fato de o homem poder
ser daimônico e, por consequência, filósofo.



93

84 Cf. Timeu, 47a-b.
85 É o que parece comprovar as seguintes passagens do Fédon, onde a teoria da participação é mais
detidamente discutida: ”Para mim é evidente: quando, além do belo em si, existe um outro belo, este é
belo porque participa [μετέχει] daquele apenas por isso e por nenhuma outra causa” (100c) e ”Eu me apego
a essa razão: nada torna essa coisa bela a não ser a presença [παρουσία] ou a comunhão [κοινωνία]
desse belo” (100d, tradução de Maura Iglésias). Em vista disso, portanto, há de se concordar com Iglésias
quando, explicando a relação entre tais termos, ela afirma: ”Assim, todas essas noções — presença,
posse, participação, comunhão — podem ser assimiladas, e subsumidas sob a noção de methexis, o
termo mais geral usado para explicar uma mesma modalidade de relação entre ideias e coisas: a que
compreende que a coisa é o que é por uma espécie de contato com a ideia [...]” (Iglésias, M. A relação
entre sensível e inteligível: methexis ou mimesis?, 91-112, In: Marcelo Perine (Org.), 2009).
86 ”[...] aparecer-lhe-á ele [o Belo inteligível] mesmo, por si mesmo, consigo mesmo, sendo sempre
uniforme, enquanto tudo mais que é belo dele participa [μετέχοντα], de um modo tal que, enquanto nasce
e perece tudo o mais que é belo, em nada ele fica maior ou menor, nem nada sofre” (Banquete, 211b, grifo
meu).
87 Sobre isso, José Trindade coloca de maneira brilhante: “Em primeiro lugar, não é apenas o predicado
que cada sensível recebe do inteligível. É a sua própria natureza mutável e imperfeita que deficientemente
imita a perfeição imutável do predicado inteligível. Por consequência, cada sensível não apenas não é a
identidade inteligível (identitativa e veritativamente), como, e ao mesmo tempo, não é ele próprio, na leitura
identitativa/existencial, pelo fato de admitir a compresença de opostos e a mudança” (O sistema conceitual
de einai: presença e efeito na teoria platônica das Formas, p. 46, In: Marcelo Perine (Org.), 2009).

Nesse sentido, a filosofia parece ser qualquer coisa que só se faz possível porque, em
alguma medida, há uma certa ligação entre os polos contrários; por exemplo, entre o que é próprio
do divino contemplar — os entes inteligíveis ou as Ideias — e aquilo no que os mortais estão
lançados e ligados pelo corpo — os entes sensíveis e as imagens destes. Do contrário, o filósofo
estaria alheio à Ideia; tornar-se-ia, pois, incapaz de tomar a ciência inicial da Ideia que é obtida a
partir da sua aparição nos entes sensíveis84. Posto isto, pergunta-se: que ligação é esta entre os
contrários? Responde-se: μέθεξις — palavra comumente traduzida por participação, mas que
ainda engloba em si os conceitos de presença (παρουσία) e comunhão (κοινωνία)85. Ou seja, eles
estão ligados de tal modo que, em certo sentido, um participa do outro, isto é, um comunga com
o outro, ou, ainda, um está presente no outro. Para ser mais claro: a causa do ser de um é o outro
estar, por participação, presente nele, em alguma medida; e sendo o polo positivo pleno por si
mesmo, segue-se que é o polo negativo aquele que é dependente do seu contrário. Assim, no
exemplo do par de contrários inteligível-sensível, o que é no âmbito sensível só o é porque, de
certo modo, participa do que é no inteligível: um belo corpo só é belo porque participa da Ideia do
Belo, isto é, porque esta última se faz, de certo modo, presente nele86. Salienta-se, entretanto, que
μέθεξις se dá de maneira relativa, ou, se preferir, acarreta uma tensão, pois a comunhão entre o
positivo e o negativo nunca implica uma identidade entre eles; o negativo sempre é
imperfeitamente o que o positivo é de maneira perfeita87 — usando uma linguagem platônica: o



94

88 Esta, porém, diz respeito a uma concepção própria do pensamento tardio de Platão — ainda que
presente, de alguma forma, desde a República, especialmente no livro X —, na qual o conceito de μέθεξις
parece parar de se relacionar com o de παρουσία e κοινωνία e passa a ser entendido em termos de
μίμησις. Para uma discussão aprofundada sobre o tema, cf. Allen, R. E., Participation and predication in
Plato’s middle dialogues, 46-60, In: R. E. Allen (ed), 1965; e Iglésias, M. A relação entre sensível e
inteligível: methexis ou mimesis?, 91-112, In: Marcelo Perine (Org.), 2009.
89 A República corrobora essa concepção da dialética platônica. Na investigação de qual seria a ciência
capaz de arrastar a alma do mutável para o que é essencial (VII, 521d), Sócrates estabelece uma espécie
de currículo de estudos para que se possa chegar a ela ao preparar a alma para seu exercício. O currículo
é formado por quatros ciências, e todas de caráter matemático: aritmética, geometria, estereometria e
astronomia — podendo-se ainda a harmonia, o estudo das proporções numéricas no som —; todas elas
ocupando-se daqueles entes sensíveis que convidam à reflexão (VII, 523b-c). Só então concluída essa
formação preliminar, chega-se à dialética, aquela ciência que se ocupa da essência dos objetos e, em
última instância, do próprio Bem — a causa do ser e da essência daquilo que é ser e essência (VI, 509b)
—; logo, a ciência que se situa lá no alto, como se fosse a cúpula das ciências (VII, 534e). Assim,
considerando a altura da dialética e a pura inteligibilidade do seu objeto, não é sem razão que as demais
ciências mencionadas, as quais ainda lidam com o que é sensível, sirvam como auxiliares do método
dialético para elevar os olhos da alma às alturas (VII, 533c-d).
Ainda sobre a relação entre multiplicidade e unidade como elemento fundamental da dialética, cf. Fedro,
265d-266c, 273d-e; e Filebo, 16c-17a.

negativo sempre é uma imagem do positivo88.

Com isso, é por haver comunhão entre o sensível e o inteligível, entre o múltiplo e o uno,
entre o mutável e o imutável ou, ainda, entre o mortal e o imortal, que o filósofo fazer o que lhe
cabe, a saber, filosofar. Do contrário, o filósofo estaria alheio à Ideia; tornar-se-ia, pois, incapaz
de tomar sua ciência inicial que é obtida a partir da sua aparição nos entes sensíveis. Em outras
palavras, não havendo a presença do que de fato é naquilo que é apenas por participação, não seria
possível ao filósofo o amor à sabedoria, isto é, o proceder corretamente nos caminhos do amor
— estar, portanto, na iminência de ir de um extremo ao outro:

[...] em começar do que aqui é belo e, em vista daquele belo, subir sempre, como que
servindo-se de degraus, de um só para dois e de dois para todos os belos corpos, e dos
belos corpos para os belos ofícios, e dos ofícios para as belas ciências até que das ciências
acabe naquela ciência, que nada mais é senão daquele próprio belo, e conheça enfim o
que é em si belo. (211c-d)

Com efeito, é porque há μέθεξις que há dialética (διαλεκτική), o método próprio do
filosofar platônico: na consideração da multiplicidade, ocupar-se com o princípio uno e último de
tudo aquilo que é89.



95

90 É o comprova o próprio Banquete ao estabelecer a participação do mortal na imortalidade a partir de
Eros enquanto parturição em beleza: ”É desse modo que tudo o que é mortal se conserva, e não pelo fato
de absolutamente ser sempre o mesmo, como o que é divino, mas pelo fato de deixar o que parte e
envelhece um outro ser novo, tal qual ele mesmo era. É por esse meio, ó Sócrates, que o mortal participa
da imortalidade [θνητὸν ἀθανασίας µετέχει], no corpo como em tudo mais; o imortal porém é de outro
modo” (208a-b, grifos meus). Cf. também Oliveira, 2018, p. 269-270.
91 Lembra-se, a partir disto, o caso de Poros e Penia. Eros, sendo aquilo que os uniu — pois foi em vista
de um filho que Penia foi ter com Poros — e sendo ele o resultado dessa união, é µεταξύ entre a natureza
do seu pai e da sua mãe. Havendo, portanto, intermediário entre Poros e Penia, o que o mito do nascimento
de Eros mostra como decorrência disto? Um começa a assumir os traços da natureza do outro. Penia, que
por natureza não possui recursos, age como se fosse cheia deles, isto é, toma parte na natureza de Poros.
Este último, por sua vez, sendo rico e ardiloso, mostra-se como Penia, ou seja, passivo e incapaz de ação,
e não como aquilo que de fato ele é, pois foi nela que sua natureza se fez presente. Então, como
consequência de Eros e, consequentemente, de µεταξύ, entre Penia e Poros se instaura oscilação,
ambiguidade e tensão, mas, por isso mesmo, comunhão, presença e participação (μέθεξις). ”Podemos
assim dizer: o µεταξύ entre Πενία (πενία) e Πόρος (πόρος) equivale a qualquer coisa como “ἐν πενίᾳ
πόρος”, “ἐν πένητι πόρος”, “πόρος ὡς πένητι” ou “πένης τοῦ πόρου µετέχει” (Oliveira, 2018, p. 620).
Salienta-se, por fim, o caráter relativo da participação: apesar de tomar parte na natureza de Poros, Penia
em nenhum momento se confunde com ele; e, estando presente em Penia, não decorre disto que Poros
é Penia; Eros, por sua via, em sua alteridade, não é nem um nem outro, mas, sendo filho de ambos, une-
os em si e, com isso, une um ao outro.

E quanto à relação entre µεταξύ e filosofia? Ora, sob o conceito de μέθεξις ela já está aí
dada. Se, por um lado, há dialética e, pois, filosofia, por haver uma relação entre os contrários —
relação esta que recebe o nome de μέθεξις —; por outro lado, só há relação entre os contrários
porque entre eles há um intermediário que, tensionalmente, os liga a si mesmo — ou seja, por
haver µεταξύ. Assim, dizer que Eros é daímon, e, pois, µεταξύ entre o mortal e o imortal (µεταξὺ
θνητοῦ καὶ ἀθανάτου), equivale a dizer que, por ele, o mortal participa da imortalidade (θνητὸν
ἀθανασίας µετέχει)90. Isto porque identificar um âmbito intermediário entre os contrários implica
a identificação de um elo entre eles, de um hermeneuta que promove o convívio e o diálogo entre
o que não se misturava; ou seja, implica a identificação de comunhão, presença, participação e,
portanto, de μέθεξις de um no outro. É, pois, por estar o intermediário tanto em um extremo como
em outro, em alguma medida, que, a partir dele, os próprios contrários estão um no outro. Dito de
outro modo, μέθεξις é consequência direta da paradoxal alteridade de µεταξύ, a qual co-participa
do extremo positivo e do extremo negativo91. E da tensão decorrente disto, segue-se o projeto que
é próprio da natureza µεταξύ — estar tensionalmente inclinado a buscar o que lhe falta: o Belo, o
positivo —; segue-se, portanto, a ciência que é própria de μέθεξις — a dialética.

Nas palavras de Maria Dulce Reis: “- a mediação realizada pelo elemento intermediário
viabiliza uma ação inteligente para o todo, pois possibilita a superação dialética de um estado
inicialmente desarmônico entre dois ou mais elementos à posse de um novo estado de coisas [...]”



96

(2007, p. 394). Ou seja, no fundo, o que há por trás de todo esforço dialético é um caso de µεταξύ
responsável por estabelecer a μέθεξις necessária entre o par de contrários inteligível-sensível, a
fim de que um possa ser, de certa forma, percebido no outro, e, com isso, chegue-se à apreensão
do todo a partir das partes. Que caso de µεταξύ é esse? No Banquete: Eros, o daímon filósofo. É
por ele que, como foi dado, pode-se partir das belezas sensíveis àquela que é acessível apenas ao
intelecto: a beleza ela mesma, causa das demais belezas. E uma vez que Eros não é outra coisa
senão o mito da função erótica da alma, em última análise, é por sua ψυχή que o homem, incluindo
seu corpo, está ligado tanto ao que é imortal/inteligível como ao que é mortal/sensível; assim
como, ligando tais contrários um ao outro ao estarem eles ligados nela, é por sua ψυχή que essa
relação de participação de um no outro, a qual é definida como μέθεξις, pode ser percebida por ele
como constituinte de toda a estrutura do cosmos. Qual a consequência disto? Justamente a
possibilidade do homem se destacar como filósofo ao tomar a postura dialética de aspirar pela
contemplação da Ideia imortal a partir do que, inicialmente, delas é possível inteligir nas aparições
ou imagens sensíveis e mortais que dela participam. Porque, como está colocado na República, o
filósofo é exatamente este que “[...] entende que existe o belo em si e é capaz de o contemplar, na
sua essência e nas coisas em que tem participação, e sabe que as coisas não se identificam com ele,
nem ele com as coisas [...]” (V, 476c-d). É, pois, aquele que, sendo daimônico em sua alma,
caminha entre o imortal e o mortal e, como hermeneuta, interpreta o que de um foi dado ao outro,
isto é, o que de um há no outro.

Nota-se, portanto, como Platão, no Banquete, constrói um mito sobre o próprio fazer
filosófico. Sob a face de Eros e tudo aquilo que ele representa, a todo momento uma investigação
sobre a ocupação filosófica está sendo desenvolvido na obra. Falando-se de Amor, lança-se luz
sobre a natureza da alma; falando-se de daímon, lança-se luz sobre o conceito de µεταξύ e,
consequentemente, de μέθεξις; falando-se de proceder corretamente nos caminhos do amor, lança-
se luz sobre a dialética. Em suma, é a natureza do filósofo, pois Eros é filósofo, que o Banquete
revela. E, em especial, é a partir dessa linguagem mítica que Platão encanta aquele que ainda não
é capaz de, tal como Sócrates, promover um diálogo de sua alma consigo mesma, ou seja, de fazer-
se daimônico, logo, filósofo. Deste encantamento, por sua vez, decorre o amante do mito poder vir
a ser, afinal, um amante da sabedoria.



97

4. A finalidade de Eros

Dada a natureza de Eros e tudo aquilo que ela, enquanto imagem mítica, revela sobre a
natureza da filosofia, chegou-se à conclusão de que o seu fim é a dialética, ou seja, o ato de filosofar
ele mesmo. Proceder de maneira correta nos caminhos do amor é ir das belezas à causa de tudo
aquilo que é belo, a saber, o Belo em si; é, pois, por assim dizer, amar dialeticamente. Ora, e de
que maneira essa dialética erótica aparece na obra? Aparece em termos de uma ascensão a partir
dos casos de amor.

Contudo, como todo ato dialético, para se chegar a um extremo é necessário partir do
extremo que lhe é contrário, para se chegar ao que é imortal é necessário partir do que é mortal.
Desse modo, se Eros, em sua daimonia, estabelece um caminho ascensional ao Belo imortal, é
porque antes ele estabelece casos de amor em meio às belezas mortais; dito de outro modo, se há
ascensão é porque antes ele estabelece um caminho horizontal do qual pode partir.

Disto, porém, decorre uma segunda pergunta. Dizendo-se com “Eros”, em última instância,
a potência erótica da alma, pergunta-se: de que forma, na obra, tal potência aparece? Aparece
como Επιθυμία pela imortalidade, isto é, como desejo em vista daquilo que é próprio do extremo
positivo. Sendo, aliás, por esse desejo que a alma pode se fazer daimônica — uma vez que é por
ele que o mortal pode, em certo sentido, tomar parte na imortalidade através da geração em beleza
— e, com isso, projeto em vista da sempiterna posse do Bem.

Eis, pois, os três tópicos investigados no presente capítulo: (I) a ἐπιθυμία pela imortalidade
como sendo a expressão da condição erótica-daimônica da alma; (II) eros, geração em beleza —
tanto no corpo quanto na alma —, como causa da perpetuação da Espécie e da Cultura, ou seja,
como o caminho horizontal aberto por essa potência anímica para alcançar, pela união erótica, a
porção de imortalidade que cabe ao mortal; e (III) o caminho ascensional à Ideia do Belo enquanto
aquilo em vista do que os demais casos de amor do caminho horizontal existem, ou seja, como a
peregrinação das belezas à causa última de tudo aquilo que é belo, como dialética.

4.1. Επιθυμία dos Mortais pela Imortalidade

Sob a face de Eros, daímon e filósofo, dois conceitos importantíssimos para a filosofia
foram desenvolvidos por Platão na obra: µεταξύ e μέθεξις. Além disso, foi estabelecido que a



98

estória de Eros, em última instância, diz respeito à história da alma em sua condição atual, isto é,
enquanto encarnada. E uma vez que, com isso, tais conceitos atrelados à figura mítica de Amor
referem-se, com efeito, à alma; então é por ela que, sendo µεταξύ, o homem experiencia o cosmos
sob a perspectiva de μέθεξις, podendo, assim, fazer-se participante da imortalidade e identificar o
que há de imortal no que é mortal; em outras palavras, podendo, assim, fazer-se daimônico.

Logo, é na alma que se dá o erotismo e toda tensão que ele carrega consigo. É, pois, nela
que Eros aparece como amor de consigo ter sempre o bem, ou seja, como projeto. No entanto, cabe
questionar: qual o ato dessa potência erótica, na experiência humana? De que maneira esse projeto
é realizado? Em suma, o que vem a ser a atividade que surge a partir da presença de Eros na alma
humana? Não é preciso ir muito longe para responder tais questões. No Banquete, Diotima tanto
as levanta quanto lhes responde. Como está dado na obra:

‘Em resumo então’, disse ela, ‘é o amor amor de consigo ter sempre o bem.’

‘Certíssimo’, afirmei-lhe, ‘o que dizes.’

‘Quando então’, continuou ela, ‘é sempre isso o amor, de que modo, nos que o
perseguem, e em que ação, o seu zelo e esforço se chamaria amor? Que vem a ser
essa atividade? Podes dizer-me?’

‘Eu não te admiraria então, ó Diotima, por tua sabedoria, nem te frequentaria para
aprender isso mesmo.’

‘Mas eu te direi’, tornou-me. ‘É isso, com efeito, um parto em beleza [τόκος ἐν
καλῷ], tanto no corpo como na alma.’. (206a-b, grifo meu)

Sendo assim, é gerando no que é belo que a alma realiza sua função erótica e,
consequentemente, daimônica. “E por que assim da geração? Porque é algo de perpétuo e imortal
para ummortal, a geração” (206e). Destarte, se, enquanto µεταξύ, a alma é projeto, então é parindo
em beleza que ela se coloca em vias de realizá-lo. Ou seja, a geração é o meio pelo qual ela, em
alguma medida, diviniza o homem; dito de outra forma, é o meio pelo qual ela o aproxima do seu
extremo positivo. Conceber é, portanto, o fato imortal na mortalidade (206c). É do caso da alma



99

92 O mito do nascimento de Eros lança luz sobre isto. Se o jardim de Zeus é onde há o encontro de
princípios contrários — Poros e Penia —; e se, com isso, ele representa a alma humana; então, havendo
qualquer coisa que, pela ação da alma, o homem toma parte no que é divino, deve haver também qualquer
coisa que mortal nessa equação. Não há apenas Poros na alma. Penia, nela, também se faz presente ao
ir de encontro ao seu contrário. E, da tensão erótica-anímica, a oscilação entre um e outro, de modo que
Penia já não é de toda falta e Poros, de todo posse. Sendo assim, salienta-se: se o ato erótico da alma
implica certa porção de divindade na mortalidade, essa divinização é sempre parcial; da mesma maneira
que, se esse ato se origina em um desejo mortal, é já à imortalidade que se deseja. Uma vez que Eros não
é neutro, nem Poros nem Penia, unidos em Amor, se mantém imparciais, mas são sempre já afetados um
pelo outro.
93 ”E é a imortalidade que, com o bem, necessariamente se deseja [ἀθανασίας δὲ ἀναγκαῖον ἐπιθυμεῖν
μετὰ ἀγαθοῦ], pelo que foi admitido, se é que o amor é amor de sempre ter consigo o bem” (206e-207a,
grifo meu).

como µεταξύ que decorre a μέθεξις do mortal no imortal, e isto só se efetiva justamente por meio
da parturição no belo.

Ora, e de que modo a geração implica o mortal participar da imortalidade? Mais uma vez
segundo Diotima: “[...] pelo fato de deixar o que parte e envelhece um outro ser novo, tal qual ele
mesmo era” (208b). Isto é, tal participação se dá pela prole deixada por aquele que, envelhecido,
encaminha-se ao fim de tudo aquilo que é mortal: a morte. Com isso, por aquilo que foi gerado,
seja na beleza de um corpo seja na de uma alma, o mortal, em alguma medida, perpetua sua
existência por de certo modo ainda estar presente naquilo que, mesmo depois de sua partida,
continuará existindo — no corpo, é o caso do pai que deixa filhos; na alma, é o caso do poeta que
deixa uma obra digna de memória imortal, por exemplo.

Dado está, pois, que o mortal gera no que é belo e o faz em vista da imortalidade; e é a essa
geração que se dá o nome de amor, naqueles que, por suas almas, agem segundo Eros. Contudo,
o parto em beleza não é o único efeito da tensão erótica na ψυχή. Ora, uma vez que a alma é
tensional porque erótica, se há algo de divino no mortal a partir dela — a geração no belo—, então
deve haver algo de mortal nisto pelo que se faz a participação no divino92. E há. No Banquete tal
princípio mortal que tensiona com a atividade divinatória de Eros é chamado de ἐπιθυμία, ou seja,
desejo; e, tendo em vista que a tensão erótica está ligada ao que é imortal: ἐπιθυμία pela
imortalidade93. Nas palavras de Dixsaut: ”Eros nos permite compreender que todo desejo, seja ele
qual for, é essencialmente o impulso de um ser vivo, e o que um ser vivo deseja, por essência, é
não morrer” (2001, p. 135).

Como já posto, a alteridade dos casos de µεταξύ não implica o intermediário residir em
uma instância neutra ou flutuar em um vazio livre de qualquer contato com os extremos que



100

intermedeia, mas implica, sim, a co-participação, o não ser redutível a nenhum dos contrários
exatamente por já ser, em algumamedida, atravessado tanto por um como por outro. Nesse sentido,
se Eros é intermediário entre o imortal e o mortal, interpretando e transmitindo aos deuses o que
vem dos homens e aos homens o que vem dos deuses, então o transporte do que é divino ao que
é mortal e vice-versa parte justamente do contato do daímon tanto com um como com outro. Logo,
só é possível certa porção do que cabe aos mortais chegar ao que é divino, por exemplo, porque
Eros, ligando os dois a si mesmo, é capaz de pisar em ambos os solos; sendo, com isso, capaz de
fazer contato com um contrário ao partir do outro — estando, pois, tensionalmente, em um
constante transitar entre o positivo e o negativo. Destarte, se amor, enquanto função da alma, se
traduz na experiência humana como parturição no belo; e se isto, como coloca Diotima, é o fato
divino na mortalidade, isto é, é aquilo pelo que o mortal participa da imortalidade; então, a fim de
tocar no que é próprio dos deuses, é necessário que amor parta do que, de certo modo, é próprio
dos mortais, a saber: o desejo de possuir o bem para sempre, ou seja, o desejo por imortalidade.
Portanto, se os homens geram no belo em vista de se tornarem imortais, é porque antes desejam
o que é imortal; se dão à luz, é porque “[...] quando chegam a certa idade, é dar à luz que deseja
a nossa natureza [τικτεῖν ἐπιθυμεῖ ἡμῶν ἡ φύσις]” (206c, grifo meu). O porquê da geração não
é, pois, outra coisa senão o fato de que “[..] a natureza mortal procura, na medida do possível, ser
sempre e ficar imortal” (207d). Dito por outras palavras, “A causa de nosso eros, explica Diotima,
é o desejo mortal de imortalidade” (Gordon, 2015, p. 126).

Em suma, o que está sendo dito basicamente é: para que haja parto em beleza é necessário
que antes se esteja grávido. Aliás, é exatamente isto que Diotima afirma:

‘Por isso, quando do belo se aproxima o que está em concepção, acalma-se, e de
júbilo transborda, e dá à luz e gera; quando porém é do feio que se aproxima, sombrio
e aflito contrai-se, afasta-se, recolhe-se e não gera, mas, retendo o que concebeu,
penosamente o carrega. Daí é que ao que está prenhe e já intumescido é grande o
alvoroço que lhe vem à vista do belo, que de uma grande dor liberta o que está
prenhe.’. (206d-e)



101

94 Cf. Ferrari, G. R. F., Amor Platônico, 293-325, In: Kraut, Richard (Org.), 2021, p. 304.

Ou seja, é evidente que há algo que antecede o dar à luz no que é belo, e isto é a gestação
daquilo que está em vias de vir a ser a partir do seu contato com a beleza: a prole do corpo ou da
alma. Mas o que é esse estar grávido? É justamente, em sua natureza, estar desejoso por dar à luz,
é justamente o desejo por imortalidade; de modo que o parto em beleza não é outra coisa a não ser
o transbordamento dessa ἐπιθυμία diante da aparição, no mortal, daquela que por si mesma é
imortal — a Beleza.

Quanto a isto, Caram esclarece:

Logo, podemos pressupor uma anterioridade do apetite na conformação de eros. Para
que o amor que é parição na beleza, se faça possível, é indispensável que a natureza
humana deseje, de antemão, gerar. Caso contrário, se esse apetite não se fizesse
naturalmente presente, não haveria amor pela parição no belo, uma vez que somente
é capaz de parir quem anteriormente estava grávido. (2018, p. 113)

Sendo assim, não se dá à luz no vazio. Não é do nada que a prole vem a ser. Ainda que ela
não exista plenamente antes do seu parto no belo, a prole, na tensão erótica da alma, em alguma
medida, já existe — ao menos como projeto, isto é, ao menos como desejo. Assim, Dixsaut está
certíssima ao entender que: “Dar à luz é fazer existir qualquer coisa que, na verdade, não faltava,
que nenhum vazio cronológico precedia” (2001, p. 153, tradução nossa). E isto porque só é capaz
de imortalizar-se por meio de sua prole quem, de antemão, já estava grávido, em sua natureza
mortal, da ἐπιθυμία pela imortalidade.

Destarte, o parto em beleza está fundamentado no desejo anterior de parir no que é belo e,
com isso, imortalizar-se. Mas por que assim o parto, no belo? A resposta já foi dada por Diotima:
“[...]quando do belo se aproxima o que está em concepção, acalma-se, e de júbilo transborda, e dá
à luz e gera [...]” (206d). A beleza, pois, é o que faz a ἐπιθυμία transbordar em amor, isto é, em
parturição. Em outras palavras, a beleza é a parteira, por excelência, daquele que está grávido em
sua natureza94. Novamente é possível perguntar: Por que isso? E mais uma vez a resposta não é



102

uma novidade: porque Eros, a potência erótica da alma, está de todo ligado ao belo, uma vez que
é amante da beleza, e, pois, em última instância, é projeto.

Posto isto, é possível perceber uma importante implicação filosófica quanto à relação de
ἐπιθυμία e τόκος ἐν καλῷ. Diotima, findando sua fala acerca deste último, isto é, acerca dos casos
de amor enquanto parto em beleza, afirma que tais casos de amor enquanto parto em beleza existem
em vista de uma certa perfeita contemplação, a saber: a perfeita contemplação do Belo ele mesmo
(209e-210a). Daí o correto proceder nos casos de amor ser dialético, já que as belezas são auxiliares
— ou, para usar a linguagem do Banquete, degraus — para que o amante chegue à visão, pelo
intelecto, da ideia do Belo. Desse modo, se τόκος ἐν καλῷ é donde se principia a dialética erótica,
então, como nota Robin, a ἐπιθυμία pela imortalidade, sendo a razão do parto em beleza, revela-
se também a razão profunda do amor filosófico (1973, p. 218).

Portanto, se há filosofia é porque antes há parto em beleza; se há parto em beleza é porque
antes há desejo de imortalizar-se, pois é a imortalidade que, com o bem, necessariamente se deseja.
Contudo, tal desejo só vem a ser amor, ou seja, parto, porque antes o bem imortal, sob a face da
beleza, se manifesta a partir de sua relativa presença naquilo que é mortal, e, com isso, transborda
a ἐπιθυμία pela imortalidade, fazendo-a dar à luz. O que, por fim, só é possível porque a alma do
homem é erótica, isto é, é µεταξύ, e, tendo isto em vista, está aberto a essa μέθεξις entre o que é
imortal e o que é mortal.

4.2. Caminho Horizontal: Perpetuação da Espécie e Criação da Cultura

Estabelecido o conceito de ἐπιθυμία e como ele fundamenta os casos de amor, resta ainda
compreender melhor o τόκος ἐν καλῷ. O Primeiro dado fundamental sobre ele já está dado: é a
porção de imortalidade que cabe aos mortais. Mas há ainda um segundo que merece
aprofundamento, a saber, o de que o parto em beleza pode se dar tanto no corpo como na alma.

A primeira coisa importante a ser notada nessa dupla possibilidade de amor é justamente
a ambivalência da potência erótica, e, à luz disto, o parto que se dá no corpo. Ora, muito já foi dito
sobre como Eros é, a bem verdade, uma potência da alma — o que, de certo modo, já explicaria
haver geração nela —; contudo, se da alma, Eros, então como ocorre parturição na beleza do
corpo? De que maneira a vida anímica está ligada à vida somática? Para responder tais questões



103

95 Cf. Teeteto, 185a-c.

basta mais uma vez voltar o olhar à natureza de Amor: ele é tensão. Logo, a alma também o é. Ela
é justamente aquilo que está entre o que é divino e o que é mortal, ou seja, uma vez encarnada, ela
é o intermediário entre a Ideia e o corpo; o que, por sua vez, implica dizer que tanto o âmbito
inteligível quanto o âmbito sensível são vivenciados, em última instância, a partir da alma. Sendo
assim, não é estranho que a aparição do belo nos corpos também atice a ἐπιθυμία dos mortais pela
imortalidade; e isto a tal ponto que, transbordando-a, dê à luz.

Aliás, como Diotima bem faz notar, todo o contato com a beleza principia com os belos
corpos. Na ascensão erótica até a contemplação do Belo ele mesmo, o primeiro degrau é
exatamente perceber a beleza de um corpo e, a partir disto, perceber como tal beleza é uma só em
todos os demais corpos belos; só então, após essa primeira experiência com aquilo que se mostra
mais imediatamente como sendo belo, é que a beleza que está na alma passa a ser considerada
objeto de erotismo (210a-b). Dessa maneira, se a ἐπιθυμία e, por consequência, o τόκος ἐν καλῷ
são efeitos da tensão própria da potência erótica da alma na experiência humana; e se o que há de
mais imediato ou perceptível nessa experiência são as sensações; então, é antes de tudo por aquilo
que a alma percebe através do que é percebido pelo corpo95 que ela amará, isto é, que ela desejará
e, por fim, dará à luz.

Logo, o fato de a alma encontrar-se, tensionalmente, ligada ao corpo assim como, por
natureza, está ligada às Ideias, não implica ser o corpo de todo um empecilho para que ela suba ao
que é divino ou inteligível. Pelo contrário, pois uma vez que a alma está ligada a esse par de
contrários, ela também liga um ao outro; e, com isso, a Ideia pode ser, ao menos germinalmente,
inteligida a partir do que dela se faz possível dar fé (πιστεύω) no que é percebido através do corpo.
Em suma, nas palavras de Platão, no Crátilo: “Pois alguns dizem ser o corpo o corruptor da alma,
pois ela estaria agora enterrada nele. Mas também por isso o corpo coopera com a alma porque,
através dele, ela dá sinais. Desse modo, ele seria corretamente chamado de cooperador” (400c).

Postas estão, portanto, a relação entre o corpo e alma e a justificativa do parto no corpo que
se segue dela. Porém, uma vez dada a possibilidade de tal parto, cabe ainda compreender melhor
sua natureza e a natureza de sua prole. Ora, considerando que a beleza percebida no corpo e através
dele é aquela mais imediata, então o parto segundo a beleza do corpo também será aquele ao qual
a adesão é mais facilmente intuída pela natureza mortal. Decorrendo-se disto algo importante que



104

96 ”Que pensas, ó Sócrates, ser o motivo desse amor e desse desejo? Porventura não percebes como é
estranho o comportamento de todos os animais quando desejam gerar, tanto dos que andam quanto dos
que voam, adoecendo todos em sua disposição amorosa, primeiro no que concerne à união de um com
o outro, depois no que diz respeito à criação do que nasceu?“ (207a-b).
97 Nas palavras de Caram: ”É, portanto, desse apetite voluntário que o amor retira seu poder de parir não
somente filhos relativos à espécie, mas também cultura” (2018, p. 131).

é destacado por Diotima: a geração no corpo ocorre tanto entre os homens como entre os demais
animais96. Ou seja, sendo a solução mais imediata para a iminente mortalidade, o parto no corpo
não exige, por assim dizer, uma configuração anímica superior para ser efetuada, basta apenas o
desejo de ser sempre e ficar imortal — e, pelo que Diotima deixa a entender, tal desejo parece
também estar, em alguma medida, presente nos animais.

Sendo, pois, algo comum a homens e a feras, o que é isto que tanto um como outro podem
dar à luz? Dito de outro modo, ao que se concebe a partir do corpo? Concebe-se a um ser
semelhante aos seus progenitores, isto é, a um ente da mesma espécie que a dos seus pais. Assim,
outro ponto importante aparece sobre tal gênero de parturição, a saber: ele é a causa da perpetuação
da espécie. Como afirma Diotima: “[...] a natureza mortal procura, na medida do possível, ser
sempre e ficar imortal. E ela só pode assim, através da geração, porque sempre deixa um outro ser
novo em lugar do velho; pois é nisso que se diz que cada espécie animal vive e é a mesma” (207d,
grifo meu). Dessa maneira, o parto segundo a beleza do corpo, ainda que se queira, em certo
sentido, rebaixá-lo por nele homem e animal não se distinguirem, mostra-se um caso de eros
fundamental. Por um lado, não existindo esse tipo de geração, a mortalidade seria absoluta, não
haveria nenhuma porção do que é imortal para que, com a morte, tensione; não haveria, pois,
manutenção da vida, uma vez que não haveria participação na imortalidade. Por outro lado, sem
o parto no corpo, não seria possível a ascender erótica-dialeticamente à Ideia do Belo, porque,
como já mencionado, o caso de amor pela beleza dos corpos é o primeiro degrau na escada até a
causa das demais belezas. Logo, embora também dizendo respeito aos animais, é no corpo que,
por primeiro, o filósofo, amante da beleza e, consequentemente, da sabedoria, gera.

No entanto, se, pela ambivalência erótica, há parto no corpo belo; por ela também há parto
na alma que é bela. E se no corpo a imortalidade possível aos mortais se traduz na perpetuação da
espécie; na alma, por sua vez, τόκος ἐν καλῷ imortaliza o amante na medida em que ele gera
aquilo que convém à natureza anímica, quer saber: a sabedoria e a virtude (209a); em outras
palavras, a Cultura97 Com isso, a prole que nasce da alma não é apenas um novo ser que vem a ser



105

98 Salienta-se, porém, que a parturição segundo a beleza da alma não desconsidera o corpo.
Primeiramente porque, como já discutido, este último é o canal imediato entre a alma e a beleza manifesta
no sensível. E depois, porque, segundo Diotima, na explicitação do natural desejo pela imortalidade, o
amante desejoso por parir na alma, buscando o belo manifesto à sua volta, com efeito, acolhe mais os
belos corpos do que os feios, uma vez que o acolhimento dado ao amado só é completo quando este
possui tanto uma bela alma quanto um belo corpo (209b).
99 Os próprios discursos que compõem a obra, inclusive, nascem dessa maneira. Como narra Apolodoro,
a sugestão de a reunião daqueles que estavam em casa de Agatão ser regada a λόγοι — e λόγοι acerca
de Eros — foi dada por Erixímaco, e isto porque o médico já carregava consigo a ἐπιθυμία de dar à luz à
encômios em honra ao deus Amor, ou seja, porque ele já estava grávido. Desse modo, uma vez em contato
com tantas e tão belas almas, a beleza cumpre seu papel de parteira e faz com que Erixímaco dê à luz.
Contudo, é interessante notar como isso já é o efeito de um outro caso de amor mais antigo. Se Erixímaco
estava grávido em sua alma, foi por causa de Fedro, que, com um discurso, engendrou tal desejo nela.
Segundo o próprio médico: ”‘[...] ao Amor nenhum homem até o dia de hoje teve a coragem de celebrá-lo
condignamente, a tal ponto é negligenciado um tão grande deus!’ Ora, tais palavras parece que Fedro as
diz com razão. Assim, não só eu desejo [ἐπιθυμῶ] apresentar-lhe a minha quota e satisfazê-lo como ao
mesmo tempo, parece-me que nos convém, aqui presentes, venerar o deus“ (177c, grifo meu). Assim, de
certo modo, o Banquete é, ele mesmo, uma prole da alma, é, ele mesmo, o fruto de um caso de amor entre
belas almas.
100 Cf. Caram, 2018, p. 152.

em vista de substituir um que já está velho; antes, é de uma natureza totalmente diferente. Daí que,
primeiro, não é um tipo de procriação que também seja comum aos demais animais; e, segundo,
que a prole resultante desse tipo de geração mostra-se muito mais duradoura e, por isso,
participante da imortalidade, do que a resultante do corpo (209c)98.

A sabedoria e a virtude, por seu turno, se dão por meio de discursos. De acordo com
Diotima, no encontro do amante grávido de desejo com a beleza parteira de uma determinada
alma, o primeiro é levado a proferir justamente λόγοι, e isto em vista de educá-la à luz do que é
bom e belo (209b-c)99. Assim, por meio de tais discursos em vista do que é sábio, a virtude é
gestada na bela alma a fim de que no tempo adequado seja parida100. E é a partir desse caráter
pedagógico da parturição na alma que tais discursos se traduzem, em última instância, na cultura;
pois os filhos da alma dizem respeito àqueles que um dia Homero e Hesíodo— por nome de poesia
— e Licurgo e Sólon — por nome de legislação — geraram, e através dos quais cada um deles
alcançaram imortal glória e memória (209d-e).

Nesse sentido, se o fato de a geração se dar por causa do desejo pela imortalidade e em
vista do imortalizar-se; então, uma vez que o τόκος ἐν καλῷ demonstra esse viés ético, lembra-se
que, com tal imortalidade, é a posse do bem que se deseja, e, com ele, a felicidade — o que
inevitavelmente implicará o dar à luz a virtudes. Ou seja, se Eros inaugura um caminho vertical de
subida dialética, ele, concomitantemente, por seu caráter tensional, também inaugura uma via de



106

101 O homem daimônico é, pois, como o filósofo dialético da República. Mesmo sendo capazes de receber
uma correta educação e, consequentemente, encarnarem aquele homem que, segundo o mito da caverna,
conseguiu se livrar das sombras e passou a enxergar as coisas como realmente são, por qual razão os
filósofos deveriam voltar a conviver com aqueles que ainda são escravos na caverna a fim de governar a
cidade? Não seria isso uma injustiça, já que estariam vivendo uma vida inferior à que poderiam ter? A
resposta é que não, e exatamente porque a lei da cidade não busca apenas a felicidade de uma classe
dela, mas da totalidade dos cidadãos; assim, o justo é que o filósofo zele pela felicidade de toda a cidade,
e não somente pela sua (VII, 421b-c), pois o bem, e, com ele, a felicidade, é o que todos os homens
desejam— inclusive aqueles que não são capazes de se tornarem dialéticos ou de se fazerem plenamente
daimônicos.
102 Cf. Fédon, 99b-100b.

natureza ética que se projeta horizontalmente. Em outros termos, ainda que o proceder
corretamente nos caminhos de amor se traduza em uma ascensão erótica em vista da sempiterna
posse do bem, Eros não se esgota na mera posse, mas permeia toda a vida política e civil,
transformando-se em um benefício para todos os homens (Trabattoni, 2010, p. 153).

Logo, o homem daimônico, fazendo-se projeto a partir de sua alma e, com isso,
progredindo nos casos de eros, é aquele que está constantemente no movimento de subida ao que
é divino; contudo, justamente por ser daimônico, é também aquele que, subindo, não desconsidera
de onde partiu, isto é, não desconsidera a vida própria dos mortais, pois não é neutro, mas tensão.
Ele sobe ao divino, porém o faz sempre levando consigo algo de mortal — o desejo pela posse do
bem e, consequentemente, pela imortalidade —; e, uma vez tendo subido, desce à mortalidade,
mas sempre já trazendo consigo algo da parte dos deuses — a virtude101.

4.3. Caminho Ascensional: Das Belezas ao Belo

Por meio do τόκος ἐν καλῷ, a ἐπιθυμία pela imortalidade é, desse modo, o motor da
natureza humana, uma vez que a leva a perpetuar sua espécie e a construir sua cultura. Assim,
sendo ambivalente, já que Eros é tensional, a manifestação de tal desejo tem como consequência
tanto o cultivo daquilo que é próprio do corpo como daquilo que diz respeito à alma. Mas, para
além disso, estando ele orientado à sempiterna posse do bem, e, por conseguinte, à felicidade, tal
ἐπιθυμία sempre se diz, em última instância, abertura para uma “segunda navegação”102; isto é,
sempre se diz abertura para uma superação da finitude mortal em vista do assemelhar-se ao divino
enquanto satisfeito possuidor do bem. Com isso, a geração, o meio de saciar tal apetite, não se
encerra apenas no dar à luz a crianças, a poesias ou a leis. Ela também se dirige à contemplação
daquela que é a causa última das belezas, daquela que por toda a vida anelou, o amante, ao conceber



107

103 Cf. Banquete, 210a.
104 A natural distância entre o que é imortal e o que é mortal, entre o que é divino e o que é humano, entre

em belos corpos e em belas almas, a saber, a beleza ela mesma. Assim, gerar em belos corpos e
em belas almas, dando à luz à espécie e à cultura como um todo, aponta para algo que transcende
a ambos: o amor como o caminho para aquele que é equivalente ao bem — o belo em si. Sendo
isto aquilo que José Cavalcante de Souza chama de supremo ato de amor (2016, p. 143).

Nesse sentido, Macedo foi muito feliz ao entender que:

Quando o homem deseja, já é mais do que um homem; o vestígio de divino que há
nele emerge e permite a eclosão e a satisfação das próprias necessidades e carências
que, a princípio, podem ser exclusivamente ligadas ao corpo, mas que podem
transformar-se em anelo espiritual e intelectual. (2001, p. 102)

Dito de outro modo, quando o homem deseja, ele passa a realizar a condição daimônica de
sua alma, isto é, ele passa a ser um homem daimônico. E, com efeito, é por isso que dentre os casos
de amor se lhe abre um caso superior aos demais. É por passar a tensionar entre os contrários,
tornando-se amante do extremo positivo, que ao homem daimônico se abre o caminho para aquilo
que foi a causa de toda a porção de imortalidade que pôde ser experienciada na vida dos mortais,
quer saber, o divino belo. Nas palavras de Diotima, essa potência erótica-daimônica na alma
humana é justamente o que capacita o homem a vivenciar os casos de amor sem desconsiderar o
fim último deles: as coisas perfeitas e de contemplação (τὰ τέλεα καὶ ἐποπτικά)103, ou seja, a visão
do Belo em si, livre, enfim, das ninharias mortais.

Como, pois, chegar à finalidade última de Eros? Segundo Diotima: procedendo
corretamente nos seus casos. No entanto, ela adverte: “’São esses então os casos de amor em que
talvez, ó Sócrates, também tu pudesses ser iniciado; mas, quanto à sua perfeita contemplação, em
vista da qual é que esses graus existem, quando se procede corretamente, não sei se serias capaz”’
(209e-210a, grifos meus). Logo, ainda que proceder corretamente nos casos de amor seja, por
assim dizer, a escada até a perfeita contemplação da beleza ela mesma, ele, porém, não é uma
garantia de que tal fim será consumado, mas uma hipótese que se mostrará ou mais ou menos
verdadeira104. Aliás, por natureza, Eros é uma incógnita porque é µεταξύ. Sendo projeto, ele está



108

o que é inteligível e o que é sensível, faz com que haja dúvida sobre o sucesso de toda e qualquer tentativa
de partir de um extremo em vista de alcançar o outro. Por isso, a metodologia hipotética, adotada por
Platão para lidar tanto com a dualidade da natureza humana como com a dualidade da realidade, mostra-
se a mais adequada. E isto justamente porque ela leva a dualidade em consideração. Apresentando-se,
com isso, capaz de superar, na medida do possível, as barreiras ontológicas e epistemológicas que
separam os opostos (Santos, 2012, p. 105). Nesse sentido, a partir dessa metodologia, como se demonstra
no Fédon, o progresso no conhecimento filosófico, isto é, no caminhar de um oposto ao outro, ocorre “[...]
pela prova da consistência de cada hipótese com o bloco das anteriormente aceitas, considerando-se
verdade o que se acha em concordância e falsidade o que não se acha em concordância, com a hipótese
anteriormente abraçada“ (100a). E ao possibilitar essa transposição entre opostos, o modo hipotético de
investigação, para Jill Gordon, reflete a natureza de Eros narrada no Banquete: “A hipótese é, portanto,
um modo de investigação a que poderia se dedicar alguém que deseje fundamentalmente a verdade e
reconheça, ao mesmo tempo, que não a tem, Nessa capacidade — como um modo ambíguo de postular
e investigar, de acreditar e não saber e de visar à sabedoria divina partindo de uma posição de finitude
mortal —, o raciocínio hipotético reflete o que Diotima nos diz sobre o Eros no Banquete“ (Gordon, 2015,
p. 113). Nesse sentido, considerando ser Eros a face mítica da potência erótica anímica e que aquilo a
que se pretende não é uma certeza, mas uma hipótese, Brochard tem toda razão ao entender que, em
Platão, “O mito é a expressão da probabilidade” (1940, p. 34, tradução nossa).
105 ”Todo o meu discurso até agora foi acerca do quarto tipo de loucura, que leva a ser considerado como
louco aquele que ao ver a beleza sobre a Terra, ao se lembrar da verdadeira beleza, sente que suas asas
crescem e anseia por distendê-las para um voo ascendente, porém não é capaz de fazê-lo e, como uma
ave, fita o alto e não presta atenção nas coisas abaixo” (Fedro, 249d).

sempre a ser resolvido. Ora, um dia será ele, por fim, concluído? Isto sua natureza vela. Amar,
pois, é sempre uma aposta; e uma aposta à qual todos os homens estão, naturalmente, inclinados
a fazer. Não há nada que dê provas de sua eficiência em alcançar de fato a beleza divina que,
apaixonadamente, persegue. E por que, então, ainda a perseguir? Porque, sendo projeto, Eros é
amante, e amante da beleza; isto lhe basta. Nesse sentido, usando a linguagem do Fedro, o amor
decerto é um caso de loucura105.

Feitas as devidas ressalvas, pergunta-se, enfim: esse proceder corretamente nos casos de
amor consiste em que? Mais uma vez segundo Diotima:

‘Eis, com efeito, em que consiste o proceder corretamente nos caminhos do amor ou
por outro se deixar conduzir: em começar do que aqui é belo e, em vista daquele belo,
subir sempre, como que servindo-se de degraus, de um só para dois e de dois para
todos os belos corpos, e dos belos corpos para os belos ofícios, e dos ofícios para as
belas ciências até que das ciências acabe naquela ciência, que de nada mais é senão
daquele próprio belo, e conheça enfim o que em si é belo’. (211b-c)



109

106 E é isto mesmo que é a ascensão erótica: um esforço dialético, o qual, auxiliado pelo que há para ser
inteligido no sensível, progride rumo ao conhecimento do inteligível por si mesmo (cf. nota 89).
107 No Timeu, os olhos e sua faculdade de visão são considerados, do ponto de vista da utilidade, um
preciosíssimo dom concedido pelo divino. Se não fosse essa capacidade de ver a ordem impressa pela
divindade no mundo sensível — imagem do inteligível — à luz do que é o melhor, então não seria possível
o refletir sobre a causa e natureza de tal ordenamento; assim como não seria possível, a partir dessa
reflexão, o homem passar a buscar ordenar sua própria desordem. Segundo a personagem homônima à
obra: ”Em meu entender, a visão foi gerada como causa de maior utilidade para nós, visto que nenhum
dos discursos que temos vindo a fazer sobre o universo poderia de algum modo ser proferido sem termos
visto os astros, o Sol e o céu. Foi o facto de vermos o dia e a noite, os meses, o circuito dos anos, os
equinócios e os solstícios que deu origem aos números que nos proporcionam a noção de tempo e a
investigação sobre a natureza do universo. A partir deles foi-nos aberto o caminho da filosofia, um bem
maior do que qualquer outro que veio ou possa vir alguma vez para a espécie mortal, oferecido pelos
deuses. Afirmo que este foi o maior bem facultado pelos olhos. [...] O deus descobriu e concedeu-nos a
visão em nosso favor, para que, ao contemplar as órbitas da nossa actividade intelectiva que são
congéneres daquele, ainda que as nossas tenham perturbações e as deles sejam imperturbáveis. Só
depois de termos analisado aqueles movimentos, calculando-os correctamente em conformidade com o
que passa na natureza, e de termos imitado esses movimentos do deus, absolutamente impassíveis de
errar, podemos estabilizar os que em nós são errantes” (Timeu, 47a-c).

Sendo assim, seguir corretamente nos caminhos de eros é seguir de maneira ascensional,
indo das belezas à beleza em si. É, portanto, iniciar uma ascensão erótica— a qual, sem problemas,
também poderia ser dita como dialética106. Ou seja, procede-se de maneira adequada nos casos de
amor quando, no múltiplo, se percebe o vestígio de unicidade e, portanto, de inteligibilidade, que
dá a forma de tudo aquilo que é deveniente, e, a partir disto, se passa a buscar o uno ele mesmo,
o puro inteligível.

Em outras palavras, o que está em jogo é o nascedouro da filosofia por meio do
reconhecimento, na dimensão da beleza, de que o sensível participa do inteligível; isto é, por meio
de μέθεξις. Reconhecimento este que só é possível graças a interação imediata que o corpo e seus
sentidos possuem com o âmbito sensível. Do contrário, sem a consideração desta parte do
composto humano, aquilo que é nele percipiente — a alma — para perceber o que é percebido
pelos sentidos não teria ao que perceber. E isto, por sua vez, implicaria os discursos humanos sobre
as coisas elevadas serem totalmente desprovidos de concretude e referencial, tornando-os, com
isso, em meras palavras lançadas num vazio de pura abstração. O que, em última análise, levaria
o gênero humano a não se abrir à filosofia, uma vez que, sem o auxílio da visão do sensível, não
lhe seria possível reconhecer o inteligível a partir dos vestígios dele que traz consigo a alma107.

Não por menos, a ascensão erótica começa pelo grau de discernimento da unidade da
beleza em suas manifestações na multiplicidade dos corpos. Como posto por Diotima, o desejoso
de percorrer retamente nos caminhos de amor deve desde jovem ser conduzido por um amante-



110

108 Nesta relação de amado a ser educado e um amante educador, que diz respeito à primeira etapa
amorosa na vida do jovem bem-amado, é inevitável não perceber sua semelhança com o nobre amor da
Afrodite Urânia narrado por Pausânias, no qual a união do amado e do amante tinha como fim último a
boa educação do primeiro. Sendo, inclusive, neste acolhimento de um belo corpo em vista da geração na
alma, que, como nota José Gabriel Trindade Santos, a “esterilidade” da relação aluno-e-mestre é superada
(cf. 2012, p. 98).

educador à beleza dos corpos, com o intuito de que passe a amar um deles e, nisto, comece a gerar
belos discursos (210a)108. E uma vez dado esse primeiro passo no conhecimento da beleza ao tê-
la o jovem percebido pela primeira vez em um único corpo, o próximo passo será sua iniciação no
caminhar rumo ao uno e inteligível. A razão disto é que, tendo experienciado a beleza em um único
corpo, a sua relação com ela se deu na dimensão do particular, o que, de acordo com Diotima, seria
apenas uma primeira etapa para que o jovem, auxiliado por seu educador, possa reconhecer que a
beleza manifesta nesse único corpo ao qual se dirigiu é a mesma que se manifesta nos demais
corpos. Desse modo:

[...] deve ele compreender que a beleza em qualquer corpo é irmã da que está em
qualquer outro, e que, se se deve procurar o belo na forma, muita tolice seria não
considerar uma só e a mesma a beleza em todos os corpos; e depois de entender isso,
deve ele fazer-se amante de todos os belos corpos e largar esse amor violento de um
só após desprezá-lo e considerá-lo mesquinho [...]. (210a-b)

Com isso, indo da beleza do corpo à beleza dos corpos, o jovem tem sua primeira menção
de certa unicidade em meio à multiplicidade. O que, como colocou a sacerdotisa, acarreta num
desprendimento do violento amor pelo particular em vista do sossegado amor por aquilo que é
mais universal; e isto porque, na beleza que abrange a todos os corpos, o jovem encontra algo mais
permanente e invariável para voltar sua atenção e afeição. Logo, o amor a um certo corpo e,
portanto, a um indivíduo, ao concluir seu papel de condicionante para atrair e impulsionar o amante
àquilo do qual o particular participa, sai de cena e, a partir deste desprendimento, o jovem, pela
primeira vez, entra em contato com a porção de inteligibilidade que cabe aos corpos. Sendo essa
reação peculiar do jovem, de renunciar ao amor violento de um único corpo, ao perceber que uma
e mesma é a beleza dos demais corpos, que, segundo G. R. F. Ferrari, revela ser o seu caráter



111

109 FERRARI, G. R. F. Amor Platônico, In: KRAUT, Richard (Org.), 2021, p.307.

destinado à filosofia e, consequentemente, à ascese erótica109 — atividade que se mostra, à luz
disto, tal como a dialética, reservada a poucos.

Diante do reconhecimento da unidade da beleza da qual participa todos os belos corpos, o
jovem, em seu próximo passo na ascensão erótica, deve se abrir para experienciar a beleza em um
outro âmbito, a saber, o da alma. Ou seja, ele deve ser levado a perceber que a unicidade da beleza
não abrange apenas a beleza dos corpos, mas também alcança e fundamenta a beleza das almas;
dito de outro modo, que o belo ele mesmo não restringe seus efeitos apenas ao sensível, pois belo
também pode ser dito o anímico. Contudo, mais do que isso, Diotima afirma que, além do jovem
reconhecer a unicidade da beleza, ao perceber que ela também aparece nas almas, ele igualmente
deve reconhecer que a beleza anímica é mais preciosa do que a relativa aos corpos (210b). O
motivo disto: o tipo de prole que na alma é gerado, nomeadamente, os belos discursos que têm
como fim a educação em vista do melhor (210c). Assim, em última instância, a beleza da alma é
superior à beleza do corpo porque a primeira é a parteira da virtude.

Entretanto, uma vez que se dizem de um certo indivíduo, tanto os corpos como as almas
ainda carregam consigo certa particularidade. Ou seja, na consideração dessa beleza que engloba
ambas as dimensões do homem, ainda se possui certa pessoalidade. Corpo e alma é o que compõe
o composto de um determinado humano. E o reconhecimento de que a beleza de um corpo é irmã
da beleza de todos os corpos, assim como de que essa beleza também aparece nas almas — sendo,
inclusive, preferível à sua aparição nos corpos —, ainda leva em consideração um alguém. Com
efeito, a beleza anímica e corporal resguarda em si unicidade, mas ela ainda está em íntima relação
com indivíduos, pois os corpos e as almas não são princípios impessoais. Destarte, mesmo que a
beleza do corpo e da alma seja uma só beleza, o contato com ela por meio deles continua, em certa
medida, impregnado pela particularidade da pessoalidade que lhes é própria.

Por consequência, a ascensão erótica não pode findar na beleza das almas, pois o belo ele
mesmo ainda não foi contemplado em sua plena unicidade e inteligibilidade. Posto isto, é
necessário ir além do assentimento de que a beleza da alma, por nela ser dada à luz à uma prole
mais duradoura e próxima do que é divino, seja superior àquela do corpo. Com isso, Diotima
aponta que, uma vez alcançado esse entendimento hierárquico da superioridade do que é invisível
em relação ao que é visível, o jovem deve superar a particularidade da pessoalidade relativa à



112

beleza das almas e dos corpos, e isto voltando sua atenção à beleza dos ofícios e das leis. Isto é, o
jovem que percorre corretamente o caminho do amor tem como próximo passo reconhecer que há
um grande parentesco entre a beleza relativa àquilo que compõe o composto humano e àquela que
diz respeito à cultura humana (210c); a qual, por sua vez, não possui a pessoalidade das almas
encarnadas, pois não é o que as constitui, mas, sim, um efeito delas.

Na beleza dos ofícios e das suas leis não se encerra, porém, a subida até a perfeita
contemplação do belo em si. A mestre de Sócrates nas questões do amor ainda concebe que, após
ter contato com a beleza no composto humano e naquilo que este produz, o jovem deve perceber
que a ciência também participa dela (210c). Desse modo, a um âmbito ainda menos particular e,
portanto, menos deveniente, o jovem chega, pois diferente dos costumes e obras culturais, os quais
podem variar de povo para povo, a ciência é ciência do universal — fugindo, assim, seu objeto, às
idiossincrasias próprias dos ofícios e normas humanas.

As ciências, portanto, também devem ser reconhecidas enquanto belas, a fim de que, tal
qual a beleza do corpo e da alma que instigaram o jovem amante a dar à luz a belos discursos sobre
aquilo que é belo neles — o físico e a virtude —, a beleza das ἐπιστῆμαι, de igual maneira, o
instigue a gerar discursos em amor pelo saber, e, assim:

[...] olhando para o belo já muito, sem mais amar como um doméstico a beleza
individual de um criançola, de um homem ou de um só costume, não seja ele, nessa
escravidão, miserável e um mesquinho discursador, mas voltado ao vasto oceano do
belo e, contemplando-o, muitos discursos belos e magníficos ele produza, e reflexões,
em inesgotável amor à sabedoria, até que aí robustecido e crescido contemple ele
uma certa ciência, única, tal que o seu objeto é o belo seguinte. (210c-e)

Alcançado o degrau da beleza das ciências, o jovem está, então, a um passo de chegar
àquela ciência única, e, portanto, plenamente una, do belo ele mesmo. Logo, a ascese erótica,
fazendo jus ao caráter filosófico do daímon Eros e sendo orientada pela ἐπιθυμία à sempiterna
posse do bem, sempre se dá voltada ao conhecimento, e, em última instância, ao conhecimento
daquele que manifesta o bem e é causa de tudo aquilo que é belo, isto é, o divino belo ele mesmo.



113

110 Cf. Carta VII, 344a-b.

Chegando à beleza das ciências a fim de contemplar a ciência última da beleza em si, o
jovem, por fim, encontra-se em condições de uma perfeita contemplação do belo divino. Após se
dedicar em, a partir do que é visível e marcado por particularidades, subir rumo ao ponto mais alto
e inteligível dos degraus das diferentes aparições do belo, o desejoso por ascender à beleza ela
mesma, com isso, desenvolveu ao longo de sua vida afinidade com o assunto. Por convivência
com a questão da unidade da beleza manifesta em diferentes âmbitos do real, ele ganhou
familiaridade com o objeto do seu desejo erótico e, por conseguinte, com o objeto do seu
questionamento filosófico. Elementos estes — Afinidade, convivência e familiaridade — que,
para Platão, no que diz respeito ao conhecimento das coisas elas mesmas, são essenciais110.

Por isso que se a ascensão erótica se traduz em um progressivo conhecimento do belo, ela,
de igual modo, também se revela uma progressiva convivência com a natureza do belo. Diotima,
aliás, entende que tais experiências se dão de maneira concomitante: “’Porventura pensas’, disse,
‘que é vida vã a de um homem a olhar naquela direção e aquele objeto, com aquilo com que deve,
quando o contempla e com ele convive?’” (211e-212a, grifo meu). Sendo assim, o reconhecimento
de que a beleza dos corpos, das almas, das culturas e das ciências é uma e a mesma não ocorre
mediante algo como um curso lecionado pelo amante-educador ao seu jovem amado-aluno, mas
sim no ser este último conduzido tanto por seu mestre como pela ação interna do seu próprio eros
a se relacionar diretamente com a porção de beleza presente por participação em cada um desses
elementos. À vista disto, o conhecimento da beleza em si mostra-se um tipo de conhecimento bem
distinto de um conhecer puramente discursivo. A ciência da coisa em si exige, pois, do homem
daimônico uma certa disposição existencial, uma vez que, para que haja possibilidade de
contemplação das coisas enquanto são, todo o seu ser deve estar orientado ao fim último da ascese
— o belo divino.

Desse modo, tanto pela natureza do objeto almejado — a beleza ela mesma — como pela
natureza tensional da alma, e, além disso tudo, pela natureza do apetite que marca e move o ser
humano em sua totalidade, a ascensão erótica envolve o amante desde os sentidos até o seu
intelecto, desde o que nele é mais mortal até o que é mais divino. Ela perpassa tudo aquilo que
constitui o ser humano enquanto tal, levando-o a ordenar todo o seu viver em vista da seguinte
hipótese: se o amante percorrer de maneira correta nos caminhos de amor, então ele chegará no



114

111 ”Pois, de modo algum se pode falar disso, como de outras disciplinas, mas depois de muitas tentativas,
com a convivência gerada pela intimidade, como um relâmpago brota uma luz que nasce na alma e se
alimenta a si própria” (Carta VII, 341d-e).

ponto mais importante do seu viver, a saber, aquele no qual poderá vir a contemplar o belo em si
(211d) — este que foi tão amorosamente perseguido através de suas manifestações na
multiplicidade do âmbito sensível.

Estabelecida a peculiaridade do tipo de conhecimento e do tipo de objeto que dizem
respeito ao ponto mais alto da ascese à qual se abre o homem daimônico, cabe, finalmente,
entender como ocorre a chegada no cume do conhecimento das questões do amor. Segundo
Diotima, o encontro noético do amante com a beleza ela mesma é repentino, ou seja, se dá de
maneira súbita, instantaneamente; em suma, é ἐξαίφνης. Como é dito pela sacerdotisa:

Aquele, pois, que até esse ponto tiver sido orientado para as coisas do amor,
contemplando seguida e corretamente o que é belo, já chegando ao ápice dos graus
do amor, súbito [ἐξαίφνης] perceberá algo de maravilhosamente belo em sua
natureza, aquilo mesmo, ó Sócrates, a que tendiam todas as penas anteriores [...]
(210e)

Com isso, à luz da Carta VII, tal como a filosofia — pois a filosofia é já ela mesma um caso
de amor, e amor à sabedoria —, o cume da ascensão erótica também é algo que foge ao discurso,
não podendo, portanto, ser expresso da mesma maneira como as demais ciências, sendo, desse
modo, acessível somente por um repentino lampejo na alma após muita convivência com aquilo
que é o seu objeto111. Nesse sentido, ἐξαίφνης é a súbita irrupção de luz que, invadindo a alma,
possibilita os olhos do intelecto contemplar o verdadeiramente visível, isto é, o inteligível (Muñoz
& González, 2015, p. 124-125). Que luz é esta? A própria beleza em seu modo de manifestar-se.
E que inteligível é este o qual por meio dela se faz possível ver verdadeiramente? Mais uma vez:
a própria beleza. Assim, o belo é o horizonte no qual algo verdadeiro pode, subitamente, dar-se a
ver, inclusive ”[...] o próprio belo, nítido, puro, simples, e não repleto de carnes humanas, de cores
e outras muitas ninharias mortais, mas o próprio divino belo [...]” (211e). Desse modo, a beleza
ela mesma não é revelada discursivamente, não é simplesmente dada em um λόγος — ainda que



115

112 “— Mas quando, estando em movimento, venha a ficar em repouso, e quando, estando em repouso,
mude em direção ao ficar em movimento, é preciso, certamente, que ele não esteja em nenhum tempo.
—Como assim?
— Ter estado anteriormente em repouso, e estar posteriormente emmovimento; e ter estado anteriormente
em movimento e estar posteriormente em repouso - não seria possível ser afetado por esses dois fatos
sem a mudança.
— Como seria possível?
— Mas não há nenhum tempo no qual é possível a algo simultaneamente não estar nem em movimento
nem em repouso.
— Realmente, não.
— Mas tampouco certamente muda sem o mudar.
— Não, aparentemente.
— Quando, então, muda? Pois não é quando está em repouso nem quando está emmovimento que muda,
nem quando está no tempo.
— Com efeito, não.
— Assim sendo, não é?, há essa coisa estranha na qual estará quando muda.
— Qual exatamente?
— O instante [τὸ ἐξαίφνης]. Pois o instante parece referir-se a uma coisa tal que como que a partir dele
está mudando em uma das duas direções [sc. repouso ou movimento]. Pois, não é a partir do repouso,
ainda em repouso, que a coisa muda, nem a partir do movimento, ainda em movimento, que ela muda.
Mas esta natureza, a do instante, uma estranha < natureza>, situa-se entre o movimento e o repouso,
estando em tempo nenhum e é para ela e a partir dela que muda o que está em movimento em direção ao
estar em repouso, e o que está em repouso em direção ao estar em movimento” (Parmênides, 156c-e)

se mostre, em alguma medida, também nos discursos que são gerados no encontro com ela—, mas
sim, subitamente, na sua revelação em um instante de revelação noética.

Quanto ao que seja esse instante (τὸ ἐξαίφνης), como exposto no Parmênides, ele
corresponde àquela coisa estranha que, estando entre o repouso e o movimento, o temporal e o
atemporal, o ser e o vir a ser, não é nem uma coisa nem outra. Sendo nele, então, que ocorre a
mudança para cada um dos dois estados112; estando, portanto, à parte das dicotomias que governam
a experiência humana (Gordon, 2015, p. 119). E é nessa relação estabelecida entre os diálogos que
Jill Gordon entende que há uma íntima ligação entre Eros e instante, de modo que, como afirma
ela:

No eros experimentamos tão de perto quanto talvez seja humanamente possível esse
“instante”, como o Banquete indica. Quando o amante corporificado conecta-se à
beleza em si, o amante é transportado para fora do tempo estando no tempo. No
“instante”, apreendemos o estranho (atopos) nem isto/nem aquilo. O amante, como
metafísico, conta com o instante, o lampejo súbito de insight noético que não pode
ser capturado dentro das categorias de nossa experiência. (Gordon, 2015, p. 121)



116

113 Afirma-se parcial porque, primeiro, chegar à perfeita contemplação do belo não é uma certeza e,
segundo, devido ao fato de que, como considera Caram, se tal desejo viesse a ser satisfeito plenamente,
então o homem deixaria de possuir uma natureza mortal para se tornar inteiramente igual aos deuses em
condição (CARAM, 2018, p. 150). Logo, a natural ἐπιθυμία dos mortais pelo imortal é, em última análise,
insaciável.

Ou seja, é na alteridade do instante (τὸ ἐξαίφνης) que, de súbito (ἐξαίφνης), o amante,
enquanto mortal e temporal, comunga com a beleza ela mesma, que é imortal e atemporal. E o
amante só adentra esse instante no qual o que é divino se dá a conhecer, quando ele, realizando
tanto quanto possível sua potência erótica a partir dos casos de amor, assume plenamente a
condição daimônica de sua ψυχή; isto é, quando ele, no ato próprio da alma — eros —, vai da
imitação ao gozo da realidade e, enfim, se apossa da máscara da figura mítica “Eros”, fazendo,
então, de si mesmo um homem daimônico e, com isso, naturalizado à alteridade própria do τὸ
ἐξαίφνης, uma vez que passa a ser de todo μεταχὺ.

A ascensão erótica traduz-se, então, em ser guiado por Eros, degrau após degrau, do
múltiplo ao uno, até o cume dos casos de amor — o instante de revelação noética —, a fim de ser,
nele, arrebatado à experiência da coisa súbita que se situa entre o que está em movimento — a
ἐπιθυμία pela imortalidade — e o que está em repouso — a imortal beleza. E, sendo assim, é por
meio dessa ascese que pode ocorrer parcialmente a satisfação do desejo pela imortalidade inscrito
na natureza humana, uma vez que, como nota Diotima, se é possível a algum homem ser caro aos
deuses e tornar-se imortal, decerto é àquele que um dia ascendeu à visão da beleza ela mesma
(212a)113.

Outros tantos, porém, são os benefícios da ascese erótica, pois é através da instantânea
visão da beleza em si que o amante poderá agir de maneira verdadeiramente bela e, portanto,
virtuosa. Aliás, é a partir dela que ele se encontra em condições de produzir reais virtudes, uma
vez que estas não estarão mais fundadas em meros discursos, e sim naquilo do qual os discursos
são imitação, a saber, a ideia, a coisa em si (212b). Ora, sendo mais virtuoso, então também será
mais feliz; sendo mais feliz, então, mais possuidor do bem. Desse modo, o amante estará mais
saciado, pois nutrirá sua alma com aquilo que é seu alimento apropriado: a verdade.

Posto, então, tudo isto, há de se concordar com Sócrates quando, a encerrar o seu discurso,
ele concebe Eros como um grande colaborador da natureza humana, e isto a tal ponto que encontrar
um melhor do que ele seria uma difícil tarefa (212b).



117



118

Conclusão
Expostos os discursos presentes no Banquete, o de Sócrates-Diotima revela-se, então, o

mais verdadeiro, pois é nele que mais adequadamente a verdade pôde se dar a conhecer. A
concepção de Eros como daímon e, portanto, como μεταχὺ, foi a única que eficazmente superou
a radical separação entre divino e mortal, sabedoria e ignorância, inteligível e sensível... E isto
porque somente a partir de μεταχὺ há tensão entre os contrários, ou seja, é possível haver μέθεξις.
Sendo assim, é no discurso de Sócrates que a comunhão entre a sabedoria divina e a ignorância
dos mortais é estabelecida, e, não obstante, a fundação das demais artes e ciências são cabalmente
justificadas — sobretudo a da filosofia —, uma vez que, apenas por meio da daimonia erótica, o
homem, em alguma medida, volta-se ao divino enquanto seu objeto de desejo e, enfim, toma-o
como a medida de todas as coisas. Desse encontro entre os contrários, surge o desejo do mortal
imortalizar-se e, deste, por sua vez, os casos de amor tanto na beleza do corpo quanto na da alma,
a possuírem como fim último uma ascensão erótica, isto é, uma progressiva comunhão com a
divina e verdadeira beleza até que se chegue subitamente à sua perfeita contemplação em um
instante de revelação noética.

À luz da fala de Sócrates-Diotima, Eros é, pois, o caminho aberto ao homem rumo ao que,
por natureza, lhe é superior. Como visto, no entanto, o daímon filósofo não é como a Μοῦσα
poética; ele não é um agente externo. A bem verdade, Eros é a face mítica da potência erótica
própria da alma. Destarte, o homem daimônico-filósofo está, na semelhança do poeta, aberto à
verdade enquanto revelação do divino (ἀλήθεια); mas, na diferença, essa revelação não se dá por
um deus à parte dele, e sim por aquilo que nele mesmo é já, na tensão com o que é mortal, divino:
a alma, e mais especificamente a parte à qual o inteligível/divino se faz verdadeiramente visível
— o intelecto (νοῦς). E considerando que Eros é o mito da alma e que esta é o lugar da revelação
filosófica, conclui-se que, em última instância, Eros é o mito da própria filosofia.

Platão, nesse sentido, vale-se da linguagem mítica para cumprir um propósito pedagógico.
Velando o conteúdo filosófico sob o manto do mito, ele, concomitantemente, o revela ao lhe dar
forma a partir da silhueta delineada pelo próprio encobrimento da densidade filosófica no
encantamento mítico. Ao ser iniciado nas questões de Eros, o leitor é também iniciado nas questões
próprias da filosofia. O Banquete é então pretendido pelo seu autor, em última análise, como uma
introdução ao espírito do filosofar platônico. No contato com o mito do daímon Amor, até mesmo



119

o neófito noético é capaz de, apenas pela admiração proveniente do mito, ser persuadido à filosofia.
Tendo a ocupação filosófica ganhado sugestão na figura mítica erótica, o amante do mito,
apanhado em encantamento, é impelido a ir ter com sua alma e, ocupado com o seu próprio
intelecto, ir da mera sugestão à definição — mesmo que, muito provavelmente, nunca lhe
alcance . A partir do mito, Platão coloca o leitor do Banquete na iminência do fazer filosófico, pois
o leva à admiração (τὸ θαυμάζειν), isto é, ao lugar comum da poesia e da filosofia.

Filosófica, o Banquete também se faz uma obra poética. E se faz justamente porque é
filosófica. Dizendo-se com Eros a filosofia, Platão na obra mostra como sua ocupação é tensional,
uma vez que ocorre na alma, a qual, semelhante à sua figura mítica, é daimônica e, em vista disto,
μεταχὺ. Desse modo, a filosofia está entre a sabedoria e a ignorância, e isto de tal maneira que ao
mesmo tempo em que não é nem uma nem outra, ela, em certa medida, tem participação em ambas.
Ora, considerando que para cada um desses extremos há uma respectiva ocupação, sendo a poética
fruto da sabedoria divina — ainda que por essa origem tão sublime seja o sentido real do seu
conteúdo inacessível ao homem — e a sofística fruto da ignorância dos mortais — sendo o
relativismo da persuasão pela persuasão o que sobra ao mortal cativo em sua própria mortalidade
—, a filosofia tensionalmente reúne as duas em si e, nisto, está apta a tanto se fazer mítica quanto
persuasiva para realizar o projeto que lhe é natural: a dialética ou, neste caso, a ascensão erótica.

Razão da superação da cisão entre o que há para saber e a condição de ignorância, a
filosofia é também a ocupação que, utilizando-se da poesia e da sofística, supera as faltas inerentes
a elas. Se o poeta falha em estabelecer uma comunicação efetiva entre divino e mortal porque, por
natureza, eles não se misturam; o filósofo, por sua vez, eleva a si mesmo à condição daimônica
natural da alma, ou seja, rompe com a mortalidade e ignorância absolutas, e, com isso, na sua vida
anímica, faz de si mesmo intermediário e elo entre esses contrários, instalando tensão e comunhão
ao unir um ao outro ligando-os a si mesmo. E se o sofista em sua persuasão pela persuasão não
consegue produzir nada além da mera opinião, submetendo tanto ele quanto seus ouvintes à
esterilidade intelectual do radical relativismo; o filósofo, por contraste, sendo erótico, está
orientado à imortalidade, à sempiterna posse do bem, à perfeita contemplação do divino belo, isto
é, tem como fim aquilo que, em natureza, lhe excede por ser superior, logo, os discursos que ele
dá à luz não visam a persuasão por si mesma, mas persuadem em vista da sabedoria e da virtude.



120

114 Cf. Fedro, 273d-e.

Prova disto é Sócrates, enquanto filósofo, cumprir definitivamente aquilo que Fedro,
enquanto retórico/sofista, tentou na sua evocação da tradição poética: elogiar Eros condignamente.
Comprometido com o bem falar a fim de persuadir os ouvintes de que seu encomio é o que melhor
elogiaria o deus, Fedro distorce a natureza de Amor ao ignorá-la. Sócrates, por seu turno, em sua
ocupação filosófica é daimônico e, portanto, está de todo orientado ao divino, isto é, tem os deuses
como referência última; logo, ainda que não tenha alcançado o conhecimento daquilo que é divino,
por também fazer parte daquilo que lhe é contrário, ele sabe pelo menos o que o divino não é:
filósofo. E uma vez que Eros se revela amante e não amado, filósofo e não sábio, certamente ele
não será um deus, mas sim aquilo através do que se pode chegar aos deuses: um daímon. Diferente
do elogio sofístico, o elogio filosófico não apenas persuade— persuadindo, aliás, a um fim melhor
do que o fim estéril da sofística, pois é à sabedoria e à virtude que convence seus interlocutores
—, ele também enaltece Eros respeitando sua verdadeira natureza; canta, então, aquilo que de fato
é digno dele.

É Sócrates, filósofo, quem realiza uma das principais funções da arte retórica,
constantemente referida aos sofistas, a saber: dizer palavras gratas aos deuses e atuar em tudo de
modo tão grato a eles quanto possível114. E isto não porque ele é sabedor do divino e o sofista não
é, e, sim, porque ele, identificando-se com o daímon, tem como projeto chegar ao que é próprio
dos deuses, isto é, tem o divino como o norte de sua alma. Torrano, quanto a isto, afirma: ”Talvez
tenhamos encontrado, nesta referência constante dos Deuses, o que enfim possa distinguir o
filósofo do sofista, pois não seria absolutamente a posse da ciência o traço com que se poderiam
discernir” (2013, p. 171). De igual modo, é Sócrates, filósofo, quem revela o que a tradição poética
evocada não foi capaz de revelar sobre a natureza de Eros e sobre a natureza dos deuses. Tomando
o divino como referência a partir do que na sua alma é imortal, Sócrates não fala como um
inspirado e, consequentemente, como quem ignora sua própria palavra; daimônico, o que por ele
é dito sobre o divino é, em seu esforço por se tornar tanto quanto possível semelhante ao deus,
fruto de sua aproximação da natureza dos deuses — ainda que nunca venha a se confundir com
eles.

Portanto, o Banquete não apenas desenvolve o conceito de μεταχὺ; ele o encorpora. Do
começo ao fim, ainda que por vezes não mencionado, tal conceito é tematizado: Aristomedo-



121

Apolodoro-companheiro não nomeado, poeta-filósofo-sofista, conhecimento-opinião correta-
ignorância, deuses-daímon-mortais, Poros-Eros-Penia, imortalidade-alma-mortalidade... A
própria escolha do cenário da obra ser um banquete é significativo. Segundo Claude Calame, o
banquete como refeição e, sobretudo, como simpósio, é um lugar de aprendizado pela poesia, mas
igualmente pelo exemplo (2013, p. 86). Ora, que o desenvolvimento do conceito de μεταχὺ se deu
a partir de uma linguagem poética na obra, isto já está claro. Contudo, o Banquete, no cenário que
lhe é próprio, a todo instante mostra casos de intermediários e como eles se comportam, ou seja,
ele dá exemplos de μεταχὺ. O que, por fim, corrobora a ideia de que, em última instância, o que
Platão busca com essa obra é iniciar seu leitor nos mistérios próprios do filosofar platônico. Por
isso a poesia, os exemplos e, consequentemente, o banquete em casa de Agatão — no qual se é
convidado à mesa para aprender a ser filósofo.



122

Bibliografia

Traduções do Banquete de Platão

PLATÃO. Banquete. Tradução, posfácio e notas de José Cavalcante de Souza. São Paulo: Editora
34, 2016.

PLATON. Le Banquet. In: PLATO. Oeuvres Complètes: Tome IV, 2ª partie. Texte établi et traduit
par Léon Robin. 2ª ed. Paris: Société d'édition" Les belles lettres", 1938

PLATONE. Simposio. Presentazione, traduzione e note di Giovanni Reale. Milano: Fondazione
Lorenzo Valla, 2001.

Outras obras de Platão

PLATÃO. A República. Introdução, tradução e notas de Maria Helena da Rocha Pereira. 7ª edição.
Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1993.

PLATÃO. Carta VII. Tradução e notas de José Trindade Santos e Juvino Maia Jr. 2ª ed. São Paulo:
Edições Loyola, 2013.

PLATÃO. Crátilo, ou sobre a correção dos nomes. Tradução e notas de Celso de Oliveira Vieira.
São Paulo: Paulus, 2014.

PLATÃO. Fedro; Cartas; O Primeiro Alcibíades. Tradução de Carlos Alberto Nunes. Belém:
EDUFPA, 2007.

PLATÃO. Filebo. Tradução, apresentação e notas de Fernando Muniz. Rio de Janeiro: Editora
PUC Rio; São Paulo: Loyola, 2012.

PLATÃO. Diálogos: O Banquete, Fédon, Sofista, Político. Traduções de José Cavalcante de
Souza, Jorge Paleikat e João Cruz Costa. São Paulo: Abril, 1972.

PLATÃO. Êutifron, Apologia de Sócrates, Críton. Tradução, introdução e notas de José Trindade
Santos. 4ª ed. Lisboa: Imprensa Nacional – Casa da Moeda, 1993.



123

PLATÃO. Górgias. Introdução, tradução e notas de Manuel de Oliveira Pulquério. 3ª ed. Lisboa:
Edições 70, 2024.

PLATÃO. Íon. Introdução, tradução e notas de Cláudio Oliveira; prefácio e Posfácio de Alberto
Pucheu. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2011.

PLATÃO. Teeteto. Tradução, apresentação e notas de Mauro Iglésias e Fernando Rodrigues. Rio
de Janeiro: Editora Puc-Rio; São Paulo: Edições Loyola, 2020.

PLATÃO. Parmênides. Tradução, apresentação e notas de Maura Iglésias e Fernando Rodrigues.
4ª ed. São Paulo: Edições Loyola, 2013.

PLATÃO. Timeu-Crítias. Tradução do grego, introdução e notas de Rodolfo Lopes. São Paulo:
Annablume Clássica; Coimbra: IUC, CECH, 2012.

PLATÓN. Eutidemo. Introducción, traducción y notas de Claudia Mársico y Hernán Inverso.
Buenos Aires: Losada, 2012.

Autores Antigos

ARISTÓTELES. Metafísica: volume II. Ensaio introdutório, texto grego com tradução e
comentário de Giovanni Reale; traduçãoMarcelo Perine. 5ª ed. São Paulo: Edições Loyola, 2015.

ARISTÓTELES. Sobre a arte poética. Tradução de Antônio Mattoso e Antônio Queirós Campos.
Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2018.

EMPÉDOCLES. In: DE SOUZA, José Cavalcante (sel.). Os pré-socráticos: Fragmentos,
doxografia e comentários. Traduções: José Cavalcante de Souza, Anna Lia Amaral de Almeida
Prado, Ísis Lana Borges, Maria Conceição Martins Cavalcante, Remberto Francisco Kuhnen,
Rubens Rodrigues Torres Filho, Carlos Ribeiro de Moura, Ernildo Stein, Arnildo Devegili, Paulo
Frederico Flor, Wilson Regis. São Paulo: Editora Nova Cultural Ltda., 1996.

HESÍODO. Teogonia: a origem dos deuses. Estudo e tradução de Jaa Torrano. São Paulo:
Iluminuras, 2017.

HOMERO. Ilíada. Tradução e prefácio de Frederico Lourenço. 8ª Reimpressão. São Paulo:
Penguin Classics Companhia das Letras, 2020.



124

PARMÊNIDES. In: Filósofos épicos I: Parmênides e Xenófanes, fragmentos. Edição do texto
grego, tradução e comentários Fernando Santoro; revisão cientifica Néstor Cordero. Rio de
Janeiro: Hexis: Fundação Biblioteca Nacional, 2011.

PROTÁGORAS. In: Diogenes Laertius: Lives of eminent philosophers. Edited with introduction
by Tiziano Dorandi. New York: Cambridge University Press, 2013.

TALES. In: DE SOUZA, José Cavalcante (sel.). Os pré-socráticos: Fragmentos, doxografia e
comentários. Traduções: José Cavalcante de Souza, Anna Lia Amaral de Almeida Prado, Ísis Lana
Borges, Maria Conceição Martins Cavalcante, Remberto Francisco Kuhnen, Rubens Rodrigues
Torres Filho, Carlos Ribeiro de Moura, Ernildo Stein, Arnildo Devegili, Paulo Frederico Flor,
Wilson Regis. São Paulo: Editora Nova Cultural Ltda., 1996.

TUCÍDIDES. História da guerra do Peloponeso. 3ª ed. Tradução, introduções e notas de Mário
da Gama Kury. Brasília: Editora UnB, 1987.

XENÓFANES. In: Filósofos épicos I: Parmênides e Xenófanes, fragmentos. Edição do texto
grego, tradução e comentários Fernando Santoro; revisão cientifica Néstor Cordero. Rio de
Janeiro: Hexis: Fundação Biblioteca Nacional, 2011.

Outros Autores

ALLEN, R. E., Participation and predication in Plato’s middle dialogues, 46-60, In: R. E. Allen
(ed), Studies in Plato’s Metaphysics. London: Routleged and Kegan Paul 1965.

BRISSON, Luc. Plato the myth maker. Translated, edited, and with introduction by Gerard
Naddaf. Chicago: The University of Chicago Press, 1998.

BROCHARD, Victor. Estudios sobre Sócrates y Platón. Traducción: León Ostrov. Buenos Aires:
Editorial Losada, S. A., 1940.

CALAME, Claude. Eros na Grécia Antiga. Tradução de Isa Etel Kopelman. São Paulo:
Perspectiva, 2013.

CARAM, Juliano Paccos. Platão contra o amor platônico. São Paulo: Edições Loyola, 2018.



125

CARDOSO, D. A Alma Como Centro do Filosofar de Platão. São Paulo: Edições Loyola, 2006.

CORRIGAN, Kevin & GLAZOV-CORRIGAN, Elena. Plato’s dialectic at play: Structure,
argument, myth in the symposium. Pennsylvania: Pennsylvania University Press, 2004.

DETIENNE, Marcel. Os mestres da verdade na Grécia arcaica. Tradução de Andréa Daher. Rio
de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1988.

DIXSAUT, Monique. Le naturel philosophe: Essai sur les dialogues de Platon. 3ª Ed. Paris:
Librairie Philosophique J. VRIN, 2001.

FERRARI, G. R. F. Amor platônico. In: KRAUT, Richard (Org.). Platão. São Paulo: Ideias &
Letras, 2021.

GORDON, Jill. O mundo erótico de Platão: das origens cósmicas à morte humana. Tradução de
Cecília Camargo Bartalotti. São Paulo: Edições Loyola, 2015.

HYLAND, Drew A. Plato and the question of beuty. Bloomington: Indiana University Press,
2008.

IGLÉSIAS, Maura. A relação entre sensível e inteligível: methexis ou mimesis?. In: Marcelo
Perine (Org.), Estudos platônicos: sobre o ser e o aparecer, o belo e o bem. São Paulo: Edições
Loyola, 2009.

KIERKEGAARD, S. A. O conceito de ironia: constantemente referido a Sócrates. Apresentação
e tradução de Álvaro Luiz Montenegro Valls. Petrópolis: Editora Vozes, 1991.

LOPES, Rodolfo Pais Nunes. A tensão mythos-logos em Platão. 2014. 210 f. Tese (Doutorado em
Letras) - Universidade de Coimbra, julho de 2014.

MACEDO, Dion DaviDo elogio à verdade: um estudo sobre a noção de Eros como intermediário
no Banquete de Platão. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2001.

MUNIZ, Lopes. A doutrina do entusiasmo no Íon de Platão. In: MUNIZ, Lopes (Org.). As artes
do entusiasmo: inspiração da Grécia Antiga à contemporaneidade. Rio de Janeiro: 7Letras, 2011.



126

MUÑOZ, Carlos Julio Pájaro & GONZÁLEZ, Javier Roberto Suárez. Erótica y destierro:
Inspiración poética y filosofía en Platón. Barranquilla: Universidad del Norte; Madrid: Editorial
Verbum, 2015.

OLIVEIRA, Samuel José Gambito Carvalhais. Platão e o problema do μεταξύ como determinação
fundamental. 2018. 716 f. (Doutorado em Filosofia) - Universidade de Lisboa, dezembro de 2018.

REALE, Giovanni. Eros dèmone mediatore: Il gioco delle maschere nel Simposio di Platone.
2ªed. Milano: Rizzoli, 2000.

REIS, Maria Dulce. Por uma nova interpretação das doutrinas escritas: a filosofia de Platão é
triádica. KRITERION, Belo Horizonte, nº 116, Dez/2007, p. 379-398.

ROBIN, Léon. La teoria platonica dell’amore. Traduzione di Daniela Gavazzi Porta e prefazione
di Giovanni Reale. Milano: CELUC Editrice, 1973.

ROSEN, Stanley. Plato’s Symposium. 2ª Ed. New Haven and London: Yale University Press,
1987.

SANTOS, José Gabriel Trindade. Platão: A construção do conhecimento. São Paulo: Paulus,
2012.

SANTOS, José Gabriel Trindade. O sistema conceitual de einai: presença e efeito na teoria
platônica das formas. In: Marcelo Perine (Org.), Estudos platônicos: sobre o ser e o aparecer, o
belo e o bem. São Paulo: Edições Loyola, 2009.

SCHÜLER, Donaldo. Eros: Dialética e retórica. 2ª edição. São Paulo: Editora da Universidade
de São Paulo, 2001.

STRAUSS, Leo. On Plato’s Symposium. Chicago: The University of Chicago Press, 2001.

TORRANO, Jaa. O pensamento mítico no horizonte de Platão. São Paulo: Annablume Clássica,
2013.

TRABATTONI, Franco. Platão. Tradução de Rineu Quinalia. São Paulo: Annablume, 2010.



127

TRABATTONI, Franco. Scrivere nell’anima Verità, dialettica e persuasione in Platon. Firenze:
La Nuova Italia Editrice, 1993.

VERNANT, Jean-Pierre. Mito e religião na Grécia Antiga. Tradução de Joana Angélica D’Avila
Melo. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2006.


