
UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA

 CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 

PROGRAMA DE PÓS GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO

LUCAS RIBEIRO MENDES

ENTRE AUSÊNCIAS E PERTENCIMENTOS:

UMA COMPOSIÇÃO CARTOGRÁFICA DO CORPO NEGRO NAS FOTOGRAFIAS

DAS PLACAS DE FORMATURA NO ESPAÇO UNIVERSITÁRIO

.

JOÃO PESSOA - PB

2023



LUCAS RIBEIRO MENDES

ENTRE AUSÊNCIAS E PERTENCIMENTO:

UMA COMPOSIÇÃO CARTOGRÁFICA DO CORPO NEGRO NAS FOTOGRAFIAS

DAS PLACAS DE FORMATURA NO ESPAÇO UNIVERSITÁRIO

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-Graduação
em Comunicação da Universidade Federal da Paraíba
como requisito parcial para a obtenção do título de
Mestre em Comunicação.

Linha de pesquisa: Culturas Midiáticas Audiovisuais

Orientadora: Prof.ª Dra. Isabella Chianca Bessa Ribeiro
do Valle.

JOÃO PESSOA - PB

2023



M538e Mendes, Lucas Ribeiro.
         Entre ausências e pertencimentos : uma composição
      cartográfica do corpo negro nas fotografias das placas
      de formatura no espaço universitário / Lucas Ribeiro
      Mendes. - João Pessoa, 2023.
         111 f. : il.

         Orientação: Isabella Chianca Bessa Ribeiro Do Valle.
         Coorientação: Flávia Affonso Mayer.
         Dissertação (Mestrado)  - UFPB/CCTA.

         1. Fotografia - Questões raciais. 2. Cartografia. 3.
      Placas de formatura - Representatividade negra. 4.
      Questões de raça. I. Valle, Isabella Chianca Bessa
      Ribeiro Do. II. Mayer, Flávia Affonso. III. Título.

UFPB/BC                                    CDU 77:323.14(043)

Catalogação na publicação
Seção de Catalogação e Classificação

Elaborado por Larissa Silva Oliveira de Mesquita - CRB-15/746



UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA
CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES – CCHLA
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO E CULTURAS MIDIÁTICAS

ATA DE DEFESA DA DISSERTAÇÃO DE MESTRADO

LUCAS RIBEIRO MENDES

Ao trigésimo primeiro dia do mês de agosto do ano de dois mil e vinte e três, às quatorze horas,  

realizou-se  através  de  videoconferência  (meet.google.com/bei-hvvt-mxt), a  sessão  pública  de 

defesa  da  Dissertação intitulada: “ENTRE  AUSÊNCIAS  E  PERTENCIMENTO:  UMA 

COMPOSIÇÃO CARTOGRÁFICA DO CORPO NEGRO NAS FOTOGRAFIAS DAS PLACAS 

DE FORMATURA  NO ESPAÇO UNIVERSITÁRIO”,  apresentada  pelo aluno  Lucas  Ribeiro 

Mendes, Bacharel em Serviço Social, pela Faculdade Unida de Campinas, que concluiu os créditos 

exigidos para obtenção do título de MESTRE EM COMUNICAÇÃO,  área de Concentração em 

Comunicação e Culturas Midiáticas, segundo os encaminhamentos da Profª. Drª. Flávia Affonso 

Mayer, Coordenadora  do  Programa  de  Pós–Graduação  em  Comunicação  da  UFPB,  e  da  Drª. 

Isabella Chianca Bessa Ribeiro do Valle, orientadora do discente, além dos registros constantes nos 

arquivos da Secretaria da Coordenação da Pós–Graduação. A  Profª. Drª.  Flávia Affonso Mayer 

(PPGC/UFPB),  na qualidade de co-orientadora,  presidiu a Banca Examinadora da qual  fizeram 

parte a Profª. Drª. Agda Patricia Pontes de Aquino (UFPB) e o Prof. Dr. Daniel Rodrigo Meirinho 

de Souza (UFRN). Dando início aos trabalhos, a Senhora Presidente, Profª. Drª.  Flávia Affonso 

Mayer, convidou os membros da Banca Examinadora para comporem a mesa.  Em seguida foi 

concedida a palavra ao mestrando para apresentar uma síntese de sua Dissertação, após o que foi 

argüido pelos membros da Banca Examinadora. Encerrando os trabalhos de argüição, os 

examinadores deram o parecer final sobre a Dissertação, à qual foi atribuído o seguinte conceito: 

Aprovado. Proclamados os resultados pela Profª. Drª. Flávia Affonso Mayer, Presidente da Banca 

Examinadora, foram encerrados os trabalhos, e para constar eu, Profª. Drª.  Flávia Affonso Mayer 

(Secretário  ad  hoc),  lavrei  a  presente  ata  que assino  junto  aos  demais  membros  da  Banca 

Examinadora. João Pessoa, 31 de agosto de   2023.

Profª. Drª. Agda Patricia Pontes de Aquino

Prof. Dr. Daniel Rodrigo Meirinho de Souza

Profª. Drª. Flávia Affonso Mayer

Presidente da Banca



Um dia ainda vou me redimir por inteiro do pecado do

intelectualismo. Se Deus quiser!

Não vou ter mais necessidade de falar nada,

de ficar pensando em termos contraditórios a tudo,

para tentar explicar às pessoas que eu não sou perfeito,

mas que o mundo também não é.

E que eu não to querendo ser o dono da verdade.

Que eu não to querendo fazer sozinho uma obra que é de todos nós e

de mais alguém.

Que é o tempo o verdadeiro grande alquimista.

Aquele que realmente transforma tudo!

Um pequenino grão de areia,

é o que eu sou.

Só que o grão de areia já conseguiu,

sendo tão grande ou maior do que eu,

ser bem pequenininho e não precisar se mostrar mais, ficar lá.

Trabalho em silêncio.

[GILBERTO GIL]



Nunca nos desterritorializamos sozinhos...

Será que todo menino que nasce atravessado por asas, consegue voar com os pés no

chão? Essa era a questão que me martelava quando iniciei minha jornada nesse espaço. Ainda

no início dessa caminhada, curioso, buscando saber como não me perder de mim falando do

outro me deparo com Beatriz Nascimento que me lembra que: “os movimentos de travessia

perpassam pelo corpo, despertando o eterno movimento da fuga e a volta para um lugar que

não existe. Um território que só pode ser encontrado se o corpo se conectar com a alma, com

o intelecto, enfim a própria ideia de “Ôrí”. Posso dizer com toda certeza que os encontros que

tive durante esse percurso foram possibilitadores tanto dos movimentos de travessia, quanto

para alçar voos com os pés no chão, e como a gente jamais se desterritorializa sozinho é

preciso trazê-los para a roda, ou melhor, para esse movimento espiralar que toda vez que se

fecha um ciclo ou volta ao começo, recomeça maior e com mais forças.

Primeiro a todos aqueles que vieram antes de mim, aqueles que ainda num porão de

um navio negreiro me sonharam, um homem, preto, bicha, advindo de uma das maiores

periferias de Goiânia, que conheceu a fome quando criança e que a maioria das pessoas que o

amavam e o amam, acreditavam que ele iria morrer antes dos 13 anos de idade, e não seria de

morte morrida, seria de morte matada, estar hoje em um espaço de produção de

conhecimento, falando dos nossos através dos afetos e vivendo da produção de imagem. A

todos vocês eu agradeço e digo que valeu a pena me sonhar.

As entidades que me protegem e me guardam, em especial a Ogum, orixá do caminho

e da tecnologia que faz morada em meu orí.

A minha orientadora Bella Valle, que me permitiu ser o mesmo menino atravessado

por asas na construção dessa dissertação e nos poucos momentos que precisou intervir porque

o aterramento era necessário, teve todo cuidado e cautela no modo de agir e nas palavras

aumentando ainda mais a minha potência no mundo.

A minha grande mestra Agda Aquino, que me proporcionou momentos inenarráveis

dentro das inúmeras salas de aulas que me convidou a estar com ela, que me lembrava quase

que diariamente do pesquisador incrível que me tornei, que se permitiu sempre abraçar

minhas ideias, por mais malucas que fossem, que me abraçou, me acolheu, fez meus olhos



marejarem por diversas vezes, é referência pra mim de como fazer o espaço de ensino e

aprendizagem um território mágico e me fez ter a certeza que o afeto é a cola da vida.

A Daniel Meirinho por ter aceitado compor essa banca, e por ter sido tão afetuoso na

qualificação.

Ao Programa de Pós-Graduação em Comunicação - PPGC da Universidade Federal

da Paraíba que permitiu que a pesquisa acontecesse.

A grande amiga Mirela Correa que esteve comigo desde o primeiro momento que eu

decidi entrar na pós e de lá nunca soltou minha mão, me olhou com amorosidade, me ensinou

as coisas importantes na pesquisa e no mundo, me potencializou e não me fez esquecer nem

um minuto o porquê eu estou aqui, sem Mirela provavelmente o mestrado seria apenas um

sonho, uma vontade ou um desejo distante.

Aos meus avós Erculano Ribeiro e Elizabete Alves que esperaram quase um século

para verem o primeiro dos 38 netos, formado e agora mestre, tenham certeza que tudo que me

foi ensinado em casa foi transferido para essa pesquisa com muito amor e carinho, por terem

aguentado a saudade de terem o primeiro neto morando fora para estudar e por sempre

fazerem feijão cozido em casa pra comemorar meu retorno. Essa ação atrelada a tão famosa

frase que cresci ouvindo vovó betinha falar "amor é feijão que se faz em casa" diz muito sobre

esse movimento de travessia.

Ao restante da família, minha mãe Debora Paz, meus irmão Sandoval e José

Humberto, meus tios e tias, os mais de 40 primos, os agregados e todos aqueles que

entenderam que nossa geografia afetiva iria quebrar qualquer fronteira para que esse meu

sonho de me tornar mestre se realizasse, obrigado pelo apoio, por serem esse farol que me

direciona pelos caminhos por onde andar, e meu porto que me acolhe quando preciso voltar.

Aos meus amigos de Goiânia, minha terra natal que também entenderam meu

movimento de travessia e aguentaram firme a saudade, e fizeram várias festas para me receber

de volta quando ia visitar, que festejaram comigo cada conquista na pós, que não me deixaram

desistir e que me impulsionam a criar novos mundos através da pesquisa, Fernanda, Bia,

Rejane, Naya, Victor, Bruna, Sharme, Marlene, Andresa, Juliana e Viviane meu muito

obrigado.



Aos amigos daqui de João Pessoa que seguraram minha mão nos momentos difíceis e

não me deixaram desistir, sonharam e sofreram comigo, me lembraram da importância de

dançar e que nunca estamos sozinho nesse percurso, Alfa, Andrey, Carol, Tais, Yuri, Maria

Ignêz, Leyla, Carlos, Carine Fiusa, Marcelo e Rafa a gente só é incrível porque ao longo da

vida encontramos pessoas incríveis que vão nos servir de espelho, só sou porque nós somos.

Ao meu amigo, parceiro, irmão Perazzo que dividiu comigo a experiência de se tornar

pesquisador no mesmo programa e também pesquisando fotografia, dividindo angústias,

pegando na minha mão e somando para que seguíssemos atentos e fortes, compreendendo

juntos o poder da fotografia no mundo. Obrigado por tudo e não se esqueça que a gente se

tem.

Aos alunos de direito do Centro de Ciências Jurídicas do campus Santa Rita, Ismael

Cardoso da Silva, Maykon Costa Serrão e Vitória Evelly Simões de Oliveira Silva que se

dispuseram a somar no processo, que compartilharam sutilezas tão bonitas comigo, que

deixaram essa pesquisa mais potente e me permitindo sonhar mais e mais. Muito obrigado.

Essa pesquisa só foi possível graças a esses diversos encontros que ocorreram e que

me potencializam, me fazendo voar com os pés no chão e ter a certeza que não há problema

em nascer atravessado por asas, mesmo sendo um homem negro no Brasil. É impossível se

desterritorializar sozinho, mas é no coletivo que a gente se reterritorializa de forma ampla

usando todo o fio da vida do ser.



RESUMO

O espaço público visual no Brasil foi constituído e fundamentado por muitas ações racistas ao
longo da nossa história. Os espaços de ensino e aprendizagem muitas vezes acabam também
sendo um território de reprodução e proliferação do racismo. Neste caso, buscamos
compreender como as fotografias presentes nas placas de formatura dispostas no espaço
público da Universidade Federal da Paraíba, mais especificamente de estudantes do curso de
Direito do campus da cidade de Santa Rita, afetam a memória coletiva de pessoas negras no
espaço universitário. Esta dissertação apresenta uma pesquisa cartográfica que busca,
primeiramente, mapear espaços sociais estabelecidos historicamente, a partir de um olhar
voltado para investigar a presença das pessoas negras nesses lugares, para, posteriormente,
propor uma desterritorialização, uma rota de fuga, a subversão e profanação de dispositivos
racistas, na construção de um novo território a partir das questões postas. Assim, além da
análise de imagens, a metodologia desta pesquisa inclui a ministração de uma oficina de
fotografia contra-colonial e a escrevivência de um diário de campo. Os objetivos são: (i)
realizar um levantamento documental acerca da história da população negra em sua relação
com o ambiente universitário no Brasil; (ii) compreender o que compõe o jogo fotográfico das
placas de formatura; (iii) realizar uma oficina de fotografia contra-colonial; (iv) propor uma
intervenção no território da universidade levando em conta os afetos e subjetividades das
pessoas negras que ali frequentam. Soulages (1998), Sontag (2004), Dubois (1994), Deleuze
& Guattari (2015, 2012, 2011), Almeida (2017), Halbwachs (1977) Kilomba (2019), entre
outros irão compor o caminho da cartografia. Articularmos as questões fotográficas com as
questões de pertencimento, raça, memória e afetos, buscando decifrar o que se esconde nas
frestas, no infotografável e nos silêncios.

Palavras-chaves: Fotografia. Cartografia. Placas de formatura. Raça. Universidade.



ABSTRACT

The public space in Brazil was constituted and grounded by many racist visual actions
throughout our history. Teaching and learning spaces often also became a territory of
reproduction and proliferation of racism. This dissertation presents a cartographic research
that seeks, firstly, to map historically established social spaces, from a look aimed at
investigating the presence of black people in these places, to subsequently propose a
deterritorialization of an escape route, the subversion and desecration of racist devices, in the
construction of a new territory from the questions posed. In this case, we seek to understand
how the photographs present in the graduation plates arranged in the public space of the
Federal University of Paraíba, more specifically of students of the Law course of the campus
of the city of Santa Rita, affect the collective memory of black people in the university space.
In addition to image analysis, the methodology of this research includes the teaching of a
decolonial photography workshop and the writing of a field diary. The objectives are: (i) to
carry out a documentary survey about the history of the black population in its relationship
with the university environment in Brazil; (ii) to understand what makes up the photographic
game of graduation plates; (iii) to conduct a decolonial photography workshop; (iv) propose
an intervention in the territory of the university taking into account the affections and
subjectivities of black people who attend there. Soulages (1998), Sontag (2004), Dubois
(1994), Deleuze & Guattari (2015, 2012, 2011), Almeida (2017), Halbwachs (1977) Kilomba
(2019), among others will compose the path of cartography. Articulation of the photographic
issues with the issues of belonging, race, memory and affections have been made seeking to
decipher what is hidden in the cracks, in the infotographable and silences.

Keywords: Cartography. Photography. Graduation plates. Race. University.



LISTA DE FIGURAS

Figura 01 - Foto da placa de formatura da turma de Serviço Social 2019/1, Facunicamps,

acervo da instituição……………………………..................................................................... 14

Figura 02 – Foto de foto de festa junina, não datada................................................................33

Figura 03 – Placa de formatura turma de direito 2014/1............................…….................... 56

Figura 04 - Placa de formatura turma de direito 2015/1 , acervo do pesquisador….……… .56

Figura 05 – Placa de formatura turma de direito 2015/1 acervo do pesquisador................... 57

Figura 06 –Placa de formatura turma de direito 2016/1, acervo do pesquisador.................... 57

Figura 07 – Placa de formatura turma de direito 2017/1, acervo do pesquisador.................. 58

Figura 08 – Placa de formatura turma de Direito 2017/1, acervo do pesquisador................. 58

Figura 09 – Placa de formatura turma de Direito 2017/2, acervo do pesquisador.................. 59

Figura 10 – Placa de formatura turma de Direito 2018/1, acervo do pesquisador................. 59

Figura 11 – Placa de formatura turma do Direito 2019/1, acervo do pesquisador................. 60

Figura 12 – Placa de formatura turma do Direito 2020/2, acervo do pesquisador................. 60

Figura 13 – Placa de formatura turma do Direito não datada, acervo do pesquisador........... 61

Figura 14 – Placa de formatura turma do Direito não datada, acervo do pesquisador........... 61

Figura 15 – Placa de formatura turma do Direito não datada, acervo do pesquisador........... 62

Figura 16 – Registro da oficina., foto de Perazzo Junior ……………………..............,........ 72

Figura 17 – Slide 01…………………………………………………………….................... 73

Figura 18 – Slide 02…………………………………………………………………............ 74

Figura 19 – Slide 03…………………………………………………………………............ 74

Figura 20 – Slide 04…………………………………………………………………............ 75

Figura 21 – Slide 06…………………………………………………………………............ 75

Figura 22 – Slide 07…………………………………………………………………............ 76

Figura 23 – Mapa Ismael……………………………………………………………............ 79

Figura 24 – Mapa Maikon..…………………………………………………………............. 80

Figura 25 – Mapa Vitória …………………..………………………………………............. 81

Figura 26 – Mapa Yasnaia..……………………………………………………….…............ 82

Figura 27 – Print retirado da internet…….…………………………………….……............ 85

Figura 28 – Paridade, obra de Gê Viana, 2018………………...……………………............ 88

Figura 29 – Catana e nossos nãos, obra de Juliana dos Santos……………...………............ 89

Figura 30 – Placa Ismael….…………………………………………………………............ 90



Figura 31 – Placa Maikon………………………………………………………...…............ 91

Figura 32 – Placa Vitória……………………………………………………………............ 92

Figura 33 – Placa Yasnaia……...……………………………………………………............ 93

Figura 34 – Registro da finalização da oficina…...…………………………………............ 99



SUMÁRIO

1 O QUE DIZ UMA IMAGEM? CONTEXTUALIZAÇÕES DE UM CORPO NEGRO,

FOTÓGRAFO E EDUCADOR NA ACADEMIA...............................................................12

2 CENÁRIOS E SUJEITOS EM (DE/RE)COMPOSIÇÃO............................................... 29

2.1 COMO A IMAGEM DO NEGRO NO BRASIL CONTRIBUIU PARA AS

SUBJETIVIDADES DE RAÇA E DO RACISMO.............................................................29

2.2 SOBRE FOTOGRAFIAS E O PENSAMENTO CONTRA-COLONIAL NO

AGENCIAMENTO DOS AFETOS E DAS MEMÓRIAS..................................................35

2.3 FABULAÇÕES PARA UM JOGO FOTOGRÁFICO OU SIMPLESMENTE

PROCEDIMENTOS METODOLÓGICOS DE PESQUISA...............................................41

3 CARTOGRAFIAS IMAGÉTICAS.................................................................................... 51

3.1 ENTENDENDO O QUE ESTÁ POSTO: O JOGO FOTOGRÁFICO NAS PLACAS

DE FORMATURA...............................................................................................................51

4. CONSTRUINDO MUNDOS PERECÍVEIS: A POTÊNCIA DO ENCONTRO E DA

CRIAÇÃO DE NOVOS MUNDOS NISSO TUDO..............................................................66

5 O QUE FICA E O QUE SE DESFAZ: CONSIDERAÇÕES FINAIS.............................98

REFERÊNCIAS.................................................................................................................... 105



1 O QUE DIZ UMA IMAGEM? CONTEXTUALIZAÇÕES DE UM CORPO NEGRO,

FOTÓGRAFO E EDUCADOR NA ACADEMIA

Figura 1 - Foto da placa de formatura da turma Serviço Social FacUnicamp 2019/1

Fonte: Acervo da instituição, 2019.

Gostaria de convidar o leitor para pensarmos juntos: o que você observa quando vê a

fotografia acima? O que esta imagem lhe diz? Ela lhe causa estranhamento? Quais os pontos

que mais chamam sua atenção? Você já viu imagens deste tipo? Onde? Por que imagens como

esta existem? E então, pergunto: Qual o peso da imagem do mundo? Você já fez estas

perguntas? Para ajudar a pensá-las ou minimamente buscar algumas saídas ao que elas

tensionam e provocam se fazem necessárias algumas ponderações. Da minha parte, eu estava

na imagem, presente na imagem não compondo apenas um objeto fotográfico ou de pesquisa,

mas enquanto sujeito narrador de suas vivências, atravessado por suas feituras na condição

também de observador, de pesquisador. Esta pesquisa parte, afinal, da minha história - qual

não? E, se antes te convidei para ver comigo, agora te convido também a “ouvir” e, em

seguida (ou ao mesmo tempo), a pensarmos juntos.

14



Me chamo Lucas Ribeiro Mendes, uma bixa preta, fotógrafo, assistente social,

educador e agora pesquisador que se descobre em movimentos investigativos sempre

passíveis de reformulação. Sou o primeiro dos 38 netos de Dona Elizabete e Sr. Erculano a

entrar e concluir um curso de graduação em uma instituição de ensino superior, usando da

política pública de cotas raciais, e o primeiro em toda linhagem familiar que chega ao

mestrado. Sou nascido e criado em uma das periferias com um dos maiores índices de

assassinato de jovens negros do Estado de Goiás, aquele que ainda quando criança ouviu

algumas pessoas fabularem sobre o futuro da juventude com a mesma idade que a sua dizendo

que um ou outro tinha vocação para ser médico, doutor ou advogado, enquanto para ele a

fabulação era da morte ainda na infância.

Ao percorrer minha memória tentando resgatar quando o pertencimento, o afeto, a

criação de imagem e as questões raciais passaram a ser recorrentes na minha vida, passo por

diversas lembranças que oscilam entre boas e ruins, mas que estão lá e reverberam no meu

modo de existir até hoje, e aqui não será diferente enquanto pesquisador. Com isso, às vezes

penso que seria impossível pontuar um momento exato deste cruzar, pois de algum modo

essas questões me acompanham desde o primeiro respiro que dei nesse mundo. Sendo assim,

para melhor elucidar o caminho, é preciso localizar o ponto de partida do desejo.

Só de definirmos essa localidade no mundo, já seria possível encontrar motivos

suficientes para justificar essa inquietação de criar espaços mais acolhedores para a população

negra nos espaços acadêmicos. Porém, para falar desse desejo que impulsiona a pesquisa,

precisamos ir um pouco além. Um além que vai ultrapassar a exposição das atrocidades que

historicamente são direcionadas para pessoas negras e traçar estratégias de como combater o

racismo através do poder da imagem, um além que diz respeito à responsabilidade em ser o

sonho de muita gente, mesmo antes do primeiro respiro. Sobre isso aponta Imarisha (2016, p.

8):

Somos o sonho das gentes Pretas escravizadas, a quem foi dito que seria "irrealista"
imaginar um dia em que elas não seriam chamadas de propriedade. Essas pessoas
Pretas recusaram a confinar seus sonhos ao realismo, e em vez disso elas nos
sonharam. Assim elas curvam a realidade, reformularam o mundo, para criar-nos.

Aqui Imarisha (2016) me ajuda a elucidar melhor talvez o ponto mais importante do

nascimento da pesquisa: um desejo que atravessa não só a mim, mas todas aquelas pessoas

que um dia me sonharam. Hoje tendo consciência deste fato, ocupando o lugar de pesquisador

e sabendo da sua importância, firmo o compromisso com a responsabilidade que carrego ao

15



tratar de assuntos tão delicados como os que essa pesquisa propõe, traçando esse caminho sem

esquecer de onde venho. Diante disso, se faz necessário aqui pedir a benção a todos aqueles e

aquelas que vieram antes de mim, os que me sonharam, aos fotógrafos que passaram pelo

mundo despercebidos por terem a pele preta, aos que muito quiseram mas nunca pisaram em

uma instituição de ensino superior por não serem do padrão esperado e aqueles que nem a

oportunidade de desejar tiveram. Peço a benção também aos meus avós que esperaram quase

um século para me verem aqui, a cada jovem negro que não chegou na fase adulta por existir

para a polícia uma pele alva e uma pele alvo e a todos aqueles que ainda estão por vir. Todos

esses fatores fazem parte do desejo dessa caminhada, e por ela caminharemos juntos.

Voltando à imagem que abre esse capítulo e que me ajuda na escolha do objeto

concreto desta pesquisa, uso dela para compartilhar de uma experiência pela qual passei em

minha formação acadêmica na graduação, e dali pude perceber o quanto uma imagem pode

nos atravessar. No ano de 2019 eu concluí o curso de Bacharelado em Serviço Social, pela

Faculdade Unida de Campinas - FacUnicamps, em Goiânia, no Estado de Goiás. Na época eu

já trabalhava como fotógrafo e tinha ciência da importância da imagem no mundo. Ao

recebermos as recomendações de como deveríamos estar para tirarmos as fotos para a placa

de formatura, um dos fotógrafos me chama a atenção dizendo que as mulheres poderiam usar

a roupa que quisessem desde que fosse padronizada, mas os homens não teriam escolha: todos

deveriam usar ternos com a gravata verde (a cor do curso). Como eu não tinha proximidade

com aquele tipo de vestimenta, e por saber que aquele registro seria um documento que

validava a minha conclusão de curso e que ficaria exposto nas paredes da instituição durante

um bom tempo, me neguei a usar a roupa que foi ditada pela instituição como padrão. Foram

dias de brigas, recursos e processos administrativos para que eu pudesse ter o direito de ser

representado de outra forma. Ao entrar no estúdio para tirar a foto, a coordenadora me

perguntou se eu não tinha vergonha de ser o primeiro homem em 27 anos de existência da

instituição a não tirar a foto de formatura de terno, respondi pra ela que não, que me sentia

livre, e essa era a diferença.

Por vivenciar este fato, saio dali rodeado de uma série de questões a respeito dessa

categoria de imagens. Porém uma pergunta que fica presente em mim é: o que essas

fotografias podem dizer sobre o espaço acadêmico? Posteriormente aos embates para sair na

fotografia da forma com que eu me sentisse representado, lembro-me de andar pelos

corredores da antiga universidade e me deparar com um jogo de imagens que reproduzia um

16



padrão muito parecido: roupas de gala, todos os homens de terno e em pé, as mulheres

sentadas com roupas visivelmente desconfortáveis, em sua maioria pessoas brancas, sorrisos

forçados e sem nenhuma imperfeição do rosto - resultado de um tratamento de imagem que

buscava “higienizar” e padronizar cada foto no ambiente.

Dali nasceram outras questões que me inquietaram bastante: por quê essas imagens

parecem parar no tempo e buscam reproduzir um mono-registro, não se atentando a outros

caminhos e possibilidades imagéticas que foram surgindo ao longo da história? Como o que

não foi fotografado, mas existe nesta fotografia, pode dizer sobre o espaço acadêmico? Como

subverter o jogo de imagens para dar visibilidade aos elementos que habitam as frestas destas

fotografias? Quantos silêncios cabem nessas placas? Com isso, a fotografia das placas de

formatura se tornam essenciais não só no movimento de pensar sobre o que elas falam do

tempo e o espaço, mas também como uma possibilidade de recriar essas imagens de modo

que cruzem e passem a dar conta de diferentes desejos de pertencimento, experiências sociais

e orientações políticas, para assim, traçar novos caminhos. E é daí que nasce nossa questão

problema, que se apresenta questionando: Qual é o jogo fotográfico que atravessa as fotos

presentes nas placas de formatura, e como elas atingem a memória coletiva das pessoas negras

no espaço universitário?

Para que nossa memória se beneficie da dos outros, não basta que nos tragam seus
testemunhos; é preciso também que ela não tenha deixado de concordar com suas
memórias e que haja suficientes pontos de contato entre ela e as outras, para que a
lembrança que os outros nos trazem possa ser reconstruída sobre uma base comum”
(Halbwachs, 1990, p. 12).

Queremos entender como esse jogo fotográfico apresentado nas fotografias das placas

de formatura dispostas no ambiente universitário lida com a presença e a ausência dos corpos

negros nessas imagens. Desse questionamento nasce a hipótese de que esse jogo fotográfico

apresentado nos espaços universitários também contribui para a sensação de não

pertencimento de alunos negros e por isso se faz necessário profanar um novo lugar para que

esse corpo negro passe a pertencer tanto numa dimensão do individual como também do

coletivo. Sobre isto Rogério Costa comenta:

[...] que apontam para uma espécie de assimetria entre a dimensão do indivíduo
(com suas preferências, interesses, inteligência) e aquela do coletivo, onde os
indivíduos são convocados a agir, decidir, adotar comportamentos não apenas em
função de si mesmos, mas também conjuntamente (Costa, 2004, p. 1).

17



Com isso, acho importante pontuar que a proposta aqui não é somente criar uma nova

forma de fotografar ou uma única verdade sobre o olhar que estamos trazendo sobre essas

imagens, mas fazer um cruzamento com aquilo que se foi criando dentro do campo do visível

e do não visível, do que tem visibilidade e de como se conforma o espaço público visual, com

a possibilidade de recontar essas imagens produzindo novas fotografias, olhando para o que já

está posto - só que agora operando no modo da equidade, e não mais sob a perspectiva da

exclusão.

Outro fator que também atravessa a minha experiência no serviço social, e que

também fundamenta o modo como pensamos esta pesquisa de mestrado, foi quando, na

disciplina de estágio obrigatório nos anos de 2018 e 2019, uni a minha experiência

profissional como fotógrafo à minha formação, tendo como prática a realização de cursos

profissionalizantes para menores em conflito com a lei e menores de liberdade assistida, nas

áreas de fotografia e produção de imagem pelo Centro de Referência da Juventude Negra do

Estado de Goiás - CRJ. Nesse curso ministrei aulas durante dois anos usando o cinema e a

fotografia como ferramentas de ressocialização para jovens em restrição de liberdade. Ali

aprendi muito sobre espaço de ensino e aprendizagem, e cotidianamente pude ouvir alguns

desses menores narrarem que a escola havia sido o lugar mais violento por onde eles já

passaram, e por esse motivo não queriam saber de estudar, uma vez que não se sentiam

pertencentes ao espaço de construção de conhecimento.

A experiência do processo de multiplicação de saberes nos espaços de reclusão de

liberdade também se faz presente em outro ponto nessa pesquisa: o interesse de realizá-la com

os estudantes do curso de direito, uma vez que a partir do contato cotidiano com esse recorte

social que dependia diretamente do poder jurídico, pude enxergar diversas violências que

resultaram em reproduções do racismo. Considerando que o Estado Democrático de Direito

tem o dever de cumprir o que atesta a Constituição Federal (1988) em seu Art. 3º:

"Constituem objetivos fundamentais da República Federativa do Brasil: promover o bem de

todos, sem preconceitos de origem, raça, sexo, cor, idade e quaisquer outras formas de

discriminação” (Brasil, 1988) e analisando o que os dados do último Atlas da Violência no

Brasil realizado pelo Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada e pelo Fórum Brasileiro de

Segurança Pública (2019) mostram, pode-se perceber que existe uma cor de pele que continua

sendo alvo:

18



Em 2019, os negros (soma dos pretos e pardos da classificação do IBGE)
representaram 77% das vítimas de homicídios, com uma taxa de homicídios por 100
mil habitantes de 29,2. Comparativamente, entre os não negros (soma dos amarelos,
brancos e indígenas) a taxa foi de 11,2 para cada 100 mil, o que significa que a
chance de um negro ser assassinado é 2,6 vezes superior àquela de uma pessoa não
negra. Em outras palavras, no último ano, a taxa de violência letal contra pessoas
negras foi 162% maior que entre não negras. Da mesma forma, as mulheres negras
representavam 66,0% do total de mulheres assassinadas no Brasil, com uma taxa de
mortalidade por 100 mil habitantes de 4,1, em comparação a taxa de 2,5 para
mulheres não negras. (Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada; Fórum Brasileiro
de Segurança Pública, 2019, p. 57).

No que tange o assunto de violência para com a população negra, que deveria ser

resguardada pelo Estado Democrático de Direito, assim como defendem as casas de leis,

temos um número ainda mais assustador, pois "houve uma redução de 15,5% e entre não

negros de 30,5%, ou seja, a diminuição das taxas de homicídio de não negros é 50% superior

à correspondente à população negra" (Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada; Fórum

Brasileiro de Segurança Pública, 2019, p. 49). Com isso, há a necessidade de problematizar a

estrutura dentro do poder jurídico, que está presente de forma direta e indireta nas violências

cotidianas sofridas pela população negra. Como podemos constatar nos números apontados, o

que vemos na realidade vivida pelos corpos negros é o avesso do que atesta a lei, e isso

inevitavelmente interfere no quesito pertencimento legado a esses corpos em espaços

acadêmicos.

No ano de 2020 fui convidado pelo projeto Frestas Escola Nômade (SP) a atuar no

projeto enquanto curador pedagógico, escolhendo cursos na área da decolonialidade para

entrar na grade curricular da instituição, que promove cursos de curta duração numa

perspectiva decolonial para estudantes de todo o Brasil em formatos presenciais e EAD. A

partir do contato com outras formas de compartilhar e multiplicar conhecimento, é despertado

em mim o desejo de criar cursos que possam oferecer formações por uma perspectiva dos

afetos. Nasceram, então, dois cursos: um na área de educação, chamado Pedagogia dos

Afetos: como você aprendeu a aprender, e outro na área do cinema e criação de imagens,

chamado Por um Cinema decolonial: a construção de imagem entre a memória e o

pertencimento. Aqui se faz pertinente falar um pouco destes cursos pois um deles virá a ser

adaptado e utilizado como instrumento metodológico desta pesquisa.

Ainda pensando no exercício do convite ao olhar, no ano de 2020, a criação do curso

Por um cinema decolonial: a criação de imagem entre a memória e o pertencimento, voltado

para profissionais que trabalham com audiovisual, já dizia de um desejo de se repensar

19



espaços através da imagem, não só sobre a prática de produzir imagens, mas também na

reflexão sobre a prática.

A primeira turma foi formada em parceria com o Projeto Frestas Escola Nômade em

São Paulo, tendo 40 alunos, com quatro aulas de três horas de duração cada, totalizando 12

horas. A proposta metodológica deste curso me ajudou a pensar na abordagem desta

dissertação, junto às fotografias de placas de formatura dos cursos de Direito da Universidade

Federal da Paraíba - UFPB. O curso propõe provocações acerca do poder da imagem

fotográfica e quais os impactos dessas imagens, trabalhando também o poder da fabulação e

da construção de novas possibilidades, convidando os envolvidos a recontar as histórias que

foram contadas ao longo da nossa trajetória enquanto país. Cada aula é um convite para

recontarem a História do Brasil, trabalhando os silêncios e as frestas que moram em nossa

construção imagética. Na dissertação, nos debruçamos sobre placas de formatura dos anos de

2010 e 2011 (dois anos antes da implementação da Lei n° 12.711/2012, que dispõe da

obrigatoriedade das cotas raciais no processo de ingresso nas universidades no Brasil) e dos

anos de 2020 e 2021, no intuito de fazer um comparativo desde a promulgação da lei até a

atualidade. A Lei atesta em seu primeiro artigo:

Art. 1º As instituições federais de educação superior vinculadas ao Ministério da
Educação reservarão, em cada concurso seletivo para ingresso nos cursos de
graduação, por curso e turno, no mínimo 50% (cinquenta por cento) de suas vagas
para estudantes que tenham cursado integralmente o ensino médio em escolas
públicas (Brasil, 2012).

Dentro da porcentagem de 50% das vagas destinadas para cotas, apresentada do Artigo

1º da Lei 12.711/ 2012, se estabelece um quantitativo para pessoas pretas, pardas, indígenas e

pessoas com deficiência como aponta em seu artigo terceiro:

Art. 3º Em cada instituição federal de ensino superior, as vagas de que trata o art. 1º
desta Lei serão preenchidas, por curso e turno, por autodeclarados pretos, pardos e
indígenas e por pessoas com deficiência, nos termos da legislação, em proporção ao
total de vagas no mínimo igual à proporção respectiva de pretos, pardos, indígenas e
pessoas com deficiência na população da unidade da Federação onde está instalada a
instituição, segundo o último censo da Fundação Instituto Brasileiro de Geografia e
Estatística - IBGE (Brasil, 2012).

A partir deste recorte temporal proposto, pretendemos cartografar na construção da

dissertação o que houve de mudança após o ingresso de pessoas negras em instituições

superiores e técnicas que passam a ser garantidas também por lei. Nesse sentido as fotografias

de placas de formatura ajudaram a pesquisa como objeto de análise imagética dos corpos

20



negros dentro da Universidade desde a implementacao da Lei de cotas nesta primeira década,

ressaltando que as cotas raciais continuam sendo uma política pública utilizada como método

de redução das desigualdades sociais, econômicas e históricas existentes no Brasil.

O método principal de análise e criação de conteúdo para a realização da pesquisa será

a cartografia que Moura (2012) aponta como um caminho que não há regras a seguir, é um

movimento atencional, concentrado na experiência, na localização de pistas e de signos do

processo em curso.

Para alinhavar o corpus da pesquisa aos nossos objetos conceituais - o jogo

fotográfico, o corpo negro, o racismo e a sensação de pertencimento - e aos nossos objetos

concretos - placas de formatura e alunos negros do curso de direito - usaremos da dinâmica de

um jogo, as peças principais deste jogo serão as fotografias presentes nas placas de formatura

do curso de Direito do campus de Santa Rita da Universidade Federal da Paraíba, do ano de

2014 ao ano de 2021. O conceito de jogo, de modo geral e objetivo, pode ser compreendido

como uma atividade submetida a regras que estabelecem quem vence e quem perde. Aqui

para além de identificar as regras e apontar quem está ganhando ou perdendo, pretendemos

também compreender os processos de negociação que estão postos nessas fotografias de

diversas formas. Para isso, buscaremos analisar desde a sua criação até a sua circulação, já

que a fotografia, que Soulages (1998) aponta como signo vivo e plural, visível, encarnado,

que joga com tudo o que é infotografável, será a principal ferramenta para desvendar essa

dinâmica do jogo.

O infotografável citado por Soulages (1998) também entra nesse nosso jogo, que aqui

iremos chamar de jogo fotográfico. Para o autor a fotografia não é uma reprodução do real

fidedigno, a fotografia sempre é um vestígio, que materializa um algo a partir da realidade de

quem produz a imagem. Essa produção tem um sentido dentro do jogo, um interesse, um

propósito. Mas a partir disso, o que seria infotografável? O infotografável é aquilo que existe

nos silêncios e nas frestas que ocupam as imagens e não está diretamente impresso no

registro, mas gera um lugar questionável, assim como sinaliza Soulages (1988, p. 14) que

"toda foto é essa imagem rebelde e ofuscante que permite interrogar ao mesmo tempo os

alhures e o aqui, o passado e o presente, o ser e o devir, o simbolismo e o fluxo, o contínuo e o

descontínuo, o objeto e o sujeito, a forma e o material, o signo e... a imagem".

21



A partir do contato com esse signo, pretende-se entender as dinâmicas que atravessam

esse jogo fotográfico e os processos que estão envoltos nas fotografias de placas de formatura,

pensar no infotografável a partir das regras que foram ofertadas para a população negra ao

longo da história, de como ela é pensada e como ela serve para atestar algo de um tempo

presente, mas tangenciado por algo, por acontecimentos que marcaram a vida da população

negra no Brasil. Com o movimento cartográfico proposto poderemos provocar outras

compreensões desta imagem, deslocar as estratégias, perceber movimentos que faltaram,

subverter as regras postas, fabular novas regras traçando novos caminhos e novas

possibilidades.

Borges (2010) aponta que no Nordeste das 70% de pessoas pretas e pardas, apenas

17,6% frequentam o ensino superior. No Brasil, o que entendemos como população negra é a

soma de pessoas pretas e pardas apontadas nas pesquisas do Censo Demográfico realizadas

pelo Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE). Segundo o Censo Demográfico do

ano de 2010 (IBGE, 2010), a Paraíba tem cerca de 3.766.528 habitantes sendo que 58% da

população se autodeclararam como preta ou parda, ou seja, população negra. Outra pesquisa

realizada pelo IBGE, a Pesquisa Nacional por Amostra de Domicílios Contínua - PNAD

(IBGE, 2016), mostra que 65% da população da Paraíba se autodeclara preta ou parda. O que

esses números mostram é que a população negra é predominante na Paraíba.

Em uma lógica de acesso igualitário nas instituições de ensino superior, espera-se uma

proporção semelhante àquela apresentada pelo censo geral da população sendo replicada

dentro dos espaços universitários. Mas, ao circular nesses ambientes acadêmicos, além de um

perfil racial ainda discrepante, o que podemos perceber é que de certa forma há uma

necessidade de problematizar as políticas de acesso. Quando nos referimos a isso, não nos

limitamos a pensar somente sobre o aumento de pessoas negras a adentrarem às

universidades, pois, nesse ponto, apesar da discrepância, existe um aumento positivo real da

presença desses corpos negros. Aqui, nos interessa pensar sobre o que transborda esta

questão: a problematização dos quesitos comunicativos que afetam o pertencimento e a

memória dessas pessoas, suas condições de acolhimento, pensando em como esses aspectos

favorecem ou não a permanência dos estudantes negros dentro da universidade.

Para Baggi e Lopes (2010), a implementação e o acompanhamento de políticas

públicas educacionais, com base na igualdade de oportunidades de acesso, é uma condição

necessária, mas não única para que ocorra a democratização efetiva nas instituições de ensino

22



superior, para que os alunos sigam no processo e se sintam parte dele. O mesmo ocorre com

as políticas de permanência, como: moradia, alimentação e transporte, que se fazem

necessárias. Porém, trabalhamos aqui com a hipótese de que o processo de inclusão via

política pública não alcança outras questões tão importantes quanto a presença, como que

passam pela ideia mais ampla de acolhimento.

O território pode ser relativo tanto a um espaço vivido, quanto a um sistema
percebido no seio da qual um sujeito se sente “em casa”. O território é sinônimo de
apropriação, de subjetivação fechada sobre si mesma. Ele é o conjunto de projetos e
representações nos quais vai desembocar, pragmaticamente, toda uma série de
comportamentos, de investimentos, nos tempos e nos espaços sociais, culturais,
estéticos, cognitivos (Guattari; Rolnik, 1986, p. 323).

Existe uma importância em se pensar o território, também, como uma política de

permanência que proporcionará, sobretudo, um ambiente afetuoso para as pessoas negras.

Deleuze e Guattari (1997) compreendem o território ligado à subjetividade individual e

coletiva, lugar no qual as representações são materializadas e podem ser ressignificadas,

sejam elas das dimensões culturais, econômicas e de pertencimento. O que somamos a esta

ideia é a importância da construção de um contexto que dê conta da dignidade humana,

acolhendo e incluindo, aqui em especial me refiro às pessoas negras. Para uma melhor

compreensão do que está posto, ressalto a fala de Nina Silva1, executiva de TI (Tecnologia de

Informação) e escritora preta, em entrevista ao programa CULTNE em 2019, que diz: “Nós,

nos vemos enquanto nação preta. Nacionalismo negro é independente de geografia, é um

nacionalismo fora do território, porque o nosso território é interno, o nosso território africano

vem aqui de dentro e é isso que a gente identifica em cada irmão e irmã preta no mundo

inteiro”.

Gilles Deleuze e Félix Guattari, em sua obra "Mil Platôs: Capitalismo e

Esquizofrenia" (1997), desenvolvem uma abordagem complexa e multifacetada do conceito

de território. Para eles, o território não é apenas um espaço físico delimitado, mas também um

espaço de encontros e relações sociais, culturais e políticas. Os autores rejeitam a ideia de um

território fixo e estável, em vez disso, eles exploram a ideia de "ritornelos", que são linhas de

fuga e pontos de criação de novas conexões.

1 Nina Silva atua com tecnologia da informação há 17 anos. Ela é fundadora do Movimento Black Money que 
consiste em conectar pessoas negras de diversas profissões para que haja um fortalecimento do 
empreendedorismo através de uma educação financeira onde essas pessoas consigam fortalecer suas economias 
promovendo assim e façam o dinheiro circular entre pessoas negras.

23



O território, segundo Deleuze e Guattari, é um espaço de intensidades, onde as

relações entre os elementos são constantemente transformadas. Eles enfatizam a importância

das linhas de fuga que atravessam os territórios, permitindo a emergência de novas

possibilidades e conexões. Assim, o território não é estático, mas dinâmico e em constante

processo de transformação que vai além de uma noção tradicional de espaço físico e se

relaciona com as relações, as conexões e as intensidades que ocorrem nesse espaço.

A partir disso, aflora um desassossego de se pensar o que compõe este território do

ambiente universitário e contribui para construir um outro tipo de território em questão. Um

dos aspectos dessa construção tem como gênese a memória coletiva, pois segundo Halbwachs

(1990) a ideia de memória coletiva se dá a partir das lembranças e o do esquecimento das

relações individuais com grupos a que nos sentimos pertencentes. As memórias atravessam os

sujeitos por diversos fatores que mediam e constroem esse atravessamento, onde os mesmos

irão interpretar de acordo com o seu lugar no mundo, dando novos sentidos e novas

significações a partir de seu olhar. A memória coletiva está relacionada a um emaranhado de

lembranças e esquecimentos que se desdobram de vários acontecimentos sociais que podem

envolver o lugar que o sujeito em questão ocupa na sociedade. É a partir das lembranças

individuais que cruzam com diversos grupos dos quais nos sentimos pertencentes, que se

forma uma imagem ou uma lembrança produzida coletivamente. Assim, o autor pontua ser

impossível uma memória completamente individual. Para Halbwachs (1990, p. 32), quando se

trata de memória refere-se a sentimentos, imagens e ideias sobre um lugar, um acontecimento

ou pessoas. O indivíduo carrega uma memória que é fruto de um processo coletivo.

Porém, se historicamente existe um número considerável de pessoas negras que não

conseguiram ocupar o espaço universitário, e se tratando da memória coletiva como

construção de possibilidades, como podemos atestar os vazios e as ausências no território da

universidade? O que documenta esse silêncio para além da percepção, e nos passa um recado

permanente de não-pertencimento?

Faz parte da rotina de quem frequenta a Universidade Federal da Paraíba se deparar

com placas de formatura espalhadas por diversos corredores dentro da instituição. Essas

placas são compostas com as fotos das pessoas que conseguiram concluir a trajetória do

chamado Ensino Superior. As fotos retratam os sujeitos em sua grande maioria com uma pose

pensada, as identidades de gênero ficam visíveis através de vestimentas padrões que separam

24



homens e mulheres, no geral, a maioria das fotografias são formalmente estruturadas em cima

de referências europeias, brancas.

Estas são fotografias que a pesquisa pretende trazer para a composição problemática:

fotografias que foram produzidas, transformadas em placas de formatura e expostas nos

corredores da instituição do ano de 2011 ao ano de 2021, mais especificamente aquelas

referentes aos concluintes do curso de Direito da Universidade Federal da Paraíba, campus

Santa Rita.

A escolha do curso de direito se dá pelo fato desta ciência estar historicamente

associada a uma elite privilegiada, carregando elementos de elitismo e racismo que remontam

ao período do Império. Conforme abordado por Machado (2018, p. 102), "o ensino jurídico,

desde sua gênese, sempre teve uma conexão próxima com as classes dominantes,

reproduzindo ideais de controle e manutenção do poder." No contexto do Brasil imperial, o

curso de direito estava acessível apenas às camadas mais abastadas da sociedade, contribuindo

para a exclusão de grupos marginalizados, incluindo pessoas negras. Essa exclusividade

histórica criou uma base que perpetua desigualdades e, em muitos casos, resultou em práticas

discriminatórias dentro do ambiente jurídico. Mesmo após avanços na acessibilidade ao

ensino superior, é essencial reconhecer que vestígios de elitismo e racismo podem persistir,

requerendo um esforço contínuo para tornar o campo do direito mais inclusivo e antirracista.

O Direito se destaca por ser uma ciência que tem grande influência em tomadas de

decisões que estão diretamente ligadas à liberdade de pessoas negras no Brasil, pois como

atesta Almeida (2019): “a filosofia, a ciência política, a teoria do direito e a teoria econômica

mantêm, ainda que de modo velado, um diálogo com o conceito de raça”. O que o autor

aponta é que o racismo é sempre estrutural, ou seja, “[...] é um elemento que integra a

organização econômica e política da sociedade” (Almeida, 2019, pp. 20-21). No sentido de

pensarmos esse jogo que já explicamos anteriormente, essa “organização” citada pelo autor

faria menção àqueles que ditam as regras desse jogo, sendo assim, cartografar o que o poder

jurídico tem legislado a respeito da organização da sociedade e que afeta diretamente a vida

da população negra é um movimento de compreender como as “expressões do racismo no

cotidiano, seja nas relações interpessoais, seja na dinâmica das instituições, são manifestações

de algo mais profundo, que se desenvolve nas entranhas políticas e econômicas da sociedade.”

(Almeida, 2019 p. 21) ao longo do tempo. Realizar o campo da pesquisa com os estudantes de

Direito nos faz ter uma noção de como o assunto é tratado ainda no cerne da formação

25



daqueles que defendem as leis no Brasil, cruzando estes pontos com a força da imagem no

quesito de pertencimento através da representação.

[…] a existência de representantes de minorias em tais posições [de poder] seria a
comprovação da meritocracia e do resultado de que o racismo pode ser combatido
pelo esforço individual e pelo mérito. Essa visão, quase delirante, mas muito
perigosa, serve, no fim das contas, apenas para naturalizar a desigualdade racial
(Almeida, 2019, p. 109).

Outro marcador que a pesquisa apresenta é a primeira década de implementação da

política de cotas no Brasil. A partir disso as fotografias das placas de formatura podem servir

como um documento que atesta e marca nas paredes universitárias a imagem das pessoas que

conseguiram ocupar no campo do visível este território, passar por todo o processo de

formação, permanecer neste espaço e concluir sua formação. Mas o que dizem essas imagens

que atravessam diariamente de forma inevitável uma diversa multiplicidade de estudantes

dentro das universidades públicas, e o que essa imagem pode dizer para além de demarcar

presenças? O quanto essas presenças se afirmam de fato em pertencimento? O que as

fotografias falam sobre as ausências? Quais os silêncios infotografáveis que se escondem nas

frestas destes documentos?

Para Didi-Huberman (2012, p. 214) uma das grandes forças da imagem é criar ao

mesmo tempo sintoma e conhecimento. Aqui o autor pontua como as imagens podem ter um

papel fundamental na subjetividade de quem as observa e também reverberar nas sensações de

pertencimento ou não, a depender da forma como as imagens afetam os sujeitos. Para

Espinosa (1988) a potência de vida se mede pelos afetos aos quais o sujeito é submetido.

Afetos bons podem aumentar a vontade de potência, enquanto que afetos negativos podem

diminuí-la. Com isso nasce a questão de como essas imagens afetam diretamente quem as

observa, criando ou não uma potência que resultará em uma sensação de pertencimento ao

espaço acadêmico por parte das pessoas negras, uma vez que seus corpos e imagens ocuparam

poucas vezes aquele lugar.

A fotografia pode ser um instrumento importante na construção da memória coletiva e

de um território, atravessado por subjetividades e pela potencialização do pertencimento. As

fotografias de formatura presentes em placas universitárias contam histórias de corpos e falam

sobre direitos e acolhimentos na trajetória do nosso País.

Nunca a imagem se impôs com tanta força em nosso universo estético, técnico,
cotidiano, político, histórico. Nunca mostrou tantas verdades tão cruas; nunca, sem
dúvida, nos mentiu tanto solicitando nossa credulidade; nunca proliferou tanto e

26



nunca sofreu tanta censura e destruição. Nunca, portanto, esta impressão se deve
sem dúvida ao próprio caráter da situação atual (Didi-Huberman, 2012, p. 209).

Didi-Huberman (2012, p. 209) aponta a influência que as imagens têm historicamente

e a força que vêm criando dentro das narrativas de pertencimento. As fotografias de

formatura, que compõem as placas de formaturas e estão dispostas pelos corredores da

Universidade, se configuram para a pesquisa, como o ponto de partida, a principal

matéria-prima para a compreensão do acolhimento de pessoas negras no ambiente acadêmico

e como ferramenta na compreensão da construção dessa memória coletiva. Tendo em vista o

poder que a imagem tem, Isabella Valle (2017, p. 83) destaca que, “a fotografia não só é

fabricada por, como também fabrica a realidade, os corpos e os sujeitos”. Realidade essa que

vem sendo fabricada em nosso país pela lógica do colonizador que historicamente reproduz as

imagens de pessoas negras em lugar de reclusão, violência ou morte e quase nunca em lugares

de produção de conhecimento.

Como educador, fazedor de imagens, trabalhando com fotografia de pessoas negras há

aproximadamente uma década, tendo ingressado na Universidade pelo programa de cotas e

observado que a existência e a permanência de pessoas negras seguem defasadas dentro das

instituições de ensino superior, aflora em mim a necessidade de uma ação de enfrentamento

ao racismo por meio da fotografia e do olhar, devido a uma questão pessoal, por ser uma

pessoa que poucas vezes se viu representado em alguma dessas imagens dentro de uma

instituição de ensino superior, em lugares de produção de conhecimento e tendo que lidar com

todas as sensações que isso provoca, inclusive com os racismos cotidianos. Em segundo lugar,

por um desassossego pela mudança, em acreditar que mora na memória coletiva das pessoas

negras o desejo de pertencimento e representação de seus e suas iguais e, por confiar na

fotografia enquanto uma potência de afeto que possibilita o agenciamento desse

pertencimento. Pois, como Deleuze (1972, p. 178) anuncia a partir de Espinosa, um indivíduo

é concebido “pelos afetos de que é capaz”, evidenciando a capacidade de afeto que a presença

de um corpo em uma imagem carrega. A pesquisa, impulsionada pelos meus desejos e

inquietações, se torna um atrativo para irmos além, e aqui o “além” é um convite sobre o

olhar, pois como já cantava Racionais (2002) “cada favelado é um universo em crise”.

Tendo posto desejos e caminhos possíveis para a realização da pesquisa, se torna

importante pontuar a importância da mesma para o campo social, através da análise de dados

levantados sobre a defasagem de pessoas pretas nas universidades serem comuns no cotidiano

do nosso país, o que acaba se tornando engrenagem de uma estrutura de racismo que se

27



perpetua em diversas instâncias, sejam conscientes ou inconscientes, dando continuidade ao

genocídio do povo negro (Nascimento, 1978). Diante dos dados, torna-se relevante

problematizar a situação, pois quando se trata de políticas de permanência o que se percebe é

que não diz respeito apenas à moradia, alimentação e transporte. Se lidamos apenas com essas

questões, a defasagem continua sendo realidade nas universidades. A proposta aqui é de

repensar a construção do espaço político e social que atenda à multiplicidade, dando ênfase à

memória coletiva que atravessa os territórios, sejam eles, espaços de identidade, alicerçados

nos sentimentos e pertencimentos. Pertencimento este que pode ser possibilitado pela

imagem. Para que a universidade, enquanto uma instituição também de acolhimento, possa

rever esse aspecto de inclusão dentro do seu espaço e assim podendo pensar em outras

propostas de políticas de permanência, a aposta se faz na imagem como uma possibilidade.

Através de tudo o que fora aqui apresentado e na intenção menor de aparar as arestas

de minhas intencionalidades, minha investigação buscará trazer algumas saídas possíveis à

pergunta: o que pode uma foto? se quisermos assim pensar com Deleuze. Desdobrando-se no

seguinte objetivo geral: compreender como as fotografias das placas de formatura podem

afetar a sensação de pertencimento das pessoas pretas nos espaços universitários. Para isto, a

pesquisa se desenha em torno de três objetivos específicos: (i) no campo conceitual,

buscaremos definir e elucidar os principais conceitos que norteiam a pesquisa, tais quais:

fotografia, memória, pertencimento, afeto, racismo; (ii) no campo metodológico, buscamos

cartografar os afetos em torno da relação dos sujeitos com as imagens fotográficas; por

último, (iii) no campo analítico, buscaremos discutir os resultados cartografados nas oficinas

fotográficas a partir do aporte teórico elegido na composição investigativa.

A pesquisa estruturalmente ainda se organiza da seguinte forma: no primeiro capítulo,

apresentado aqui como: O que diz uma imagem?: contextualizações de um corpo negro,

fotógrafo e educador na academia contextualizo a pesquisa de modo geral, apresento o que

move o desejo de realizar a pesquisa e resumo quais os caminhos serão traçados para a

realização da mesma; o segundo capítulo, Cenários e sujeitos em (de/re)composição, é

composto por outros dois subcapítulos, sendo o primeiro Sobre leis e políticas em torno da

raça e do racismo, onde faço um levantamento documental de leis que envolveram a questão

do acesso à educação no Brasil desde o Império até os dias atuais, pensando nos espaços de

ensino e aprendizagem como um território que historicamente foi ocupado por um perfil

padrão, e relacionando essas questões com a construção do imaginário social brasileiro, e o

28



segundo, Sobre fotografias e o pensamento contra-colonial no agenciamento dos afetos e das

memórias, onde busco apresentar os conceitos a serem trabalhados na pesquisa, como este

pensamento, o agenciamento dos afetos e das memórias, fazendo uma análise de como as

fotografias nas placas de formatura servem de disparadores da memória afetiva e coletiva; no

terceiro capítulo, nomeado Fabulações para um jogo fotográfico ou simplesmente

procedimentos metodológicos de pesquisa, iremos apresentar os caminhos metodológicos que

iremos traçar durante a pesquisa para possibilitar a fabulação de um novo jogo, usando a

oficina como uma ação contra-colonial apresentada por Nego Bispo dos Santos(2015); no

quarto capítulo, intitulado Cartografias imagéticas, que também será dividido em dois

subcapítulos, sendo o primeiro intitulado Entendendo o que está posto: o jogo fotográfico nas

placas de formatura, que terá como objetivo entender o jogo fotográfico posto a partir do

reconhecimento de campo. Também, a partir do Jogo Fotográfico apresentado por Soulages

(2010) tentamos compreender o que levou aquelas fotos a ocupar aquele lugar, o que tem por

trás do dispositivo e a que custo essas imagens foram criadas e postas nesses corredores.

Iremos apontar os caminhos metodológicos que guiaram a pesquisa, tendo como base os

movimentos cartográficos apresentados por Kastrup (2009) atrelado ao jogo fotográfico que

Soulages (2010) traz em sua obra Estética da fotografia junto ao conceito de Pacto da

Branquitude de Cida Bento (2022). No segundo subcapítulo, Remexendo as peças e criando

novas regras, iremos (re)montar o jogo posto, pensar como criar outras formas de compor

esse território a partir das fundamentações sobre fotografia, da perspectiva do documento

fotográfico, articulando o processo de leituras decoloniais. No quinto e último capítulo,

Construindo mundos pertencíveis: a potência do encontro no jogo fotográfico, iremos realizar

as conclusões finais a partir dos movimentos cartográficos realizados, com apontamentos e as

respostas ou ainda mais perguntas encontradas ao longo do percurso.

Vale ressaltar também que um dos maiores desafios dessa pesquisa, para além de

realizar todo o percurso descrito acima, é não esquecer das reais motivações que me

trouxeram até aqui. Talvez, um movimento paralelo a ser realizado com a pesquisa, é uma

cartografia das minhas raízes, os afetos que me compõe enquanto sujeito no mundo, antes de

me compor enquanto pesquisador. Estabelecer singularidades afetivas na troca com o que irei

encontrar em campo.

Lembro-me de quando ainda estava na graduação de Serviço Social e pretendia falar

de afetividade no meu trabalho de conclusão de curso, que depois do desejo se consolidou

29



com um TCC intitulado O Serviço Social e a Afetividade no Processo de Ressocialização do

Adolescente em Conflito com a Lei. Recordo-me que na época de escrita passava horas

pesquisando o conceito de afeto e afetividade, mas foi no contato com a pesquisa de campo,

ministrando cursos voltados para a construção de imagem, fazendo visitas domiciliares,

adentrando na casa de pessoas que muitas vezes viviam na iminência de não existir, que me

encontrei na prática com o exercício da afetividade que tanto busquei. Ela se materializa

quando uma das adolescentes que era acompanhada por mim, mesmo cansada após dividir o

dia entre cumprir medida e catar material reciclável na rua para sobreviver, “passava os

olhos” nas crianças da vizinha que resolveu voltar a estudar para tentar garantir o futuro

melhor para os filhos. A afetividade se presentifica para mim vendo as meninas negras

trançando o cabelo umas das outras, porque resolveram passar por transição capilar, mas

eram xingadas na escola. Era saber a importância das cadeiras na calçada no final do dia. A

afetividade ali era você compreender não só as marcas e feridas deixadas pelo processo de

escravização, mas tatuagens feitas com agulha de costura e castanha de caju cravadas na pele

desses jovens nas comunidades em que trabalha. Que aqui não seja diferente, que possamos

alinhar prática e teoria, sem esquecer que nossa humanidade é inegociável.

30



2 CENÁRIOS E SUJEITOS EM (DE/RE)COMPOSIÇÃO

2.1 COMO A IMAGEM DO NEGRO NO BRASIL CONTRIBUIU PARA AS

SUBJETIVIDADES DE RAÇA E DO RACISMO

Na escola não me interessava por suas aulas em que contava a
história do Brasil, em que falava da mistura entre índios,

negros e brancos, de como éramos felizes,
de como nosso país era abençoado.

[Itamar Vieira Junior, Torto Arado, 2019]

O fragmento acima é do romance do escritor Itamar Vieira Junior, uma das mais

premiadas e vendidas nos últimos anos no Brasil. A obra conta a história das dificuldades que

uma família negra enfrenta em um período pós escravidão ao ter que trabalhar quase que em

troca de casa e de comida. O livro conta como o racismo estrutural atravessa a vida das irmãs

Belonisia e Bibiana numa tentativa de apagar desde a sua identidade até o seu direito à

religiosidade africana. No fragmento acima Belonisia explica ao seu pai o porquê não queria

frequentar as aulas com uma professora branca que sempre a olhava de forma estranha.

Através desta provocação o intuito é pensar como esse espaço de ensino e aprendizagem que

deveria ser um espaço democrático se tornou tão violento para nós pessoas negras, e como

esse não lugar que atravessava Belonisia ainda reverbera a mesma sensação nos dias atuais?

Esse não lugar existente no imaginário social das pessoas negras desde do início do

Brasil resultou em uma realidade onde as pessoas negras existissem nesses espaços de

educação formal apenas enquanto objeto de estudo e poucas vezes como sujeitos de nossas

próprias narrativas. Sobre isso Bell Hooks (1989, p. 42) aponta os dois conceitos (sujeito e

objeto) a partir da seguinte perspectiva: os sujeitos são aqueles “que têm direito de definir

suas próprias realidades, estabelecer suas próprias identidades e nomear sua história”. Já ao

existir enquanto objeto, nossas realidades são definidas por outros, nossas identidades são

criadas por outros e nossa “história designada somente de maneira que definem nossas

relações com aqueles que são sujeitos” (Hooks, 1989, p. 42).

A partir disso, tendo consciência do que é objeto e sujeito dentro do espaço

acadêmico, trazer histórias em primeira pessoa se configura como um ato político. Escrever é

31



um recurso para tornar-se sujeito e não mais objeto, o exótico, o não humano, o

hierarquicamente inferior, é ter o poder de contar suas próprias palavras: “eu me torno a

oposição absoluta do que o projeto colonial predeterminou” (Kilomba, 2019, p. 28).

Buscando ser essa oposição e tornar-me sujeito no processo, o pontapé inicial para

falar de racismo aqui envolve a minha subjetividade enquanto pessoa preta, pesquisador,

educador e vítima de um sistema que historicamente vem tentando a todo custo apagar nossas

existências e negociar a nossa humanidade, pois, assim como Belonisia também tive o desejo

de não estar em uma escola por conta de violências sofridas não pela professora, mas por um

imaginário que foi construído na sociedade brasileira fazendo com outras crianças tornassem

a minha permanência em um lugar de ensino e aprendizagem um pesadelo, mesmo sem

entender muito bem o que era racismo.

Considerando a definição de Almeida sobre racismo que “é uma forma sistemática de

discriminação que tem a raça como fundamento, e que se manifesta por meio de práticas

conscientes ou inconscientes que culminam em desvantagens ou privilégios, a depender do

grupo racial ao qual pertençam” (2019, p. 25), recordo-me da primeira memória de violência

racial que atravessa o meu corpo em um espaço de multiplicação de saberes, ainda quando

criança.

Na escola, lembro-me de adorar os festejos que marcam o mês de junho, festa nascida

em forma de agradecimento dos trabalhadores do campo pela colheita do milho e nos quais se

comemora o dia dos santos da igreja católica - Santo Antônio, São João, São Pedro e São

Paulo. A festa, para além das comidas, decorações e brincadeiras, tem no ponto mais alto da

comemoração a dança da quadrilha, onde as pessoas se fantasiam de trabalhadores do campo

e dançam situações cotidianas da vida desses trabalhadores. Na escola é comum que nessa

época do ano se festeje convidando as crianças para dançarem a quadrilha. Dançava-se de

casal e a professora sempre deixava as colegas mulheres escolherem seus pares. Eu adorava,

ainda nos primeiros anos queria participar de todas. No entanto, conforme fui ficando mais

velho fui percebendo que havia uma tensão na escolha, e por algum motivo que eu ainda não

sabia identificar o que era.

Com o passar do tempo fui percebendo que não só eu, mas as outras crianças negras

também eram as últimas, ou às vezes nem eram escolhidas. Quando chegavam nos últimos e

só sobravam os meninos negros, as meninas por vezes optavam por não dançar. Até que um

32



dia, um pouco mais velho e com uma compreensão um pouco melhor do mundo, peço para

uma amiguinha de sala me convidar pra dançar e ouço ela dizer não, pois eu era preto e a mãe

dela havia dito que não queria o parceiro dela preto para não estragar as fotos que tirávamos

na época. Lembro de ainda criança me questionar o que havia de errado com minha cor e

sentir medo por isso. Depois do acontecido, nunca mais dancei quadrilha. Guardei uma

fotografia minha do festejo do ano anterior, no qual fui noivo (o personagem mais importante

da festa), segurando uma câmera fotográfica analógica que alguém tinha me deixado ver e

fiquei encantado. Ancorei-me nesse registro sempre sentindo que a partir dele pude ter dois

caminhos para pensar a fotografia, racismo e espaços de ensino e aprendizagem, o primeiro

me faz lembrar que o Brasil é cruel com corpos negros e de todas as formas vai tentar

eliminar nossos afetos e subtividades, o segundo para recordar que o registro também é um

lugar de cura, que sempre que volto nele lembro da força que a fotografia e a memória têm,

servindo como um retrovisor, que nos faz olhar para trás, mas para andar para a frente.

Figura 5 - Foto de foto de festa junina, não datada.

Fonte: Arquivo pessoal do pesquisador.

33



Esta fotografia, atrelada a história contada nos mostra a importância da escola na

composição de nossas identidades, o espaço de ensino e aprendizagem é em sua grande

maioria um dos primeiros contatos com vida em grupo que muitas pessoas irão ter. A escola é

um espaço de se abrir ao novo e pode ter uma linha muito tênue entre ser vista como um

espaço de opressão e acolhimento, sempre nesse lugar operando multiplicidades. Mas o que

será que minha experiência enquanto um homem preto ainda criança, a fotografia que me cura

ao passo que a observo e o jogo fotográfico apresentado por Soulages têm em comum?

Para respondermos essa questão precisamos nos aprofundar no que diz respeito à

representatividade no Brasil. A construção da imagem do negro ao longo da história do Brasil

revela uma trajetória complexa e perturbadora, na qual estereótipos, preconceitos e

desigualdades foram amplamente perpetuados sobre a imagem da pessoa pessoa negra, seja

ela na televisão ou nas fotografias dispostas em espaços públicos. Desde os primeiros contatos

entre europeus e africanos na época da colonização, essa representação desempenhou um

papel crucial na manutenção do racismo estrutural que ainda persiste em nossa sociedade

contemporânea, assim como aponta Nascimento (1978, p.108) "A fertilidade racionalizadora

do racismo brasileiro não tem limites: é dinâmica, polifacética e capaz das manipulações mais

surpreendentes" fertilidade que continua impregnada em nossa imagem.

Nascimento (1978) aponta que "os negros lutam diariamente nessas sociedades contra

o preconceito racial e a discriminação na moradia, na educação, e no emprego" (p.152) o

autor aborda a representação do negro na sociedade através de sua obra "O genocídio do

negro brasileiro: processo de um racismo mascarado" (1978) onde denuncia a perpetuação do

racismo estrutural e a marginalização dos negros no Brasil, destacando como a imagem

negativa do negro era perpetuada em diversas esferas sociais. Ele apontou que a mídia, a

educação e a cultura frequentemente reproduzem estereótipos e preconceitos raciais,

contribuindo para a manutenção das desigualdades, sobre a mídia que é o maior meio de

represetação imagética que temos ao longo da história, Abdias aponta que quando os negros

eram convidados para estarem nesses espaços em sua maioria era "para representar um papel

exótico, grotesco ou subalterno; um dos muitos estereótipos negros destituídos de

humanidade, tais como a criadinha de fácil abordagem sexual, o moleque careteiro levando

cascudo, a Mãe Preta chorosa ou o domesticado Pai João" (Nascimento, 1978, p.162).

Com isso, podemos perceber como a história do Brasil foi construída sobre a negação

e a distorção das contribuições dos negros para a sociedade, reforçando uma narrativa que

34



marginalizava e invisibilizava suas realizações desde a época que os colonizadores pisam

nessa terra, pois ao fazermos uma busca das primeiras imagens do Brasil, como gravuras,

pinturas e registros visuais, a representação do povo negro frequentemente refletia a

hierarquia racial e social estabelecida durante a colonização. Os artistas em sua grande

maioria retratavam os negros de maneira submissa, associando-os ao trabalho braçal e à

exploração. As representações visuais costumavam reforçar a ideia de que os negros eram

inferiores e destinados a papéis servis na sociedade colonial. Essas representações estão

atribuídas à mentalidade colonialista da época, que buscava justificar a exploração e a

escravidão dos povos africanos e tudo isso ainda está contribuindo para a criação de uma

imagem negativa do povo negro.

A fotografia desempenhou um papel significativo na construção e perpetuação da

contratualidade da subjetividade da pessoa negra por meio do racismo, influenciando a forma

como eram apresentadas e percebidas ao longo da história. Ao longo dos anos, as imagens

fotográficas foram utilizadas para reforçar estereótipos raciais e disseminar narrativas

discriminatórias que contribuíram para a manutenção das desigualdades sociais. Frantz Fanon,

em sua obra "Pele Negra, Máscaras Brancas" (1952, p. 91), observa como a fotografia se

tornou um meio para fixar a identidade racial do negro, restringindo sua subjetividade:

"Olhe-me com a objetividade que desejar, jamais encontrará em mim senão a negação da

realidade." Nesse sentido, a fotografia desempenhou um papel fundamental ao solidificar a

visão negativa que o racismo impõe sobre a pessoa negra.

As imagens fotográficas historicamente perpetuaram o racismo ao estigmatizar a

pessoa negra como sendo inferior, selvagem e perigosa. Essas representações visuais

frequentemente limitavam a complexidade da experiência humana negra a uma única

dimensão, negando sua individualidade e humanidade. O fotógrafo e ativista Gordon Parks,

em sua série fotográfica "Segregation Story" (1956), capturou a segregação racial nos Estados

Unidos, revelando as profundas divisões sociais. Suas imagens ilustram como a fotografia

documental também pode funcionar como um meio de exposição da contratualidade racista,

ao evidenciar as injustiças sistêmicas enfrentadas pela comunidade negra.

A fotografia também foi usada como ferramenta de controle social, contribuindo para

a submissão da pessoa negra às normas impostas pela sociedade dominante. Roland Barthes,

em "A Câmara Clara" (1980, p. 87), discute como a fotografia congela o momento e cristaliza

os significados atribuídos a determinada imagem: "Toda fotografia é um certificado de

35



presença." Essa certificação da presença, porém, frequentemente subjugou a pessoa negra a

um papel marginalizado na história, perpetuando a ideia de que sua existência estava restrita

aos limites estreitos definidos pelas estruturas racistas.

A desconstrução dessa contratualidade racial na fotografia requer um olhar crítico

sobre as representações passadas e presentes, usando a recontextualização e a reinterpretação

das imagens, com um outro olhar compreendendo que existe um jogo que está sendo jogado

nessas fotografias, sabendo que a partir da identificação deste jogo é possível resistir ao

impacto negativo que a fotografia historicamente exerceu sobre a subjetividade da pessoa

negra, e contribuir para a formação de narrativas mais inclusivas e empoderadoras, uma vez

que

A fotografia não é uma restituição do objeto mundo, mas a produção de imagens que
interpretam alguns fenômenos visíveis e fotografáveis, de um modo particular
existente num espaço e numa história dados: verdadeira revolução em relação à
ideologia de [Henry] Luce [Diretor da Revista Life, 1934], que oculta a diversidade
de realidades, a sociedade histórica em que são feitas as fotos, os processos de
produção e de comunicação dessas fotos e o papel do sujeito que fotografa; são
muitos os fatores que condicionam a foto do objeto a ser fotografado. Um
acontecimento existe não só em função de seu reconhecimento por uma testemunha,
mas principalmente em função de sua constituição como acontecimento por essa
testemunha, seja ela fotógrafo ou historiador. Não há acontecimento pré‐existente a
seu reconhecimento. Não há um objeto‐realidade a ser fotografado nem um sujeito
que transforma um fenômeno visível em signo de um objeto a ser fotografado
(Soulages, 2010, p. 31‐35).

Compreendermos que a fotografia não é uma reprodução fidedigna do real é um dos

passos iniciais que esta pesquisa convida a você leitor a pensar, aqui entenderemos a

fotografia como uma dinâmica de jogo, um jogo de poder que pode ir mudando a realidade

ao passo que ele vai sendo jogado. Soulages propõe que a fotografia não seja vista apenas

como uma representação estática da realidade, mas como um jogo complexo entre elementos

visuais, contextos culturais e percepções individuais. Esse jogo fotográfico desafia a ideia de

uma imagem fotográfica como um mero reflexo da realidade objetiva, enfatizando a

importância das escolhas do fotógrafo e das interpretações do espectador na criação de

significados. O conceito de jogo fotográfico ressalta a natureza dinâmica e mutável da

fotografia, convidando-nos a considerar as múltiplas camadas de significado presentes em

uma imagem, e assim recriar estas imagens de modo que criem um ambiente mais acolhedor.

Para recriar a imagem do negro com um olhar antirracista na sociedade atual, é

fundamental adotar abordagens educativas, culturais e políticas que promovam a igualdade e a

36



valorização da diversidade. Bell Hooks, em "Black Looks: Race and Representation" (1992,

p. 131), ressalta a importância de reconstruir a imagem do negro através da educação: "A

educação é um local crucial para a recriação da imagem negra, e todos os esforços precisam

ser feitos para assegurar que ela esteja no centro da mudança." com isso, nada mais pertinente

que discutir a imagem do negro que é apresentada num lugar de formação, ensino, troca e

aprendizagem. É através do contato com as imagens que iremos problematizar as fotografias

existentes e criar outras que ainda moram em nosso imaginário, e assim criar espaços mais

democráticos observando as fotografias de formatura, pois como aponta Gomes ( 2013, p.

315) “Sim, podemos aprender ao observarmos imagens. Desde que haja a honesta disposição

de renunciar aos esquemas explicativos apriorísticos, desde que nos habite a modéstia de

querer aprender com as imagens". Sendo assim convido a você se embrenhar nesse caminho

para juntos aprendermos com essas imagens.

2.2 SOBRE FOTOGRAFIAS E O PENSAMENTO CONTRA-COLONIAL NO

AGENCIAMENTO DOS AFETOS E DAS MEMÓRIAS

O conceito de agenciamento proposto por Deleuze e Guattari (1980) apresenta uma

visão complexa das interações entre diferentes elementos, sejam eles humanos ou

não-humanos, na construção de processos e formas de existência, processos esses que serão

usados aqui para guiarmos a oficina. Os autores destacam que agenciar não é apenas um ato

isolado, mas uma rede dinâmica de conexões e relações que dão origem à multiplicidades.

Como eles afirmam em "Mil Platôs" (1980, p. 34): "Não há indivíduos, mas termos,

dimensões, direções, variações passíveis de agenciamentos variados". Aqui, eles enfatizam

que os agenciamentos envolvem uma interação constante e que as entidades individuais são

apenas pontos de convergência dessas relações mais amplas.

Os filósofos descrevem agenciamentos como encontros que geram novas

possibilidades e formas de vida. Em "Mil Platôs" (1980, p. 293), eles escrevem: "Um

agenciamento não é feito de relações entre termos (elementos) estáveis e constantes, mas de

relações entre velocidades, entre direções variáveis". Aqui, eles enfatizam a natureza fluida e

mutável dos agenciamentos, que envolvem não apenas elementos fixos, mas também

movimentos, mudanças e fluxos. O agenciamento, portanto, é uma abordagem que reconhece

a complexidade das interações e a constante criação de novas configurações a partir de

37



interações, serão essas novas configurações que usaremos como as novas peças desse jogo

fotográfico, recriando essas imagens e possibilitando outras sensações.

Sendo assim, o que podemos dizer é que o conceito apresentado por Deleuze e

Guattari, se configura como um trajeto de dois caminhos, um eixo horizontal e um vertical,

que pode ser entendido como um conjunto de relações materiais e um regime de signos

correspondente. O agenciamento é formado pela expressão e pelo conteúdo (Deleuze;

Guattari, 1997).

Mas o que têm as fotografias das placas de formatura a ver com tudo? Aqui, a

fotografia e o pensamento contra-colonial serão nosso caminho para uma desterritorialização

do que está posto. A fotografia popularmente é considerada uma forma de expressão

amplamente utilizada para capturar momentos significativos, registrar memórias e pautar os

afetos. Ela se configura para a pesquisa enquanto um documento que irá nos dizer sobre

questões políticas e de contexto histórico. Concordo com Azoulay (2019) quando a autora

enfatiza que as fotografias não são neutras politicamente e também não se ausentam das

relações de poder entre os corpos que participam de sua constituição. Com isso, é importante

reconhecer que o fazer fotográfico está enraizado em estruturas coloniais que historicamente

perpetuaram o racismo e a exclusão social.

…a fotografia não deu início a um novo mundo; contudo, sua construção foi
beneficiada pela pilhagem, pelas divisões e pelos direitos imperiais que estavam
operando na colonização do mundo-que-já-estava-lá, que coube à fotografia
documentar, registrar e contemplar.(...) Tais reiterações não evidenciam a natureza
da nova tecnologia, mas a maneira como a fotografia, entre outras tecnologias,
estava enraizada nas estruturas imperiais de poder e de legitimação da violência na
forma de direitos exercidos sobre o outro (Azoulay, 2019).

A relação entre fotografia e racismo pode ser analisada a partir de diferentes

perspectivas. Uma delas é que a fotografia tem sido usada como uma ferramenta para

promover estereótipos raciais e reforçar a hierarquização das raças. Durante o período

colonial, por exemplo, as imagens produzidas foram frequentemente utilizadas para retratar os

povos negros de maneira exótica, inferiorizada no lugar de subserviência.

Segundo um primeiro eixo, horizontal, um agenciamento comporta dois segmentos,
um de conteúdo, outro de expressão. De um lado ele é agenciamento maquínico de
corpos, de ações e de paixões, mistura de corpos reagindo uns sobre os outros; de
outro, agenciamento coletivo de enunciação, de atos e de enunciados,
transformações incorpóreas atribuindo-se aos corpos. Mas, segundo um eixo vertical
orientado, o agenciamento tem ao mesmo tempo lados territoriais ou

38



reterritorializados, que o estabilizam, e pontas de desterritorialização que o
impelem." (Kplm. 1995. p.112).

Para compreendermos melhor o que essas imagens em questão podem nos falar sobre

pertencimento e questões raciais, entendendo a fotografia como uma expressão a ser

observada ao longo da história e sendo uma agenciadora para a criação de um imaginário

social e coletivo em nosso país, sob a perspectiva do colonizador, trazemos a compreensão do

pacto da Branquitude conceituado por Bento (2022), que irá tratar sobre como essa falta de

representatividade de pessoas pretas pode ser vista como um pacto de pessoas não negras que

contribuiu para a manutenção do racismo e como isso afeta a formulação da nossa

subjetividade, dialogando ainda com as questões de pertencimento presentes no jogo

fotográfico apresentado por Soulages (2010).

Bento (2022) aponta que esse pacto não é um pacto feito de forma direta mas que

"trata-se de uma herança inscrita na subjetividade do coletivo, que não é reconhecida

publicamente" (p.33), ou seja, algo que está implantado na história do povo brasileiro. Existe

um sistema que busca a manutenção do racismo estrutural de forma muito sutil, e é singela

porque ela não é dita diretamente, é o reconhecimento e o fortalecimento dos iguais, o

herdeiro branco se identifica com outros herdeiros brancos e se beneficia desta herança, seja

concreta ou seja simbolicamente; em contrapartida, tem que servir ao seu grupo, protegê-lo e

fortalecê-lo. Este é o pacto, o acordo tácito, o contrato subjetivo não verbalizado. (Bento,

2022, p.48).

O silêncio capturado neste trabalho, a omissão, a distorção do lugar do branco na
situação das desigualdades raciais no Brasil têm um forte componente narcísico, de
autopreservação, porque vem acompanhado de um pesado investimento na
colocação enquanto grupo, como referência da condição humana. [...] É como se o
diferente, o estranho pusesse em questão o “normal”, o “universal” exigindo que se
modifique. Assim, a aversão e a antipatia emergem (Bento, 2002, p. 31).

Ou seja, as fotografias continuam a ser colocadas no mundo de modo a serem

pensadas e elaboradas de uma forma que não levando em consideração as subjetividades de

cada um, agindo sob a lógica do colonizador (já apontada aqui), fazendo com que as pessoas

que fujam desse padrão não se sintam pertencentes àquele espaço no qual a fotografia está

exposta, ou mesmo não atuem de forma ativa na produção, nem alimenta o desejo de

participar da construção daquela fotografia. Enquanto isso, as pessoas que continuam a

alimentar o padrão colonizador diariamente junto aos seus iguais, como no caso da presença e

manutenção das fotografias em placas de formatura, que serve enquanto um documento para

39



atestar quem foram aqueles que conseguiram concluir o processo de estar ali, na chamada

formação superior, e quem terá direito a essa memória, quem se sente pertencente àquele

território, quem está acostumado a ver o seu reflexo neste espaço. O pacto da branquitude

está lá, nas frestas no infalível, pois, como aponta Soulages (2010, p. 83), "o real é

infotografável”.

Com isso, podemos partir do ponto que a fotografia também desempenha um papel

fundamental na preservação e na construção da memória coletiva. Ao colocar em imagens

momentos históricos e experiências individuais, criamos uma narrativa visual que ajuda a

moldar nossa compreensão do passado e assim talvez enxergar um futuro que queremos ou

não. O que uma foto de um tempo passado pode dizer sobre o tempo presente dos alunos

negros do curso de direito da Universidade Federal da Paraíba? É importante questionar as

histórias que foram omitidas e marginalizadas nessa construção da memória?

Batchen destaca que "a fotografia é um conjunto de relações que carrega consigo o

rastro de uma alteridade perene" (2004, p.179). Isso significa que as fotografias das placas de

formatura podem servir para percebermos de forma não verbal esse pacto feito por esse

sistema branco e colonizador apontado por Bento (2022) e como ele afeta diretamente e

indiretamente a memória coletiva, influenciando a maneira como a subjetividade da

população é construída e como isso pode afetar a sensação de pertencimento para quem

observa diariamente essas imagens protagonizando o espaço universitário e assim passando a

dar significado às coisas.

Mas e a colonialidade e a contra-colonialidade nisso tudo? Bom, se Batchen afirma

que uma fotografia é um "momento dentro de um processo complexo e invisível de produção

de significado" (2004, p.17), que emerge de uma ecologia complexa de ideias e circunstâncias

que abrange o ambiente intelectual, o contexto político, a situação e a capacidade técnica

(ibid., p.25), precisamos pensar no cerne desta demanda. Podemos dizer que as fotografias das

placas de formatura da forma que está diz muito sobre o contexto em que ela foi feita, o lugar

que ocupa e o que ela busca afirmar e repetir.

A fotografia, então, se torna uma peça estratégica no jogo fotográfico também para

deslocar, no tempo presente, esses sujeitos negros da universidade para estarem juntos contra

o pensamento colonial apontado por Gonzalez (2020) como:

todos os processos etnocêntricos de invasão, expropriação, etnocídio, subjugação e
até de substituição de uma cultura pela outra, independentemente do território físico

40



geográfico em que essa cultura se encontra chamaremos colonização, e por contra
colonização todos os processos de resistência e de luta em defesa dos territórios dos
povos contra colonizadores, os símbolos, as significações e os modos de vida
praticados nesses territórios (Gonzalez, 2020, p.38)

Santos (2015) irá "compreender por contra colonização todos os processos de

resistência e de luta em defesa dos territórios, dos povos contra colonizadores, os símbolos, as

significações e os modos de vida praticados nesses territórios" (p.48). Ao passo que

compreendemos o poder da prática contra colonial juntamente com a fotografia das placas de

formatura como uma ferramenta de combate ao pacto narcísico da branquitude, buscaremos

pensar a construção dessas imagens como um dispositivo contra-colonial, ou melhor, um

contra dispositivo, um organismo lembrando que "desfazer o organismo nunca foi matar-se,

mas abrir o corpo a novas conexões. é necessário guardar o suficiente de organismo para que

ele se recomponha a cada aurora; pequenas provisões de significância e de interpretação, é

também necessário conservar, inclusive para opô-los a seu próprio sistema" (Deleuze;

Guattari 2012a, p. 25), para assim darmos conta desses corpos negros na academia. A

contra-colonialidade e as fotografias das placas de formatura são ferramentas para

compreender as camadas que envolvem o jogo fotográfico presente nessas imagens e a partir

daí buscar modos de remexer nas peças desse jogo, para que assim possamos traçar um elo na

luta contra o racismo no espaço universitário entre esses dois pontos.

Um dos aspectos mais marcantes do pensamento contra-colonial é sua luta contra o

racismo estrutural e suas ramificações no imaginário coletivo. Porém, para melhor entender o

que é a contra-colonialidade, é preciso perceber que ela se expande para além de um conceito,

uma prática. Compreendê-la como tal prática é um marcador fundamental para que o conceito

não se perca e acabe se confundindo com o pensamento decolonial. A contra-colonialidade é

uma dimensão crítica do pensamento decolonial, pois sempre pressupõe uma ação. Nego

Bispo dos Santos (2015) nos aponta que a contra-colonialidade implica uma práxis, um fazer

engajado em um projeto ancestral, político-social-cultural, uma cosmovisão que se entende, se

articula e se efetiva em práticas.

Nesse contexto, o pensamento contra-colonial é então uma abordagem crítica e uma

ação para desmantelar as estruturas coloniais, aqui apresentadas na forma de uma pesquisa

teórica e prática, analítica das fotografias presentes nas placas de formatura e interventora ,

denunciando e rompendo com o pacto narcísico da branquitude. De acordo com Santos

(2015), a contra-colonialidade envolve a descolonização do olhar e a valorização de diferentes

41



pontos de vista, privilegiando as vozes e perspectivas marginalizadas, que aqui o faremos

através de uma proposta de remontar o jogo fotográfico como uma estratégia eficaz para

promover o pensamento contra-colonial através da fotografia. Esse jogo envolve um olhar

crítico sobre as imagens produzidas, buscando desconstruir estereótipos e fomentar a reflexão

sobre as relações de poder que permeiam a criação e recepção das imagens, usando a

capacidade histórica da população negra brasileira de se reinventar a nosso favor.

...nós, povos contra colonizadores, temos demonstrado em muitos momentos da
história a nossa capacidade de compreender e até de conviver com a complexidade
das questões que esses processos têm nos apresentado. Por exemplo: as sucessivas
ressignificações das nossas identidades em meio aos mais perversos contextos de
racismo, discriminação e estigma; a readaptação dos nossos modos de vida em
territórios retalhados, descaracterizados e degradados; a interlocução de nossas
linguagens orais com a linguagem escrita dos colonizadores. Esses sinais indicam
que ainda existem muitas possibilidades de convivência entre os diversos povos, que
as tentativas de confluência presentes na Constituição Federal podem sim avançar,
desde que haja por parte dos colonizadores um real esforço para que isso ocorra
(Santos, 2019, p. 74).

Nesse sentido as oficinas propostas como parte dessa dissertação se configuram para a

pesquisa como uma ação contra-colonial que irá botar em questão o pacto da branquitude

apresentado por Bento (2022, p. 16), que ressalta que ele “possui um componente narcísico,

de autopreservação, como se o diferente ameaçasse o normal, o universal”. Assim,

usaremos as fotografias como agenciadoras da percepção do poder dessas imagens no espaço

universitário, tendo como base essa cosmovisão, levando em consideração as emoções, a

história dos sujeitos que estiveram envolvidos nas oficinas, seus antepassados e tudo que pode

atravessar a subjetividade desses alunos e alunas negras que consomem estas imagens

diariamente. A partir daí iremos movimentar as peças desse jogo, construindo uma sensação

de pertencimento à população negra para quem participou da oficina e trazendo um

deslocamento da população branca que alimenta esse pacto.

Essa prática contra-colonial foi construída em alguns passos, começando identificando
o pacto narcísico da branquitude presente nas fotografias de placas de formatura, compreender
quais as peças do jogo fotográfico que contribuíram, ou não, para a disseminação e
manutenção do racismo dentro da universidade e, por fim, remexer as peças do jogo a partir
deste projeto ancestral, essa cosmovisão que atenda as necessidades de se pensar o
pertencimento da população negra dentro do espaço universitário buscando

compreender as diferenças e a interlocução entre a cosmovisão monoteísta dos
colonizadores e a cosmovisão politeísta dos contra-colonizadores, refletindo sobre
os seus efeitos e consequências nos processos de colonização e de
contra-colonização” (Santos, 2015, p. 20).

42



Com isso, o que podemos perceber com esses movimentos é que a fotografia

desempenha um papel complexo na perpetuação do racismo, mas também oferece

possibilidades de resistência e transformação. Através do pensamento/ação contra-colonial,

podemos repensar as representações raciais na fotografia, promover o pertencimento e

agenciar afetos e memórias de forma mais ativa, inclusiva e justa, onde possamos fabular

novos mundos através da fotografia.

2.3 FABULAÇÕES PARA UM JOGO FOTOGRÁFICO OU SIMPLESMENTE

PROCEDIMENTOS METODOLÓGICOS DE PESQUISA

Por mais que popularmente a cartografia seja conhecida como uma ferramenta da

geografia que é usada para a representação gráfica de superfícies terrestre e criação de mapas,

aqui cartografar, terá outro sentido que se configura enquanto um método utilizado na

pesquisa não como um caminho certo a ser percorrido entre pesquisador e objeto, mas como

uma possibilidade de descoberta naquilo que pode existir nas frestas entre eles.

O termo “cartografia” utiliza especificidades da geografia para criar relações de
diferença entre “territórios” e dar conta de um “espaço”. Assim, “Cartografia” é um
termo que faz referência à ideia de “mapa”, contrapondo à topologia quantitativa,
que caracteriza o terreno de forma estática e extensa, uma outra de cunho dinâmico,
que procura capturar intensidades, ou seja, disponível ao registro do
acompanhamento das transformações decorridas no terreno percorrido e à
implicação do sujeito percebedor no mundo cartografado. (FONSECA e KIRST,
2003, p.92).

Sendo a cartografia desenvolvida conceitualmente por Gilles Deleuze e Félix Guattari

(1997) como auxílio nos processos de pensamento, e não como constituinte de objeto, ela se

torna uma proposta metodológica de acompanhamento dos processos inventivos que irão

compor a pesquisa. Com o objetivo de “justamente desenhar a rede de forças a qual o objeto

ou o fenômeno em questão se encontra conectado, dando conta de suas modulações e de seu

movimento permanente” (Barros; Kastrup, 2009, p. 57), a cartografia ajudará no processo de

pensar os corpos, territórios, potências, afetos e pertencimentos que as imagens e os sujeitos

proporcionam.

Mais que mapeamento físico, trata de movimentos, relações, jogos de poder,
enfrentamentos entre forças, lutas, jogos de verdade, enunciações, modos de
objetivação, de subjetivação, de estetização de si mesmo, práticas de resistência e de
liberdade. Não se refere a método como proposição de regras, procedimentos ou
protocolos de pesquisa, mas, sim, como estratégia de análise crítica e ação política,

43



olhar crítico que acompanha e descreve relações, trajetórias, formações rizomáticas,
a composição de dispositivos, apontando linhas de fuga, ruptura e resistência (Prado
Filho e Teti, 2013, p.47).

A cartografia, conforme Passos, Kastrup e Escóssia (2009, p. 10) propõe uma reversão

metodológica “que consiste numa aposta na experimentação do pensamento – um método não

para ser aplicado, mas para ser experimentado e assumido como atitude”. Quando o

pesquisador/cartógrafo adentra em um campo de pesquisa, é preciso ter consciência que ali já

existem alguns processos em curso que moldam aquela realidade e que dele requer um olhar

atento e respeitoso ao que veio antes, para isso se faz necessário uma vivência envolta de

contato direto a partir da escuta, da troca e compreensão da realidade das pessoas que ocupam

território a ser pesquisado.

Com isso, podemos dizer que a cartografia é esse processo de desenhar mapas, de

traçar as linhas, de fazer conexões que vão se encontrando, se construindo, se reinventando,

territórios outros que vão se edificando (Corrêa, 2017, p.29). Pois a cartografia se configura

aqui como um modo de pesquisa sem forma, padrão e determinação. O

cartógrafo/pesquisador tem a liberdade e a sensibilidade de escolher e inventar aquilo que lhe

convém e/ou mesmo aquilo que a pesquisa vai ditando como necessidade no decorrer da

investigação e na obtenção dos dados.

Para a realização dessa pesquisa a cartografia irá se dividir em cinco momentos, sendo

eles: (a) revisão histórica; (b) revisão conceitual; (c) reconhecimento de campo; (d) oficina e

(e) análise.

Ao fazer uma revisao de como o negro é representao na sociedade e como isso

atravessa sua subjetividade, juntamente com o aparato deconceitos utilizados para pensar o

corpo negro enquanto cidadão de direito, como o racismo se estrutura em nossa sociedade,

questionando também o acesso do recorte à educação, para tanto, usamos como principal

referência a obra Racismo Estrutural (2019) do autor Silvio de Almeida. Silvio é um

advogado, filósofo e professor universitário negro que tem como base de sua pesquisa na

academia compreender através do aparato jurídico, que é sua área de formação, como o

racismo se estrutura no Brasil. Silvio é conhecido como um dos grandes especialistas nas

questões raciais no Brasil. Para complementar a fundamentação desse primeiro momento

trabalhamos também com autores como Bell Hooks, Paulo Freire, Grada Quilombo e Abdias

Nascimento.

44



A revisão conceitual, é o segundo momento cartográfico desta pesquisa e tem como

objetivo fundamentar os principais conceitos usados, sendo eles: fotografia, racismo,

memória, pertencimento e território. Para trabalharmos o conceito de fotografia pretendemos

ter como principais bases as literaturas de Estética da fotografia: perda e permanência (2010)

de François Soulages, Sobre Fotografia (1977) de Susan Sontag e O Ato Fotográfico (1994)

de Philippe Dubois. A proposta é usar essa bibliografia para conceituar a fotografia enquanto

símbolo, pensar em como esse símbolo afeta a construção da subjetividades de quem a

observa, e assim pensamos como ela pode, contribuir para a sensação de pertencimento, para,

posteriormente, pensar em como usar desse símbolo para a fabulação de outro lugar mais

acolhedor a partir da imagem. Além disso, trabalhamos a ideia do jogo fotográfico trazida por

Soulages e articulá-la com estudos contra-coloniais, junto ao jogo fotográfico identificamos o

que Cida Bento (2022) vai chamar de Pacto da Branquitude para pontuar as presenças

existentes nessas fotografias. Para os conceitos que abrangeram as questões raciais da

pesquisa, tivemos como as principais obras Olhares Negros: Raça e Representação (2019) de

Bell Hoolks, Racismo Estrutural (2019) Silvio de Almeida e O Quilombismo (2020) de

Abdias Nascimento, Colonização, Quilombos, Modos e Significações de Nego Bispo do

Rosário (2015). A partir desta bibliografia, buscamos entender as questões que envolvem a

realidade da população negra brasileira. Conceituamos as questões de memória,

pertencimento e território Usando também o aporte teórico que abarca os três conceitos

citados, sendo eles Micropolítica: cartografias do desejo. (1986) de Suely Rolnik, Félix

Guattari, Mil platôs: capitalismo e esquizofrenia (1980) de Félix Guattari e Gilles Deleuze e A

memória coletiva (1950) de Maurice Halbwachs. Com essa bibliografia, pretende-se

fundamentar os três conceitos (memória, pertencimento e território) e compreender a melhor

forma de subverter/profanar novas sensações a partir das imagens.

O terceiro movimento (reconhecimento de campo) da pesquisa ocorreu da seguinte

forma. Primeiro contato com a Universidade Federal da Paraíba no Centro de Ciências

Jurídicas no município Santa Rita - PB que ocorreu no mês de Outubro de 2022, onde, após

pesquisas com alunos que estudam no campus, foi possível chegar ao nome do Professor

Roberto Efrem. O mesmo utiliza das placas de formatura na disciplina de Sociologia Criminal

que ele oferece, fazendo questionamento sobre os vazios existentes nessas fotos. A primeira

visita ao campus foi no dia 26 de outubro. Roberto me recebeu, me mostrou as placas e

apontou que o campus só foi inaugurado naquele local no ano de 2014. Nesse mesmo dia

fotografei e cataloguei 14 placas de formatura, anexadas aqui, as placas vão do ano de 2014

45



ao ano de 2020. Roberto me apresentou o Professor Hugo Belarmino de Morais, o docente é

negro e além de professor lidera o Grupo de Pesquisa intitulado "Direitos Humanos,

decolonialidades e movimentos" onde o debate de raça se faz presente. Hugo me ajudou a

encontrar os alunos negros da intituição e me coligou aos alunos negros que fazem parte do

Centro Acadêmico de Direto (CA).

A prática do campo ocorreu em três encontros, o primeiro no dia 18 de março de 2023,

o segundo no dia 22 de março de 2023 e o terceiro e último no dia 1 de abril de 2023, acho

que o mais importante para essa pesquisa, uma vez que este movimento foi o mais molecular,

fluido e inventivo. O momento da oficina foi momento de lidar com as linguagens que pedem

passagem. Momento de pura expressão do desejo, materialidade das memórias que buscam

tradução. Momento de lidar com os devires, desterritorialização, de tornar outra coisa e

fabular buscando profanar um novo território a partir de outros olhares.

A oficina, talvez, seja a ferramenta que melhor se articula com a cartografia. Não
sendo um método, mas uma forma, ela pode instigar e estimular a criatividade na
produção de algo que é desinteressado e desvinculado das propostas escolarizantes,
dando passagem às intensidades que buscam expressão (CORRÊA, 2017, p. 33).

A oficina foi importante no âmbito da mediação para a construção de outras

possibilidades de pertencimento e construção de imagem, assim como pontua Guilherme

Corrêa (2000), abre-se para um campo onde a capacidade expressiva e o poder criador do

oficineiro podem correr soltos. Com isso, realizou-se uma oficina com os estudantes do curso

de direito em três encontros espaçados, que tiveram o objetivo de ajudar os envolvidos na

fabulação de outras imagens (Correa, 2017), que não aquela clássica dos murais de formatura.

Diante de tal contexto, o mote central para a apreensão do nosso objeto de estudo

precisa ser aprofundado, para chegarmos à seguinte questão: qual o jogo fotográfico

implicado nas fotografias de placas de formatura? E pensando no caminho a ser percorrido

ainda complementaria questionando: o que pode uma oficina de fotografia contra-colonial

diante dessas imagens?

Para melhor detalhamento da oficina "Por uma Fotografia Contra-colonial: a

construção de imagem entre a memória e o pertencimento" é preciso compreender o que é o

pensamento contra-colonial trabalhado na oficina. Para melhor entender o que é a

contra-colonialidade, primeiro precisamos entender o que foi, e o que é a colonialidade que

Ballestrin (2013, p.100) vai definir como "o lado obscuro da modernidade" pois ela está

46



diretamente ligada a uma forma dominante de controle sempre visando o lucro do capital,

então o pensamento colonial vai buscar de alguma forma que as relações de trabalho e

dominação estejam sempre à frente das relações humanas e afetuosas, acaba-se com a

humanidade de pessoas que têm menos acesso dentro de uma sociedade capitalista. De acordo

com Ballestrin (2013, p.110), a colonialidade é a continuidade da propagação do pensamento

colonial, sendo uma matriz que se expressa essencialmente em relações dominantes de poder,

saber e ser.

Começamos pela colonialidade do poder, ela está diretamente ligada a globalização e

teve maior ênfase no processo de constituição das américas que é resultado da proliferação do

capitalismo eurocentrado, tendo como padrão de poder a classificação por raça, isto porque,

na América Latina, a ideia de raça foi uma forma de legitimar as relações de dominação

europeia, visto que o padrão do homem europeu era tido como superior e dotado de uma

estrutura biológica/racial diferenciada (Quijano, 2005). Com isso, a colonialidade de poder

coloca os dominados/colonizados em uma condição de extrema inferiorização e diversas

violências sofridas por essas pessoas até os dias atuais. Com isso, percebe-se que a raça

tornou-se o instrumento de dominação mais eficaz e durável, influenciando também outros

aspectos que foram utilizados para a propagação da modernidade e do pensamento

eurocêntrico, como o gênero, a sexualidade, o conhecimento, as relações políticas, ambientais

e econômicas (Quijano, 2005).

No que tange a colonialidade de saber, que é um pensamento de dominação que

propaga um padrão eurocentrado onde dita o que é conhecimento válido ou não válido, o

colonialismo do saber, pregar um padrão de conhecimento global, hegemônico, superior e

naturalizado (Lander, 2005), invalidando tudo que foge deste padrão e é construído por países

marginalizados, negando a individualidade e a intelectualidade dos sujeitos destes países, não

levando em consideração todas as coisas que atravessam a cada um que não nasceu em um

países de "primeiro mundo", nem tiveram as mesmas oportunidades que os europeus tiveram

e têm até hoje, o que resulta no apagamento dos menos desfavorecidos e na propagação dos

diversos preconceitos vividos por esses recortes até os dias atuais.

A colonialidade do ser está ligada a junção da colonização do poder e a colonização do

saber, onde o resultado dessas violências propagadas nesses pensamentos é a inferiorização

atribuída aos povos subalternizados, ou seja, aqueles grupos que foram silenciados, oprimidos

e colocados à margem da sociedade, como os negros, os índios, as mulheres, os mestiços, os

47



LGBTQIAPN+ dentre outros (Alcântara; Serra; Miranda, 2017). A colonialidade do ser

resulta no apagamento desses povos, trazendos-os, ainda nos dias atuais, ocupando os maiores

índices de vítimas de violências diversas mundo afora.

A partir disso, podemos pensar sobre o que é a contra-colonialidade. A

contra-colonialidade, conforme abordada por Nego Bispo do Rosário, envolve uma

reinterpretação crítica do colonialismo e uma busca por formas alternativas de resistência e

empoderamento para recortes sociais marginalizados, principalmente para a população negra.

Em sua obra "Caminhos Contra a Colonização Mental" (2019, p. 23), Bispo destaca a

importância de rejeitar as narrativas hegemônicas que perpetuam o domínio colonial e

resgatar as vozes, histórias e saberes das populações historicamente oprimidas. Ele promove a

ideia de descolonizar as mentes, questionar os padrões de pensamento colonizados e

reconstruir uma identidade cultural baseada em suas próprias raízes e perspectivas. A

contra-colonialidade de Nego Bispo surge como um movimento de resistência intelectual e

cultural, que busca não apenas desconstruir os vestígios do colonialismo, mas também

construir novas formas de compreensão, valorização e celebração das identidades

subalternizadas, essa proposta de construção de novas formas é entendida pelo o autor como

ação contra-colonial. Sobre isso Fanon aponta que:

a violência com que se afirmou a supremacia dos valores brancos, a agressividade
que impregnou o confronto vitorioso desses valores com os modos de vida ou de
pensamento dos colonizados, fazendo com que, por uma justa inversão das coisas, o
colonizado os escarneça quando se evocam na sua presença esses valores (2022,
p.79)

O que a oficina propõe é exatamente questionar os padrões de pensamento

colonizados e reconstruir uma identidade cultural baseada em suas próprias raízes e

perspectivas através da troca mútua, da valorização dos afetos e das emoções, levando em

conta a subjetividade individual de cada um dos envolvidos e a partir desta ação

contra-colonial buscamos fabular novos caminhos, construindo um território mais afetuoso e

acolhedor, dando voz não só aos alunos que participaram, mas a todos aqueles que nunca

tiveram o direito de adentrar o espaço universitário por conta de sua cor, classe social, gênero

ou algum condicionamento que lhe foi designado por esse sistema.

A oficina nasce e é aplicada ao longo desses três anos em cinco Estados e como

metodologia do estágio docência nas disciplinas de Fotografia Digital na Universidade

Federal da Paraíba (2021) e a disciplina de Fotografia e Iluminação na Universidade Estadual

48



da Paraíba (2021), buscando construir novas possibilidades de existir no mundo através da

construção de imagem e da problematização das mesmas. O curso, assim como toda

experiência que envolve afeto, nasce do encontro. Encontro de um corpo negro, periférico,

produtor e pesquisador das imagens e dos afetos relacionado a população negra, com o

desassossego pela inexistência de mais lugares onde possamos construir novas e outras

possibilidades de existir no mundo, de memórias que passaram despercebidas no processo de

construção de narrativas e de fazeres artísticos, de um lugar político que diz respeito a um

território interno de um amontoado de desejos e esperança de que ainda dá tempo, da

importância de se discutir as emoções e valorizar a ancestralidade no processo de

multiplicação de saberes como uma ferramenta de mobilidade social fundamental através das

fotografia.

O objetivo do oficina “Por uma fotografia contra-colonial: a criação de imagem entre

a memória e o pertencimento ” foi criar um espaço de troca pedagógica com os envolvidos,

interessados em debater, experienciar, vivenciar e construir coletivamente outras concepções

de criação de imagens através da memória afetiva e da perspectiva contra-colonial já citada

aqui. A partir da partilha com o outro, da troca sobre o encantamento do mundo, do mistério

como conhecimento e do mapeamento das inúmeras possibilidades de

mediação/encaminhamento pedagógico no fazer fotográfico buscando um entrelaçamento

ainda mais amplo entre a prática e a teoria.

Para cada um dos dias de curso a ideia é discutir com o grupo um tema relacionado a

produção de imagens, memória coletiva e o poder da fabulação numa perspectiva anti-racista,

para isso as aulas seguem da seguinte forma:

Na primeira aula, a proposta é apresentar as fotografias de formatura que estão sendo

utilizadas na pesquisa, perguntar quais os vazios que essas pessoas enxergam nos retratos e

como isso atinge cada um. Posteriormente, aconteceu uma contação de história africana que

trata de imagem e construção de mundo. Os participantes foram convidados a se apresentarem

de uma forma lúdica a partir da pergunta provocação que é "qual seu super poder no

mundo?". A partir dessa pergunta os alunos começaram esse processo investigativo

encontrando pontos onde os "superpoderes" dos envolvidos tem um ponto em comum,

buscando onde nos encontramos que não é no aqui e agora. Esse encontro que se deu num

lugar que não é o aqui e o agora diz respeito às memórias afetivas de cada um, trouxe os

envolvidos enquanto sujeitos e não mais como objeto, quebrando com o padrão colonial onde

49



apenas as memórias e histórias dos dominantes eram validadas, agora as suas histórias vêm

para o centro da roda. Com isso, começo a dar forma na ação contra-colonial no processo.

Achando esses pontos de encontro, discutindo como as ações passadas, refletem na atualidade

e finalizamos a aula com essas reflexões que atravessam as questões apontadas na pesquisa.

Por uma questão de tempo, reduzimos a oficina que a princípio eram quatro e quando

formos pra campo se transformaram em três, aqui ainda faço uma provocação para uma

criação onde a proposta foi que a partir da exposição de mapas que são diferentes dos mapas

convencionais. Como por exemplo a obra de Jaime Lauriano Pontos (2015), pintura das rotas

dos navios negreiros que saem de África para o Brasil com pessoas pretas escravizadas, feito

com pemba branca (giz branco usado na umbanda), entre outros artistas que recriam mapas de

diversas formas e com materiais diversos. os alunos foram convidados a criar individualmente

um mapa, tendo como base as fotografias de formatura já mapeadas e o que precisava para

que esses alunos e alunas negras se sentissem pertencentes a esse espaço universitário.

Na segunda aula foram apresentados fragmentos textuais e imagéticos que discutem a

fotografia contra-colonial, aponta o que foi criado no mapa da aula anterior e abre

possibilidades de se pensar numa fotografia ainda inexistente. Nessa aula tivemos o segundo

produto de intervenção artístico criado, onde a partir do fragmento do texto Reescrevendo o

futuro: usando a ficção científica para reescrever a justiça, convidamos os envolvidos a

produzirem essa primeira criação. Sendo assim Walidah Imarisha (2016) aponta:

Somos o sonho das gentes Pretas escravizadas, a quem foi dito que seria "irrealista"
imaginar um dia em que elas não seriam chamadas de propriedade. Essas pessoas
Pretas recusaram a confinar seus sonhos ao realismo, e em vez disso elas nos
sonharam. Assim elas curvam a realidade, reformularam o mundo, para criar-nos.
(p.8)

A partir dessa provocação, os alunos foram convidados a recriar a imagem de uma

pessoa que atravessa a sua existência e sonhou de alguma forma, porém, não tiveram acesso

ao ambiente universitário nem ao direito da imagem. A proposta é pensar em como criar uma

imagem a partir das fotografias das placas de formaturas, dando vida às pessoas que

esperaram por toda uma existência e nunca conseguiram adentrar no espaço universitário,

usando assim, a fotografia como uma ferramenta de efetivação da garantia de direito de

ocupação dessa instituição, mesmo que depois de muitos anos, por mais que seu corpo não

50



ocupe, a imagem ocupará. Sodré (2017, p.204) aponta em seu livro O Pensar Nagô que "Exu2

Matou um pássaro ontem com a pedra que atirou hoje”, com isso a criação destas fotografias

nos abre o horizonte para novas discussões. A ideia é repensar e recriar o espaço acadêmico e

as imagens que compõem os mesmos, trazendo os corpos pretos como protagonistas, dando o

direito à imagem a essas pessoas que viveram durante muito tempo nos vazios e silêncios das

placas de formatura, imagens estas que ocupam os espaço universitários.

Na terceira e última aula , a ideia foi trazer feedback e apontamentos, apresentando

para todos o resultado final, e pensando a partir das produções como podemos fazer

coletivamente uma nova cartografia do território, que agora temos outros significados. Após

subverter o que estava posto, profanar uma nova possibilidade de existência, fabular um novo

território dentro do espaço acadêmico num movimento de desterritorialização, de devir, de

tornar-se outra coisa.

A forma de registro da oficina foi feita em alguns passos, no primeiro, foi feito o uso

de um diário de campo, onde neste diário foram anotados os acontecimentos de maior

relevância encontrados durante esse trajeto cartográfico, anotações imprescindíveis para a

produção de dados, visto que a função da cartografia é a de transformar essas anotações em

conhecimentos e modos de fazer (Barros, Kastrup, 2009). Para ter a certeza que nada passou

despercebido no processo, o segundo passo que foi tomado para registro é a gravação de

áudio, onde tive uma maior riqueza de detalhes e que pode ser revisitado quando necessário

no processo de análise. Como terceiro e último passo, o registro fotográfico, que ajuda a

reviver a memória e contribuir com a escrita do que compõe a pesquisa.

Com isso, a oficina se configura como o quarto movimento cartográfico que compõe a

pesquisa e busca adentrar em movimentos que por vezes passaram despercebidos, que se

olhados de longe podem parecer simples e ingênuos, como perguntar para as pessoas negras

que ocupam os espaços acadêmicos quais são seus super poderes ou onde mora a memória

afetiva de cada um e onde elas podem se encontrar, é uma forma de seguir acreditando que

ainda temos muito para percorrer nessa luta antirracista, muitos nós para desatar, muitos dores

que ainda teremos que lidar. No entanto, ainda existe beleza em nossas existências, muitas

vezes apagadas pelo colonialismo, mas presente nos detalhes.

2 Exu é um orixá guardião da comunicação, que faz parte das religiões brasileiras de matriz africana como
Candomblé e da Umbanda. É uma das entidades mais conhecidas e cultuadas pelos adeptos dessas religiões no
Brasil.

51



Como último movimento cartográfico teremos uma análise do material produzido, e

dos atravessamentos que nasceram durante a pesquisa e que compõe a escrita que é composta

para mostrar que “escrever nada tem a ver com significar, mas com agrimensar, cartografar,

mesmo que sejam regiões ainda por vir” (Deleuze; Guattari, 1997, P. 19). A investigação e

sistematização das informações coletadas nos documentos, na aplicação do curso e no

material artístico construído foram atrelados às dinâmicas do jogo fotográfico apresentado por

Soulages (2010) e complementado por Valle (2017). Tudo isso complementado pelas leituras

de base dos estudos contra-coloniais.

A cartografia nos ajudou a partir dos caminhos, marcando movimentos,

deslocamentos, usando da função dela de analisar as linhas, os espaços, os devires (Deleuze,

2013). A análise dos componentes cartografados foi feita a partir da análise das imagens

produzidas ao longo da pesquisa relacionando-as com as descobertas que foram atravessando

a pesquisa. Um dos pontos que buscamos trazer para a discussão foi o infotografável no jogo

fotográfico, nos silêncios, nas frestas, pois como aponta Soulages (2010) a fotografia é em

função do inacabado, uma arte dos possíveis, por isso o jogo aqui ainda estará sendo jogado,

percebido, provocando e provocado.

52



3 CARTOGRAFIAS IMAGÉTICAS

3.1 ENTENDENDO O QUE ESTÁ POSTO: O JOGO FOTOGRÁFICO NAS PLACAS DE

FORMATURA

O método da cartografia proposto por Deleuze e Guattari oferece uma abordagem

propícia para a análise destas fotografias de formatura, permitindo explorar as complexidades

das imagens de maneira não-linear e multidimensional. Ao invés de buscar uma interpretação

única e definitiva, a cartografia enfatiza a criação de mapas conceituais que revelam as

diferentes camadas e conexões presentes nas fotografias, onde aqui buscaremos evidenciar os

silêncios e o não lugar de um recorte em específico. A cartografia, assim como o Jogo

Fotográfico, reconhecem que as imagens não possuem significados fixos, mas são zonas de

intensidade e multiplicidade, sujeitas a diversas leituras e contextos. Como Deleuze e

Guattari apontam em "Mil Platôs" (1997, p. 12), a cartografia permite "mapear as

multiplicidades, seguindo os traços dos processos de diferenciação que as constituem". Ao

aplicar a cartografia na análise fotográfica, o cartógrafo pode mapear as interações entre

elementos visuais, contextos históricos, narrativas culturais e emoções evocadas,

proporcionando uma compreensão mais detalhada e diversificada das imagens.

A cartografia também é valiosa na análise fotográfica ao destacar as linhas de fuga e

as rupturas presentes nas imagens. Deleuze e Guattari explicam em "Mil Platôs" (1997, p. 12)

que "os pontos de fuga são as zonas de vizinhança que permitem a passagem de uma

dimensão para outra". Ao identificar essas zonas de vizinhança nas fotografias, os analistas

podem explorar como as imagens desafiam as categorias convencionais e abrem espaço para

interpretações que vão além do óbvio. A cartografia também permite traçar as conexões entre

diferentes elementos dentro de uma imagem e entre várias imagens, revelando padrões, fluxos

e relações não evidentes à primeira vista. Dessa forma, o método da cartografia oferece uma

ferramenta valiosa para desvendar a riqueza e a profundidade das fotografias, indo além das

análises tradicionais e lineares e abrindo novos horizontes interpretativos.

Mas para que esses novos horizontes sejam abertos é preciso pensarmos a fotografia,

assim como as questões de raça, como um jogo de sentidos e sujeitos, desejos e

pertencimento, memória e disputa de poder. É tudo pensado através das frestas e dos silêncios

existentes nessas fotografias, ou melhor, do infotografável em suas ramificações como

53



criadores, ou não, de lugares de pertencimento através da imagem. A fotografia, como signo

vivo e plural, visível, sensível e encarnado, joga com tudo o que é infotografável (Soulages,

2010), que também é invisível, ou melhor, invisibilizado. O que proponho aqui é que

pensemos qual foi o jogo está sendo jogado com fotografias de placas de formatura para que

essas fotos existissem no território da academia? Quem ganhou e quem perdeu? Quem ditou

as regras do jogo? Contra quem estamos jogando? Aqui, tudo isso se dá através de uma

estética, de um jogo.

O jogo fotográfico é uma dinâmica, um processo de negociação que vai existir sempre

no dispositivo fotográfico, no processo de existência das fotografias que acontece desde a

fabricação das imagens até a circulação dessas fotos, onde elas circulam, como elas circulam,

como se dá o consumo dessas imagens, a recepção dessas imagens, os contextos sociais,

pessoais, subjetivos e os contextos políticos existentes no atravessamento de todos os

processos que envolvem materialidades dessas fotografias nesse jogo, como aponta Valle

(2017) sobre a fotografia.

… é produção de sentido. É estímulo sensível constantemente criado e recebido, que
se partilha ou se deixa de partilhar. O jogo invisível tenta tornar-se visível e se
constitui como conteúdo, como objeto dinâmico da fotografia, como um campo
disperso de práticas. O próprio infotografável se dá de maneira prática. Porque,
como vimos, o objeto deste jogo é fluido, mutante, complexo e plural. (Valle, 2017,
p.88).

Uma das grandes características desse jogo, e que faz ele continuar sendo um jogo

antes de qualquer coisa, é que ele nunca está ganho, está sempre sendo jogado, por isso as

fotos nunca são, elas estão. E para entender como elas estão postas, as fotografias vivem um

processo de atravessamento constante e por isso “A obra não é fruto de uma grande ideia

localizada em momentos iniciais do processo, mas está espalhada pelo percurso” (Salles,

2008, p.36). É esse passeio por tudo que envolve esse percurso que iremos percorrer para

compreender como o jogo fotográfico pode afetar a sensação de pertencimento de pessoas

negras dentro do espaço universitário e como ele comunica uma realidade.

Se tratando de comunicar a realidade, Sontag (2004) aponta que as pinturas, desenhos

e escritas até podem transparecer ou contar um fragmento do que é real, mas como

interpretação de quem a faz. Quando se tratam de fotos, ela afirma que o mundo se torna uma

série de películas individuais, que de algum modo também terá uma interpretação da pessoa

que produziu a foto.

54



Há na fotografia um fragmento de realidade registrada que pode ser contestada, e não

será vista enquanto realidade única, ou a reprodução de uma certa realidade, mas sim um

convite para que possamos compreender que a sabedoria suprema da imagem fotográfica é

dizer: "Aí está a superfície. Agora, imagine – ou, antes, sinta, intua – o que está além, o que

deve ser a realidade, se ela tem este aspecto" (Sontag, 2004, p. 33).

E o que é fabular quando a imagem, que atesta a existência de pessoas que deveriam

ocupar aquele lugar que também é seu por direito, não te representa? Uma coisa é lidar com

as imagens em fluxo nas redes, nas ruas, nos meios de comunicação, em que hoje você pode

até escolher de certa maneira o que consumir, tendo em vista o avanço da internet, mas, e a

imagem que você é obrigado a consumir diariamente completamente diferente de você?

Como assinala Soulages (2010), os desafios da fotografia estão ligados à esfera da

filosofia, o real e suas representações, o sujeito e objeto, o ser e o tempo, a vida e a morte da

estética em particular como por exemplo, arte e o sem arte, a criação e a técnica, o fragmento

e a obra, arte fotográfica e as outras artes.

Para entender o jogo fotográfico existente nas fotografias de formatura, e os afetos que

atravessam a quem observa, a proposta é pensarmos na dinâmica de engolir essas fotografias

(da forma que está posta), mastigar essas fotografias (entender o infotografável, os silenciados

e as frestas que existem nessas fotos) e cuspir para o mundo de forma alterada (trazer para o

visível aquilo que não é visível de forma ética, política e poética).

55



Figura 03 - Placa de formatura turma de direito 2014.1

Fonte: Acervo do pesquisador, 2023.

Figura 04 - Placa de formatura turma de direito 2015.1

Fonte: Acervo do pesquisador, 2023.

56



Figura 05 - Placa de formatura turma de direito 2015.1

Fonte: Acervo do pesquisador, 2023.

Figura 06- Placa de formatura turma de direito 2016.1

Fonte: Acervo do pesquisador, 2023.

57



Figura 07 - Placa de formatura turma de direito 2017.1

Fonte: Acervo do pesquisador, 2023.

Figura 08 - Placa de formatura turma de direito 2017.1

Fonte: Acervo do pesquisador, 2023.

58



Figura 09 - Placa de formatura turma de direito 2017.2

Fonte: Acervo do pesquisador, 2023.

Figura 10 - Placa de formatura turma de direito 2018.1

Fonte: Acervo do pesquisador, 2023.

59



Figura 11 - Placa de formatura turma de direito 2019.1

Fonte: Acervo do pesquisador, 2023.

Figura 12 - Placa de formatura turma de direito 2020.2

Fonte: Acervo do pesquisador, 2023.

60



Figura 13 - Placa de formatura turma de direito não datada

Fonte: Acervo do pesquisador, 2023.

Figura 14 - Placa de formatura turma de direito não datada

Fonte: Acervo do pesquisador, 2023.

61



Figura 15 - Placa de formatura turma de direito não datada

Fonte: Acervo do pesquisador, 2023.

Para darmos o pontapé inicial na análise do jogo fotográfico inserido nas fotografias

de formatura das turmas de direito do Centro de Ciências Jurídicas da UFPB, no campus

Santa Rita - PB, é preciso localizar o processo de implementação de cotas raciais ocorrido no

Brasil a partir do ano de 2012 com a promulgação da Lei nº 12.711 do mesmo ano que

passamos a ter um aumento no ingresso de alunos negros nas universidades, com isso, se faz

importante ressaltar aqui que o curso de direito no campus Santa Rita foi criado no ano de

2009, e como o curso tem uma grade curricular composta por 10 semestres letivos, precisa-se

de no mínimo 5 anos para se formar, ou seja, apenas as placas do ano de 2017 em diante terá a

imagem o resultado do ingresso de pessoas negras que adentraram na universidade por meio

das cotas.

A implementação das cotas na Universidade Federal da Paraíba ocorreu no ano de

2012, às placas de formatura que terão algum resquício das cotas raciais serão apenas do ano

de 2017 em diante, que seria quando os alunos da primeira turma contemplados pela política

de cotas se formaram, mas vale ressaltar aqui que a pesquisa não buscou criar um tribunal

para atestar quem é negro nas fotos, a identificação acontecera de forma orgânica a partir dos

elementos trazidos e apresentados, tanto em análise ao jogo fotográfico quanto nas trocas que

62



tivemos com alunos que se declaram negros e fazem parte de movimentos antirracistas dentro

da universidade.

Chamo atenção também para uma das justificativas da abertura do departamento do

Centro de Ciências Jurídicas da UFPB Santa Rita: Santa Rita é um município que fica na região

metropolitana da Paraíba, o campus fica a uma distância de 14 km do centro da cidade de

João Pessoa, capital do estado, em uma região mais periférica da metrópole. Um dos motivos

da abertura de um campus mais distante segundo a conversa com os envolvidas no campo de

pesquisa, foi também uma tentativa de trazer para o ambiente universitário as pessoas que não

estão nos grandes centros e por isso acabam tendo dificuldade de adentrar no ensino superior.

Mas será que isso de fato está acontecendo? Quais os dispositivos que a instituição oferece

para a garantia de uma Universidade mais diversa e democrática? Sobre o conceito de

dispositivo Agamben (1977) irá apontar que é:

Aquilo que procuro individualizar com este nome é, antes de tudo, um conjunto
absolutamente heterogêneo que implica discursos, instituições, estruturas
arquitetônicas, decisões regulamentares, leis, medidas administrativas, enunciados
científicos, proposições filosóficas, morais e filantrópicas, em resumo: tanto o dito
como o não dito, eis os elementos do dispositivo. O dispositivo é a rede que se
estabelece entre estes elementos. (p.12)

A partir dessa concepção de que dispositivo seria tudo aquilo que produz discurso e o

discurso é aquilo que daria sentido às questões abordadas aqui, como memória,

pertencimento, raça, afetos e fotografia, é importante pensar em como esse jogo é montado no

espaço, pensar que nas fotografias das placas de formatura existe todo um dispositivo que

funciona para que essas placas existam e que passam por entender como essas fotografias

foram feitas, em determinada pose, produzidas por determinado código, status, vestimentas,

com uma referência estética e visual, pois, "a fotografia não é mais a citação da realidade, mas

uma história encenada" (Soulages, 2010, p.79), e essa história tem pacto com a branquitude e

a colonialidade. Por isso, é importante pensar essa produção exibida em espaço de prestígio e

privilégio, como os corredores dos cursos de direito, nessas placas muitas vezes adornadas,

com fontes rebuscadas, fazendo com que essas imagens conformem um dispositivo, um

código que é feito de um jogo, que é feito para reiterar a presença em sua grande maioria de

um modelo de pessoa branca, masculina, cisheteronormativizada, perfil esse que atesta os

lugares impostos pela lógica colonizadora, deixando de lado tudo aquilo que destoa ou

diverge deste padrão. Assim, a fotografia reitera lugares dentro desse jogo, as fotografias

postas como estão ditam as regras sobre pertencimento, memórias e afetos e sobre os sujeitos

63



que gozam dos discursos e sensações que essa imagem vai atestar. Por isso enxergo uma

importância e uma urgência para observarmos essa imagem, fazermos com que elas criem

outros sentidos, despertam a curiosidade e o interesse sobre elas e, assim, poder usá-las como

ferramenta a favor da inclusão.

As experiências carregadas pela fotógrafa estão na fotografia, visível ou
invisivelmente: são as interações com a cultura, a história e o contexto. É, inclusive,
a partir de seu lugar no mundo que alguém pode vir a se interessar por fotografia, ter
possibilidade de praticá-la ou manifestar desejos que impulsionam a produção de
uma obra. Viver, experimentar, conhecer pessoas, ver fotografias, ter acesso a este
universo, são interações que vão desde sempre se conectando e atravessam a
produção de imagens. (Valle, 2017, p.91)

A partir da compreensão de como nasce o jogo fotográfico e como o mesmo dita

algumas regras sobre pertencimento dentro da instituição através das fotografias nas placas de

formatura, se faz necessário entender as regras que este jogo está ditando quando diz respeito

à população negra e à população não negra que está inserida nesse território. Para isso,

podemos entender o conceito de Bento (2022) já apontado aqui como Pacto Narcísico da

Branquitude, como uma estratégia de guerrilha usada por um sistema que busca manter as

pessoas brancas ocupando e se sentindo parte predominante de todos os espaços

institucionais.

Se historicamente as pessoas brancas ocuparam esse lugar, e existe um impedimento

para que pessoas negras sejam inseridas no ambiente universitário, é evidente que essa

estratégia do jogo de manutenção do "Pacto Narcísico é fortalecimento, é proteção, é

assegurar lugar de privilégio para os iguais" (Bento, 2002. p. 169). O fato de pessoas brancas

lutarem para que outras pessoas brancas também ocupem lugares de privilégio é um fator que

favorece os mesmos dentro desse jogo, pois, como eles sempre estiveram lá, se torna mais

fácil a manutenção dos seus iguais nesse espaço. Sobre isso, Kaes (1997) aponta que “o

narcisismo solicita a cumplicidade narcísica do conjunto dos membros do grupo e do grupo

em seu conjunto” (p.262)

Com isso, nós pessoas negras que estamos inseridas nesse espaço de alguma maneira,

passamos a sempre ver o outro como legítimos integrantes desse território, sendo o outro aqui

como o sujeito oposto a mim, e vemos esse outro em todos os lugares no espaço público

visual, além de ver o outro em lugares hierárquicos superiores dentro da instituição. Somos

obrigados a lidar cotidianamente com essas imagens que atestam, como espelhos nos

corredores universitários, quem conseguiu chegar ao final dessa caminhada que é a formação

64



acadêmica, e quase nunca vemos o nosso reflexo ali, pois mesmo os corpos negros

possivelmente presentes naquelas imagens estão tão embranquecidos pela estética do pacto

agindo como dispositivo no espaço público, com códigos da colonialidade, que acabam por se

misturar, se confundir, se apagar.

Ao passo que isso pode ser identificado, existe outro fator que também dificulta o

rompimento do pacto, que é a normalização, que está sempre nos silêncios, nas entrelinhas,

nos olhares, no sentir, e sobre isso Kilomba (2020) aponta que “a negritude é sempre vista,

mas é ausente. A branquitude nunca se vê, mas está sempre presente”, por isso eles estão

sempre à frente nesse jogo, porque eles ditam as regras, constroem as regras, se articulam e se

fortalecem já dentro do sistema, enquanto as pessoas negras precisam fazer todos esses

movimentos, porém, ainda do lado de fora, nas margens.

Ele [o pacto] não é uma coisa instintiva, mas fala de uma grande cumplicidade, que
faz com que o branco acredite no outro branco, ache que o outro branco é realmente
mais bonito, que aquele cabelo é o que funciona bem dentro de instituições, que
aquela pessoa branca vai seguir as regras, vai assegurar que tudo funcione direito.
Por isso, esta confiabilidade no branco e essa tendência a trazer outros iguais para o
seu entorno, para lugares onde a competência, segundo o conceito da instituição,
precisa estar assegurada (Bento, 2002, p.169)

Sendo assim, a fotografia das placas de formatura aqui, é uma forma poderosa de

expressão, capaz de transmitir mensagens na sensação de pertencimento da manutenção de

quem já ocupa o espaço de privilégio, e o não pertencimento para quem está de fora do espaço

de privilégio. Com isso, quando analisamos a representatividade nas fotografias de formatura,

é possível identificar a presença do racismo e da falta de diversidade nos espaços acadêmicos

e a partir daí pensarmos quem está à frente nesse jogo fotográfico.

Quando paramos para fazer uma análise mais técnica dessas imagens, nos chama a

atenção esse embranquecimento geral dos indivíduos em todas as imagens e podemos

perceber isso observando que as roupas utilizadas para a feitura das imagens são em sua

grande maioria pretas ou escuras, em contraste com um fundo claro, o que nos parece uma

ferramenta do olhar do fotógrafo para acentuar o contraste junto à pele, mesmo quem é mais

escuro fica claro, outro fator técnico que também atravessa a feitura dessa imagens é a luz

direta, de frente, acendendo esse fundo branco, que contrasta com a roupa preta e resulta

novamente em uma pele mais clara, ou seja, mesmo quem é negro fica embranquecido,

apagado, longe da sua real identidade pois podemos perceber que “valores comunicacionais

que atribuímos aos gestos, à postura corporal, à aparência dos elementos da cena e à

65



expressão fisionômica momentânea dos agentes, assim como a relação que estes elementos

podem manter entre si e com o espaço restante” (Picado, 2013, p. 31). E assim, a branquitude

continua operando na lógica colonial que não se apresenta apenas na individualidade, mas na

performance do todo, do coletivo, de tudo que vem junto com essa foto, todos os códigos

coloniais, do pertencimento, da memória e dos afetos, evidenciando assim, a segregação entre

os grupos, sobre isso, Almeida (2019) pontua:

Essa segregação entre negros e brancos que vigora em certos espaços sociais desafia
as mais diversas explicações. Eis algumas delas: pessoas negras são menos aptas
para a vida acadêmica e para a advocacia; pessoas negras, como todas as outras
pessoas, são afetadas por suas escolhas individuais, e sua condição racial nada tem a
ver com a situação socioeconômica; pessoas negras, por fatores históricos, têm
menos acesso à educação e, por isso, estão alocadas em trabalhos menos
qualificados, os quais, consequentemente, são mal remunerados; pessoas negras
estão sob o domínio de uma supremacia branca politicamente construída e que está
presente em todos os espaços de poder e de prestígio social. (p.39)

Com isso, o que podemos perceber até aqui é que existe de fato uma intenção desde a

feitura até a disposição desta fotografias nos espaços da academia, que elas nos dizem muito

mais sobre um movimento político do que um simples registro de quem concluiu essa etapa.

Mas e agora? Depois de identificar tudo isso, como podemos usar o jogo fotográfico a favor

da população negra que está ocupando esse espaço e sendo vítima destas ações?

O convite aqui é para pensarmos em como mexer nas peças desse jogo, trazer novos

jogadores, traçar estratégias, atacar, recuar, blefar e tudo que um jogo permitir. Para isso

usaremos das ferramentas que estão sendo criadas após muita luta, ao nosso favor, como por

exemplo a Lei nº 12.711/2012 mais conhecida como lei de cotas, como a lei pode servir de

desmonte dos modelos de instituição universitária para um novo lugar, uma grande reparação

histórica, uma nova perspectiva social ou a gente mexe com as presenças com o objetivo de

evidenciar as ausências, onde esses sujeitos que historicamente foram apagados passam a ser

percebidos de outra forma, eles passam a significar outras coisas, é quando essas ausências

passam a ser percebidas no momento que a presença passa a existir na realidade, pois essa

fotografia é uma materialidade que afirma alguns significados, em outros problemas que

despertam e movem essa pesquisa.

A representação majoritariamente de pessoas brancas nas placas de formatura reflete

uma história de sub-representação e invisibilidade das pessoas negras nas instituições de

ensino. Isso reforça a ideia de que o sucesso acadêmico é mais facilmente associado à

identidade branca, excluindo as experiências e conquistas das pessoas negras. A ausência de

66



diversidade nas placas de formatura reforça a sensação de que as pessoas negras são invisíveis

ou não pertencem a esses espaços, o que pode afetar negativamente sua autoestima e

autoconfiança.

Essa falta de representatividade nas placas de formatura também reforça a noção de

que o ambiente acadêmico é um espaço exclusivo para pessoas brancas, perpetuando uma

estrutura de poder que marginaliza as vozes e perspectivas das pessoas negras. A ausência de

imagens de formandos negros envia uma mensagem implícita de que suas contribuições não

são valorizadas e não fazem parte da narrativa oficial da instituição.

Para combater esse problema, é fundamental implementar políticas de

representatividade que garantam a inclusão de pessoas negras nas imagens oficiais que

permeiam o ambiente universitário. Isso não apenas reconhecerá suas realizações, mas

também enviará uma mensagem importante de que o ambiente acadêmico é diverso e

acolhedor para todos os grupos raciais. Ao promover a representação inclusiva, as instituições

podem contribuir para a desconstrução das estruturas racistas e proporcionar um ambiente

mais igualitário e respeitoso para todas as pessoas, independentemente de sua origem racial.

Foi pensando em como remexer as peças do jogo fotográfico inserido nas fotografias

de formatura, para pensarmos em outras possibilidades de existir dentro do espaço

universitário, que fiz o convite aos alunos e alunas do curso de direito, autodeclarados negros,

do Centro de Ciências Jurídicas da UFPB de Santa Rita. Um convite para observamos essas

fotos e a partir dela construirmos coletivamente ações contra-coloniais que visam desmantelar

as narrativas, instituições, sistemas que perpetuam as desigualdades, injustiças decorrentes do

passado colonial, e com isso trazer para a vista aquilo que está escondido nessas fotografias,

fabulando um espaço mais democrático e acolhedor para nossos semelhantes dentro da

Universidade.

67



4. CONSTRUINDO MUNDOS PERECÍVEIS: A POTÊNCIA DO ENCONTRO E DA

CRIAÇÃO DE NOVOS MUNDOS NISSO TUDO

A gente principia as coisas,
no não saber por que,

e desde aí perde o poder de continuação
porque a vida é mutirão de todos,
por todos remexida e temperada.

O mais importante e bonito, do mundo, é isto:
que as pessoas não estão sempre iguais,

ainda não foram terminadas,
mas que elas vão sempre mudando.

[Guimarães Rosa, 1986]

Evoco as palavras de Guimarães Rosa para pensar antes de tudo o porquê de chegar

até aqui. Tenho a certeza de que o desejo e a realização da pesquisa que foi se formando

durante esses anos se dá não só da vontade de constatar as ausências dos meus pares dentro

deste espaço, mas ela se põe no mundo como uma maneira de afirmar que sempre há uma

outra forma de enxergar as coisas, e que as coisas nunca estão findadas, estão sempre em

movimento e como Guimarães coloca muito bem quando pontua que a vida segue sendo

temperada por diversos sujeitos que atravessam e são atravessados diariamente, aqui no caso,

pelas fotografias, por isso, assim como o jogo fotográfico, acredito que as estruturas não são,

elas estão, mas que isso pode ser movido ao passo que trazemos à vista outras possibilidades

de se pensar, existir e fabular o mundo e pra mim isso se dá num momento mágico chamado

encontro, por isso a insistência em ir para campo, experienciar meu corpo de encontro a

outros que sofriam das mesmas dores e saber como a gente caminha junto, buscando

desterritorializar esse território e coletivamente criar linhas de fuga.

O território pode se desterritorializar, isto é, abrir-se, engajar-se em linhas de fuga e
até sair do seu curso e se destruir. A espécie humana está mergulhada num imenso
movimento de desterritorialização, no sentido de que seus territórios “originais” se
desfazem ininterruptamente com a divisão social do trabalho, com a ação dos deuses
universais que ultrapassam os quadros da tribo e da etnia, com os sistemas
maquínicos que a levam a atravessar cada vez mais rapidamente, as estratificações
materiais e mentais (Guattari e Rolnik, 1986:323).

Dos movimentos da cartografia, espera-se que a oficina nos ajude a traçar linhas de

fuga, que é um conceito central na filosofia de Gilles Deleuze e Félix Guattari, especialmente

apresentado em sua obra "Mil Platôs: Capitalismo e Esquizofrenia". Esse conceito se refere a

68



caminhos, trajetórias ou movimentos que escapam das estruturas rígidas e das normas

estabelecidas pela sociedade, permitindo a criação de novas possibilidades e formas de

pensamento. Em um sentido mais amplo, as "linhas de fuga" representam as maneiras pelas

quais os indivíduos e sistemas podem romper com as limitações impostas pelo controle, pela

organização hierárquica e pelo padrão social. Essas linhas podem ser tanto físicas quanto

mentais, representando a busca por liberdade, criatividade e expressão autêntica.

Nesse sentido as linhas de fuga têm a capacidade de questionar estruturas de poder

opressivas e de criar espaços de resistência e transformação. Elas desafiam as categorias

estabelecidas, desestabilizam as normas e geram possibilidades de mudança, a oficina se

insere nessa pesquisa como ação, como uma linha de fuga de uma ação contra-colonial já

citada aqui e para além desta ação, gostaria de trazer a fala de uma das alunas envolvidas no

processo que em nosso terceiro encontro disse "isso aqui é um benzimento" fazendo alusão ao

ato de benzer. Benzer é uma ferramenta ancestral muito comum do povo preto, benze-se

aqueles que precisam tirar algo que não os fazem bem, ou que diminuem sua potência de vida,

de certo modo este ato traz para o visível algo que estava escondido em algum lugar dentro de

nós. Benze-se porque está com a espinhela caída, criança com o vento virado, com

"maloiado", assombros, com mau que médico nenhum dá jeito, medo que não passa e benzer

até para acabar o soluço, tudo isso a benzedura dava jeito. Quando pesquisamos de forma

direta o que significa, a resposta que é dada é o "ato de abençoar alguém ou algo, com o

objetivo de afastar o mal de todas as origens" quando buscamos de onde vem a origem da

palavra, a resposta encontrada é que a palavra vem de "tornar bento", e isso vale para quem

aplica a benzedura e para quem recebe, portanto, enxergar esse processo como uma linha de

fuga é essencial para darmos o primeiro passo.

Ouvir que a oficina se configura para uma participante como um processo de cura me

fez ter certeza que estava no caminho certo, ainda mais sendo um processo de cura que não é

via de mão única, ele é duplo, a gente se cura ao passo que vai curando. Dito isso, acho que é

importante também dizer sobre a tentativa frustrada de reencontrar o mesmo desejo do início

de tudo, porém reencontrar já não faz mais sentido, levando em consideração que é a linha em

movimento que indica vida e não sua fluidez. O movimento é um devir constante, que desloca

múltiplas direções e encontros. É intensidade “que acontece sempre nas costas do pensador,

ou no momento em que ele pisca” (Deleuze; Parnet, 1998, p. 09-10) e foi assim que cheguei

nesse espaço de troca de saberes, sem saber onde seria o início e o fim da ontologia dos

69



envolvidos, mas certo de que dali, sairiam todos curados de algo.

Ao me encontrar com a metodologia de pesquisa da cartografia, tive um imenso

incômodo, uma não lugar, uma dificuldade de compreensão, parecia que estava prestes a

começar uma grande viagem mas sem qualquer tipo de mapa ou alguma coisa que me fosse

localizar no espaço-tempo dentro desse processo. A princípio entendia a cartografia apenas

como uma ferramenta utilizada pela geografia para o desenho de mapas, ao passo que fui me

aproximando de Gilles Deleuze e Félix Guattari compreendia a metodologia como um jogo

que consiste em encontrar pistas para realizar uma pesquisa composta por um desafio

contínuo de acompanhar o processo de investigação onde o interesse maior não se dá na

determinação de onde saímos e onde iremos chegar, mas sim nas intencionalidades que

compõem as linhas que cruzam os dois pontos.

Rolnik (2014, p. 55) nos aponta que “O mundo vive efetivamente em nosso corpo

e nele produz germes de outros mundos em estado virtual” (Rolnik, 2014, p. 55), a

partir disso, eu como cartógrafo me proponho a criar, ou talvez desenhar outros mundo a

partir da "língua dos afetos que pedem passagem” (Rolnik, 2014, p. 23). Ao dar essa

passagem me pergunto, como cartografar essas fotografias, os corpos e o território da

universidade, sensação de pertencimento, os afetos e até mesmo os vazios, como cartografar

algo que não existe a olho nú? Ou seria viável pensar em como fazer da cartografia uma

metodologia que atrelada ao jogo fotográfico pudesse nos desterritorializar e reterritorializar

para uma investigação dentro do campo da comunicação? Aqui começa meu grande desafio.

Sendo tarefa do cartógrafo dar língua para afetos que pedem passagem, dele se
espera basicamente que esteja mergulhado nas intensidades de seu tempo e que,
atento às linguagens que encontra, devore as que lhe parecerem elementos possíveis
para a composição das cartografias que se fazem necessárias. O cartógrafo é, antes
de tudo, um antropófago (Rolnik, 2011, p. 23).

Segundo Passos, Kastrup e Escóssia (2009, p. 10) a cartografia propõe uma reversão

metodológica, “que consiste numa aposta na experimentação do pensamento – um método

não para ser aplicado, mas para ser experimentado e assumido como atitude”. O benzimento,

as pessoas que estão temperando a vida, a descontinuidade do ser, o que está, e não é, e a

busca por um olhar avesso e os atravessamentos, foram levados em consideração o encontro

para a realização da oficina.

A oficina aconteceu em três encontros de aproximadamente 3 horas cada, tendo o

primeiro ocorrido na data de 18 de março de 2023, o segundo em 20 de março e o último no

70



dia 01 de abril e cada encontro tinha um tema central a ser trabalhado. O primeiro. encontro

intitulado como Girando a Roda dos Superpoderes foi trabalhado as relações como um todo,

o reconhecimento dos pares naquele espaço, o impacto do racismo nas fotografias de

formatura e, como a oficina teve que ser diminuída por conta do tempo disponível dos alunos,

o segundo foi atrelado a esse primeiro, onde trabalhamos também o encontro Traçando Rotas

de Fuga, onde pretendia-se trabalhar a compreensão do espaço em que ocupamos e a

fabulação de um novo lugar. No segundo movimento do primeiro encontro trabalhamos o

tema Exu Matou o Pássaro de Ontem com a Pedra que só Jogou Hoje onde a partir das

imagens existentes, a proposta era trazer para a materialidade as ausências presentes nas

fotografias de formatura a partir da fabulação. E por fim, fizemos o último encontro intitulado

O Que Fica Depois disto tudo? A ideia é apresentar os trabalhos de forma geral, pensar como

eles atravessam e o que fica deste processo.

Outro ponto que a gente propõe aqui como também uma linha de fuga é trazer o

sujeito para o centro sem que nada desse sujeito, que forma a sua identidade e sua

subjetividade seja apagado, ou escondido, por isso, em consenso geral, os envolvidos da

oficina assinam um documento solicitando que se use os verdadeiros nomes deles na pesquisa

para que num futuro saibam quem foi que passou por ali, que os identificam em suas futuras

placas de formatura e saibam que ela existiu depois desse processo, por mais que isso não seja

comum ou seja negado, e a partir disso pensar que assim “Faz-se uma ruptura, traça-se uma

linha de fuga, mas corre-se sempre o risco de reencontrar nela organizações que

reestratificam o conjunto, formações que dão novamente o poder a um significante,

atribuições que reconstituem um sujeito” (Deleuze; Guattari, 1997, p. 17), sujeito esse que

agora é convidado a começar esse percurso.

Sentados em meia lua, em um formato simbólico de roda, onde todas as fotografias

das placas que estamos analisando estão dispostas no chão, de frente para os alunos, eu

juntamente com Ismael Cardoso da Silva, Maykon Costa Serrão, Ysmaia Nobrega Tavares e

Vitória Evelly Simões de Oliveira Silva damos o pontapé inicial nesse trajeto, aqui também é

importante pontuar que trazer o nome verídico das pessoas envolvidas na pesquisa se

configura como um ato político, dar nome a essas pessoas negras que ocupam esse lugar,

registar o nome de nossas famílias que nunca estiveram nos espaços universitários também é

um caminho para se criar reflexos e os espaços de pertencimento para nossos pares.

71



Figura 16 - Registro da oficina.

Fonte: Acervo PERAZZO JR (2023), Registro da Oficina realizada em 18 de março de 2023.

Para darmos inicio na análise cruzando teoria/prática e encontro, acho importante

trazer Muniz Sodré (2017, p.92) que nos aponta um traço moral de território espacial que deve

ser levado em consideração quando vamos tratar de corpos negros e pertenciamento advinda

de uma diáspora forçada, que irá dizer sobre uma desterritorialização que nos possibilite

pensar em “um local que contrai, por metáfora espacial, o solo mítico da origem e o faz

equivaler-se a uma parte do território histórico da diáspora”. Sodré (2017), aponta sobre a

importância de um espaço ritualístico, “um espaço nostálgico” (p.92), para a desterritorializar

esse espaço que nos apresenta como um não lugar, e abre possibilidades de reterritorialização

a partir da cultura do povo preto, e nostálgico porque trata de um lugar que existe em nossa

memória afetiva. As reflexões de Sodré (2017) nos convocam a entender essa ancestralidade

trazida nesse espaço que nos propomos a construir coletivamente como um “traço memorial

da espacialidade” (p.92).

Ao evocar esse território mítico, uma saudade ancestral, a oficina estaria dialogando

com um “pacto simbólico em torno da restauração de poderes míticos e representações que se

projetam na linguagem – atuada, proferida, cantada – do terreiro e nos modos afetivos (fé,

crenças, alegria) de articulação das experiências” (Sodré, 2017, p. 94) para a fabulação que

estava por vir. O primeiro estranhamento que é causado nos alunos é a falta de uma

apresentação formal onde eles apresentassem os títulos, grupos de pesquisa que fazem parte, o

72



que pesquisam na graduação entre outros. Maykon me questiona "Acho que faltou a gente se

apresentar, falar um pouco da nossa pesquisa e o que a gente faz aqui", respondo que aqui a

proposta a princípio é outra, pensar em uma construção de conhecimento que parta por outro

viés que não os títulos, que possamos trazer nossos antepassados, nossos afetos e nossas

emoções em primeiro lugar para podermos pensar nesse espaço acadêmico e que ao final da

minha fala de abertura teríamos um momento de apresentação um pouco diferente.

Com isso, abro o primeiro encontro da oficina falando desse lugar, que é um território

interno já citado aqui, e para que haja essa proximidade a aula se dá em um tom de troca,

trago para essa roda fotografias para a partir de minhas memórias afetivas buscar trazer esses

alunos pra perto, fazendo com que os mesmos se identifiquem com o que me atravessa

enquanto pesquisador, e o que me impulsiona a realizar esta pesquisa, esse movimento se dá

com o compartilhamento de alguns slides onde "o leitor da imagem, se torna mote de um

novo jogo, um novo objeto, uma nova dinâmica, uma nova prática, diferentes daquelas que

motivaram a sua construção" (Valle, 2017, p.89), as fotografias apresentadas no slide foram as

seguintes:

Figura 17 - Slide 01 do curso “Por uma fotografia Decolonial”

Fonte: Elaborado pelo autor (2023)

73



Figura 18 - Slide 02 do curso “Por uma fotografia Decolonial”.

Fonte: Elaborado pelo autor (2023)

Figura 19 - Slide 03 do curso “Por uma fotografia Decolonial”.

Fonte: Elaborado pelo autor (2023)

74



Figura 20 - Slide 04 do curso “Por uma fotografia Decolonial”.

Fonte: Elaborado pelo autor (2023)

Figura 21 - Slide 06 do curso “Por uma fotografia Decolonial”.

Fonte: Elaborado pelo autor (2023)

75



Figura 22 - Slide 07 do curso “Por uma fotografia Decolonial”.

Fonte: Elaborado pelo autor (2023)

É preciso trazer as fotografias utilizadas na oficina para esse lugar de análise pois, usar

imagens tão íntimas para mim, trata-se de uma estratégia contra-colonial, de um convite para

que entendamos o poder das fotografias através da emoção e do reconhecimento com o outro

modo, sobre isso, Didi-Huberman (2012, p.216) aponta que “uma imagem bem olhada seria,

portanto, uma imagem que soube desconcertar, depois renovar nossa linguagem, e portanto

nosso pensamento” então a ideia aqui era esse lugar da imagem bem olhada, antes de

identificar as imagens que estavam fora, reconhecer o que nos atravessa e onde nos

encontramos para assim “compreender as diferenças e a interlocução entre a cosmovisão

monoteísta dos colonizadores e a cosmovisão politeísta dos contra-colonizadores, refletindo

sobre os seus efeitos e consequências nos processos de colonização e de contra-colonização”

(Santos, 2015, p. 20).

Ainda com o objetivo de criar um ambiente de aproximação dos envolvidos a mim,

apresento-lhes também meu filme, intitulado Avôa3 onde eu trato a partir de vários arquivos

da minha família, questões de raça e pertencimento a partir da relação com meu avô, e neste

3 Filme Avô de Lucas Mendes, finalizado em janeiro de 2022 disponível em <https://youtu.be/TqaiMBWdvE8>.
Acessado em 12 de agosto de 2023.

76

https://youtu.be/TqaiMBWdvE8


filme eu trato de uma questão que é o fato de meu avô nunca ter pisado numa instituição de

ensino pensando como corpos como os nossos ou de nossos antepassados ocuparam esse

lugar uma vez que vivemos em uma democracia e uma vez que uma cultura democrática

implica no resgate de uma memória coletiva dentro da experiência histórica da democracia

política (Sodré, 2017, p.21).

Ao final desta minha apresentação, aproveito o gancho do último slide apresentado

aqui, para pedir para que esses alunos peçam a benção para um ancestral seu, negro, que

nunca ocupou aquele espaço, mas que de alguma forma nos trasmitiu um super poder e esse

super poder ajudou a gente a ocupar aquele lugar, digo que quem se sentir a vontade pode

começar, Ismael se propõe a começar e de forma mais direta diz "gostaria de pedir a benção a

minha mainha Josefa, e o super poder que ela me ensinou foi aprender a dar carinho e dar

afeto". Em seguida Maikon com olhos marejados e emocionado compartilha com a gente

"Vou pedir a benção pra minha mãe Valdirene, minha mãe que assim como o seu avô, Lucas

(diz olhando para mim) é uma mulher semi-analfabeta e o super poder que ela ensinou foi

entender o quão a educação é uma coisa fundamental em nossas vidas". Em seguida Yasnaia

dá continuidade e diz:

Eu vou pedir a benção a Dona Bete que mora lá em cabo verde, eu não sei nem o
nome dela de verdade, por ela morar lá na África não temos tanta proximidade, e
mesmo com esses tantos quilômetros de distância o super poder que ela me ensina é
sempre fazer as coisas com amor e não ter preconceito.

Por fim Victória, visivelmente emocionada e com dificuldade de falar junto com o

choro, começa dizendo "Eu tô chorando, mas quero pedir a benção à minha avó Gorete, e o

super poder que ela me ensinou é nunca desistir e seguir em frente" buscando justificar o

motivo pelo qual ela não conseguia parar de chorar complementa:

Eu to muito emocionada e chorando assim porque é interessante como do modo que
é colocado a família do outro e o que o outro passa toca na gente, eu não tive relação
com meu avô, nem por parte de pai nem por parte de mãe, a minha família é uma
família composta por mulheres, um matriarcado, mas do modo que você coloca a
história do seu avô eu reconheço a minha avó nas imagens, nos sentimentos, fui me
identificando e não consegui segurar o choro porque de algum modo tem alguém
que sente o mesmo que eu e conseguiu trazer isso pra academia.

Nesse primeiro passo o campo começa a mostrar que algumas das hipóteses que foram

levantadas lá no início se fundamentam quando chegamos na prática, a respeito do que foi

colocado pelos alunos nesse primeiro momento com o que Halbwachs (1990) analisa o poder

77



da memória que tem um caráter coletivo e o mesmo que dizer ao o indivíduo que o mesmo só

é capaz de recordar ao passo que pertence a algum grupo social, ou seja, o autor aponta que

uma memória individual é sempre resquício de uma memória de grupo e ainda completa

dizendo "recorremos a testemunhos para reforçar ou enfraquecer e também para completar o

que sabemos de um evento sobre o qual já temos alguma informação." (Halbwachs, 1990,

p.29). O evento aqui na prática da oficina seria pensar em uma nova forma de se construir um

"conhecimento" que acolha as múltiplas realidades existentes dentro do espaço universitário,

e assim, como dito antes, a oficina vai se configurando pra gente “como um laboratório de

pesquisas: dá-se um curso sobre aquilo que se busca e não sobre o que sabe” (Deleuze, 1972,

p. 173).

Tendo consciência deste feito, parto para nosso próximo passo, explico aos envolvidos

que o processo de cartografar esses territórios junto a eles, tendo em mente que a "cartografia

é esse processo de desenhar mapas, de traçar as linhas, de fazer conexões que vão se

encontrando, se construindo, se reinventando, territórios outros que vão se edificando."

(Corrêa, 2017, p.19) será um dos movimentos desta oficina para discutir as questões do

pertencimento e de territorialização e desterritorialização para que possamos remexer as peças

desse jogo fotográfico do modo que está posto e abrir um lugar para um novo jogo, um novo

dispositivo, ou melhor, um contra-dispositivo que irá nos ajudar nesse processo, para isso

começo esse próximo passo com uma pergunta provocação: "para que serve um mapa?"

Respostas saem da boca deles de forma rápida e sem muito pensar, "para se situar",

"para termos direcionamentos", "para a gente se deslocar", "se localizar", "marcar onde fomos

e onde queremos voltar" ao término das respostas deles complemento dizendo que concordo

com os mesmos, mas para além dessa relação pontuar que o mapa foi criado como uma

ferramenta de poder, explico que alguns estudos mostram que durante muito tempo a África

foi retratada nos mapas oficiais sendo muito menor do que ela realmente é, para que

diminuíssem a sua importância no mundo e consequentemente diminuir também a

importância dada à população negra que é quem ocupa o continente. Dialogo com eles sobre

como a cartografia que a princípio é entendida como uma ciência apenas de desenhar mapas

geográficos, acaba virando um método de pesquisa voltado para as ciências humanas e que

compõem essa dissertação, enquanto a cartografia na geografia é usada para demarcar espaços

físicos e criar mapas, aqui "o mapa reporta-se a um rizoma, com formas muito diversas, com

ramificações que se conectam por todas as partes, linhas que não param de se remeter uma às

78



outras" (Correa, 2017, p.29), com isso iremos buscar essas linhas que nos conectam recriando

um mapa afetuoso que irá nos localizar sempre que pensarmos em traçar rotas de fuga para

nosso pares dentro e fora da universidade, desenhando esse mapa dos afetos a partir dos

desejos e da subjetividade de cada um deles, o encontro se finaliza tendo essa atividade.

Então, resumidamente a proposta era que eles elaborassem em casa, um mapa com

desejos que envolvessem afeto, pertencimento e suas subjetividades pontuando as faltas que

eles observam que estão presentes no ambiente universitário e que de alguma forma podem

afetar o pertencimento deles nesse lugar. Um mapa que não necessariamente seja um mapa

convencional como conhecemos, poderia ser um mapa reinventado, trazendo fatores que os

mesmos achassem importantes e que servirá futuramente para nos localizarmos dentro da

feitura desse novo jogo, um mapa que pontue os vazios, as faltas, as lacunas e as frestas

existentes nos espaços universitários.

Nosso segundo encontro aconteceu no dia vinte e um de março de dois mil e vinte

três, no Centro de Ciências Jurídicas de Santa Rita e iniciamos o encontro apresentando os

mapas que foram construídos como proposta da aula passada, começando por Ismael.

Figura 23 - Mapa Ismael

79



Fonte: Resultado da Oficina ministrada em 21 de março de 2023. Autoria de Ismael Cardoso.

Ao explicar o mapa desenhado o aluno disse:

Aí eu pensei que esse aqui sou eu, e esse outro aqui também sou eu, quer dizer, que
sou eu nos lugares da minha cabeça. Eu não pensei em nada assim de localização,
porque eu não tenho essa questão comigo, eu estou perdido mesmo. Aí vou me
achando e me perdendo. Aí isso aqui como já disse, também sou e os lugares da
minha cabeça, e eu me encontro quando eu encontro outro, eu pergunto ao outro,
onde é que eu estou? Pra onde vou? Coisas do tipo. Eu tentei fazer um mapa
moderno, sei lá, louco, maluco, com vários sons e vários lugares, vários mundos…
Enfim, foi isso que eu pensei. (Ismael, 2023, Diário De Campo)

Figura 24 - Mapa Maikon

Fonte: Resultado da Oficina ministrada em 21 de março de 2023. Autoria de Maikon Serrão.

Ao explicar o mapa desenhado o aluno disse:

Eu fiquei muito comovido com o nosso primeiro encontro e eu tentei retornar da vila
de onde eu vim, que fica em Cametá, no interior do Pará. Então, é uma vila
tradicional, ribeirinha que gira em torno da pesca e da agricultura. Então eu tentei
retornar e foi muito louco porque eu senti um pouco de dificuldade também, sem
saber lembrar das coisas, lembrar de poucas coisas, mas coisas que são muito

80



importantes como o rio, que a vila fica às margens do rio, que é um braço do rio
Tocantins, essa vila é cercada por floresta amazônica. O destaque para a Palmeira,
que é o açaí, que é uma fonte de nutrição muito importante, na Amazônia, enfim.
Minha casa fica por trás da igreja. É muito, muito legal. E essa janela aqui em cima
é de onde eu me recordo que foi as primeiras vezes que eu comecei a literalmente
viajar, através dos meus sonhos, sabe? Desse janela eu viajei muito, eu sempre fico
emocionado e acho muito legal quando eu lembro disso. É isso. (Maikon, 2023,
Diário De Campo)

Figura 25 - Mapa Vitória

Fonte: Resultado da Oficina ministrada em 21 de março de 2023. Autoria de Vitória Silva.

Ao explicar o mapa desenhado a aluna disse:

O meu é minimalista, eu já peguei metade da folha, pronto. Aqui é minha casa, aqui
é minha casa. Aí eu pensei assim, tipo, aqui é de onde eu vim, de onde vieram os
meus, antes de mim, na minha casa. E aí a gente saiu e chegou aqui, que é a minha
casa daqui do Brasil. Então essa foi nossa, do lado do outro. E eu ainda não vim pra
cá, mas um dia eu vou. Aqui é o continente africano, entendeu? Pronto, que foi de

81



onde eu vim, em algum lugar, pronto. E daqui é minha casa realmente aqui, no
Brasil, que é a 33, entendeu? (Vitória, 2023, Diário De Campo)

Figura 26 - Mapa Yasnaia

Fonte: Resultado da Oficina ministrada em 21 de março de 2023. Autoria de Yasnaia Tavares.

Ao explicar o mapa desenhado a aluna disse:

Eu coloquei a minha família, lógico, não só a minha familia da África, tem minha
mãe também, que ela é daqui eu sempre tento buscar voltar ao passado pra me
lembrar de onde é que eu vim, lembrar de onde veio que iremos chegar em melhores
locais, e esse pensamento veio desde a escola mesmo, pq a escola sempre foi um
lugar muito precarizado, onde os professores chegavam na gente e dizia: você não
vai chegar a lugar nenhum e isso quer queira, quer não, acontece dentro da
universidade também, mas aí eu penso, na escola os professores disseram que eu não
ia chegar nem na universidade, então tá muito bom. E é claro também que tem essa
questão da ancestralidade e a gente vai pensando muito nesse lugar. Uma rota de
fuga que tenho muito forte são livros revolucionários, mas não só livros, mas arte a
cultura e a música, enfim, a arte é um local muito revolucionário, é o único local
que a gente consegue colocar nossas ideias e continuar a resistência, é isso. (Yasnaia,
2023, Diário De Campo)

82



As linhas riscadas nos mapas apresentados começam a me mostrar as respostas que

pretendíamos buscar desde o início dessa jornada, além disso, mais que linhas traçadas para

realizar a feitura dos mapas e da fotografia fabulosa

não queremos apenas falar de linhas de escrita; estas se conjugam com outras linhas,
linhas de vida, linhas de sorte ou de infortúnio, linhas que criam a variação da
própria linha de escrita, linhas que estão entre as linhas escritas. (Deleuze; Guattarí,
2012a, p. 72,).

Sobre isso, Martins (2007) aponta que "o corpo, em contínuo processo de

deslocamento e de ressignificação, torna-se ele próprio uma geografia” (p.68). usando do

mesmo para identificar o que nos afeta e afeta nossos pares, de forma direta externalizando o

que se sente, pois "o próprio ato de narrar torna-se veículo de transformação da memória do

narrador" (Martins, 2007, p.169) e é no ato de narrar que a gente vai costurando essa nova

forma de ver essas imagens. Podemos notar que existem vários pontos de encontro entre os

mapas, um deles que me chama a atenção está relacionado ao reconhecimento com o outro,

com seus iguais, nos mapas são apontados como rotas de fuga e o que falta nesse ambiente é

exatamente o reconhecimento no outro, seja na família, na cidade ou nos múltiplos lugares de

sociabilidade, sobre esse reconhecimento Almeida nos aponta que

a forma com que os indivíduos atuam na sociedade, seu reconhecimento enquanto
integrantes de determinados grupos e classes, bem como a constituição de suas
identidades, relacionam-se às estruturas que regem a sociabilidade capitalista.
(Almeida, 2019, p.58)

É como se o reconhecimento e rememoração apresentada nos mapas, fossem vistas

como ferramentas de luta.

A rememoração pessoal situa-se na encruzilhada das malhas de solidariedades
múltiplas dentro das quais estamos engajados, nada escapa à trama sincrônica da
existência social atual, e é da combinação destes diversos elementos que pode
emergir esta forma que chamamos de lembrança, porque a traduzimos em uma
linguagem. [...] Somos arrastados em múltiplas direções, como se a lembrança fosse
um ponto de referência que nos permitisse situar em meio à variação contínua dos
quadros sociais e da experiência coletiva histórica. (Halbwachs, 1990, p. 14)

Outro ponto que também chama atenção e se entrecruzam nos mapas feitos são

aspectos que dizem respeito ao território, ao lugar, a cultura, a memória, a casa que teve, a

janela que olhava e por ela viajava, o desejo de um dia pisar na África de novo, sendo que

nunca estiveram lá antes. Todos esses vazios existentes no espaço universitário e apontados

nesses mapas dizem respeito sobre como é construído este ambiente, das faltas que fazem os

símbolos, os signos e até mesmo a teoria sobre esses saberes que estão ligado a história da

83



população negra Brasileira, essa ausência significativa de representatividade da população

negra no espaço universitário, pode ser comprovada em nosso primeiro passo dessa oficina e

se configura como uma lacuna preocupante pois ela potencializa a perpetuação do racismo e

do não pertencimento.

Outro fator que também me chama a atenção e está grifado no diário de campo é que

no final dessa atividade em que eu abro perguntando se alguém tem mais alguma pontuação a

fazer antes de passarmos para o próximo tópico foi a pontuação da aluna Vitória onde ela

chama a atenção que não só alunos, mas também os professores negros no campus dão pra

contar nos dedos de uma mão. Com isso o que podemos perceber é que quando estudantes e

profissionais negros não estão representados nos corpos docentes, nas lideranças

administrativas e nos conteúdos curriculares, isso não apenas reflete uma desigualdade

estrutural, mas também reforça estereótipos prejudiciais e limita as perspectivas culturais. A

falta de diversidade étnica contribui para a marginalização das vozes negras, minando suas

experiências, conhecimentos e contribuições para a academia. Isso, por sua vez, cria um

ambiente onde preconceitos, estigmas e evasão do recorte em questão podem prosperar,

alimentando atitudes racistas e impedindo a formação de uma comunidade administrativa

inclusiva e enriquecedora no contexto universitário. Portanto, abordar a falta de

representatividade negra aqui é nosso primeiro passo para essa ação contra-colonial que vai

buscar desmantelar as raízes do racismo e promover um ambiente educacional que valorize a

diversidade e a igualdade.

Findado esse primeiro momento dos mapas, após a apresentação dos mesmos,

seguimos para nossa segunda proposta que é intitulada "Construindo Mundos Possíveis" aqui

a proposta parte da fabulação de novas imagens pensando em representatividade, imagens

essas inexistentes fisicamente, porém existentes na memória afetiva e coletiva de cada um dos

participantes, essas imagens seriam concebidas a partir de provocações que eu iria fazer.

Começo projetando a tela do meu computador, onde nela abro uma aba do Google Arts &

Culture4, uma galeria virtual do google que tem a opção de fazer uma linha do tempo

mostrando diversos tipos de expressões artísticas que mais circularam no mundo, em museus

e galerias de arte, separado por datas, em um carrossel é possível ir andando com as imagens.

Coloco "retratos" na busca começando no ano de 1826 e vou rodando a até chegarmos nos

4 Google Arts & Culture, anteriormente chamado Google Art Project, é um site mantido pelo Google em
colaboração com museus espalhados por diversos países. Utilizando tecnologia do Street View, o site oferece
visitas virtuais gratuitas a algumas das maiores galerias de arte do mundo. Disponível em
https://artsandculture.google.com

84

https://artsandculture.google.com


dias atuais. Antes de começar a observar essas imagens, peço para os alunos irem me dizendo

em voz alta o que eles vêem nessas imagens. Quais corpos foram retratados ao longo da

história? Quem teve direito à memória e ao pertencimento? E o que eles sentem falta nessas

imagens que representam as pessoas mundo afora desde muito tempo.

Figura 27 - Captura de tela retirada da internet.

Fonte: Captura de tela da página na internet, Google Arts & Culture.

Entre as diversas pontuações feitas pelos alunos, elenquei em meu diário de campo as

que mais me chamaram atenção: "falta de pessoas negras, a baixa quantidade de mulheres, a

grande quantidades de homens brancos mais velhos, todas as pessoas retratadas de cabelo liso

e a pose quase sempre as mesmas, lembrando um padrão das obras europeias". Após algum

tempo rolando a barra de linha do tempo, pouquíssimas pessoas negras eram retratadas, em

sua grande maioria em lugar de subserviência, ou de cabeça baixa, ou em situação de

escravidão, quando chegamos ao ano de 2007 temos um retrato de Barack Hussein Obama5

que é o primeiro retrato de uma pessoa negra sorrindo num total de 837 fotos, porém ainda

assim algo chama a atenção de Ismael em relação a foto de Obama.

"Você estava falando e mostrando a imagem do Obama parado, a gente vê que
mesmo ele sendo uma pessoa negra, ele está reproduzindo o comportamento das
pessoas brancas, da estética branca, a forma de se portar branca, sabe? E eu

5 Barack Hussein Obama II é um advogado e político norte-americano que serviu como o 44.º presidente dos
Estados Unidos de 2009 a 2017, sendo o primeiro afro-americano a ocupar o cargo.

85



imaginava quebrar com isso, quebrar com esse padrão, sabe? Eu pular, eu saltar, eu
estar sorrindo de forma exagerada, eu estar me movimentando, mostrando meu
corpo inteiro, não só essa parte daqui [do peito pra cima]. Enfim, ter essa Fixação
por esse tipo de retrato, sabe? A gente não é só isso, sabe? A gente tem mais coisas,
a gente tem o nosso entorno também. Cadê o ambiente, cadê as pessoas, cadê todo
mundo?" (Ismael, 2023, Diário De Campo)

Os questionamentos de Ismael aqui estão ligados ao que falamos sobre o jogo

fotográfico, que está incluso nele uma certa pose, pensada para ressaltar um lugar, um certo

status social. Ainda sobre a fala de Ismael, Maikon complementa.

"Primeiro que eu não tinha parado realmente pra pensar sobre isso da pose e tudo
mais, e comparado com as fotos que tu vem nos mostrando, é surreal, tipo assim,
como vai se repetindo dessa forma em que as mulheres literalmente de um jeito com
a mão na cintura, e os homens com o braço cruzado, e é realmente muito estranho
porque não tem muita expressão, assim, não tem, são corpos que parecem não terem
muita felicidade, querem passar muito além de que o grande ápice chegou, vai se
resumir tudo isso aqui, tá todo mundo bonitinho, assim e parece que objetivo é ser
padrão mesmo." (Maikon, 2023, Diário De Campo)

Vitória ainda complementa trazendo questões de gênero para a discussão.

"E assim, para a gente que somos mulheres, o fato é mais escancarado por conta do
cabelo. Por exemplo, não tem gente de cabelo cacheado aqui ou se tem tá escovado,
então assim a pessoa precisa perder sua identidade para ficar retratada nessas fotos.
É aí que tá, eu quero minha foto nessas placas, mas por mais que esteja aqui com
meu cabelo do jeito que é, terei que estar numa pose dessa. (Vitória, 2023, Diário De
Campo)

Yasnaia complementa partilhando um relato que passou dentro do curso na

modalidade remota.

Uma vez estava numa aula pelo google meet, aí acabou a aula e a professora disse:
"vamos tirar uma foto" ai eu fiz uma pose bem pose mesmo, [demonstrou ela com
um sorriso exagerado e os dedos na frente do rosto] e a professora viu e disse: "Oxe,
o que isso esquisito aqui? Não, vamos tirar outra" e não aceitou a pose que eu fiz pra
foto. Ai eu fico pensando como iríamos causar um grande estranhamento se
começássemos a usar poses para fotos que nos represente nesses espaços. (Yasnaia,
2023, Diário De Campo)

O que podemos perceber é que pensar essa fotografia articulando com ações

contra-coloniais de representação da população negra, aqui nos referindo as que ocupam o

espaço universitário, pensando em novas estratégias de representatividade, avessa ao que a

fotografia pensada do ponto de vista do colonizador tradicional nos apresenta, é um caminho

para se pensar em um novo jogo fotográfico onde “as suas vidas [dos alunos negros] só

podem vir a existir através da manutenção dos padrões da branquitude” (Sealy, 2019, p. 195).

Se as fotografias de formatura reproduzissem a imagem de pessoas negras levando em

86



consideração seus símbolos e signos, como por exemplo a questão do cabelo cacheado ou

crespo que é uma poderosa marca das pessoas negras (Kilomba, 2019) que por muito tempo

esteve no inconsciente da branquitude como a “maldição corpórea” (Fanon, 1967, p. 122),

talvez esses alunos se sentissem mais à vontade nesse espaço. Mas se essas imagens não

existem até então, o que poderíamos fazer para que elas passassem a existir?

A resposta dessa pergunta virá no próximo movimento desta oficina. Pensando em

todas essas questões e em como dar vida a essas imagens, compartilho com os alunos alguns

artistas visuais que trazem no seu trabalho essa referência de criar a fotografia através da

fabulação de uma imagem que dê conta da dignidade humana de pessoas que não tiveram

direito ao registro, ou foram registrados dentro da perspectiva colonial ocidental. Para o feito

apresento o trabalho de duas artistas, uma mulher negra e uma mulher indígena. A primeira

artista que eu apresentei foi Gê Viana que é uma mulher, artista maranhense e de origem

indígena, que tem desenvolvido seus trabalhos investigando as suas identidades, de gênero e

étnica. Para ela, sua ancestralidade é o fio condutor de todo o processo. Seus trabalhos são

desenvolvidos especialmente a partir da fotografia e da fotomontagem.

Criar um caminho na arte hoje parte da ideia de denúncia, lançando mão das
categorias estéticas. Penso no legado deixado pelxs fotógrafxs que denunciaram em
cliques o cotidiano das grandes metrópoles, guetos e povos tradicionais. O meu
trabalho se desenvolve no ato de fotografar corpos que assumem vários recortes com
a fotomontagem, retornando um segundo corpo e gerando lambe-lambe em
experimentos de intervenção urbana/rural. Venho na busca por uma expressão
artística não-linear, lanço-me sobre a pesquisa do corpo performático e dos corpos
abjetos pela cultura colonizadora hegemônica e seus sistemas de arte e comunicação,
(corpos marginalizados e invisibilizados). A partir de um processo em Santos com
Lívia Aquino, pesquisadora do campo das artes visuais, resolvi pesquisar a “imagem
precária” e os meios de apropriação das fotos históricas de fotojornalistas, já que na
maioria dos meus trabalhos ver-se o uso de outras camadas fotográficas. (Gê Viana,
2019, Site Prémio Pipa)

Gê realiza um trabalho lindo de sobreposição de imagens nas fotografias de sua

comunidade, recontando as imagens que historicamente representaram seu povo de forma

distorcida.

87



Figura 28 - Paridade.

Fonte: VIANA, Gê. Paridade. 2018.

A outra artista apresentada como referência na criação das imagens foi a Juliana dos

Santos, mulher preta, artista selecionada na Temporada de Projetos do Paço das Artes de

2019. Premiada em terceiro lugar no 16 Salão de Artes Visuais de Ubatuba de 2020 e

selecionada na 12 Abre-Alas da A Gentil Carioca galeria (RJ). Participou da 12ª edição da

Bienal do Mercosul. Juliana também trabalha a fabulação através da fotografia e para essa

provocação eu trouxe o seu trabalho "Caetana e nossos Nãos" que ao descrever o processo de

recriar a imagem de Caetana, a artista diz

O desafio foi tamanho que fiquei obstinada na impossibilidade de fazê-lo. É que
nesse momento venho numa toada de pensar os limites da representação em tempos
de representatividade como máxima. Como "tornar" forma pessoas que viveram
num outro tempo, com tão pouco arquivo e documentação sobre elas? Me vi diante
da impossibilidade de atribuir feições que não fossem as conhecidas por mim. Seria
o exercício do retrato atribuir olhos, bocas e nariz? E o sentimento? Mais um cabelo
talvez... um certo tipo de nariz, lábios grossos, olhos "sudaneses" cabelos Bantus, o
que chamariam de traços negróides? Forjar alguma escarificação que conferisse
autenticidade do grupo étnico mais aproximado, a partir do recorte geográfico que o
documento forneceu? Sei não... ainda mais para mim que na convivência com
amigos historiadores passei a duvidar de todo e qualquer documento como verdade
absoluta... Seria o retrato o árduo exercício de habilitar os sentidos, de tal forma que
o ser retratado venha ressuscitado passar a nos indagar com olhos turvos a
insatisfação de sua nova feição? Caberia a mim agora como resposta um discurso
inflamado sobre como foi conferir orgulhosamente com dignidade essas histórias

88



que retratei? Afinal, por sair de minhas mãos, eles dizem muito mais sobre mim do
que sobre os sujeitos que me foram apresentados. Biografias fraturadas pelo tempo,
nossa história recorrente em arquivos mortos de processos judiciais. Escolhi
ficcionalizar a partir do que era possível de minha história alcançar com a deles.
Como se fosse possível uma regressão. Dessa forma pedi licença ao que chamamos
de ancestrais, aos alheios e aos da minha família paterna para lançar mão dos
retratos da década de 1920 de minha tataravó Luiza (1849), bisavô Vivi (?) tia
bisavó Alzirinha (?) e Tia Avó Benedita (?) Eu e o anacronismo, me coloco no
retrato com Bernarda e sua mãe e convido minha tata para testemunhar a catástrofe.
E onde fica o Azul com tudo isso? Trago-o sempre comigo como nódoa que se fará
no futuro. Pintar fotografias não foi fácil revelou-me diante do tempo a
impossibilidade de contê-lo. (Juliana dos Santos, 2020)

Juliana trabalha a sobreposição de imagens com intervenções de tinta azul e impressa

em tecido de algodão.

Figura 29 - Caetana e nossos Nãos.

Fonte: SANTOS, Juliana dos. Caetana e Nossos Nãos, 2020.

Depois de trazer as referências históricas de como e quais pessoas foram retratadas ao

longo da história da humanidade, pensar nos vazios que essas imagens causaram no mundo e

como afetam a vida desses alunos até os dias de hoje, e apresentar para eles artistas que

89



trabalham com a fabulação de imagem a partir das fotografias, eu peço para que os mesmos

me trouxessem no próximo encontro uma fotografia que eles pudessem fabular de alguém que

não teve o direito de ocupar a universidade por fatores de exclusão já apontados aqui, mas que

de alguma forma a existência dessa pessoa atravessa o espaço universitário, porque de algum

modo essa pessoa te ensinou algo que você dê compartilhar no processo de multiplicação de

saberes, então se o conhecimento dessa pessoa está aqui, mesmo ela nunca ocupando esse

lugar. como seria uma placa de formatura desse sujeito com todos os elementos que compõem

essa figura que vc quer representar? O que não poderia faltar nessas placas? O que essas

placas poderiam conter para deixar esses ambientes mais acolhedores para as pessoas negras

dentro do espaço universitário? Este seria o gancho para nosso próximo e último encontro.

O encontro subsequente ocorreu no dia primeiro de abril de dois mil e vinte três, nosso

último encontro para a apresentação das placas de formatura criadas a partir da provocação do

último encontro e fazer uma roda de conversa sobre o que acharam da oficina e dos assuntos

abordados. Começamos pela apresentação das placas criadas.

Figura 30 - Placa Ismael.

Fonte: Resultado da Oficina ministrada em 01º de 2 de abril de 2023. Autoria de Ismael Cardoso.

Sobre a placa fabulada Ismael explicou:

90



Olha, tem uns erros aqui de escrita mas eu deixei porque também fala sobre mim. Eu
fiz mamãe e coloquei tipo uma coroa né pra colocar ela nesse lugar de realeza e
escrevi um poema sobre amor [...]. Primeiro, antes de tudo, mainha ela tem costume
de quando ela está com raiva de alguém e ela tirou uma foto com essa pessoa, ela se
recorta da foto, que está com essa pessoa que ela não gosta. Quando pedi pra mainha
uma foto 3x4 ela disse que não tinha, mas tinha essa que ela tinha recortado porque
estava com alguma pessoa que ela não gostava. Ai pronto, eu peguei essa imagem e
coloquei ai e montei. Aí pensei em escrever um poema, aí lembrei que no nosso
primeiro encontro eu havia dito que mainha me ensinou a ter afeto, amar e etc. Ai
escolhi o amor, pra ficar gravado aí como se fosse uma música e fazer um poema pra
ela a partir das experiências que a gente vive, do que eu enxergo nela e ela enxerga
em mim, o que eu aprendi com ela na vida que compartilho aqui na universidade,
enfim, para criar esse diálogo aí [...]. Pra mim pertencimento está no olhar da minha
mãe, no olhar das pessoas que eu gosto, das pessoas que eu tenho afeto, não é muito
do lugar físico, é mais do corpo enquanto um lugar físico. (Ismael, 2023, Diário De
Campo).

Em seguida, Maikon compartilhou com o grupo a sua placa fabulada.

Figura 31 - Placa Maikon

Fonte: Resultado da Oficina ministrada em 01º de abril de 2023. Autoria de Maikon Serrão.

Sobre a placa fabulada Maikon explicou:

91



Eu fiz a minha mãe, ela é uma pessoa semianalfabeta, ela consegue ler mas tem
muita dificuldade na escrita, e ela estudou só até metade do ensino fundamental e
mesmo assim minha mãe me ensinou muita coisa, ela é uma pessoa muito sábia, ela
é muito jovem também, e ela é uma pessoa empreendedora que sempre buscou ter a
sua independência financeira sabe? E aí mesmo perpassando por todas as
dificuldades e limitações que ela tem ela sempre conseguiu se manter através de uma
ciência muito importante. Hoje a minha mãe vende ervas e remédios naturais, então
ela literalmente cuida da saúde de uma gama de pessoas ao redor da comunidade, é
como se, literalmente ela fosse uma médica. Então, ela se sente assim, se sente
importante hoje, ela gosta muito de dizer "Eu mereço ser feliz" porque ela aprendeu
isso ao longo da vida, ela diz que merece ser feliz, porque ela está trabalhando e ela
confia no trabalho dela e as pessoas que estão aqui estão lá ficando curadas. Então,
meu sonho é minha mãe formada no curso de medicina ou psicologia, alguma dessas
pessoas que cuidam da saúde das outras, sabe? E que um dia a universidade valide a
sabedoria dela, o lugar dela de mulher de cura porque minha mãe acha que saúde das
pessoas é muito importante e por isso dedica sua vida a cuidar dessas pessoas. Por
isso quis representar ela dentro da universidade, sabendo da importância que ela tem
mesmo sem os saberes acadêmicos, por isso quis representar assim com coisas do
lado, plantas, muito verde das ervas que ela manipula, um diploma, uma médica
formada com base na medicina natural, existe isso, existe médica que são formadas
assim. Seria incrível, seria histórico,uma placa assim. (Maikon, 2023, Diário De
Campo)

Em seguida, Vitória compartilhou com o grupo a sua placa fabulada.

FIGURA 32 - Placa Vitória.

Fonte: Resultado da Oficina ministrada em 01º de abril de 2023. Autoria de Vitória Silva.

92



Sobre a placa fábula da Vitória explicou:

O meu foi um desenho gente, eu falei vovó me dê uma foto sua, ela falou, mulher tem
que procurar, e ela não achou a tempo, por isso o meu é um desenho. Aqui está a
minha placa de formatura, certo! Explicando os elementos, eu coloquei formada em
… eu coloquei xxx, não coloquei no concurso, e formada na vida. Aqui está minha
plaquinha, eu representei ela nessa placa através da costura, que toda a vida que ela
trabalhou em alguma empresa foi como costureira, e até hoje ela costura. Aí aqui
desse lado é aquele chapeuzinho de formatura. Pronto, e assim, pra mim a placa ideal
seria ela, no curso que ela quisesse, porque vovó parou de estudar no segundo ano do
ensino médio. Aí eu coloquei ela representada através da máquina de costura, e a
placa ideal seria, onde pessoas que têm dinheiro, fossem minorias, e pessoas que
sonham em ir pra uma universidade, estudar, sejam catadores de material recicláveis,
pessoas que trabalham sob o sol, pessoas que são da área rural, que trabalham com o
enxada, atendentes de telemarketing, enfim, os trabalhadores que mantém o nosso país
e nunca ocupa a universidade, essas folhinhas usei para representar os indígenas e
quilombolas, pessoas da mata, pessoas que trabalham em produção mesmo, sabe? E a
partir da sua provocação eu pensei que uma universidade mais acolhedora para gente
seria oportunizar que essas pessoas estivessem aqui, pra gente se reconhecer. Aí eu
coloquei o nome dela Maria Goreti Oliveira Viana, aí eu trouxe o local, porque ele
falou muito da territorialidade, ela nasceu em Pedras de Fogo - Paraíba, enfim, essa
seria, pra mim, uma placa de formatura ideal. (Vitória, 2023, Diário De Campo).

Em seguida, Yasnaia compartilhou com o grupo a sua placa fabulada.

FIGURA 33 - Placa Yasnaia

Fonte: Resultado da Oficina ministrada em 21 de março de 2023. Autoria de Yasnaia Tavares.

93



Sobre a placa fábula da Vitória explicou:

Mais que uma placa eu imaginei a imagem de uma pessoa na universidade, como eu
já disse a minha família é de cabo verde na África e eu nao conheço minha família
de lá, não tenho fotos nem nada mas sei que eles não tiveram acesso à universidade,
aí peguei a foto de uma pessoa que pra mim poderia parecer ela mais jovem,
coloquei dentro de uma sala de aula, e olhando pra essa imagem fico pensando como
que seria ela, com todos os saberes tradicionais que deve ter dentro dentro de uma
sala de aula com a gente, pelo muito pouco que sei dela, sei que ela gosta de
dinheiro, então coloquei uns cálculos ali no quadro. Enfim, a fotografia me
proporciona materializar o que eu sempre sonhei. (Yasnaia, 2023, Diário De Campo)

Esse movimento de prática e feitura das placas fabuladas e de discorrer na reflexão

sobre essa prática é uma abertura muito significativa para atestarmos que o jogo fotográfico

inserido nas fotografias de formatura do Centro de Ciências Jurídicas no Campus Santa Rita é

excludente e contribui para que as pessoas negras inseridas naquele ambiente não se sintam

pertencentes, contribuindo assim para a manutenção do racismo estrutural, uma vez que como

podemos ver no material apresentado elas apagam a identidade e a subjetividade do sujeito

em questão, ressaltando não apenas a imagem da pessoa branca, mas também tudo que é

ligado à cultura branca, eurocentrada e colonial.

Observando as placas de formatura é evidente que as cotas raciais mexeram nas

estruturas desse jogo de poder que sempre existiu nessas fotografias, porém, é evidente

também que apenas as políticas de cota ainda não dão conta da permanência dos corpos

negros no espaço universitário. As cotas raciais representam um passo significativo na direção

de combater o racismo estrutural ao oferecer oportunidades de acesso à educação superior

para grupos historicamente marginalizados. No entanto, é importante reconhecer que, embora

as cotas tenham um impacto positivo na diversificação das universidades, elas sozinhas não

conseguem criar automaticamente um ambiente acolhedor e promover a equidade dentro das

instituições acadêmicas. Como aponta Gomes (2013, p. 55), "as cotas constituem uma medida

importante, mas ainda insuficiente para superar os obstáculos que dificultam a equidade no

acesso e a permanência desses estudantes nas universidades." A implementação bem-sucedida

de cotas raciais requer abordagens que levem em consideração a real subjetividade dos alunos

negros que adentrarem, precisa que se incluam políticas de apoio à permanência, programas

de sensibilização, criação de espaços inclusivos e levantar o debate Sobre as violências

racistas que esses alunos passam cotidianamente dentro da universidade, a fim de combater

efetivamente a discriminação e garantir que a diversidade seja valorizada e respeitada em

todos os aspectos da experiência universitária.

94



E aqui nesse espaço, essas discussões só aconteceram de forma tão significativa e tão

cheia de emoções por ter levado em consideração as particularidades e subjetividades de cada

um daqueles ali envolvidos, particularidades muitas vezes anuladas pela academia. A avó que

também ocupa aquele lugar, a janela da casa humilde por onde viaja, a máquina de costura, a

foto recortada por não querer mais estar registrado com aquela pessoa, super poder de dar e

receber afeto, os saberes populares e estar atento aos múltiplos corpos que encontramos nesse

espaço, como anuncia Corrêa (2017, p.102) "o corpo é uma matéria onde se exprime a

linguagem dos afetos. Ele tem o poder de afetar e ser afetado. Os afetos vão constituindo e

modificando o corpo, bem como podendo diminuir ou aumentar a potência de ser e agir do

mesmo" e Dossin (2018, p. 363) complementa ainda que “o afeto do sujeito ao olhar

completa a potência da imagem” foi essa a função da oficina, apenas ajudar a olhar uma

fotografia, por um outro viés.

Ao olharmos para essas fotografias nos deparamos com o que Kilomba vai chamar de

“princípio da ausência” (prefácio de Fanon, 2020) dentro das discussões sobre raça, e que

Soulages (2010) vai chamar de infotografável dentro do campo da construção de imagens, os

dois conceitos atrelados a prática nos apontam os silêncios existentes nessas fotografias, o

silêncio daqueles que construíram esse país e dele quase nada podem usar, o silêncio daquelas

mães negras que não puderam maternar os seus filhos por serem babás e maternar os filhos

brancos de suas patroas ensinando tudo que esses filhos compartilham hoje na universidade,

onde elas mesmas não podem ocupar, o silêncio de nossos corpos que foram obrigados a

adentrar no processo de ensino e aprendizagem com a referência do colonizador, negando

nossa corporalidade no aprendizado, os silêncios dos nossos afetos, onde as emoções nesse

espaço muitas vezes são negadas.

Ainda no último encontro da oficina, quando pergunto se eles querem fazer mais

alguma pontuação Ismael sem hesitar diz: "Antes eu via essas placas com desprezo, algo pra

mim que é insignificante por não me representar, agora eu não consigo mais desver agora para

mim, elas representam um problema", de certo modo todos eles concordam com Ismael

porque agora eles vão “inquietar-se diante de cada imagem” (Didi-Huberman, 2003) de placas

de formatura que encontrarem por aí. E essa imagem é um problema porque ela documenta

quem conseguiu permanecer naquele espaço, mas ela não diz daqueles que resistiram e vem

resistindo para que esse espaço seja um lugar mais democrático, ela é um problema porque ela

alimenta um imaginário social e coletivo de que só as pessoas brancas são capazes de produzir

95



ciência, ela é um problema porque nega toda identidade negra e indígena da acadêmia,

silêncios esses todos existentes nas frestas não materializadas dessas fotografias, sobre o que

foi apontado concordo com Rufino (2019) quando ele diz

Não creio na redenção colonial, aposto na fresta, defendo que há outros
caminhos possíveis. Contudo, essas possibilidades, para se manterem operando
na luta por justiças cognitivas/sociais, terão de atravessar o contínuo colonial,
terão de emergir como ações de transgressão e resiliência. A dimensão da
perpetuação dessa esfera de terror reflete o quanto são adoecidas as nossas
mentalidades, o quão blindados são os nossos esquemas de saber, o quão regulados
são os nossos corpos, tornando-nos impedidos/as cognitivamente de nos
desvencilhar dessa trama. (Rufino. 2019. p.37).

Para que isso acontecesse, foi necessário criar linhas de fuga propostas aqui no

contexto sociopolítico, as linhas de fuga têm a capacidade de questionar estruturas de poder

opressivas e de criar espaços de resistência e transformação. Elas desafiam as categorias

estabelecidas, desestabilizam as normas e geram possibilidades de mudança. Para Deleuze e

Guattari, as linhas de fuga são parte integrante de uma abordagem de pensamento nômade e

não hierárquico, onde a multiplicidade, a diferença e a complexidade são celebradas.

Batchen (2004, p.177) aponta que “os significados e valores de qualquer fotografia

individual estão absolutamente determinados por seu contexto, pelas atividades da cultura que

a rodeia e a inspira”, aqui podemos perceber que as fotografias das placas de formatura ainda

estão rodeadas de ações pautadas no pacto narcísico apontado por Bento (2022) que

argumenta sobre como esse pacto opera através da negação do racismo e da responsabilidade

individual, resultando em uma resistência à mudança estrutural e na manutenção da

supremacia branca. Ela argumenta que é fundamental romper com esse pacto para

efetivamente enfrentar o racismo sistêmico e construir uma sociedade mais justa e igualitária,

ou seja, esse "pacto da branquitude" de Cida Bento refere-se a um conjunto de normas sociais,

implícitas e explícitas, que sustentam o privilégio branco e mantêm a hierarquia racial,

invisibilizando tudo que diz respeito ao povo negro.

Sobre as referências ancestrais que estão presentes em todas as placas fabuladas, que

se configura pra gente como uma linha de fuga que vai combater esse pacto da branquitude,

podemos afirmar que é uma ferramenta indispensável para falarmos de pertencimento do

povo negro brasileiro. Sobre trazer para a vista essas referências ancestrais, Sodré (2017) vai

destacar que existe uma importância de reconhecer e valorizar essa ancestralidade negra como

parte fundamental da identidade brasileira, o autor enfatiza a necessidade de reivindicar e

96



celebrar a contribuição histórica, cultural e artística da população negra brasileira e seus

descendentes, que frequentemente foi subestimada, apagada ou negada o acesso a esse lugar

da universidade devido à herança colonial e ao racismo estrutural. Essa reivindicação aqui foi

feita através da fabulação dessas imagens, fabulação essa que opera fora da lógica tradicional

dentro da academia, de se pensar ciência muitas vezes apenas através da razão, excluindo todo

que envolve a emoção como ciência ou potência criadora.

Fora do tradicionalismo e, portanto, longe das ilusões de se encontrar uma aura de
autenticidade no passado, a tradição inscrita na ancestralidade representa um
momento de autonomia grupal enquanto memória continuada e vigilante de um
conjunto de regras e de personagens historicamente afinados com uma maneira
particular de ordenamento do real. Esse conjunto perfaz uma constelação de valores
coletivos (compartilhados, bem holístico, comunalismo etc.) historicamente
apresentada como um pensamento social ético que reflete as estruturas comunitárias
das sociedades africanas tradicionais. (Sodré, 2017, p.128).

As abordagens sobre a ancestralidade negra, para as discussões de pertencimento e

questões raciais, muitas vezes envolvem uma análise crítica das políticas de

embranquecimento e da invisibilidade histórica dos negros na formação da subjetividade

brasileira. Sodré (2017) também destaca como a valorização da ancestralidade pode contribuir

para a construção de uma autoestima positiva entre os afrodescendentes, empoderando-os a

enfrentar os desafios do racismo e a criar novas narrativas de identidade e representatividade,

através também da sensibilidade "é o sensível enquanto pré disposição originária do comum

que engendra a unidade dos sentidos e a conversão analógica (não dialética) de uns nos

outros, desvelando a conaturalidade ou o copertencimento entre corpo e mundo" (Sodré,

2017, p.135).

Sobre o assunto, HOOKS (1989, p.89) aponta que "Representação significa mais do

que sermos vistos. Significa como somos vistos e como interpretamos o que vemos." por isso

essa pesquisa buscou um movimentos de não só retratar esses alunos negros que hoje ocupam

o espaço universitário, busquei ir além, mostrar os afetos e as emoções que compõe um corpo

negro num espaço de criação de conhecimento para além da mera imagem, e assim criar,

reformular a memória coletiva sobre as pessoas negras, na representação e nos espaços.

Não é suficiente reconstituir peça por peça a imagem de um acontecimento do
passado para se obter uma lembrança; é necessário que esta reconstrução se opere a
partir de dados ou de noções comuns que se encontram tanto no nosso espírito como
no dos outros, porque elas passam incessantemente desses para aquele e
reciprocamente, o que só é possível se fizeram e continuam a fazer parte de uma
mesma sociedade” (Halbwachs, 1990, p.35)

97



Por fim, vale destacar aqui que a afetividade foi a força motriz para reger essa oficina,

e para encontrarmos as respostas que estavam sendo buscadas de forma muito singular desde

o início dessa caminhada. Sodré (2017, p. 170) vai apontar que "essas 'singularidades' são

formações impessoais que atravessam o corpo coletivo como afetos ou intensidades". Esse

encontro que formou um corpo coletivo em busca de entender o que está posto no jogo

fotográfico nas placas de formatura do curso de direito do CCJ Santa Rita nos comprovou que

ainda temos muito a percorrer quando se trata de corpos negros dentro desse espaço

acadêmico. Existem inúmeros vazios nessas fotografias que não dizem respeito apenas a nós,

pessoas negras que ocupam esse lugar no presente. Mas também dizem respeito aos nossos

que nem tiveram o direito de sonhar em ocupar este lugar, ou seja, as políticas de cotas

mexeram nas peças do jogo, o reformularam, criaram novas regras, estipularam novas

estratégias, trouxeram novos jogadores, mas ainda falta muito para conseguirmos alcançar

uma democratização deste jogo que está posto.

Compreendo que esta pesquisa até aqui nos mostrou que a troca afetiva emanada por

pessoas negras pode desempenhar um papel fundamental na luta antirracista, alimentando

uma resistência inspiradora e poderosa contra as ideologias de opressão e exclusão, ao passo

que as experiências pessoais e emocionais de pessoas negras ganham voz e vez dentro dos

espaços hegemônicos, criamos o poder de criar outros mundos, mundos mais pertencíveis.

Essas vozes iluminam as realidades complexas da discriminação racial, promovendo

democraia e pertencimento de uma gama de pessoas negras que passou ou passará por esse

lugar. Quando proponho para essas pessoas negras que hoje estão dentro da universidade a

criação dessas fotografias, compreendo que essas imagens contém tudo que elas foram, tudo

que elas são e tudo que um dia elas ainda virão a ser, e por isso essa imagem agora faz parte

de um outro jogo fotográfico, um jogo que não nos deixará esquecer que quando falamos de

pessoas negras e da construção de suas subjetividades, não podemos esquecer que a

sensibilidade será sempre nosso maior feitiço.

98



Figura 34 - Registro da finalização da oficina.

Fonte: Arquivo pessoal do pesquisador.

99



5 O QUE FICA E O QUE SE DESFAZ: CONSIDERAÇÕES FINAIS

Para além de todos os fatores externos que problematizam a pesquisa, houve também

um conflito interno que me atravessa a todo instante, não só aqui enquanto pesquisador, mas

no existir no mundo de modo geral, me recusando a ser o que o olhar colonial me condiciona,

não só a mim, mas todas as pessoas negras. Ser um homem preto que fala e existe através das

emoções e enxerga no afeto uma possibilidade de mobilização social veio à tona de forma

mais evidente no momento em que coloco meu corpo em contato com essas fotografias, e

percebo esses silêncios que se desdobram em tantas violências direcionadas para os meus

iguais. Percebo aqui que esse modo que as coisas vão se pondo, são de fato aspectos muito

parecidos com um jogo, jogo esse que me recusei a jogar com as regras que me foram

ofertadas, quando compartilho com a academia a ideia de analisar essas placas e pensar nesse

território tendo a afetividade e as emoções como agenciadores de um novo jogo as coisas

começam a fazer sentido para mim, me recordo da canção Era Nova de Gilberto Gil que diz

"só você poder me ouvir agora, já significa que dá pé" saio dessas águas que me afogavam,

com todas essas questões postas e percebo que sou ouvido nesse espaço, sinto que esse rio de

sentimento dá pé, e me dá mais segurança para continuar a caminhada.

Quando explico aqui o percurso metodológico que a pesquisa iria percorrer, pontuo

que chegaríamos em um certo lugar onde iríamos engolir essas fotografias, mastigá-las e

cuspirmos para o mundo de forma alterada, confesso que em alguns momentos me peguei

num imenso conflito, sem saber se eu engolia as fotografias ou se elas que estavam me

engolindo, de certo modo posso dizer com toda certeza que essa alternância aconteceu a todo

momento.

Num primeiro momento o desafio foi pensar em quais placas eu queria analisar,

percorri durante um ano os corredores da Universidade Federal da Paraíba e, ao passo que

andava por eles e observava essas imagens, pude perceber inúmeros fatores escondidos nessas

fotografias. Questões de gênero, quando percebo que todos os cursos que estão relacionados

ao cuidar do outro de certo modo, tem em sua grande maioria mulheres se formando, questões

geracionais quando percebo que pessoas mais velhas estão ali ocupando o curso de ciências

da religião, questões de classe, quando sou impedido de adentrar no campus da medicina e

dialogar com os departamentos ou alunos com a justificativa que lá não há pessoas negras

entre tantas outras questões que essas fotos atestam diariamente.

100



A partir desse meu encontro com essas fotografias começo a concordar com a

abordagem de Soulages (2010) que diz que a fotografia tem capacidade de desafiar a

percepção e de questionar a realidade. Ele argumenta que a fotografia não apenas reflete o

mundo, mas também cria uma nova realidade visual por meio de sua composição,

enquadramento e manipulação. Com isso, vou percebendo que a fotografia é uma forma de

arte que possui uma linguagem própria, capaz de comunicar ideias e sentimentos de maneira

única, e é em busca dessa comunicação da fotografia que começo minha caminhada em busca

de entender o que aquelas fotos poderiam dizer sobre meus pares na academia, e a cada passo

que dou na caminhada, janelas que vão abrindo e surgem inúmeros questionamentos sobre o

assunto.

Acho que o mais difícil de tudo nesse primeiro momento foi pensar em como

identificar as pessoas negras nas placas de formatura, o que poderia ser considerado como

negro ou não ali na imagem, uma vez que o Brasil é conhecido pela sua diversidade racial e

étnica, resultado de uma história de miscigenação que misturou povos indígenas, africanos e

europeus onde essa diversidade resultou em uma gama de tons de pele, desde os mais claros

até os mais escuros. Por mais que saibamos que no Brasil não é negro apenas aquele que tem

a pele retinta, podemos afirmar que essa mestiçagem nos trouxe grandes desafios, pois os

padrões de beleza eurocêntricos muitas vezes privilegiam tons de pele mais claros em

detrimento dos mais escuros. Mas quem era eu para dizer quem era e quem não era negro?

Outro fator me fazia pensar como era complexo pontuar as pessoas negras naquelas

imagens, pois se Soulages (2010) já havia me apontado que a fotografia não é apenas uma

representação estática da realidade, mas sim um campo de significados e possibilidades que

transcende sua aparência superficial, o que nos garantiria que aquelas imagens dispostas nas

paredes da universidade dentro desse modo de pensar e de registrar branco não poderiam ter

sido manipuladas também a cor de pele no tratamento dessas fotos?

Tentei de diversas maneiras encontrar alguma daquelas fotos antes do tratamento, não

obtive sucesso, como as fotografias eram mais antigas as empresas que fizeram as fotos não

tinham mais a imagem original, porém, com isso ainda inquieto dentro de mim, pedi para um

amigo cujo pai tem uma empresa de fotografia que atende as universidades particulares na

cidade, para que eu pudesse ter contato com as imagens antes e depois de tratadas, e então

pude confirmar minha suspeita ao observar o quanto as pessoas são embranquecidas da

imagem sem tratamento para a imagem tratada, o que comprova o que Soulages (2010) diz

101



quando aponta que fotografia não é apenas uma representação estática da realidade, mas sim

um campo de significados e possibilidades que transcende sua aparência superficial.

Essa transcendência aqui se deu a partir de um pacto, que utilizei Cida Bento (2022)

para falar do Pacto da Branquitude, é evidente que todos os signos corroboram para haver

uma manutenção da branquitude no poder, as roupas, o cabelo, o modo de vestir o tratamento

da fotografia. A pesquisa começou a fundamentar tudo aquilo que eu tinha quase certeza

quando iniciei este percurso, só que ela me mostrava o tempo todo que as fotografias

poderiam dizer muito mais, e disseram.

Ao passo que a pesquisa vai tomando forma, o pesquisador vai vivendo diariamente

aquele movimento, não foi diferente comigo, obcecado pelas fotografias de formatura passei a

perguntar a todas as pessoas negras que tiveram a oportunidade de adentrar e concluir essa

fase acadêmica, como havia sido a experiência na hora do registro fotográfico das placas, e a

resposta quase sempre a mesma "eu não quis aparecer na foto", quando questionava o porquê,

muito do que foi discutido aqui era levantado, "não se sentiam pertencentes", "não achava

bonito", "não tinha grana", "não tinha roupa" entre tantos outros, e quando perguntada se

tivesse condições ou se a foto valorizasse o que é importante para aquelas pessoas, se elas

desejariam ter esse registro, a maioria dizia que sim, muitas vezes para dar para suas mães e

avós como um troféu que iria dizer que se recusaram a ser o que o projeto colonial quis para

elas, e elas chegaram lá.

Foi necessário examinar como as narrativas dominantes, muitas vezes produzidas por

pessoas brancas, moldaram como os indivíduos e grupos racializados são retratados e

percebidos. Para podermos entender tudo que envolve a criação de imagem de pessoas negras

ao longo da história, as narrativas muitas vezes marginalizam e objetificam as pessoas não

brancas, reduzindo-as a estereótipos simplistas e desumanizadoras que precisam ser

revisitados, entrarem na discussão, serem apontadas e problematizados e foi exatamente isso

que busquei, falar das ausências, mas antes mostrar as presenças existentes nessas imagens.

Mas até então, tudo que está aqui pontuado tinha sido apenas uma percepção minha do

mundo, precisava ouvir mais gente, pois eu acredito que “um corpo não cessa de ser

submetido à erupção contínua de encontros, encontro com a luz, com o oxigênio, com os

alimentos, com os sons e palavras cortantes” (Lapoujade, 2002, p. 86) então fui em busca

destes encontros tendo consciência de que as potências do corpo se manifestam neles, é

102



preciso frisar que a Universidade é um espaço que propicia múltiplos atravessamentos e foi

através de um deles que cheguei no NEAB - Baobá Ymyrapytã um projeto de extensão que

atua no combate aos racismos, no acesso à justiça e na difusão das lutas afro-indígenas, lá tive

a oportunidade de me encontrar com Ismael Cardoso da Silva, Maykon Costa Serrão, Vitória

Evelly Simões de Oliveira Silva e Yasnaia Nóbrega Tavares e foi a partir desse encontro que

aconteceu mais uma desterritorialização, entre tantas que ocorreram durante o processo.

Quando Deleuze e Guattari tratam de "agenciamento", dentro da cartografia, apontam

sobre o ato de formar conexões e interações entre elementos diversos, sejam eles humanos,

não humanos, materiais ou conceituais. Que a cartografia não é apenas um mapeamento

geográfico, mas também uma representação dessas relações que vão se criando ao longo do

caminho, e dentro desses agenciamentos nos deparamos com o encontro que é um elemento

crucial para que tudo isso aconteça, que é no ato de se tangenciar a partir do contato com o

outro que diferentes elementos se conectam e interagem, criando novas possibilidades e

transformações, sabendo que não são previsíveis e podendo levar a resultados não-lineares. E

digo isso porque durante toda a pesquisa me encontrei conflituoso por falar de

contra-colonialidade e acabar por usar uma metodologia colonial, de pensadores europeus,

brancos e cisgeneros, conflito esse até pontuado na qualificação por Daniel Meirinho.

Por questões de tempo de não conseguir absorver outra metodologia (de forma

convencional) ou por estar focado em aprimorar a metodologia das minhas oficinas, e já ter

uma proximidade com a cartografia, decidi continuar, e me lembrei de algo que aprendi

quando fazia parte de um grupo de capoeira há muito tempo, que o cruzo, movimento de

cruzar saberes, é importante para a feitura de um sujeito preto como eu entender o mundo,

gingar entre o que não deveria ser, e o que procuramos fabular para existir, por isso, a

cartografia (sendo essa metodologia colonial) atrelada a minha trajetória, além de trazer todo

esse movimentos de beleza e poesia, me proporcionou uma ginga, como quando estamos em

uma roda de capoeira, um pé vai dentro, e em seguida o outro vai fora, buscando o

movimento dentro, para quando estivermos aqui fora, sabermos a hora exata de atacar, recuar,

se defender, lutar e dançar.

E foi essa a sensação que tive estando em campo, me encontrando com esses alunos,

compartilhando sentimentos tão íntimos e profundos, aprendendo com a palavra molhada,

(molhada pelas lágrimas que nos fizeram lembrar de nossas potências, e do que nos move no

mundo) que ainda dá tempo, e que na realidade ainda é como Vitória bem apontou em um de

103



nossos encontros: "É estranho chorar na Universidade e não ser por um motivo de tristeza,

raiva ou desespero", ao passo que me aliava saber que estávamos juntos construindo um

território acolhedor, mesmo que momentaneamente, me preocupava enxergar que

"Descendentes de escravocratas e descendentes de escravizados lidam com as heranças

acumuladas em histórias de muita dor e violência, que se refletem na vida concreta e

simbólica das gerações contemporâneas" Bento, 2022, p.23) porém, na vida de pessoas negras

os reflexos continuam sendo muito cruel, enquanto as pessoas não negras continuam

alimentando o pacto, muitas vezes até inconscientemente, esse movimento me fez perceber

que também precisamos apontar para essas pessoas não negras o lugar que elas ocupam e

trazer para a consciência, o pacto, o jogo e tudo que está posto.

Outro fator que o campo me aponta nesse processo de pesquisa foi o que essas fotos

das placas de formatura podem nos dizer sobre o que é ciência, foi através das fotos que essa

questão ficou muito latente em mim, durante o processo me questionava se o que estava

fazendo era ciência de fato, por ouvir diversas vezes que onde a ciência faz morada a poesia

não ganhava passagem, depois de todo esse processo envolvendo muita poesia científica,

fizemos um trieiro na morada da ciência, que junto a Martins (2007) que diz que "​​a

reficcionalização da persona negra como corpo de memória do conhecimento, conotando o

adjetivo negro como uma episteme, um saber e, não apenas, como uma epiderme, uma causa,

um lamento ou um pesar" podemos afirmar que não só é ciência, como também uma proposta

de outra forma de fazer ciência.

Foi por toda poética encontrada ao longo do caminho que nos foi permitido evidenciar

as ausências, os vazios, as permanências e discutir novas possibilidades de existir no mundo e

no espaço acadêmico, possibilidades estas vistas durante muito tempo como impossíveis,

assim como explanou um dos alunos durante a oficina, após muito estranhamento da

metodologia, Maikon enfatiza "Nunca tinha imaginado poder ver minha mãe numa

dissertação construindo ciência". E foi a partir do ato de imaginar e fabular que ela chegou

aqui, ajudando a comprovar que a Universidade ainda não dá conta da existência de corpos

negros nesse espaço, e só as políticas de permanência, assim como a política de cotas também

não dão conta na nossa existência nesse território, precisa-se ir além, buscar meios de quebrar

o pacto da branquitude, de ressinificar os espaços, refletir sobre quais memórias coletivas

ocupam aquele lugar, entender o jogo fotográfico existente nas imagens que criam a

representação da "cara da universidade" e assim efetivar o nosso modo de ocupar esse lugar,

104



aqui, apresento um deles, neste ambiente de memória que o corpo se transveste em uma nova

fotografia e esculpe uma produção cientifica singular, democrática e afetuosa.

Se faz necessário aqui também botar reparo de forma ainda mais intensa e profunda do

papel da comunicação enquanto ciência, de como ela pode por outros olhares, abrir portas

para a democratização da sociedade, pois nesse trajeto pude perceber como a comunicação

desempenha um papel fundamental na construção de uma sociedade democrática, pois é

através do intercâmbio de informações, ideias e perspectivas que os sujeitos podem participar

desde o processo de tomada de decisões e no funcionamento das instituições públicas, até a

construção da subjetividade dos indivíduos, foi através desta ciência que pude construir todo

esse caminho até aqui, com isso, saio dessa experiência com mais orgulho do comunicador

que estou me tornando diariamente.

Com tudo isso, o que posso dizer é que as fotografias de formatura são registros

visuais que quando olhadas com um olhar mais crítico, conseguimos visualizar as normas

culturais e sociais de uma determinada época, lugar e território, aqui elas nos serviu como um

documento que atesta uma falha na sociedade democrática de direito, podemos ver através

dos silêncios, das frestas e do infotografável existentes nessas imagens que elas não só

mostram predominante ou exclusivamente pessoas brancas, mas elas mostram a não

existência de pessoas negras. E vale atentar-se que em nenhum momento eu pontuei quem são

as pessoas negras ou brancas que estão nas fotos, a ideia aqui não era criar um negrômetro, o

pacto é tão bem acordado que não se precisa dizer, ele já está lá. A intensão aqui não era criar

um negrômetro e dizer quem é ou não é negro, até porque no Brasil isso é uma tarefa muito

difícil, não precisou muito para que as ausências aparecem nesse percurso, ausências que

falam mais alto, porém continuamos não existindo, e a partir dai vai se criando um espaço de

universidade pública, não tão publica assim, políticas de permanência que não garantem tanta

permanêcia assim, uma política de inclusão, não tão inclusa assim.

Quando observo a ausência de pessoas negras ou a presença limitada delas nas

fotografias de formatura, sobre os negros que entraram na Universidade, reflito como o direito

a essa memória os foram negados, uma vez que não quiseram sair nessas fotos por não se

sentirem representados, ou tiveram que se render as amarras do colonialismo e serem

padronizados, padrão essa que anulava toda a sua subjetividade negra, a quem não teve nem o

direito de entrar, reflito sobre o pertencimento de um espaço que teoricamente seria direito de

todos, mas na prática muitas vezes tem uma cor, um CEP e uma realidade específica. Em sua

105



grande maioria, as conquistas acadêmicas e sociais são associadas predominantemente à

comunidade branca, reforçando uma narrativa de supremacia colonial e desvalorizando as

realizações de grupos negros. Isso pode subconscientemente reforçar a ideia de que as pessoas

brancas são as únicas dignas de reconhecimento e sucesso, marginalizando e invisibilizando

as realizações de outras comunidades.

Por isto, também vale ressaltar que nós, população negra não deixamos morrer os

nossos saberes, nossa cultura, nossos afetos, por mais que a branquitude tente a todo custo

inconsciente ou não, apagar nossas subjetividades ou nos medir por uma única régua, essa

pesquisa também é a comprovação que existem outras ciências sendo feitas, outros sabes, um

exemplo é a máquina de costura de Dona Maria Gorete, avó da estudante Vitória Evelly,

mulher negra, cacheada, primeira advogada da família que também nos ensina o que é ciência,

e nos mostra que não nos silenciaram, que muitas vezes, mesmo não tendo vez, nem voz,

fomos traçando rotas/linhas de fuga para que não fossem exterminados ao longo da história.

Outro ponto que também chama atenção é que essa pesquisa não buscou defender que

todas as pessoas negras precisam necessariamente ocupar este lugar, mas sim que todas as

pessoas negras tivessem a escolha de querer ou não ocupar esse lugar, o que levantamos

analisando as fotografias é que de formatura é que para termos a escolha ainda falta um longo

caminho, que depende de muita luta e resistência, mas lembrando que a resistência também é

deles, que resistem ao nosso modo negro de pensar no mundo e fazer ciência.

Enquanto cartógrafo que percorreu e mapeou esses lugares, sentimentos, encontros,

afetos e vazios, buscarei não esquecer todas essas miudezas que a pesquisa me proporcionou e

findo com mais vontade que nunca de continuar dando importância ao que elas podem nos

oferecer, como uma cantiga que se usa na umbanda para chamar a entidade do Boiadeiro que

diz "pedrinha, miudinha, pedrinha de aruanda aê, uma é maior, outra é menor, mas a pequena

é que me alumeia" percebo que a academia é sim um lugar de construção de conhecimento e

de encontros bonitos e importantes, mas também é preciso dizer da importância que se tem

em fazer o curso em outros territórios que também nos formam enquanto pesquisadores,

territórios esses vistos como menos importantes pelo olhar colonizador, as imagens não

fotografadas, as avós, a janela que é a porta para o mundo, as rodas de capoeira, o silêncio, o

poder da memória afetiva, a palavra molhada, o encontro com outro, e a ciência, ou melhor, as

ciências. O convite que fica é que possamos estar sempre atentos aos mistérios, por menores

que sejam.

106



REFERÊNCIAS

ALMEIDA, Sílvio Luiz de. Racismo Estrutural / Silvio Luiz de Almeida. -- São Paulo :
Sueli Carneiro ; Pólen, 2019.

ALCÂNTARA, RL de S.; SERRA, Elizabeth de Oliveira; MIRANDA, Osmilde Augusto. O
que eu falo, o que eu faço, o que eu sou: colonialidade do saber, do poder e do ser como
perspectiva analítica das questões étnico-raciais no Brasil. 2017.

A Voz da Raça. São Paulo, 20 abr. 1932; 18 mar. 1933; 25 mar. Disponível em
<http://memoria.bn.br/pdf/845027/per845027_1933_00024.pdf> Acesso em: 23/10/2022

AGAMBEN, Giorgio. O que é um dispositivo?. Outra travessia, n. 5, p. 9-16, 2005.

AZOULAY, Ariella. Desaprendendo as origens da fotografia. ZUM - Revista de Fotografia,
n. 17, 2019.

BAGGI, Cristiane Aparecida dos Santos; LOPES, Doraci Alves. Evasão e avaliação
institucional no ensino superior: uma discussão bibliográfica. Avaliação: Revista da
Avaliação da Educação Superior (Campinas), v. 16, n. 02, p. 355-374, 2011.

BALLESTRIN, Luciana. América Latina e o giro decolonial. Revista Brasileira De Ciência
Política, p. 89-117, 2013.

BARDIN, Laurence. Análise de Conteúdo, Edições Loyola, 2010.

BATCHEN, Geoffrey. Arder en deseos: la concepción de la fotografía. Barcelona: Gustavo
Gili, 2004.

BENTO, Cida. O pacto da branquitude. Companhia das Letras, 2022.

BRASIL, Antônio Cláudio. A revolução das imagens. Rio de Janeiro: Editora Ciência
Moderna, 2005.

BRASIL. Constituição (1824) Constituição Política do Império do Brasil. Rio de Janeiro,
1824. Disponível em <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao24.htm>.
Acesso em 23 out. 2022.

________. Constituição (1891). Lex: Constituição dos Estados Unidos do Brasil, de fevereiro
de 1891. Disponível em:
<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Constituicao/Constituicao91.htm>. Acesso em: 23 out.
2022.

________. Constituição (1988). Constituição da República Federativa do Brasil de 1988.
Disponível em https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicaocompilado.htm.
Acesso em 23 out. 2022.

107

http://memoria.bn.br/pdf/845027/per845027_1933_00024.pdf
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao24.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Constituicao/Constituicao91.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicaocompilado.htm


________. Decreto nº 1.331-A, de 17 de fevereiro de 1854. Aprova o Regulamento para a
reforma do ensino primário e secundário do Município da Côrte. Lex: Município da Côrte,
Província do Rio de Janeiro, 1854.

________. Decreto nº 7.030-A, de 6 de setembro de 1878. Crêa cursos nocturnos para
adultos nas escolas publicas de instrucção primaria do 1º gráo do sexo masculino do
municipio da Côrte. Pasta de Negócios do Império, Província do Rio de Janeiro, 1878.

________. Decreto n° 7.824 de 11 de outubro de 2012. Regulamenta a Lei n° 12.711/2012.
Diário Oficial da República Federativa do Brasil, Poder Executivo, Brasília, DF: 15 de
outubro de 2012. Disponível em:
<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011-2014/2012/decreto/d7824.htm>. Acesso em:
22/10/2023.

________. Lei nº 16, de 12 de agosto de 1834. Dispõe sobre alterações e adições à
Constituição Politica do Imperio, nos termos da Lei de 12 de Outubro de 1832. Casa Civil,
Província do Rio de Janeiro, RJ: 12 de agosto de 1834. Disponível em:
<https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/lim/lim16.htm.>. Acesso em: 22/10/2022.

________. Lei nº 2.040 de 28 de setembro de 1871. Lei do Ventre Livre que Declara de
condição livre os filhos de mulher escrava que nascerem desde a data desta lei, libertos os
escravos da Nação e outros, e providencia sobre a criação e tratamento daqueles filhos
menores e sobre a libertação anual de escravos. disponível em:
<https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/lim/lim2040.htm> acesso em: 23/10/2022.

________. Lei nº 3.270 de 28 de setembro de 1885. Lei dos Sexagenários que Regula a
extinção gradual do elemento servil. disponível em:
<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/lim/LIM3270.htm>. Acesso em: 23/10/2022.

________. Lei nº 3.353, de 13 de maio de 1888. Lei Áurea que Declara extinta a escravidão
no Brasil.. disponível em: <https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/lim/lim3353.htm>.
Acesso em: 23/10/2022.

________. Lei n° 12.711, de 29 de agosto de 2012. Dispõe sobre o ingresso nas
universidades federais e nas instituições federais de ensino técnico de nível médio e dá outras
providências. Diário Oficial da República Federativa do Brasil, Poder Executivo, Brasília,
DF: 30 de agosto de 2012. Disponível em:
<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011-2014/2012/lei/l12711.htm>. Acesso em:
22/10/2020.

BARTHES, R. (1980). A câmara clara: Nota sobre a fotografia. Rio de Janeiro: Nova
Fronteira.

BORGES, Edson. A rota da liberdade do negro Cosme Bento das Chagas e a Balaiada
(1838-1841). Portal Geledés, v. 17, 2009.

108

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011-2014/2012/decreto/d7824.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/lim/lim16.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/lim/lim2040.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/lim/LIM3270.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/lim/lim3353.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011-2014/2012/lei/l12711.htm


BORGES, M. C. A. Parecer de reserva de vagas. UFPB: CONSELHO SUPERIOR DE
PESQUISA E EXTENSÃO (CONSEPE), João Pessoa: 2010.

HOOKS, Bell. Talking back: Thinking feminist, thinking black. South End Press, 1989.

HOOKS, Bell. Black Looks: Race and Representation. Boston: South End Press. 1992.

HOOKS, Bell. Olhares negros: raça e representação. Editora Elefante, 2019.

CÂMARA, Rosana Hoffman. Análise de conteúdo: da teoria à prática em pesquisas sociais
aplicadas às organizações. Revista Interinstitucional de Psicologia, 6 (2). Jul-dez, 2013,
179-181.

CAPLAN, S. Using focus group methodology for ergonomic design. Ergonomics, v. 33, n. 5,
p. 527-33, 1990.

CARNEIRO, Édison. A Lei do Ventre-livre. Afro-Ásia, n. 13, 1980.

CORRÊA, M. O que pode um corpo na escola? Uma cartografia das potencialidades do
corpo em espaço de escolarização. 2017. 121 f. 2017. Tese de Doutorado. Dissertação
(Mestrado em Educação). Universidade Regional de Blumenau, Blumenau.

DANTAS, Carolina Vianna et al. Racialização e mobilização negra nas primeiras décadas
republicanas. Educação e Relações Raciais, 2010.

DELEUZE, G. Conversações (1972-1990). Tradução de Peter Pál Pelbart. São Paulo: Editora
34, 3ª ed. 2013.

DELEUZE, G.; GUATTARI, F. Mil platôs: Capitalismo e esquizofrenia 2. Tradução de Peter
Pál Pelbart e Janice Caiafa. São Paulo: Ed. 34, v. 5, 1997.

DIDI-HUBERMAN, Georges. Images malgré tout. Paris: Minuit, 2003.

________. Georges. Quando as imagens tocam o real. PÓS: Revista do Programa de
Pós-graduação em Artes da EBA/UFMG, p. 206-219, 2012.

________. Georges. A imagem sobrevivente: história da arte e tempo dos fantasmas segundo
Aby Warburg. Rio de Janeiro: Contraponto, 2013.

DOMINGUES, Petrônio. Um" templo de luz": Frente Negra Brasileira (1931-1937) e a
questão da educação. Revista Brasileira de Educação, v. 13, p. 517-534, 2008.

DOSSIN, Francielly Rocha. Sobre o regime de visualidade racializado e a violência da
imageria racista: notas para os estudos da imagem. Anos 90: Revista do Programa de
Pós-Graduação em História, v. 25, n. 48, 2018. Disponível em
https://doi.org/10.22456/1983-201x.77582. Acesso em 23 out. 2022.

DUBOIS, Philippe. Ato Fotográfico (o). Papirus Editora, 1994.

DELEUZE, G.; PARNET, C. Diálogos. São Paulo: Escuta, 1998.

109

https://doi.org/10.22456/1983-201x.77582


ESPINOSA, B. Ética. Tradução e prefácio de Lívio Xavier. Rio de Janeiro: Editora Ediouro,
1988.

FANON, Frantz. Os condenados da terra. Editora Schwarcz-Companhia das Letras, 2022.

Fanon, F. (1952). Peles Negras, Máscaras Brancas. Salvador: Editora UFBA.

FERREIRA, Jackson. " Por hoje se acaba a lida": suicídio escravo na Bahia (1850-1888).
Afro-Ásia, n. 31, 2004.

FLUSSER, Vilém. Fotografia: para uma filosofia da técnica. Lisboa: Relógio D'Água,
1998. GREIMAS

FONSECA, T. M. G. & KIRST, P.G. Cartografia e devires: a construção do presente. Porto
Alegre: UFRGS, 2003.

GOIÁS. [1835] Lei n.º 13 de 23 de junho de 1835. In: DVD Coleção de Documentos de
História da Educação de Goiás (vol. 01): legislação. Goiânia: UFG, REHEG.

GOMES, P. C. C. O lugar do olhar: elementos para uma geografia da visibilidade.Rio de
Janeiro: Bertrand Brasil, 2013.

GONZALEZ, L. Por um feminismo afro-latino-americano: ensaios, intervenções e
diálogos. Organização Flávia Rios e Márcia Lima. Rio de Janeiro: Zahar, 2020.

GUATTARI, F.; ROLNIK, S. Micropolítica: cartografias do desejo. Petrópolis:Vozes, 1996.

GUIMARÃES ROSA, J. Grande sertão: veredas. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1986.

HALBWACHS, M. A memória coletiva. São Paulo: Vértice, 1990.

HARAZIM, Dorrit. 2016. O instante certo. São Paulo: Companhia das Letras.

IBGE, Instituto Brasileiro de Estatística e Geografia. Pesquisa Nacional por Amostra de
Domicílios 2008. IBGE; 2008. Disponível em: www.ibge.gov.br. Acesso em 10 out. 2020.

Instituto Brasileiro de Estatística e Geografia (IBGE). Pesquisa Nacional por Amostra de
Domicílios 2008. IBGE; 2008. [acessado 201020 out 20]. Disponível em: www.ibge.gov.br.

Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE). (2010). Censo Demográfico 2010:
Características da população e dos domicílios - Resultados do universo. Rio de Janeiro:
IBGE.

Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE). (2016). Pesquisa Nacional por Amostra
de Domicílios Contínua - PNAD 2016. Rio de Janeiro: IBGE.

IPEA, Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada; FBSP, Fórum Brasileiro de Segurança
Pública. Atlas da Violência 2019. Brasília: Rio de Janeiro: São Paulo: Instituto de Pesquisa
Econômica Aplicada; Fórum Brasileiro de Segurança Pública. 2019. Disponível em

110

http://www.ibge.gov.br
http://www.ibge.gov.br


https://www.ipea.gov.br/atlasviolencia/download/19/atlas-da-violencia-2019. Acesso em 21
out 2022.

IMARISHA, Walidah et al. Reescrevendo o futuro: usando ficção científica para rever a
justiça. Trad.: Jota Mombaça. São Paulo: Fundação Bienal de São Paulo, 2016.

JANOTTI, Maria de Lourdes Monaco. Balaiada: Construção Da Memória Histórica. História
(São Paulo), v. 24, p. 41-76, 2005. Disponível em
https://www.scielo.br/j/his/a/8hSqyNvfZJp6mRbSPkKKxPy/?format=pdf&lang=pt. Acesso
em 20 out. 2022.

JUNIOR, Itamar Vieira. Torto arado. Todavia, 2019.

KPLM, Kafka. Pour une littérature mineur, com Félix Guattari, Paris, Minuit,1975.
[Ed.bras.: Kafka. Por uma literatura menor, Rio de Janeiro, Imago,1977].

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. Editora
Cobogó, 2020.

LAPOUJADE, David. O corpo que não aguenta mais. In: Nietzsche e Deleuze - Que pode o
corpo. Org. Daniel Lins e Sylvio Gadelha. Rio de Janeiro, p. 81-90. 2002.

LISSOVSKY, Mauricio. A vida póstuma de Aby Warburg: por que seu pensamento seduz os
pesquisadores contemporâneos da imagem? Boletim do Museu Paraense Emílio Goeldi.
Ciências Humanas. Belém. v. 9, nº 2, p. 305-322, maio-ago. 2014.

MARTINS, Leda. A fina lâmina da palavra. O Eixo e a Roda: revista de literatura
brasileira, v. 15, p. 55-84, 2007.

MAZZA, Débora; SPIGOLON, Nima Imaculada. Educação, exílio e revolução: o camarada
Paulo Freire. Revista Brasileira de Pesquisa (Auto) biográfica, v. 3, n. 7, 2018.

MOURA, Carla Borin. Cartografia como método de pesquisa em arte. Seminário de História
da Arte-UFPel, n. 2, 2012.

MOURA, Clóvis. Rebeliões da senzala. Porto Alegre: Mercado Aberto, 1988.

NASCIMENTO, Abdias. O Genocídio Do Negro Brasileiro: Processo De Um Racismo
Mascarado. Rio de Janeiro: Paz e terra, 1978.

NASCIMENTO, Abdias. O quilombismo. Editora Perspectiva SA, 2020.

PICADO, Benjamin. Os regimes do acontecimento na imagem fotográfica. Do “estilo
documentário” à “imersão testemunhal”, no fotojornalismo e na fotografia documental. In:
BRASIL, André; MORETTIN, Eduardo; LISSOVISKY, Mauricio. Visualidades hoje.
Brasília: EDUFBA; Salvador: COMPÓS, 2013, p. 15‐40.

PIRES, Thula Rafaela de Oliveira. Estruturas intocadas: Racismo e ditadura no Rio de
Janeiro. Revista Direito e Práxis, v. 9, p. 1054-1079, 2018.

111

https://www.ipea.gov.br/atlasviolencia/download/19/atlas-da-violencia-2019
https://www.scielo.br/j/his/a/8hSqyNvfZJp6mRbSPkKKxPy/?format=pdf&lang=pt


PASSOS, E.; KASTRUP, V.; ESCÓSSIA, L. (Org.). Pistas do método da cartografia:
pesquisa-intervenção e produção de subjetividade. Porto Alegre: Sulina, 2009, p. 52-75.

PRADO FILHO, Kleber; TETI, Marcela Montalvão. A cartografia como método para as
ciências humanas e sociais. Barbarói, p. 45-59, 2013.

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do saber, eurocentrismo e América Latina. In.: LANDER,
Edgardo (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais: Perspectivas
latino-americanas. Buenos Aires: Clacso Livros, 2005.

RACIONAIS. Da ponte pra cá. São Paulo: Zimbabwe Records: 2002. 8:47 min. Disponível
em
<https://www.youtube.com/watch?v=Xe8DN92jtbg&list=OLAK5uy_mAtZHHv4fBd-f2iczE
Fb3cuBlLQMWqwsw & index=21> . Acesso em 08 out. 2020.

RIBEIRO, Bianca Zanella. Inclusão e diversidade racial nas universidades públicas
brasileiras: uma análise da representatividade na publicidade institucional em uma década da
Lei de Cotas. 2023.

ROLNIK, S. Cartografia sentimental: transformações contemporâneas do desejo. 2ª ed.
Porto Alegre: Sulina; Editora da UFRGS, 2014.

RUFINO, Luiz. Pedagogia das encruzilhadas. Mórula editorial, 2019.

SÃO PAULO, Constituições de 1934 e 1937: a era Vargas. 2002. Disponível em:
<www.al.sp.gov.br/noticia/?id=264668>. Acesso em: 25/10/2022

SANTOS, Antônio Bispo dos. Colonização, Quilombos, Modos e Significações.
Brasília: INCTI/UnB, 2015

SCHWARTZ, Stuart B. Segredos internos: engenhos e escravos na sociedade colonial
1550-1835. São Paulo: Companhia das Letras, 1988.

SEALY, M. Decolonizing the Camera: Photography in Racial Time. Londres: Lawrence e
Wishart, 2019.

SOARES, Hellen Cerqueira. A Escolarização do negro na Primeira República. 2014. 15 f.
Trabalho de Conclusão de Curso (Especialização em Formação de Profissionais na Educação)
– Faculdade de Educação, Universidade Federal da Grande Dourados, Dourados, MS, 2014.

SOULAGES, François. Esthétique de la Photographie : la perte et le reste. Paris: Éditions
Nathan, 1998.

SOULAGES, François. Estética da fotografia: perda e permanência. Senac, 2010.

SONTAG, Susan. Sobre fotografia. Editora Companhia das Letras, 2004.

112

https://www.youtube.com/watch?v=Xe8DN92jtbg&list=OLAK5uy_mAtZHHv4fBd-f2iczEFb3cuBlLQMWqwsw&index=21
https://www.youtube.com/watch?v=Xe8DN92jtbg&list=OLAK5uy_mAtZHHv4fBd-f2iczEFb3cuBlLQMWqwsw&index=21
http://www.al.sp.gov.br/noticia/?id=264668


SILVA, Nina, CULTNE. CULTNE NA TV - Programa Nina Silva. YouTube, 13 de abril de
2019. Disponível em:<https://www.youtube.com/watch?v=ErrhRcQe0Vo>. Minuto: 25:15
Acesso em 01 nov. 2022.

SODRÉ, Muniz. Pensar nagô. Editora Vozes Limitadas, 2017.

TARGA, Renato Simões. Fotografias Online: como o compartilhamento na Internet
influencia a fotografia. Dissertação (Mestrado em Ciência da Comunicação) - Universidade
de São Paulo, Programa de Pós-Graduação em Ciências da Comunicação (PPGCOM). São
Paulo, 2010.

VALLE, Isabella C. B. R. V. Mulheres Fotógrafas: Resistências, Enfrentamentos E As Redes
De Visibilidade No Contexto Do Recife. 2017. 392 f. Tese (Doutorado) - Programa de
Pós-graduação em Comunicação, Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2017.

113

https://www.youtube.com/watch?v=ErrhRcQe0Vo

	8c0733902651a6a49b07f908d56de7af18748aaadf1fa2b06c48116ad7e3cf7c.pdf
	Dissertação Lucas Mendes para postar .docx

	a5745544536bb130f16e864ffa870c639f63ff35531783438caa3747fef9a328.pdf
	8c0733902651a6a49b07f908d56de7af18748aaadf1fa2b06c48116ad7e3cf7c.pdf
	Ata_de_defesa_-_Lucas_Ribeiro_Mendes_assinado_assinado.pdf
	Dissertação Lucas Mendes para postar .docx




