
UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA – UFPB 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES - CCHLA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM SOCIOLOGIA - PPGS  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A espiritualidade “não religiosa” como busca de 

significado e conexão na modernidade tardia: uma análise 

a partir da teoria da ressonância de Hartmut Rosa. 
 

 

 

 

 

NESTOR FIGUEIREDO 

 

 

 

 

 

 

 

 

João Pessoa – PB 

2025



 

 

 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA – UFPB 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES - CCHLA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM SOCIOLOGIA - PPGS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A espiritualidade “não religiosa” como busca de 

significado e conexão na modernidade tardia: uma análise 

a partir da teoria da ressonância de Hartmut Rosa. 
 

 

 

 

 

NESTOR FIGUEIREDO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

João Pessoa – PB 

2025 



ii 

 

NESTOR FIGUEIREDO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A espiritualidade “não religiosa” como busca de 

significado e conexão na modernidade tardia: uma análise 

a partir da teoria da ressonância de Hartmut Rosa. 
 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de 

Pós-Graduação em Sociologia, Centro de 

Ciências Humanas, Letras e Artes da 

Universidade Federal da Paraíba, como 

requisito final para obtenção do título de 

mestre em Sociologia.  

 

Área de concentração: Sociologia. 

Linha de Pesquisa: Poder, Cultura e Crítica. 

 

 

Orientadora: Prof.ª Dr.ª Simone Magalhães Brito 

 

 

 

João Pessoa – PB 

2025 



iii 

 

 



iv 

 

 



v 

 

 



vi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
À humanidade. 

 

 

 



vii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Agradecimentos 

 

Aos meus pais, pelo investimento consciente em minha formação; 

À minha esposa, pela parceria, paciência e apoio em cada etapa da jornada; 

Aos meus mestres, por serem parte essencial desse percurso. 



viii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Nonada. O diabo não há! É o que eu digo, se for... Existe é homem humano. Travessia”. 

 

(Guimarães Rosa) 

 



ix 

 

Resumo 

 

 

 

FIGUEIREDO, Nestor. A espiritualidade “não religiosa” como busca de significado e conexão 

na modernidade tardia: uma análise a partir da teoria da ressonância de Hartmut Rosa. 2025. 

141p. Dissertação (Mestrado em Sociologia). Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 

2025. 

 

 

 

Esta dissertação propõe uma crítica à noção de espiritualidade “não religiosa” e investiga seus 

usos contemporâneos, especialmente no campo da saúde e da formação médica. O trabalho 

parte do diagnóstico de que tal categoria apresenta fragilidades conceituais e epistemológicas, 

funcionando muitas vezes como uma metalinguagem religiosa disfarçada, pouco adequada ao 

tratamento científico e à pluralidade das experiências existenciais contemporâneas. Para isso, a 

pesquisa mobiliza a teoria da ressonância de Hartmut Rosa como uma alternativa teórica e 

metodológica, especialmente por meio do conceito de ressonância vertical, capaz de descrever 

experiências de sentido e conexão sem recorrer ao aparato linguístico das formas religiosas. O 

percurso analítico divide-se em quatro capítulos: (1) reconstrução crítica das categorias 

espiritualidade e secularização na tradição sociológica; (2) apresentação e análise da teoria da 

ressonância como alternativa relacional e crítica; (3) mapeamento empírico da presença da 

espiritualidade na literatura e nos currículos de disciplinas da medicina; e (4) articulação entre 

os dados empíricos e o modelo analítico da ressonância, com a sugestão de uma sociologia da 

religião pós-secular. A hipótese central é que a teoria da ressonância permitiria ampliar a análise 

sociológica de experiências existenciais — religiosas (espiritualidade/s) ou não —, superando 

tanto o foco tradicional na crença institucional quanto os limites da espiritualidade como 

categoria genérica. A dissertação intenciona contribuir para a reflexão crítica na sociologia da 

religião e para uma abordagem teoricamente mais rigorosa e plural, inclusive  na formação 

médica, diante das demandas simbólicas contemporâneas por sentido e conexão na 

modernidade tardia. 

 

Palavras-chave: espiritualidade “não religiosa”; sociologia da religião; Hartmut Rosa; 

secularização; ressonância; medicina. 

 

 

 



x 

 

Abstract 
 

 

 

FIGUEIREDO, Nestor. The “non-religious” spirituality as a search for meaning and 

connection in late Modernity: an analysis based on Hartmut Rosa’s theory of resonance. 2025. 

141p. Dissertation (Master’s in Sociology). Federal University of Paraíba, João Pessoa, 2025. 

 

 

 

This dissertation offers a critique of the notion of “non-religious” spirituality and investigates 

its contemporary uses, particularly in the field of health and medical education. It departs from 

the diagnosis that this category presents conceptual and epistemological fragilities, often 

functioning as a disguised religious metalanguage, ill-suited to scientific treatment and to the 

plurality of contemporary existential experiences. To this end, the research mobilizes Hartmut 

Rosa’s theory of resonance as a theoretical and methodological alternative, especially through 

the concept of vertical resonance, capable of describing experiences of meaning and connection 

without resorting to the linguistic apparatus of religious forms. The analytical path is divided 

into four chapters: (1) critical reconstruction of the categories of spirituality and secularization 

in sociological tradition; (2) presentation and analysis of the theory of resonance as a relational 

and critical alternative; (3) empirical mapping of the presence of spirituality in academic 

literature and in medical school curricula; and (4) articulation between empirical data and the 

analytical model of resonance, suggesting a post-secular sociology of religion. The central 

hypothesis is that the theory of resonance allows an expanded sociological analysis of 

existential experiences — whether religious (spirituality/ies) or not — overcoming both the 

traditional focus on institutional belief and the limits of spirituality as a generic category. This 

dissertation aims to contribute to critical reflection in the sociology of religion and to a more 

rigorous and plural theoretical approach — including in medical education — in light of 

contemporary symbolic demands for meaning and connection in late modernity. 

 

Keywords: “non-religious” spirituality; sociology of religion; Hartmut Rosa; secularization; 

resonance; medicine. 

 

 

 

 



xi 

 

Resumen 
 

 

 

FIGUEIREDO, Nestor. La espiritualidad “no religiosa” como búsqueda de significado y 

conexión en la modernidad tardía: un análisis a partir de la teoría de la resonancia de Hartmut 

Rosa. 2025. 141p. Disertación (Maestría en Sociología). Universidad Federal de Paraíba, João 

Pessoa, 2025. 

 

 

 

Esta disertación propone una crítica a la noción de espiritualidad “no religiosa” y examina sus 

usos contemporáneos, especialmente en el campo de la salud y la formación médica. Parte del 

diagnóstico de que dicha categoría presenta fragilidades conceptuales y epistemológicas, 

funcionando muchas veces como una metalengua religiosa encubierta, poco adecuada al 

tratamiento científico y a la pluralidad de las experiencias existenciales contemporáneas. Para 

ello, la investigación moviliza la teoría de la resonancia de Hartmut Rosa como una alternativa 

teórica y metodológica, en particular a través del concepto de resonancia vertical, capaz de 

describir experiencias de sentido y conexión sin recurrir al aparato lingüístico de las formas 

religiosas. El recorrido analítico se divide en cuatro capítulos: (1) reconstrucción crítica de las 

categorías de espiritualidad y secularización en la tradición sociológica; (2) presentación y 

análisis de la teoría de la resonancia como alternativa relacional y crítica; (3) mapeo empírico 

de la presencia de la espiritualidad en la literatura académica y en los planes de estudio de las 

facultades de medicina; y (4) articulación entre los datos empíricos y el modelo analítico de la 

resonancia, con la propuesta de una sociología de la religión pos-secular. La hipótesis central 

es que la teoría de la resonancia permite ampliar el análisis sociológico de las experiencias 

existenciales — religiosas (espiritualidad/es) o no —, superando tanto el enfoque tradicional en 

la creencia institucional como los límites de la espiritualidad como categoría genérica. La 

disertación pretende contribuir a la reflexión crítica en la sociología de la religión y a un enfoque 

teórico más riguroso y plural — también en la formación médica — ante las demandas 

simbólicas contemporáneas de sentido y conexión en la modernidad tardía. 

 

Palabras clave: espiritualidad “no religiosa”; sociología de la religión; Hartmut Rosa; 

secularización; resonancia; medicina. 

 



xii 

 

Sumário 
 

INTRODUÇÃO ...................................................................................................................... 12 

CAPÍTULO 1 .......................................................................................................................... 22 

A ideia de uma espiritualidade para além do religioso ......................................................... 22 

1.1 A sociologia da religião e a secularização como teoria dominante ............................ 22 

1.2 A espiritualidade no contexto de uma modernidade (des)secularizada ...................... 30 

1.3 Algumas propostas de espiritualidade “não religiosa” ............................................... 38 

CAPÍTULO 2 .......................................................................................................................... 46 

A teoria da ressonância: do contexto à proposta .................................................................. 46 

2.1 Teoria crítica em sentido amplo e aceleração social .................................................. 46 

2.2 A noção de ressonância anterior e paralela a Hartmut Rosa ...................................... 53 

2.3 A teoria da ressonância de Hartmut Rosa ................................................................... 58 

CAPÍTULO 3 .......................................................................................................................... 68 

A dimensão empírica da espiritualidade “não religiosa”...................................................... 68 

3.1 Estudos empíricos internacionais sobre a espiritualidade “não religiosa” ................. 69 

3.2 Estudos empíricos brasileiros sobre a espiritualidade “não religiosa” ....................... 75 

3.3 A espiritualidade nos cursos de Medicina: uma pesquisa amostral............................ 83 

3.3.1 O contexto da espiritualidade nos cursos de Medicina............................................ 83 

3.3.2 A presença da espiritualidade nos cursos de Medicina ........................................... 89 

CAPÍTULO 4 .......................................................................................................................... 96 

Espiritualidade “não religiosa” a partir da teoria da ressonância de Hartmut Rosa ............. 96 

4.1 Religioso e não religioso como possibilidades de ressonância vertical ..................... 96 

4.2 A sociologia da religião e o contraponto da teoria da ressonância ........................... 101 

4.3 A ideia de uma sociologia da religião pós-secular ................................................... 106 

CONCLUSÃO ....................................................................................................................... 112 

REFERÊNCIAS ................................................................................................................... 116 

APÊNDICE 1 – Base de dados de pesquisas realizadas no contexto internacional e brasileiro

 ................................................................................................................................................ 131 

APÊNDICE 2 – Quadros comparativos das disciplinas de Espiritualidade e Saúde ............ 135 

APÊNDICE 3 – A espiritualidade (não religiosa) em revistas qualificadas das áreas de Ciências 

Sociais e de Ciências da Religião e Teologia ......................................................................... 139 

 

 

 

 



INTRODUÇÃO 
 

 

A presença crescente de discursos e práticas espirituais fora dos marcos religiosos 

tradicionais tem desafiado as fronteiras analíticas da sociologia da religião. Desde o final do 

século XX, observa-se um movimento de desinstitucionalização, subjetivação e reconfiguração 

de experiências espiritualizadas, em alguns casos sugerido por alguns autores como 

espiritualidade “não religiosa”. Trata-se de um fenômeno social relevante, associado a novos 

modos de buscar sentido, pertencimento e conexão com o mundo, muitas vezes em oposição 

ou em distância crítica às religiosidades estabelecidas. No entanto, a própria expressão 

espiritualidade “não religiosa” demanda problematização, e é sob essa chave crítica que esta 

dissertação propõe abordá-la. A utilização do termo espiritualidade para nomear experiências 

não religiosas, nas quais se esperaria uma rejeição da religiosidade institucional ou alternativa 

ao invés de sua afirmação implícita, embute uma inevitável “poluição simbólica” dessa 

categoria, comprometendo tanto a clareza analítica quanto a eficácia descritiva do fenômeno, 

na medida em que essa designação reproduz ambiguidades normativas e epistemológicas: por 

um lado, tende a diluir ou ocultar o conteúdo histórico-cultural do termo “espiritualidade”, com 

seus vínculos religiosos indeléveis; por outro, apaga experiências que seriam não religiosas sob 

um termo carregado de sentidos religiosos. Assim, quando esse discurso busca ampliar a 

experiência existencial do sujeito no campo da saúde, por meio de uma espécie de “pedagogia 

da espiritualidade”, ele o faz utilizando uma metalinguagem religiosa que obscurece, mais do 

que esclarece, a pluralidade das vivências contemporâneas, podendo ainda se configurar uma 

forma de “criptorreligiosidade” em áreas como medicina, com implicações práticas discutíveis. 

É precisamente nesse impasse que a teoria da ressonância desenvolvida por Hartmut 

Rosa oferece uma alternativa teórica promissora. Em vez de partir de categorias herdadas das 

tradições religiosas, Rosa propõe compreender certas experiências humanas — de sentido, 

conexão, afeto e transformação — como formas de ressonância: modos de relação responsiva 

com o mundo que podem se manifestar tanto em contextos religiosos quanto não religiosos. Em 

particular, a noção de ressonância vertical permitiria descrever vivências existenciais 

profundas, inclusive aquelas mobilizadas no cuidado em saúde, sem a necessidade de recorrer 

a uma terminologia religiosa (espiritualidade), oferecendo, assim, uma categoria mais 

condizente com o fazer científico e com experiências desinstitucionalizadas. Ao mobilizar essa 

proposta, esta dissertação busca contribuir para uma crítica das categorias utilizadas na interface 



13 

 

entre espiritualidade (religiosidade), saúde e formação profissional. No entanto, ainda que se 

proponha aqui como alternativa teórico-metodológica à ideia de espiritualidade “não religiosa”, 

a teoria da ressonância não é mobilizada como chave normativa ou explicativa totalizante. Ao 

contrário, a dissertação também considera seus limites conceituais, normativos e políticos, 

evidenciados por críticas recentes no campo da sociologia contemporânea. Trata-se, portanto, 

de um uso instrumental e seletivo da proposta de Rosa, especialmente de seu conceito de 

“ressonância vertical”, que capturaria experiências de sentido e conexão sem recorrer à 

metalinguagem religiosa. O foco recai sobre sua contribuição metodológica e epistemológica 

para a sugestão de uma sociologia da religião pós-secular, centrada na qualidade das relações 

com o mundo, e não na crença ou nas instituições religiosas. 

 Na área de saúde, o debate sobre espiritualidade tem conquistado espaço crescente em 

agendas internacionais e nacionais. A Organização Mundial da Saúde (OMS), a Organização 

das Nações Unidas (ONU) e, mais recentemente, o Conselho Federal de Medicina (CFM), têm 

sugerido a importância de considerar a espiritualidade no cuidado integral. No Brasil, observa-

se uma ampliação progressiva de propostas pedagógicas que integram espiritualidade à 

formação médica, com o surgimento de disciplinas específicas, publicações científicas e 

políticas institucionais. No entanto, como demonstram os dados analisados nesta dissertação, 

essa incorporação tem sido feita de forma pouco sistematizada, frequentemente sem base 

conceitual clara e sem diálogo com o debate mais avançado realizado na sociologia da religião 

ou em áreas correlatas como a ciência da religião. Portanto, a dissertação visa substanciar este 

diagnóstico ao reconstruir criticamente os sentidos históricos e sociológicos atribuídos à 

espiritualidade, mostrando como essa categoria foi tratada, tensionada e ressignificada ao longo 

do tempo. A partir dos clássicos da sociologia da religião — como Durkheim, Weber, Simmel 

— e de autores contemporâneos como Peter Berger, Linda Woodhead e Nancy Ammerman, 

demonstra-se que esse tipo de espiritualidade, longe de constituir uma essência universal, seria 

um constructo histórico que ganhou mais centralidade nas últimas décadas, como resposta à 

crise dos sistemas religiosos instituídos nas sociedades da modernidade tardia.  

Ademais, o debate contemporâneo tem considerado essa espiritualidade como 

linguagem alternativa para expressar dimensões religiosas de sentido, valor e transcendência, 

especialmente fora das formações religiosas tradicionais. Tal deslocamento não ocorre sem 

ambivalências: para alguns, a espiritualidade seria uma privatização da fé ou um sintoma do 

individualismo pós-moderno; para outros, uma abertura a experiências relacionais, éticas e 

existenciais que escapariam ao controle institucional. A dissertação examina ainda como essa 



14 

 

transformação implica disputas semânticas e epistemológicas, que afetam diretamente os 

modos de pesquisar, legislar e ensinar sobre o fenômeno. Ao situar essa espiritualidade no 

interior das transformações culturais e religiosas dessa modernidade, especialmente em relação 

à tese da secularização, pano de fundo de grande parte desta discussão, em articulação com a 

teoria da ressonância de Hartmut Rosa, este trabalho procura oferecer uma base conceitual 

crítica e contextualizada para descrever e analisar os usos do termo que observamos no campo 

da medicina e sua respectiva formação profissional. Por exemplo, no contexto internacional, 

pesquisas conduzidas no Reino Unido (Woodhead, 2016) demonstram o crescimento de 

espiritualidades alternativas centradas no bem-estar, autenticidade e agência individual, 

frequentemente associadas a mulheres de profissões de cuidado, como saúde e educação. Essas 

práticas, que incluem reiki, cristais, deidades pré-cristãs e rituais domésticos, são orientadas por 

valores contemporâneos como igualdade de gênero e respeito à diversidade.  

Estudos quantitativos mais recentes (Woodhead, 2022) mostram que a identidade “sem 

religião” se tornou majoritária entre os jovens britânicos, não como rejeição da espiritualidade, 

mas como crítica à religiosidade institucional. Ainda que cerca de 40% rejeitem a ideia de uma 

deidade, muitos afirmam crenças difusas em “algo maior”, energia ou força vital — 

evidenciando formas implícitas de religiosidade. Estudos semelhantes na Austrália e no 

Canadá, realizados por Anna Halafoff e colaboradores (2020); Anna Halafoff, Andrew 

Singleton  e Ruth Fitzpatrick (2023), identificam a emergência de espiritualidades críticas e 

híbridas entre jovens “nones” (nenhuma religiosidade), que articulam práticas como astrologia, 

meditação, tarot e ativismo ecológico com valores éticos como justiça climática e direitos 

sexuais. Aqui, a noção de “complexidade espiritual” busca descrever essa pluralidade fluida, 

relacional e engajada, que desafia os modelos tradicionais de secularização. Na América Latina, 

dados do Pew Research Center (2014) e do Latinobarómetro (2017) apontam uma queda do 

pertencimento religioso formal e o crescimento do grupo “sem religião”, acompanhado de 

práticas espirituais difusas, sincréticas e desinstitucionalizadas. Esses fenômenos evidenciam 

uma busca de sentido e conexão que transcendem os marcos confessionais e demandam 

abordagens analíticas mais adequadas à diversidade contemporânea, evidenciando a dificuldade 

de modelos binários clássicos entre religiosidade e secularismo. Nesse sentido, o cenário de 

transformação deste fenômeno tem sido acompanhado por uma crítica metodológica crescente 

às ferramentas utilizadas para medir religiosidade, espiritualidade e não-religião.  

Lois Lee (2012; 2014), por exemplo, problematiza o uso de categorias genéricas como 

“sem religião” ou “nenhuma religião” em surveys e censos, que tendem a mascarar a 



15 

 

diversidade interna do campo não religioso. Identidades como ateus, agnósticos, espiritualistas 

independentes, humanistas seculares ou praticantes de terapias alternativas são frequentemente 

agrupadas sob rótulos homogêneos, dificultando a compreensão da complexidade do fenômeno. 

Estudos de Woodhead (2022) e Andrés (2025) reforçam essa crítica ao mostrar que muitos 

nones mantêm crenças em algo maior ou envolvimento com práticas espirituais, embora 

distantes das instituições religiosas. Para Lee, é fundamental distinguir entre não-religião, um 

campo ativo e plural de identidades, e secularismo, entendido como arranjo político-

institucional. Essa distinção conceitual seria decisiva para discutir formas contemporâneas de 

espiritualidades alternativas, sentido e conexão como experiências válidas, sem subsumi-las ao 

paradigma religioso. Diante dessas limitações, diversos pesquisadores têm proposto revisões 

metodológicas nos instrumentos de pesquisa, sugerindo a inclusão de categorias mais 

específicas, reconhecimento de espiritualidades híbridas e incorporação de visões não 

ocidentais. Os estudos de Halafoff, por exemplo, indicam a importância de incluir 

espiritualidades indígenas, cosmologias locais e fenômenos digitais como a 

“conspiritualidade”. Essas propostas convergem para a necessidade de renovar os referenciais 

analíticos da sociologia da religião, a fim de captar as múltiplas formas de busca de sentido e 

conexão que se manifestam hoje fora dos marcos religiosos clássicos — ou mesmo contra eles. 

No contexto brasileiro, a partir de dois levantamentos inéditos sobre a inserção do tema 

espiritualidade (não religiosa) em revistas qualificadas nas áreas de ciências sociais, ciência da 

religião e teologia, foi possível constituir um cenário que dialoga, considerando suas 

particularidades, com os estudos internacionais de caráter empírico sobre o fenômeno. A partir 

desse mapeamento editorial, a presente pesquisa analisou um conjunto de estudos empíricos 

sobre espiritualidade no Brasil que abordam sujeitos identificados como “sem religião” ou 

como praticantes de formas de espiritualidade autônomas, personalizadas ou 

desinstitucionalizadas. Dessa forma, a multiplicidade de expressões de busca de sentido e 

conexão, muitas vezes invisibilizadas pelas categorias censitárias ou pelos marcos religiosos 

institucionais, vem sendo igualmente tematizada por pesquisadores atentos às dinâmicas 

simbólicas contemporâneas. No entanto, há uma assimetria nessa realidade: nas ciências 

sociais, observou-se uma baixa incidência da espiritualidade como objeto explícito de 

investigação, enquanto nas revistas das áreas de ciência da religião e teologia, identificou-se 

uma presença expressiva do tema, especialmente em dossiês temáticos. Ainda que nem todos 

assumam a noção de espiritualidade “não religiosa” como categoria analítica, muitos artigos 

exploram práticas espirituais que desafiam a rigidez classificatória das religiosidades 



16 

 

convencionais. Portanto, esses estudos, ainda que dispersos, indicam a emergência de práticas 

e discursos espirituais que escapam aos marcos confessionais tradicionais, articulando-se com 

temas como bem-estar, saúde emocional, ecologia e estilos de vida urbanos. Em diversas dessas 

pesquisas qualitativas a espiritualidade resultante desse levantamento aparece tanto como 

linguagem de sentido ou recurso existencial religioso em contextos marcados por sofrimento e 

instabilidade, como busca de autenticidade e conexão.  

Além disso, pesquisas recentes que discutem especificamente a inserção da 

espiritualidade na área médica (Rossato et al., 2023; Silva et al., 2024; Silva et al., 2021; Sousa; 

Aguiar, 2021; Santos; Santos; Falcão, 2024; Egg-Serra; Holanda, 2023) sugerem que, embora 

estudantes e profissionais da saúde reconheçam a importância da espiritualidade para o cuidado 

clínico, sua presença nos currículos médicos permaneceria restrita, muitas vezes limitada a 

iniciativas optativas ou projetos marginais. Contudo, mais do que ausência de conteúdo, esse 

suposto “silêncio” poderia refletir uma resistência epistemológica legítima: o receio de 

incorporar no núcleo duro da formação médica uma categoria ambígua, religiosamente 

carregada e ainda pouco delimitada conceitualmente. Ao tratar a espiritualidade como um dado 

positivo e universal, parte dessa literatura ignora suas tensões constitutivas — entre 

religiosidade e secularidade, entre dogma e subjetividade — propondo uma inclusão acrítica, 

descolada das transformações contemporâneas da religiosidade e da pluralidade em relação à 

busca de sentido e conexão. Assim, apesar desse crescimento do interesse institucional, a 

análise de alguns componentes curriculares, considerando uma pequena amostra de cursos 

universitários brasileiros, em geral, sugere que a espiritualidade, nesse contexto, tende a ser 

tratada de modo genérico e funcional, quase sempre associada ao bem-estar, à humanização e 

à adesão terapêutica, aparecendo frequentemente como sinônimo de religiosidade, sem 

distinções conceituais claras ou menções às formas desinstitucionalizadas, híbridas ou 

subjetivas de espiritualidade que têm se tornado mais comuns na contemporaneidade.  

Com isso, a formação médica corre o risco de consolidar uma abordagem normatizada 

e pouco crítica da espiritualidade, sustentada por pressupostos religiosos ou biomédicos. Tal 

abordagem, ao ser incorporada de modo fragmentado e sem respaldo conceitual robusto, tende 

a se afastar das discussões contemporâneas sobre espiritualidade como fenômeno plural, 

relacional e culturalmente situado. Além disso, a análise dos projetos pedagógicos de cursos de 

Medicina também demonstra uma tendência a instrumentalizar a espiritualidade, vista como 

recurso terapêutico, humanização do cuidado. Essa abordagem, no entanto, raramente 

problematiza suas implicações epistemológicas. Ainda que o debate acadêmico sobre os “sem 



17 

 

religião” e sobre espiritualidades alternativas venha se desenvolvendo no Brasil, especialmente 

nas ciências sociais da religião, esse avanço raramente se reflete nas propostas curriculares da 

área médica. As disciplinas específicas sobre espiritualidade e saúde — majoritariamente 

optativas e introdutórias — ignoram, por um lado, contextos socioculturais mais amplos e, por 

outro, operam com noções de espiritualidade fundidas à religiosidade tradicional, prevalecendo 

em geral uma espiritualidade funcionalizada, enquanto se negligenciam outras experiências 

existenciais e busca de sentido e conexão não religiosa. Portanto, ao não dialogarem com os 

principais marcos teóricos presentes nos debates contemporâneos mais amplos, essas 

disciplinas perdem densidade teórica e complexidade formativa, dificultando que os futuros 

profissionais de saúde desenvolvam uma abordagem qualificada para formas não convencionais 

de busca de sentido e conexão. Não se trata apenas de uma lacuna curricular, mas uma forma 

restrita de enquadramento desse fenômeno, orientada por paradigmas biomédicos e religiosos 

tradicionais, que desconsideram a diversidade de experiências presentes nas sociedades 

contemporâneas. 

Esse hiato não se limita aos conteúdos e metodologias: ele se expressa de maneira 

contundente na composição bibliográfica das disciplinas, que embora demonstre alguma 

diversidade, ainda carece de representatividade epistemológica. Predominam autores 

biomédicos, religiosos confessionais e espiritualistas ocidentais, com pouca presença de 

perspectivas críticas ou não teístas. Mesmo quando há inclusão de autores da filosofia, 

psicologia ou práticas integrativas, observa-se uma baixa incidência de referências 

fundamentais ao debate contemporâneo sobre este fenômeno como Berger, Ammerman, 

Woodhead, Heelas, Toniol, Giumbelli, Guerriero, Ritz, Senra, ou Hartmut Rosa. Além disso, 

são raras as obras que abordam criticamente a categoria “espiritualidade” como construção 

histórica, cultural e política, ou que tematizem sua relação com processos de secularização, 

individualização ou bricolagem simbólica. A escassez de autores afro-brasileiros, indígenas ou 

vinculados a epistemologias do Sul também limita a capacidade dos cursos de refletir sobre as 

formas plurais de espiritualidade presentes na sociedade brasileira. Em vez de fomentar um 

campo dialógico e crítico, as bibliografias tendem a reforçar um modelo de espiritualidade 

como “dado positivo” e universal, desvinculado de disputas de sentido, linguagem e poder. 

Assim, esse interesse institucional pela espiritualidade na formação médica, no conjunto das 

bibliografias adotadas, reforça um desalinhamento significativo com os debates mais 

atualizados das ciências sociais da religião. Ao definir os marcos do que pode ou não ser 

reconhecido como espiritualidade legítima, esses repertórios de leitura estariam contribuindo 



18 

 

para consolidar uma visão restrita do fenômeno, obscurecendo a riqueza e a complexidade das 

experiências pela busca de sentido e conexão vividas na contemporaneidade. 

Tais limites não têm passado despercebidos na literatura crítica mais atenta à inserção 

da espiritualidade no ambiente médico. Essa incorporação tem sido acompanhada de tensões e 

reparos contundentes. Por exemplo, a noção de uma espiritualidade “não religiosa” vem sendo 

fortemente debatida por autores de diferentes campos, que alertam para os riscos 

epistemológicos e ético-políticos dessa expressão. O teólogo Guy Jobin (2017), por exemplo, 

de uma perspectiva êmica, argumenta que a abertura da biomedicina à espiritualidade 

transformaria profundamente o conceito, eticizando-o e esvaziando sua matriz religiosa 

original. Richard Sloan (2006) denuncia como antiética a instrumentalização da religiosidade 

como ferramenta terapêutica, especialmente em pesquisas frágeis metodologicamente. 

Winnifred Sullivan (2014) aponta para a naturalização da espiritualidade como um fenômeno 

universal, o que, segundo ela, promoveria uma redefinição dissimulada da religiosidade com o 

apoio do Estado. John Paley (2015) acrescenta que o termo “espiritual” é utilizado de forma 

arbitrária para nomear angústias emocionais e dilemas existenciais, exatamente por causa de 

sua associação histórica com o cristianismo. Já Peter van der Veer (2013) e autores brasileiros 

como Giumbelli e Toniol (2020) chamam a atenção para o caráter a-histórico e despolitizado 

da categoria, que muitas vezes ignora relações de poder e heranças culturais. Essas críticas 

demonstram que a adoção da espiritualidade sob a rubrica do “não religioso” não apenas 

mascara possíveis reafirmações religiosas em contextos seculares, mas pode ainda configurar 

uma espécie de serviço médico alternativo simbólica e ideologicamente carregado (Figueiredo, 

2020). 

O problema, portanto, não é apenas uma suposta escassez temática da espiritualidade 

nos currículos de Medicina, como defendem alguns autores nessa área, mas sim a forma como 

essa presença vem ocorrendo: marcada por abordagens confessionais, justificativas clínicas 

genéricas e ausência de crítica epistemológica. Essa desconexão se torna ainda mais 

problemática diante da riqueza e complexidade do debate atual sobre a reconfiguração do 

religioso no século XXI. Enquanto a literatura especializada discute com sofisticação os limites 

da noção de espiritualidade, a emergência de religiosidades implícitas e a ambivalência da 

secularização, a área de saúde tende a adotar um vocabulário simplificado e impreciso, muitas 

vezes guiado mais por interesses religiosos implícitos do que por análise crítica. Essa 

dissertação busca, assim, confrontar dois universos em descompasso: de um lado, o acúmulo 

teórico e empírico da sociologia da religião sobre experiências de sentido e conexão religiosos 



19 

 

(espiritualidade) ou não; de outro, a prática formativa na área médica, que pouco ou nada 

incorpora tais contribuições. A hipótese central é que o conceito de ressonância, em especial 

sua dimensão vertical, poderia funcionar como um operador teórico alternativo à expressão 

espiritualidade “não religiosa” no campo científico, permitindo qualificar experiências 

existenciais sem subsumi-las a uma categoria religiosamente comprometida. Ou seja: do ponto 

de vista metodológico, permitiria descrever relações de sentido e conexão ao mesmo tempo em 

que evitaria as ambiguidades da expressão espiritualidade “não religiosa”, sendo 

particularmente útil em contextos científicos/institucionais, como na saúde, em que categorias 

mais adequadas são preferíveis.  

Do ponto de vista epistemológico, propiciaria um deslocamento de foco na sociologia 

da religião, isto é, da crença e da pertença institucional para a qualidade das relações entre 

sujeitos e mundo, rompendo com a tradição teológico-centrada da disciplina e abrindo espaço 

para uma leitura relacional e crítica da experiência existencial humana. Essa hipótese se adensa 

quando voltamos à própria teoria de Hartmut Rosa, que formula a ressonância como resposta à 

aceleração social e à alienação característica da modernidade tardia, operando como forma de 

relação significativa com o mundo e consigo mesmo. Ao contrário da alienação (entendida 

como indiferença, mutismo ou ruptura no vínculo com o mundo), a ressonância descreve 

experiências marcadas por reciprocidade afetiva, transformação e responsividade. Essa 

dinâmica pode se manifestar tanto em contextos religiosos quanto fora dessa órbita, e é 

precisamente aí que reside sua contribuição analítica. Ainda que se possa identificar algumas 

afinidades entre a ressonância e certas práticas contemporâneas de espiritualidade, 

supostamente não religiosas, com ambas voltadas à busca por autenticidade, sentido e conexão, 

a ressonância se distinguiria por não depender de uma metalinguagem religiosa. Por isso, ela 

poderia permitir uma abordagem ética, relacional e não êmica das experiências de sentido e 

conexão com o mundo. No entanto, tal análise exige que se problematize o próprio conceito de 

espiritualidade, sobretudo quando mobilizado em contextos não religiosos, e que se discuta a 

viabilidade de seu uso desvinculado de uma matriz religiosa. Isso implica, por conseguinte, uma 

avaliação crítica das categorias “sem religião” e espiritualidade “não religiosa”, e de sua 

consistência epistemológica nos debates contemporâneos.  

Ademais, essa hipótese teórica adquire maior nitidez quando confrontada à realidade 

empírica apresentada nesta dissertação, especialmente na área médica. Nesse sentido, a 

dissertação se organiza em quatro capítulos. O primeiro discute os deslocamentos teóricos nas 

noções de religião, espiritualidade e secularização, com foco nas contribuições da sociologia da 



20 

 

religião para a compreensão do religioso na modernidade. O segundo apresenta a teoria da 

ressonância de Hartmut Rosa, com ênfase na dimensão vertical da experiência e suas 

implicações para o estudo da espiritualidade contemporânea. O terceiro capítulo analisa 

empiricamente a presença da espiritualidade num contexto internacional e brasileiro, 

especialmente na formação médica, a partir de dados coletados em disciplinas de algumas 

universidades. Por fim, o quarto capítulo articula os dados históricos e empíricos à teoria da 

ressonância, propondo uma crítica à abordagem da espiritualidade no ensino médico, mas 

sobretudo na sociologia da religião, sugerindo a ressonância vertical como uma categoria 

alternativa mais adequada. Essa rearticulação teórica e empírica permite situar a presente 

pesquisa em um campo emergente e em disputa: o das experiências existenciais que 

transbordam as fronteiras tradicionais da religiosidade (institucionalizada ou não), mas que 

continuam a mobilizar discursos, afetos e formas de busca por sentido e conexão. Para além de 

apenas criticar o uso da expressão espiritualidade “não religiosa”, esta dissertação propõe 

problematizá-la como um sintoma de um deslocamento muito mais semântico e institucional 

do que propriamente substantivo, ainda mal compreendido, além de contribuir para a construção 

de uma metalinguagem científica mais consistente, sem ambiguidades, capaz de descrever e 

analisar com rigor o que está em jogo na reinvenção contemporânea do sentido e da conexão 

no mundo em que vivemos. 

Portanto, é na parte final da dissertação que a teoria da ressonância de Hartmut Rosa 

será mobilizada como ferramenta conceitual para pensar uma sociologia da religião pós-secular, 

voltada não apenas à crença, mas à qualidade das relações entre sujeitos e mundo. Contudo, não 

se trata de “reencantar” essa sociologia com mais religiosidade, mas de criticá-la a partir de 

suas exclusões e limites. A ideia de uma sociologia da religião pós-secular aqui sugerida não 

busca legitimar novas formas de religiosidade, tampouco endossar uma suposta espiritualidade 

não religiosa como categoria analítica estável, mas viabilizar a possibilidade de análise crítica 

das experiências de sentido e conexão, sejam religiosas ou não, que resistem à lógica 

funcionalista da modernidade. Nesse sentido, alguns autores serão mobilizados para repensar o 

lugar do simbólico, do sofrimento e da responsividade na análise sociológica, embora não como 

retorno ao religioso, mas como crítica à razão da socioloigia da religião tradicional. Além disso, 

a espiritualidade, tal como vem aparecendo em políticas públicas e na formação médica, tem 

sido frequentemente concebida de modo difuso e positivo, mascarando sua função como 

linguagem substituta para formas confessionais ou para um ethos terapêutico compatível com 

a medicalização da vida. Assim, o termo pós-secular, tal como será utilizado nesta dissertação, 



21 

 

não designa um retorno da religiosidade ou um reencantamento do mundo, mas um 

deslocamento epistemológico que busca melhores condições analíticas para a sociologia da 

religião, sobretudo considerando seu enraizamento teológico e funcionalista. 

Por fim, cabe uma breve contextualização quanto à gênese intelectual desta dissertação. 

O problema abordado e as questões metateóricas decorrentes começaram a se delinear nas aulas 

de Teoria Sociológica I, II e Teoria Social, ministradas no PPGS/UFPB entre 2023 e 2024. 

Durante o processo seletivo, o aspecto teórico predominante determinou a decisão de ingressar 

no Programa, especialmente pelas indicações bibliográficas com autores de nosso interesse. A 

formação metateórica adquirida em outros programas de pós-graduação, como Letras (teoria 

literária) e Ciência da Religião (teoria da religião), também foi crucial, assim como os insights 

da teoria do conhecimento, lógica, filosofia da linguagem e filosofia da religião, adquiridos em 

disciplinas isoladas como ouvinte e aluno especial, também cursadas na UFPB. Outro fator 

importante foi a experiência com as Profas. Dras. Simone Brito Magalhães e Miqueli Michetti, 

integrantes da linha de pesquisa Teoria Social (atualmente “Poder, Cultura e Crítica”). No 

segundo período deste curso, conhecemos Hartmut Rosa e sua teoria da ressonância, que nos 

levou a considerar sua utilização para problematizar a explicação e compreensão daquilo que 

se convencionou chamar de espiritualidade “não religiosa”. A partir daí, iniciou-se a construção 

do objeto de estudo e o surgimento de um problema de pesquisa desafiador que, a despeito das 

limitações do fazer científico, objetivamos enfrentá-lo com este primeiro passo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



22 

 

CAPÍTULO 1 

 

A ideia de uma espiritualidade para além do religioso  

 

 

1.1 A sociologia da religião e a secularização como teoria dominante  

 

 

 Na sociologia, são especialmente os sociólogos da religião que têm demonstrado 

interesse em pesquisar espiritualidade, com muitos estudiosos relevantes e influentes na área 

realizando estudos sobre o tema. Como observou a socióloga Nancy Ammerman, “a 

espiritualidade... é cada vez mais importante para qualquer sociologia da religião 

contemporânea” (Ammerman, 2013, p. 260).1 No entanto, foi apenas algumas décadas atrás que 

essa sociologia enquanto disciplina passou a considerar a espiritualidade mais do que uma 

simples dimensão religiosa (Wuthnow, 1998; Ammerman, 2013; Heelas; Woodhead, 2005). 

Tratadas sobretudo como dimensão implícita da religião, as experiências espirituais (conversão 

ou o sentimento de admiração e reverência, p. ex.) foram geralmente entendidas na literatura 

clássica como sendo principalmente religiosas em caráter, ou interpretadas por meio da 

linguagem religiosa. Autores como Durkheim e Weber escreveram extensivamente sobre 

religião, ampliando o estudo sociológico da religiosidade. No entanto, espiritual não era um 

adjetivo ou substantivo preferido, nem se discutia espiritualidades fora dos limites da vida 

religiosa (Singleton, 2016). Nesse sentido, é preciso compreender o contexto de onde o estudo 

sociológico contemporâneo da espiritualidade agora procura se desprender dessa noção inicial 

associada às formas religiosas, sobretudo as organizadas. A sociologia da religião, portanto, é 

o nosso ponto de partida para situar o objeto de análise desta pesquisa. 

Em seu Manual de Sociologia, Roberto Cipriani lembra que “o nascimento de uma 

disciplina científica como a sociologia da religião não é um acontecimento repentino” (2007, 

p. 25). Este autor aponta como um importante precedente o desenvolvimento relativo a uma 

filosofia da religião, elencando considerações feitas por autores como Hume, Feuerbach, 

                                                 
1 A partir deste ponto, quando não explicitamente informado, todas as traduções são de nossa autoria. 



23 

 

Tocqueville, Marx, Bérgson, embora situando a corrente filosófica positivista encabeçada por 

Comte como principal contributo para o surgimento da sociologia. Nesse sentido, a 

“sensibilidade de Hume em relação à moral parece muito mais antecipar alguma preocupação 

semelhante que podemos encontrar também em Durkheim, mais de um século depois” (p. 30). 

Destaca-se também Feuerbach pela sua antropomorfização da essência religiosa, ou como 

afirma, “o projecionismo religioso e humanocêntrico” (p. 33), que contribuiria para a 

demitização do fenômeno religioso, base fundamental para a posterior análise propriamente 

sociológica desse fenômeno. No entanto, é sem dúvida a figura de Marx, seguindo Cipriani, 

que consolida essa perspectiva, com algumas reflexões tendo valência sociológica, 

especialmente a tese do caráter ideológico das formas religiosas, notadamente ao favorecer a 

manutenção da sociedade capitalista, atendendo a interesses de classes específicas (as 

dominantes) (p. 38). Se para Feuerbach é o homem que cria os deuses por meio de projeção 

alienando-se de si mesmo, para Marx é a sociedade que produz o fenômeno religioso. Trata-se 

de uma construção social dessa realidade, sendo, portanto, empiricamente verificável.  

 Mas é sobretudo por meio de Durkheim que chegamos ao amadurecimento de “todo um 

filão de estudos sociorreligiosos que há tempo estava colocando as bases para a afirmação 

decisiva de uma sociologia da religião como disciplina autônoma”, com um desenvolvimento 

favorecido por contribuições de estudiosos de diversas áreas e múltiplos interesses (Cipriani, 

2007, p. 91), que poderíamos afirmar hoje em chave interdisciplinar, bastando observar as 

intersecções com a psicologia, filosofia, antropologia e ciência da religião já naquela época. 

Além disso, devemos enfatizar a estreita ligação entre sociologia e sociologia da religião. Não 

é coincidência ser os maiores expoentes da sociologia também os mesmos autores clássicos da 

sociologia da religião, a exemplo de Comte, Durkheim, Weber e Simmel. Dessa forma, foi 

também com Weber que teve início o desenvolvimento da principal teoria orientadora dessa 

disciplina em particular: a secularização. Enquanto processo social de longo período e próprio 

da modernidade, a teoria previa uma redução do poder das formas religiosas, as quais dariam 

lugar a um protagonismo do estado laico, diminuindo a dimensão do sobre-humano e, em última 

análise, com a própria religiosidade perdendo importância, sobrevivendo, talvez de forma 

residual, em sociedades altamente modernizadas. No entanto, a realidade empírica se impôs não 

como o esperado. E mesmo não perdendo o status de principal linha teórica a partir de vários 

questionamentos e explicações concorrentes (escolha racional, p. ex.), a teoria da secularização 

ainda desempenha um importante papel na sociologia da religião (Woodhead, 2016). 



24 

 

 Peter Berger, eminente sociólogo da religião, em seu conhecido texto “A 

dessecularização do mundo”, em termos bem objetivos resume o que seria essa teoria: “a 

modernização leva necessariamente a um declínio da religião, tanto na sociedade como na 

mentalidade das pessoas”. No entanto, argumenta, foi justamente essa ideia central que se 

mostrou equivocada, embora reconhecendo que a modernização tenha seus efeitos 

secularizantes em alguns lugares mais do que em outros, ao mesmo tempo em que provocou o 

surgimento de poderosos movimentos de contra-secularização (Berger, 2000. p. 10). Assim, 

vários desenvolvimentos religiosos ao longo do século XX desafiaram e demonstraram a 

“falsidade da ideia de que modernização e secularização são fenômenos aparentados”. Para 

Berger, a contra-secularização é tão importante no mundo contemporâneo quanto a 

secularização, e que a interação entre ambas seria um dos temas mais importantes para a 

sociologia da religião contemporânea (Berger, 2000, p. 13-14). E embora o mundo não seja 

hoje algo absolutamente secularizado como se previa, haveria duas exceções que dariam razão 

à teoria da secularização: uma de certa forma ambígua e outra bastante clara. A primeira delas 

está exemplificada na Europa Ocidental, onde haveria uma “euro-cultura massivamente 

secular”. A outra exceção está relacionada ao que o autor denomina de “subcultura internacional 

composta por pessoas de educação superior no modelo ocidental, em particular no campo das 

humanidades e das ciências sociais”, ou como ele resume: “uma cultura de elite globalizada” 

(Berger, 2000, p. 16-17). 

 Escrevendo no final do século XX, Berger sugeriu origens e perspectivas para esse 

fenômeno da contra-secularização chamado de “religião ressurgente”, ou de outra forma, novos 

movimentos religiosos ou religiosidades alternativas enquanto espiritualidade contemporânea, 

supostamente mais adaptada aos desafios da modernidade. Para este autor, a modernidade 

tenderia a solapar as certezas com as quais as pessoas conviveram ao longo da história. Por ser 

uma situação desconfortável, intolerável para muitos, os movimentos religiosos que 

prometessem certezas seriam atraentes. Assim, “movimentos religiosos com uma tendência 

fortemente anti-secular” poderiam então atrair pessoas com ressentimentos originados às vezes 

em motivações claramente não-religiosas”, e a rota futura desses movimentos seria pelo menos 

em parte determinada por uma rota não religiosa.  A partir disso, não haveria “razão para pensar 

que o mundo do século XXI” seria menos religioso do que o mundo atual (Berger, 2000, p. 17-

18). Por fim, embora muitos desses movimentos diferissem em sua crítica da ordem secular, 

certamente concordariam sobre “a superficialidade de uma cultura que tenta prescindir de 

qualquer ponto de referência transcendente”. Afinal, para o autor, o impulso religioso, a busca 



25 

 

de um sentido que transcenda o espaço limitado da existência empírica neste mundo, “tem sido 

uma característica perene da humanidade”, sendo esta uma afirmação antropológica e não 

teológica.  Portanto, a crítica ao secularismo comum a todos os movimentos “ressurgentes” 

seria que “a existência humana despojada da transcendência é uma condição empobrecida e 

afinal insustentável” (Berger, 2000, p. 19). 

 A teoria da secularização, as práticas religiosas decorrentes desses desdobramentos anti-

secularizantes, sobretudo em contextos laicos, e a busca de sentido e conexão em um mundo 

diferenciado pela modernidade e cada vez mais acelerado é central para nossa discussão, 

notadamente este último aspecto. No entanto, essa busca de sentido não é algo novo e vem 

sendo debatida desde a origem da sociologia, especialmente no campo da sociologia da religião. 

Entre os clássicos da disciplina, por exemplo, Max Weber oferece uma análise influente sobre 

a luta humana por significado em um mundo cada vez mais racionalizado. Segundo este autor, 

a modernidade, com sua ciência e racionalidade instrumental, corroeria as bases religiosas, 

resultando no “desencantamento do mundo”. Apesar disso, ele acreditava que o impulso 

humano em busca de significado transcendente persistia, ainda que fosse dificultado pela 

crescente racionalização, caracterizando a modernidade como uma época trágica (Weber, 1993; 

2000). Complementarmente, Emile Durkheim apresenta uma perspectiva que enfatiza a função 

social da religiosidade, descrevendo-a como uma coisa eminentemente social — um sistema de 

crenças e práticas relativas ao sagrado que une uma comunidade moral (Durkheim, 1996 

[1912]). Para ele, a modernidade não implica uma ruptura completa com a religiosidade, mas 

uma transformação de suas expressões. Todas as sociedades, inclusive as seculares, possuem 

representações coletivas e sistemas simbólicos que promovem a coesão social. O sagrado, 

central para essa coesão, manifesta-se em símbolos que a comunidade trata como especiais e 

autoritativos, sustentando as estruturas sociais (Watts, 2020).  

Como pano de fundo, tais debates teóricos demonstram como a busca por significado 

passa a transcender as instituições religiosas tradicionais, ao mesmo tempo em que interage 

com dinâmicas contemporâneas como a secularização e a aceleração social, características 

marcantes da modernidade tardia. Considerando essa perspectiva, pode-se dizer que Weber 

focaria na busca individual por sentido em um mundo desencantado, enquanto Durkheim 

enfatizaria a importância do sagrado e dos símbolos para a coesão social. Nesse caso, a 

religiosidade surge como um fenômeno subjacente tanto à busca de sentido quanto à coesão 

social. Sob essa ótica, falar em busca de sentido e de coesão social pode, implicitamente, 

significar falar de religiosidade(s). Mas embora o paradigma da secularização, que associa 



26 

 

modernização ao declínio da religiosidade, tenha prevalecido desde a origem da sociologia da 

religião, estruturada em torno desses grandes pensadores, esse modelo começou a perder força 

no final do século XX, com a ruptura do consenso em torno da ideia de que a modernização 

levaria inevitavelmente a uma sociedade menos religiosa. Esse movimento abriu caminho para 

novas interpretações sobre como a religiosidade e a busca por significado persiste e se 

transforma na modernidade tardia, desafiando as noções clássicas de secularização. 

No contexto brasileiro, autores como Antônio Flávio Pierucci (2004; 2008), Emerson 

Giumbelli (2012; 2013) e Paula Montero (2006; 2009) questionam a aplicação direta da teoria 

clássica da secularização às sociedades latino-americanas. Pierucci argumenta que o Brasil não 

viveu um processo claro de secularização no sentido weberiano de desencantamento ou 

desaparecimento da religiosidade, mas sim de pluralização religiosa e de erosão da hegemonia 

católica. O declínio da Igreja Católica, visível nos dados censitários, deve ser lido como parte 

de um processo de reconfiguração do campo religioso, em que múltiplas formas de religiosidade 

coexistem e disputam legitimidade, inclusive na esfera pública.2 Da mesma forma, Giumbelli 

observa que a ideia de secularização como recuo da religião não se ajusta bem ao caso brasileiro, 

onde o campo religioso se pluraliza e se reinventa desde meados do século XX. Para ele, é 

necessário compreender esse processo à luz das noções de “modernidades múltiplas” 

(Eisenstadt, 2000) e “modernidades alternativas” (Velho, 1998), que revelam formas distintas 

de articulação entre religião, modernidade e esfera pública. Em consonância com essa crítica, 

Montero destaca que o paradigma da secularização — especialmente em sua versão weberiana 

— carrega implicações normativas e éticas que obscurecem a análise empírica da presença 

pública da religião no Brasil. Ela mostra que o pluralismo religioso brasileiro não resulta de um 

processo interno de diferenciação confessional como na Europa, mas da disputa jurídica e 

simbólica sobre o que pode ou não ser reconhecido como religião. Assim, a secularização no 

Brasil não corresponde a um recuo da religião da esfera pública, mas à sua contínua 

reconfiguração normativa e simbólica, frequentemente ancorada em valores oriundos do 

catolicismo. Esses autores, ao historicizarem os processos locais de transformação do religioso, 

rompem com a narrativa universalizante da secularização. 

                                                 
2 No entanto, para Pierucci (1997), o crescimento de novos movimentos religiosos e a visibilidade pública da fé 

não contradiz a tese da secularização — ao contrário, pode ser seu produto, uma vez que a teoria da secularização 

em Weber não é um prognóstico do fim da religiosidade, mas um diagnóstico da transformação estrutural da sua 

função social (Pierucci, 1998). Além disso, a pluralização religiosa, nesse sentido, não nega a secularização, mas 

a confirma. Longe de ter sido revertida, ela se consolidaria estruturalmente no Brasil por meio da laicização do 

Estado. Portanto, essa “secularização jurídica” seria a verdadeira pedra angular da modernidade religiosa, condição 

para o pluralismo e a liberdade de crença (Pierucci, 2008). 



27 

 

Apesar disso, uma ponte entre os clássicos e os fenômenos contemporâneos de 

religiosidade subjetiva pode ser feita em Georg Simmel. Em sua obra Religião: ensaios (2009 

[Die religion, 1906]), ele propõe que o religioso pode ser compreendido como uma forma de 

relação com o mundo, caracterizada por uma disposição interior voltada à totalidade e ao 

sentido da existência, permitindo assim considerar manifestações religiosas (ou espirituais) 

mesmo fora das instituições tradicionais ou da adesão dogmática, sendo aplicadas em diferentes 

esferas da vida. Embora Simmel não tenha tematizado diretamente a espiritualidade “não 

religiosa”, essa abordagem abre margem para refletir sobre práticas de busca de sentido 

subjetivo e existencial que se distanciam das formas religiosas organizadas, antecipando em 

certa medida fenômenos que ganham visibilidade na modernidade tardia. Nesse ponto, Peter 

Berger emerge como um autor central. Mesmo defendendo inicialmente a tese de que a 

modernidade promoveria o declínio religioso, em sintonia com as principais correntes dessa 

teoria desde os clássicos, como observado, ele revisou posteriormente essa posição, 

argumentando que a modernidade, em vez de eliminar a religiosidade, promoveria sua 

pluralização, transformando o campo religioso em um “mercado” de significados e 

transcendências (Berger, 1999). A pluralização seria acompanhada de uma crescente 

individualização das crenças, refletindo a fragmentação das tradições religiosas e a construção 

de sistemas de significado mais personalizados, nos quais os indivíduos reinterpretam ou 

combinam elementos religiosos e seculares para atender às próprias necessidades existenciais 

(Berger, 2017a).  

Para Berger, os diferentes “altares” ou esferas de sentido coexistiriam na modernidade, 

representando não apenas religiões tradicionais, mas também sistemas seculares que oferecem 

respostas às questões existenciais (Berger, 2017b). No entanto, embora enriquecedor, esse 

pluralismo poderia desencadear crises de sentido ao desafiar a coesão e a certeza ontológica 

anteriormente proporcionadas por narrativas religiosas unificadoras (Berger; Luckmann, 2012). 

Assim, a modernidade tardia seria marcada não pela ausência de religiosidade, mas por sua 

transformação em novas formas de busca de sentido. Esse processo de fragmentação teórica na 

sociologia da religião, que emerge no contexto das mudanças sugeridas por Berger sobre a 

pluralização e individualização das crenças, gerou uma diversidade de perspectivas e reduziu o 

consenso sobre o tema, resultando em discordâncias e debates variados entre os estudiosos da 

área. Paralelamente, a dinâmica acadêmica migrou de uma produção centrada em “grandes 

obras” para um modelo baseado na produção massiva de artigos e publicações especializadas 

(p. ex., Woodhead et al., 2002; Beckford, 2003; Turner, 2010; Davie, 2011; Clarke, 2011; 



28 

 

Cipriani, 2007, entre outros). Esse fenômeno favoreceu o aprofundamento de questões 

específicas, mas também dificultou a construção de um entendimento comum, intensificando a 

dispersão teórica e tornando mais desafiadora a formulação de bases analíticas compartilhadas. 

Como resposta, Rafael Ruiz Andrés, de quem tiramos essas observações, aponta que tais 

manuais acadêmicos recentes têm buscado oferecer uma base comum para mitigar essa 

dispersão e recuperar paradigmas compartilhados no campo.  

Andrés identifica pelo menos três eixos principais nesses esforços: secularização; a 

questão definicional do termo religião; e novas perspectivas sobre o fenômeno religioso. No 

entanto, o debate em torno da secularização permaneceria como o eixo central da discussão 

(Andrés, 2023). Além disso, a complexidade e fragmentação teórica resultantes da pluralização 

das crenças e da secularização se refletem no debate contemporâneo sobre a religiosidade nas 

sociedades modernas, tema amplamente discutido nas ciências sociais. Nesse cenário, ao 

considerar a teoria da secularização, é possível observar o papel da religiosidade em suas 

diferentes manifestações — seja em seu declínio, transformação, resiliência ou ressurgimento. 

O problema aqui é que no caso da espiritualidade, a sociologia da religião parece menos 

diretamente engajada nessa discussão, como sugere Linda Woodhead em “The gods of modern 

spirituality”. Para essa socióloga, as dimensões sociais da espiritualidade frequentemente 

ocupam tanto a atenção dos estudiosos que “corremos o risco de nos tornarmos a caricatura de 

um cientista social que analisa o esporte em termos de raça, classe, gênero e política”, 

negligenciando o próprio jogo, ou seja, o sine qua non do problema. Assim, “acabamos 

estudando a espiritualidade sem considerar o Espírito e os espíritos, Deus ou deuses” 

(Woodhead, 2022, p. 49). O foco da sociologia da religião na secularização tem sido tal que 

poderíamos chamar de “sociologia da secularização” (Woodhead, 2014). Essa crítica a um 

possível tangenciamento analítico em relação ao objeto religião pode ser também observada em 

sociólogos importantes como Christian Smith (2017) e Martin Riesebrodt (2010).  

Essa visão pode ser corroborada pelo texto de Galen Watts, “The religion of the heart: 

‘spirituality’ in late modernity”, no qual o autor revisa diversas literaturas acadêmicas sobre a 

transição de “religião” para “espiritualidade”. Watts destaca o caráter marginal e 

profundamente fragmentado do estudo da espiritualidade dentro da sociologia da religião. Para 

ele, no entanto, a religiosidade seria uma estrutura cultural subjacente ao conceito de 

“espiritualidade”, predominante nas democracias liberais do século XXI, que ele denomina 

“religião do coração”. Nesse contexto, o autor salienta o crescimento de indivíduos que se 

identificam como "espiritual, mas não religioso" em países como Reino Unido, Estados Unidos 



29 

 

e Canadá, conforme observa Bibby (2019). Por outro lado, a falta de consenso sobre o conceito 

de espiritualidade reflete um campo fragmentado por múltiplas definições (Bender, 2010) e pela 

oposição normativa que contrapõe uma religiosidade institucional percebida como negativa a 

uma espiritualidade subjetiva valorizada positivamente (Zinnbauer; Pargament, 2005). Essa 

polarização cultural tornou-se frequente entre aqueles que rejeitam “religião” (Bibby, 2017), 

embora o desacordo persista quanto à natureza conceitual e acadêmica da espiritualidade 

(Streib; Klein, 2017).  

Watts também argumenta que pressupostos teóricos enraizados na sociologia tradicional 

da religião frequentemente distorcem ou desvalorizam o estudo da espiritualidade, como 

apontado por Edgell (2012). A espiritualidade é repetidamente interpretada como parte do 

declínio religioso, em consonância com a teoria da secularização (Bruce, 2011, 2017; Voas; 

Crockett, 2005), ou considerada socialmente insignificante nas abordagens de mercado (Stark; 

Bainbridge, 1979). Dessa forma, a espiritualidade tende a ser subsumida sob categorias mais 

amplas, dificultando sua análise autônoma no campo da sociologia da religião. Seguindo essa 

linha de pensamento, tais perspectivas acabam marginalizando o estudo da espiritualidade, 

relegando-o às bordas da sociologia da religião e fragmentando-o em subcampos diversos. Em 

outras palavras, a baixa atenção acadêmica dada à espiritualidade, apesar de sua relevância 

empírica, estaria diretamente associada à hegemonia das teorias de secularização e de mercado, 

que a consideram, segundo Watts, um campo menor. Por outro lado, estudos mais recentes 

tentam entender a espiritualidade por meio de classificações de autoidentificação e associações 

êmicas, embora frequentemente falhem ao não abordar as lógicas culturais que sustentam essa 

virada espiritual (Watts, 2020). 

Pesquisadores como Steensland; Schmidt; Wang (2018) e Bibby (2017) destacam a falta 

de consenso sobre o significado de “espiritualidade”, enquanto Ammerman (2013) sugere que, 

entre muitos americanos, espiritualidade e religião não são vistas como opostas, mas como 

complementares. No entanto, essas abordagens têm sido criticadas por confundir mais do que 

esclarecer, pois não tratariam de forma adequada o conceito de espiritualidade e as estruturas 

culturais que o sustentam. Nesse sentido, Watts argumenta que a diferença entre 

“espiritualidade” e “religião” pode ser mais semântica do que substancial, já que tanto os 

“espirituais, mas não religiosos” quanto os “espirituais e religiosos” podem compartilhar uma 

orientação religiosa comum, divergindo principalmente em questões morais e políticas. 

Segundo Ammerman (2014), o rótulo “SBNR” (espirituais, mas não religiosos em inglês) 

refletiria mais categorias morais e políticas do que analíticas. Ou seja, quando os indivíduos 



30 

 

fazem distinções entre “espiritualidade” e “religião”, eles estão apenas traçando limites em 

torno daqueles com quem discordam moral ou politicamente. Portanto, de acordo com Watts, a 

insistência em categorizações como SBNR pode obscurecer semelhanças mais profundas entre 

essas identidades (Watts, 2020). 

No contexto desta dissertação, podemos inserir a categoria aqui em foco — a ideia de 

uma espiritualidade “não religiosa” — dentro do quadro apresentado por Watts (2020). Essa 

categoria tem atraído um crescente interesse nas últimas décadas, especialmente no século XXI, 

ultrapassando os limites da sociologia da religião e se expandindo para os estudos de religião 

de maneira mais ampla. Em particular, a ascensão desse suposto novo tipo de espiritualidade 

tem sido discutida principalmente em publicações especializadas e também em textos de caráter 

mais geral. O debate gerado nesse contexto, envolvendo várias disciplinas interessadas na 

espiritualidade, apresenta pelo menos três características salientes: 1) a dificuldade de discutir 

e apresentar uma conceituação estável sobre espiritualidade; 2) o uso da categoria dos “sem 

religião”, que capturaria o fenômeno de pessoas que se autoidentificam como “espirituais, mas 

não religiosas”, podendo até legitimar a presença dessa espiritualidade “não religiosa” em 

espaços laicos; 3) e uma forte associação (geralmente positiva) entre espiritualidade e áreas 

médicas, especialmente na área de saúde. Portanto, à medida que essa prática se expande para 

ambientes laicos, torna-se relevante verificar como essa ideia de espiritualidade “não religiosa” 

se comporta nos discursos que procuram promovê-la, considerando a teoria da ressonância de 

Hartmut Rosa como ferramenta analítica, especialmente em função de suas afinidades eletivas 

com o fenômeno em questão.3 

 

1.2 A espiritualidade no contexto de uma modernidade (des)secularizada 

 

O tema da espiritualidade dentro da modernidade (tardia) passa em boa medida pelas 

discussões envolvendo a teoria multifacetada da secularização (Weber, 1904; 1905; Durkheim, 

1912; Berger, 1985; 1999; Wilson, 1969; 1982; Bruce, 2002; 2011; Casanova, 1994), o 

fenômeno da Nova Era como religiosidade alternativa (Hanegraaff, 1996, 2005; Heelas, 1996; 

Heelas; Woodhead, 2005; Guerriero, 2006) e, mais recentemente, o debate sobre os “sem 

                                                 
3 Weber empregou o termo afinidades eletivas em A ética protestante e o “espírito” do capitalismo (2004), 

inspirado na obra de Goethe (As afinidades eletivas, 2014 [1809]). No contexto weberiano, o conceito descreve a 

relação de convergência entre crenças religiosas e estruturas econômicas. Aqui, o termo é utilizado de forma 

ampliada para discutir a convergência conceitual entre ressonância e espiritualidade na busca por significado e 

conexão em um contexto não religioso. 



31 

 

religião” (Woodhead, 2016; Senra, 2022), também conhecidos pela expressão “espiritual, mas 

não religioso” (SBNR, em inglês) (Fuller, 2001; Ammerman, 2013). É dentro desse horizonte 

de eventos que localizamos a espiritualidade “não religiosa”, um conceito que vem ganhando 

adesão sobretudo no século XXI, mas que não tem recebido na mesma proporção a devida 

atenção no contexto da pesquisa de interesse científico (Calvani, 2014; Leite; Stern; Guerriero, 

2021). Esse debate envolvendo formas religiosas, modernidade e secularização estaria mais 

vivo do que nunca “desde que a teoria da secularização, outrora o orgulhoso carro-chefe teórico 

da sociologia da religião, enfrentou tempestades” (Houtman; Aupers, 2007, p. 305), como 

ilustra a revisão feita por um de seus principais articuladores: “a suposição de que vivemos num 

mundo secularizado é falsa. O mundo hoje (…) é tão furiosamente religioso como sempre foi 

e, em alguns lugares, mais do que nunca” (Berger, 2000, p. 10). Considerando tal perspectiva, 

estaríamos testemunhando nos últimos cinquenta anos o surgimento daquilo que Ernst 

Troeltsch (1992) “denominaria de ‘religião mística’, agora conhecida como ‘espiritualidade’”. 

Nesse contexto, além da secularização, também estaria ocorrendo uma “verdadeira virada 

espiritual” ante o declínio evidente da “religião organizada” (Watts; Houtman, 2023, p. 261).  

É ilustrativo que alguns autores (Houtman; Aupers e Watts) utilizem a expressão “virada 

espiritual” nos títulos de seus artigos, sugerindo uma guinada para formas de conexões 

alternativas. Contudo, explicada em termos de destradicionalização, isto é, da perda do domínio 

de formas tradicionais governando a vida social, essa “espiritualidade pós-cristã” não 

significaria o desaparecimento da religiosidade, mas antes uma realocação do “sagrado” 

(Houtman; Aupers, 2007). Um dos casos mais emblemáticos tem sido o movimento Nova Era, 

especialmente o de segunda geração (1980-1990), uma manifestação da sociedade de consumo 

pós-moderna por excelência, com foco direcionado para uma espiritualidade alternativa a partir 

do indivíduo e não da sociedade, mas que procura afastar-se do rótulo “Nova Era”, ainda muito 

identificado com a primeira geração (1950-1970) e suas associações indesejadas. Também aqui, 

a tentativa de substituição por um termo como espiritualidade seria uma estratégia de adaptação 

e assimilação, e não de rejeição e confronto, objetivando assegurar o status desse movimento 

mais amplo como uma ala espiritual, ou propriamente uma espiritualidade pós-moderna como 

religião ou sacralização do eu. Hanegraaff, de quem tiramos essas constatações, ainda nos 

lembra (em parte concordando com Hartmut Rosa) que as dinâmicas sociais da pós-

modernidade teriam favorecido essa guinada do tradicional/institucional, ante os desafios 

impostos pela modernidade, para uma espiritualidade alternativa, baseada em revelações por 

meio de experiência religiosa pessoal. Portanto, a ênfase na virtude suprema da liberdade 



32 

 

individual, especialmente no ocidente, estaria na base de sustentação dessa 

religiosidade/espiritualidade do eu (Hanegraaff, 2005) ou do coração (Watts, 2020). 

No Brasil, o estudo da espiritualidade alternativa encontrou uma importante análise na 

obra de Silas Guerriero, que investigou os contornos do movimento Nova Era em território 

nacional. Para Guerriero (2006), essa espiritualidade pós-tradicional se articula em torno de 

uma religiosidade do eu, fortemente marcada pela busca de experiências pessoais de sentido e 

pela desinstitucionalização da fé. Esse fenômeno não é apenas importado, mas reinterpretado 

segundo padrões culturais locais, com sincretismos característicos do campo religioso 

brasileiro. Ele argumenta que a Nova Era, no Brasil, deve ser entendida não como ruptura 

absoluta com a religião tradicional, mas como uma recomposição simbólica que mantém 

vínculos com sistemas anteriores, embora os reorganize a partir da centralidade da 

subjetividade. Reginaldo Prandi e Antônio Flávio Pierucci (2000), ao analisarem o perfil 

religioso do Brasil contemporâneo com base em dados do Censo e pesquisas de opinião, 

observam que a diversidade religiosa crescente não implica, necessariamente, um 

enfraquecimento da crença ou da busca por sentido. Para eles, o aumento dos “sem religião” 

revela um processo de individualização da fé e de desfiliação das instituições tradicionais, mas 

não de desaparecimento da religiosidade. Essa mudança reflete um ambiente plural e fluido, no 

qual a crença se desloca do campo institucional para esferas mais privadas e subjetivas. 

Portanto, a ausência de filiação formal não significaria ausência de espiritualidade, mas a 

reconfiguração das formas de relação com o transcendente — o que prepara o terreno para 

experiências que se autodeclaram “não religiosas”, embora mantenham vínculos estruturais 

com o religioso.  

Quinze anos depois, Prandi, em coautoria com Renan William dos Santos (2015), 

retoma essa análise ao situar esse fenômeno no contexto mais amplo da secularização da 

sociedade brasileira. Eles apontam que a religiosidade vem perdendo seu monopólio na 

orientação da conduta e que valores científicos, utilitários e individualistas passaram a competir 

com os valores religiosos na constituição da subjetividade. Nesse cenário, espiritualidades 

alternativas, desinstitucionalizadas e centradas na experiência pessoal do religioso, ganham 

terreno. Trata-se de um deslocamento em que a religiosidade, para sobreviver, assume 

linguagens e práticas que dialogam com a autonomia do indivíduo e com a lógica do consumo 

— fenômeno visível tanto na ascensão dos “sem religião” quanto na reinvenção de formas 

religiosas como o neopentecostalismo e a renovação carismática católica. Nesse novo cenário, 

a fé deixa de ser herdada ou imposta e passa a ser escolhida, reinventada, muitas vezes fora das 



33 

 

estruturas formais. Os “sem religião” não necessariamente abandonam o religioso, mas o 

ressignificam em chave privada, subjetiva e, por vezes, sincrética. Trata-se de uma religiosidade 

fragmentada, plural e ajustada aos imperativos da modernidade. Tal perspectiva corrobora a 

hipótese de que formas não tradicionais de religiosidade, como as espiritualidades “não 

religiosas”, ganham espaço em um contexto de crescente individualização das crenças. A 

“desfiliação” institucional, portanto, não deve ser confundida com descrença, mas pode estar 

associada à busca por sentido fora das estruturas convencionais, o que se reflete nos dados 

empíricos do Censo e em pesquisas recentes no país. 

Em meio a essas transformações do campo religioso, fenômenos como o “trânsito 

religioso” e a constituição de um “mercado religioso” têm sido amplamente debatidos pelas 

ciências sociais no Brasil (Almeida; Montero, 2001; Prandi, 1996; Campos, 1997; Fernandes et 

al, 1998; Mariano, 2013). Essas dinâmicas, porém, não devem ser confundidas com a discussão 

em torno de uma suposta espiritualidade não religiosa, uma vez que as abordagens de trânsito 

e mercado enfatizam a mobilidade entre denominações, a competição entre instituições e a 

circulação de fiéis como traços característicos de uma modernidade plural e religiosamente 

fluida. Portanto, são dinâmicas sociais que estão ocorrendo dentro do campo religiosamente 

fundamentado. No entanto, a proposta desta dissertação não reside na análise das 

recomposições do religioso, mas na investigação de formas de sentido e conexão que se 

autodeclaram “não religiosas”. Trata-se de explorar os limites e as contradições de uma 

categoria como a chamada espiritualidade “não religiosa”, que se apresenta como alternativa à 

religiosidade, embora mantenha estruturas simbólicas e afetivas análogas ao religioso 

tradicional ou mesmo ao religioso alternativo. Nesse sentido, a teoria da ressonância de Hartmut 

Rosa será mobilizada não para analisar o campo religioso em sua dinâmica concorrencial ou de 

mobilidade, mas para problematizar os modos de relação com o mundo que pretendem escapar 

à gramática do religioso, ainda que possam replicá-la inconscientemente. 

Nessa direção, o impacto da “virada espiritual”, em grande medida encarnada na Nova 

Era, foi decisivo para o surgimento de pessoas interessadas em afirmar uma espiritualidade (na 

prática sempre indistinta da religiosidade) sem aderir a qualquer compromisso com formas 

religiosas tradicionais. Trata-se exatamente do fenômeno dos “sem religião”, também 

conhecidos como “espirituais, mas não religiosos”. Um paradoxo que logo suscita a pergunta: 

o que tal frase significaria exatamente? Na psicologia, Wixwat e Saucier afirmaram a 

necessidade de primeiro definir tanto “espiritual” quanto “religioso”. No entanto, “para definir 

religioso, é preciso definir religião” (Wixwat; Saucier, 2021, p. 121). Embora necessária, não 



34 

 

podemos aqui entrar nessa segunda e mais intrincada questão.4 Por outro lado, precisamos 

considerar o primeiro termo da equação, ainda que bem conscientes de que essa 

autoidentificação é igualmente controversa, na medida em que vários autores afirmam um 

enraizamento do religioso como expressão direta da divindade no que muitos chamam de 

espiritualidade sem religião (Taylor, 2002; Ribeiro; Campos, 2014). Ademais, entre aqueles 

que se autodenominam ‘espirituais, mas não religiosos’, existiria “um compromisso duradouro 

com o individualismo religioso, que valoriza a liberdade individual, a autenticidade pessoal e a 

experiência transcendental”. No entanto, essa espiritualidade (ou religiosidade mística) nunca 

poderia escapar totalmente da racionalização e da rotinização, posto que a busca por uma 

espiritualidade não mediada institucionalmente, também sinalizaria “uma tradição religiosa 

mística reconhecível e duradoura”, cuja característica-chave é exatamente “negar seu status 

como tradição”. Portanto, é no anti-institucionalismo que reside os traços definidores dessa 

espiritualidade enquanto “religião mística” (Watts; Houtman, 2023, p. 263; 275).  

Contudo, tratando especificamente do fenômeno dos “sem religião” na Grã-Bretanha, 

Linda Woodhead adverte que essa categoria não significa que pessoais autoidentificadas assim 

sejam seculares: “certamente, os ‘sem religião’ rejeitam rótulos religiosos — mas rejeitam 

também rótulos seculares”. Seu argumento é que “o crescimento dos ‘sem religião’ não pode 

ser confundido com o crescimento do secularismo defendido pelos ‘novos ateus’”. Dessa forma, 

os “sem religião” não são a falange de secularistas destemidos que algumas versões da teoria 

da secularização previam, mas certamente são mais céticos quanto à existência de Deus do que 

aqueles que se identificam como religiosos”. Além disso, essa escolha parece ser negativa mais 

do que positiva: “uma recusa das categorias existentes e uma desfiliação dos grupos religiosos 

organizados”. Outro argumento importante é que a distribuição global desigual dos ‘sem 

religião’ enfraqueceria “explicações simplistas da secularização que imaginavam todos os 

países impulsionados para o mesmo destino secular pelos irresistíveis poderes da 

modernização”. Para Woodhead, os “sem religião” podem rejeitar a religião organizada, mas 

não rejeitam tudo o que ela contém, não estando em desacordo com a maioria dos 'religiosos', 

além de não serem dramaticamente “diferentes em suas crenças e valores das gerações 

anteriores e da maioria das pessoas religiosas na Grã-Bretanha”. Assim, para a maioria deles, 

                                                 
4 Vários autores nas ciências sociais e da religião, por exemplo, têm debatido a questão definicional de religião 

sem chegar a um bom termo de consensualidade para fins científicos. No entanto, recentemente, Figueiredo (2022; 

2023) considerou criticamente esse problema propondo um modelo, a partir do conceito de hipertexto, em que 

demonstra uma consistente convergência definicional ao considerar cerca de 80 definições de religião, propostas 

por diversos autores em diferentes épocas e áreas do conhecimento. 



35 

 

'sem religião' não é uma identidade que tenham escolhido ou lutado ativamente. Os “não 

religiosos” são aqueles que acham que “a religião organizada não ressoa com suas vidas, valores 

e compromissos da maneira que costumava fazer com seus antecessores” (Woodhead, 2016, p. 

241-261). 

Uma característica relevante nessa direção é observada por Doug Oman (2013), para 

quem, do ponto de vista científico, a espiritualidade possuiria uma base e uma dimensão social, 

na medida em que “pessoas que se identificam como espirituais enquanto rejeitam o rótulo 

‘religioso’ frequentemente se reúnem com outros indivíduos de mentalidade semelhante”. Com 

o tempo, esses relacionamentos podem se consolidar em grupos e se formalizar. Ou seja, 

“pessoas que rejeitam a filiação a organizações religiosas podem acabar se juntando a 

organizações alternativas”. Robert Wuthnow, citado por Oman, também argumentou que 

práticas espirituais seriam “inevitavelmente sociais” devido à sua “dependência última de 

recursos fornecidos por outros, como literatura espiritual e instrução” (Wuthnow, 1998, p. 181). 

Sendo assim, Oman questiona se deveriam as organizações espirituais compostas 

principalmente por indivíduos ‘espirituais, mas não religiosos’ “ser entendidas como formas 

alternativas de religião, não obstante a apresentação não religiosa de seus membros”. De acordo 

com algumas definições de religião por ele apresentadas, tanto substantivas quanto funcionais5, 

tais organizações seriam de fato religiosas, notadamente a partir da proposta de Highfield 

(2001), na qual religião estaria associada a valores, crenças, práticas e símbolos adotados como 

resposta às necessidades espirituais. Nesse ponto, chegamos à incontornável questão 

definicional acerca da espiritualidade. 

Sabemos que a literatura sobre a ideia de espiritualidade é vastíssima, compreendendo 

diversas áreas. Mas de um ponto de vista sociológico, da mesma forma que religião, a 

espiritualidade será vista como um substrato social em seus antecedentes e manifestações e, 

consequentemente, devendo ser estudada olhando para seus processos subjacentes de 

estruturação (Steensland; Kucinskas; Sun, 2022). Contudo, mesmo considerando esse viés, 

Linda Woodhead nos adverte sobre a necessidade de observar o que chama de “teosfera da 

espiritualidade moderna”, uma variável merecedora de atenção por si só, sugerindo nessa 

direção quatro abordagens diferentes do divino dentro da espiritualidade ocidental moderna 

(Woodhead, 2022, p. 49). Seja como for, essa vinculação direta entre espiritualidade e formas 

religiosas como temos observado até aqui não é consensual. A espiritualidade como uma 

                                                 
5 Sobre definições funcionais e substantivas, ver Figueiredo, 2022. 



36 

 

dimensão própria da expressão religiosa é um tema em disputa especialmente quando se faz a 

intersecção com a medicina (Paley, 2015; 2017). Enquanto a maior parte dos autores fora dessa 

área usa o termo como sinônimo de uma religiosidade ou faces de uma mesma moeda (Fuller, 

2001; Hanegraaff, 1999, Guerriero, 2024), há uma tendência maior em favor da distinção no 

ambiente médico (Dyson et al., 1997; Baldacchino; Draper, 2001; Miner-Williams, 2006; 

Fisher, 2011). Tomemos então como ponto de partida o verbete para a Encyclopeadia of 

Religion: “espiritualidade é a preocupação dos seres humanos com suas relações adequadas 

com o cosmos”. Também pode ser “interpretada como uma orientação para o “espiritual”, em 

distinção do “exclusivamente material” (MacDonald, 2005, p. 8718). 

Etimologicamente, o termo espiritualidade vem do latim spiritus que quer dizer 

“respiração” ou “sopro” (Freitas, 2016), sendo biologicamente associada à condição para a vida 

humana, mas também num sentido sobre-humano (“o sopro da vida”). Nesse último caso, seria 

a parte humana imaterial (espírito) em oposição à material (corpo), uma dicotomia universal 

largamente utilizada e intuitivamente assimilada. Mas de acordo com Oman, a espiritualidade 

logo se tornou um construto reconhecido e estudado em campos que vão desde a psicologia, 

psiquiatria e sociologia até a medicina, enfermagem e gerontologia. No entanto, nenhum 

consenso acadêmico emergiu sobre como definir espiritualidade” (Oman, 2013). Este autor 

também nos oferece três abordagens em relação a essa questão definicional da espiritualidade: 

religião e espiritualidade como processo de busca, notadamente no campo da psicologia (p.ex.: 

Hill et al., 2000; Pargament, 1997, 2007; Zinnbauer; Pargament, 2005); desenvolvimento 

espiritual como uma capacidade inerente para a autotranscendência (Roehlkepartain et al, 

2006); e uma religião com múltiplas espiritualidades, especialmente considerando a proposta 

de Harold G. Koenig, principal referência médica na pesquisa sobre religião e saúde, que propõe 

espiritualidade a partir de duas abordagens gerais: uma pragmática, para o cuidado ao paciente, 

em que a espiritualidade deveria ser definida da forma mais ampla possível, e para que todos 

os pacientes tivessem a oportunidade de ter suas necessidades espirituais atendidas; outra 

acadêmica, para fins de pesquisa, em que pudéssemos defender o retorno da definição de 

espiritualidade às suas origens na religiosidade, seja ela tradicional ou não tradicional (Koenig, 

2012).  

Ainda dentro dessa perspectiva terminológica, um compilado de definições encontradas 

na literatura de psicologia, identificou alvos heterogêneos de conexão espiritual, incluindo a 

própria essência ou eu interior, um senso de significado ou propósito ou integridade, uma força 

maior de algum tipo, ou o que é considerado sagrado (Harris; Howell; Spurgeon, 2018). 



37 

 

Wixwat; Saucier (2021) corroboram esse entendimento ao reconhecerem que tanto a 

espiritualidade quanto a religiosidade estão associadas a significado, valores e o sagrado. 

Contudo, ser espiritual, mas não religioso, seria, por um lado, enfatizar as várias formas de 

conexão pessoal e subjetiva com algo metafísico e, por outro, minimizar crenças e rituais 

institucionalizados. Além disso, a análise conceitual de conteúdos heterogêneos associados ao 

fator Espiritualidade Subjetiva de Saucier (2000; 2013), demonstrou a espiritualidade tendendo 

para a unidade com o transcendente, e como conectando-se com um mundo pluralista de 

espíritos (não apenas deuses, mas também anjos, demônios, almas desencarnadas, fantasmas, 

ancestrais, objetos e forças imbuídas de poder mágico). A conclusão de ambos os autores é de 

que compreensões do que significa ser “espiritual, mas não religioso” deveriam estar atentas 

“ao potencial viés cultural”, uma vez que “espiritualidade moderna”, distinta da religiosidade 

tradicional que se manifesta em populações ocidentais, poderia ser uma representação pobre da 

espiritualidade fora desse contexto cultural. Compreensões de experiências “associadas ao 

sobrenatural, ou quaisquer outras conexões com fontes de sacralidade ou valor supremo que os 

humanos rotulam como 'espiritual', seriam melhor fundamentadas nas mais amplas perspectivas 

transculturais” (Wixwat; Saucier, 2021, p. 123). 

Sobre esse aspecto, o sociólogo da religião James Spickard, se referindo à religiosidade 

popular e não institucional, ritual e experiências religiosas coletivas, isto é, sinônimos para 

espiritualidade na discussão atual, argumenta que essas são formas religiosas negligenciadas 

pelas sociologias ocidentais da religião, “em grande parte porque suas ferramentas conceituais 

as cegaram para tais possibilidades”. A sociologia da religião reivindicando uma objetividade 

válida transculturalmente, seria contraditada pelas mudanças de paradigma tanto nos tempos 

clássicos quanto recentes. A ênfase na secularização dependeria em grande parte de modelos 

ocidentais de religiosidade, especialmente pressupostos culturais euro-cristãos, não 

compartilhados por outras tradições. E se os etnólogos foram forçados a pensar reflexivamente 

sobre suas próprias ideias, a sociologia deu passos modestos nessa direção, com a sociologia da 

religião tendo ficado para trás. A teoria da secularização e sua crença no inevitável declínio da 

religião, compartilhada por Comte, Marx, Durkheim e Weber, mas não por intelectuais de 

outras civilizações, tratou as sociedades ocidentais como centrais para a história religiosa 

mundial e o resto do mundo como periférico, com poucos sociólogos conseguindo conceber 

religião sem algum tipo de marca organizacional. Ao tratar o Cristianismo ocidental como 

normativo, a abordagem da secularização esconderia maneiras não doutrinárias e não 

organizacionais de enxergar a vida religiosa. Além disso, a religiosidade popular qualificada 



38 

 

como “sincrética” negligencia grupos religiosos informais. Portanto, não enxergar boa parte do 

que acontece nos espaços religiosos decorre em grande medida do “etnocentrismo teórico” 

(Spickard, 1998, p. 173-194). 

Toda discussão contemporânea sobre espiritualidade, seja acadêmica ou popular, parece 

enfatizar o recente interesse por espiritualidades fora dos limites da religião organizada em 

termos de destradicionalização, anti-intitucionalismo, desfiliação, etc. Se antes dos anos 1960 

a espiritualidade era reconhecida como uma forma incorporada na religião organizada e nas 

experiências de transcendência encontradas dentro da tradição, agora a espiritualidade é 

primariamente sobre buscar, especialmente uma busca autodirigida por significado e propósito 

autênticos. Assim, “a espiritualidade tornou-se uma busca vastamente complexa na qual cada 

pessoa busca seu próprio caminho” (Wuthnow, 1998, p. 2). Nesse sentido, questiona Andrew 

Singleton, até onde as definições de espiritualidade podem se estender? Observando a 

autoidentificação, este autor definiu espiritualidade como um “modo de vida consciente 

baseado em um referencial transcendente”. Depois, a partir de 91 entrevistas, identificou três 

tipos principais de espiritualidade: 1) “tradicional”, fundamentada em uma religião mundial 

importante; 2) espiritualidade “Nova Era” ou alternativa, denotando aqueles que seguem 

religiões não tradicionais ou caminhos espirituais; 3) espiritualidade de orientação “secular”, 

derivada de um compromisso com princípios humanistas. Obviamente, alguém não religioso 

pode estar interessado em viver uma vida ética, altruística e cheia de propósito. Mas o 

compromisso com um ideal ético mais elevado, que tem animado a vida cotidiana de muitos, 

poderia significar também uma espiritualidade secular? (Singleton, 2016, p. 39-50). É para essa 

ideia de uma espiritualidade “não religiosa” que devemos nos voltar a seguir. 

 

1.3 Algumas propostas de espiritualidade “não religiosa”  

 

 Em seu texto sobre religião e espiritualidade, especialmente no contexto norte-

americano, Courtney Bender (2007) afirma que, de maneira convergente e concordante, boa 

parte de estudos sobre essa relação tem caracterizado espiritualidade como algo privado, 

emergente, emocional e individual, enquanto religião é corporativa, pública e estável. Também 

é relevante observar que os instrumentos de pesquisa que derivam desses trabalhos a partir de 

definições variadas sobre ambos os fenômenos geralmente medem a primeira com perguntas 

sobre bem-estar psicológico, experiência e autoidentificação, e, em contraste, medem a segunda 

por meio de perguntas sobre atividades, participação e adesão a doutrinas ou comunidades. 



39 

 

Nesse sentido, outros autores reforçam que a espiritualidade pode ser melhor abordada como 

formas de “conhecer” o divino, com cada forma de conhecer estando, em certa medida, 

fundamentada e expressa dentro das tradições, instituições e organizações religiosas (Albanese, 

2001). Assim, o fenômeno dos chamados “buscadores espirituais” evidenciaria a existência de 

uma espiritualidade autogerada e de uma separação mais distinta entre religião organizada e 

espiritualidade individual. No entanto, embora tais buscadores nem sempre (ou frequentemente) 

participem de comunidades religiosas, eles ainda assim participam de uma linhagem teológica 

e instituições que moldam suas experiências religiosas. Além disso, “espiritualidade” e 

“religião” não seriam termos neutros ou objetivos, e as medições e ideias sobre o que os define 

estariam, ao mesmo tempo, em mudança e ligadas a projetos normativos, interesses e até desejos 

particulares (Bender, 2007). 

Nessa direção, Courtney Bender sugere pelo menos três construções discursivas comuns 

de “religião” e “espiritualidade”, usadas para expressar diferentes relações entre si e com o 

divino: espirituais, mas não religiosos, discutida na seção anterior; espirituais e religiosos, que 

distinguiria a espiritualidade como parte individual e pessoal das formas religiosas, com ênfase 

mais no individual do que no institucional; e espiritualidade como mais do que religião, 

privilegiando a espiritualidade em relação à religiosidade, sugerindo, frequentemente, que a 

espiritualidade é universal, denotando a experiência comum que estaria na raiz de toda tradição 

religiosa. Diferentemente do discurso espiritual, mas não religioso, que rejeita as formas 

religiosas, sobretudo organizadas, o terceiro tipo tomaria as instituições, ensinamentos, líderes, 

grupos, leis e escrituras religiosas como repositórios de esforços humanos para desenvolver 

propensões espirituais. Além disso, esse discurso seria caracterizado por um viés humanista, 

com apelos liberais para projetos inter-religiosos ou ecumênicos (Bender, 2007). Na raiz desse 

terceiro tipo é que se encontra a nova ideia sobre uma espiritualidade para além do religioso, 

embora em articulação com os demais discursos. No entanto, e partir do que até aqui 

conseguimos verificar, observa-se com clareza que a espiritualidade dele derivada parece algo 

muito difícil de se separar da religiosidade. Isso não quer dizer que não seja tentado, como 

notavelmente tem sido proposto na área de saúde. 

 No entanto, devemos assumir que os autoidentificados como “espirituais, mas não 

religiosos” estariam fora dessa nova proposição por serem na essência apenas religiosos de 

outro tipo. Pelo menos é esse o argumento de J. Aaron Simmons (2021), segundo quem, nesse 

caso, o que se rejeita é o modo particular da religiosidade institucionalizada, fundamentada 

numa presença social autoritária e isolacionista. Assim, é crucial entender que os SBNR já estão 



40 

 

trabalhando com uma definição de “religião” de tal forma que a julgam inapropriada para sua 

autodesignação. Ou seja, coisas como crença em deuses, práticas incorporadas como oração e 

sentimentos de bem-estar e apego são todas comumente encontrados nos SBNR, embora isso 

para eles não reflitam o que conta como fenômenos “religiosos”. Portanto, a distinção entre 

religiosos e SBNR pode ter menos a ver com tais crenças e práticas historicamente entendidas 

como fenômenos “religiosos” e mais a ver com a maneira como ser “religioso” passou a indicar 

um conjunto muito particular de compromissos sociopolíticos, em vez de teológicos. Não é 

exagero sugerir que, para muitos que se identificam como SBNR, a frase “não religiosa” é uma 

tentativa de se dissociar de expressões “religiosas” autoritárias. Se alguém confunde “religião” 

com essas expressões sociais específicas da religião organizada, a ideia de ser “não religioso”, 

enquanto ainda acredita em deuses e se envolve em oração, começa a parecer muito mais 

compreensível (Simmons, 2021, p. 1-15). Mas se essa categoria não representa 

apropriadamente a ideia de uma espiritualidade que na prática não assuma compromissos 

religiosos, devemos verificar até que ponto esse problema continuaria existindo em outras 

formulações. 

As principais propostas nesse sentido têm sido articuladas a partir de autores e obras 

relevantes de vários espectros da literatura relacionada, que reivindicam o uso do termo 

espiritualidade para designar fenômenos supostamente não religiosos, em formulações como 

espiritualidade “laica”, “secularizada”, “não religiosa” e até mesmo “ateia” (Corbí, 2010; 2014; 

Comte-Sponville, 2007; Solomon, 2003; Ferry, 2012; Harris, 2015). Para Sebastian Gäb (2024), 

o que uniria nessa formulação alguns desses autores e outros como Dworkin (2013) e Hägglund 

(2019) seria a intenção de desenvolver um conceito significativo de espiritualidade “não 

religiosa” que, ao mesmo tempo, preservasse elementos importantes da espiritualidade religiosa 

tradicional e fosse compatível com uma cosmovisão naturalista ou ateísta. No entanto, é preciso 

questionar por que razão apreciar a beleza e o mistério da existência, por exemplo, através de 

formas poéticas e artísticas, ou ainda, reagir à totalidade da existência, seria uma coisa 

necessariamente espiritual? O que justificaria ou estaria por trás da insistência no nome 

“espiritual” para tal atitude? Por que a busca de sentido como uma característica ontológica 

humana de transcender os próprios limites, no sentido de responder às questões fundamentais 

da vida, desvinculada de qualquer crença sobre-humana, deveria ser chamada de “espiritual”? 

Se, como muitos têm defendido, a espiritualidade for a “arte de criar significado na vida” 

(Reisinger, 2024), obviamente, alguém poderia ter ou não uma perspectiva religiosa nesse caso. 



41 

 

Não está claro, portanto, por que razão uma busca por sentido de vida ou conexão como algo 

para além de si mesmo deveria ser chamado de espiritual.  

No entanto, isso é exatamente o que propõem algumas das mais conhecidas teses nessa 

direção como veremos a seguir. Robert Solomon (2003), por exemplo, oferece uma proposta 

de espiritualidade cética, que dispensa o sobrenatural focando no “aqui-e-agora”, ou seja, uma 

espiritualidade que pode ser vivida de forma reflexiva e em harmonia com a ciência. Esse 

ceticismo muito se assemelha ao que já foi discutido aqui, na medida em que essa 

espiritualidade da natureza seja não religiosa no sentido de não institucional, não teológica, não 

baseada em escrituras; que não seja dogmática, não seja anticiência, não seja acrítica. O 

conceito tem a ver com reflexão; compatibilidade científica e com não está limitada a formas 

religiosas tradicionais, muito menos às do tipo sectária e autoritária. A ênfase estaria no vínculo 

original entre espiritualidade e filosofia, que antes de se tornar uma disciplina acadêmica, era 

uma tentativa de enfrentar o problema humano do significado, e que a espiritualidade daí 

decorrente acabou por ser sequestrada pelas formas religiosas. Assim, essa espiritualidade 

também seria, em certo sentido, um modo de vida filosófico, vida refletida que lida com o 

reconhecimento da morte; uma maneira de experimentar o mundo, de viver, de interagir com 

outras pessoas e com o mundo. E nesse contexto, haveria espiritualidade na natureza, na arte, 

nos laços de amor e companheirismo que mantêm uma comunidade unida, na reverência à vida, 

que é a chave para grande número de filosofias, bem como de formas religiosas (Solomon, 

2003, p. 19-70). 

André Comte-Sponville (2007), de forma contraintuitiva, defende uma espiritualidade 

ateia, baseada na imanência e na contemplação da imensidade do universo, sugerindo que isso 

seria uma forma de acessar o mistério do ser, e que não dependeria de crenças religiosas, mas 

de uma abertura ao universal. Este autor, surpreendentemente, afirma: “os ateus não têm menos 

espírito que os outros. Por que se interessariam menos pela vida espiritual?” (2007, p. 10). 

Obviamente, e de um ponto de vista cientificamente estabelecido, uma vez que uma disciplina 

tenha tal pretensão, devemos perguntar: em que sentido exatamente teríamos um espírito? 

Originalmente, como já mencionado, o termo evocava a noção de respiração, sendo cunhado na 

cultura grega (pneuma), chegando até nós a partir da tradução latina (spiritus). No entanto, de 

acordo com Sam Harris (2015), na Idade Média, esse conceito expressava até mesmo a crença 

em almas, em seres sobrenaturais e em fantasmas. Assim, apenas no contexto de uma 

epistemologia religiosa é que de fato poderíamos afirmar um “espírito” como alguma coisa 

dada em nós, bastando lembrar a influente definição de religião enquanto “crença em seres 



42 

 

espirituais”, de E. B. Tylor (1871), afirmada e reformulada por alguns estudiosos (p. ex. 

Chantepie de la Saussaye, 1891; Spiro, 2004 [1966]). Em El alma del ateísmo (2006, p. 210), 

Comte-Sponville conceitua espiritualidade como “nossa relação finita com o infinito ou a 

imensidão”, o que mais uma vez é praticamente igual à definição de religião como “percepção 

do infinito” de Max Müller (1870; 1878; 1889). Nesses termos, a proposta não consegue se 

afirmar como algo não religioso de fato, havendo concessões relevantes e um fundamento (o 

espírito) essencialmente religioso.  

Marià Corbí, proponente da espiritualidade “laica”, contudo, passou a reconhecer esse 

uso do termo espiritualidade como inadequado nessa equação, razão pela qual sugere a 

substituição por “Qualidade Humana Profunda / QHP” (Corbí; Costa, 2022). Corretamente, o 

autor afirma que o termo espiritualidade fala do que se refere aos espíritos e, portanto, evitar 

esse termo seria evitar as dificuldades que ele apresenta, consciente ou inconscientemente. O 

ponto central de sua proposta é a chamada crise axiológica, que marca a transição entre 

sociedades pré-industriais e sociedades modernas. Em sua epistemologia axiológica, a QHP 

apareceria em contraposição à espiritualidade, uma vez que esta seria própria de sistemas 

religiosos pré-industriais, que se expressavam em programas mítico-simbólicos próprios dessas 

sociedades (Corbì, 2010 [2007]). Uma qualidade laica, sem crenças ou religiosidades, 

significaria também uma nova construção consoante com sociedades contemporâneas. O antigo 

termo (espiritualidade) enquanto propriedade de sociedades “avessas a mudanças”, seria, 

portanto, anterior às sociedades do conhecimento e de rápidas transformações tecnológicas. 

Nessa nova realidade, a busca por significado e conexões como QHP já não poderia mais 

fundamentar-se em modelos dessa natureza, mas sim numa perspectiva não religiosa de fato. 

No entanto, mesmo reconhecendo esse deslocamento conceitual, a ideia de uma 

“espiritualidade leiga” ou QHP, embora tendo que se livrar da submissão a sistemas de crença 

(institucionalização), deveria, contudo, preservar o rico legado espiritual presente nas várias 

tradições religiosas como contribuição para uma sociedade mais humana e livre (Corbì, 1996; 

2007; 2014). 

Noutros termos: o mundo ainda estaria seguindo e operando a partir de uma 

epistemologia religiosa, como defende Michel Onfray, isto é, uma visão de mundo oriunda e 

orientada por esse tipo de tradição, em especial pela judaico-cristã, que estaria implícita nessa 

aparente laicidade contemporânea pelo simples fato de não sabermos lidar com a afirmação de 

que deuses não existem (Onfray, 2014). Exatamente por isso, tal pensamento laico não seria de 

fato um pensamento irreligioso, especialmente descristianizado, mas sim dotado de uma 



43 

 

imanência religiosa, ou noutros termos, de uma criptorreligiosidade (Figueiredo, 2024). Além 

disso, seguindo Onfray, as sociedades seriam constituídas por uma maioria de indivíduos 

agnósticos ou vagamente ateus, sobretudo pelo hábito em cultivar batismos, casamentos e 

funerais à moda cristã (Onfray, 2010). Dessa forma, um projeto axiológico ou quadro de valores 

como base para uma ética e estética pós-moderna, ao manter seus fundamentos em 

epistemologias religiosas, não poderia corretamente reivindicar uma natureza não religiosa. O 

humanismo que aí se estabelece estaria, como argumenta Onfray, fundamentado nessa episteme 

religiosa, principalmente judaico-cristã, que permaneceria no controle das pretensões para a 

construção de uma sociedade laicizada de fato. A ideia de uma espiritualidade “não religiosa”, 

portanto, esbarra nesse problema, não sendo possível qualquer projeto ético não religioso em 

tais bases, significando antes mais uma forma religiosa de existir. Também podemos observar 

que o problema no uso do termo espiritualidade para designar uma busca de sentido e conexão 

de caráter não religioso seria um sintoma, sobretudo, dessa questão epistemológica original. 

Um ato falho em termos conceituais que pode sugerir interesses não declarados no uso dessa 

categoria. 

Devemos considerar ainda outros desafios que projetos de espiritualidades “não 

religiosas” também devem enfrentar além do epistemológico, a exemplo do metodológico e 

empírico. Coleman, Silver e Holcombe (2013), por exemplo, sugere a ideia do não religioso em 

termos de transcendência horizontal como algo mais do que mera ausência, para pensar as 

experiências de não religiosos sem reduzi-los a uma oposição ao religioso. Uma alternativa que 

permitiria explorar significados e experiências além da religiosidade de forma afirmativa e 

independente, evitando a problemática tendência para o não reconhecimento de sua identidade 

positiva; o uso de estruturas religiosos que distorcem ou simplificam a realidade dos não 

religiosos, além da própria disputa terminológica, que reflete desigualdades de poder no campo 

acadêmico. Dessa forma, a proposta discute a necessidade de abordar o não religioso de forma 

mais autônoma, desenvolvendo categorias analíticas que reflitam as experiências e perspectivas 

de pessoas que não se identificam com sistemas religiosos. Noutros termos: o conceito de 

transcendência horizontal reconheceria a pluralidade e complexidade dessas pessoas, abrindo 

espaço para novas formas de transcendência e construção de significado, mas sem depender de 

referenciais religiosos, ao mesmo tempo em que afirmaria a universalidade de experiências 

como admiração, conexão e significado no contexto humano. Trata-se, portanto, de um esforço 

para redefinir as bases teóricas e metodológicas no estudo das experiências humanas, 

libertando-as das limitações impostas pela linguagem e por categorias religiosas.  



44 

 

Outra proposta nessa direção vem de Quack e Schuh (2017), ao discutir o não religioso 

a partir do conceito de indiferença, propondo uma abordagem relacional para compreender essa 

indiferença em relação às crenças e práticas religiosas em sociedades modernas. Contudo, seria 

distinta do ateísmo consciente ou da hostilidade antirreligiosa, embora seja um conceito fluido 

e difícil de delimitar. Não se trataria de uma rejeição direta, mas de um afastamento progressivo 

das formas religiosas enquanto estrutura simbólica e institucional. Nesse sentido, haveria 

categorias de relação com as formas religiosas: descrença (negando respostas religiosas), 

incerteza (aceitando questões religiosas, mas sendo ambivalente quanto às respostas) e 

indiferença (considerando as questões religiosas irrelevantes), com a mensuração da indiferença 

variando de acordo com a definição de religião. Mesmo considerando o declínio das formas 

religiosas tradicionais a partir da secularização, as pessoas continuariam buscando soluções 

simbólicas, mostrando que a indiferença não seria absoluta, mas sempre contextual. Portanto, a 

indiferença religiosa é vista por esses autores de forma relacional, definida pela ausência de 

envolvimento direto com formas religiosas, mas sempre em relação a outras posições religiosas 

ou não religiosas. Quack (2013, 2014) sugere ainda que o conceito de não religião está 

vinculado ao campo religioso, sendo relevante apenas pela interação com ele (exatamente o que 

o conceito de transcendência horizontal quer resolver). Nesse sentido, seria também um 

conceito estratégico usado por grupos religiosos e não religiosos para afirmar sua identidade e 

disputar a normatividade, com ambos tentando atrair os indiferentes, percebendo a indiferença 

como um desafio. 

A ideia de uma espiritualidade para além do religioso é, como vimos, uma proposta 

repleta de desafios epistemológicos e metodológicos, mas também empíricos, como veremos 

no terceiro capítulo desta dissertação. Por ora, fica claro que a teoria da secularização não 

sustenta uma proposta nesse sentido, muito pelo contrário. Na verdade, ao contribuir para a 

emergência da pluralidade religiosa, a secularização serve tanto para o declínio das formas 

religiosas como para o seu desenvolvimento a partir de novas configurações como a Nova Era 

e mais recentemente os SBNR. A ideia de uma espiritualidade “não religiosa” pede por uma 

abordagem não religiosa. No entanto, mesmo propostas que alegam estarem fora desse campo 

gravitacional, como é o caso de Solomon (2003), Comte-Sponville (2007) e Corbì (2014), 

dentre outros, ainda mantém uma epistemologia religiosa implícita ou explícita em seus 

projetos éticos e estéticos pretensamente não religiosos. Somente por meio de conceitos 

alternativos como transcendência horizontal e indiferença é que nos aproximaríamos de uma 

proposta mais factível nessa direção. Além disso, considerando as múltiplas abordagens da 



45 

 

secularização, da virada espiritual e da emergência de espiritualidades não institucionais, e ao 

problematizar a validade universal da teoria da secularização, autores como Pierucci, Giumbelli 

e Montero demonstram que a realidade religiosa brasileira não corresponde plenamente aos 

modelos eurocêntricos de declínio religioso, mas sim a um processo de recomposição e 

pluralização do religioso.  

Da mesma forma, Guerriero, ao analisar a Nova Era no Brasil, evidencia como a 

espiritualidade alternativa se adapta às dinâmicas culturais locais, assumindo feições subjetivas 

e sincréticas, enquanto Prandi e Pierucci compreendem o fenômeno dos “sem religião” como 

uma forma de religiosidade difusa, ainda marcada pela busca de sentido, mas desvinculada das 

instituições tradicionais. Essas vozes, ao dialogarem com os autores clássicos e contemporâneos 

da sociologia da religião, oferecem uma perspectiva situada e crítica que reforça a necessidade 

de abordagens adequadas à diversidade dos contextos culturais. Assim, a teoria da ressonância 

de Hartmut Rosa, que será discutida no próximo capítulo, poderá ser mobilizada não apenas 

como um modelo explicativo abstrato, mas como ferramenta sociológica capaz de dialogar com 

essas múltiplas expressões da religiosidade e da espiritualidade contemporâneas, inclusive no 

contexto brasileiro a partir de dados empíricos. Noutros termos: em que medida essa teoria pode 

pensar o não religioso a partir de um conceito equivalente ao de espiritualidade? Isto é, a 

ressonância enquanto categoria analítica, desprovida da forte carga simbólica e histórica das 

formas religiosas a que o termo espiritualidade sempre esteve associado, poderia ser uma opção 

mais adequada para descrever e analisar fenômenos não religiosos de busca de sentido e 

conexão na atualidade? Portanto, a teoria da ressonância do filósofo e sociólogo alemão 

Hartmut Rosa, que nas últimas décadas vem se dedicando a refletir sobre uma resposta positiva 

aos desafios que a modernidade tardia tem colocado para sociedades do século XXI, será o 

nosso próximo passo na busca de respostas para esta questão central. 

 

 

 

 

 

 

 

 



46 

 

CAPÍTULO 2 

 

A teoria da ressonância: do contexto à proposta 

 

 

2.1 Teoria crítica em sentido amplo e aceleração social   

 

 

 Hartmut Rosa é um filósofo e sociólogo alemão conhecido por suas contribuições para 

a teoria social, com a principal teorização girando em torno dos conceitos de aceleração social 

(2019a [2005]; 2022 [2013]); ressonância (2016; 2019a) e indisponibilidade (2019b)6, 

utilizados para analisar a influência de tais processos em experiências individuais e sociais da 

modernidade tardia. É considerado um dos principais representantes da nova teoria crítica em 

sentido amplo, herdeira da Escola de Frankfurt (Peters, 2023), especialmente a partir de 

Honneth e seu grupo (Tziminadis, 2017), a quem o autor atribui sua “iniciação”, embora 

também se associe, em certos aspectos, aos autores mais antigos, como Adorno ou Marcuse 

(Schiermer, 2019). Para ele, a aceleração social seria uma característica central da sociedade 

contemporânea, influenciada pela rápida mudança tecnológica, globalização e crescente ênfase 

na eficiência. Esse processo afetaria a relação das pessoas com o mundo ao seu redor, levando 

a uma sensação de alienação e desconexão, enfatizando-se a importância do ritmo social e da 

forma como as pessoas lidam com diferentes velocidades de mudança em várias esferas de suas 

vidas. Em contraponto, o autor propõe a ideia de ressonância, uma resposta positiva a essa 

aceleração, isto é, a capacidade de alguém se envolver significativamente com o mundo ao seu 

redor. O argumento é que a ressonância seria essencial para contrabalançar a alienação (uma 

patologia) causada pelo processo aceleratório. Por outro lado, encontrar ressonância não 

significaria necessariamente desacelerar por completo, mas encontrar um equilíbrio entre a 

adaptação às mudanças e a preservação do que é significativo por meio dessa conexão mais 

profunda com o mundo e consigo mesmo.  

                                                 
6 Em alemão, unverfügbarkeit. Em inglês, foi traduzido (Rosa, 2020a) como uncontrollability (incontrolabilidade), 

e em espanhol como Lo indisponible (Rosa, 2020b). Ainda não há tradução conhecida para o português. 



47 

 

 Esse desenvolvimento teórico de Rosa tem suas origens na teoria crítica, que emergiu 

em meados década de 1930 na esteira da criação da Escola de Frankfurt (1923), na Alemanha, 

a partir de um grupo de pensadores que buscavam compreender e criticar as contradições e os 

mecanismos de dominação na sociedade moderna. Os fundadores da escola como Max 

Horkheimer, Theodor W. Adorno, Herbert Marcuse e, posteriormente, Jürgen Habermas, foram 

influenciados pela tradição marxista, mas também pelo pensamento kantiano, hegeliano e pelas 

críticas da modernidade que surgiram após os horrores das duas grandes guerras. A principal 

preocupação desses teóricos era entender como o capitalismo avançado e as sociedades 

tecnológicas afetavam as condições de vida dos indivíduos, especialmente em termos de 

alienação e perda de autonomia (Held, 1990; Jay, 2008). Horkheimer, em seu Eclipse da razão 

(2015 [1947]), argumenta que a razão, em vez de promover a liberdade, foi sendo 

progressivamente instrumentalizada, subordinada aos interesses capitalistas, resultando em 

uma racionalização que desumaniza e aliena os indivíduos. Adorno e Horkheimer, por sua vez, 

alertavam para a ascensão do que chamaram de indústria cultural e o impacto dessa 

padronização da cultura na consciência crítica das massas. A crítica da razão e a análise das 

formas de dominação social tornaram-se pilares da teoria crítica, que buscava não apenas 

descrever, mas também emancipar os indivíduos dessas estruturas repressivas (Adorno; 

Horkheimer, 1985). 

Nos anos seguintes, a teoria crítica se expandiu com a incorporação de temas como a 

modernidade, a comunicação e a cultura, e se distanciou da visão otimista de Marx sobre a 

emancipação proletária. Jürgen Habermas, por exemplo, introduziu o conceito de ação 

comunicativa como uma forma de resistir à racionalização da sociedade, acreditando que uma 

comunicação genuína e sem distorções poderia abrir caminho para uma modernidade mais 

democrática (Habermas, 2012). Posteriormente, Axel Honneth, como continuador dessa 

tradição, ampliou o escopo da teoria crítica ao focar na luta por reconhecimento como um 

elemento central da experiência social e da construção de identidades. Para Honneth, a 

realização da liberdade e da dignidade humana depende da interação social baseada no 

reconhecimento mútuo em esferas como o amor, o direito e a solidariedade, ressaltando a 

importância de relações sociais justas para superar formas de alienação e exclusão (Honneth, 

2003). No entanto, críticos como Adorno e Horkheimer afirmavam que as sociedades 

modernas, com seu avanço técnico e científico, estavam tornando-se mais rígidas e menos 

abertas ao potencial emancipatório da razão. A tensão entre o otimismo racionalista de 

Habermas e Honneth e a crítica mais cética de Adorno e Horkheimer sobre a razão permanece 



48 

 

central no desenvolvimento da teoria crítica (Wiggershaus, 2002; Jeffries, 2018). Assim, esta 

tradição que explora as limitações das sociedades capitalistas e a alienação dos indivíduos, serve 

de base para o pensamento de Hartmut Rosa, que, embora não seja diretamente da Escola de 

Frankfurt, herda essas preocupações em sua análise da aceleração social e seus efeitos na 

experiência contemporânea, como veremos a seguir. 

Hartmut Rosa, mesmo não sendo um membro formal da Escola de Frankfurt, pode ser 

considerado um herdeiro contemporâneo da teoria crítica, em especial no que diz respeito à sua 

análise da aceleração social e seus efeitos alienantes. Sua obra, sobretudo Aceleração: a 

transformação das estruturas temporais na Modernidade (2019 [2005]) e Aceleração e 

alienação (2022 [2013]), oferecem um diagnóstico da modernidade que ressoa com as 

preocupações centrais da teoria crítica, como a alienação, a racionalização e a perda de sentido 

na vida cotidiana. Rosa argumenta que, à medida que as esferas econômica, política e 

tecnológica da sociedade se aceleram, os indivíduos experimentam uma crescente sensação de 

sobrecarga e desorientação. Como observado, essa aceleração, longe de ser um sinal de 

progresso, resulta em um distanciamento da experiência significativa e da conexão genuína com 

o mundo e com os outros. Esta crítica à modernidade, em particular à relação entre a aceleração 

do tempo e a alienação social, dialoga diretamente com a análise de Adorno e Horkheimer sobre 

a racionalização e a dominação na sociedade moderna, conforme exposto em A dialética do 

esclarecimento. Nessa obra, os autores alertam para como a racionalização pode, ao invés de 

liberar o ser humano, promover a subordinação a um sistema instrumental que reduz o potencial 

reflexivo e emancipatório dos indivíduos (Adorno; Horkheimer, 1985). 

Nesse sentido, a crítica de Rosa à aceleração pode ser lida como uma extensão das ideias 

de alienação presentes na teoria crítica, particularmente no que diz respeito à transformação das 

relações sociais e ao impacto da lógica capitalista e tecnológica. A ideia de que a aceleração 

social impede os indivíduos de se situarem no mundo e de encontrarem um sentido autêntico 

para suas vidas, de fato, assemelha-se à crítica de Adorno à cultura de massa e à racionalização 

instrumental, que, para ele, esvaziaria a possibilidade de uma vida genuinamente autônoma e 

reflexiva. Além disso, como Habermas, Rosa reconhece os efeitos de uma modernidade que, 

ao buscar a otimização e a eficiência, perde sua capacidade de oferecer um espaço para a 

reflexão crítica e a ação emancipatória. No entanto, ao contrário de Habermas, que ainda 

vislumbra a possibilidade de uma racionalidade emancipatória, Rosa adota uma postura mais 

cética, sugerindo que a aceleração é uma condição estrutural que limita as possibilidades de 

uma ação política e social autêntica. Isso é claramente refletido em sua análise sobre a 



49 

 

incapacidade de controle da modernidade (Rosa, 2019a). Portanto, Rosa não só dialoga com a 

teoria crítica, mas também contribui para a atualização de suas preocupações no contexto das 

sociedades contemporâneas, caracterizadas por uma aceleração da vida cotidiana que limita a 

liberdade e a agência humana. 

Isso fica mais evidente no prefácio à obra Remedio a la aceleración: ensayos sobre la 

resonancia (2019c), onde se destaca a importância de Rosa nesse contexto, ao situá-lo como um 

pensador que, além de entender a problemática da modernidade tardia, oferece uma alternativa 

ao ideal de vida alienada, fundamentada nas relações autênticas com o mundo. Para Lacroix, 

Hartmut Rosa seria um dos principais representantes da quarta geração da Escola de Frankfurt, 

continuando a tradição crítica do capitalismo iniciada por seus predecessores, mas com uma 

inovação significativa ao deslocar o foco da crítica da alienação para a análise do tempo social. 

Assim, enquanto pensadores como Adorno, Benjamin e Marcuse se concentraram nas 

manifestações da alienação e na crítica da cultura capitalista, Rosa aponta para a pressão 

temporal imposta pelo capitalismo como o principal motor da alienação contemporânea. Ainda 

segundo Lacroix, a originalidade de Rosa residiria não apenas na crítica, mas também na 

proposição de uma visão positiva de uma “vida boa”, algo ausente nas análises anteriores. Além 

disso, segue Lacroix, ao contrário da Escola de Frankfurt que se limitava a denunciar os 

problemas da modernidade, Rosa vem sugerindo em suas obras a possibilidade de uma vida 

autêntica e significativa por meio do conceito de ressonância, que propõe uma relação profunda 

e verdadeira com o mundo ao nosso redor. Portanto, Rosa não apenas estaria diagnosticando os 

problemas da sociedade contemporânea, mas também oferecendo uma solução ao renovar a 

crítica social e propondo igualmente um caminho para superar a alienação gerada pela 

aceleração da vida moderna (Lacroix, 2019), objeto de suas preocupações, sobretudo a partir 

de 2005. 

 A tese da aceleração social, grosso modo, questiona a lógica subjacente a um processo 

de desconexão com o mundo (enquanto alteridade mais ampla) e explora como a promessa de 

ganho de tempo pode, na realidade, levar a uma perda de tempo e à falta de aproveitamento do 

presente. A aceleração da vida, nesse sentido, não resultaria apenas da aceleração técnica, mas 

também da aceleração do próprio ritmo da vida e das mudanças que alguém deve acompanhar 

para não ser deixado para trás. O argumento é que a interação complexa entre estas formas de 

aceleração – a técnica, a vida cotidiana e as mudanças sociais e culturais – seria responsável 

pela criação de uma escassez de tempo na sociedade contemporânea. Essa escassez de tempo 

então seria percebida como uma crise social, levando ao sentimento paradoxal de que, apesar 



50 

 

da aceleração aparente, nada essencial estaria realmente mudando. Além disso, tais estruturas 

temporais não estariam limitadas a contextos institucionais específicos, mas permeariam todos 

os aspectos da vida social, com os atores individuais enfrentando três níveis de perspectivas 

temporais: o cotidiano, a vida como um todo e o tempo de sua época, os quais estariam 

interligados exigindo um constante reajuste. Neste ponto, introduz-se a ideia de um quarto nível 

temporal, o “sacro”, que seria uma maneira de reconciliar a discrepância entre o tempo da vida 

e o tempo do mundo, fornecendo uma estrutura narrativa para as ações e transformações 

culturais (Rosa, 2019a). Portanto, para o autor, a análise das estruturas temporais pode oferecer 

uma lente única para entender a formação cultural e estrutural de uma época, permitindo que os 

diagnósticos do presente sejam verdadeiramente diagnósticos do tempo. 

De certa forma, trata-se de uma análise da economia do tempo da modernidade tardia 

em que a aceleração social estaria ultrapassando um ponto crítico, tornando difícil manter a 

integração e a sincronização social pretendidos pelo projeto da modernidade7, que por sua vez, 

estaria sobretudo sob o signo da aceleração de processos e acontecimentos, sendo este um 

princípio básico da sociedade moderna, podendo ter efeitos positivos, mas também desafios 

significativos, como a dessincronização entre essas diferentes perspectivas temporais. Tal 

descompasso também pode ocorrer entre modelos institucionalizados e perspectivas 

individuais, levando a uma ruptura entre os horizontes de tempo que guiam os atores. Além 

disso, pode haver uma incongruência entre subsistemas sociais ou sistemas funcionais, como a 

economia, a ciência e a técnica, e o direito e a política [e também o religioso, podemos 

acrescentar], o que levaria a uma falta de sincronização e controle político e jurídico das 

transformações sociais. Diante disso, diagnósticos contemporâneos da temporalidade 

frequentemente convergem para a ideia de uma ruptura na modernidade, ocasionando uma nova 

definição da época atual como “segunda modernidade”, “modernidade reflexiva”, 

“modernidade liberal estendida”, modernidade tardia ou até mesmo pós-modernidade. Nesse 

sentido, por exemplo, sugere-se que o novo na globalização não estaria tanto nos processos em 

si, mas na velocidade em que ocorrem (Rosa, 2019a). Para este autor, a aceleração traz consigo 

uma sincronização global sem precedentes, mas também intensifica fenômenos de 

dessincronização interna na sociedade global. 

                                                 
7 A hipótese heurística norteadora do autor é a suposição de que “a aceleração social constitutiva da modernidade 

ultrapassa um ponto crítico na modernidade tardia, além do qual não se pode mais preservar a ambição de 

sincronização da sociedade como um todo e da integração social (Rosa, 2019a, p. 42). 

 



51 

 

É importante ressaltar que a  “esperança de uma vida autodeterminada em um mundo 

“trazido ao alcance” representa desde o século XVIII uma promessa fundante da modernidade, 

a qual foi comprometida por esse processo de aceleração social discutido por Rosa, tendo em 

vista que enquanto projeto normativo e político, a modernidade se dispunha “a libertar-se de 

diretrizes autoritárias e tradicionais, por um lado, e da escassez e limitações naturais, por outro, 

de modo a realizar uma condução autodeterminada da vida: nem Igreja nem rei” (Rosa, 2019a, 

p. XXIV). Além disso, as condições dadas pela natureza não deveriam determinar o como viver, 

tão somente fôssemos capazes de decidirmos independentemente da natureza. Assim, 

crescimento e aumento de opções “foram motivados e legitimados em relação a esse objetivo, 

além da própria concepção moderna de autenticidade (Rosa, 2019a, p. XXIV). Portanto, o 

ocorrer do aumento servira ao ganho de espaço livre para a ação, de modo que se pudesse 

perseguir um projeto próprio de vida. Contudo, na modernidade tardia, observa-se o contrário, 

com o “completo abandono e a reversão dessa relação: o projeto de vida serve ao objetivo de 

acompanhar o jogo de aumento, de permanecer ou tornar-se competitivo”. Individual e 

coletivamente, fantasias de dar forma à vida, e as energias nelas investidas, se direcionam, cada 

vez com mais intensidade, “à manutenção da capacidade de aumento”. A promessa fundante da 

Modernidade é quebrada com isso, e “pela imposição da lógica de aumento exaure-se a margem 

de ação da autonomia, individual e política” (Rosa, 2019a, p. XXV). 

A teoria da aceleração social de Hartmut Rosa oferece uma compreensão relevante das 

dinâmicas temporais que moldam a modernidade tardia e suas implicações na vida cotidiana. 

Ela demonstra como a aceleração não é um fenômeno isolado, mas uma transformação 

estrutural que perpassa todos os aspectos da sociedade, desde os processos tecnológicos até as 

mudanças nas esferas culturais e sociais. Ao analisar as diferentes dimensões da aceleração – 

técnica, social e cultural – Rosa destaca o paradoxo entre a promessa de maior liberdade e 

eficiência proporcionada pela aceleração e a realidade de um ritmo de vida que sobrecarrega os 

indivíduos, tornando-os incapazes de usufruir do tempo disponível. A aceleração técnica, por 

exemplo, proporciona ganhos notáveis em velocidade e conectividade, mas ao mesmo tempo 

cria um ciclo de constante adaptação e adaptação forçada. Essa imposição contínua de 

mudanças acelera a sensação de desajuste e ansiedade, especialmente quando não há uma pausa 

para reflexão ou reconciliação com os próprios tempos pessoais. A aceleração social, nesse 

sentido, resulta em uma sensação de estar sempre atrás, de ser deixado para trás por um mundo 

que não dá espaço para o presente (Rosa, 2019a). 



52 

 

Além disso, o conceito de aceleração social nos ajuda a entender as complexas 

interações entre os diferentes sistemas sociais, que operam em diferentes ritmos e 

frequentemente entram em conflito. As contradições entre o tempo da vida cotidiana e o tempo 

das grandes transformações sociais são evidentes, por exemplo, quando o rápido avanço da 

tecnologia desafia as estruturas políticas e jurídicas que muitas vezes não conseguem 

acompanhar o ritmo das inovações. Rosa argumenta que a aceleração não é apenas um 

fenômeno de aumento da velocidade, mas também um processo de transformação das 

expectativas e formas de vida. A incapacidade de sincronizar esses diferentes ritmos sociais 

resulta em uma desconexão e perda de coesão social, gerando um sentimento crescente de crise 

e fragmentação (Rosa, 2019a). A importância da teoria da aceleração reside justamente em seu 

poder de captar esse desajuste e sua influência nas esferas individuais e coletivas, fornecendo 

uma explicação crítica sobre como o aumento da velocidade e da conectividade pode criar não 

apenas benefícios, mas também sérios desafios existenciais e sociais. Nesse sentido, é essencial 

ressaltar que a teoria de Rosa oferece uma chave para entender a dissonância entre o progresso 

técnico e a experiência humana, ou noutros termos: a compreensão dos motivos para esse 

processo de dessincronização.  

Ao refletir sobre as dinâmicas de aceleração, o autor nos leva a questionar o que estamos 

realmente ganhando e perdendo com esse movimento incessante de aceleração. Em um 

momento em que as transformações sociais e culturais são rápidas e incontroláveis, a promessa 

de uma vida autodeterminada, que a modernidade inicialmente buscou promover, encontra-se 

ameaçada por um processo que, paradoxalmente, reduz a liberdade e a autonomia dos 

indivíduos. A aceleração, ao invés de ampliar a capacidade de ação, transforma-se em um fator 

de alienação, no qual os sujeitos se veem cada vez mais presos a uma lógica que os sobrecarrega 

e limita suas possibilidades de agir e pensar de maneira livre e reflexiva (Rosa, 2019a). A 

reflexão crítica que Rosa propõe é fundamental para entendermos o impacto da aceleração sobre 

a sociedade e a vida humana no contexto da modernidade tardia, desafiando-nos a repensar as 

bases da nossa organização social e do nosso sentido de tempo e, em última instância, 

existencial. Mas a despeito de seu ceticismo, Rosa não deixa de pelo menos sugerir a ideia de 

algo positivo como a ressonância, contrabalançando essa alienação patológica apontada por ele 

na modernidade tardia. É para entendermos melhor essa sugestão de uma dimensão mais 

positiva na equação social fundamentada na temporalidade que, a seguir, discutiremos a teoria 

da ressonância em Hartmut Rosa. 

 



53 

 

2.2 A noção de ressonância anterior e paralela a Hartmut Rosa  

  

No livro Resonancia (2019d [2016]), Rosa reconhece e discute como a ideia de 

ressonância se relaciona com diferentes tradições filosóficas e psicológicas. O conceito de 

ressonância propriamente dito, antes de ser plenamente desenvolvido por Hartmut Rosa no 

campo da sociologia, já havia sido utilizado em outras áreas do conhecimento, a exemplo da 

filosofia, com diferentes conotações e nuances. Também devemos destacar que esse conceito 

já vem sendo operado no campo teológico, inclusive com alguns autores fazendo associações 

diretas com a ideia de ressonância em Rosa (p. ex.: Christoffersen; Gregersen, 2019; Theissen, 

2019). Especificamente na filosofia,  a noção de ressonância foi explorada por Nietzsche em 

termos de eco existencial em sua conhecida máxima: “se você olhar atentamente para o abismo, 

o abismo olhará de volta para você” (Nietzsche, 2001, p. 89), sugerindo nesse “olhar de volta” 

uma interação entre o ser humano e o mundo que ressoa de maneira profunda e existencial, 

simbolizando o impacto de nossas experiências e a vitalidade que é despertada quando o 

indivíduo entra em sintonia com o mundo e consigo mesmo. Nesse sentido, a relação que 

Nietzsche propõe, embora indireta, pode ser vista como um eco ou ressonância que não seria 

apenas cognitiva ou interativa, mas como uma experiência, sobretudo estética, e existencial. 

Noutros termos: uma forma de reconciliação do indivíduo consigo e o mundo através de sua 

própria expressão vital, numa relação afirmativa com a vida. Nessa concepção nietzschiana, a 

ressonância é a capacidade de fazer com que o indivíduo estabeleça um eco de sentido (estético-

existencial), que ressoa tanto dentro de si quanto no exterior. 

 Nesse sentido, Rosa aponta para a noção de ressonância em Nietzsche como uma forma 

de interação profunda entre o indivíduo e o mundo, algo que vai além da simples percepção e 

que implica uma experiência vital e afirmativa. Embora Nietzsche não use o termo 

“ressonância” de forma explícita em suas obras, segundo Rosa, ele propõe um conceito de 

“relação com o mundo” que é bastante próximo da ideia de ressonância, especialmente no 

sentido de como as ações, os sentimentos e as percepções humanas podem ser ecoadas no 

mundo exterior, resultando em uma conexão ou sintonia existencial com o mundo. Assim, 

Nietzsche estaria preocupado com a recuperação da ‘resposta vital’ ao mundo, isto é, com a 

criação de uma relação que ressoe profundamente entre o ser humano e o mundo exterior, uma 

conexão que, ao mesmo tempo, liberta e afirma a existência humana (Rosa, 2019d). Aqui, Rosa 

faz uma leitura de Nietzsche em termos de uma experiência existencial que se alinha ao seu 

próprio conceito de ressonância, embora com uma ênfase nas condições sociais e históricas que 



54 

 

moldam essa experiência. Portanto, mesmo não tendo utilizado diretamente o termo 

“ressonância”, Nietzsche e sua filosofia contribui para o desenvolvimento posterior da 

concepção de Rosa, na medida em que propõe uma relação ativa e dinâmica entre o indivíduo 

e o mundo, que poderia ressoar em múltiplos níveis de experiência e sentido.  

 Hartmut Rosa também estabelece uma conexão entre seu conceito de ressonância e o 

pensamento de Charles Taylor, especialmente no que se refere à busca por autenticidade e 

experiências profundas de sentido em um mundo secularizado. Rosa reconhece a influência de 

Taylor na forma como ele concebe a relação entre indivíduos e mundo, enfatizando que a 

modernidade não apenas trouxe alienação, mas também novas formas de engajamento 

significativo. Rosa (2019d) dialoga com a obra de Taylor, particularmente com A ética da 

autenticidade (2011) e As Fontes do Self (1997), destacando como em Taylor os indivíduos 

modernos tentam encontrar conexões significativas em meio a um cenário de pluralismo 

cultural e individualismo. Além disso, Rosa argumenta que a ressonância pode ser vista como 

uma forma de resolver a tensão entre a fragmentação moderna e a necessidade humana de 

engajamento autêntico com o mundo. Nesse sentido, Taylor sugere que a autenticidade não 

pode ser alcançada no vazio, mas requer um contexto de referências compartilhadas e relações 

significativas. No entanto, Rosa amplia essa ideia ao propor que a ressonância é um estado de 

relação dinâmica com o mundo, no qual há uma reciprocidade transformadora entre sujeito e 

ambiente. Essa conexão não se dá apenas no plano racional, mas também no afetivo e 

existencial, o que o aproxima de discussões tanto filosóficas quanto psicológicas sobre a 

construção do self. 

 Ainda no campo filosófico, o diálogo entre a teoria da ressonância de Hartmut Rosa e o 

existencialismo filosófico-literário de Albert Camus expõe uma tensão entre a busca humana 

por conexão significativa e o silêncio indiferente do universo. Camus (2010) descreve a 

condição humana como um confronto entre o desejo inerente por significado e a indiferença do 

mundo, levando à experiência do absurdo. Enquanto Rosa vê na ressonância a possibilidade de 

superar a alienação através de eixos verticais (como arte, natureza, religião e história), que 

“falariam” ao sujeito, Camus enfatiza a experiência da estranheza existencial, onde o mundo se 

recusa a ressoar, deixando o indivíduo confrontado com o silêncio cósmico. No entanto, 

defende Rosa, mesmo diante desse cenário, haveria a possibilidade de uma resposta ressonante, 

na qual o indivíduo, ao aceitar o absurdo, poderia reencontrar uma forma de engajamento 

autêntico com a vida, havendo em Camus momentos de ressonância não apenas na revolta 

contra o absurdo, mas também na experiência estética e na intensidade do presente, como 



55 

 

quando o autor descreve a comunhão com a natureza e o prazer dos sentidos. No entanto, essa 

tensão é crucial: se em Rosa a modernidade encontrou equivalentes funcionais à religiosidade 

para satisfazer a necessidade de ressonância, Camus sugere que a única resposta heroica ao 

absurdo é aceitar o silêncio do mundo sem ilusões. Esse diálogo ilumina tanto a esperança de 

conexão quanto a inevitabilidade do desencontro, expondo a complexidade da condição humana 

diante de um universo que pode ser tanto ressonante quanto silencioso (Rosa, 2019d). 

 No campo teológico, alguns autores vêm desenvolvendo aproximações interessantes 

para estudos sobre a teoria da ressonância. Um exemplo bem recente pode ser observado no 

texto “Resonance, risk, and religion: Gerd Theissen and Hartmut Rosa on religious resonance”, 

no qual se explora o conceito de ressonância no contexto da religiosidade, a partir das 

perspectivas do teólogo Gerd Theissen e do sociólogo Hartmut Rosa, buscando estabelecer um 

diálogo interdisciplinar entre teologia e sociologia, ao analisar como a experiência de 

ressonância pode ser aplicada à compreensão das interações humanas com a realidade, 

especialmente no âmbito religioso. Através de ambas as perspectivas, os autores discutem como 

a ressonância pode ser uma chave para entender a experiência religiosa e a busca por significado 

em um mundo complexo e muitas vezes alienante. Nesse sentido, a ressonância é vista como 

uma experiência que envolve tanto a conexão profunda com a realidade quanto o risco de 

fracasso e alienação, tornando-se um conceito central para a compreensão da condição humana 

e da religiosidade. No entanto, Theissen e Rosa aplicam o conceito de maneiras distintas, 

embora complementares, com o primeiro focando mais na experiência religiosa e na resposta 

humana à realidade, enquanto Rosa aborda a ressonância como uma resposta sociológica à 

alienação e à aceleração da vida moderna. Ambos, contudo, concordam que a ressonância 

envolveria tanto a conexão profunda com a realidade quanto o risco de fracasso e alienação 

(Christoffersen; Gregersen, 2019). 

 O teólogo Gerd Theissem (2019) discute a natureza e a validade da experiência religiosa 

em um contexto contemporâneo, no qual a religiosidade se afasta das tradições normativas e 

novas formas de experiência espiritual emergem. Segundo este autor, a experiência religiosa 

seria caracterizada por uma “transparência” e “ressonância” que a distingue da experiência 

estética. Enquanto a experiência estética pode ser profunda, a experiência religiosa aponta para 

uma realidade final, transcendente, que é interpretada cognitivamente como um ser supremo ou 

algo além do mundo conhecido.  Nesse sentido, a experiência religiosa teria um valor 

existencial e ético que a distingue da experiência estética. Por isso mesmo, sobreviveria em uma 

era científica ao lidar com questões de significado e valor que transcendem o empírico, com a 



56 

 

verdade residindo na ressonância entre a experiência humana e a realidade transcendente 

(Theissen, 2019). Mas diferentemente de Rosa, a origem do conceito de ressonância neste autor 

remonta à obra A critical faith (1979), onde propõe a religiosidade como sensibilidade para a 

ressonância e o absurdo da realidade, considerando o conceito de ressonância a partir da física 

(capacidade de um corpo vibrar em resposta a outro corpo), como metáfora para descrever a 

experiência humana de conexão com a realidade em termos de resposta vibratória, semelhante 

à ressonância física. A ressonância também derivaria de experiências existenciais, como a 

maravilha diante da existência e a sensação de absurdo quando a realidade não responde às 

expectativas humanas. Como uma experiência dialética, a conexão com a realidade 

(ressonância) e a desconexão (absurdo) coexistiriam (Theissen, 1979 [1978]). 

 Outros autores também abordam esses pontos de contato entre ressonância e 

religiosidade, a exemplo Bojan Žalec (2021), que enfatiza a teoria da ressonância a partir de 

Rosa como relevante para a religiosidade, a ciência da religião e a esperança. A teoria da 

ressonância, que segundo o autor tem ganhado atenção significativa nas humanidades e ciências 

sociais, é discutida como uma abordagem interdisciplinar e holística que combina filosofia, 

fenomenologia, hermenêutica, crítica social e teoria normativa com sociologia. Žalec destaca a 

teoria da ressonância de Rosa como uma contribuição significativa para a compreensão da 

religiosidade e da esperança, reabilitando a primeira como uma necessidade antropológica 

fundamental e também uma base científica para o cultivo da esperança existencial. Seguindo 

uma linha parecida, Gregersen (2024) aborda a ressonância como uma ponte conceitual entre a 

física, a teologia e a ética. Entendida como um fenômeno físico e biológico, a ressonância seria 

onipresente na natureza, ocorrendo através de trocas de energia entre sistemas distintos, mas 

coordenados. Gregersen argumenta que a ressonância não seria apenas um conceito científico, 

mas também uma experiência humana, podendo ser fonte de reflexão teológica e ética. No 

entanto, ao contrário da “onipresença” física da ressonância, as experiências humanas de 

ressonância seriam comuns, mas não universais. Além disso, uma ressonância produtiva requer 

tensão entre diferentes polos, evitando a fusão indiscriminada que pode levar à violência ou 

conformidade. Portanto, a capacidade de reconhecer e cultivar ressonâncias produtivas, 

enquanto se resiste a ressonâncias destrutivas, seria essencial para uma vida ética e religiosa 

significativa.  

 Contudo, outros autores como Quintana e Combalia (2023) veem antes essa teoria como 

um estímulo à secularização mais do que à religiosidade.  Em seu artigo, argumenta-se que a 

teoria da Ressonância de Rosa e suas implicações para a modernidade, particularmente no 



57 

 

contexto ocidental, poderia acelerar a secularização, levando à dissolução final das formas 

religiosas organizadas, ao invés de reverter o processo de secularização, como alguns estudiosos 

sugeriram (ver capítulo 1). A principal tese desses autores é que a teoria de Rosa descreve a 

experiência religiosa como uma forma de ressonância, mas não como única ou superior a outras 

formas de experiência humana, como a estética. De acordo com esses autores, isso pode levar 

a uma nova etapa na secularização, em que as formas religiosas seriam vistas como um produto 

cultural redundante. Como veremos adiante, Rosa argumenta que a ressonância pode ser 

experimentada através de várias fontes (eixos de ressonância), como a natureza, a arte, a história 

e a religiosidade, não fazendo, contudo, distinção qualitativa entre essas experiências. Para 

Quintana e Combalia, isso sugere que a experiência religiosa não seria essencialmente diferente 

de outras formas de ressonância, implicando que as formas religiosas organizadas não oferecem 

nada exclusivo ou insubstituível. Além disso, a ressonância teria uma estrutura fenomenológica 

semelhante à experiência religiosa tradicional, sendo enquadrada, contudo, dentro de um 

contexto imanente, não transcendente. Ao ser descrita como um encontro com algo inacessível 

que fala com sua própria voz, a ressonância se assemelharia à descrição tradicional do encontro 

com Deus nas religiões monoteístas (Quintana; Combalia, 2023). 

No entanto, conforme os autores, Rosa insiste que a ressonância pode ocorrer dentro do 

quadro imanente, sem a necessidade de crença em um poder transcendente, desafiando a ideia 

de que a experiência religiosa seria única e superior a outras formas de experiência humana. O 

teólogo Gerd Theissen, como vimos, tenta preservar a singularidade da experiência religiosa, 

argumentando que ela carrega um imperativo moral que falta na experiência estética. No 

entanto, Rosa não faz tal distinção, sugerindo que todas as formas de ressonância são 

igualmente válidas e que a experiência religiosa não é necessariamente superior. Tomando a 

religiosidade como um conjunto de práticas que ajudam os seres humanos a lidar com a 

incerteza e o mistério, mas não como algo que transcende o mundo imanente, Rosa entende 

essa religiosidade como um eixo de ressonância vertical, mas não como algo que oferece uma 

experiência única ou transcendente, reduzindo, de certa forma, a uma prática humana dentro do 

quadro imanente. A teoria da ressonância, nesse sentido, poderia levar à redundância das formas 

religiosas organizadas, pois as pessoas encontrariam ressonância em várias fontes sem a 

necessidade de aderir a uma religiosidade tradicional. Portanto, se as pessoas entenderem que 

a ressonância pode ser alcançada através de várias experiências (arte, natureza, etc.), elas não 

terão mais a necessidade de se filiar a uma religião organizada. A teoria da ressonância, em 

última instância, não seria um remédio para a secularização, mas um acelerador desse processo, 



58 

 

desencadeando uma nova etapa na secularização, na qual a religiosidade seria vista como um 

produto cultural desnecessário (Quintana; Combalia, 2023). 

Em síntese, a ressonância, enquanto conceito desenvolvido por Hartmut Rosa, encontra 

ecos significativos em tradições filosóficas e teológicas, evidenciando sua relevância 

interdisciplinar. Desde as reflexões de Nietzsche sobre a interação profunda entre o indivíduo 

e o mundo, passando pela busca de autenticidade em Taylor e o confronto com o absurdo em 

Camus, até as discussões teológicas de Theissen e outros autores, a ressonância se apresenta 

como uma chave para compreender a relação humana com a realidade em suas múltiplas 

dimensões. Portanto, o diálogo com pensadores como Charles Taylor e Albert Camus, por 

exemplo, amplia o entendimento da ressonância, conectando-a à busca por autenticidade em 

um mundo secularizado e ao confronto com o absurdo da existência. Enquanto Taylor enfatiza 

a necessidade de contextos compartilhados para o engajamento autêntico, Camus explora a 

tensão entre o desejo humano por conexão e o silêncio indiferente do universo, sugerindo que 

a ressonância pode surgir mesmo diante do absurdo. Além disso, na teologia, Gerd Theissen, já 

vinha associando a ressonância à experiência religiosa e à busca por significado. Contudo, para 

autores como Quintana e Combalia a teoria da ressonância em Rosa pode acelerar a 

secularização, ao equiparar a experiência religiosa a outras formas de ressonância, como a 

estética ou a conexão com a natureza, questionando assim a singularidade da religiosidade 

tradicional. A ressonância emerge como um conceito multifacetado, capaz de articular respostas 

à alienação moderna e à busca de sentido, podendo também desafiar noções estabelecidas sobre 

religiosidade, transcendência e o lugar de formas religiosas tradicionais na contemporaneidade. 

 

2.3 A teoria da ressonância de Hartmut Rosa  

 

A teoria da aceleração social de Hartmut Rosa emerge de sua reflexão sobre as 

transformações estruturais que marcam a modernidade tardia, e é construída dentro de um 

diálogo com diversas correntes filosóficas e sociológicas, como a obra de Max Weber e Georg 

Simmel. Essa aceleração, que inicialmente parecia oferecer a promessa de mais liberdade e 

autonomia, acaba criando uma paradoxal escassez de tempo, aprofundando a alienação dos 

indivíduos em relação a seus próprios corpos, suas emoções e suas relações sociais (Rosa, 

2019a). Dentro dessa lógica de aceleração, o conceito de ressonância surge como uma proposta 

de reação à alienação, uma maneira de reconectar os indivíduos ao mundo e às suas experiências 

de vida, mas sem perder o movimento dinâmico e a interação com o mundo que caracteriza a 



59 

 

modernidade. Rosa constrói sua teoria a partir da observação de que, embora a aceleração seja 

uma característica fundamental da modernidade, ela não se apresenta de maneira homogênea 

em todas as esferas da vida social. É nesse cenário de aceleração contínua que Rosa identifica 

um fenômeno de alienação, caracterizado pela sensação de desconexão do indivíduo em relação 

ao mundo. Para Rosa, a alienação não é uma experiência passiva, mas uma resposta ativa a uma 

sociedade que exige adaptações rápidas e constantes, sem oferecer o tempo necessário para uma 

reflexão profunda sobre as mudanças que estão acontecendo. A ressonância, portanto, surge 

como uma alternativa a essa alienação, sendo um conceito que busca compreender como o 

indivíduo pode se reconectar com o mundo, não a partir de um movimento de imersão passiva, 

mas através de uma forma de interação ativa que permite ao sujeito não só acompanhar o ritmo 

da aceleração, mas também encontrar formas de significado e pertencimento nesse processo 

(Rosa, 2019d). 

Em “O nascimento de um conceito” (Rosa, 2018), o autor nos conta como surgiu a ideia 

de ressonância a partir das reflexões em seu vilarejo natal, Grafenhausen, onde passava noites 

contemplando a paisagem e meditando sobre sua relação com o mundo. Nessas ocasiões, 

percebeu que sua conexão com o ambiente variava conforme seu estado de espírito: em dias de 

bom humor, o mundo parecia vibrar e convidá-lo a interagir, enquanto em momentos de 

desânimo, o mesmo cenário se tornava hostil ou indiferente. Essa observação o levou a 

questionar o que determinava tal oscilação, concluindo que não eram apenas fatores externos, 

mas também a reatividade de seu corpo e mente, descrevendo essa experiência como uma 

“vibração de cordas” que conectam o indivíduo ao mundo e aos outros, uma metáfora que 

ilustraria a ressonância como uma forma de interação ativa e significativa. Da mesma forma 

que outros autores, Rosa também destaca o papel da música nesse processo, percebendo que, 

em momentos de ressonância, as melodias pareciam ecoar tanto em seu interior quanto no 

mundo exterior, criando uma sensação de harmonia e pertencimento. No entanto, em dias de 

alienação, a música perdia seu poder de tocar e conectar. Essa dualidade o levou a criticar a tese 

de Axel Honneth sobre o reconhecimento social como principal motor humano, argumentando 

que o desejo de ressonância vai além do reconhecimento, buscando uma conexão profunda com 

o mundo, a natureza, o trabalho e um universo que faça sentido. Rosa via na ressonância uma 

resposta ao grande medo da modernidade: a indiferença do mundo, tema presente em 

pensadores como Marx, Weber, Lukács e Camus. Para ele, a aceleração social dificulta a 

criação dessas conexões, exigindo tempo e atenção que a modernidade não oferece. Portanto, 

Rosa propõe uma sociologia da ressonância, investigando as condições sociais que permitem 



60 

 

ou impedem que o mundo “fale” conosco, oferecendo uma alternativa à alienação e ao silêncio 

do mundo moderno (Rosa, 2018). 

A partir do diagnóstico com base no processo de aceleração, a alienação seria tanto um 

sintoma quanto uma consequência da circunstância de serem as sociedades modernas “capazes 

de se estabilizar apenas dinamicamente, de serem sistemática e estruturalmente dispostas a 

crescer, transformar-se e acelerar-se sempre mais para poder conservar sua estrutura e 

estabilidade” (Rosa, 2019a, p. X). Disso decorre a principal patologia de nosso tempo, qual 

seja, a alienação, agora compreendida também como “insuficiência relacional” (Rosa, 2019a, 

p. XXXVII), dizendo respeito, sobretudo, a um modo relacional no qual sujeito e mundo se 

colocam um ante o outro intrinsecamente desconectados, podendo ocorrer nas dimensões 

social, material ou existencial. A contraparte positiva dessa não-relação seria o que o autor 

convencionou chamar de ressonância, ou um conceito-contraste (contra-conceito) em relação à 

alienação enquanto patologia, isto é, como o seu outro. A ressonância, portanto, surge como 

uma forma de reconexão com o mundo, um espaço relacional onde o sujeito encontra 

significados e propósito, rompendo a distância que caracteriza a alienação. Entretanto, nem 

todos os sujeitos adoecem na modernidade tardia. A aceleração social dá origem a três modelos 

alternativos e problemáticos de condução da vida, que podem ser vistos como tentativas de 

adaptação a esse novo ritmo frenético, sem, no entanto, permitir o alcance da ressonância 

genuína. O primeiro modelo é o do surfista, aquele que está sempre à espera das melhores ondas, 

mas sem a promessa da antiga autonomia e sem a verdadeira experiência de ressonância. O 

segundo é o errante, aquele que não consegue “manter-se em cima” e é constantemente 

arremessado pelas forças da aceleração, sem ser capaz de controlar ou planejar seu destino, 

tampouco criar para si “espaços de ressonância”. Por fim, o terceiro modelo é o do sujeito que 

busca estabilidade e perspectiva em um ancoramento transcendental, adotando identidades 

religiosas ou políticas mais ou menos fundamentalistas, numa tentativa de escapar da aceleração 

e da instabilidade da modernidade tardia (Rosa, 2019a, p. XXVII). 

Em Lo indisponible (2019b), Rosa amplia sua crítica à modernidade, argumentando que 

a busca incessante por disponibilidade — o desejo de tornar o mundo conhecido, controlado e 

utilizável — gera uma contradição fundamental: ao tentar dominar o mundo, o ser humano 

acaba por alienar-se dele, perdendo a conexão autêntica que permite uma relação 

transformadora e significativa. A modernidade, ao institucionalizar a lógica da disponibilidade 

em áreas como ciência, tecnologia, economia e política, silencia o mundo, tornando-o mudo e 

inacessível à ressonância. Essa alienação leva a uma sensação de impotência diante de um 



61 

 

mundo que, paradoxalmente, se torna mais complexo e incontrolável. No entanto, essa busca 

por controle resultaria em uma indisponibilidade “monstruosa”, onde sistemas técnicos e sociais 

complexos escapam ao nosso domínio, criando novas formas de imprevisibilidade e frustração. 

A ressonância, nesse contexto, é proposta como uma alternativa à lógica de controle, 

dependendo de um equilíbrio entre o que podemos controlar e o que permanece indisponível. 

Além disso, permitiria o mundo nos interpelar e nos transformar, restaurando uma relação 

autêntica. Rosa sugere que a solução para a alienação moderna está em reconhecer e valorizar 

a indisponibilidade, aceitando que há aspectos da vida que não podem ser planejados ou 

dominados, mas que são essenciais para uma conexão significativa. Em última análise, Lo 

indisponible reforça a ideia de que a ressonância não é apenas uma resposta à aceleração, mas 

também uma reação à lógica de disponibilidade que caracteriza a modernidade, propondo uma 

relação com o mundo baseada na escuta, na abertura e na transformação mútua. 

 Além disso, o conceito de ressonância formaria, ao lado da indiferença e repulsão, os 

três modos basais de relação com o mundo. Trata-se, portanto, de uma resposta do humano ao 

mundo onde ele é ser. Devemos observar que ressonância não “diz respeito a um estado 

emocional, e sim a um modo relacional”, no qual sujeito e mundo “colocam-se numa relação 

responsiva”. Nos termos desse autor, ressonância diz respeito a um modo de relação com o 

mundo no qual sujeito e mundo ‘alcançam-se’ mutuamente, “de tal modo que uma relação 

responsiva, que produza efeitos transformativos, pois que liquefaz as já dadas relações do 

mundo, emerja”.  Além disso, em relações de ressonância, “os sujeitos são tocados (afetados) 

por um outro, o qual os refere e lhes diz algo, ao mesmo tempo que respondem (emocional e 

fisicamente) e, com isso, experienciam-se como autoeficazes” (Rosa, 2019a, p. XL, grifo 

original). Ao menos para sujeitos modernos, “a experiência religiosa, a experiência estética e a 

experiência da natureza possuem, exemplarmente, um significado central” nessa direção (Rosa, 

2019a, p. XXXI). Ainda segundo Rosa, “na natureza, na arte, na religião, e também no trato 

com coisas específicas – como no processo de trabalho ou em contextos sacrais de ação –, os 

seres humanos buscam e realizam experiências de ressonância” (Rosa, 2019a, p. XXXII). Disto 

se deriva a tese segundo a qual o conceito de reconhecimento (Honneth, 2003) cobriria apenas 

parte das relações de ressonância possíveis, a saber, a dimensão social dos encontros com o 

mundo. Para Rosa, “o conceito de ressonância não apenas amplia o conceito de reconhecimento 

em direção ao âmbito da intersubjetividade, mas modifica também o conceito do fundamento 

da relação humana (bem-sucedida) com o mundo” (Rosa, 2019a, XXXVI).  



62 

 

 Assim, também “no amor (íntimo e paternal), na amizade, bem como na ação política 

democrática”, os sujeitos modernos encetam experiências de ressonância se dispondo ao 

encontro “de uma maneira não instrumental”, a qual se predispõe sobre uma relação responsiva, 

isto é, “que se dá em um mútuo alcançar do outro lado, que desdobra um efeito transformador 

em ambos os lados, ou pelo menos pode desdobrar” (Rosa, 2019a, p. XXXIII). Tais relações 

são referidas como ressonância social ou horizontal, pois se encetam, em princípio, entre duas 

entidades equivalentes ou similares. Quando indivíduos entram em contato com algo que “se 

lhes dirige e envolve sua existência como um todo”, ocorreria também em todas as culturas, 

algo como “eixos de ressonância vertical ou existencial, os quais tocam os sujeitos com uma 

‘abrangência’ cultural e ritualmente definida (Rosa, 2019a, p. XXXIII). Na cultura moderna 

modelada no Ocidente, as esferas da religiosidade, mas também da arte, da natureza e da 

história estabeleceriam uma tal forma de relação. Completando essa tipologia” da ressonância, 

o autor ainda apresenta, apesar da surpresa que isso possa causar “do ponto de vista da imagem 

de mundo científico-racionalista, para a qual a capacidade de responsividade é exclusiva dos 

atores humanos”, relações de ressonância que também podem ser desenvolvidas com objetos e 

artefatos. A tais relações ele se refere como ressonância material ou diagonal (Rosa, 2019a, p. 

XXXIV). 

 No capítulo VI de Resonancia (2019d), Hartmut Rosa aborda esses três eixos de 

ressonância e sua relação com o reconhecimento, destacando como essas dimensões estruturam 

a interação dos indivíduos com o mundo. Ele argumenta que toda sociedade organiza essas 

esferas de ressonância, criando espaços culturais onde os indivíduos podem desenvolver e 

consolidar seus eixos de ressonância. No entanto, Rosa distingue ressonância de 

reconhecimento, enfatizando que, enquanto o reconhecimento é competitivo e pode ser 

institucionalizado, a ressonância é um processo dinâmico e responsivo que ocorre entre sujeitos 

e o mundo. A ressonância não pode ser planejada ou forçada; ela emerge de uma relação viva 

e transformadora, como no caso do amor ou da amizade, onde o importante não é ser 

reconhecido, mas sim estar em sintonia e responder mutuamente. Rosa também discute 

fenômenos de “efervescência coletiva”, como eventos esportivos ou concertos, onde a atenção 

e as emoções dos participantes se sincronizam, gerando momentos de ressonância coletiva. 

Esses eventos funcionam como “oásis de ressonância” em um mundo marcado pela 

fragmentação e individualização. Por fim, Rosa ressalta que a teoria da ressonância deve 

incorporar as demandas da teoria do reconhecimento, já que o desprezo e a alienação social 

podem minar as expectativas de ressonância, levando a experiências profundas de desconexão 



63 

 

e repulsão. Assim, a ressonância não apenas complementa, mas também amplia a noção de 

reconhecimento, oferecendo uma visão mais abrangente das relações humanas com o mundo 

(Rosa, 2019d). 

 Dentro do eixo vertical são identificadas quatro esferas de ressonância (religiosidade, 

natureza, arte e história), discutidos em detalhes por Rosa (2019d) como dimensões 

fundamentais através das quais os sujeitos modernos estabelecem conexões profundas e 

transformadoras com o mundo. A religiosidade é entendida como uma promessa de 

ressonância, em que a ideia de um mundo responsivo e amoroso se manifesta através de 

práticas, ritos e narrativas que buscam restabelecer uma ligação entre o humano e o divino. 

Nesse sentido, ofereceria a possibilidade de uma relação não alienante, onde o sujeito se sente 

ouvido e compreendido por uma força superior, seja ela Deus ou o universo. A natureza é vista 

como uma esfera de ressonância que conecta o ser humano ao cosmos, permitindo experiências 

de transformação e autoconhecimento. A voz da natureza, embora seja uma construção cultural 

moderna, é percebida como uma contraparte que fala e responde, seja através dos ritmos 

naturais, das paisagens ou dos animais, oferecendo um refúgio de ressonância em um mundo 

cada vez mais dominado pela lógica instrumental. A arte, por sua vez, surge como um espaço 

privilegiado de ressonância, no qual a criação e a recepção artística permitem ao sujeito 

experimentar formas variadas de relação com o mundo. Ao conectar o indivíduo a uma força 

criativa que transcende a mera técnica, oferece a possibilidade de transformação e de diálogo 

com o outro, seja através da música, da literatura ou das artes visuais. Por fim, a história é 

compreendida como um eixo vertical de ressonância que conecta o presente ao passado e ao 

futuro, permitindo ao sujeito experimentar a copresença de diferentes temporalidades. A 

história, como um poder abrangente, convoca o indivíduo a se sentir parte de um processo 

maior, onde os acontecimentos históricos e biográficos se entrelaçam, gerando uma sensação 

de pertencimento e significado (Rosa, 2019d).  

Essas quatro esferas, embora distintas, compartilham a característica de oferecer ao 

sujeito a possibilidade de uma relação ressonante com o mundo, superando a alienação e 

abrindo caminho para a transformação e a autocompreensão. No entanto, a religiosidade em 

específico, segundo Rosa, configura-se como a promessa de uma ressonância fundamental em 

um mundo que, de outra forma, poderia ser percebido como indiferente ou alienante. Ao 

conceber Deus como a manifestação de um universo responsivo — capaz de ouvir, responder 

e afetar—, a religiosidade se estrutura como uma relação dialógica que busca garantir uma 

conexão essencial entre o sujeito e a totalidade do cosmos. Inspirando-se em pensadores como 



64 

 

William James, Friedrich Schleiermacher e Martin Buber, Rosa enfatiza que a experiência 

religiosa não se reduz a dogmas ou rituais, mas encontra-se enraizada na busca por uma relação 

dinâmica e transformadora. Schleiermacher, por exemplo, define religião como um encontro 

singular, onde intuição e sentimento se fundem em um momento de ressonância genuína, 

enquanto Buber reforça a noção de um “Tu eterno” que dialoga com o sujeito. No entanto, Rosa 

reconhece que essa promessa não está isenta de tensões e contradições. Ao adotar uma 

perspectiva fortemente influenciada pela tradição católica, ele prioriza a dimensão relacional e 

simbólica da religiosidade em detrimento de abordagens mais dogmáticas ou racionais. Além 

disso, alerta para os riscos da instrumentalização da promessa religiosa, que pode se desdobrar 

em violência e alienação, especialmente quando a busca por ressonância é confundida com 

controle e dominação (Rosa, 2019d).  

Assim, no cerne da religiosidade encontra-se um dilema fundamental: de um lado, a 

possibilidade de oferecer uma experiência profunda de conexão e sentido; de outro, o perigo de 

se tornar uma força opressiva, particularmente quando a necessidade humana de resposta se 

depara com o silêncio cósmico e a indiferença do mundo, tal como tematizado pelo 

existencialismo de Camus. Nesse contexto, o conceito de ressonância intenciona “não apenas 

pôr à disposição da crítica social conceitos de negação, dignos de sua criticidade, como o fazem 

as concepções de alienação ou reificação”, mas sobretudo opor a essas concepções ao menos 

“o vago contorno de algo positivo, que seja suficientemente aberto para fazer jus à 

incontornável pluralidade das substantivas concepções éticas e culturais de bem”, implicando 

apenas que as pessoas “buscam e necessitam de relações de ressonância com o mundo” (Rosa, 

2019a, p. XLII). Existe também uma diferenciação a ser feita entre as experiências de 

ressonância (eventos continuamente momentâneos e contingentes), eixos de ressonância (onde 

tais experiências são realizadas) e esferas de ressonância (zonas de experiência coletiva), por 

um lado, e ressonância enquanto atitude disposicional (atitude sensível à ressonância), por 

outro. Segundo o autor, na cultura ocidental moderna “a ópera ou festivais de rock” podem 

constituir eixos para muitas pessoas”, enquanto outros podem buscá-los em “trilhas pelas 

montanhas, na floresta ou na horta”, ou ainda “na missa ou no culto”, na medida em que “arte, 

natureza e religião constituem características esferas de ressonância (vertical ou existencial) na 

modernidade” (Rosa, 2016, p. 435-515, apud Rosa, 2019a, p. XLII).  

Em síntese, a teoria da ressonância de Hartmut Rosa emerge como uma resposta crítica 

à aceleração social e à alienação que caracterizam a modernidade tardia. Rosa identifica que a 

aceleração, embora prometa maior liberdade e controle, acaba por gerar uma sensação de 



65 

 

desconexão e insuficiência relacional, onde os indivíduos se veem distanciados de seus corpos, 

emoções e relações sociais. Nesse contexto, a ressonância surge como um conceito-chave para 

compreender como os sujeitos podem se reconectar ao mundo de maneira ativa e 

transformadora, superando a lógica instrumental e a busca por controle que dominam a 

modernidade. A ressonância não é um estado emocional, mas um modo relacional que envolve 

uma interação responsiva e mutuamente transformadora entre o indivíduo e o mundo, seja 

através de eixos verticais (como religião, natureza, arte e história), horizontais (como amor, 

amizade e ação política) ou diagonais (como a relação com objetos e artefatos). Rosa argumenta 

que, embora a modernidade dificulte a criação dessas conexões, a ressonância oferece uma 

alternativa à alienação, permitindo que os indivíduos encontrem significado e pertencimento 

em um mundo cada vez mais acelerado e fragmentado. Ao propor uma sociologia da 

ressonância, Rosa não apenas ampliaria a teoria do reconhecimento de Axel Honneth, mas 

também ofereceria uma visão mais abrangente das relações humanas, destacando a importância 

da escuta, da abertura e da transformação mútua. Em última análise, a ressonância poderia 

representar uma busca por uma relação autêntica com o mundo, onde a indisponibilidade e a 

imprevisibilidade são valorizadas como elementos essenciais para uma vida significativa e 

conectada. 

No entanto, embora a teoria da ressonância proposta por Hartmut Rosa possa representar 

um avanço significativo na superação de problemas inerentes à modernidade, ela não está isenta 

de tensões e questionamentos que merecem consideração crítica. Por exemplo, o conceito de 

ressonância, ao privilegiar uma gramática da responsividade subjetiva, correria o risco de se 

tornar excessivamente dependente de relatos individuais de abertura e transformação, sem que 

se interroguem com o devido rigor as mediações sociais, históricas e políticas dessas 

experiências. Como alerta Pierucci (1997; 2008) no contexto da sociologia da religião, não seria 

possível renunciar ao exame das condições estruturais e simbólicas que organizam um 

determinado campo de estudo (como o religioso), sob o risco de se dissolver numa 

fenomenologia emocional que pouco explica sobre os mecanismos sociais de produção de 

sentido. Nessa linha, a teoria da ressonância e sua promessa de reconexão com o mundo como 

remédio para a alienação, embora conceitualmente relevante, seria inadequada, por exemplo, 

como solução ou modelo normativo de saúde existencial. Por outro lado, o conceito de 

ressonância tanto pode como deve contribuir na construção de categorias analíticas mais 

adequadas à pluralidade contemporânea. A proposta de uma sociologia da religião pós-secular, 

como esboçada em nosso último capítulo, implicaria justamente manter essa abertura para 



66 

 

experiências existenciais plurais, sem reduzi-las nem ao dogma religioso, nem a uma teoria da 

“reconexão”, mas também sem abdicar do olhar sociológico crítico, capaz de interrogar as 

condições concretas de produção, exclusão e legitimação dessas experiências. Portanto, apesar 

de suas contribuições conceituais e epistemológicas, especialmente a noção de ressonância 

vertical, a teoria de Hartmut Rosa apresenta limites que precisam ser discutidos.  

Em termos conceituais, diversos autores (Susen, 2020; Vandenberghe, 2023; Anderson, 

2023) vêm apontando a ressonância como um conceito operativo excessivamente amplo, 

aproximando-se de uma generalidade que ameaçaria sua aplicabilidade sociológica e sua força 

crítica. Na tentativa de construir uma gramática relacional da experiência, Rosa incorreria por 

vezes em um “romantismo sistemático” (Vandenberghe, 2023), substituindo o rigor normativo 

típico da teoria crítica por um diagnóstico estético e moral da modernidade. Além disso, sua 

ênfase em experiências episódicas e extraordinárias de conexão (em oposição à alienação) 

geraria um modelo centrado em um sujeito relativamente autônomo e introspectivo, 

insuficientemente atento às dinâmicas estruturais de poder, dominação ou exclusão. Essa lacuna 

é reforçada por críticas provenientes de abordagens não ocidentais, como o confucionismo, que 

questionam a separação rígida entre sujeito e mundo e propõem formas contínuas e ritualizadas 

de ressonância cotidiana (Sigurðsson & D’Ambrosio, 2023). Do ponto de vista normativo, a 

teoria careceria de um fundamento ético robusto que a distinguisse de preferências subjetivas. 

Além disso, a ausência de uma crítica reflexiva capaz de orientar juízos morais e políticos, 

também limitaria o alcance emancipatório da proposta, aproximando-a de um ideal de “boa 

vida” culturalmente situado. Por fim, essa ausência repercutiria ainda numa frágil capacidade 

de orientar transformações institucionais concretas. Ademais, críticas recentes vêm explorando 

uma possível fragilidade política da teoria da ressonância.  

Nesse sentido, Rosa estaria propondo a ressonância como um “compasso normativo” 

para orientar lutas sociais e repensar instituições, mas sem conseguir avançar na explicitação 

de mecanismos efetivos de transformação institucional ou redistribuição de poder (Susen, 2020; 

Anderson, 2023). Seu diagnóstico permaneceria mais eficaz como descrição crítica do presente 

do que como projeto transformador. Haveria, ainda, o risco de moralização e patologização de 

experiências divergentes. A associação entre ausência de ressonância e patologias — como 

obesidade, depressão ou déficit de atenção — poderia ocultar desigualdades sociais e interpretar 

sofrimentos complexos apenas como falhas de engajamento, desconsiderando seus 

determinantes históricos e estruturais (Anderson, 2023). Por outro lado, críticas mais recentes 

sugerem a ampliação do próprio horizonte do conceito de ressonância. Ståhl (2025), por 



67 

 

exemplo, propõe a ideia de “ressonância sombria” para descrever experiências significativas 

diante da morte, do luto ou da dor, que Rosa parece excluir por considerar que a ressonância 

exige vitalidade e transformação subjetiva. A proposta de Ståhl, inspirada em ontologias 

relacionais e filosofias ambientais, quer ampliar o conceito ao incluir experiências limítrofes de 

transcendência ou dissolução do eu. Portanto, embora a teoria da ressonância represente uma 

inovação relevante no campo da sociologia relacional e ofereça uma linguagem alternativa à 

tradição religiosa, seu uso nesta dissertação não é acrítico nem totalizante. Sua mobilização se 

restringe ao plano terminológico (como a noção de ressonância vertical) e epistemológico (na 

crítica à aceleração e à centralidade da crença institucionalizada), sem a pretensão de oferecer 

um modelo universal para a ‘boa vida’ ou para experiências de sentido e conexão. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



68 

 

CAPÍTULO 3 

 

A dimensão empírica da espiritualidade “não religiosa” 

 

 

 Após a discussão teórica sobre a espiritualidade em sua configuração contemporânea e 

a apresentação da teoria da ressonância de Hartmut Rosa como fundamento analítico 

privilegiado para compreender esse fenômeno, é necessário voltarmos agora nosso olhar à 

dimensão empírica. O objetivo deste capítulo é apresentar dados concretos sobre a 

espiritualidade, com ênfase na chamada espiritualidade “não religiosa”, conforme identificada 

e analisada em diferentes contextos socioculturais. Para isso, o capítulo organiza-se em três 

seções complementares. A primeira seção reúne um conjunto de pesquisas empíricas 

internacionais já publicadas, selecionadas por sua relevância na investigação de crenças, 

práticas e identidades espirituais que emergem fora das instituições religiosas tradicionais. A 

partir de estudos conduzidos no Reino Unido, Austrália, Espanha, Canadá e América Latina, é 

possível observar o crescimento dos chamados nones (pessoas que se identificam como “sem 

religião”), a pluralidade interna de suas crenças e a fluidez das fronteiras informadas entre 

religião, espiritualidade e secularismo. Essa diversidade parece desafiar os modelos binários 

clássicos e impõe uma reformulação metodológica nos próprios modos de abordar e interpretar 

o fenômeno religioso. A segunda seção volta-se para o contexto brasileiro, apresentando 

pesquisas nacionais que investigam a espiritualidade em suas múltiplas manifestações, com 

especial atenção aos casos em que a dimensão espiritual é vivida ou reivindicada fora dos 

marcos da religião organizada. Aqui, busca-se compreender como a espiritualidade “não 

religiosa” se articula com fatores como saúde, juventude, práticas terapêuticas e novas formas 

de subjetividade. Por fim, a terceira seção apresenta dados obtidos, a partir de uma pequena 

amostra, por meio da análise de ementas e conteúdos programáticos de disciplinas de cursos de 

medicina em universidades brasileiras, que abordam a espiritualidade como dimensão 

complementar da saúde. Ao contrário das seções anteriores, esta baseia-se em fontes primárias, 

oferecendo uma contribuição autoral para o mapeamento da presença da espiritualidade no 

campo biomédico brasileiro contemporâneo. 

 



69 

 

 3.1 Estudos empíricos internacionais sobre a espiritualidade “não religiosa”  

 

 Antes de apresentar os dados internacionais sobre a espiritualidade “não religiosa”, é 

importante explicitar a estratégia metodológica utilizada para a seleção dos estudos analisados 

nesta seção. Diferentemente do levantamento sistemático realizado para o contexto brasileiro 

(seção 3.2), o panorama internacional foi construído a partir de uma seleção qualitativa e 

estratégica de pesquisas reconhecidas no campo da sociologia da religião e da espiritualidade 

contemporânea. Essa diferença de abordagem justifica-se, em primeiro lugar, pelas limitações 

práticas de acesso a muitas bases de dados internacionais, que frequentemente exigem 

pagamento ou subscrição institucional para consulta completa. Além disso, cobrir de forma 

exaustiva a diversidade global da espiritualidade não religiosa demandaria um espaço 

incompatível com os limites deste capítulo. Assim, a seleção privilegiou estudos empíricos 

recentes e relevantes, conduzidos por autores de referência — como Linda Woodhead, Lois 

Lee, Anna Halafoff, entre outros —, que abordam de maneira explícita fenômenos relacionados 

à espiritualidade “não religiosa” em contextos distintos, como Reino Unido, Austrália, Espanha, 

Canadá e América Latina. Buscou-se contemplar uma diversidade geográfica mínima, 

suficiente para ilustrar as principais tendências internacionais, sem pretensão de exaustividade. 

Dessa forma, a seção 3.1 adota uma abordagem qualitativa e interpretativa, em consonância 

com seu objetivo de oferecer um mapeamento crítico e representativo das principais 

transformações nas formas contemporâneas de experiência espiritual fora das religiões 

tradicionais.8 

Iniciando esse percurso analítico, o artigo de Vivianne Crowley “Standing up to be 

counted” (2014), analisa como praticantes do Paganismo (Politeísmo)9 responderam à questão 

religiosa nos censos britânicos de 2011, demonstrando tensões entre desejo de reconhecimento 

e receios ligados à estigmatização e à vigilância estatal. Embora o número de politeístas 

declarados tenha aumentado desde 2001, os dados ainda ficam abaixo das estimativas 

acadêmicas, indicando sub-representação de uma comunidade que, por ser descentralizada, 

amorfa e pós-institucional, desafia as categorias tradicionais da religiosidade. Através de um 

questionário com mais de 1700 respostas, Crowley identifica que muitos desses crentes 

                                                 
8 A base de dados dos artigos que aparecem nesta seção está compilada para consulta no Apêndice 1. 
9 O termo Paganismo é utilizado por religiosidades hegemônicas para inferiorizar formas religiosas associadas ao 

culto politeísta antigo, que por definição era pré-cristão. Um termo equivalente, mas sem essa conotação 

depreciativa é Politeísmo ou Pré-cristianismo, que são formas religiosas anteriores ao cristianismo. 



70 

 

decidiram declarar sua identidade religiosa como forma de afirmação política, buscando 

direitos, visibilidade e igualdade com outras formas de expressão religiosa, especialmente em 

áreas como educação e assistência espiritual. No entanto, outros optaram por não se identificar 

devido ao medo de discriminação, desconfiança em relação à segurança das informações, 

pressões familiares ou à rejeição do Politeísmo como religião institucional. A autora destaca 

um paradoxo central: muitos politeístas desejam reconhecimento coletivo, mas rejeitam 

estruturas religiosas organizadas, preferindo formas espirituais individualizadas, anti-

hierárquicas e imersas em valores como igualdade de gênero, respeito à diversidade sexual e 

reconexão com a natureza. Isso os aproxima de um zeitgeist espiritual contemporâneo que 

favorece a sacralização da vida privada em detrimento da religiosidade institucionalizada. Para 

Crowley, embora os censos não sejam ferramentas ideais para medir minorias espirituais como 

os politeístas, eles funcionam como eventos socioculturais mobilizadores, nos quais o ato de 

declarar uma identidade se torna gesto político e comunitário. Além disso, a pesquisa evidencia 

a crescente visibilidade e organização dos politeístas britânicos, ainda que essa organização 

conviva com a recusa, por parte de muitos, de se verem inseridos em uma religiosidade nos 

moldes clássicos. 

Ainda no contexto britânico, as pesquisas conduzidas por Linda Woodhead mostram 

dimensões complementares do afastamento institucional e da reinvenção espiritual na 

contemporaneidade. Em estudos de campo realizados em Kendal (2000–2002) e Glastonbury 

(2010–2020), observa-se a ascensão de formas espiritualizadas centradas na experiência 

subjetiva, no bem-estar e na autonomia individual. Em Kendal, a chamada “espiritualidade 

energética prática” — com práticas como reiki, yoga e meditação — predomina entre mulheres 

de profissões de cuidado, que tendem a evitar vínculos com religiosidades tradicionais, 

associando espiritualidade a eficácia pessoal e autenticidade. Já em Glastonbury, o 

ressurgimento do politeísmo articula devoções a deidades específicas com rituais domésticos e 

performances mágicas, evidenciando uma diversidade interna que vai do feminismo devocional 

ao politeísmo reconstrucionista, em tensão com questões identitárias contemporâneas 

(Woodhead, 2022). Ambas as pesquisas mostram uma distinção operativa entre religiosidade 

(institucional, doutrinária) e espiritualidade (vivencial, terapêutica, crítica). Essa 

reconfiguração se confirma em surveys nacionais analisados por Woodhead entre 2013 e 2015, 

que mostram a ascensão dos chamados nones como maioria cultural no Reino Unido 

(Woodhead, 2016). A autora destaca que esse processo decorre, sobretudo, da transmissão 

intergeracional da não religiosidade e da perda de legitimidade das instituições religiosas, 



71 

 

especialmente entre os jovens. Longe de representar apenas um ateísmo militante, os nones 

expressam crenças alternativas em energia, natureza ou “algo lá fora” e valorizam fortemente a 

autonomia moral, os direitos individuais e os valores liberais. Com isso, a identidade “sem 

religião” passa a operar não como uma ruptura ativa, mas como o pano de fundo cultural 

hegemônico, tornando o Reino Unido um caso paradigmático de sociedade que habita o espaço 

entre religioso e não-religioso. 

No contexto australiano, Bouma et al (2022) analisam a diversidade religiosa de 

Melbourne à luz do conceito de superdiversidade10, propondo que as formas tradicionais de 

compreender a diversidade religiosa – baseadas em categorias estáticas como etnia ou 

religiosidade – já não são suficientes para descrever as novas configurações urbanas. A partir 

de dados censitários de 2011 e 2016 em áreas estatísticas locais (SA2), os autores mostram 

como a imigração internacional, a mobilidade residencial e fatores socioeconômicos vêm 

gerando novas formas de agrupamento religioso e cultural, que não correspondem mais aos 

antigos guetos étnico-religiosos. Em vez disso, emergem compostos sociais híbridos e 

dinâmicos, como os “Cosmopolitan Hipster Villages”, com predominância de jovens seculares 

e estudantes internacionais; os “East Asian Turnover Settlements”, marcados pela substituição 

de populações anglo-cristãs por imigrantes chineses que se identificam como “sem religião”; 

os “Levantine Gateway Enclaves”, com grande presença de cristãos ortodoxos e muçulmanos 

do Oriente Médio; e os “South Asian Growth Corridors”, novos bairros periféricos com grande 

concentração de hindus e muçulmanos sul-asiáticos. Ao mesmo tempo, os autores introduzem 

o conceito de re-homogeneização, indicando que, embora antigas fronteiras religiosas e 

culturais estejam se dissolvendo, novas formas de agrupamento relativamente estáveis estão se 

formando, baseadas em interseções complexas entre religiosidade, nacionalidade, localização e 

classe. Essa dupla dinâmica – de superdiversificação e re-homogeneização – desafia políticas 

públicas baseadas em modelos multiculturais convencionais e exige uma abordagem mais 

localizada e sensível à complexidade. Conclui-se que a diversidade religiosa urbana não é 

apenas uma questão de coexistência de grupos distintos, mas de negociação cotidiana em 

territórios sociais cada vez mais compostos, demandando novas formas de análise sociológica 

e planejamento urbano.  

                                                 
10 Conceito desenvolvido por Steven Vertovec (2007) para descrever a complexidade crescente dos contextos 

urbanos contemporâneos, marcada por múltiplas e sobrepostas dimensões de diferença – como religiosidade, 

nacionalidade, etnia, língua, status migratório, tempo de residência, renda e mobilidade residencial. No contexto 

de Melbourne, o termo permite captar não apenas a pluralidade religiosa, mas a interseção dinâmica entre diversas 

formas de diversidade que desafiam categorias analíticas tradicionais. 



72 

 

Essa cartografia da superdiversidade religiosa urbana fornece o pano de fundo 

sociológico sobre o qual se inscrevem outras dinâmicas igualmente relevantes, a exemplo de 

pesquisas conduzidas por Anna Halafoff e colaboradores, entre 2020 e 2023, que oferecem um 

panorama abrangente sobre a espiritualidade juvenil em contextos multiculturais como 

Austrália e Canadá, apontando formas híbridas, críticas e performativas de relação com o 

religioso. Com base em três estudos empíricos (Interaction, RGSY e AGZ), Halafoff et al. 

(2020) demonstram que os jovens não apenas rejeitam as instituições religiosas tradicionais, 

mas constroem visões de mundo que combinam espiritualidades alternativas (como astrologia, 

meditação, tarot) com preocupações éticas e sociais, como justiça climática, igualdade de 

gênero e respeito à diversidade sexual. Longe de serem indiferentes à religiosidade, eles 

articulam práticas e valores que desafiam categorias fixas como “religioso”, “espiritual” ou 

“sem religião”, revelando um campo espiritual plural e crítico. Em estudo posterior, Halafoff, 

Singleton e Fitzpatrick (2023) aprofundam esse diagnóstico ao propor a noção de 

“complexidade espiritual” como chave analítica para compreender a espiritualidade 

contemporânea como fenômeno social multifacetado — atravessado por dinâmicas culturais, 

políticas, midiáticas e econômicas. Com base nos estudos AGZ, RDA e CSCA, identificam três 

grandes matrizes espirituais na Austrália: (1) a espiritualidade das Primeiras Nações, de caráter 

relacional e ecocêntrico; (2) a espiritualidade religiosa tradicional; e (3) a espiritualidade 

holística, marcada por práticas terapêuticas e conexão com a natureza. Embora associada 

frequentemente ao bem-estar, essa última matriz também apresenta riscos, como a apropriação 

de discursos espirituais por influenciadores que promovem desinformação ou desconfiança da 

ciência (caso da conspiritualidade durante a pandemia). A espiritualidade, nesse contexto, 

emerge como campo de disputas e possibilidades, cuja compreensão exige categorias mais 

refinadas e políticas públicas sensíveis a essa diversidade. 

Na Espanha, Rafael Ruiz Andrés (2025) analisa o crescimento dos nones como um 

fenômeno multifacetado que vai além da simples secularização, refletindo dinâmicas 

socioculturais complexas em um contexto pós-secular. A partir de uma abordagem 

construtivista e relacional, o autor argumenta que a não-religião deve ser compreendida em seus 

próprios termos, reconhecendo sua diversidade interna e seus vínculos com o campo religioso. 

Com base em entrevistas qualitativas, etnografia e dados quantitativos, Ruiz Andrés identifica 

três dinâmicas centrais no crescimento dos nones na Espanha: (1) irreligião superficial, marcada 

pela rejeição da religiosidade institucional sem adesão a discursos ateístas militantes; (2) 

arreligião, caracterizada pela ausência completa de socialização religiosa, especialmente entre 



73 

 

jovens que desconhecem referências simbólicas do catolicismo, mostrando uma exculturação 

progressiva da matriz religiosa tradicional; e (3) hibridização, na qual se destacam perfis como 

os “espirituais mas não religiosos” e os “não religiosos culturalmente católicos”, que combinam 

valores e práticas espirituais com identidade cultural herdada. Esses sujeitos frequentemente 

rejeitam rótulos como “ateu” ou “agnóstico”, preferindo expressões mais fluídas e 

personalizadas. Haveria também três formas de posicionamento no campo da não-religião: a 

dialética (crítica ativa), a saída (indiferença) e a reconfiguração (síntese criativa entre o religioso 

e o não religioso). Para Ruiz Andrés, a não-religião na Espanha não constitui um bloco 

homogêneo, mas um campo plural, poroso e em constante renegociação. Essa abordagem pode 

contribuir para uma compreensão mais fina do lugar da religiosidade na modernidade tardia e 

oferece uma alternativa às narrativas binárias que opõem religião e secularismo, mostrando 

como ambas coexistem e se interpenetram na vida cotidiana. 

No contexto latino-americano, a partir de uma perspectiva empírica voltada às periferias 

urbanas, a obra de Pablo Semán oferece uma contribuição relevante para a compreensão de 

formas de espiritualidade enraizadas na religiosidade popular urbana. Em Vivir la fe: entre el 

barrio y el mundo (2021), o autor apresenta os resultados de uma etnografia de longa duração 

em bairros periféricos da Grande Buenos Aires, com base em corresidência, observação 

participante e mais de uma centena de entrevistas. O campo etnográfico, pensado como 

metáfora replicável de diversas periferias urbanas da América Latina — revela modos de viver 

a fé que escapam às classificações institucionais convencionais, mesmo quando articulados a 

referências católicas ou pentecostais. O que emerge é uma religiosidade pragmática, sincrética 

e centrada na eficácia simbólica de promessas, curas, milagres e mediações espirituais, marcada 

por práticas domésticas, relações com santos, terapias informais e um repertório simbólico 

híbrido. Semán propõe o conceito de “visão cosmológica” para descrever um modo de vida em 

que o religioso e o cotidiano se entrelaçam sem separação entre corpo e alma, ou entre religioso 

e secular. Tal configuração não apenas desafia o modelo binário religião/laicidade, como 

também demonstra um “cosmos fragmentado”, onde as trajetórias espirituais são descentradas, 

instáveis e frequentemente informadas por elementos terapêuticos, políticos e culturais. A 

espiritualidade aparece, em muitos casos, como uma categoria autodeclarada por sujeitos que 

recusam o rótulo de “religião”, preferindo modos mais autônomos e flexíveis de nomear sua 

relação com o transcendente (Semán, 2021). Essa abordagem permite compreender formas de 

espiritualidade, interpretadas como “não religiosa”, não como ausência de fé, mas como 

expressões vividas de sentido e religiosidade em contextos populares latino-americanos.  



74 

 

Apesar do avanço das pesquisas sobre espiritualidade “não religiosa”, persistem 

desafios metodológicos significativos, especialmente no uso de categorias genéricas como “sem 

religião” ou “nenhuma religião” em censos e surveys. Lois Lee (2012; 2014) critica esse 

enquadramento deficitário, pois os chamados nones não formam um grupo homogêneo nem 

representam simplesmente a ausência de religiosidade. Pelo contrário, incluem ateus, 

agnósticos, humanistas e sujeitos com práticas espirituais alternativas sem adesão institucional. 

Essas nuances são invisibilizadas quando os instrumentos de pesquisa oferecem apenas opções 

genéricas, resultando na sub-representação de espiritualidades não institucionalizadas — como 

o politeísmo ou práticas de bem-estar espiritual. Como mostram os estudos de Linda Woodhead 

no Reino Unido e Rafael Ruiz Andrés na Espanha, muitos “sem religião” mantêm crenças em 

“algo maior” ou participam de práticas simbólicas fora das instituições religiosas. Lee defende, 

por isso, metodologias mais granulares e mistas, capazes de captar a fluidez das experiências 

espirituais contemporâneas. Além disso, Lee distingue não-religião de secularismo — muitas 

vezes confundidos. Para ela, o secularismo refere-se à separação entre religião e Estado, 

enquanto a não-religião diz respeito a identidades e práticas substantivas que se posicionam 

fora da religião formal, sem necessariamente rejeitá-la. A comparação internacional reforça 

essa distinção: no Reino Unido, predomina uma não-religião liberal e não militante; na França, 

formas mais combativas de secularismo; na Espanha, perfis híbridos e culturalmente católicos 

(Andrés, 2025). Reconhecer essa diversidade seria essencial para evitar reducionismos 

analíticos e compreender melhor espiritualidades difusas que emergem na modernidade tardia. 

A análise dos dados empíricos internacionais apresentados nesta seção demonstra um 

quadro plural e dinâmico da espiritualidade (não religiosa) contemporânea, caracterizado por 

tendências convergentes e variações contextuais significativas. Em termos gerais, observa-se 

um declínio das formações religiosas institucionais, especialmente aquelas associadas a 

tradições dominantes como o cristianismo, acompanhado por uma ascensão de espiritualidades 

individualizadas, híbridas e pragmáticas, muitas vezes centradas no bem-estar, na ética 

relacional e na busca por autenticidade. No Reino Unido, os nones tornaram-se maioria 

demográfica, mas expressam grande diversidade interna: de ateus convictos a indivíduos que 

rejeitam a religiosidade organizada, embora mantendo práticas e crenças espirituais com base 

nessas instituições. Na Austrália, a noção de superdiversidade permite visualizar uma 

coexistência complexa de visões de mundo, com destaque para a juventude que se identifica 

como “espiritual” fora dos marcos institucionais, bem como para os riscos emergentes de 

espiritualidades digitalizadas e mercantilizadas. Já na Espanha, o crescimento dos nones reflete 



75 

 

não apenas secularização, mas “arreligião” geracional, reconfiguração simbólica e ambiguidade 

identitária, evidenciando as fronteiras porosas entre religiosidade, cultura e espiritualidade.  

Na América Latina, estudos etnográficos revelam uma religiosidade popular fluida, 

marcada por práticas espirituais alternativas, redes informais e hibridismos simbólicos que 

escapam ao controle das instituições religiosas, mas continuam vinculados à busca por sentido, 

bem-estar e transcendência. Apesar da variação desses contextos analisados, três tendências 

globais se destacam: (1) o hibridismo espiritual, com sujeitos que combinam elementos de 

múltiplas tradições; (2) a individualização da crença, com foco na autonomia subjetiva; e (3) a 

erosão da autoridade institucional religiosa, substituída por práticas personalizadas e 

experiências afetivas. Ao mesmo tempo, enfrentam-se desafios metodológicos comuns, como 

o uso de categorias genéricas (“sem religião”) que ocultam a complexidade vivida, e a 

necessidade de abordagens mais flexíveis, inclusivas e contextualizadas. Diante desse cenário, 

impõe-se uma discussão teórica e empírica dos estudos sobre religiosidade e espiritualidade, 

adotando uma perspectiva metodológica capaz de detectar a coexistência e a interpenetração 

entre o religioso e o não religioso, sem deixar de lado a eficácia teórica necessária. Ou seja, a 

sugestão de se trabalhar a partir da teoria da ressonância, sem o risco de “poluição simbólica” 

e comprometimento conceitual que a categoria espiritualidade “não religiosa” implica, poderia 

representar um caminho promissor para compreender as reconfigurações contemporâneas da 

espiritualidade e da busca de sentido e conexão. 

 

3.2 Estudos empíricos brasileiros sobre a espiritualidade “não religiosa” 

 

Nossa investigação sobre formas de espiritualidade “não religiosa” no Brasil teve início 

com um mapeamento em revistas científicas qualificadas das áreas de ciências sociais e de 

ciência da religião e teologia, com foco em publicações que tematizassem diretamente o termo 

“espiritualidade”. A metodologia consistiu na busca por títulos de artigos e dossiês que 

contivessem as palavras “espiritual” ou “espiritualidade”, de modo a identificar o grau de 

centralidade conferido ao tema nos periódicos analisados. Essa escolha, embora restritiva, é 

justificada por sua relevância interpretativa: o título funciona como “umbral do texto” (Genette, 

2009), como um “contrato de leitura” (Maingueneau, 2004) e como índice da hierarquia 

simbólica no discurso científico (Krippendorff, 2004). Além de sinalizar a intencionalidade do 

autor e o enquadramento temático do artigo, o título também opera como marcador de 

visibilidade dentro do campo acadêmico. Ademais, foram considerados apenas artigos e dossiês 



76 

 

publicados em periódicos classificados entre A1 e A4 no sistema Qualis-CAPES, que 

pressupõem revisão cega por pares e rigor metodológico, e refletem espaços privilegiados de 

legitimação simbólica, refletindo as disputas por reconhecimento no interior dos campos 

disciplinares (Bourdieu, 2007). Os resultados apontam um contraste significativo: nas 

principais revistas de ciências sociais — como DADOS, Sociologias, Tempo Social, Revista 

Brasileira de Ciências Sociais e Revista Brasileira de Ciência Política — não foram 

encontrados títulos que abordassem diretamente o tema da espiritualidade. Uma exceção 

relevante é a revista Religião & Sociedade, com 14 artigos e dois dossiês aderentes aos critérios 

da busca, destacando-se pela abertura ao estudo de espiritualidades híbridas, terapêuticas e 

informadas como “não religiosas”.  

Já no campo das ciência da religião e teologia, observou-se um engajamento editorial 

consideravelmente mais expressivo com o tema da espiritualidade (ver quadros comparativos 

no Apêndice 3). Para garantir foco analítico, o levantamento restringiu-se aos dossiês temáticos, 

nos quais a espiritualidade figura como eixo estruturante da proposta editorial. Foram 

identificados 19 dossiês publicados entre os estratos A1 e A4, totalizando 165 artigos, dos quais 

139 (84,2%) tratam diretamente do tema, e 78 (47,3%) abordam experiências de espiritualidade 

vividas fora de tradições religiosas formalizadas. Entre os periódicos mais destacados figuram 

Caminhos, Horizonte, Reflexus, Rever, Paralellus e Interações, com enfoques diversos que vão 

desde propostas de espiritualidades laicas e práticas terapêuticas alternativas até vivências em 

contextos ecológicos, urbanos e acadêmicos. Essa diversidade temática indica não apenas a 

ampliação do interesse editorial, mas também um processo de diversificação dos referenciais 

analíticos, frequentemente deslocando-se dos paradigmas religiosos tradicionais. No entanto, é 

importante notar que muitos artigos ainda mantêm relação direta com formas religiosas 

estabelecidas, como cristianismo, espiritismo ou tradições afro-brasileiras e indígenas. Desta 

forma, o conjunto final que será explorado nos próximos parágrafos reúne apenas os artigos 

mais aderentes aos objetivos do capítulo. Ou seja, a seleção concentrou-se apenas nos textos 

que apresentam recorte empírico claro e que tematizam espiritualidades desinstitucionalizadas, 

pragmáticas e orientadas à subjetividade. Essa filtragem permite compor um corpus mais 

coerente com a intenção da dissertação, ao mesmo tempo em que delimita as fronteiras 

analíticas do fenômeno investigado. Esse conjunto empírico constitui a base da seção 3.2, 

servindo como contraponto e complemento aos dados internacionais discutidos anteriormente. 

As pesquisas empíricas realizadas no Brasil demonstram que a espiritualidade vivida 

fora dos marcos institucionais religiosos é um fenômeno crescente e multifacetado, refletindo 



77 

 

tendências semelhantes às observadas em estudos internacionais. Investigando sujeitos que se 

autodeclaram “sem religião”, Ritz e Senra (2022)11 mostram que muitos preservam crenças e 

práticas espirituais personalizadas, voltadas ao bem-estar, à conexão existencial e à ética 

relacional. A pesquisa, que combinou métodos quantitativos e qualitativos, identifica a 

espiritualidade como experiência individualizada, pragmática e desvinculada de dogmas, 

ecoando o perfil dos “spiritual, but not religious” estudados em contextos como Reino Unido, 

Austrália e Espanha. No mesmo sentido, Ecco e Lemos (2022) analisam os “crentes sem 

religião” e destacam que, mesmo sem filiação institucional, muitos indivíduos constroem 

sentidos espirituais ancorados na subjetividade e na busca de autenticidade existencial. Em suas 

entrevistas qualitativas, os autores mostram que a espiritualidade é reinterpretada como espaço 

de experiência pessoal e crítica às estruturas religiosas tradicionais, reforçando a autonomia 

simbólica dos sujeitos. Ambos os estudos convergem ao sugerir que, no Brasil contemporâneo, 

a espiritualidade “não religiosa” não se apresenta como mera ausência de fé ou desligamento 

da religiosidade, mas como forma ativa de reconstrução simbólica em diálogo com valores 

como liberdade, experiência direta e pluralismo. Essas pesquisas contribuem para confirmar 

que a espiritualidade, mesmo fora das religiões instituídas, continua a desempenhar papel 

central na busca de sentido, algo próximo da noção de “ressonância existencial” proposta por 

Hartmut Rosa, ainda que desprovida de enquadramentos confessionais fixos.  

As dinâmicas urbanas contemporâneas têm desempenhado um papel crucial na 

formação de espiritualidades “não religiosas” no Brasil, como demonstram os estudos de Ritz 

(2023) e Rodrigues (2023). Em sua investigação publicada na revista Reflexus, Ritz analisa 

como a intensificação dos processos de urbanização e a consequente fragmentação dos vínculos 

comunitários impactam a transmissão da herança religiosa. Seus dados sugerem que o ambiente 

urbano, caracterizado pela diversidade simbólica, pela mobilidade e pela aceleração das 

experiências cotidianas, favorece a emergência de espiritualidades personalizadas, nas quais os 

sujeitos ressignificam elementos religiosos tradicionais ou os substituem por práticas voltadas 

à busca de sentido individual e ao bem-estar. De modo complementar, Rodrigues explora a 

experiência existencial de roqueiros e roqueiras autodeclarados “sem religião”, demonstrando 

que mesmo em subculturas frequentemente associadas à crítica da ordem estabelecida, haveria 

uma dimensão humana mais profunda, assumida como necessidade de expressão subjetiva e de 

busca por autenticidade existencial. Sua pesquisa etnográfica indica que essa espiritualidade se 

                                                 
11 A base de dados dos artigos que aparecem nesta seção está compilada para consulta no Apêndice 1. 



78 

 

manifesta em práticas de resistência simbólica, em rituais informais de sociabilidade e na 

valorização da experiência estética como forma de transcendência. Esses trabalhos apontam 

para o fato de que nesse contexto urbano não se produziriam apenas secularização ou 

indiferença religiosa, mas também novas modalidades de espiritualização cotidiana, que se 

constituem fora das estruturas institucionais. As práticas espirituais observadas nesses grupos 

urbanos e contraculturais ressoam com as tendências internacionais identificadas por autores 

como Halafoff e Woodhead, para quem a espiritualidade contemporânea muitas vezes se 

articula a estilos de vida autônomos e fluidos, reforçando a diversidade (ou superdiversidade) 

de formas de experiência do religioso na modernidade. 

Essa multiplicidade de experiências espirituais livres e híbridas também se destaca nas 

investigações sobre sujeitos que reinterpretam e reconfiguram referências religiosas em 

trajetórias marcadas pela autonomia simbólica. Kossar Furtado (2022), em seu estudo com 

sannyasins12 do Osho no Brasil, demonstra como esses indivíduos constroem formas de 

espiritualidade que dispensam dogmas, tradições fixas ou vínculos institucionais estáveis. 

Baseada em práticas de meditação, experimentação corporal e autoconhecimento, a 

espiritualidade dos sannyasins configura-se como um processo contínuo de despertar da 

consciência, orientado por valores como liberdade, autenticidade e transformação interior. 

Nesse universo, tal experiência é vivida de maneira imanente e plural, sem necessidade de 

mediação religiosa tradicional. De maneira convergente, Siqueira (2008), em sua pesquisa 

internacional com jovens de diferentes contextos culturais (parte no Brasil), descreve o que 

chama de “labirinto religioso ocidental”, caracterizado pela bricolagem simbólica, pela 

circulação de crenças e pela criação de espiritualidades sob medida. Seu estudo demonstra que, 

entre as novas gerações, a espiritualidade é frequentemente concebida como um estilo de vida, 

combinando elementos de diferentes tradições, práticas terapêuticas alternativas e referências 

seculares, compondo trajetórias fluidas e altamente individualizadas. Tanto em Kossar Furtado 

quanto em Siqueira, a espiritualidade assim entendida aparece como expressão de processos 

contemporâneos de subjetivação, nos quais essa identidade espiritual seria construída de modo 

relacional, situacional e crítico frente aos modelos religiosos institucionais. Esses achados 

dialogam com o que Lois Lee descreve como “spiritualities of life” — espiritualidades que 

emergem da própria vida cotidiana, em sua busca por significado, conexão e autenticidade, sem 

a necessidade de referências transcendentais fixas. A análise desses contextos confirma que a 

                                                 
12 Seguidores do mestre espiritual indiano Osho (1931-1990), também conhecido como Bhagwan Shree Rajneesh. 



79 

 

espiritualidade desinstitucionalizada, longe de ser um fenômeno marginal, constitui uma 

resposta criativa e complexa às condições socioculturais da modernidade tardia. 

A presença da espiritualidade em contextos de saúde e cuidado também oferece um 

campo privilegiado para observar a variedade de práticas espirituais no Brasil contemporâneo. 

Silva, Cavalcanti e Cavalcanti (2020) analisam a experiência de pacientes HIV+ atendidos em 

instituições públicas de saúde, demonstrando que a espiritualidade nesse ambiente emergiria 

como recurso simbólico de enfrentamento do sofrimento, da dor e da incerteza, 

independentemente de filiações religiosas formais. Os pacientes entrevistados relatam vivências 

espirituais ligadas à esperança, ao fortalecimento interior e à busca por sentidos existenciais, 

muitas vezes articuladas a práticas alternativas, como meditação, reiki e visualizações positivas. 

De maneira semelhante, Silas Guerriero et al (2020) investigam concepções de saúde, cura e 

doença no universo da Nova Era, demonstrando como práticas terapêuticas alternativas — 

como cura energética, cromoterapia e terapias holísticas — se apoiam em concepções 

espiritualizadas de equilíbrio e bem-estar que prescindem da mediação religiosa institucional. 

Essas práticas configuram-se como formas de espiritualidade pragmática, voltadas à promoção 

de qualidade de vida e autocuidado. Complementando essa perspectiva, Rodrigo Toniol (2017), 

em sua etnografia no campo da saúde pública, descreve a espiritualidade mobilizada como 

linguagem terapêutica em hospitais e práticas integrativas, atuando como dimensão de cuidado 

que ultrapassa as fronteiras do religioso. Em todos esses trabalhos acadêmicos, a espiritualidade 

aparece como um repertório simbólico flexível, relacional e situado, utilizado para dar sentido 

a situações de vulnerabilidade, sofrimento e busca de cura. Essa configuração ecoa o que 

autores como Linda Woodhead identificaram em outros contextos nacionais: a transformação 

da espiritualidade contemporânea em uma prática pragmática de autocuidado, que transita entre 

o individual e o relacional, sem necessariamente se ancorar em referências transcendentais de 

instituições religiosas. 

Outro campo em que a espiritualidade “não religiosa” se manifesta de forma expressiva 

é nas práticas ligadas à ecologia e à reconexão com a natureza. Carlos Steil e Rodrigo Toniol 

(2011), em sua etnografia sobre caminhadas ecológicas, analisam como grupos de praticantes 

experimentam vivências espirituais imanentes em contato com ambientes naturais. A pesquisa 

mostra que a espiritualidade, nesses contextos, é construída a partir da interação direta com o 

meio ambiente, sendo percebida como sensação de pertencimento, transcendência do eu e 

harmonização com o mundo natural, sem necessidade de referência a doutrinas religiosas 

tradicionais. As caminhadas são compreendidas não apenas como atividades físicas, mas como 



80 

 

práticas de reencantamento do mundo, em que o corpo, a paisagem e a dimensão sensível se 

entrelaçam em experiências de sentido e conexão. Essa forma de “espiritualidade”, fortemente 

centrada no aqui e agora, ressoa com tendências internacionais apontadas por autores como 

Paul Heelas, que identificam um deslocamento do religioso para as práticas cotidianas e para a 

valorização da experiência subjetiva imediata. No caso brasileiro, a pesquisa de Steil e Toniol 

evidencia que a busca espiritual não institucionalizada pode emergir também como resposta a 

um sentimento de alienação ambiental e de ruptura das conexões simbólicas tradicionais, 

reforçando a ideia de espiritualidade como prática de ressonância existencial com o mundo 

natural (como observado no capítulo 2). Ao mesmo tempo, esses dados empíricos podem 

ensejar uma discussão sobre a importância de ampliar o conceito de espiritualidade para além 

de seus marcos religiosos clássicos, incluindo modos de relação com o religioso que se 

estruturam a partir da imanência, da corporeidade e da ética ecológica. Trata-se, portanto, de 

uma expressão emblemática de novas formas de espiritualidade, supostamente não religiosas, 

que caracterizam o cenário contemporâneo. 

Essa “espiritualidade” também adquire novos contornos ao ser mobilizada como 

linguagem e prática no espaço público, deslocando-se das fronteiras tradicionais do religioso 

para atuar em contextos como a saúde, a assistência social e o cuidado de populações 

vulneráveis. Leandro de Paula (2020), em seu estudo sobre a emergência da espiritualidade 

como “problema público”, analisa como discursos e práticas espirituais são incorporados em 

políticas públicas e instituições laicas, especialmente na área de saúde. A partir de uma análise 

genealógica, o autor mostra que a espiritualidade passa a ser entendida como recurso legítimo 

para promover bem-estar, fortalecer vínculos sociais e humanizar práticas institucionais, 

desvinculando-se progressivamente de amarras confessionais. Em diálogo com essa 

perspectiva, Brum (2020), em sua etnografia com religiosas católicas que cuidam de crianças 

portadoras de HIV/AIDS, identifica a emergência de uma “espiritualidade biopolítica”, na qual 

o cuidado e a compaixão tornam-se expressões espirituais que atravessam práticas biomédicas, 

éticas e sociais. Mesmo em contextos marcados pela tradição religiosa, a espiritualidade se 

reinventa como linguagem da presença, do acolhimento e da responsabilidade relacional, 

deslocando o foco do dogma para a ação concreta junto ao outro. Ambos os estudos indicam 

que, no Brasil contemporâneo, a ideia de uma espiritualidade “não religiosa” não se restringiria 

ao âmbito privado, podendo adquirir visibilidade e performatividade no espaço público, sendo 

mobilizada como força simbólica capaz de gerar novos modos de relação e de cuidado. Essa 

tendência aproxima-se das transformações descritas por autores como Linda Woodhead, para 



81 

 

quem a espiritualidade contemporânea opera como gramática de sentido que atravessa 

instituições sociais sem se restringir a sistemas religiosos tradicionais. No contexto brasileiro, 

ela se manifesta como prática pragmática, ética e relacional, voltada para a humanização de 

esferas sociais historicamente dominadas pela racionalidade instrumental. 

A heterogeneidade interna dos sujeitos classificados como “sem religião” no Brasil 

constitui outro elemento fundamental para a compreensão das novas configurações espirituais 

contemporâneas. Ribeiro (2013), em sua análise sobre os “sem religião” brasileiros, propõe 

uma tipologia que distingue entre dois grandes perfis: aqueles que, embora sem vínculos 

institucionais, mantêm crenças e práticas espirituais ativas, e aqueles que expressam uma 

postura mais cética ou indiferente em relação a qualquer dimensão espiritual. Essa 

diferenciação seria crucial para evitar generalizações apressadas e para reconhecer a variedade 

de trajetórias que se ocultam sob o rótulo “sem religião”. De forma complementar, Senra, 

Carvalho e Vieira (2020) realizam uma pesquisa empírica focada na espacialização e nas vozes 

dos sem religião, mostrando como fatores sociais, culturais e territoriais influenciam a forma 

como a espiritualidade é vivida e narrada. Seu estudo evidencia que, longe de constituírem um 

grupo homogêneo, os sem religião manifestam diferentes formas de religiosidade residual, 

espiritualidade híbrida e, em alguns casos, secularização plena. A espiritualidade “não 

religiosa” apareceria, nesse cenário, como uma possibilidade entre outras, variando de acordo 

com o contexto de vida, a trajetória familiar e as redes simbólicas disponíveis. Esses achados 

reforçam a necessidade de abordagens sociológicas mais ajustadas à complexidade de contextos 

locais, capazes de captar a complexidade das transformações religiosas em curso. Em 

consonância com os dados internacionais discutidos na seção anterior, as pesquisas brasileiras 

indicam que a espiritualidade contemporânea não se organiza mais em torno de identidades 

fixas e homogêneas, mas se constitui como campo fluido, permeado por múltiplas expressões 

de sentido, pertença e transcendência. 

As práticas e concepções espirituais associadas à Nova Era oferecem uma chave 

importante para compreender essa diversidade de experiências existenciais no Brasil 

contemporâneo. Guerriero (2014), em seu estudo “Até onde vai a religião”, analisa a presença 

de elementos espirituais em movimentos da Nova Era, caracterizados por uma concepção de 

espiritualidade desinstitucionalizada, personalizada e experimental. Segundo Guerriero, a Nova 

Era propõe uma visão do religioso centrada na experiência direta, na integração corpo-mente-

espírito e na busca de harmonização individual e cósmica, em detrimento da adesão a dogmas 

ou hierarquias religiosas. A espiritualidade, nesse contexto, é construída como um caminho de 



82 

 

autoconhecimento e transformação pessoal, orientado pela ideia de que cada indivíduo é 

responsável por sua própria evolução espiritual. Em estudo posterior aqui citado, Guerriero et 

al (2020) aprofunda essa análise ao examinar práticas terapêuticas alternativas no ethos Nova 

Era. A pesquisa evidencia que algumas práticas (cura energética, o reiki), embora 

eventualmente utilizem terminologias espiritualizadas, operam em chave pragmática e 

terapêutica, focando no bem-estar físico, emocional e espiritual dos praticantes. Tanto no 

primeiro quanto no segundo estudo, a espiritualidade é concebida como processo relacional e 

de ressonância com o universo, sem a necessidade de mediação institucional. Essas 

características aproximam as práticas da Nova Era das tendências internacionais descritas por 

autores que veem na “espiritualidade do self” uma resposta contemporânea à crise das grandes 

narrativas religiosas. No contexto brasileiro, a análise de Guerriero demonstra que esse tipo de 

espiritualidade não é apenas um fenômeno marginal, mas um campo ativo de práticas e crenças 

que atravessam terapias, estilos de vida e formas alternativas de buscar sentido, saúde e conexão 

no mundo atual. 

O panorama empírico apresentado nesta seção evidencia que a espiritualidade no Brasil 

é um fenômeno complexo, plural e em expansão, manifestando-se em diferentes contextos 

sociais, culturais e institucionais. As pesquisas analisadas mostram que, longe de se restringir a 

um nicho marginal, as práticas espirituais desvinculadas das religiões tradicionais têm se 

articulado a estilos de vida urbanos, a experiências alternativas de cuidado e bem-estar, a 

expressões artísticas e culturais, e até mesmo a práticas ecológicas e políticas de saúde pública. 

A diversidade de formas identificadas — desde espiritualidades personalizadas entre “sem 

religião”, passando por trajetórias híbridas e práticas de ressonância ecológica, até a 

mobilização da espiritualidade como linguagem no espaço público — indica que o fenômeno 

não pode ser capturado por categorias rígidas ou homogêneas. Em sintonia com tendências 

internacionais, a espiritualidade contemporânea no Brasil se configura cada vez mais como 

construção relacional, situacional e pragmática, em diálogo com os desafios da modernidade 

tardia, como a fragmentação simbólica, a aceleração social e a busca por sentido em contextos 

pluralizados. Esses dados empíricos consolidam a necessidade analítica acerca da ideia de uma 

espiritualidade “não religiosa” no contexto dessa dinâmica religiosa contemporânea, apontando 

igualmente para a necessidade de abordagens teóricas capazes de captar tal fluidez e 

diversidade. A análise desses fenômenos, aprofundada no próximo capítulo, permitirá explorar 

em maior detalhe as implicações metodológicas/epistemológicas, as tensões e os limites da 

noção de espiritualidade “não religiosa”, especialmente à luz dos desafios de sua natureza e de 



83 

 

sua diferenciação ou não frente à religiosidade tradicional. Ao mapear empiricamente esse 

cenário, estabelece-se, assim, a base necessária para uma reflexão crítica e teórica. 

 

3.3 A espiritualidade nos cursos de Medicina: uma pesquisa amostral  

 

Após abordarmos a emergência das discussões em torno da espiritualidade na 

modernidade tardia e sua relação com os processos de transformação do campo religioso (Cap. 

1) e da ressonância (Cap. 2), é necessário observar como — ou se — esse debate se manifestaria 

no contexto concreto da formação médica no Brasil. Esta seção tem como objetivo analisar a 

presença da espiritualidade nos cursos de Medicina, especialmente em suas formulações 

curriculares, e avaliar até que ponto tais propostas refletem (ou ignoram) as mudanças 

conceituais e culturais discutidas nos capítulos anteriores e nas duas últimas seções. Trata-se, 

portanto, de uma passagem do plano teórico para o empírico, mas não no sentido de um mero 

levantamento descritivo. Interessa-nos compreender como a espiritualidade tem sido 

incorporada, formalizada e ensinada em cursos superiores da área de saúde, considerando que 

essa institucionalização tende, frequentemente, a operar com noções genéricas ou 

tradicionalmente religiosas do fenômeno, podendo contribuir para o apagamento de formas 

alternativas, subjetivas ou mesmo não religiosas de busca de sentido e conexão. Em outras 

palavras, o que se pretende aqui é analisar criticamente o modo como a espiritualidade aparece 

nos currículos médicos — não apenas em termos de presença ou ausência, mas também em 

relação às epistemologias que sustentam essas construções. Nesse sentido, a análise a seguir 

deve ser lida à luz da problemática mais ampla desta dissertação: se vivemos um momento 

histórico em que cresceriam expressões espirituais “não religiosas”, essas formas seriam ou 

não, em grande medida, ignoradas ou mal-interpretadas quando se trata da abordagem da 

espiritualidade na formação médica? E como compreender uma potencial discrepância entre a 

complexidade do fenômeno contemporâneo e sua simplificação nesse ambiente? São essas 

questões que orientam o percurso das próximas subseções.  

 

3.3.1 O contexto da espiritualidade nos cursos de Medicina 

 

Nas últimas décadas, tem-se observado o crescimento de uma agenda acadêmica e 

institucional que propõe a inserção da espiritualidade nos currículos da área de saúde, 

especialmente na formação médica. Parte significativa dessa literatura especializada sugere que 



84 

 

a espiritualidade desempenharia um papel relevante na promoção da saúde integral e na 

construção de processos terapêuticos mais humanizados. Bermejo (2021), por exemplo, entende 

a espiritualidade como uma dimensão existencial que transcenderia o biológico, o emocional e 

o racional, ligada à busca de sentido e à experiência de transcendência, e que poderia ser vivida 

“com ou sem Deus”. Mónico (2021) distingue espiritualidade e religiosidade, mas as considera 

convergentes quanto às suas funções adaptativas: fornecimento de suporte emocional, estímulo 

à adesão terapêutica e fortalecimento da resiliência diante de situações adversas. Em contextos 

de doenças graves, como o câncer, essa dimensão é frequentemente referida como um recurso 

subjetivo importante para o enfrentamento da dor e do sofrimento (Toloi et al., 2022). Nessa 

mesma direção, Aquino (2021), ao retomar a logoterapia13, entende a busca de sentido como 

aspecto essencial da saúde existencial, e, portanto, como elemento a ser considerado na prática 

clínica. Essas leituras tendem a convergir para a ideia de que a espiritualidade seria uma 

dimensão constitutiva da saúde humana, devendo, portanto, ser incorporada à formação dos 

profissionais de saúde. No entanto, esse consenso aparente deve ser problematizado, 

especialmente por não considerar questões que envolvem essa categoria, aparentemente simples 

e livre de dificuldades. 

A noção de espiritualidade, tal como mobilizada por muitos autores da área de saúde, 

raramente é conceituada de forma precisa, oscilando entre subjetividade existencial, 

religiosidade individual e conexão com um “algo maior”. Ao assumir esse conceito como dado 

universal, tais abordagens tendem a obscurecer sua heterogeneidade e carga cultural, além de 

sugerirem uma normatividade pouco debatida na formação médica. No plano pedagógico, 

estudos apontam que a espiritualidade permanece como dimensão marginal nos currículos de 

Medicina. Apesar do interesse crescente, sua presença formal se restringe a disciplinas optativas 

ou projetos de extensão (Rossato et al., 2023; Silva et al., 2024). Em muitos casos, essa 

limitação é atribuída à falta de conceituação clara entre docentes (Silva et al., 2021), o que 

comprometeria sua integração disciplinar. No entanto, é preciso indagar se essa ausência 

resultaria apenas desse déficit formativo ou se expressa uma resistência epistemológica legítima 

— uma defesa do campo médico frente à inclusão acrítica de conteúdos ambíguos ou 

religiosamente carregados. Essa tensão também aparece na percepção dos estudantes. Pesquisas 

mostram que, embora reconheçam a relevância da espiritualidade para a prática clínica, esse 

                                                 
13 Abordagem psicológica e filosófica desenvolvida pelo psiquiatra austríaco Viktor E. Frankl (1905-1997), 

sobrevivente dos campos de concentração nazistas. Baseia-se na ideia de que a busca por significado é a principal 

força motivadora do ser humano. 



85 

 

reconhecimento tende a se enfraquecer ao longo da formação, diante da hegemonia biomédica 

(Sousa; Aguiar, 2021; Santos; Santos; Falcão, 2024; Egg-Serra; Holanda, 2023). Assim, embora 

se fale em “silêncio curricular”, o problema não se reduz à ausência de terminologia estável ou 

vontade institucional. Como discutido nos capítulos anteriores, a espiritualidade contemporânea 

é atravessada por ambivalências entre religiosidade institucional e vivências 

desinstitucionalizadas. Ao não reconhecer essa complexidade, parte da literatura e dos 

documentos curriculares trata a espiritualidade como categoria homogênea, resultando em 

abordagens desatualizadas e pouco sintonizadas com as transformações sociais e culturais em 

curso. 

Outros estudos vão além da formação e apontam implicações práticas da ausência de 

preparo sobre espiritualidade no cotidiano clínico. Almeida, Cunha e Scorsolini-Comin (2023), 

por exemplo, relatam que profissionais de enfermagem oncológica se sentem inseguros diante 

de demandas espirituais de pacientes. Groeschel et al. (2023) consideram que a negligência 

dessa dimensão pode ser prejudicial ao suporte emocional de pessoas com doenças crônicas. 

Patrício, Cristino e Aquino (2023) enfatizam a necessidade de preparo específico para atender 

às “necessidades espirituais” de pacientes em sofrimento extremo. No entanto, permanece em 

aberto se tais demandas “espirituais” deveriam ser de responsabilidade do médico ou se 

poderiam (ou deveriam) ser encaminhadas a outros profissionais — como psicólogos, capelães 

ou agentes comunitários — cujas formações já contemplariam essas abordagens. A crescente 

presença de equipes interdisciplinares no sistema de saúde torna essa indagação ainda mais 

pertinente: seria necessário reformar o currículo médico ou apenas articular melhor as 

competências dos diferentes membros da equipe? A leitura crítica de parte da produção 

acadêmica recente corrobora essa tensão entre a valorização da espiritualidade e a indefinição 

conceitual que a acompanha — uma indefinição que, como vimos, não é apenas terminológica, 

mas envolve disputas sobre o que se entende por espiritualidade e que formas desse fenômeno 

são legitimadas na saúde. No artigo de Pimenta e Cândido (2024), por exemplo, a 

espiritualidade aparece como dimensão frequentemente evocada em políticas públicas e nas 

chamadas Práticas Integrativas e Complementares em Saúde (PICS), mas sem qualquer 

definição pedagógica consistente. As autoras alertam que, sem uma conceituação clara, sua 

incorporação em políticas ou currículos tende a operar de forma vaga, retórica ou subjetiva — 

o que favorece a reprodução de sentidos hegemônicos e o apagamento de outras formas de 

relação com o mundo, seja espiritual, sobretudo aquelas que escapam aos marcos religiosos 

tradicionais; seja fora dessa órbita. 



86 

 

 De modo semelhante, o estudo de Bezerra et al (2022), embora defenda a abordagem da 

espiritualidade na atenção primária à saúde, indica que a maior parte das evidências se apoia 

em percepções positivas de pacientes e profissionais, mas ignora os desafios epistemológicos e 

institucionais de transformar tais percepções em conteúdos formativos. Já o artigo de Monteiro 

et al (2020), sustenta a importância da espiritualidade no cuidado integral, mas também carece 

de problematização conceitual, assumindo como dado um conceito cujos contornos 

permanecem indefinidos. Esses estudos, quando lidos de forma crítica, não apenas evidenciam 

o crescimento da agenda que propõe a espiritualidade como conteúdo formativo, como também 

tornam visível a fragilidade teórica e a ausência de critérios objetivos para sua implementação. 

Tal cenário reforça a necessidade de atenção ao se propor a inclusão da espiritualidade nos 

currículos médicos, sobretudo diante da complexidade dos conceitos mobilizados, e da 

pluralidade de experiências espirituais, muitas das quais se expressando fora das estruturas 

religiosas tradicionais. Em suma, embora essa literatura analisada esteja comprometida com a 

defesa da espiritualidade como componente essencial do cuidado em saúde, é preciso cautela 

antes de assumir essa perspectiva como diretriz curricular. A recorrente ausência de definição 

clara do termo espiritualidade, as possíveis sobreposições com outras áreas do cuidado e os 

riscos de normatização religiosa ou existencial no campo médico sugerem que esse debate ainda 

demanda amadurecimento teórico e metodológico. A crítica não reside na negação da 

importância do tema para muitos pacientes, mas na necessidade de preservar a autonomia 

epistemológica da formação médica e de evitar que a inclusão de novas dimensões no currículo 

se dê sem o devido rigor conceitual e pedagógico, o que inclui reconhecer a diversidade de 

formas contemporâneas de experiência existencial, busca de sentido e conexão, sejam aquelas 

que não se vinculam a religiosidades instituídas, sejam as que querem operar fora desse 

contexto. 

 Essas observações devem ganhar ainda mais relevância quando situadas em uma 

reflexão mais ampla sobre os fundamentos conceituais e institucionais que regulam o campo da 

saúde. A chamada espiritualidade, como categoria proposta para a formação médica, como 

reiterado aqui, carece de uma melhor qualidade epistemológica e também metodológica, 

especialmente quando se desconsideram, por exemplo, conceitos como superdiversidade e re-

homogeneização na busca de sentido e conexão contemporâneas. Além disso, em muitos casos, 

tais fenômenos escapam aos modelos religiosos institucionalizados, tornando difícil a 

operacionalização sem riscos de reducionismo, essencialismo ou reinstitucionalização. É 

preciso atentar para os perigos de uma medicalização da experiência espiritual ou existencial, 



87 

 

na medida em que se busque enquadrar, sistematizar ou quantificar aquilo que, por definição, 

fugiria aos modelos biomédicos e técnicos de saber. A ideia de um “cuidado espiritual” 

genérico, passível de ser ministrado por qualquer profissional, tende a apagar as fronteiras entre 

campos disciplinares, colocando sob responsabilidade médica uma dimensão que 

historicamente pertenceu ao campo religioso, sobretudo, mas também ao psicológico ou ético 

e antropológico. Em vez de ampliar o cuidado, essa expansão pode gerar confusão institucional, 

sobreposição de funções e esvaziamento do papel de outros agentes especializados — como 

psicólogos, capelães, terapeutas integrativos ou mesmo líderes religiosos. Além disso, o 

entusiasmo com a espiritualidade como “dimensão da saúde” tende a obscurecer debates 

importantes sobre a laicidade do ensino superior, os limites da interdisciplinaridade e o papel 

da universidade pública na garantia da pluralidade de saberes. A proposta de curricularização 

da espiritualidade frequentemente opera com base em uma retórica universalista, como se 

houvesse uma espiritualidade comum, apartada de suas matrizes religiosas, filosóficas ou 

culturais. 

Além disso, a tese de uma neutralidade espiritual poderia ocultar projetos normativos, 

agendas identitárias ou mesmo interesses institucionais ligados à expansão de determinadas 

formas de religiosidade no âmbito da saúde. Nesse contexto, cabe à pesquisa acadêmica não 

apenas avaliar a eficácia da espiritualidade como recurso terapêutico, mas também interrogar 

criticamente os pressupostos, os usos e os efeitos políticos e pedagógicos de sua 

institucionalização. Isso inclui problematizar que tipos de espiritualidade são legitimados — e 

que outros são invisibilizados — no processo de curricularização. Incorporar a espiritualidade 

nos currículos médicos, portanto, não é apenas uma questão de conteúdo a ser acrescentado, 

mas uma decisão que exige reflexão filosófica, cuidado epistemológico e responsabilidade 

institucional. Ademais, a ambivalência conceitual e institucional da espiritualidade tem se 

estendido para além do ambiente acadêmico, atingindo também os órgãos reguladores e as 

políticas públicas de saúde, tanto no plano nacional quanto internacional. Desde a década de 

1980, a Organização Mundial da Saúde (OMS) vem incluindo a espiritualidade como um dos 

pilares do bem-estar integral, e documentos recentes da ONU sobre saúde mental reforçam essa 

posição ao associá-la à resiliência emocional e à promoção do sentido de vida.14 No Brasil, essa 

perspectiva tem sido incorporada de maneira gradual no Sistema Único de Saúde (SUS), 

                                                 
14 Organização Mundial da Saúde. Saúde mental depende de bem-estar físico e social, diz OMS em Dia Mundial. 

Genebra: ONU Brasil, 2016. https://brasil.un.org/pt-br/74566. Acesso em: 18 jun. 2025. 

https://brasil.un.org/pt-br/74566


88 

 

especialmente por meio das Práticas Integrativas e Complementares (PICS), que abrem espaço 

para abordagens espiritualizadas, ainda que sob o discurso da neutralidade religiosa.15  

Mais recentemente, o Conselho Federal de Medicina (CFM) criou, em 2025, uma 

Comissão de Saúde e Espiritualidade com o objetivo de sistematizar evidências científicas e 

propor orientações éticas e clínicas sobre o tema.16 Embora o CFM enfatize a natureza 

complementar da espiritualidade e sua subordinação à medicina baseada em evidências, a 

composição da comissão — que inclui representantes religiosos (p.ex., espíritas) — e a ênfase 

em termos como “fé”, “oração” e “cura espiritual” demonstram zonas de ambiguidade entre 

religiosidade desinstitucionalizada (espiritualidades) e religiosidade institucionalizada, com 

tendência de favorecimento à primeira, em detrimento da pluralidade de experiências 

existenciais contemporâneas. Essa iniciativa, porém, não ocorre em um vácuo: ela se insere em 

um movimento mais amplo de legitimação da espiritualidade no campo médico, já consolidado 

por entidades como o Conselho Regional de Medicina do Estado de São Paulo (CREMESP)17, 

a Sociedade Brasileira de Pediatria (SBP)18 e a Sociedade Brasileira de Cardiologia (SBC)19, 

que vêm desenvolvendo diretrizes clínicas, protocolos de anamnese espiritual e iniciativas de 

formação médica. Nesse sentido, o gesto do CFM, mais do que inovador, pode ser interpretado 

como uma resposta normativa e estratégica diante de um campo em expansão. Ao recolocar em 

pauta as tensões entre laicidade, cientificidade e religiosidade, a ação do conselho exige 

vigilância crítica, a fim de que essa espiritualidade não seja instrumentalizada como retórica 

religiosa, terapêutica ou moralizante, nem incorporada de forma acrítica à formação médica. 

Para termos um vislumbre empírico dessa realidade, na sequência, apresentamos um 

levantamento específico sobre propostas de inserção da disciplina “Espiritualidade e Saúde” 

em cursos de graduação em Medicina no Brasil, buscando mapear iniciativas concretas que 

caminham na direção dessa “necessidade” de transformação curricular, ainda marcada por 

                                                 
15 Ministério da Saúde. SUS inclui a espiritualidade como parte integrante do tratamento. Brasília, 2019. 

https://medicinasa.com.br/sus-espiritualidade-psiquiatria/. Acesso em: 18 jun. 2025. 
16 Conselho Federal de Medicina. CFM cria Comissão de Saúde e Espiritualidade. Brasília, 2025. 

https://portal.cfm.org.br. Acesso em: 18 jun. 2025. 
17 Conselho Regional de Medicina do Estado de São Paulo - CREMESP. Espiritualidade é uma das dimensões a 

serem valorizadas em fim de vida. Jornal do Cremesp, São Paulo, ed. 341, p. 15, out. 2016. 

https://www.cremesp.org.br/?siteAcao=Jornal&id=2244. Acesso em: 18 jun. 2025. 
18 Sociedade Brasileira de Pediatria. SBP cria Grupo de Trabalho para aprofundar estudos sobre a relação entre 

saúde e espiritualidade em Pediatria. Rio de Janeiro, 2023. https://www.sbp.com.br/imprensa/detalhe/news/sbp-

cria-grupo-de-trabalho-para-aprofundar-estudos-sobre-a-relacao-entre-saude-e-espiritualidade-em/. Acesso em: 

18 jun. 2025. 
19 Sociedade Brasileira de Cardiologia – SBC. Departamento de Espiritualidade e Medicina Cardiovascular. 

Espiritualidade é ciência e se alinha à medicina em prol da saúde das pessoas. São Paulo, 2024. 

https://www.portal.cardiol.br. Acesso em: 18 jun. 2025. 

https://medicinasa.com.br/sus-espiritualidade-psiquiatria/
https://portal.cfm.org.br/
https://www.cremesp.org.br/?siteAcao=Jornal&id=2244
https://www.sbp.com.br/imprensa/detalhe/news/sbp-cria-grupo-de-trabalho-para-aprofundar-estudos-sobre-a-relacao-entre-saude-e-espiritualidade-em/
https://www.sbp.com.br/imprensa/detalhe/news/sbp-cria-grupo-de-trabalho-para-aprofundar-estudos-sobre-a-relacao-entre-saude-e-espiritualidade-em/
https://www.portal.cardiol.br/


89 

 

disputas conceituais, tensões epistemológicas e pela ausência de uma discussão mais conectada 

às diferentes formas de busca de sentido e conexão presentes em debates contemporâneos. 

 

3.3.2 A presença da espiritualidade nos cursos de Medicina 

  

A inserção da espiritualidade nos cursos de Medicina no Brasil vem crescendo nas 

últimas décadas, impulsionada por uma agenda institucional que defende sua importância para 

o cuidado integral e humanizado. Disciplinas como “Espiritualidade e Saúde” começaram a 

surgir no início dos anos 2000, com experiências pioneiras como a da UNITAU, que tornou 

obrigatória a disciplina em 2016, e a da UERJ, com sua eletiva a partir de 2019. Para analisar 

esse movimento, realizamos um levantamento de projetos pedagógicos e ementas disponíveis 

publicamente, com base em uma amostra não representativa, mas ilustrativa, de nove 

universidades públicas, privadas e confessionais.20 Foram observadas variáveis como carga 

horária, obrigatoriedade, objetivos pedagógicos, referências bibliográficas, bases conceituais e 

metodologias de ensino.21 A análise demonstra que, apesar do avanço institucional, a 

espiritualidade permanece, na maioria dos casos, como conteúdo optativo, com carga horária 

reduzida (15 a 60 horas), o que evidencia seu lugar ainda periférico nos currículos médicos. 

Além disso, a diversidade na nomenclatura das disciplinas aponta não apenas para a ausência 

de padronização, mas também para a polissemia do conceito de espiritualidade, muitas vezes 

mobilizado de forma vaga, genérica ou funcional. As ementas analisadas demonstram 

abordagens heterogêneas: algumas vinculam espiritualidade a dimensões éticas e existenciais 

(como na UFPB e UNIFESP); outras a fundamentos científicos e clínicos (USP, PUCRS, UFF); 

e há ainda propostas que fundem espiritualidade e religiosidade sob uma lógica humanista 

(UNEB, UNITAU).22 

 Apesar da diversidade de enfoques entre as universidades analisadas, nenhuma das 

ementas ou dos objetivos pedagógicos explicita ou problematiza a espiritualidade em sua forma 

“não religiosa”, como discutida na literatura sociológica. Em quase todos os casos, 

                                                 
20 Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul (PUCRS); Universidade do Estado do Rio de 

Janeiro (UERJ); Universidade Federal Fluminense (UFF); Universidade Federal de Ouro Preto (UFOP); 

Universidade Federal da Paraíba (UFPB); Universidade do Estado da Bahia (UNEB); Universidade Federal de São 

Paulo (UNIFESP); Universidade de Taubaté (UNITAU); Universidade de São Paulo (USP). 
21 No Apêndice 2, disponibilizamos uma série de quadros que ajudam a visualização dos resultados analisados. 
22 Os documentos aqui analisados podem ser encontrados nos respectivos portais na internet destas instituições: 

https://portal.pucrs.br/; https://www.uerj.br/; https://www.uff.br/; https://ufop.br/; https://www.ufpb.br/; 

https://portal.uneb.br/; https://portal.unifesp.br/; https://unitau.br/; https://www5.usp.br/.  

https://portal.pucrs.br/
https://www.uerj.br/
https://www.uff.br/
https://ufop.br/
https://www.ufpb.br/
https://portal.uneb.br/
https://portal.unifesp.br/
https://unitau.br/
https://www5.usp.br/


90 

 

espiritualidade e religiosidade são tratadas como termos intercambiáveis, vinculados à ideia de 

bem-estar, cura ou sentido da vida, e ancorados em discursos terapêuticos ou normativos — ora 

sob a ótica da humanização, ora sob a da adesão terapêutica. A espiritualidade aparece, assim, 

funcionalizada: associada à escuta qualificada, à empatia, à anamnese ampliada ou à resiliência 

diante do sofrimento, mas raramente tematizada em sua pluralidade histórica, cultural e 

filosófica. Algumas instituições — como UFPB, UERJ e UNIFESP — introduzem distinções 

conceituais ou articulam a espiritualidade à formação ética e existencial do médico; outras, 

como PUCRS, UNITAU, USP e UFOP, enfatizam a necessidade de abordagens clínicas 

respaldadas por evidências. Ainda assim, mesmo nas propostas mais refinadas, persiste a 

ausência de qualquer referência às formas contemporâneas de espiritualidade 

desinstitucionalizada, subjetiva ou híbrida — justamente aquelas mais presentes entre os 

sujeitos classificados como “sem religião”. Isso sugere que a institucionalização da 

espiritualidade na formação médica brasileira se apoia, majoritariamente, em paradigmas 

tradicionais e normativos, pouco sensíveis à complexidade do fenômeno na atualidade. Esse 

cenário confirma o diagnóstico central desta dissertação: a necessidade de uma abordagem 

crítica e conceitualmente rigorosa, capaz de incorporar a diversidade (ou superdiversidade) pela 

busca de sentido e conexão contemporânea sem reduzi-la a um instrumento clínico genérico ou 

a um valor culturalmente homogêneo. 

 A análise comparativa dos conteúdos programáticos demonstra uma oscilação entre 

abordagens técnico-científicas e existenciais, refletindo diferentes tradições institucionais e 

objetivos pedagógicos. Algumas universidades — como PUCRS e USP — ancoram o ensino 

da espiritualidade na medicina baseada em evidências, mobilizando dados da neurociência, da 

psicologia clínica e da anamnese espiritual para justificar sua inclusão como variável 

psicossocial com impacto terapêutico. Já instituições como a UFPB e a UNIFESP propõem uma 

articulação entre espiritualidade, sofrimento e subjetividade, tematizando a busca de sentido 

diante da dor, da finitude e da fragmentação da experiência moderna — ainda que sem explicitar 

o recorte epistemológico da espiritualidade “não religiosa”. A UNEB associa espiritualidade à 

psicologia profunda, enquanto a UERJ e a UFOP introduzem a discussão em contextos como 

bioética, SUS e terapias integrativas, sinalizando maior abertura interdisciplinar. Em sentido 

oposto, a UFF adota um modelo mais prescritivo, tratando conteúdos como reencarnação e 

oração dentro de uma proposta pedagógica de formação do “médico espiritualizado”, com forte 

carga normativa. Em quase todos os casos, espiritualidade e religiosidade aparecem justapostas, 

tratadas como valores positivos ou fatores de humanização, sem atenção às disputas conceituais 



91 

 

e simbólicas que vem atravessando o termo. Mesmo quando se abordam temas como morte, 

luto e sofrimento, a espiritualidade é geralmente funcionalizada, reduzida a instrumento de 

empatia, escuta ou conforto emocional. Falta problematização sobre sua polissemia, suas 

formas desinstitucionalizadas ou sua eventual dimensão crítica. Essa ausência aponta um 

padrão de integração seletiva, que tende a privilegiar visões espiritualizadas alinhadas a 

tradições religiosas hegemônicas ou a discursos terapêuticos universalizantes. O resultado é um 

campo ainda pouco sensível à pluralidade cultural, às espiritualidades híbridas e à 

complexidade das experiências existenciais contemporâneas.23 

 Já a análise das metodologias e estratégias avaliativas demonstra uma variedade de 

abordagens pedagógicas, que vão desde métodos ativos e simulações clínicas até dinâmicas 

vivenciais e produção de textos reflexivos. No entanto, essa diversidade não é neutra: ela 

implica escolhas conceituais sobre o que se entende por espiritualidade e quais formas dela são 

legitimadas no processo formativo. A UFPB, por exemplo, adota uma pedagogia centrada na 

subjetividade e na reflexão existencial, utilizando narrativas pessoais como ponto de partida 

para o debate. A PUCRS e a UERJ combinam valorização da experiência com aplicação clínica, 

buscando integrar espiritualidade à anamnese e à escuta qualificada, enquanto a UFF propõe 

seminários e estudos de caso com ênfase na missão humanizadora da medicina, mas 

apresentando um discurso normativo que associa espiritualidade a valores morais universais, 

desconsiderando suas ambiguidades. A UNIFESP e a UNEB apostam em metodologias mais 

reflexivas, baseadas na análise de vivências e na articulação entre teoria e prática, mas sem 

explicitar se contemplam as supostas formas não religiosas de espiritualidade. A USP, por sua 

vez, adota uma abordagem tecnificada, com o uso de ferramentas como o protocolo FICA, júris 

simulados e jogos de papéis, tratando o fenômeno como competência clínica operacionalizável. 

Apesar de inovadoras, essas metodologias tendem a funcionalizar a espiritualidade e a busca de 

sentido e conexão como fator de adesão terapêutica ou melhoria do cuidado, sem problematizar 

seus aspectos simbólicos, existenciais e culturais. De modo geral, observa-se a predominância 

de uma pedagogia afirmativa, que privilegia uma espiritualidade positiva, adaptativa e 

normativamente desejável. Raramente se cria espaço para o dissenso, o conflito ético ou o 

reconhecimento de experiências existenciais dissonantes, críticas ou ambíguas. Assim, longe 

de serem apenas técnicas de ensino, as metodologias analisadas podem reproduzir determinados 

imaginários espirituais operando como vetores religiosos no campo da formação médica. 

                                                 
23 O Programa do Componente Curricular da UINITAU consultado não apresenta os conteúdos.  



92 

 

 A análise das bibliografias das disciplinas sobre espiritualidade na formação médica 

demonstra diferenças significativas na orientação epistemológica, com enfoques biomédicos, 

filosóficos, existenciais ou espiritualistas.24 Em cursos como os da PUCRS, USP e UNITAU, 

predomina uma abordagem científica centrada na medicina baseada em evidências, com autores 

como Koenig, Puchalski e Lucchietti. Esses nomes contribuem para legitimar o tema nos 

contextos clínicos, mas sua centralidade pode limitar o campo à mensuração e à normatização 

de práticas espirituais, reduzindo sua complexidade filosófica e cultural. Em contraste, 

universidades como UFPB, UNEB, UNIFESP e UERJ adotam modelos mais híbridos ou 

existenciais, mobilizando autores como Frankl, Jung, Boff, Nietzsche, Bauman e Dostoiévski. 

Tais referências ampliam os horizontes formativos, promovendo reflexões mais subjetivas e 

éticas, ainda que geralmente restritas ao universo ocidental europeu ou cristão. A presença 

pontual de nomes como Eymard Vasconcelos e Leonardo Boff sinaliza abertura à crítica social 

e à realidade brasileira, mas não configuraria ainda uma pedagogia decolonial mínima. Em 

geral, as bibliografias operam como vetores de normatização: selecionam os saberes legítimos 

sobre espiritualidade, definem os limites do debate e moldam os sentidos autorizados de sua 

aplicação clínica ou pedagógica. A ausência quase total de autores indígenas, afro-brasileiros 

ou vinculados a tradições não teístas indica uma monoculturalidade persistente. Embora se 

observe esforço de interdisciplinaridade, o campo ainda carece de pluralismo epistêmico, o que 

exige atenção crítica aos efeitos formativos dessas escolhas — pois as bibliografias não apenas 

sustentam os conteúdos, mas delimitam o que pode ser pensado, sentido e legitimado como o 

discurso da espiritualidade na medicina. 

Portanto, ao considerar as bibliografias nessas disciplinas em diversas universidades 

brasileiras, evidencia-se a presença de núcleos intelectuais distintos, que refletem tanto as 

orientações epistemológicas predominantes quanto os projetos pedagógicos de cada instituição. 

O autor mais recorrente é Harold G. Koenig, presente em universidades como PUCRS, UERJ, 

UFOP e UNEB, com obras que consolidam uma abordagem científica baseada em evidências, 

voltada à legitimação empírica da espiritualidade na árade de saúde. Em contraste, Eymard 

Mourão Vasconcelos (UFPB, UFOP, UNEB) representa uma vertente popular, articulando 

espiritualidade e saúde pública. Também com forte presença nas bibliografias, Giancarlo e 

Alessandra Lucchetti (PUCRS, UERJ) oferecem uma produção interdisciplinar voltada à 

prática clínica, ao ensino médico e à saúde mental. A PUCRS inclui ainda Michael Puchalski, 

                                                 
24 O Programa do Componente Curricular da UFF consultado não apresenta a bibliografia. 



93 

 

com o Interprofessional Spiritual Care Education Curriculum (2019), importante referência no 

ensino interprofissional da espiritualidade, especialmente nos cuidados paliativos. Já a 

UNIFESP e a UFPB incorporam autores como Viktor Frankl, Leonardo Boff, Rachel Naomi 

Remen, Zygmunt Bauman, Yuval Harari e Rubem Alves, cujas obras propõem uma leitura 

filosófica, ética e existencial da espiritualidade como dimensão da experiência humana. Essa 

constelação de referências, que vai da medicina baseada em evidências à espiritualidade 

tradicional e à filosofia do cuidado, demonstra um campo formativo em disputa. Mais do que 

um simples repertório bibliográfico, as escolhas feitas orientam o olhar do estudante e 

delimitam os contornos do que será reconhecido como saber legítimo no ensino da 

espiritualidade na medicina, tensionando abordagens técnicas, religiosas e humanistas. 

No entanto, há uma clara desconexão entre os marcos teóricos atuais das ciências sociais 

e das ciências da religião — especialmente no que diz respeito às formas contemporâneas de 

espiritualidade — e o conteúdo bibliográfico que embasa o ensino da espiritualidade nos cursos 

de Medicina no Brasil em nossa pequena amostra. Por exemplo: existe uma evidente ausência 

de autores centrais do debate atual sobre esse tipo de espiritualidade. Nenhuma das disciplinas 

analisadas cita autores que têm discutido com profundidade a espiritualidade como categoria 

conceitual complexa, como Nancy Ammerman; Linda Woodhead; Silas Guerriero, Cláudia 

Ritz, Flávio Senra, etc., havendo contrariamente a predominância de autores biomédicos e 

religiosos tradicionais (Harold Koenig; Giancarlo e Alessandra Lucchetti; Deepak Chopra, 

etc.), além de obras confessionais e religiosas (teologia cristã, católica, bioética religiosa). 

Outro achado é a marginalidade do referencial sociológico e filosófico crítico contemporâneo, 

centrais para entender o deslocamento da religiosidade para formas de espiritualidade híbridas, 

personalizadas ou pós-seculares, a exemplo do próprio Hartmut Rosa, cujas noções de 

ressonância sugerem criticamente a compreensão da espiritualidade enquanto forma religiosa 

de relação existencial e sensível com o mundo. Ademais, há uma falta de atualização conceitual 

no ensino universitário, com as bibliografias indicando um foco prático (muitas vezes 

confessional ou psicologizante), com pouco espaço para a crítica epistemológica da categoria 

"espiritualidade"; articulação com conceitos como secularização, pós-secular, 

desinstitucionalização, individualização ou bricolagem espiritual; discussão sobre o sujeito 

contemporâneo, ética do cuidado ou identidade moderna. Em resumo: esse desalinhamento 

indica um hiato significativo entre o que se debate nas ciências sociais e da religião sobre 

espiritualidade e o que se ensina em cursos de Medicina sobre esse tema.  



94 

 

A discussão em torno da presença da espiritualidade em disciplinas da área médica 

demonstra que a inserção desse tema constitui um campo curricular em construção, marcado 

por tensões epistemológicas, disputas normativas e diversidade institucional. A análise de nossa 

pequena amostra evidenciou que sua presença nos currículos ainda é pontual e periférica, 

majoritariamente situada em disciplinas optativas, sem diretrizes pedagógicas consolidadas 

nem fundamentação conceitual consistente. O que pode ser um ponto positivo, tendo em vista 

que questionamentos feitos a partir das discussões atuais nessa área poderiam ecoar de forma 

propositiva. Assim, embora algumas experiências didáticas demonstrem esforços de inovação 

metodológica e pluralismo teórico, a maioria das propostas carece de clareza epistemológica, 

de atualização crítica e de articulação com as transformações contemporâneas de experiências 

existenciais, seja religiosa ou não. Isso se expressa, por exemplo, na presença de bibliografias 

marcadamente confessionais ou biomédicas, na ausência de referenciais filosóficos mais 

robustos e na dificuldade de lidar com as formas emergentes de espiritualidade que escapam à 

institucionalidade religiosa tradicional. Nesse contexto, os dados indicam uma disjunção entre 

a complexidade crescente dessas experiências existenciais na sociedade contemporânea 

(frequentemente associadas à busca de sentido, a vínculos não doutrinários e a práticas 

subjetivas e estéticas de relação com o mundo) e a maneira como a espiritualidade tem se 

mostrado no ensino médico, ainda majoritariamente restrita a justificações clínicas, éticas, 

terapêuticas ou mesmo religiosas. Portanto, essa desconexão pode comprometer a possibilidade 

de uma inserção curricular de tal dimensão como fruto de um debate atualizado e qualificado 

sobre o que afinal seria e como funcionaria esse fenômeno no ambiente médico-hospitalar, 

sobretudo quando essa se apresente como “não religiosa”, sendo incorporada como elemento 

formativo na medicina.  

É precisamente nesse ponto que a teoria da ressonância de Hartmut Rosa pode oferecer 

um marco conceitual sugestivo. Ao deslocar o foco da religiosidade/espiritualidade 

institucional ou não para a qualidade da relação que os sujeitos estabelecem com o mundo, 

especialmente em sua dimensão vertical, ética e existencial, Rosa propõe uma ontologia 

relacional capaz de abarcar tanto as espiritualidades religiosas institucionalizadas quanto 

aquelas que se constituem fora dessas tradições. A espiritualidade “não religiosa”, tal como tem 

emergido na literatura contemporânea, poderia assim ser compreendida como uma forma de 

ressonância existencial (vertical): uma abertura responsiva e transformadora ao mundo que 

envolve experiências de sentido, beleza e vulnerabilidade — inclusive no campo da saúde, 

especialmente fora do campo gravitacional religioso. No próximo capítulo, propomos uma 



95 

 

leitura crítica dos dados empíricos apresentados, assim como do discurso sobre as 

transformações nessa área, à luz da teoria da ressonância, investigando como essa perspectiva 

pode iluminar as lacunas, tensões e potencialidades identificadas tanto na formação médica 

brasileira, quanto na perspectiva de disciplinas acadêmicas que vem abordando esse fenômeno 

nas últimas décadas. Trata-se, portanto, de retomar as experiências descritas neste capítulo não 

apenas como dados descritivos, mas como expressões de um campo em disputa, cuja 

consolidação exige responsabilidade teórica, pedagógica e conceitual com as formas 

contemporâneas de expressões religiosas fora e dentro da institucionalidade. Rosa poderia 

oferecer não apenas uma linguagem viável para qualificar tais experiências, mas também uma 

crítica ao modelo educacional acelerado, técnico e funcionalista que as marginaliza, 

possibilitando uma consideração do conceito de ressonância também como horizonte formativo 

para disciplinas como sociologia da religião, ciência da religião e medicina. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



96 

 

CAPÍTULO 4 

 

Espiritualidade “não religiosa” a partir da teoria da 

ressonância de Hartmut Rosa  
  

 

Este capítulo parte das lacunas empíricas e conceituais identificadas anteriormente para 

propor uma reinterpretação crítica da chamada espiritualidade “não religiosa” à luz da teoria da 

ressonância de Hartmut Rosa. Como demonstrado na análise das disciplinas de espiritualidade 

em cursos de Medicina, a categoria tem sido mobilizada de forma funcional e acrítica, 

frequentemente alinhada a discursos religiosos tradicionais ou ao paradigma biomédico, sem 

considerar sua pluralidade cultural, seu enraizamento histórico ou sua complexidade 

epistemológica. A teoria da ressonância, ao deslocar o foco das crenças e instituições para a 

qualidade da relação que os sujeitos estabelecem com o mundo, especialmente em sua dimensão 

vertical, pode oferecer uma chave teórica alternativa para compreender experiências 

existenciais contemporâneas, que diferem tanto dos marcos religiosos tradicionais quanto das 

espiritualidades desinstitucionalizadas, embora igualmente religiosas. Neste último movimento 

da dissertação, serão considerados três eixos analíticos que se articulam diretamente com o que 

expomos até aqui. Assim, a primeira seção aborda como o conceito de ressonância vertical pode 

descrever de forma sociologicamente mais adequada as experiências de busca de sentido e 

conexão tanto em contextos religiosos quanto não religiosos, oferecendo uma via analítica mais 

relacional. Em seguida, o capítulo confronta essa ideia com os limites das abordagens 

predominantes na sociologia da religião e na formação médica, propondo, por fim, uma 

discussão metateórica em direção a uma sociologia da religião pós-secular, capaz de 

reconhecer, com melhor precisão, novas formas de experiências existenciais que emergem no 

mundo contemporâneo, inclusive na interface entre saúde e formação profissional. 

 

4.1 Religioso e não religioso como possibilidades de ressonância vertical 

 

Poderia a teoria da ressonância de Hartmut Rosa explicar a ideia de uma busca de sentido 

e conexão enquanto experiência existencial fora da órbita religiosa, sobretudo sem a 



97 

 

necessidade de reintroduzir o religioso implicitamente por meio do termo “espiritualidade”, na 

contraditória expressão espiritualidade “não religiosa”? A resposta curta é sim, na medida em 

que a ressonância vertical signifique tanto uma experiência existencial não religiosa quanto 

religiosa, embora esta última também seja mais referenciada pelo termo espiritualidade, 

institucionalizada (cristã, islâmica, hinduísta) ou desinstitucionalizada (Nova Era, formas 

híbridas, alternativas e individualizadas). Isso teria implicação, de um ponto de vista teórico, 

tanto na sociologia da religião como na ciência da religião, mas também na formação médica, 

trazendo para esse campo mais prático um balizamento filosófico, teórico e sociológico 

necessário, fornecendo uma metalinguagem descomprometida com formas religiosas de 

qualquer tipo. Tanto para o discurso acadêmico quanto para a prática médica, assumidamente 

científica, a ressonância vertical representa uma ferramenta analítica mais ampla e sem 

ambiguidade, pelo menos enquanto ponto de partida, ao contrário da espiritualidade ou 

religiosidade implícita enquanto categoria proposta para descrever e analisar fenômenos não 

religiosos. Concretamente, essa teoria permite superar a “poluição simbólica” (ver conceito 

mais à frente) que ocorre toda vez que usamos a problemática categoria espiritualidade “não 

religiosa”, analisando uma ontologia relacional do sujeito moderno a partir da ressonância, e 

não necessariamente da religiosidade implícita como a espiritualidade, em sua busca por uma 

vida significativa.  

Como discutido no segundo capítulo, é no eixo vertical que se localizam experiências 

que transcendem o cotidiano equivalendo-se ao que pré-teoricamente tem sido chamada de 

espiritualidade. Essa verticalidade pode se dar tanto em experiências religiosas quanto em 

vivências não religiosas, desde que envolvam um tipo de abertura sensível e transformadora ao 

mundo. Rosa defende textualmente que a religiosidade oferece promessas de ressonância, mas 

reconhece que outras formas de experiência existencial (como a arte, a natureza ou o nascimento 

de uma criança) também podem gerar esse tipo de vínculo profundo com a vida e com o ser. 

Nesse sentido, a busca por experiência existencial emerge em situações diversas, sobretudo sem 

mediação institucional ou doutrinária, destacando uma abertura ao mundo como condição 

fundamental da ressonância. Assim, a experiência de ser transformado por algo que nos toca 

profundamente, seja um gesto humano, uma obra de arte ou um fenômeno natural, é o que 

constitui esse eixo vertical da ressonância, podendo ser confundido como uma “espiritualidade” 

fora de contextos religiosos tradicionais, embora de forma acrítica em relação a este uso. 

Ademais, Rosa concebe a verticalidade como “existencial”, no sentido de que ela envolve 

questões últimas do viver humano, como a finitude, o sentido, o sofrimento e a beleza. Nessa 



98 

 

chave, a nomeada espiritualidade “não religiosa” seria antes uma forma de ressonância vertical 

com o mundo que não se ancora em crenças teístas, rituais dogmáticos ou religiosidades 

implícitas, mas que acaba se reancorando no religioso toda vez que usamos o termo 

“espiritualidade” na equação. Assim, momentos como ser profundamente comovido por uma 

música, pela contemplação da natureza ou por um ato ético de compaixão, quando 

experienciados como autênticos, poderiam participar tanto da lógica de uma ressonância 

vertical (não religiosa) quanto religiosa (espiritualidade). 

A expressão “poluição simbólica”, neste contexto, inspira-se na análise de Watts e 

Reimer (2024), que discutem como certos termos associados à religiosidade (como 

“espiritualidade”) passam a carregar significados ambíguos, moralmente controversos ou 

culturalmente rejeitados em determinadas configurações sociais. Os autores argumentam que 

essa “poluição” simbólica não decorre apenas de um processo semântico espontâneo, mas de 

um deslocamento mais profundo nas formas de imaginar o religioso e de negociar esse 

pertencimento no mundo contemporâneo. Termos como “religião”, “fé” e “espiritualidade” 

tornam-se marcadores de pertencimentos vistos como ultrapassados, normativos ou 

dogmáticos, especialmente entre sujeitos identificados como “sem religião”. Essa saturação 

simbólica não implica simplesmente a rejeição da experiência espiritual ou da busca de 

transcendência religiosa, mas um incômodo com as heranças institucionais e as implicações 

normativas embutidas nesses termos. É nesse sentido que a espiritualidade “não religiosa” se 

mostra uma categoria contraditória: ao tentar escapar do religioso, ela o reinscreve de forma 

implícita. Assim, insistir no uso da palavra “espiritualidade” para nomear experiências que não 

se reconhecem como religiosas pode obscurecer o caráter verdadeiramente distinto dessas 

vivências, reproduzindo uma linguagem perpassada por ambivalências e códigos herdados. O 

conceito de ressonância vertical, ao contrário, oferece uma via descritiva mais precisa, capaz 

de nomear essas experiências existenciais profundas (de conexão, sentido e transformação) sem 

recorrer à linguagem saturada e normativamente carregada da espiritualidade. Ao distinguir o 

tipo de relação que o sujeito estabelece com o mundo, a teoria de Rosa evita o problema da 

poluição simbólica, abrindo caminho para uma análise mais relacional, crítica e plural de 

experiências existenciais contemporâneas. 

Ao lado dessa superação terminológica, haveria também uma implicação metodológica 

relevante: a distinção oferecida pelo conceito de ressonância vertical propõe um deslocamento 

na metalinguagem de disciplinas científicas que lidam com o tema da espiritualidade. Em vez 

de insistir na ambígua diferenciação entre “religiosidade” e “espiritualidade” (comum na 



99 

 

literatura médica e psicológica), a teoria de Rosa permite reorganizar esse campo conceitual a 

partir de sua perspectiva relacional, principalmente considerando formas religiosas 

desinstitucionalizadas, como as diversas experiências aqui consideradas. Isso significa que o 

critério analítico deixaria de ser a presença ou ausência de crenças religiosas, passando a ser a 

presença ou ausência de experiências existenciais mais amplas, ou seja, um tipo de relação 

transformadora com a vida, que poderia ou não envolver o sobre-humano.25 Nessa direção, a 

ressonância vertical se configura como um instrumento teórico mais adaptado a uma 

metalinguagem científica capaz de captar experiências existenciais significativas, sem a 

necessidade de forçá-las a caber em categorias teológicas ou religiosamente codificadas. Do 

ponto de vista das ciências sociais da religião, mas também da medicina e da saúde coletiva, 

isso representaria um ganho analítico considerável: descrever práticas de sentido e conexão 

como humanamente legítimas sem reduzir o não religioso a uma falta ou a uma negação do 

religioso. Nesse sentido, a teoria de Rosa corrobora a tese de alguns autores para quem o não 

religioso não é necessariamente definido pela oposição ao religioso, mas por uma ontologia 

distinta — centrada na imanência e na responsividade (ver capítulo 1) —, possibilitando a 

construção de uma nova perspectiva para pensar as formas contemporâneas de experiência 

existencial. Trata-se de uma mudança de chave epistemológica, com efeitos importantes para o 

campo da formação médica, entre outros. 

Ademais, a análise empírica apresentada no capítulo precedente evidenciou que as 

disciplinas de espiritualidade em cursos de Medicina, embora bem-intencionadas, operam 

majoritariamente com categorias imprecisas, sem oferecer distinções conceituais consistentes 

em relação à busca de sentido e conexão não religiosas. Nesse contexto, a espiritualidade, 

quando presente, pode aparecer frequentemente como sinônimo de religiosidade ou como um 

valor universal positivo, supostamente distinto da religiosidade, ancorado ora em argumentos 

confessionais, ora na legitimação biomédica. Pouco se problematiza o sentido desses termos ou 

a diversidade de experiências existenciais que poderiam estar em jogo. Aqui, o conceito de 

ressonância vertical surge como uma alternativa teórica com relevante potencial de reorientação 

do debate. Isso seria particularmente relevante para a formação médica, que, ao lidar com 

                                                 
25 Esta categoria é fundamental para as abordagens acerca da questão definicional de religião em áreas como 

sociologia (Berger, 1967; Luckmann, 1967; Yinger, 1970; Smith, 2017; Riesebrodt, 2010) e antropologia (Taylor, 

1871; Firth, 1959; Horton, 1960; Geertz, 1966), bem como ciência da religião (Müller; 1870; Tiele, 1877; 

Chantepie de la Saussaye, 1887; Hanegraaff, 1999) e ciência cognitiva e evolucionária da religião (Lawson; 

McCauley; 1990; Boyer, 2001; Barrett; 2000). No cerne desse debate está a capacidade dessa categoria distinguir 

entre o que é e o que não é religioso. Para um estudo detalhado sobre essa discussão, ver Figueiredo, 2022; 2023, 

2025 (no prelo). 



100 

 

sofrimento, finitude e sentido, requer uma abordagem conceitual mais precisa e plural.  A teoria 

da ressonância representa, nesse contexto, uma contribuição pedagógica concreta para a 

abordagem de experiências existenciais no âmbito da saúde, possibilitando a superação de 

dilemas práticos enfrentados por essas disciplinas, como a ambiguidade conceitual e a 

apropriação acrítica de categorias aparentemente científicas. Além disso, a ressonância oferece 

uma terminologia compatível com o campo biomédico, acessível e laico, ampliando o escopo 

da formação médica sem romper com os princípios da medicina baseada em evidências. 

Portanto, a ressonância vertical pode ser utilizada como instrumento teórico e pedagógico capaz 

de sustentar uma abordagem mais plural, crítica e responsiva às diversas formas de experiência 

existencial contemporânea. 

Essa mudança de foco proposta por Rosa também representa uma interessante 

reconfiguração da forma como se concebe o “não religioso” em contextos formativos e 

analíticos. Como já mencionado (e discutido no capítulo 1), a categoria “sem religião” tem sido 

tratada ora como ausência, ora como resistência, mas raramente como campo ontológico 

autônomo. Ao propor que relações de sentido e transformação emergem fora de marcos 

religiosos (sem referência ao transcendente religioso), a teoria da ressonância contribui para 

uma abordagem do não religioso como território pleno de experiências legítimas, e não como 

zona residual. Essa sugestão analítica seria especialmente importante para os estudos em saúde, 

que lidam com questões sensíveis de maneira cotidiana. Em vez de partir da suposição de que 

todos os sujeitos teriam (ou deveriam ter) uma suposta dimensão espiritual fora da órbita 

religiosa, como sugerem muitas propostas educacionais, a noção de ressonância vertical 

propiciaria uma abertura às formas singulares com que cada pessoa se relaciona com a vida e 

com a morte. Isso abriria espaço para uma formação médica menos centrada em pressupostos 

religiosos implícitos e mais sintonizada com a diversidade de formas contemporâneas de 

experiência existencial. A adoção da ressonância como categoria analítica pode não apenas 

ampliar o escopo da escuta clínica, mas também alterar sua abordagem em relação ao cuidado, 

à ética e a subjetividade em contextos seculares, pluralistas e pós-religiosos. 

Contudo, em termos mais amplos, essa perspectiva exige um esforço de atualização dos 

cursos de formação médica em relação aos debates contemporâneos das ciências sociais da 

religião e da ciência da religião, integrando os avanços teóricos sobre secularização, pós-

secularidade e a viabilidade ou não dessa ideia de espiritualidade “não religiosa”. A ressonância 

vertical, nesse cenário, pode funcionar como uma linguagem integradora que aproxime campos 

disciplinares diversos, sem hierarquizá-los, a exemplo de sua capacidade para acolher formas 



101 

 

múltiplas de busca de sentido e conexão, ao invés de reforçar uma visão única de espiritualidade 

como valor intrinsecamente positivo e universal. Além disso, a própria nomeação de disciplinas 

como “Espiritualidade e Saúde” já pressupõe, reafirma e prioriza uma religiosidade implícita, 

reproduzindo essa gramática, principalmente quando aplicada a experiências não religiosas. 

Isso teria implicações importantes para a formação de profissionais da saúde, de quem se espera 

preparo para reconhecer, acolher e respeitar essas diferenças no cuidado com seus pacientes. 

Ao incorporar a escuta da alteridade como dimensão formativa, a ressonância pode operar como 

princípio pedagógico, e não apenas descritivo, orientando práticas educacionais voltadas ao 

desenvolvimento de uma sensibilidade ética e existencial mais ampla. Ademais, uma tal 

proposta pode ultrapassar o campo terminológico, sugerindo também uma reconfiguração 

curricular mais conectada com esses desafios contemporâneos. 

Em síntese, ao iluminar a interface entre espiritualidade, saúde e formação médica sob 

a lente da ressonância vertical, torna-se possível diagnosticar os limites conceituais das 

abordagens atuais. Nesse sentido, a teoria de Rosa não nega a importância de crenças ou 

tradições, mas altera o foco dessas filiações para a qualidade das relações estabelecidas com a 

alteridade, reabrindo o campo para experiências existenciais que não se deixam capturar por 

categorias religiosas nem pela lógica funcional da “espiritualidade” terapêutica. Essa mudança 

de ênfase pode favorecer uma compreensão mais plural e menos religiosamente colonizada do 

cuidado em saúde. Ao propor esse tipo de abordagem, a ressonância vertical também oferece 

aos pesquisadores, educadores e profissionais da saúde uma linguagem mais afinada com as 

transformações culturais contemporâneas, evitando reducionismos e permitindo o 

reconhecimento de experiências legítimas, mas frequentemente invisibilizadas. Essa 

reorientação não propõe um novo dogma, mas um avanço teórico e pedagógico que seja capaz 

de acompanhar — sem capturar — as formas diversas com que sujeitos atribuem sentido à vida, 

à dor e ao cuidado. Trata-se, em última instância, de uma tentativa de reconfigurar a reflexão 

acadêmica e profissional diante da alteridade humana, não por meio de categorias herdadas, 

totalizantes ou contraditórias, mas por meio de uma metalinguagem crítica que a teoria da 

ressonância ajudaria a articular. 

 

4.2 A sociologia da religião e o contraponto da teoria da ressonância 

 

Desde suas origens clássicas, a sociologia da religião estabeleceu suas bases analíticas 

a partir de categorias institucionalizadas e funcionalistas, principalmente na formulação de 



102 

 

autores como Durkheim e Weber.26 Ainda que suas abordagens variem quanto à função social 

da religiosidade, à racionalização do mundo ou à crítica ideológica, elas compartilham a ênfase 

em formas coletivas e organizadas de crença, como igreja, rito, moralidade e transcendência. 

Mesmo as vertentes fenomenológicas ou compreensivas posteriores (Luckmann, 1967; Berger, 

1967), que buscaram captar as experiências subjetivas do religioso, mantiveram um léxico 

teológico-centrado, limitando a apreensão de fenômenos desvinculados da religiosidade 

tradicional. Como discutido anteriormente, esse vocabulário utilizado moldou não apenas os 

objetos de pesquisa, mas também os próprios limites do pensável dentro da disciplina. A 

espiritualidade, especialmente em suas formas desinstitucionalizadas, foi sistematicamente 

relegada a um lugar de menor prestígio epistemológico, vista como resíduo psicológico, 

expressão confessional velada ou derivação difusa das formas religiosas. Autores 

contemporâneos como Watts e Woodhead apontam que essa matriz semântica impôs em muitos 

casos uma forma de “sociologia da secularização”, mais preocupada em diagnosticar o declínio 

institucional da religiosidade do que em captar novas formas de experiência de sentido. Nesse 

contexto, a ideia de uma espiritualidade “não religiosa” também aparece conceitualmente 

tensionada: ao mesmo tempo que pretende romper com os marcos institucionais da 

religiosidade, acaba sendo enquadrada por categorias herdadas dessa mesma tradição, 

resultando em um curto-circuito analítico, no qual a renovação de formas de conexão e sentido 

permanece encapsulada numa categoria religiosa. 

Apesar de avanços importantes em direções mais abertas, a sociologia da religião 

contemporânea ainda permanece, em grande medida, enredada em categorias analíticas 

marcadas por uma herança teológica e eurocêntrica. Como observa Paula Montero (2012), o 

campo tende a tratar a religiosidade como uma essência universal do humano, um núcleo 

experiencial irredutível, que manteria sua inteligibilidade mesmo quando desvinculado das 

instituições religiosas clássicas. Essa essencialização, fortemente influenciada por paradigmas 

fenomenológicos ou historicistas, não apenas limita a descrição de formas híbridas ou 

alternativas de religiosidade, como também obscurece experiências existenciais não religiosas 

que não se articulam com esse repertório simbólico. Frigerio (2018), por sua vez, demonstra 

como essa limitação é particularmente visível na produção acadêmica latino-americana, que 

                                                 
26 É importante lembrar que Georg Simmel, também incluído entre os fundadores da sociologia da religião, 

apresentou uma abordagem sensível à experiência individual e à dimensão estética e relacional do religioso, o que 

o diferencia de seus contemporâneos. Sua obra, no entanto, foi menos incorporada como matriz paradigmática da 

disciplina e permaneceu à margem das consolidações institucionais da sociologia da religião, como referido no 

Capítulo 1. 



103 

 

historicamente privilegiou matrizes católicas ou pentecostais como parâmetro de análise, 

relegando a um segundo plano práticas menos estruturadas ou silenciosas de busca de sentido 

e conexão. Assim, experiências que não evocam diretamente a figura do sagrado (leia-se, de 

Deus)27 passam a ser vistas como carência, desvio ou ruído — quando não como uma forma 

residual de religiosidade implícita. Como indicado na seção anterior, esse enquadramento é 

reforçado por uma metalinguagem saturada por termos como “fé”, “sagrado” e 

“espiritualidade”, cuja normatividade simbólica ainda opera mesmo em contextos seculares. Ao 

nomear experiências existenciais dessa forma, a sociologia não apenas corre o risco de reiterar 

uma gramática religiosa naturalizada, como também compromete sua capacidade de reconhecer 

a legitimidade ontológica de formas contemporâneas de relação com o mundo que não passam 

(e não pretendem passar) pelas vias religiosas, mesmo em suas versões desinstitucionalizadas. 

Portanto, essa dificuldade metodológica da sociologia da religião em lidar com 

experiências existenciais não religiosas, que não se articulam a crenças teístas, rituais 

institucionais ou sistemas simbólicos tradicionais, decorreria, em parte, da persistência de uma 

metalinguagem comprometida com pressupostos religiosos. O conceito de “poluição 

simbólica”, formulado por Watts e Reimer (2024), auxilia a compreender esse impasse: 

categorias como “fé”, “sagrado” e “espiritualidade”, mesmo quando mobilizadas em contextos 

supostamente laicos ou científicos, carregam heranças normativas que remetem a uma 

interioridade religiosa presumida. Na medida em que a sociologia da religião adote essas 

categorias sem o devido distanciamento crítico, reforça uma gramática herdada e obscurece 

modos de relação com o mundo que não se reconhecessem nesses termos. Esse endosso 

metalinguístico compromete a inteligibilidade das formas contemporâneas de busca de sentido 

e conexão, sobretudo quando essas não pretendem ser reconhecidas como religiosas, mas 

tampouco como vazias de densidade existencial. O caso da espiritualidade “não religiosa” é 

exemplar, tendo em vista que ao ser nomeada dessa forma, ela se vê aprisionada em uma 

categoria que afirma aquilo que pretende negar, mantendo ambivalências que enfraquecem 

tanto sua descrição empírica quanto sua análise teórica. Por isso, mais do que propor uma 

ampliação conceitual, sugerindo apenas adicionar o “espiritual” ao repertório sociológico, seria 

necessário um deslocamento epistemológico mais profundo, capaz de repensar fundamentos 

ontológicos e relacionais da disciplina e abrir espaço para categorias que escapem do campo 

                                                 
27 Na ciência da religião, essa categoria vem sendo contestada e apontada como sinônimo (disfarçado) de 

divindades teístas, limitada, portanto, a certos tipos de formas religiosas, não sendo ampla o suficiente para 

compreender aquelas que não possuem tais seres em sua cosmovisão (p. ex., Usarski, 2004, Engler, 2004). 



104 

 

gravitacional religioso, descrevendo de forma mais precisa a complexidade plural das 

experiências existenciais na modernidade. 

Hartmut Rosa não é, em sentido estrito, um sociólogo da religião, tampouco se ocupa 

diretamente com a tradição analítica que estrutura essa disciplina. Ainda assim, sua teoria da 

ressonância oferece uma consistente abordagem teórica para superar os impasses que a 

sociologia da religião acumulou ao longo de sua constituição disciplinar, ao deslocar o foco da 

crença, da doutrina e da pertença institucional para a análise da vida social a partir da qualidade 

das relações humanas (ressonantes ou alienadas). Essa passagem do objeto institucional para a 

experiência relacional pode abrir um novo campo de inteligibilidade para o que aqui 

denominamos experiências existenciais, abrangendo tanto aquelas estruturadas por tradições 

religiosas quanto outras que escapam a essa moldura. Além disso, como visto, o eixo vertical 

da ressonância permite descrever essas experiências de forma mais ampla, evitando reduzir tais 

vivências a expressões do religioso ou a meras negações dele, especialmente em função desse 

deslocamento para o tipo de relação que se estabelece. Nesse sentido, essa mudança de foco 

epistemológico seria bem-vinda no recente debate sobre limitação metodológica nos 

instrumentos de pesquisa, na medida em que pudesse ser reconhecida como uma categoria 

melhor situada para reconhecer e incorporar, por exemplo, visões não ocidentais. 

Essa ênfase na relação, e não no pertencimento institucional, também relativiza a 

centralidade do “campo religioso” tal como concebido pela sociologia clássica, reconhecendo 

o religioso e o não religioso como configurações possíveis — mas não exclusivas — de 

experiências existenciais. A contribuição da ressonância para a crítica sociológica pode ir além 

da revisão conceitual, pois também se apresenta como ontologia relacional e crítica cultural, 

identificando a aceleração, a funcionalização e a alienação como vetores que fragilizam a 

capacidade de estabelecer vínculos profundos com o mundo. Não é apenas a religiosidade 

institucional que atravessa uma crise, mas a própria possibilidade de criar relações 

significativas, religiosas ou não. A marginalização dessas vivências, frequentemente reduzidas 

a categorias terapêuticas ou expressões privatizadas da subjetividade, revela o predomínio de 

uma racionalidade técnica que silencia dimensões éticas e existenciais da vida. Ao oferecer uma 

abordagem centrada na responsividade e na transformação mútua, a teoria da ressonância pode 

ampliar os horizontes descritivos da sociologia da religião, reposicionando a questão do sentido 

como elemento central da vida social. A ressonância vertical, em particular, permite reconhecer 

que vivências hoje nomeadas como “espirituais” — inclusive fora do âmbito religioso — 

podem ser formas legítimas de relação com o mundo, desde que compreendidas em sua 



105 

 

amplitude existencial e não subordinadas a molduras conceituais herdadas. Portanto, trata-se de 

uma perspectiva que, ao deslocar o olhar sociológico, pode trazer implicações teórico-

metodológicas relevantes para a compreensão de experiências existenciais diversas ou, como 

explorado em contextos internacionais: superdiversas. 

Ao final, a principal contribuição da teoria da ressonância está nessa capacidade de 

reorganizar eixos significativos da análise sociológica e pedagógica, deslocando o centro da 

atenção da crença e da ortodoxia para a abertura relacional, e da identidade religiosa para a 

qualidade da relação com o mundo. Essa reorientação também ontológica e ética, que recusa 

tanto a idealização quanto a desqualificação da religiosidade, permite uma sociologia da 

religião mais adequada à diversidade ou à superdiversidade de experiências existenciais, 

especialmente aquelas que não se deixam traduzir por categorias clássicas do campo. Nesse 

sentido, a ressonância vertical também pode significar uma alteração das prioridades analíticas, 

a partir de seu foco em relações marcadas por abertura afetiva e dialógica, seja ela de caráter 

religioso ou não. Tal deslocamento é particularmente fecundo em contextos de pluralização e 

hibridismo, como os encontrados na saúde, na educação e nas esferas públicas contemporâneas, 

em que experiências de sentido e conexão emergem de modos silenciosos, instáveis ou 

improvisados. A ressonância vertical, nesse contexto, ao permitir qualificar tais experiências 

sem submetê-las previamente a qualquer gramática hegemônica, abre espaço para uma 

sociologia da religião pós-secular: uma sociologia que, em vez de reafirmar os dilemas herdados 

da modernidade, busca contorná-los por meio de uma análise mais atenta às formas plurais, 

contraditórias e relacionais da vida. 

Fica claro, como observado nas seções anteriores, que o uso acrítico da categoria 

“espiritualidade” compromete tanto a análise sociológica quanto as práticas pedagógicas na 

formação médica, ao reproduzir uma religiosidade implícita que obscurece formas não 

religiosas de busca de sentido. Ainda que a espiritualidade seja frequentemente mobilizada 

como expressão da subjetividade moderna ou como componente do cuidado integral, seu uso 

difuso e normativo tende a mascarar disputas simbólicas mais amplas sobre o que pode ou não 

ser reconhecido como experiência legítima de conexão com o mundo. Nesse cenário, a teoria 

da ressonância — especialmente em seu eixo vertical — mostra-se uma alternativa conceitual 

mais precisa e flexível para descrever experiências existenciais em sua pluralidade e 

complexidade. Ao deslocar o foco da crença para a qualidade responsiva da relação entre sujeito 

e mundo, Rosa oferece uma linguagem relacional, ética e crítica que pode reorientar tanto o 

olhar sociológico quanto as práticas formativas no campo da saúde, permitindo inclusive 



106 

 

repensar o próprio nome e escopo de disciplinas voltadas ao tema. Rompendo com uma 

metalinguagem religiosa frequentemente assumida no discurso científico de forma acrítica, a 

ressonância abre espaço para a análise de experiências existenciais não religiosas em sua 

densidade própria. A partir dessa viabilidade metodológica e epistemológica, podemos agora 

sugerir um passo adiante: esboçar os contornos de uma sociologia da religião pós-secular, capaz 

de superar impasses conceituais herdados da modernidade, acolhendo com maior precisão 

analítica as formas emergentes de conexão com o mundo: religiosas/espirituais ou radicalmente 

não religiosas. 

 

4.3 A ideia de uma sociologia da religião pós-secular 

 

A discussão desenvolvida até aqui evidenciou que tanto a sociologia da religião quanto 

a ciência da religião, em grande parte de suas formulações, permanecem presas a categorias 

herdadas de formas religiosas, notadamente do cristianismo, o que limita sua capacidade de 

descrever a diversidade (ou superdiversidade) de experiências existenciais. Esse enraizamento 

não se restringe à produção acadêmica: manifesta-se também em práticas institucionais, como 

na formação médica, em que “espiritualidade” é frequentemente usada como marcador 

implícito de religiosidade. Além disso, a ênfase tradicional em explicar o declínio das 

instituições religiosas (típica da sociologia da secularização) pouco contribui para compreender 

formas emergentes de conexão e sentido, religiosas ou não. No Brasil, a consolidação da 

disciplina foi marcada pela centralidade do catolicismo, o que reforçou a invisibilidade de 

experiências que escapam a esse enquadramento. Nesse cenário, como observado, a teoria da 

ressonância de Hartmut Rosa oferece um caminho viável ao priorizar a qualidade da relação 

que sujeitos estabelecem com o mundo, em vez de enquadrá-los em sistemas doutrinários ou 

diagnósticos de déficit. Ao identificar a alienação relacional como um dos problemas centrais 

da modernidade tardia, essa teoria legitima as experiências de reconexão (múltiplas e plurais) 

como tentativas consistentes de reconstrução existencial, sem reduzi-las a anomalias, resíduos 

irracionais ou simples negações da modernidade.  

Com base nesse percurso, esta seção propõe a ideia de uma sociologia da religião pós-

secular, comprometida com uma descrição e análise adequada, ética e crítica das formas 

contemporâneas de experiências existenciais, como a busca de sentido e conexão. No entanto, 

a ideia de uma sociologia da religião pós-secular não deve ser confundida com qualquer 

expectativa de retorno do “sagrado” ou com uma revalorização da religiosidade como instância 



107 

 

privilegiada de verdade ou autenticidade existencial. Tampouco se alinha a abordagens 

fenomenológicas de cunho descritivo, que buscam apenas “compreender” as experiências 

religiosas a partir de seus próprios significados internos, sem problematizar as condições sociais 

que as moldam e legitimam. O pós-secular aqui defendido não é nem um reencantamento da 

modernidade, nem uma adesão acrítica à diversidade religiosa, mas sim uma inflexão crítica no 

próprio campo da sociologia da religião. Por outro lado, essa inflexão exige o reconhecimento 

de que tanto o paradigma da secularização quanto o modelo teocêntrico de análise tornaram-se 

insuficientes para captar a pluralidade e a complexidade das formas contemporâneas de busca 

de sentido. Mais do que isso, implica admitir que as categorias analíticas herdadas do 

cristianismo  — como sagrado, salvação e espiritualidade — operam como filtros que silenciam 

ou distorcem experiências que não se enquadram em seus moldes. A teoria da ressonância, ao 

propor um deslocamento da crença para a responsividade, pode oferecer uma via promissora 

para repensar essas experiências em termos relacionais e afetivos. No entanto, é importante 

ressaltar, essa teoria não está imune a críticas, devendo, portanto, ser integrada a uma 

abordagem mais ampla, capaz de articular experiências existenciais e análise crítica, não sendo 

este o propósito aqui. 

A ideia de uma sociologia da religião pós-secular que se sugere, parte, portanto, da 

necessidade de um vocabulário analítico mais atento às formas híbridas, críticas e não religiosas 

de relação com o mundo — sem abdicar do compromisso com a historicidade, a crítica social 

e o tensionamento das formas de produção simbólica. Neste ponto, é importante refletir com 

Pierucci acerca do “autoengano sociológico” sobre um possível “reencantamento”. Embora 

reconheça que a secularização não eliminou a religiosidade, ele insiste que ela rompeu sua 

hegemonia nas esferas pública e científica, instituindo o pluralismo como condição estrutural 

da modernidade, com a religiosidade em posição subordinada e privatizada, mesmo que 

persistentemente presente. Nesse sentido, o entusiasmo de alguns autores com a “volta do 

sagrado” tenderia a confundir sobrevivência das formas religiosas com poder social efetivo 

(Pierucci, 1997). Portanto, uma sociologia da religião pós-secular não pode e não deve negar a 

secularização, mas sim ir além de uma leitura funcionalista e estreita. Também não se trata de 

um retorno nostálgico ao “sagrado” por meio de uma criptorreligiosidade (Figueiredo, 2024), 

nem uma negação dos efeitos reais da modernidade. A teoria da secularização implicando o fim 

da religiosidade ou de experiências subjetivas de fé seria um equívoco. A secularização deve 

ser compreendida como a autonomização funcional das esferas sociais, e não como 

desaparecimento do religioso. Desta forma, a crítica à “sociologia da secularização” não deve 



108 

 

ser confundida com a negação dos processos de diferenciação funcional da modernidade. 

Também com Pierucci, devemos considerar o discurso que embute uma carga desejante, quase 

como um clamor por retorno à religiosidade, por meio de autores que confundem análise com 

adesão, fazendo do sociólogo um porta-voz dos sujeitos religiosos.  

Em outro artigo, Pierucci (1999) denuncia esse caráter “impuramente acadêmico” na 

sociologia da religião no Brasil, marcada por vínculos institucionais com comunidades de fé, 

sobretudo católicas.28 Para ele, o campo estaria mais voltado à formação pastoral ou à 

legitimação religiosa do que à análise sociológica crítica. É nesse sentido que nossa defesa por 

um deslocamento epistemológico, rompendo os laços entre metalinguagem religiosa e produção 

acadêmica, encontra respaldo. O que sugerimos a partir da teoria da ressonância não deve ser 

visto como subjetivista, na medida em que a ressonância opera com critérios normativos 

(ressonância vs. alienação) e mantém compromisso crítico, afastando-se do relativismo 

epistemológico. Ao assumir essa perspectiva pós-secular, além da possibilidade de ampliação 

teórico-metodológica, pode também reposicionar a sociologia da religião diante dos desafios 

contemporâneos, como a crise de sentido, a medicalização da vida e o apagamento de 

experiências marginais. Trata-se, portanto, de uma sociologia comprometida não apenas com o 

diagnóstico, mas com a reconstrução crítica das possibilidades de vínculo e sentido, muito 

embora isso possa entrar em conflito direto com correntes que preconizam uma sociologia não 

engajada, limitando-se apenas a uma descrição diagnóstica do problema e permanecendo alheia 

à discussão sobre possíveis alternativas de superação, uma vez que em tais perspectivas o papel 

do sociólogo estaria restrito à análise funcional, explicativa ou sistêmica dos processos sociais, 

sem que se reivindique qualquer participação na formulação de alternativas ou reconstrução de 

vínculos.29 

Nesse sentido, uma contribuição valiosa para essa vigilância crítica vem da obra de 

Rubem Alves, cujos reparos à sociologia funcionalista e ao imaginário religionista na tradição 

brasileira antecipa muitas das tensões hoje debatidas nesse contexto pós-secular. Para Alves 

(1978), a sociologia da religião, ao alinhar-se aos discursos desenvolvimentistas e racionalistas, 

tornou-se incapaz de escutar a dor, o sonho e a esperança como dimensões legítimas da 

                                                 
28 É interessante notar que essa crítica também aparece no contexto norte-americano por meio de Russel T. 

McCutcheon (2001), para quem o estudioso acadêmico da religiosidade deveria ser um crítico em vez de um 

cuidador de tradições religiosas ou uma fonte de sabedoria atemporal. 
29 Exemplos dessa linha, ao menos em parte, podem ser encontrados em Boudon (1995), Luhmann (1995), 

Alexander (1983) e no próprio Weber (cf. Weiss, 2014), cuja defesa da neutralidade axiológica consolidou uma 

abordagem metodológica avessa à emissão de juízos de valor ou à intervenção normativa nas Ciências Sociais. 



109 

 

experiência social. Seu apelo por uma escuta simbólica também não significa, no entanto, uma 

adesão a qualquer essencialismo religioso (espiritual), mas sim a defesa de uma sociologia mais 

aberta ao sofrimento humano e aos modos de resistência subjetiva diante da ordem instituída. 

Essa perspectiva dialoga com a proposta de Rosa, mas tensiona seus limites ao insistir que 

qualquer projeto de reconexão (ou ressonância) deveria passar pelo enfrentamento das 

estruturas que produzem alienação, desigualdade e silenciamento simbólico. Ao recolocar o 

sofrimento no centro da análise, Alves desloca o foco do ideal de reconexão para a pergunta 

sociológica fundamental: quem pode se reconectar, e sob quais condições? Uma sociologia da 

religião pós-secular, tal como sugerida aqui, herdaria essa preocupação: não celebrar a 

diversidade das crenças nem idealizar experiências de sentido, sobretudo ao buscar 

compreender conflitos, exclusões e disputas que atravessam o campo da produção simbólica. 

 Essa crítica se articula diretamente à necessidade de uma sociologia da religião pós-

secular, pois questiona os alicerces normativos da modernidade que moldaram o campo e 

propõe a revalorização da escuta, da esperança e da imaginação como categorias analíticas 

relevantes. Ainda que formulada em outro contexto, a crítica de Rubem Alves antecipa 

dimensões centrais da teoria da ressonância de Hartmut Rosa. Ao reivindicar o religioso como 

forma de linguagem sensível ao sofrimento humano (e não como dogma ou sistema de crença), 

Alves abre caminho para pensar a religiosidade também como resposta estética, simbólica e 

afetiva ao mundo, o que coincide com a proposta de Rosa de compreender as experiências 

ressonantes como momentos de abertura e transformação. A convergência entre essas 

perspectivas permite repensar a oposição entre tradição e secularização, deslocando o debate 

para o plano da qualidade das relações. Nesse sentido, a contribuição de Alves poderia 

ultrapassar o campo brasileiro: ao colocar a religiosidade como linguagem legítima do humano, 

ele sugere a constituição de um léxico pós-secular, em que sonho, dor e esperança não seriam 

reduzidos a irracionalidade, mas compreendidos como expressões constitutivas da experiência 

social. Portanto, a sociologia da religião que emerge desse diálogo estaria em melhores 

condições de  captar a pluralidade contemporânea das formas de busca de sentido e conexão. 

Essa perspectiva crítica, formulada no contexto brasileiro, encontra respaldo em 

aplicações contemporâneas de alcance internacional. Exemplo disso é o estudo de Susanne 

Vosmer (2024), que investigou a utilização da teoria da ressonância em contextos não 

religiosos, especificamente na psicoterapia analítica de grupo. A autora demonstra como a 

estrutura relacional proposta por Rosa — especialmente no eixo vertical — pode servir como 

ferramenta avaliativa para identificar e qualificar experiências de abertura e transformação, 



110 

 

mesmo sem qualquer referência religiosa. No cenário analisado, tais momentos emergem no 

fluxo das interações grupais, a partir da disponibilidade afetiva, da escuta mútua e do 

reconhecimento da alteridade, e não de mediações espirituais ou doutrinas. Ao descrevê-los, a 

teoria de Rosa evita tanto reduções psicologizantes quanto enquadramentos difusos sob a noção 

de “espiritualidade”, permitindo reconectá-los a um horizonte sociológico que evidencia seu 

papel como contraponto às dinâmicas alienantes da modernidade. O estudo ilustra que a 

ressonância vertical pode manifestar-se por diferentes vias — como a arte, o cuidado ou a dor 

compartilhada — e, assim, legitimar formas diversas (ou superdiversas) de relação com o 

mundo. Pelo menos nesse caso, fica reforçado o potencial dessa teoria para ampliar o repertório 

analítico na sociologia da religião e oferecer novas bases para compreender experiências de 

sentido e conexão que desafiam o binômio religioso/não religioso. 

Em síntese, a proposta de uma sociologia da religião pós-secular não implicaria apenas 

uma ampliação descritiva dos objetos de estudo, mas um reposicionamento ético e 

epistemológico. Ao adotar a ressonância como conceito adicional e ao considerar a legitimidade 

do simbólico, a disciplina é compelida a ultrapassar o olhar analítico supostamente neutro e 

incorporar um juízo crítico sobre os modos de relação que descreve. A pergunta sociológica 

passaria a incluir não apenas em que os sujeitos creem ou a que pertencem, mas como se 

relacionam com o mundo, com que intensidade, com que abertura e com que efeitos. Essa 

mudança de perspectiva teria implicações importantes também no âmbito pedagógico e 

institucional. Como observado no campo empírico, a formação em saúde frequentemente 

reproduz categorias religiosas naturalizadas, limitando sua capacidade de perceber formas 

diversas de sofrimento, esperança e conexão. Uma sociologia da religião pós-secular, inspirada 

pela teoria da ressonância, poderia contribuir para repensar esse campo, oferecendo uma 

abordagem mais adequada e crítica, capaz de qualificar experiências existenciais sem 

subordiná-las a um léxico religioso prévio. Do ponto de vista político, essa abordagem poderia 

recolocar no centro da vida social a pergunta pelo sentido, geralmente excluída dos discursos 

técnicos e burocráticos, recuperando a possibilidade de imaginar outras formas de vida menos 

alienadas. Trata-se, portanto, pelo menos como ponto de partida, de uma proposta não apenas 

teórica, mas também prática e emancipadora. Em última instância: uma sociologia capaz de 

pensar com o mundo e não apenas sobre ele.  

Nesse horizonte derradeiro, é importante reconhecer que, embora as críticas à teoria da 

ressonância sejam pertinentes no âmbito de uma teoria social abrangente, elas se atenuam 

quando seu uso é delimitado ao campo específico de uma sociologia da religião pós-secular. 



111 

 

Aplicada à análise de experiências de sentido e conexão, dentro ou fora de enquadramentos 

religiosos, a teoria demonstra precisão analítica e utilidade heurística ao distinguir entre 

ressonância vertical religiosa e não religiosa, sem pretender explicar toda a sociedade. A suposta 

abertura conceitual excessiva, nesse recorte, torna-se virtude, pois amplia a capacidade de 

abarcar a pluralidade das formas existenciais de busca por sentido. Do mesmo modo, a crítica 

ao caráter normativo perde força: o conceito de ressonância vertical, aqui, não atua como 

imperativo moral, mas como operador analítico sensível às nuances relacionais da experiência 

humana. Em contextos seculares, como o da saúde, sua aplicabilidade é evidente, oferecendo 

uma chave para compreender práticas já em curso, como a abordagem da espiritualidade em 

currículos médicos. Nesses casos, a ressonância apresenta-se como alternativa metodológica 

mais consistente que a categoria contraditória espiritualidade “não religiosa”, evitando sua 

carga simbólica ambígua e permitindo descrever formas diversas de sofrimento, esperança e 

conexão sem subordiná-las a uma criptorreligiosidade. Ao situar a ressonância vertical nesse 

campo delimitado, preserva-se seu potencial crítico e descritivo, evitando-lhe o peso de um 

modelo normativo universal. Portanto, mais do que apenas criticar o uso de determinada 

categoria, esta dissertação sugere uma ferramenta epistemológica e metodológica capaz de 

captar a complexidade das formas de habitar o mundo, contribuindo para uma sociologia da 

religião atenta às múltiplas maneiras pelas quais os sujeitos constroem relações significativas 

— religiosas ou não. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



112 

 

CONCLUSÃO 
 

 

A dissertação partiu da constatação de que a noção de espiritualidade “não religiosa” 

ganhou espaço em políticas públicas, agendas acadêmicas e formações profissionais, 

especialmente na saúde, sem consolidar-se como categoria consensual ou precisa. Seu uso 

generalizado carece de problematização conceitual, assumindo caráter normativo e 

universalizante. Em vez de nomear adequadamente experiências não religiosas, funciona como 

metalinguagem religiosa disfarçada, carregada de sentidos confessionais e sujeita a 

instrumentalizações ideológicas, inclusive em contextos seculares. Nesse sentido, exemplifica 

tanto poluição simbólica, ao fundir categorias de lógicas distintas sem critérios claros, como 

disfasia conceitual, ao comprometer sua clareza epistemológica e dificultar seu uso analítico. 

Longe de ser categoria consistente, reforça ambiguidades que obscurecem formas não religiosas 

de experiência existencial. Frente a esse impasse, propôs-se a teoria da ressonância de Hartmut 

Rosa como alternativa teórica, deslocando o foco da análise para a qualidade das relações entre 

sujeito e mundo, independente de categorias herdadas de terminologia religiosa. Nesse sentido, 

a noção de ressonância vertical permite descrever experiências profundas de sentido e conexão 

com base em critérios relacionais, afetivos e éticos, e não necessariamente religiosos. Assim, 

oferece melhores condições epistemológicas e metodológicas para pensar a pluralidade 

contemporânea de vivências existenciais, evitando tanto o reducionismo biomédico quanto a 

imposição simbólica de uma espiritualidade pretensamente não religiosa, mas implicitamente 

marcada por essa tradição. 

A noção de ressonância vertical, aplicada à análise de experiências profundas de sentido 

e conexão, mostra-se útil inclusive no campo da saúde, permitindo compreender vivências 

baseadas em abertura, responsividade e transformação, sem depender de referenciais prévios. 

Essa abordagem contrasta com o uso corrente da espiritualidade nos currículos médicos no 

Brasil, incorporada de forma difusa, com fundamentação teórica limitada e predominância de 

perspectivas funcionalistas, religiosas ou biomédicas. Nesses contextos, a espiritualidade tende 

a ser tratada como sinônimo, implícito ou explícito, de religiosidade tradicional ou recurso 

terapêutico voltado ao bem-estar, sem atenção à historicidade, ambivalência ou diversidade 

cultural. As bibliografias analisadas evidenciam escassa interlocução com a produção crítica 

das ciências sociais e da ciência da religião, favorecendo a naturalização de pressupostos 

confessionais e o apagamento de experiências não religiosas de busca de sentido. Assim, a 



113 

 

categoria espiritualidade, como empregada no ensino médico, carece de mediações conceituais 

que permitam diferenciar seus usos, contextos e implicações. A teoria da ressonância, ao 

deslocar o foco da crença para a relação, e da instituição para a experiência, oferece uma chave 

mais adequada para compreender a diversidade (ou superdiversidade) contemporânea de 

vivências existenciais. Essa proposta potencializa o horizonte da sociologia da religião em 

direção a um paradigma pós-secular atento à diversidade de modos de vinculação com o mundo. 

Nesse sentido, a ressonância vertical se apresenta como alternativa capaz de sustentar análises 

críticas e metodologicamente consistentes, evitando a adesão implícita a discursos normativos 

presentes na incorporação acrítica da espiritualidade. 

Além disso, esse reposicionamento da sociologia da religião em uma abordagem crítica 

e pós-secular implica reconhecer que categorias como “espiritualidade” carregam disputas de 

sentido e poder, sendo sua presença em campos como a medicina marcada por reconfigurações 

de autoridade simbólica e controle normativo sobre modos de viver, sofrer e buscar sentido. 

Nesse contexto, a pesquisa identificou um descompasso entre as práticas pedagógicas de ensino 

da espiritualidade na formação médica e os debates contemporâneos na sociologia da religião. 

A ausência de referenciais críticos sobre pluralidade, secularização e ambivalência simbólica 

contribui para um alinhamento tácito entre formação técnica e visão religiosa de mundo. Ao 

ignorar perspectivas das ciências sociais e da ciência da religião, mantém-se uma abordagem 

acrítica, onde normatividades religiosas permeiam discursos científicos e práticas institucionais 

sem o devido escrutínio. Essa desconexão entre teorização crítica e prática formativa 

compromete tanto a qualidade da formação médica quanto a capacidade de tratar com rigor a 

diversidade das experiências existenciais no cuidado em saúde. A ressonância vertical, nesse 

cenário, surge como recurso para analisar formas de vínculo sem reduzir a experiência a 

categorias religiosas prévias. Assim, a sociologia da religião pode atuar não apenas como 

observadora de fenômenos religiosos, mas também como interlocutora crítica das formas pelas 

quais sujeitos constroem e experimentam sentido no mundo. 

Ainda que esta dissertação tenha articulado uma análise teórica e empírica consistente, 

é preciso reconhecer seus limites metodológicos e conceituais. O recorte das disciplinas 

médicas analisadas, embora orientado por critérios de relevância e diversidade institucional, é 

restrito e não autoriza generalizações amplas sobre a abordagem da espiritualidade na formação 

médica brasileira. Além disso, muitas universidades utilizam o termo “espiritualidade” de modo 

implícito ou pouco sistematizado, o que impõe dificuldades adicionais à análise. O foco em 

bibliografias e documentos institucionais, embora pertinente, captura apenas parcialmente as 



114 

 

práticas pedagógicas, percepções de estudantes e experiências concretas, que poderiam ser 

aprofundadas por pesquisas futuras de caráter etnográfico ou longitudinal. Do ponto de vista 

teórico, ainda que a proposta de uma sociologia da religião pós-secular inspirada na teoria da 

ressonância represente avanço metateórico, a própria teoria requer cautela, não sendo 

apresentada como marco normativo ou explicativo universal. Críticas apontam sua generalidade 

excessiva e limitada capacidade de promover ação social. Contudo, no contexto específico de 

uma sociologia da religião pós-secular, a ressonância vertical mostra-se útil: sua amplitude 

permite abarcar a pluralidade contemporânea de experiências existenciais; seu caráter não 

dogmático evita imposições normativas não discutidas; e seu uso seletivo reforça o valor de 

uma análise relacional capaz de captar as formas pelas quais sujeitos se conectam ao mundo, 

com ou sem referência a categorias religiosas. 

Em síntese, esta dissertação propôs uma crítica à categoria espiritualidade “não 

religiosa” e apresentou a teoria da ressonância como alternativa teórico-metodológica. Embora 

a espiritualidade se difunda como termo aparentemente neutro, sua utilização em contextos 

científicos e formativos, especialmente na medicina, reproduz ambivalências religiosas e 

normativas que comprometem sua precisão analítica. O que se apresenta como superação da 

religiosidade pode, na prática, atuar como sua reinvenção simbólica, velada por uma linguagem 

difusa e pouco problematizada. Nessa perspectiva, a espiritualidade “não religiosa” escapa à 

crítica e distorce o debate sobre as formas contemporâneas de sentido e conexão. A mobilização 

do conceito de ressonância vertical buscou oferecer uma chave conceitual capaz de abarcar a 

diversidade de experiências existenciais, sem depender da matriz semântica religiosa. O 

deslocamento epistemológico (da crença como unidade de análise para a qualidade da relação 

entre sujeito e mundo) representa uma contribuição à sociologia da religião, permitindo 

compreender a experiência como espaço de crítica e produção de sentido. Essa proposta, ainda 

em construção, indica um campo fértil para repensar as formas de habitar o mundo diante da 

aceleração, alienação e esvaziamento simbólico. Assim, o trabalho mais sugere do que 

propriamente formula, uma renovação da metalinguagem na sociologia da religião, fornecendo 

elementos para se pensar abordagens mais rigorosas e plurais, que ampliem ou tensionem as 

hipóteses aqui apresentadas. 

A crítica aqui dirigida à categoria espiritualidade “não religiosa” não visa desqualificar 

experiências de sentido, conexão ou busca existencial, mas reafirmar sua centralidade na vida 

contemporânea. No entanto, sua descrição precisa passar pelo crivo de uma metalinguagem 

analítica mais rigorosa, sem condicionamento religioso e menos vulnerável à diluição 



115 

 

conceitual. A proposta de adotar a teoria da ressonância, especialmente em sua dimensão 

vertical, não pretende oferecer solução totalizante, mas promover um deslocamento produtivo: 

repensar as relações entre sujeitos e mundo a partir de categorias mais responsivas à 

complexidade atual. Esse movimento implica um desafio metateórico à sociologia da religião, 

ainda fortemente vinculada a matrizes teológicas, funcionais e ocidentais, e com tendência a 

tratar a religiosidade como paradigma obrigatório na análise de formas simbólicas, mesmo 

quando estas escapam das instituições tradicionais ou de sua órbita conceitual. Ao enfrentar 

criticamente seus próprios pressupostos, a disciplina pode se abrir a outras perspectivas, 

reconhecendo e analisando formas de produção de sentido que se desenvolvem fora do campo 

gravitacional religioso. Não se trata de subjetivar ou espiritualizar a sociologia, mas de torná-

la mais atenta aos modos pelos quais os sujeitos constroem relações significativas, religiosas 

ou não. Nesse horizonte, a teoria da ressonância pode ser mobilizada como instrumento crítico 

e de ampliação epistemológica, capaz de oferecer uma abordagem analítica mais adequada à 

diversificação contemporânea de experiências existenciais. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



116 

 

REFERÊNCIAS  
 

 

Adorno, T. W.; Horkheimer, M. Dialética do esclarecimento. Rio de Janeiro: Zahar, 1985. 

Albanese, C. L. American spiritualities: a reader. Bloomington: Indiana University Press, 2001. 

Alexander, J. C. Theoretical Logic in Sociology. Vol. 4: The Modern Reconstruction of 

Classical Thought. Berkeley: University of California Press, 1983. 

Almeida, A. A. de; Cunha, V. F. da; Scorsolini-Comin, F. Demandas e dificuldades 

relacionadas à dimensão da religiosidade/espiritualidade no cuidado em enfermagem 

oncológica. Revista Interações, v. 18, n. 02, e182d04, p. 01-17, 2023. DOI: 10.5752/P.1983-

2478.2023v18n2e182d04. 

Almeida, R. de; Montero, P. Trânsito religioso no Brasil. São Paulo em Perspectiva, São Paulo, 

v. 15, n. 3, p. 92–101, 2001. 

Alves, R. A. A volta do sagrado: os caminhos da sociologia da religião no Brasil. In: Monteiro, 

D. T. et al. Religião e Sociedade. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1978. (Religião e 

Sociedade; n. 3) 

Ammerman, N. T. Spiritual but not religious? Beyond binary choices in the study of religion. 

Journal for the Scientific Study of Religion, v. 52, p. 258-278, 2013. DOI: 10.1111/jssr.12024. 

Ammerman, N.T. Sacred stories, spiritual tribes: finding religion in everyday life. Oxford: 

Oxford University Press, 2014. 

Ammerman, N. T. (ed.). Everyday religion: observing modern religious lives. Oxford: Oxford 

University Press, 2007. 

Anderson, A. The moral and political challenges of Hartmut Rosa’s theory of resonance. The 

Journal of Chinese Sociology, v. 10, n. 6, p. 1-13, 2023. https://doi.org/10.1186/s40711-023-

00182-9 

Andrés, R. R. Mapping the growth of the nones in Spain: dynamics, diversity, and the porous 

boundaries of non-religion in the postsecular age. Religions, v. 16, n. 417, p. 1-25, 2025. 

https://doi.org/10.3390/rel16040417. 

Andrés, R. R. Sociología de las religiones: una aproximación desde los manuales de la 

disciplina. Estudios Sociológicos de el Colegio de México, v. 42, p. 1-10, 2023. 

https://doi.org/10.24201/es.2024v42.e2166  

Aquino, T. A. A. de. Religião, espiritualidade e saúde: um olhar da logoterapia. Horizonte, v. 

19, n. 60, p. 1041-1056, 2021. DOI: 10.5752/P.2175-5841.2021v19n60p1041. 

Baldacchino, D.; Draper, P. Spiritual coping strategies: a review of the nursing research 

literature. Journal of Advanced Nursing, v. 34, n. 6, p. 833–841, 2001. DOI: 10.1046/j.1365-

2648.2001.01814.x. 

Barbosa, D. J. et al. Além das crenças religiosas: cuidado espiritual e contribuições da 

enfermagem para indivíduos sem religião. Rever: Revista de Estudos da Religião, v. 24, n. 3, p. 

361-368, 2024. DOI: https://doi.org/10.23925/1677-1222.2024vol24i3a24 

https://doi.org/10.1186/s40711-023-00182-9
https://doi.org/10.1186/s40711-023-00182-9
https://doi.org/10.24201/es.2024v42.e2166
https://doi.org/10.23925/1677-1222.2024vol24i3a24


117 

 

Barrett, J. L. Exploring the natural foundations of religion. Trends in Cognitive 

Sciences, v. 4, n.1, 2000, p. 29–34. 

Beckford, J. A. Social theory and religion. Cambridge: Cambridge University Press, 2003. 

Bender, C. Religion and spirituality: history, discourse, measurement. Social Science Research 

Council. Forum: The Religious Engagements of American Undergraduates, 2007. 

http://religion.ssrc.org/reforum/ 

Bender, C. The New Metaphysicals: spirituality and the american religious imagination. 

Chicago: University of Chicago Press, 2010. 

Berger, P. L. A dessecularização do mundo: uma visão geral. Religião e Sociedade, v. 21, n. 1, 

p. 9-24, 2000. 

Berger, P. L. O dossel sagrado: elementos para uma teoria sociológica da religião. São Paulo: 

Paulus, 1985. 

Berger, P. L. O imperativo herético: possibilidades contemporâneas da afirmação religiosa. 

Petrópolis, RJ: Vozes, 2017a. 

Berger, P. L. Os múltiplos altares da modernidade: rumo a um paradigma da religião numa 

época pluralista. Petrópolis, RJ: Vozes, 2017b. 

Berger, P. L. The desecularization of the world: resurgent religion and world politics. 

Washington: Ethics and Public Policy Center, 1999. 

Berger, P. L.; Luckmann, T. Modernidade, pluralismo e crise de sentido: a orientação do 

homem moderno. 3. ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2012. 

Berger, P. L. The sacred canopy: elements of a sociological theory of religion. Garden City, 

NY: Doubleday, 1967. 

Bermejo, J. C. Espiritualidad y salud. Horizonte, v. 19, n. 60, p. 1202-1241, 2021. DOI: 

10.5752/P.2175-5841.2021v19n60p1202. 

Besant, Annie. Mysticism. London: Theosophical Publishing Society, 1941 [1914]. 

Bezerra, G. A. F. et al. Espiritualidade e religiosidade na atenção primária a saúde: uma revisão 

integrativa da literatura. Revista Eletrônica Acervo Saúde, v. 15, n. 5, p. 1-8, 2022. 

Bibby, R. Resilient gods: being pro-religion, low religious, or no religious in Canada. 

Vancouver: UBC Press, 2017. 

Bibby, R. So you think you are religious, or spiritual but not religious: so what? In: Gareau, P.; 

et al (eds.). Youth, Religion, and Identity in a Globalizing Context. Boston, MA: Brill, 2019. p. 

53–65. 

Borges, L. M.; Malagris, L. E. N.; de Freitas, M. H. Chronic illness, religiosity, and spirituality 

in Brazil: health professionals’ perceptions and guidelines. Int J Lat Am Relig 6, p. 148–170, 

2022. https://doi.org/10.1007/s41603-022-00177-3 

Boudon, R. Le juste et le vrai. Etudes sur l'objectivité des valeurs et de la connaissance. Paris: 

Fayard, 1995. 

Bouma, G. et al. Religious diversity through a super-diversity lens: national, sub-regional and 

socio-economic religious diversities in Melbourne. Journal of Sociology, v. 58, n. 1, p. 7-25, 

2022. https://doi.org/10.1177/14407833211011256 

Bourdieu, P. O poder simbólico. 11. ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2007. 

https://doi.org/10.1007/s41603-022-00177-3
https://doi.org/10.1177/14407833211011256


118 

 

Boyer, P. Religion explained: the evolutionary origins of religious thought. London: William 

Heinnemann, 2001. 

Bravo Vega, F. ‘No-religión’ y ‘religiosidad liminal’: propuestas investigativas para el estudio 

de la desafección religiosa institucional en América Latina. ’Ilu. Revista de Ciencias de Las 

Religiones, v. 29, 2024: e90731. 

Bruce, S. God is dead: secularization in the West. Cornwall: Blackwell Publishing, 2002. 

Bruce, S. Secularization: in defence of an unfashionable theory. Oxford: Oxford University 

Press, 2011. 

Bruce, S. The secular beats the spiritual: the westernization of the easternization of the west. 

Oxford: Oxford University Press, 2017. 

Brum, A. Uma espiritualidade biopolítica? Etnografia entre freiras, crianças e adolescentes 

portadores de HIV/Aids. Religião e Sociedade, v. 40, n. 3, p. 121-142, 2020. DOI: 

http://dx.doi.org/10.1590/0100-85872020v40n3cap05 

Bullivant, S. et al. 2019. Understanding Unbelief. Atheists and Agnostics Around the World. 

Interim Findings from 2019 Research in Brazil, China, Denmark, Japan, the United Kingdom, 

and the United States. https://kar.kent.ac.uk/78815/ 

Calvani, C. E. B. Espiritualidades não religiosas: desafios conceituais. Horizonte: Revista de 

Estudos de Teologia e Ciências da Religião, v. 12, n. 35, p. 658-687, 2014. 

Campos, L. S. Teatro, templo e mercado: organização e marketing de um empreendimento 

neopentecostal. Petrópolis: Vozes; São Bernardo do Campo: IEPG, 1997. 

Camus, A. O mito de Sísifo. 8 ed. Rio de Janeiro: Record, 2010.  

Casanova, J. Public religions in the modern world. Chicago: University of Chicago Press, 1994. 

Chantepie de la Saussaye, P. D. Manual of the science of religion. Translated from the German 

by Beatrice Colyer-Fergusson (Née Max Müller). V. I. London; New York: Longmans, Green, 

and Co., 1891. 

Chartier, R. A ordem dos livros: leitores, autores e bibliotecas na Europa entre os séculos XIV 

e XVIII. 2. ed. Brasília: Editora Universidade de Brasília, 1998. 

Chesterton, G. K. Orthodoxy. London: Fontana, 1961 [1908]. 

Christoffersen, M. G.; Gregersen, N. H. Resonance, risk, and religion: Gerd Theissen and 

Hartmut Rosa on religious resonance. Philosophy, Theology and the Sciences, v. 6, n. 1, p. 6–

32, 2019. 

Cipriani, R. Manual de sociologia da religião. São Paulo: Paulus, 2007. 

Clarke, P. B. Introduction: Towards a More Organic Understanding of Religion within a Global 

Framework. In: Clarke, P. B. (Ed.). The Oxford Handbook of the Sociology of Religion. Oxford: 

Oxford University Press, 2011. 

Coleman III, T. J.; Silver, C. F.; Holcombe, J. Focusing on horizontal transcendence: much 

more than a “non-belief”. Essays in the Philosophy of Humanism, v. 21, n. 2, p. 1-18, 2013. 

Comte-Sponville, A. El alma del ateísmo. Barcelona: Paidós, 2006. 

Comte-Sponville, A. O espírito do ateísmo: introdução a uma espiritualidade sem Deus. São 

Paulo: WMF Martins Fontes, 2007. 

http://dx.doi.org/10.1590/0100-85872020v40n3cap05


119 

 

Corbí, M. Hacia uma espiritualidad laica: sin creencias, sin religiones, sin dioses. Barcelona: 

Herder, 2007. 

Corbí, M. Para uma espiritualidade leiga: sem crenças, sem religiões, sem deuses. São Paulo: 

Paulus, 2010. 

Corbí, M. Religión sin religión. Madrid: PPC, 1996. 

Corbí, M. Una espiritualidad no religiosa desde de la tradición Cristiana. Horizonte, v. 12, n. 

35, p. 688-715, 2014. 

Corbí, M.; Costa, M. A luz refletida nos sem religião: entrevista com o prof. Marià Corbí. 

Caminhos, v. 20, n. 3, p. 530-544, 2022. DOI: 10.18224/cam.v20i3.12629. 

Cordovil, D. A alteridade como expressão de uma espiritualidade não religiosa na arte dos 

séculos XX e XXI. Caminhos, v. 20, n. 3, p. 407-425, 2022. 

Crowley, V. Standing up to be counted: understanding Pagan responses to the 2011 British 

censuses, Religion, v. 44, n. 3, p. 483-501, 2014.DOI: 10.1080/0048721X.2014.903640 

Davie, G. Sociología de la religión. Madrid: Akal, 2011. 

Dias, D. J.; Valente, T. C. de O.; Cavalcanti, A. P. R. Crenças sobre “cura espiritual” entre 

estudantes e professores de medicina: um estudo qualitativo. Rever: Revista de Estudos da 

Religião, v. 20, n. 3, 2020. DOI: https://doi.org/10.23925/1677-1222.2020vol20i3a13. 

Durkheim, E. As formas elementares da vida religiosa: o sistema totêmico na Austrália. São 

Paulo: Martins Fontes, 1996. 

Durkheim, E. Les formes élémentaires de la vie religieuse: le système totémique en Australie. 

Paris, Librairie Félix Alcan, 1912. 

Dworkin, R. Religion without God. Harvard University Press: Cambridge, MA, 2013. 

Dyson, J.; Cobb, M.; Forman, D. The meaning of spirituality: a literature review. Journal of 

Advanced Nursing, v. 26, p. 1183–1188, 1997. DOI: 10.1046/j.1365-2648.1997.00446.x. 

Ecco, C.; Lemos, C. T. Os crentes sem religião e a busca de sentido. Revista Caminhos - Revista 

de Ciências da Religião, Goiânia, Brasil, v. 20, n. 3, p. 335–353, 2022. DOI: 

10.18224/cam.v20i3.12678. 

Edgell, P. A cultural Sociology of Religion: new directions. Annual Review of Sociology, 38: 

p. 247–265, 2012. 

Egg-Serra, A. P.; Holanda, A. F. Noções de espiritualidade e religiosidade para estudantes de 

psicologia: uma análise fenomenológica. Revista Interações, v. 18, n. 02, e182d08, p. 01-25, 

2023. DOI: 10.5752/P.1983-2478.2023v18n2e182d08. 

Eisenstadt, S. N. Multiple Modernities. Daedalus, v. 129, n. 1, p. 1–29, 2000. 

Engler, S. Teoria da religião norte-americana: alguns debates recentes. Rever, v. 4, n. 4, p. 27-

42, 2004. 

Fernandes, R. et al. Novo nascimento: os evangélicos em casa, na política e na igreja. Rio de 

Janeiro, Mauad, 1998. 

Ferry, L. A revolução do amor: por uma espiritualidade laica. Rio de Janeiro: Objetiva, 2012. 

Figueiredo, N. A ciência da religião na encruzilhada: desafios metodológicos para uma 

epistemologia cientificamente estabelecida. Revista Interações, v. 20, n. 1, 2025 (no prelo). 

https://doi.org/10.23925/1677-1222.2020vol20i3a13


120 

 

Figueiredo, N. Descontextualizações e a função crítica da Ciência da Religião (Fórum). Rever, 

v. 20, n. 3, p. 303-307, 2020 

Figueiredo, N. Religião como objeto científico a partir de uma abordagem definicional. 

Reflexão, v. 48, p. 1-27, 2023. 

Figueiredo, N. Religião como objeto de ciência: a ideia de uma disciplina epistemologicamente 

autônoma a partir de uma abordagem definicional. 2022. 299 p. Tese (Doutorado em Ciências 

das Religiões) – Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2022. 

Figueiredo, N. Ressonância e espiritualidade como designador do não religioso: uma análise 

conceitual da busca por significado na perspectiva de Hartmut Rosa. PLURA, Revista de 

Estudos de Religião, v. 15, n. 3, p. 149-180, 2024.  

Firth, R. Problem and assumption in an anthropological study of religions. The 

Journal of the Royal Anthropological Institute, v. 89, n. 2, 1959, p. 129-148. 

Fisher, J. The four domains model: connecting spirituality, health and well-being. Religion, v. 

2, p. 17–28, 2011. DOI: 10.3390/rel2010017. 

Freitas, M. H. Espiritualidade e saúde: das conexões originais aos esforços de seu resgate na 

contemporaneidade. Revista Interações, v. 11, n. 20, p. 3-8, 2016. 

Frigerio, A. ¿Por qué no podemos ver la diversidad religiosa?: cuestionando el paradigma 

católico-céntrico en el estudio de la religión en Latinoamérica. Cultura Y Representaciones 

Sociales, v. 12, n. 24, p. 51–95, 2018. 

Fuller, R. C. Spiritual but Not Religious: understanding unchurched America. Oxford: Oxford 

University Press, 2001. 

Gäb, S. Spirituality without religion. In: Gäb, S.; Reisinger, D. (Hg. /Eds.). Philosophie der 

spiritualität / Philosophy of spirituality. Auflage, zweisprachige Ausgabe. Berlin: Schwabe 

Verlag GmbH, 2024. p. 115-131. 

Geertz, C. Religion as a cultural system. In: BANTON, Michael (org.). 

Anthropological approaches to the study of religion. London; New York: Routledge, 2004 

[1966], p. 1-46. 

Genette, G. Paratextos editoriais. São Paulo: Ateliê, 2009. 

Giumbelli, E.; Toniol, R. Espiritualidade em perspectiva: debates e aproximações do tema pelas 

Ciências Sociais. Religião e Sociedade, v. 40, n. 3, p. 11-19, 2020. 

Giumbelli, E. Religiões no Brasil dos anos 1950: processos de modernização e configurações 

da pluralidade. Plura – Revista de Estudos de Religião, São Paulo, v. 3, n. 1, p. 79–96, 2012. 

Giumbelli, E. The Problem of Secularism and Religious Regulation: Anthropological 

Perspectives. Religion and Society: Advances in Research, v. 4, p. 93–108, 2013. 

https://doi.org/10.3167/arrs.2013.040106 

Goethe, J. W. von. As afinidades eletivas. Tradução de Márcia F. Xavier Lopes. São Paulo: 

Penguin & Companhia das Letras, 2014 [1809]. 

Gregersen, N. H. Resonance: from physics to theology. In: Runehov, A., Fuller, M. (eds) 

Science, religion, the humanities and hope. Issues in science and religion: publications of the 

European Society for the Study of Science and Theology, vol 8. Springer, Cham, 2024. 

https://doi.org/10.1007/978-3-031-52292-5_2 

https://doi.org/10.3167/arrs.2013.040106
https://doi.org/10.1007/978-3-031-52292-5_2


121 

 

Groeschel, K. et al. Espiritualidade e saúde mental em pacientes no pós-cirúrgico oncológico 

em hospital do nordeste brasileiro. Revista Interações, v. 18, n. 02, e182d07, p. 01-21, 2023. 

DOI: 10.5752/P.1983-2478.2022v18n2e182d07. 

Guerriero, S. A falsa dicotomia religião e espiritualidade: instituição versus experiência 

individual ou dois lados de uma mesma moeda. Caminhos, v. 22, n. 2, p. 295-307, 2024. 

Guerriero, S. Até onde vai a religião: um estudo do elemento religioso nos movimentos da Nova 

Era. Horizonte, v. 12, n. 35, p. 902-931, 2014. DOI – 10.5752/P.2175-5841.2014v12n35p902. 

Guerriero, S. Nova Era: uma manifestação de fé da contemporaneidade. Horizonte, v. 5, n. 9, 

p. 97-105, 2006. 

Guerriero, S. et al. Concepções de saúde, cura e doença no ethos Nova Era: um estudo piloto 

entre terapeutas holísticos de São Paulo e Florianópolis. Revista Caminhos, v. 18, n. 1, p. 106–

119, 2020. DOI: 10.18224/cam.v18i1.7774.  

Habermas. J. Teoria do agir comunicativo: racionalidade da ação e racionalização social. Vol. 

I. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2012.  

Habermas. J. Teoria do agir comunicativo: sobre a crítica da razão funcionalista. Vol. II. São 

Paulo: WMF Martins Fontes, 2012. 

Hägglund, M. This life. Secular faith and spiritual freedom. Anchor: New York 2019. 

Halafoff, A.; Singleton, A.; Fitzpatrick, R. Spiritual complexity in Australia: wellbeing and 

risks. Social Compass, v. 70, n. 2, p. 243-262, 2023: 

https://doi.org/10.1177/00377686231162005 

Halafoff, A. et al. Complex, critical and caring: young people’s diverse religious, spiritual and 

non-religious worldviews in Australia and Canada. Religions, v. 11, n. 4, p. 1-12, 2020. 

https://doi.org/10.3390/rel11040166 

Hanegraaff, W. J. Defining religion in spite of history. In: Platvoet, J. G.; Molendijk, A. L. 

(org.). The pragmatics of defining religion: contexts, concepts and contests. Leiden and Boston, 

MA: Brill, 1999. p. 337-378. 

Hanegraaff, W. J. New Age Movement. In: JONES, L. Encyclopedia of Religion. Vol. 10. New 

York: Thomson Gale, 2005, p. 6495-6500. 

Hanegraaff, W. J. New Age religion and Western culture: esotericism in the mirror of secular 

thought. Leiden: Brill, 1996. 

Hanegraaff, W. J. Defining religion in spite of history. In: PLATVOET, Jan G; 

Molendijk, Arie L. (org.). The pragmatics of defining religion: contexts, concepts and 

contests. Leiden and Boston, MA: Brill, 1999. p. 337-378. 

Harris, K. A.; Howell, D. S.; Spurgeon, D. W. Faith concepts in psychology: Three 30-year 

definitional content analyses. Psychology of Religion and Spirituality, v. 10, p. 1-29, 2018. 

Harris, S. Despertar: um guia para a espiritualidade sem religião. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2015. 

Harvey, G. Animism: contemporary perspective. In: Taylor, Bron (ed.).  The Encyclopedia of 

Religion and Nature. Vol. 1. New York: Continuum, 2005. p. 81. 

Heelas, P. The New Age Movement: religion, culture and society in the age of postmodernity. 

Cambridge, MA: Blackwell, 1996. 

https://doi.org/10.1177/00377686231162005
https://doi.org/10.3390/rel11040166


122 

 

Heelas, P.; Woodhead, L. The Spiritual Revolution: why religion is giving way to spirituality. 

Malden: Blackwell, 2005. 

Held, D. Introduction to Critical Theory: Horkheimer to Habermas. 2. Ed. Cambridge: Polity 

Press, 1990. 

Highfield, M. E. F. Spiritual and religious care. In: Fulmer, T. T.; Foreman, M. D.; Walker, M. 

K. (Eds.). Critical care nursing of the elderly. New Yourk: Springer, 2001. p. 326-352. 

Hill, P. C. et al. Conceptualizing religion and spirituality: Points of commonality, points of 

departure. Journal for the Theory of Social Behaviour, v. 30, p. 51-77, 2000. 

Hlavajova, M.; Lütticken, S.; Winder, J. The return of religion and other myths: a critical reader 

in contemporary art. Post Editions/BAK, 2009. 

Honneth, A. Luta por reconhecimento: a gramática moral dos conflitos sociais. São Paulo: Ed 

34, 2003. 

Horkheimer, M. Eclipse da razão. São Paulo: Editora Unesp, 2015. 

Horton, R. A definition of religion and its uses. The Journal of the Royal 

Anthropological Institute, v. 90, n. 2, 1960, p. 201-226. 

Houtman, D.; Aupers, S. The spiritual turn and the decline of tradition: the spread of post-

Christian spirituality in 14 Western countries, 1981-2000. Journal for the Scientific Study of 

Religion, v. 46, p. 305-320, 2007. DOI: 10.1111/j.1468-5906.2007.00360.x. 

Jay, M. A imaginação dialética: história da Escola de Frankfurt e do Instituto de Pesquisas 

Sociais, 1923-1950. Rio de Janeiro: Contraponto, 2008. 

Jeffries, S. Grande Hotel Abismo: a Escola de Frankfurt e seus personagens. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2018. 

Jobin, G. Santé, bien-être et spiritualité: une evaluation critique. Interações, v. 11, n. 20, p. 31-

47, 2017. 

Koenig, H. G. Medicina, religião e saúde: o encontro da ciência e da espiritualidade. Porto 

Alegre: L&PM, 2012. 

Kossar Furtado, K. Religiosidade, seguimento e despertar da consciência para sannyasins do 

Osho. Revista Caminhos, v. 20, n. 3, p. 452–475, 2022. DOI: 10.18224/cam.v20i3.12750. 

Krippendorff, K. Content analysis: an introduction to its methodology. 2. ed. Thousand Oaks: 

Sage Publications, 2004. 

Lacroix, A. Prefacio. In: Rosa, Hartmut. Remedio a la aceleración: ensayos sobre la resonancia. 

Barcelona: NED Edições, 2019. p. 9-23. 

LATINOBARÓMETRO CORPORATION. La religión en Chile y América Latina. Santiago 

do Chile: Corporación Latinobarómetro, 2017. https://www.latinobarometro.org.  

Lawson, E. T.; MCCAULEY, R. N. Rethinking religion: connecting cognition and culture. 

Cambridge: Cambridge University Press, 1990. 

Leandro, P. de. A alma como problema público: espiritualidade e saúde no contexto dos EUA. 

Religião e Sociedade, v. 40, n. 3, p. 95-119, 2020. DOI: http://dx.doi.org/10.1590/0100-

85872020v40n3cap04 

https://www.latinobarometro.org/
http://dx.doi.org/10.1590/0100-85872020v40n3cap04
http://dx.doi.org/10.1590/0100-85872020v40n3cap04


123 

 

Lee, L. Research note: talking about a revolution: terminology for the new field of Non-religion 

Studies. Journal of Contemporary Religion, v. 27, n. 1, p. 129-139, 2012. DOI: 

10.1080/13537903.2012.642742 

Lee, L. Secular or nonreligious? Investigating and interpreting generic ‘not religious’ categories 

and populations. Religion, v. 44, n. 3, p. 466-482, 2014. DOI: 10.1080/0048721X.2014.904035 

Leite, A. L. P.; Stern, F. L.; Guerriero, S. Espiritualidade e saúde: polissemia, fragilidades e 

riscos do conceito. Horizonte, v. 19, n. 60, p. 1015-1040, 2021. 

Lerner, L. Introduction. Special section on contemporary art and religion. Religion and the Arts, 

v 17, pp. 1–19, 2013. 

Luckmann, T. The invisible religion: the problem of religion in modern society. New York; 

London: Macmillan, 1967. 

Luhmann, N. Social Systems. Stanford: Stanford University Press, 1995. 

Macdonald, M. N. Spirituality. In: JONES, L. Encyclopedia of Religion. Vol. 13. New York: 

Thomson Gale, 2005, p. 8718-8721. 

Maingueneau, D. Análise de textos de comunicação. 3. ed. São Paulo: Cortez, 2004. 

Mariano, R. Mudanças no campo religioso brasileiro no Censo 2010. Debates do NER, Porto 

Alegre, n. 24, p. 119–137, 2013. 

McCutcheon, R. T. Critics not caretakers: redescribing the public study of religion. New York, 

State University of New York Press, 2001. 

McGuire, M. Lived religion: faith and practice in everyday life. New York: Oxford University 

Press, 2008. 

Miner-Williams, D. Putting a puzzle together: making spirituality meaningful for nursing using 

an evolving theoretical framework. Journal of Clinical Nursing, v. 15, p. 811–821, 2006. DOI: 

10.1111/j.1365-2702.2006.01351.x. 

Mónico, L. Religião, espiritualidade e saúde: funções, convivências e implicações. Horizonte, 

v. 19, n. 60, p. 951-977, 2021. DOI: 10.5752/P.2175-5841.2021v19n60p951. 

Monteiro, D. D. et al. Espiritualidade/religiosidade e saúde mental no brasil: uma revisão. 

Boletim - Academia Paulista de Psicologia, v. 40, n. 98, p. 129–139, 2020. 

http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1415-711X2020000100014. 

Montero, P. Controvérsias religiosas e esfera pública: repensando as religiões como discurso. 

Religião e Sociedade, v. 32, n. 1, p. 167-183, 2012. 

Montero, P. Religião, pluralismo e esfera pública no Brasil. Novos Estudos CEBRAP, n. 74, p. 

47–66, 2006. 

Montero, P. Secularização e espaço público: a reinvenção do pluralismo religioso no Brasil. 

Etnográfica, Lisboa, v. 13, n. 1, p. 7–16, 2009. https://doi.org/10.4000/etnografica.1195. 

Müller, F. M. Lectures on the origin and growth of religion as illustrated by the religions of 

India. Delivered in the Chapter House, Westminster Abbey. April, May, and June, 1878. 

London, Longmans, Green, and Co; Williams and Norgate, 1878. 

Müller, F. M. Natural religion. The Gifford Lectures delivered before the University of 

Glasgow, in 1888. London; New York: Longmans, Green, and Co, 1889. 

http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1415-711X2020000100014
https://doi.org/10.4000/etnografica.1195


124 

 

Müller, F. M. Lectures on the Science of Religion. First lecture. Delivered at the Royal 

Institution, February 19, 1870. In: FROUDE, J. A. (ed.). Fraser’s Magazine. New Series. V. I. 

January to June 1870. London: Longmans, 1870. p. 444-455. 

Nietzsche, F. Além do bem e do mal ou prelúdio a uma filosofia do futuro. Curitiba: Hemus, 

2001. 

Oman, D. Defining religion and spirituality. In: Paloutzian; R. F.; Park, C. L. (eds.). Handbook 

of the Psychology of Religion and Spirituality. 2. ed. New York: The Guilford Press, 2013.  

Onfray, M. A potência de existir: manifesto hedonista. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2010. 

Onfray, M. Tratado de ateologia: física da metafísica. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2014. 

Paley, J. Spirituality in health care. In: Schramme, T; Edwards, S. (org.). Handbook of the 

philosophy of medicine. Dordrecht: Springer, 2017. p. 503-527. 

Paley, J. Why the cognitive science of religion cannot rescue ‘spiritual care’. Nursing 

Philosophy, n. 16, p. 213–225, 2015. 

Pargament, K. I. Spiritually integrated psychotherapy. New York: Guilford Press, 2007. 

Pargament, K. I. The psychology of religion and coping. New York: Guilford Press, 1997. 

Patrício, A. C. de A.; Cristino, A. C. C.; Aquino, T. A. A. de. Espiritualidade e religiosidade na 

saúde de pacientes oncológicos sob a ótica das Ciências das Religiões: uma revisão de escopo. 

Revista Interações, v. 18, n. 02, e182d02, p. 01-21, 2023. DOI: 10.5752/P.1983-

2478.2023v18n2e182d02. 

Peters, G. Da jaula de ferro à roda do hamster (1): notas de uma aula sobre Hartmut Rosa, 

aceleração social e sofrimento psíquico. Blog do Labemus, 2023. [Publicado em 14 de fevereiro 

de 2023]. https://blogdolabemus.com/2023/02/14/harmutrosaeaceleracaoswocial 

PEW RESEARCH CENTER. Religion in Latin America: Widespread change in a historically 

Catholic region. Washington, D.C., 13 nov. 2014. 

https://www.pewresearch.org/religion/2014/11/13/religion-in-latin-america/.  

Pierucci, A. F.; Prandi, R. Religious diversity in Brazil: number and perspectives in a 

sociological evaluation. International Sociology, v. 15, n.4, p. 629-639, 2000. 

Pierucci, A. F. De olho na modernidade religiosa. Tempo Social: Revista de Sociologia da USP, 

v. 20, n. 2, p. 9–16, 2008. 

Pierucci, A. F. Reencantamento e dessacralização: a propósito do autoengano em sociologia da 

religião. Novos Estudos CEBRAP, n. 49, p. 99–119, nov. 1997. 

Pierucci, A. F. Secularização e declínio do catolicismo: um debate. In: Sá Martino, Luís Mauro; 

Souza, Beatriz Muniz de (Org.). Sociologia da religião e mudança social. São Paulo: Paulus, 

2004. p. 13–21. 

Pierucci, A. F. Secularização em Max Weber: da contemporânea serventia de voltarmos a 

acessar aquele velho sentido. Revista Brasileira de Ciências Sociais, v. 13, n. 37, p. 45–62, 

1998. 

Pierucci, A. F. de O. Sociologia da religião: área impuramente acadêmica. O que ler na ciência 

social brasileira (1970-1995). São Paulo: Sumaré/ANPOCS/CAPES, 1999. 

Pimenta, F. de C. R.; Cândido, V. C. A Espiritualidade nas Práticas Integrativas e 

Complementares em Saúde – Que espiritualidade? Poliética, v. 12, n. 2, p. 289-304, 2024. 

https://www.pewresearch.org/religion/2014/11/13/religion-in-latin-america/


125 

 

Prandi, R. Religião paga, conversão e serviço. Novos Estudos. São Paulo, Cebrap, n.45, jun. 

1996. 

Prandi, R.; Santos, R. W. Mudança religiosa na sociedade secularizada: o Brasil 50 anos após 

o Concílio Vaticano II. Contemporânea, v. 5, n. 2 p. 351-379, 2015. 

Quack, J. Outline of a relational approach to ‘nonreligion’. Method & Theory in the Study of 

Religion, v. 26, n. 4/5, 2014, p. 439–469. 

Quack, J. Was ist ‘nichtreligion’? Feldtheoretische argumente für ein relationales verständnis 

eines eigenständigen forschungsgebietes. In: Antes, P.; Führding, S. (eds.). Säkularität in 

religionswissenschaftlicher perspektive. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht UP, 2013. p. 87–

107. 

Quack, J.; Schuh, C. Conceptualising religious indifferences in relation to religion and 

nonreligion. In: Quack, J.; Schuh, C. (eds.). Religious Indifference: New perspectives from 

studies on  secularization and nonreligion. Springer, Cham, 2017. p. 1-23. 

https://doi.org/10.1007/978-3-319-48476-1_1 

Quintana, O.; Combalia, X. C. Resonance: the final dissolution of religions or the last stage of 

secularization. Religions, 14: 689, 2023. https://doi.org/10.3390/rel14060689 

Reisinger, D. Defining spirituality in philosophy: on terminological legacy, the difficulty of a 

philosophical definition and the advantages of a definition based on “meaning” in the ordinary 

sense of the word. In: Gäb, S.; Reisinger, D. (Hg. /Eds.). Philosophie der spiritualität / 

Philosophy of spirituality. Auflage, zweisprachige Ausgabe. Berlin: Schwabe Verlag GmbH, 

2024. p. 9-27. 

Ribeiro, F. A. S.; Campos, F. V. de O. Senso religioso contemporâneo e os sem religião: uma 

provocação a partir de Emanuel Lévinas. Caminhos, v. 12, n. 2, p. 312-331, 2014. 

Ribeiro, J. C. Sem-religião no Brasil: dois estranhos sob o guarda-chuva. Cadernos IHU ideias, 

v. 11, n. 198, p. 3-12, 2013. 

Riesebrodt, M. The promise of salvation: a theory of religion. Chicago; London: 

University of Chicago Press, 2010. 

Ritz, C. D. A. Contribuições de pessoas sem religião com crença sobre espiritualidade e religião. 

Revista Reflexus, v. 17, n. 2, p. 321-336, 2023. DOI: 

https://doi.org/10.20890/reflexus.v17i2.2791. 

Ritz, C. D. A.; Senra, F. Pessoas sem religião com crenças: considerações sobre o fenômeno 

religioso dos sem religião. Revista Caminhos, v. 20, n. 3, p. 316–334, 2022. DOI: 

10.18224/cam.v20i3.12778. 

Rodrigues, F. L. O Rock e a espiritualidade não religiosa na socialização dos/as roqueiros/as 

sem religião. Revista Reflexus, v. 17, n. 2, p. 337-352, 2023. DOI: 

https://doi.org/10.20890/reflexus.v17i2.2789. 

Roehlkepartain, E. C. et al. Spiritual development in childhood and adolescence: moving to the 

scientific mainstream. In: Roehlkepartain, E. C.; et al. (Eds.). The handbook of spiritual 

development in childhood and adolescence. Thousand Oaks, CA: Sage, 2006. p. 1–15. 

Rosa, H. Aceleração e alienação: por uma teoria crítica da temporalidade tardomoderna. 

Petrópolis, RJ: Vozes, 2022. 

https://doi.org/10.3390/rel14060689
https://doi.org/10.20890/reflexus.v17i2.2791
https://doi.org/10.20890/reflexus.v17i2.2789


126 

 

Rosa, H. Aceleração: a transformação das estruturas temporais na Modernidade. São Paulo: 

Editora Unesp, 2019a. 

Rosa, H. Beschleunigung und Entfremdung. Entwurf einer kritischen Theorie spätmoderner 

Zeitlichkeit. Belin: Suhrkamp, 2013. 

Rosa, H. Beschleunigung: die veränderung der zeitstrukturen in der Moderne. Frankfurt am 

Main: Suhrkamp, 2005. 

Rosa, H. Lo indisponible. Barcelona: Herder Editorial, 2020b. 

Rosa, H. Remède à l'accélération. Impressions d'un voyage en Chine et autres textes sur la 

résonance. Paris: Philosophie Magazine Éditeur, 2018. 

Rosa, H. Resonancia: una sociología de la relación con el mundo. Buenos Aries: Katz Editores, 

2019d.  

Rosa, H. Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2016. 

Rosa, H. The uncontrollability of the world. Cambridge: Polity Press, 2020a. 

Rosa, H. Unverfügbarkeit. Wien: Residenz Verlag, 2019b. 

Rosa, H. Remedio a la aceleración: ensayos sobre la resonancia. Barcelona: NED Edições, 

2019c. 

Rossato, K., et al. Religiosidade/ espiritualidade: análise das tendências em teses e dissertações 

da enfermagem brasileira. Rev. Enferm Atual In Derme, 2023, v. 97, n. 4: e023239. 

https://doi.org/10.31011/reaid-2023-v.97-n.4-art.1861. 

Santos, M. F. O. dos; Santos, D. F. O. dos; Falcão, R. P. de A. O lugar da 

espiritualidade/religiosidade na prática de estudantes de medicina. Revista Religare, v.21, p. 1-

19, 2024, e211an07. 

Saucier, G. Isms and the structure of social attitudes. Journal of Personality and Social 

Psychology, v. 78, p. 366-385, 2000. DOI: 10.1037/0022-3514.78.2.366. 

Saucier, G. Isms dimensions: toward a more comprehensive and integrative model of belief-

system components. Journal of Personality and Social Psychology, v. 104, p. 921-939, 2013. 

DOI: 10.1037/a0031968. 

Schiermer, B. Aceleração e ressonância: entrevista com Hartmut Rosa. Trad. Alberto Luis 

Cordeiro de Farias. Blog do Labemus, 2019. [Publicado em 8 de abril de 2019]. 

https://blogdolabemus.com/2019/04/08/aceleracao-e-ressonancia-entrevista-comharmut-rosa-

por-bjorn-schiermer 

Semán, Pablo. Vivir la fe: entre el barrio y el mundo. Buenos Aires: Siglo Veintiuno Editores, 

2021. 

Senra, F. A. Sem religião: um tema para investigação. Revista Interações, v. 17, n. 1, p. 8-13, 

2022. 

Senra, F. A.; Carvalho, I. F de; Vieira, J. A. Os sem-religião. Espacialização e vozes de uma 

transformação. Caderno de Geografia, v. 30, n. 61, 2020. DOI: 10.5752/p.2318-

2962.2020v30n61p480. 

Sigurðsson, G.; D’Ambrosio, P. J. Ritualized world relations: a Confucian critique of Rosa’s 

limitations on resonance. The Journal of Chinese Sociology, v. 10, n. 4, p. 1-19, 2023. 

https://doi.org/10.1186/s40711-023-00184-7 

https://doi.org/10.31011/reaid-2023-v.97-n.4-art.1861
https://blogdolabemus.com/2019/04/08/aceleracao-e-ressonancia-entrevista-comharmut-rosa-por-bjorn-schiermer
https://blogdolabemus.com/2019/04/08/aceleracao-e-ressonancia-entrevista-comharmut-rosa-por-bjorn-schiermer
https://doi.org/10.1186/s40711-023-00184-7


127 

 

Silva, C. A. O. da; Cavalcanti, A. P. R.; Cavalcanti, C. A. M. A espiritualidade entre pacientes 

HIV+: uma interpretação antropológica do imaginário através do questionário SpNQ. Revista 

Caminhos, v. 18, n. 1, p. 120–136, 2020. DOI: 10.18224/cam.v18i1.7737. 

Silva, R. de C. Ferreira da et al. A dimensão espiritual como disciplina da grade curricular de 

universidades federais. Revista Contribuciones a las Ciencias Sociales, v. 17, n. 4, p. 01-17, 

2024. DOI: 10.55905/revconv.17n.4-064 

Silva, T. D'Oliveira; Marques, Luciana M. Problematizações, desafios e possibilidades da 

inserção da religiosidade/espiritualidade (r/e) no contexto hospitalar brasileiro. Revista 

Interações, v.11, n. 20, p. 98-114, 2016. 

Silva, T. O. da et al. Percepção de docentes brasileiros sobre as relações entre saúde, religião, 

espiritualidade e seu ensino. Horizonte, v. 19, n. 60, p. 1057-1077, 2021. DOI: 10.5752/P.2175-

5841.2021v19n60p1057 

Simmel, G. Die religion. Frankfurt: Literarischen Anstalt Rätten & Loening, 1906. 

Simmel, G. Religião: ensaios 1/2. São Paulo: Olho d’Agua, 2009. 

Simmons, J. A. Religious, but not spiritual: a constructive proposal. Religions, v. 12, n. 6, p. 1-

15, 2021. https://doi.org/10.3390/rel12060433 

Singleton, A. Contemporary sociological approaches to spirituality. In: de Souza, M.; Bone, J.; 

Watson, J. (eds.). Spirituality across disciplines: research and practice. Springer, Cham, 2016. 

p. 39-50. https://doi.org/10.1007/978-3-319-31380-1_4 

Siqueira, D. O labirinto religioso ocidental. Da religião à espiritualidade. Do institucional ao 

não convencional. Sociedade e Estado, Brasília, v. 23, n. 2, p. 425-462, 2008. 

Sloan, R. Blind faith: the unholy alliance of religion and medicine. New York: St. Martin’s, 

2006. 

Smith, C. S. Religion: what it is, how it works, and why it matters. Princeton; Oxford: Princeton 

University Press, 2017. 

Snook, J. American heathens: the politics of identity in a pagan religious movement. 

Philadelphia: Temple University Press, 2015. 

Sointu, E.; Woodhead, L. Holistic spirituality, gender, and expressive selfhood. Journal for the 

Scientific Study of Religion, v. 47, n. 2, p.259-76, 2008. 

Solomon, R. C. Espiritualidade para céticos: paixão, verdade cósmica e racionalidade no 

século XXI. São Paulo: Civilização Brasileira, 2003. 

Sousa, R. S.; Aguiar, M. C. M. de. A influência do curso de medicina na espiritualidade dos 

estudantes. Revista Pró-UniverSUS, v. 12, n.2, p. 78-85, 2021. DOI: 

https://doi.org/10.21727/rpu.v12i2.2929 

Spickard, J. V. Ethnocentrism, social theory and non-western sociologies of religion: toward a 

confucian alternative. International Sociology, v. 13, n. 2, p. 173-194, 1998. 

https://doi.org/10.1177/026858098013002003 

Spiro, M. E. Religion: problems of definition and explanation. In: Banton, M. (org.). 

Anthropological approaches to the Study of Religion. London; New York: Routledge, 2004 

[1966], p. 85-126. 

https://doi.org/10.1007/978-3-319-31380-1_4


128 

 

Ståhl, C. Dark resonance: on the possibility of resonance with death. Acta Sociologica, v. 68, 

n. 2, p. 201-216, 2025. https://doi.org/10.1177/00016993241281224 

Stark, R.; Bainbridge, W. S. Of churches, sects, and cults: preliminary concepts for a theory of 

religious movements. Journal for the Scientific Study of Religion, v. 18, n. 2, p. 117–131, 1979. 

Steensland, B.; Kucinskas, J.; Sun, A. Situating spirituality: context, practice, and power. New 

York: Oxford University Press, 2022. 

Steensland, B.; Schmidt, L. C.; Wang, X. Spirituality: what does it mean and to whom? Journal 

for the Scientific Study of Religion, v. 57, n. 3, p. 450–472, 2018. 

Steil, C. A.; Toniol, R. Ecologia, corpo e espiritualidade: uma etnografia das experiências de 

caminhada ecológica em um grupo de ecoturistas. Caderno CRH, v. 24, n. 61, p. 29-49, 2011. 

Streib, H.; Klein, C. Religion and Spirituality. In: Stausberg, M.; Engler, S. (Eds.). The Oxford 

Handbook of the Study of Religion. Oxford: Oxford University Press, 2017. p. 73–80. 

Sullivan, W. F. A ministry of presence: chaplaincy, spiritual care, and the law. Chicago: 

University of Chicago Press, 2014. 

Susen, S. The resonance of resonance: critical theory as a sociology of world-relations? 

International Journal of Politics, Culture, and Society, v. 33, p. 309–344, 2020. 

https://doi.org/10.1007/s10767-019-9313-6 

Taylor, C. Varieties of religion today: William James revisited. Cambridge: Harvard University 

Press, 2002. 

Taylor, C. A ética da autenticidade. São Paulo: Realizações Editora, 2011. 

Taylor, C. As fontes do self: a construção da identidade moderna. São Paulo: Edições Loyola, 

1997. 

Taylor, C. Sources of the Self. Cambridge, MA: Harvard University Press, 1989. 

Theissen, G. A critical faith: a case for religion. Minneapolis: Fortress, 1979. 

Theissen, G. Argumente für einen kritischen Glauben oder: was hält der religionskritik stand? 

München: Kaiser, 1978. 

Theissen, G. Religious experience: experience of transparency and resonance. Open 

Philosophy, v. 2, n. 1, p. 679-699, 2019. https://doi.org/10.1515/opphil-2019-0051 

Thiessen, J.; Wilkins-Laflamme, S. None of the above: nonreligious identity in the U.S. and 

Canada. New York: New York University Press, 2020. 

Toloi, D. de A. et al. Espiritualidade em oncologia. Sociedade Brasileira de Oncologia Clínica/ 

Escola Brasileira de Oncologia, 02 agostos de 2022. 

https://www.sboc.org.br/images/posicionamentos_img/Art_Espiritualidade_12.08-2.pdf 

Toniol, R. O que faz a espiritualidade? Religião e Sociedade, Rio de Janeiro, v. 37, n. 2, p. 144-

175, 2017. DOI: http://dx.doi.org/10.1590/0100-85872017v37n2cap06 

Troeltsch, E. The social teachings of the Christian churches. Volume II. Louisville: 

Westminster/John Knox Press, 1992. 

Turner, B. S. Introduction: mapping the Sociology of Religion. In: Turner, B. S. (Ed.). The New 

Blackwell Companion to The Sociology of Religion. Chichester, United Kingdom: Wiley-

Blackwell, 2010. p. 1-30. 

https://doi.org/10.1177/00016993241281224
https://doi.org/10.1007/s10767-019-9313-6
https://doi.org/10.1515/opphil-2019-0051
https://www.sboc.org.br/images/posicionamentos_img/Art_Espiritualidade_12.08-2.pdf
http://dx.doi.org/10.1590/0100-85872017v37n2cap06


129 

 

Tylor, E. B. Primitive culture: researches into the development of mythology, philosophy, 

religion, art, and custom. V. 1. London: John Murray, 1871. 

Tziminadis, J. L. F. Modernidade dessincronizada: aceleração social, destemporalização e 

alienação: uma entrevista com Hartmut Rosa. Estudos de Sociologia, v.22 n.43 p.365-383, 

2017. 

Usarski, F. Os enganos sobre o sagrado: uma síntese da crítica ao ramo “clássico” da 

Fenomenologia da Religião e seus conceitos-chave. Rever, v. 4, n. 4, p. 73-95, 2004. 

Van der Veer, P. The modern spirit of Asia: the spiritual and the secular in China and India. 

Princeton: Princeton University Press, 2013. 

Vandenberghe, F. Tuning into Harmut Rosa’s systematic romanticism. The Journal of Chinese 

Sociology, v. 10, n. 12, p. 1-36, 2023. https://doi.org/10.1186/s40711-023-00189-2 

Velho, O. Modernidades alternativas. Rio de Janeiro: UFRJ, 1998. 

Vertovec, S. Super-diversity and its implications. Ethnic and Racial Studies, v. 30, n. 6, p. 1024-

54, 2007. 

Vivekananda, S. Hinduism. In: Barrows, H. (ed.).  The World’s Parliament of Religions. Vol. 

2. Chicago: Parliament Publishing, 1893. p. 968-978. 

Voas, D; Crockett, A. Religion in Britain: neither believing nor belonging. Sociology, v. 39, n. 

1, p. 11–28, 2005 

Vosmer, S. The significance of Rosa’s theory of resonance for group analysis. GASI, Group 

Analytic Society International, v. 106, n.4, p. 1-19, 2024. 

https://groupanalyticsociety.co.uk/contexts/106-2/articles/article-5/. 

Watts, A. In my own way: an autobiography. New York: Vintage Books, 1972. 

Watts, G. The religion of the heart: “Spirituality” in late modernity. American Journal of 

Cultural Sociology, v. 10, p. 1–33, 2020. DOI: 10.1057/s41290-020-00106-x. 

Watts, G.; Houtman, D. The spiritual turn and the disenchantment of the world: Max Weber, 

Peter Berger and the religion–science conflict. The Sociological Review, v. 71, n. 1, p. 261-279, 

2023. DOI: 10.1177/00380261221096387. 

Watts, G.; Reimer, S. Symbolic pollution and religious change: the religious imaginary of 

anglo-canadian spiritual but not religious millennials. Sociology of Religion, 2024; 

srae012, https://doi.org/10.1093/socrel/srae012 

Weber, M. A ética protestante e o “espírito” do capitalismo. São Paulo: Companhia das Letras, 

2004. 

Weber, M. Ciência como vocação. In: Weber, M. Metodologia das ciências sociais. Parte II. 

São Paulo: Cortez; Campinas: Ed.UNICAMP, 1993. 

Weber, M. Die protestantische Ethik und der “Geist” des Kapitalismus. I. Das problem. Archiv 

für Sozialwissenschaft und Sozialpolitik, v. XX, 1904, p. 1-54. 

Weber, M. Die protestantische Ethik und der “Geist” des Kapitalismus. II. Die berufsidee des 

asketischen protestantismus. Archiv für Sozialwissenschaft und Sozialpolitik, v. XX, 1905, p. 

1-110. 

Weber, M. Sociologia da Religião. In: Weber, M. Economia e Sociedade: fundamentos da 

sociologia compreensiva (v. 1). Brasília: Editora Universidade de Brasília, 2000. 

https://doi.org/10.1186/s40711-023-00189-2
https://groupanalyticsociety.co.uk/contexts/106-2/articles/article-5/
https://doi.org/10.1093/socrel/srae012


130 

 

Weiss, R. Max Weber e o problema dos valores: as justificativas para a neutralidade axiológica. 

Revista de Sociologia e Política, v. 22, n. 49, p. 113–137, 2014. 

Wiggershaus, R. A Escola de Frankfurt: história, desenvolvimento teórico, significação 

política. Rio de Janeiro: DIFEL, 2002. 

Wilson, B. Religion in secular society: a sociological comment. Harmondsworth: Penguin 

Books, 1969 [1966]. 

Wilson, B. Religion in sociological perspective. Oxford, Oxford University Press, 1982. 

Wixwat, M.; Saucier, G. Being spiritual but not religious. Current Opinion in Psychology, v. 

40, p. 121-125, 2021. 

Woodhead, L. The gods of modern spirituality. In: Steensland, B.; Kucinskas, J.; Sun, A. (org.). 

Situating spirituality: context, practice, and power. New York: Oxford University Press, 2022. 

Woodhead, L. The New Sociology of Religion. Social Sciences Bites, 5 nov. 2014. 

https://www.socialsciencespace.com/2014/11/linda-woodhead-on-the-new-sociology-of-

religion/. 

Woodhead, L. et al. (Eds.). Religions in the modern world. Traditions and transformations. New 

York: Routledge, 2002. 

Woodhead, L. 2012. New forms of public religion: findings and reflections from the 

AHRC/ESRC Religion and Society Programme. Paper presented at the New Forms of Public 

Religion Conference, St. John’s College, Cambridge, UK, September 5-7, 2012. 

Woodhead, L. The rise of ‘no religion’ in Britain: the emergence of a new cultural majority. 

Journal of the British Academy, v.4, p. 245-61, 2016. Doi: 10.5871/jba/004.245. 

Wuthnow, R. After heaven: spirituality in America since the 1950s. Berkeley: University of 

California Press, 1998. 

Yinger, J. M. The Scientific Study of Religion. New York: Macmillan, 1970. 

Žalec, B. Rosa’s Theory of Resonance: Its Importance for (the Science of) Religion and Hope. 

Religions, 12: 797, 2021. https:// doi.org/10.3390/rel12100797. 

Zinnbauer, B. J.; Pargament, K. Religiousness and spirituality. In: Paloutzian R. F.; Park, C. L. 

(Eds.). Handbook of the Psychology of Religion and Spirituality. New York: Guilford Press, 

2005. p 21–42. 

 

 

 

 

 

 

 

 



131 

 

APÊNDICE 1 – Base de dados de pesquisas realizadas no contexto internacional e brasileiro 

 

1. Vivianne Crowley (2014). O artigo de Vivianne Crowley,  “Standing up to be counted”, 

baseia-se em dados dos censos britânicos de 2001 e 2011 (Office for National Statistics, 2012; 

General Register Office for Scotland, 2010; Northern Ireland Statistics and Research Agency, 

2013), em uma pesquisa de campo conduzida pela própria autora com 1.706 respondentes 

pagãos no Reino Unido, além de uma ampla base bibliográfica sobre o Paganismo 

contemporâneo. 

2. Linda Woodhead (2016). O artigo baseia-se em pesquisas empíricas conduzidas por Linda 

Woodhead entre 2013 e 2015, em parceria com o instituto YouGov, com amostras 

representativas da população adulta britânica. Também utiliza dados de séries históricas do 

British Social Attitudes Survey (desde 1983) e dos censos britânicos de 2001 e 2011. A autora 

dialoga com a literatura especializada em secularização e mudança cultural, além de incluir 

comparações internacionais com dados do Pew Research Center. 

Linda Woodhead (2022). Pesquisas empíricas e históricas realizadas ou acompanhadas por 

Linda Woodhead, incluindo o estudo etnográfico em Kendal (2000–2002), que resultou na obra 

The Spiritual Revolution (Heelas; Woodhead, 2005), e observações prolongadas em 

Glastonbury (2010–2020). Também incorpora pesquisas realizadas em parceria com Helen 

Berger nos Estados Unidos (Berger, 2019). A autora dialoga ainda com importantes 

contribuições acadêmicas sobre espiritualidade contemporânea, como Sointu; Woodhead 

(2008), Snook (2015), Harvey (2005), Taylor (1989, 2002), bem como com figuras históricas e 

filosóficas como Vivekananda (1893), Besant (1914), Chesterton ([1908] 1961) e Watts (1972). 

3. Gary Bouma (2020). O texto baseia-se em análises de dados dos censos australianos de 2011 

e 2016, especialmente quanto à identificação religiosa e mobilidade residencial em nível de 

unidades geográficas SA2 (Statistical Areas Level 2), com foco na cidade de Melbourne. 

4. Anna Halafoff e colaboradores (2020). Estudos empíricos realizados na Austrália e no 

Canadá: Interaction Study (2013–2014), com jovens envolvidos em movimentos inter-

religiosos australianos; Religion, Gender and Sexuality among Youth in Canada (RGSY) (2012–

2014), com survey aplicado a jovens de 18 a 25 anos; e Worldviews of Australian Generation 

Z (AGZ) (2016–2018), que incluiu grupos focais, survey nacional com adolescentes e 

entrevistas em profundidade. O estudo dialoga com abordagens contemporâneas da sociologia 



132 

 

da religião, como Lived religion (McGuire, 2008),  Everyday religion (Ammerman, 2007, 

2013), New forms of public religion (Woodhead, 2012) e o conceito de superdiversidade 

(Vertovec, 2007). 

Anna Halafoff e colaboradores (2023). Pesquisas empíricas realizadas na Austrália: The 

Worldviews of Australia’s Generation Z (AGZ); Religious Diversity in Australia (RDA), 

centrado nas múltiplas dimensões da diversidade religiosa no país; Conspirituality, Science and 

COVID-19 in Australia (CSCA), que analisou as interseções entre espiritualidade, ciência e 

desinformação durante a pandemia. 

5. Rafael Ruiz Andrés (2025). Esse estudo utiliza principalmente os barômetros do Centro de 

Investigaciones Sociológicas (CIS), como os estudos ISSP de 1998 (ESTUDO 2301), 2008 

(ESTUDO 2776) e 2017 (ESTUDO 3197), além do relatório do Pew Research Center (2018) 

sobre religião na Europa Ocidental. A análise qualitativa baseia-se em 22 entrevistas em 

profundidade com indivíduos não religiosos, complementadas por etnografia em espaços 

secularistas. Para comparações internacionais, referencia-se o projeto Understanding 

Unbelief (Bullivant et al, 2019) e estudos sobre nones no Canadá (Thiessen; Wilkins-

Laflamme, 2020) e América Latina (Bravo Vega, 2024). 

6. Pablo Semán (2021). Pablo Semán baseia sua análise em uma etnografia de longa duração 

realizada entre 1996 e 2000 no bairro popular de Aurora, na zona sul da Grande Buenos Aires. 

A pesquisa combinou corresidência, observação participante e cerca de 120 entrevistas 

distribuídas por gênero e faixa etária. O autor acompanhou católicos, evangélicos e adeptos de 

práticas religiosas informais, focando nas experiências cotidianas de religiosidade vivida, nos 

atravessamentos entre fé, política, terapias populares e culturas juvenis, e na composição 

sincrética de trajetórias espirituais em contexto de precarização social. 

7. Cludia Ritz e Flávio Senra (2022). Pesquisa empírica realizada pela autora Claudia Danielle 

Andrade Ritz, no contexto universitário, com metodologia quantitativa e qualitativa mista, 

usando questionário estruturado digital. Foi aplicada entre alunos da graduação (disciplina de 

Cultura Religiosa) e da pós-graduação em Ciências da Religião na PUC Minas. Amostragem 

não probabilística, com 75 participantes, realizada em setembro de 2020. 

8. Clóvis Ecco e Carolina Lemos (2022). Pesquisa empírica qualitativa por meio de entrevistas 

semiestruturadas com participantes de cursos de Psicologia Transpessoal na UNIPAZ Goiás, 



133 

 

entre 2020 e 2021. Os participantes foram questionados sobre suas crenças, práticas espirituais 

e fontes de sentido existencial. 

9. Claudia Ritz (2023). Pesquisa de natureza mista (quantitativa e qualitativa). Instrumento: 

questionário estruturado digital com 40 questões. Amostra: Jovens universitários (graduação e 

pós-graduação) da PUC Minas, participantes da disciplina “Cultura Religiosa”.  Abordagem: 

Exploratória, com foco na compreensão simbólica dos conceitos de religião e espiritualidade 

conforme a linguagem dos próprios participantes. 

10. Flávio Rodrigues (2023). Pesquisa de campo, com entrevistas semiestruturadas com 10 

participantes da cena headbanger de Belo Horizonte. 

11. Kevin Kossar Furtado (2022). Pesquisa qualitativa baseado em entrevistas e observação 

participante entre praticantes brasileiros ligados ao movimento de Osho. 

12. Deis Siqueira (2008). Resulta de mais de uma década de investigações realizadas no 

Departamento de Sociologia da Universidade de Brasília (UnB), com apoio do CNPq. Utiliza 

dados de uma pesquisa internacional comparada sobre religião e esoterismo, com quase 4.000 

estudantes universitários de 16 universidades em 10 países, incluindo Brasil, Argentina, EUA 

e países europeus. 

13. Cassiano Silva, Ana Paula Cavalcanti e Carlos Cavalcanti (2020). Pesquisa empírica 

mista, com características quantitativas: aplicação e análise estatística do SpNQ; e 

qualitativas/interpretativas: uso da Teoria Geral do Imaginário (TGI) para interpretar os dados, 

com enfoque antropológico e simbólico; transdisciplinaridade: integra saberes da enfermagem, 

psicologia social, ciências da religião e antropologia simbólica. 

14. Silas Guerriero,  et al (2020). Pesquisa qualitativa empírica de campo: estudo piloto 

exploratório, com entrevistas realizadas com 13 terapeutas holísticos em São Paulo e 

Florianópolis; utilização de entrevistas semiestruturadas, seguidas de análise de conteúdo das 

respostas. 

15. Rodrigo Toniol (2017). Pesquisa etnográfica com foco em um hospital público de Porto 

Alegre, por meio de observação participante, entrevistas e análise documental, cruzando esses 

dados com uma revisão crítica da literatura antropológica e sociológica sobre espiritualidade, 

saúde e religião. 



134 

 

16. Carlos Steil e Rodrigo Toniol (2011). Pesquisa etnográfica qualitativa, com uso de 

observação participante, diário de campo e entrevistas. Rodrigo Toniol participou ativamente 

das caminhadas e interações com os ecocaminhantes. 

17. Leandro de Paula (2020). Pesquisa documental com revistas, livros, entrevistas públicas, 

fundações e discursos institucionais. Foco mais genealógico e discursivo do que de campo 

etnográfico. 

18. Asher Brum (2020). Pesquisa etnográfica qualitativa: trabalho de campo realizado em 2019 

na cidade de Campo Grande (MS); observação participante das visitas semanais feitas pelas 

freiras às famílias de crianças e adolescentes com HIV/AIDS. 

19. Jorge Ribeiro (2013). Pesquisa mista com ênfase qualitativa e interpretativa: apresenta 

resultados da pesquisa longitudinal “Perfil da Religiosidade do Universitário” (PUC-SP), com 

4.500 participantes em quatro edições; questionários com perguntas fechadas, frases 

ponderadas e questões abertas; análise de dados censitários com micro dados dos Censos do 

IBGE para mapear o crescimento e a diversidade dos sem religião. 

20. Flávio Senra, Izabella Carvalho e José Vieira (2020). Pesquisa quantitativa: baseada na 

análise dos dados do Censo Demográfico de 2010 e na elaboração de mapas temáticos de 

distribuição espacial dos sem religião em Belo Horizonte. Pesquisa qualitativa: baseada em 

entrevistas e escuta de relatos de pessoas autodeclaradas sem religião, coletadas por meio de 

pesquisa de campo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



135 

 

APÊNDICE 2 – Quadros comparativos das disciplinas de Espiritualidade e Saúde 

 

 

Quadro 1: Panorama geral das disciplinas 

 

 

IES Disciplina Centro/Núcleo/Departamento CH Tipo Natureza Período 

PUCRS 
Espiritualidade na Prática 

Médica 

Núcleo de Formação Específica 

em Neurociências 
15 Optativa Confessional 

2020.2 

2022.1 

2023.1 

2025.1 

UERJ Espiritualidade e Saúde 

Faculdade de Ciências 

Médicas/ Departamento de 

Ciências Médicas Integradas 

40 Optativa Pública 2019.2* 

UFF Medicina e Espiritualidade 
Núcleo de Estudos em Saúde, 

Medicina e Espiritualidade 
30 Optativa Pública 2023.1 

UFOP Saúde e Espiritualidade 

Escola de Medicina / 

Departamento de Cirurgia, 

Ginecologia e Obstetrícia e 

Propedêutica – DECGP 

45 Optativa Pública N/D 

UFPB Espiritualidade e Saúde 

Centro de Ciências Médicas – 

CCM / Departamento de 

Promoção da Saúde – DPS 

32 Optativa Pública 2022.1 

UNEB 
Psicologia Médica e 

Espiritualidade 

Departamento de Ciências da 

Vida 
30 Obrigatória Pública 2015.1 

UNIFESP Espiritualidade e Medicina 
Centro de História e Filosofia 

das Ciências da Saúde 
18 Optativa Pública 2022.2 

UNITAU Espiritualidade e Saúde Departamento de Medicina 60 Obrigatória Privada N/D 

USP 
Saúde e 

Espiritualidade/Religiosidade 

Faculdade de Medicina 
15 Optativa Pública 2021.2 

 

 

Quadro 2: metodologia de ensino e avaliação 

 

 

IES Metodologia de Ensino Procedimentos de Avaliação 

PUCRS 

Aulas expositivo-dialogadas; uso de 

multimídia; elaboração de ensaio pessoal 

sobre espiritualidade e prática médica; 

rodas de discussão. 

60%: ensaio pessoal; 40%: Ensaio 

sobre “Espiritualidade e o Aluno de 

Medicina”. Presença e participação 

também são critérios. 

UERJ Não disponível Não disponível 

UFF 

Integração entre ciência e 

espiritualidade; abordagem holística; 

teoria e prática com estudos de caso, 

seminários e grupos; foco em cuidado 

compassivo. 

Presença; participação em grupos; 

avaliação teórica (seminário e relato de 

caso); avaliação prática (autonomia e 

integração teoria-prática). 

                                                 
* A disciplina Espiritualidade e Saúde foi implantada na UERJ no segundo semestre de 2019. 

https://www.hupe.uerj.br/?p=9735. Acesso em: 01/05/2025. 

https://www.hupe.uerj.br/?p=9735


136 

 

IES Metodologia de Ensino Procedimentos de Avaliação 

UFOP Não disponível Não disponível 

UFPB 

Vivencial e dialógica; aprendizagem 

significativa; protagonismo estudantil; 

uso de filmes, textos, histórias de vida, 

rodas de conversa e convidados. 

Avaliação contínua: participação 

síncrona e assíncrona, produção textual 

crítica-reflexiva, e reflexão coletiva ao 

final de cada unidade. 

UNEB 

Aulas expositivas, debates, seminários 

em grupo; discussão de artigos e 

situações práticas ligadas à clínica 

ampliada. 

Avaliação crítica de anamnese; 

apresentação de seminários; discussão 

de vivências práticas relacionadas ao 

conteúdo. 

UNIFESP 

Estudo de casos, discussões em grupo, 

levantamento bibliográfico e exposições 

teóricas; uso de recursos tecnológicos e 

ambiente virtual. 

Avaliação processual: assiduidade, 

participação, intervenções; texto 

reflexivo final sobre temas discutidos. 

UNITAU Não disponível Não disponível 

USP 

Metodologias ativas: exposição 

dialogada, grupos, vídeos, role play, 

game, casos clínicos, júri simulado, 

experiências hospitalares e debriefing 

reflexivo. 

Avaliação teórica (prova); avaliação 

prática (paciente simulado e técnica 

FICA); participação e desempenho em 

atividades práticas e em grupo. 

 

 

Quadro 3: presença de autores de viés científicos vs. espiritual/religiosos 

 

 

IES Predomínio Científico 
Predomínio 

Espiritual/Filosófico 
Orientação Epistemológica 

PUCRS 
Koenig, Flannelly, 

Lucchetti 

Viktor Frankl, Nouwen, 

Torralba 

Científica com abertura 

teológica (ênfase em bioética e 

neurociência) 

UERJ 
Koenig, Lucchetti, 

Fenwick 

Jung, Kübler-Ross, 

Williams 

Interdisciplinar: Medicina baseada 

em evidências + filosofia/psicologia 

UFOP Koenig, Sagan, Chopra Röhr, Salgado 

Científica com viés 

filosófico (debate ciência × 

espiritualidade) 

UFPB 
Vasconcelos, Remen, 

Fontão 
Leonardo Boff 

Híbrida: Saúde pública + 

espiritualidade humanista 

UNEB 
Koenig, Dalgalarrondo, 

Panzini 

Freud (via Osborne), 

Jung 

Psicológica: Integra psicopatologia e 

espiritualidade 

UNIFESP – 
Frankl, Nietzsche, 

Bauman, Dostoiévski 

Filosófica/Existencialista: Foco no 

"sentido da vida" 

UNITAU 
Koenig, Lucchetti, 

Puchalski 

Capra (filosofia da 

ciência) 

Biomédica: Medicina baseada em 

evidências 



137 

 

IES Predomínio Científico 
Predomínio 

Espiritual/Filosófico 
Orientação Epistemológica 

USP 
Koenig, Lucchetti, 

Moreira-Almeida 
– 

Científica rigorosa: Foco em 

pesquisas e protocolos clínicos 

(FICA) 

 

 

Quadro 4: interdisciplinaridade e variedade de áreas 

 

 

IES Áreas Abrangidas Grau de Interdisciplinaridade 

PUCRS 
Medicina, neurociência, bioética, 

teologia, psicologia 
Alta (integra até antropologia teológica) 

UERJ 
Medicina, psicologia, filosofia, bioética, 

terapias integrativas 
Alta (diversas áreas) 

UFOP Medicina, filosofia, ética Média (debate ciência × espiritualidade) 

UFPB 
Medicina, física, espiritualidade 

científica, filosofia oriental, educação 

Alta (diálogo ciência–espiritualidade–

cultura) 

UNEB 
Psicologia, psiquiatria, religião, 

educação 

Média-Alta (foco em psicologia 

médica) 

UNIFESP Filosofia, literatura, psicologia Média (ênfase em humanidades) 

UNITAU 
Psicologia, espiritualidade, saúde 

coletiva 

Média (ênfase na integração clínica-

pessoal) 

USP Medicina, psicologia, saúde pública Média (foco em pesquisas clínicas) 

 

Quadro 5: atualidade e diversidade geográfica 

 

IES 
Obras Recentes  

(últimos 10 anos) 

Diversidade 

Geográfica 
Pluralismo  

PUCRS 
60% (ex.: Koenig, 2012; 

Flannelly, 2017) 

Alta (autores EUA, 

Brasil, Europa) 

Catolicismo, espiritismo, 

agnosticismo. 

UERJ 
50% (ex.: Steinhauser, 2017; 

Williams, 2015) 

Média (predomínio 

ocidental) 
Jung, Kübler-Ross 

UFOP 
40% (ex.: Chopra, 2012; 

Röhr, 2013) 
Média (EUA, Brasil) Espiritualidade laica 

UFPB 

80% (ex.: Capra, 2014; 

Koenig 2012; Damasio, 

2018) 

Alta (América Latina, 

EUA, Europa) 

Ciência, espiritualidade, 

religiões diversas 

UNEB 
50% (ex.: Ribeiro, 2017; 

Silva, 2020) 

Alta (África, Brasil, 

povos originários) 

Afro-brasileira, indígena, 

cristã. 

UNIFESP 
30% (ex.: Frankl, 2021; 

Harari, 2020) 

Alta (Rússia, Brasil, 

Europa) 

Existencialismo, 

cristianismo. 



138 

 

IES 
Obras Recentes  

(últimos 10 anos) 

Diversidade 

Geográfica 
Pluralismo  

UNITAU 
40% (ex.: Moreira-Almeida, 

2014; Ribeiro, 2014) 
Média (Brasil, EUA) 

Humanismo espiritual, 

acolhimento. 

USP 
70% (ex.: Lucchetti, 2017; 

Vitorino, 2018) 

Baixa (foco em 

literatura anglófona) 

Limitado (sem autores 

religiosos) 

 

 

Quadro 6: função pedagógica da bibliografia 

 

 

IES Função Principal Exemplos 

PUCRS 
Formação técnica + reflexão 

ética 

Ensaios sobre burnout, bioética, espiritualidade 

na prática clínica 

UERJ Aprofundamento teórico 
Revisões sistemáticas, bioética, filosofia da 

medicina 

UFOP Debate ciência × espiritualidade Deepak Chopra, Carl Sagan 

UFPB Formação ampla e introdutória 
Koenig, Capra, textos didáticos sobre 

espiritualidade 

UNEB 
Questionamento crítico e 

cultural 

Espiritualidade africana, indígena e 

decolonialidade 

UNIFESP Reflexão existencial Frankl, Nietzsche, Bauman 

UNITAU 
Desenvolvimento humanista e 

empático 

Textos sobre empatia, acolhimento e prática 

integrativa 

USP Ferramentas clínicas Protocolo FICA, pesquisas em saúde mental 

 

 

Quadro 7: Síntese Final – Bibliografias sobre Espiritualidade na Formação em Medicina 

 

 

IES Orientação Dominante Destaque 

PUCRS Científica-teológica Neurociência + bioética 

UERJ Interdisciplinar Medicina integrativa + filosofia crítica 

UFOP Espiritualidade/ Religiosa Deepak Chopra + Carl Sagan 

UFPB 
Integradora (ciência e 

espiritualidade) 
Espiritualidade ampla (Koenig, Capra) 

UNEB Crítica e intercultural Diversidade religiosa + decolonialidade 

UNIFESP Filosófica-científica 
Existencialismo (Frankl/Nietzsche) + 

espiritualidade crítica 

UNITAU Humanista-espiritualista Empatia clínica + acolhimento espiritual 

USP Biomédica-fenomenológica 
Pesquisas clínicas (FICA) + abordagem 

experiencial 



139 

 

APÊNDICE 3 – A espiritualidade (não religiosa) em revistas qualificadas das áreas de Ciências 

Sociais e de Ciências da Religião e Teologia 

 

Com o objetivo de verificar em que medida essas publicações vêm se interessando por 

fenômenos espirituais contemporâneos, sobretudo aqueles que parecem escapar das formas 

religiosas tradicionais, realizamos um levantamento rigoroso em revistas qualificadas das áreas 

de Ciências Sociais e de Ciências da Religião e Teologia. A seguir, apresentamos dois quadros 

resultantes dessa pesquisa analisada na seção 3.2. 

 

Quadro 1: Artigos/Dossiês com a palavra-chave “espiritual/espiritualidade” nos títulos de 

artigos na área de Ciências Sociais.* 

 

Revista 

Qualis 

Período 

Pesquisado 

Artigos/Dossiês com 

“espiritual/espiritualidade” no 

título 

Tipo de abordagem 
Nível de 

Interesse 

RBCS (A1) 1997–2025 Nenhum – Nenhum 

Cadernos 

CRH (A1) 
1987–2025 2 artigos 

1 institucional; 1 

espiritualidade 

ecológica 

Pontual 

DADOS 

(A1) 
1966–2025 Nenhum – Nenhum 

RBCP (A1) 2009–2020 Nenhum – Nenhum 

Sociologias 

(A1) 
1999–2024 Nenhum – Nenhum 

Revista de 

Antropologia 

(A1) 

1953–2025 3 artigos com "espiritual" 

Predomínio de 

espiritismo e 

tradições religiosas 

Moderado 

Sociedade e 

Estado (A1) 
1986–2024 

3 artigos com "espiritualidade" no 

título 

Alguns com enfoque 

mais aberto, mas 

ligados a religião 

Moderado 

(com 

ressalvas) 

Tempo 

Social 

(A1) 

1999–2024 Nenhum 
Apenas espiritismo 

(fora do escopo) 
Nenhum 

Civitas (A1) 2001–2025 1 artigo 

Espiritualidade 

individualizada 

entre religiosidade e 

secularidade 

Pontual 

                                                 
* Integram esse levantamento as seguintes revistas na área de Ciências Sociais: Revista Brasileira de Ciências 

Sociais (RBCS); Cadernos CRH; DADOS – Revista de Ciências Sociais; Revista Brasileira de Ciência Política 

(RBCP); Sociologias; Revista de Antropologia; Revista Sociedade e Estado; Tempo Social – Revista de Sociologia 

da USP; Civitas – Revista de Ciências Sociais; Ciências Sociais em Revista; Religião & Sociedade. 



140 

 

Revista 

Qualis 

Período 

Pesquisado 

Artigos/Dossiês com 

“espiritual/espiritualidade” no 

título 

Tipo de abordagem 
Nível de 

Interesse 

Ciências 

Sociais em 

Revista (A3) 

2005–2024 Nenhum 
Apenas espiritismo 

institucional 
Nenhum 

Religião & 

Sociedade 

(A2) 

1977–2024 
14 artigos + 2 dossiês com 

“espiritualidade” no título 

Diversas 

abordagens, 

incluindo 

espiritualidade “não 

religiosa” 

Alto 

(exceção 

notável) 

 

Quadro 2: Presença da espiritualidade (geral e “não religiosa”) nos artigos de dossiês na área 

de Ciências da Religião e Teologia.* 

 

 

Nº 
Revista 

(Qualis) 
Título do Dossiê 

Total 

de 

Artigos 

Aborda 

Espiritualidade 

Foco em 

Espiritualidade  

"não religiosa" 

1 
Religare 

(A3) 
Espiritualidade e saúde (2007) 7 

6 

(85,7%) 

1 

(14,3%) 

2 
Horizonte 

(A1) 
Espiritualidades não religiosas (2014) 10 

10 

(100%) 

7 

(70%) 

3 
Interações 

(A2) 
Espiritualidade e saúde (2016) 8 

8 

(100%) 

4 

(50%) 

4 
Reflexus 

(A2) 
Espiritualidade e cuidado (2019) 7 

7 

(100%) 

2 

(28,6%) 

5 
Caminhos 

(A2) 
Espiritualidades (2019) 13 

13 

(100%) 

5 

(38,5%) 

6 
Paralellus 

(A2) 
Espiritualidades Indígenas (2020) 5 

5 

(100%) 

3 

(60%) 

7 
Caminhos 

(A2) 
Religião, espiritualidade e saúde (2020) 10 

7 

(70%) 

4 

(40%) 

8 Rever (A1) Espiritualidade e saúde (2020) 14 
13 

(93%) 

7 

(50%) 

9 Unitas (A4) 
Espiritualidades Contemporâneas 

(2020) 
5 

3 

(60%) 

1 

(20%) 

10 
Horizonte 

(A1) 
Espiritualidade e saúde I (2021) 13 

11 

(84,6%) 

6 

(46,1%) 

11 
Caminhos 

(A2) 

Novos movimentos religiosos e 

espiritualidades laicas (2022) 
9 

8 

(88,9%) 

7 

(77,8%) 

                                                 
* Integram esse levantamento as seguintes revistas na área de Ciências da Religião e Teologia: Religare 

(PPGCR/UFPB); Horizonte (PPGCR/PUC-MG); Interações (PPGCR/DCR/PUC-MG); Plura (Revista de Estudos 

de Religião/ ABHR); Reflexus (MBA-ES); Caminhos (PPGCR/PUC-GO); Paralellus (Revista de Estudos de 

Religião - UNICAP); Rever (Revista de Estudos da Religião/ PUC-SP); Unitas (Revista Eletrônica de Teologia e 

Ciências das Religiões/FUV-ES).  



141 

 

Nº 
Revista 

(Qualis) 
Título do Dossiê 

Total 

de 

Artigos 

Aborda 

Espiritualidade 

Foco em 

Espiritualidade  

"não religiosa" 

12 
Horizonte 

(A1) 
Espiritualidade e saúde II (2022) 4 

4 

(100%) 

2 

(50%) 

13 Plura (A3) Educação e espiritualidade (2022) 12 
12 

(100%) 

7 

(58,3%) 

14 
Interações 

(A2) 
Espiritualidade e saúde (2023) 8 

6 

(75%) 

2 

(25%) 

15 Rever (A1) Os sem religião (2023) 5 
3 

(60%) 

3 

(60%) 

16 
Reflexus 

(A2) 

Religião, espiritualidade e qualidade de 

vida (2023) 
11 

11 

(100%) 

6 

(54,5%) 

17 
Paralellus 

(A2) 

Religiões, espiritualidades e educação 

(2023) 
6 

4 

(66,7%) 

1 

(16,7%) 

18 
Caminhos 

(A2) 

Os espiritualismos em perspectiva 

(2024) 
10 

10 

(100%) 

7 

(70%) 

19 
Interações 

(A2) 

Sem religião - Facetas da crença não 

afiliada (2024) 
8 

4 

(50%) 

3 

(37,5%) 

 


