UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA - UFPB
CENTRO DE CIENCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES - CCHLA
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM SOCIOLOGIA - PPGS

A espiritualidade “nio religiosa” como busca de
significado e conexdo na modernidade tardia: uma analise
a partir da teoria da ressonancia de Hartmut Rosa.

NESTOR FIGUEIREDO

Jodo Pessoa — PB
2025



UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA - UFPB
CENTRO DE CIENC’IAS HUMANAS, LETRAS E ARTES - CCHLA
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM SOCIOLOGIA - PPGS

A espiritualidade “nao religiosa” como busca de
significado e conexdo na modernidade tardia: uma analise
a partir da teoria da ressonancia de Hartmut Rosa.

NESTOR FIGUEIREDO

Jodo Pessoa — PB
2025



NESTOR FIGUEIREDO

A espiritualidade “nao religiosa” como busca de
significado e conexdo na modernidade tardia: uma analise
a partir da teoria da ressonancia de Hartmut Rosa.

Dissertacdo apresentada ao Programa de
Pds-Graduacdo em Sociologia, Centro de
Ciéncias Humanas, Letras e Artes da
Universidade Federal da Paraiba, como
requisito final para obtencdo do titulo de
mestre em Sociologia.

Area de concentragdo: Sociologia.
Linha de Pesquisa: Poder, Cultura e Critica.

Orientadora: Prof.2 Dr.2 Simone Magalh&es Brito

Jodo Pessoa — PB

2025



Catalogag¢io na publicacgdo
Secdo de Catalogagdo e Classificacdo

F475e Figueiredo, Nestor.

A espiritualidade 'ndo religiosa' como busca de
significado e conexdo na modernidade tardia: uma
analise a partir da teoria da ressonancia de Hartmut
Rosa / Nestor Figueiredoc. - Jodo Pessoa, 2025,

141 £. : il.

Orientacgdo: Simene Magalhdes Brito.
Dissertacdo (Mestradc) - UFPB/CCHLA.

1. Scciclogia. 2. Cultura e critica. 3. Tecria da
ressondncia - Hartmut Rosa. I. Brito, Simone Magalhdes.

II. Titulo.

UFPB/BC CDU 31{(043)

Elaborado por GRACILENE BARBOSA FIGUEIREDD - CRB-15/7%4




29/08/2025, 12:03 sipac.ufpb.br/sipac/protocolo/documento/documento_visualizacao.jsf?idDoc=4493557

MINISTERIO DA EDUCAGAO
UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA

ATA N° 31/2025 - PPGS (11.01.15.73)

N° do Protocolo: NAO PROTOCOLADO
Jodo Pessoa-PB, 01 de Agosto de 2025

ATA DA REUNIAO DA BANCA EXAMINADORA COMPOSTA PARA
AVALIAR A(O) DISCENTE NESTOR PINTO DE FIGUEIREDO JUNIOR

Aos 28 dias do més de agosto de 2025, as 14:00 horas, por videoconferéncia, realizou-se a sessdo piblica de
defesa de Dissertagdo, intitulada: “A espiritualidade “n3o religiosa” como busca de significado e conexdo na
modernidade tardia: uma andlise a partir da teoria da ressondncia de Hartmut Rosa”, apresentada pela(o)
discente NESTOR PINTO DE FIGUEIREDO JUNIOR, estando a Comissdo Examinadora composta pelos docentes:
SIMONE MAGALHAES BRITO (Orientagdo), MIQUELI MICHETTI (PPGS/UFPB) e ANTONIO GIOVANNI BOAES
GONCALVES (UFMA). Dando inicio aos trabalhos, a Professora Simone Magalhdes Brito, na qualidade de
Presidente da Comissdo, convidou os demais integrantes da Banca Examinadora para compor a mesa. Em
seguida, foi concedida a palavra afo) defendente para expor uma sintese de sua dissertagdo que,
posteriormente, foi arguida pelos membros da comissdo examinadora. Encerrados os trabalhos de arguigdo, os
examinadores deram o parecer final sobre a dissertacdo, a qual foi atribuido o conceito de APROVADA. A seguir
foi encerrada a reunido, devendo a Universidade Federal da Paraiba, apds o(a) discente cumprir todas as etapas
e exigéncias do PPGS, de acordo com a lei, expedir o respectivo Diploma de MESTRE em SOCIOLOGIA.

(Assinado digi em 29/ 25 11:14 ) (Assinado digitalmente em 28/08/2025 18:02 )
MIQUELI MICHETTI SIMONE MAGALHAES BRITO
COORDENADOR(A) DE CURSO PROFESSOR DO MAGISTERIO SUPERIOR
Matricula: 2425306 Matricula: 1363922

Processo Associado: 23074.076667/2025-26

Para verificar a autenticidade deste documento entre em https://sipac.ufpb.br/documentos/ informando seu
namero: 31, ano: 2025, documento(espécie): ATA, data de emissdo: 01/08/2025 e o codigo de verificagao:
b78aef6413

Documente assinado digitalmente

vb ANTONIO GIOVANNI BOAES GONCALVES
g L] Data: 29/08/2025 12:19:38-0300
Verifique em hitps://validar.iti.gov.br

https://sipac.ufpb.brisipac/protocolo/documento/decumento_visualizacao.jsf?idDoc=4493557

iv



MINISTERIO DA EDUCACAO
UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA FOLHA DE ASSINATURAS
SISTEMA INTEGRADO DE PATRIMONIO, ADMINISTRACAO E CONTRATOS

Emitido em 29/08/2025

ATA N° 1/2025 - PPGS (11.01.15.73)
(N° do Documento: 1)

(IN° do Protocolo: NAO PROTOCOLADQ)

(Assinado digitalmente em 29/08/2025 12:50 )
ELIZABETE ALMEIDA DA COSTA
ASSISTENTE EM ADMINISTRACAO
1886866

Para verificar a autenticidade deste documento entre em https://sipac ufpb br/documentos/ informando seu niimero: 1,
ano: 2025, documento (espécie): ATA, data de emissao: 29/08/2025 ¢ o codigo de verificacdo: a32af6e875



A humanidade.

Vi



Agradecimentos
Aos meus pais, pelo investimento consciente em minha formacéo;

A minha esposa, pela parceria, paciéncia e apoio em cada etapa da jornada;
Aos meus mestres, por serem parte essencial desse percurso.

vii



“Nonada. O diabo n&o ha! E o que eu digo, se for... Existe € homem humano. Travessia ”.

(Guimarées Rosa)

viii



Resumo

FIGUEIREDO, Nestor. 4 espiritualidade “ndo religiosa” como busca de significado e conexdo
na modernidade tardia: uma analise a partir da teoria da ressonancia de Hartmut Rosa. 2025.
141p. Dissertacdo (Mestrado em Sociologia). Universidade Federal da Paraiba, Jodo Pessoa,
2025.

Esta dissertacdo propde uma critica a nocao de espiritualidade “ndo religiosa” e investiga seus
usos contemporaneos, especialmente no campo da saude e da formagdo médica. O trabalho
parte do diagnostico de que tal categoria apresenta fragilidades conceituais e epistemolégicas,
funcionando muitas vezes como uma metalinguagem religiosa disfarcada, pouco adequada ao
tratamento cientifico e a pluralidade das experiéncias existenciais contemporaneas. Para isso, a
pesquisa mobiliza a teoria da ressonancia de Hartmut Rosa como uma alternativa teorica e
metodoldgica, especialmente por meio do conceito de ressonancia vertical, capaz de descrever
experiéncias de sentido e conexdo sem recorrer ao aparato linguistico das formas religiosas. O
percurso analitico divide-se em quatro capitulos: (1) reconstrucdo critica das categorias
espiritualidade e secularizacdo na tradicdo socioldgica; (2) apresentacdo e analise da teoria da
ressonancia como alternativa relacional e critica; (3) mapeamento empirico da presenca da
espiritualidade na literatura e nos curriculos de disciplinas da medicina; e (4) articulacdo entre
os dados empiricos e o modelo analitico da ressonancia, com a sugestdo de uma sociologia da
religido pos-secular. A hipbtese central é que a teoria da ressonancia permitiria ampliar a analise
socioldgica de experiéncias existenciais — religiosas (espiritualidade/s) ou ndo —, superando
tanto o foco tradicional na crenca institucional quanto os limites da espiritualidade como
categoria geneérica. A dissertacao intenciona contribuir para a reflexao critica na sociologia da
religido e para uma abordagem teoricamente mais rigorosa e plural, inclusive na formacéo
médica, diante das demandas simbolicas contemporaneas por sentido e conexdo nha

modernidade tardia.

Palavras-chave: espiritualidade “nao religiosa”; sociologia da religido; Hartmut Rosa;

secularizacéo; ressonancia; medicina.



Abstract

FIGUEIREDO, Nestor. The ‘“non-religious” spirituality as a search for meaning and
connection in late Modernity: an analysis based on Hartmut Rosa’s theory of resonance. 2025.
141p. Dissertation (Master’s in Sociology). Federal University of Paraiba, Jodo Pessoa, 2025.

This dissertation offers a critique of the notion of “non-religious” spirituality and investigates
its contemporary uses, particularly in the field of health and medical education. It departs from
the diagnosis that this category presents conceptual and epistemological fragilities, often
functioning as a disguised religious metalanguage, ill-suited to scientific treatment and to the
plurality of contemporary existential experiences. To this end, the research mobilizes Hartmut
Rosa’s theory of resonance as a theoretical and methodological alternative, especially through
the concept of vertical resonance, capable of describing experiences of meaning and connection
without resorting to the linguistic apparatus of religious forms. The analytical path is divided
into four chapters: (1) critical reconstruction of the categories of spirituality and secularization
in sociological tradition; (2) presentation and analysis of the theory of resonance as a relational
and critical alternative; (3) empirical mapping of the presence of spirituality in academic
literature and in medical school curricula; and (4) articulation between empirical data and the
analytical model of resonance, suggesting a post-secular sociology of religion. The central
hypothesis is that the theory of resonance allows an expanded sociological analysis of
existential experiences — whether religious (spirituality/ies) or not — overcoming both the
traditional focus on institutional belief and the limits of spirituality as a generic category. This
dissertation aims to contribute to critical reflection in the sociology of religion and to a more
rigorous and plural theoretical approach — including in medical education — in light of

contemporary symbolic demands for meaning and connection in late modernity.

Keywords: “non-religious” spirituality; sociology of religion; Hartmut Rosa; secularization;

resonance; medicine.



Resumen

FIGUEIREDO, Nestor. La espiritualidad ‘“no religiosa” como busqueda de significado y
conexion en la modernidad tardia: un analisis a partir de la teoria de la resonancia de Hartmut
Rosa. 2025. 141p. Disertacion (Maestria en Sociologia). Universidad Federal de Paraiba, Jodo
Pessoa, 2025.

Esta disertacion propone una critica a la nocién de espiritualidad “no religiosa” y examina sus
usos contemporaneos, especialmente en el campo de la salud y la formacién médica. Parte del
diagnédstico de que dicha categoria presenta fragilidades conceptuales y epistemoldgicas,
funcionando muchas veces como una metalengua religiosa encubierta, poco adecuada al
tratamiento cientifico y a la pluralidad de las experiencias existenciales contemporaneas. Para
ello, la investigacion moviliza la teoria de la resonancia de Hartmut Rosa como una alternativa
tedrica y metodoldgica, en particular a través del concepto de resonancia vertical, capaz de
describir experiencias de sentido y conexion sin recurrir al aparato linguistico de las formas
religiosas. El recorrido analitico se divide en cuatro capitulos: (1) reconstruccién critica de las
categorias de espiritualidad y secularizacion en la tradicion socioldgica; (2) presentacién y
analisis de la teoria de la resonancia como alternativa relacional y critica; (3) mapeo empirico
de la presencia de la espiritualidad en la literatura académica y en los planes de estudio de las
facultades de medicina; y (4) articulacién entre los datos empiricos y el modelo analitico de la
resonancia, con la propuesta de una sociologia de la religién pos-secular. La hipotesis central
es que la teoria de la resonancia permite ampliar el analisis sociologico de las experiencias
existenciales — religiosas (espiritualidad/es) o no —, superando tanto el enfoque tradicional en
la creencia institucional como los limites de la espiritualidad como categoria genérica. La
disertacion pretende contribuir a la reflexion critica en la sociologia de la religiéon y a un enfoque
teorico mas riguroso y plural — también en la formacion médica — ante las demandas

simbolicas contemporaneas de sentido y conexion en la modernidad tardia.

Palabras clave: espiritualidad “no religiosa”; sociologia de la religion; Hartmut Rosa;

secularizacién; resonancia; medicina.

Xi



Sumario

INTRODUGAOQ ..ottt ettt 12
CAPTTULO Lottt 22
A ideia de uma espiritualidade para além do religios0...........cccevveveiieieeis s 22
1.1 A sociologia da religiéo e a secularizagdo como teoria dominante............c.cccevvueneee. 22

1.2 A espiritualidade no contexto de uma modernidade (des)secularizada...................... 30

1.3 Algumas propostas de espiritualidade “ndo religiosa”..........ccoovriieriiiiienieniee i 38
CAPITTULO 2.t 46
A teoria da ressonancia: do CONtEXtO & PrOPOSTA .....c.veiveeiveiieieeie e 46
2.1 Teoria critica em sentido amplo e aceleracdo social ...........cccccevevieiieii v, 46

2.2 A nocao de ressonancia anterior e paralela a Hartmut ROSa ...........cccccoeviinininnnnnee 53

2.3 A teoria da ressonancia de Hartmut ROSa...........ccoereriiiniiiiiiieee e 58
CAPITULO 3 ...ttt 68
A dimensdo empirica da espiritualidade “nao religiosa”........cccoveeiiriiiriiieniie e 68
3.1 Estudos empiricos internacionais sobre a espiritualidade “ndo religiosa” ................. 69

3.2 Estudos empiricos brasileiros sobre a espiritualidade “ndo religiosa”...........cc.cocuee. 75

3.3 A espiritualidade nos cursos de Medicina: uma pesquisa amostral............c.ccoceveeee. 83
3.3.1 O contexto da espiritualidade nos cursos de MediCina..........ccccevereerveieseesnenenne 83
3.3.2 A presenca da espiritualidade nos cursos de MediCina ...........ccccceeveieeieceecieennenn, 89
CAPTTULO 4 ..ottt 96
Espiritualidade “ndo religiosa” a partir da teoria da ressonancia de Hartmut Rosa.............. 96
4.1 Religioso e ndo religioso como possibilidades de ressonancia vertical ..................... 96

4.2 A sociologia da religido e o contraponto da teoria da ressonancia.............cc.cceeeeee. 101

4.3 A ideia de uma sociologia da religido pOS-SECUIar ............ccoovviiiiiiiiiii e 106
CONCLUSAO . ...ttt 112
REFERENCIAS ...ttt sttt 116
APENDICE 1 - Base de dados de pesquisas realizadas no contexto internacional e brasileiro
................................................................................................................................................ 131
APENDICE 2 — Quadros comparativos das disciplinas de Espiritualidade e Satde............ 135

APENDICE 3 - A espiritualidade (n4o religiosa) em revistas qualificadas das areas de Ciéncias
Sociais e de Ciéncias da Religido € TeOIOGIA ..........curvririiiiieie et 139

Xii



INTRODUCAO

A presenca crescente de discursos e préaticas espirituais fora dos marcos religiosos
tradicionais tem desafiado as fronteiras analiticas da sociologia da religido. Desde o final do
século XX, observa-se um movimento de desinstitucionalizacéo, subjetivacéo e reconfiguracédo
de experiéncias espiritualizadas, em alguns casos sugerido por alguns autores como
espiritualidade “nao religiosa”. Trata-se de um fendmeno social relevante, associado a novos
modos de buscar sentido, pertencimento e conexdo com o mundo, muitas vezes em oposi¢ao
ou em distancia critica as religiosidades estabelecidas. No entanto, a propria expressdo
espiritualidade “ndo religiosa” demanda problematizacédo, e é sob essa chave critica que esta
dissertacdo propde aborda-la. A utilizacdo do termo espiritualidade para nomear experiéncias
ndo religiosas, nas quais se esperaria uma rejeicao da religiosidade institucional ou alternativa
ao invés de sua afirmacdo implicita, embute uma inevitavel “polui¢do simbolica” dessa
categoria, comprometendo tanto a clareza analitica quanto a eficacia descritiva do fenémeno,
na medida em que essa designacgdo reproduz ambiguidades normativas e epistemoldgicas: por
um lado, tende a diluir ou ocultar o conteudo historico-cultural do termo “espiritualidade”, com
seus vinculos religiosos indeléveis; por outro, apaga experiéncias que seriam ndo religiosas sob
um termo carregado de sentidos religiosos. Assim, quando esse discurso busca ampliar a
experiéncia existencial do sujeito no campo da saude, por meio de uma espécie de “pedagogia
da espiritualidade”, ele o faz utilizando uma metalinguagem religiosa que obscurece, mais do
que esclarece, a pluralidade das vivéncias contemporaneas, podendo ainda se configurar uma
forma de “criptorreligiosidade” em areas como medicina, com implicagdes praticas discutiveis.

E precisamente nesse impasse que a teoria da ressonancia desenvolvida por Hartmut
Rosa oferece uma alternativa tedrica promissora. Em vez de partir de categorias herdadas das
tradi¢Ges religiosas, Rosa propde compreender certas experiéncias humanas — de sentido,
conexao, afeto e transformagdo — como formas de ressonéancia: modos de relagéo responsiva
com o mundo que podem se manifestar tanto em contextos religiosos quanto nédo religiosos. Em
particular, a nocdo de ressonancia vertical permitiria descrever vivéncias existenciais
profundas, inclusive aquelas mobilizadas no cuidado em saude, sem a necessidade de recorrer
a uma terminologia religiosa (espiritualidade), oferecendo, assim, uma categoria mais
condizente com o fazer cientifico e com experiéncias desinstitucionalizadas. Ao mobilizar essa

proposta, esta dissertagcdo busca contribuir para uma critica das categorias utilizadas na interface



entre espiritualidade (religiosidade), saide e formac&o profissional. No entanto, ainda que se
proponha aqui como alternativa tedrico-metodologica a ideia de espiritualidade “néo religiosa”,
a teoria da ressonancia ndo € mobilizada como chave normativa ou explicativa totalizante. Ao
contrario, a dissertacdo também considera seus limites conceituais, normativos e politicos,
evidenciados por criticas recentes no campo da sociologia contemporanea. Trata-se, portanto,
de um uso instrumental e seletivo da proposta de Rosa, especialmente de seu conceito de
“ressondncia vertical”, que capturaria experiéncias de sentido e conexdo sem recorrer a
metalinguagem religiosa. O foco recai sobre sua contribui¢cdo metodoldgica e epistemoldgica
para a sugestdo de uma sociologia da religido pds-secular, centrada na qualidade das relaces
com o0 mundo, e ndo na crenga ou nas instituigdes religiosas.

Na area de salde, o debate sobre espiritualidade tem conquistado espaco crescente em
agendas internacionais e nacionais. A Organizacdo Mundial da Saude (OMS), a Organizacgédo
das Nacdes Unidas (ONU) e, mais recentemente, o Conselho Federal de Medicina (CFM), tém
sugerido a importancia de considerar a espiritualidade no cuidado integral. No Brasil, observa-
se uma ampliacdo progressiva de propostas pedagdgicas que integram espiritualidade a
formacdo médica, com o surgimento de disciplinas especificas, publicacbes cientificas e
politicas institucionais. No entanto, como demonstram os dados analisados nesta dissertagao,
essa incorporacdo tem sido feita de forma pouco sistematizada, frequentemente sem base
conceitual clara e sem dialogo com o debate mais avancgado realizado na sociologia da religido
ou em areas correlatas como a ciéncia da religido. Portanto, a dissertacdo visa substanciar este
diagnostico ao reconstruir criticamente os sentidos historicos e socioldgicos atribuidos a
espiritualidade, mostrando como essa categoria foi tratada, tensionada e ressignificada ao longo
do tempo. A partir dos classicos da sociologia da religido — como Durkheim, Weber, Simmel
— e de autores contemporaneos como Peter Berger, Linda Woodhead e Nancy Ammerman,
demonstra-se que esse tipo de espiritualidade, longe de constituir uma esséncia universal, seria
um constructo historico que ganhou mais centralidade nas Gltimas décadas, como resposta a
crise dos sistemas religiosos instituidos nas sociedades da modernidade tardia.

Ademais, o debate contemporaneo tem considerado essa espiritualidade como
linguagem alternativa para expressar dimensdes religiosas de sentido, valor e transcendéncia,
especialmente fora das formacoes religiosas tradicionais. Tal deslocamento ndo ocorre sem
ambivaléncias: para alguns, a espiritualidade seria uma privatizacao da fé ou um sintoma do
individualismo p6s-moderno; para outros, uma abertura a experiéncias relacionais, éticas e

existenciais que escapariam ao controle institucional. A dissertagdo examina ainda como essa
13



transformacdo implica disputas semaénticas e epistemologicas, que afetam diretamente os
modos de pesquisar, legislar e ensinar sobre o fendbmeno. Ao situar essa espiritualidade no
interior das transformacdes culturais e religiosas dessa modernidade, especialmente em relacéo
a tese da secularizacdo, pano de fundo de grande parte desta discussao, em articulacdo com a
teoria da ressonancia de Hartmut Rosa, este trabalho procura oferecer uma base conceitual
critica e contextualizada para descrever e analisar 0s usos do termo que observamos no campo
da medicina e sua respectiva formacao profissional. Por exemplo, no contexto internacional,
pesquisas conduzidas no Reino Unido (Woodhead, 2016) demonstram o crescimento de
espiritualidades alternativas centradas no bem-estar, autenticidade e agéncia individual,
frequentemente associadas a mulheres de profissdes de cuidado, como salde e educagdo. Essas
praticas, que incluem reiki, cristais, deidades pré-cristas e rituais domésticos, sdo orientadas por
valores contemporaneos como igualdade de género e respeito a diversidade.

Estudos quantitativos mais recentes (Woodhead, 2022) mostram que a identidade “sem
religido” se tornou majoritaria entre os jovens britdnicos, ndo como rejeicao da espiritualidade,
mas como critica a religiosidade institucional. Ainda que cerca de 40% rejeitem a ideia de uma
deidade, muitos afirmam crencas difusas em “algo maior”, energia ou forca vital —
evidenciando formas implicitas de religiosidade. Estudos semelhantes na Austrdlia e no
Canadé, realizados por Anna Halafoff e colaboradores (2020); Anna Halafoff, Andrew
Singleton e Ruth Fitzpatrick (2023), identificam a emergéncia de espiritualidades criticas e
hibridas entre jovens “nones” (nenhuma religiosidade), que articulam praticas como astrologia,
meditacdo, tarot e ativismo ecoldgico com valores éticos como justica climatica e direitos
sexuais. Aqui, a noc¢ao de “complexidade espiritual” busca descrever essa pluralidade fluida,
relacional e engajada, que desafia os modelos tradicionais de secularizacdo. Na América Latina,
dados do Pew Research Center (2014) e do Latinobarémetro (2017) apontam uma queda do
pertencimento religioso formal e o crescimento do grupo “sem religido”, acompanhado de
préaticas espirituais difusas, sincréticas e desinstitucionalizadas. Esses fendbmenos evidenciam
uma busca de sentido e conex@o que transcendem o0s marcos confessionais e demandam
abordagens analiticas mais adequadas a diversidade contemporanea, evidenciando a dificuldade
de modelos binarios classicos entre religiosidade e secularismo. Nesse sentido, o cenario de
transformacéo deste fenémeno tem sido acompanhado por uma critica metodoldgica crescente
as ferramentas utilizadas para medir religiosidade, espiritualidade e ndo-religi&o.

Lois Lee (2012; 2014), por exemplo, problematiza o uso de categorias genéricas como

“sem religidao” ou “nenhuma religido” em surveys e censos, que tendem a mascarar a
14



diversidade interna do campo n&o religioso. Identidades como ateus, agnésticos, espiritualistas
independentes, humanistas seculares ou praticantes de terapias alternativas sdo frequentemente
agrupadas sob rotulos homogéneos, dificultando a compreensdo da complexidade do fenémeno.
Estudos de Woodhead (2022) e Andrés (2025) reforcam essa critica a0 mostrar que muitos
nones mantém crencas em algo maior ou envolvimento com préaticas espirituais, embora
distantes das instituicGes religiosas. Para Lee, € fundamental distinguir entre ndo-religido, um
campo ativo e plural de identidades, e secularismo, entendido como arranjo politico-
institucional. Essa distin¢do conceitual seria decisiva para discutir formas contemporaneas de
espiritualidades alternativas, sentido e conexao como experiéncias validas, sem subsumi-las ao
paradigma religioso. Diante dessas limitacGes, diversos pesquisadores tém proposto revisoes
metodoldgicas nos instrumentos de pesquisa, sugerindo a inclusdo de categorias mais
especificas, reconhecimento de espiritualidades hibridas e incorporacdo de visdes ndo
ocidentais. Os estudos de Halafoff, por exemplo, indicam a importancia de incluir
espiritualidades indigenas, cosmologias locais e fenbmenos digitais como a
“conspiritualidade”. Essas propostas convergem para a necessidade de renovar os referenciais
analiticos da sociologia da religido, a fim de captar as multiplas formas de busca de sentido e
conexao que se manifestam hoje fora dos marcos religiosos classicos — ou mesmo contra eles.

No contexto brasileiro, a partir de dois levantamentos inéditos sobre a insercdo do tema
espiritualidade (ndo religiosa) em revistas qualificadas nas areas de ciéncias sociais, ciéncia da
religido e teologia, foi possivel constituir um cenario que dialoga, considerando suas
particularidades, com os estudos internacionais de carater empirico sobre o fenébmeno. A partir
desse mapeamento editorial, a presente pesquisa analisou um conjunto de estudos empiricos
sobre espiritualidade no Brasil que abordam sujeitos identificados como “sem religido” ou
como praticantes de formas de espiritualidade autbnomas, personalizadas ou
desinstitucionalizadas. Dessa forma, a multiplicidade de expressdes de busca de sentido e
conexd@o, muitas vezes invisibilizadas pelas categorias censitarias ou pelos marcos religiosos
institucionais, vem sendo igualmente tematizada por pesquisadores atentos as dinamicas
simboélicas contemporaneas. No entanto, ha uma assimetria nessa realidade: nas ciéncias
sociais, observou-se uma baixa incidéncia da espiritualidade como objeto explicito de
investigacdo, engquanto nas revistas das areas de ciéncia da religido e teologia, identificou-se
uma presenca expressiva do tema, especialmente em dossiés tematicos. Ainda que nem todos
assumam a nogéo de espiritualidade “nao religiosa” como categoria analitica, muitos artigos

exploram praticas espirituais que desafiam a rigidez classificatoria das religiosidades
15



convencionais. Portanto, esses estudos, ainda que dispersos, indicam a emergéncia de praticas
e discursos espirituais que escapam aos marcos confessionais tradicionais, articulando-se com
temas como bem-estar, saude emocional, ecologia e estilos de vida urbanos. Em diversas dessas
pesquisas qualitativas a espiritualidade resultante desse levantamento aparece tanto como
linguagem de sentido ou recurso existencial religioso em contextos marcados por sofrimento e
instabilidade, como busca de autenticidade e conexao.

Além disso, pesquisas recentes que discutem especificamente a insercdo da
espiritualidade na area médica (Rossato et al., 2023; Silva et al., 2024; Silva et al., 2021; Sousa;
Aguiar, 2021; Santos; Santos; Falcédo, 2024; Egg-Serra; Holanda, 2023) sugerem que, embora
estudantes e profissionais da saude reconhecam a importancia da espiritualidade para o cuidado
clinico, sua presenca nos curriculos médicos permaneceria restrita, muitas vezes limitada a
iniciativas optativas ou projetos marginais. Contudo, mais do que auséncia de contedo, esse
suposto “siléncio” poderia refletir uma resisténcia epistemoldgica legitima: o receio de
incorporar no ndcleo duro da formagdo médica uma categoria ambigua, religiosamente
carregada e ainda pouco delimitada conceitualmente. Ao tratar a espiritualidade como um dado
positivo e universal, parte dessa literatura ignora suas tensbes constitutivas — entre
religiosidade e secularidade, entre dogma e subjetividade — propondo uma incluséo acritica,
descolada das transformacdes contemporaneas da religiosidade e da pluralidade em relacdo a
busca de sentido e conexdo. Assim, apesar desse crescimento do interesse institucional, a
analise de alguns componentes curriculares, considerando uma pequena amostra de cursos
universitarios brasileiros, em geral, sugere que a espiritualidade, nesse contexto, tende a ser
tratada de modo genérico e funcional, quase sempre associada ao bem-estar, a humanizacao e
a adesdo terapéutica, aparecendo frequentemente como sinénimo de religiosidade, sem
distingBes conceituais claras ou mencBes as formas desinstitucionalizadas, hibridas ou
subjetivas de espiritualidade que tém se tornado mais comuns na contemporaneidade.

Com isso, a formagdo médica corre o risco de consolidar uma abordagem normatizada
e pouco critica da espiritualidade, sustentada por pressupostos religiosos ou biomedicos. Tal
abordagem, ao ser incorporada de modo fragmentado e sem respaldo conceitual robusto, tende
a se afastar das discussdes contemporaneas sobre espiritualidade como fenémeno plural,
relacional e culturalmente situado. Além disso, a analise dos projetos pedagdgicos de cursos de
Medicina também demonstra uma tendéncia a instrumentalizar a espiritualidade, vista como
recurso terapéutico, humanizagdo do cuidado. Essa abordagem, no entanto, raramente

problematiza suas implicacGes epistemoldgicas. Ainda que o debate académico sobre os “sem
16



religido” e sobre espiritualidades alternativas venha se desenvolvendo no Brasil, especialmente
nas ciéncias sociais da religido, esse avanco raramente se reflete nas propostas curriculares da
area medica. As disciplinas especificas sobre espiritualidade e saide — majoritariamente
optativas e introdutorias — ignoram, por um lado, contextos socioculturais mais amplos e, por
outro, operam com noc¢oes de espiritualidade fundidas a religiosidade tradicional, prevalecendo
em geral uma espiritualidade funcionalizada, enquanto se negligenciam outras experiéncias
existenciais e busca de sentido e conexdo nao religiosa. Portanto, ao ndo dialogarem com 0s
principais marcos tedricos presentes nos debates contemporaneos mais amplos, essas
disciplinas perdem densidade tedrica e complexidade formativa, dificultando que os futuros
profissionais de saude desenvolvam uma abordagem qualificada para formas ndo convencionais
de busca de sentido e conexdo. N&o se trata apenas de uma lacuna curricular, mas uma forma
restrita de enquadramento desse fenbmeno, orientada por paradigmas biomédicos e religiosos
tradicionais, que desconsideram a diversidade de experiéncias presentes nas sociedades
contemporaneas.

Esse hiato ndo se limita aos conteudos e metodologias: ele se expressa de maneira
contundente na composicao bibliogréafica das disciplinas, que embora demonstre alguma
diversidade, ainda carece de representatividade epistemoldgica. Predominam autores
biomédicos, religiosos confessionais e espiritualistas ocidentais, com pouca presenca de
perspectivas criticas ou ndo teistas. Mesmo quando ha inclusdo de autores da filosofia,
psicologia ou praticas integrativas, observa-se uma baixa incidéncia de referéncias
fundamentais ao debate contemporaneo sobre este fendmeno como Berger, Ammerman,
Woodhead, Heelas, Toniol, Giumbelli, Guerriero, Ritz, Senra, ou Hartmut Rosa. Além disso,
sdo raras as obras que abordam criticamente a categoria “espiritualidade” como construgao
historica, cultural e politica, ou que tematizem sua relagdo com processos de secularizacéo,
individualizag&o ou bricolagem simbdlica. A escassez de autores afro-brasileiros, indigenas ou
vinculados a epistemologias do Sul também limita a capacidade dos cursos de refletir sobre as
formas plurais de espiritualidade presentes na sociedade brasileira. Em vez de fomentar um
campo dialégico e critico, as bibliografias tendem a reforgar um modelo de espiritualidade
como “dado positivo” e universal, desvinculado de disputas de sentido, linguagem e poder.
Assim, esse interesse institucional pela espiritualidade na formagdo médica, no conjunto das
bibliografias adotadas, reforca um desalinhamento significativo com os debates mais
atualizados das ciéncias sociais da religido. Ao definir os marcos do que pode ou ndo ser

reconhecido como espiritualidade legitima, esses repertorios de leitura estariam contribuindo
17



para consolidar uma visao restrita do fenébmeno, obscurecendo a riqueza e a complexidade das
experiéncias pela busca de sentido e conexé&o vividas na contemporaneidade.

Tais limites ndo tém passado despercebidos na literatura critica mais atenta a insercao
da espiritualidade no ambiente médico. Essa incorporacao tem sido acompanhada de tensdes e
reparos contundentes. Por exemplo, a nog¢do de uma espiritualidade “ndo religiosa” vem sendo
fortemente debatida por autores de diferentes campos, que alertam para 0S riscos
epistemoldgicos e ético-politicos dessa expressdo. O tedlogo Guy Jobin (2017), por exemplo,
de uma perspectiva émica, argumenta que a abertura da biomedicina a espiritualidade
transformaria profundamente o conceito, eticizando-o e esvaziando sua matriz religiosa
original. Richard Sloan (2006) denuncia como antiética a instrumentalizacdo da religiosidade
como ferramenta terapéutica, especialmente em pesquisas frageis metodologicamente.
Winnifred Sullivan (2014) aponta para a naturalizacdo da espiritualidade como um fenédmeno
universal, o que, segundo ela, promoveria uma redefini¢do dissimulada da religiosidade com o
apoio do Estado. John Paley (2015) acrescenta que o termo “espiritual” ¢ utilizado de forma
arbitraria para nomear angustias emocionais e dilemas existenciais, exatamente por causa de
sua associacao histérica com o cristianismo. Ja Peter van der Veer (2013) e autores brasileiros
como Giumbelli e Toniol (2020) chamam a aten¢do para o carater a-histérico e despolitizado
da categoria, que muitas vezes ignora relacdes de poder e herancas culturais. Essas criticas
demonstram que a ado¢do da espiritualidade sob a rubrica do “ndo religioso” ndo apenas
mascara possiveis reafirmac@es religiosas em contextos seculares, mas pode ainda configurar
uma espeécie de servico médico alternativo simbdlica e ideologicamente carregado (Figueiredo,
2020).

O problema, portanto, ndo € apenas uma suposta escassez tematica da espiritualidade
nos curriculos de Medicina, como defendem alguns autores nessa area, mas sim a forma como
essa presenca vem ocorrendo: marcada por abordagens confessionais, justificativas clinicas
genéricas e auséncia de critica epistemologica. Essa desconexdo se torna ainda mais
problematica diante da riqueza e complexidade do debate atual sobre a reconfiguracdo do
religioso no seculo XXI. Enquanto a literatura especializada discute com sofistica¢do os limites
da nocdo de espiritualidade, a emergéncia de religiosidades implicitas e a ambivaléncia da
secularizacéo, a area de saude tende a adotar um vocabulario simplificado e impreciso, muitas
vezes guiado mais por interesses religiosos implicitos do que por analise critica. Essa
dissertacdo busca, assim, confrontar dois universos em descompasso: de um lado, o acimulo

tedrico e empirico da sociologia da religido sobre experiéncias de sentido e conexao religiosos
18



(espiritualidade) ou ndo; de outro, a pratica formativa na area médica, que pouco ou nada
incorpora tais contribuicGes. A hipdtese central € que o conceito de ressonancia, em especial
sua dimensdo vertical, poderia funcionar como um operador teorico alternativo a expressao
espiritualidade “ndo religiosa” no campo cientifico, permitindo qualificar experiéncias
existenciais sem subsumi-las a uma categoria religiosamente comprometida. Ou seja: do ponto
de vista metodoldgico, permitiria descrever relacbes de sentido e conexdo ao mesmo tempo em
que evitaria as ambiguidades da expressdo espiritualidade “ndo religiosa”, sendo
particularmente Gtil em contextos cientificos/institucionais, como na saude, em que categorias
mais adequadas sdo preferiveis.

Do ponto de vista epistemolégico, propiciaria um deslocamento de foco na sociologia
da religido, isto é, da crenca e da pertenca institucional para a qualidade das relagdes entre
sujeitos e mundo, rompendo com a tradi¢do teoldgico-centrada da disciplina e abrindo espaco
para uma leitura relacional e critica da experiéncia existencial humana. Essa hipétese se adensa
quando voltamos a propria teoria de Hartmut Rosa, que formula a ressonancia como resposta a
aceleracdo social e a alienacgdo caracteristica da modernidade tardia, operando como forma de
relacdo significativa com o mundo e consigo mesmo. Ao contrario da alienacdo (entendida
como indiferenca, mutismo ou ruptura no vinculo com o mundo), a ressonancia descreve
experiéncias marcadas por reciprocidade afetiva, transformacdo e responsividade. Essa
dindmica pode se manifestar tanto em contextos religiosos quanto fora dessa Orbita, e é
precisamente ai que reside sua contribuicdo analitica. Ainda que se possa identificar algumas
afinidades entre a ressonancia e certas praticas contemporaneas de espiritualidade,
supostamente ndo religiosas, com ambas voltadas a busca por autenticidade, sentido e conexao,
a ressonancia se distinguiria por ndo depender de uma metalinguagem religiosa. Por isso, ela
poderia permitir uma abordagem ética, relacional e ndo émica das experiéncias de sentido e
conexdo com o mundo. No entanto, tal analise exige que se problematize o proprio conceito de
espiritualidade, sobretudo quando mobilizado em contextos ndo religiosos, e que se discuta a
viabilidade de seu uso desvinculado de uma matriz religiosa. Isso implica, por conseguinte, uma
avaliacdo critica das categorias “sem religido” e espiritualidade “ndo religiosa”, e de sua
consisténcia epistemoldgica nos debates contemporaneos.

Ademais, essa hipotese tedrica adquire maior nitidez quando confrontada a realidade
empirica apresentada nesta dissertacdo, especialmente na area medica. Nesse sentido, a
dissertacdo se organiza em quatro capitulos. O primeiro discute os deslocamentos tedricos nas

nogOes de religido, espiritualidade e secularizacéo, com foco nas contribui¢des da sociologia da
19



religido para a compreensdao do religioso na modernidade. O segundo apresenta a teoria da
ressonancia de Hartmut Rosa, com énfase na dimensdo vertical da experiéncia e suas
implicacdes para o estudo da espiritualidade contemporanea. O terceiro capitulo analisa
empiricamente a presenca da espiritualidade num contexto internacional e brasileiro,
especialmente na formacdo médica, a partir de dados coletados em disciplinas de algumas
universidades. Por fim, o quarto capitulo articula os dados historicos e empiricos a teoria da
ressonancia, propondo uma critica a abordagem da espiritualidade no ensino médico, mas
sobretudo na sociologia da religido, sugerindo a ressonancia vertical como uma categoria
alternativa mais adequada. Essa rearticulacdo tedrica e empirica permite situar a presente
pesquisa em um campo emergente e em disputa: 0 das experiéncias existenciais que
transbordam as fronteiras tradicionais da religiosidade (institucionalizada ou ndo), mas que
continuam a mobilizar discursos, afetos e formas de busca por sentido e conexao. Para além de
apenas criticar o uso da expressdo espiritualidade “ndo religiosa”, esta dissertagdo propde
problematiza-la como um sintoma de um deslocamento muito mais semantico e institucional
do que propriamente substantivo, ainda mal compreendido, além de contribuir para a construgédo
de uma metalinguagem cientifica mais consistente, sem ambiguidades, capaz de descrever e
analisar com rigor o que estd em jogo na reinvencdo contemporanea do sentido e da conexao
no mundo em que vivemos.

Portanto, é na parte final da dissertacdo que a teoria da ressonancia de Hartmut Rosa
sera mobilizada como ferramenta conceitual para pensar uma sociologia da religido pds-secular,
voltada ndo apenas a crenca, mas a qualidade das relagdes entre sujeitos e mundo. Contudo, ndo
se trata de “reencantar” essa sociologia com mais religiosidade, mas de critica-la a partir de
suas exclusdes e limites. A ideia de uma sociologia da religido pds-secular aqui sugerida néo
busca legitimar novas formas de religiosidade, tampouco endossar uma suposta espiritualidade
ndo religiosa como categoria analitica estavel, mas viabilizar a possibilidade de analise critica
das experiéncias de sentido e conexdo, sejam religiosas ou ndo, que resistem a ldgica
funcionalista da modernidade. Nesse sentido, alguns autores serdo mobilizados para repensar o
lugar do simbdlico, do sofrimento e da responsividade na andlise socioldgica, embora ndo como
retorno ao religioso, mas como critica a razdo da socioloigia da religido tradicional. Além disso,
a espiritualidade, tal como vem aparecendo em politicas publicas e na formacdo médica, tem
sido frequentemente concebida de modo difuso e positivo, mascarando sua funcdo como
linguagem substituta para formas confessionais ou para um ethos terapéutico compativel com

a medicalizacdo da vida. Assim, o termo pds-secular, tal como sera utilizado nesta dissertacao,
20



ndo designa um retorno da religiosidade ou um reencantamento do mundo, mas um
deslocamento epistemoldgico que busca melhores condicfes analiticas para a sociologia da
religido, sobretudo considerando seu enraizamento teoldgico e funcionalista.

Por fim, cabe uma breve contextualiza¢do quanto a génese intelectual desta dissertacao.
O problema abordado e as questfes metatedricas decorrentes comecaram a se delinear nas aulas
de Teoria Socioldgica I, Il e Teoria Social, ministradas no PPGS/UFPB entre 2023 e 2024.
Durante o processo seletivo, o aspecto tedrico predominante determinou a decisdo de ingressar
no Programa, especialmente pelas indicacdes bibliograficas com autores de nosso interesse. A
formacdo metatedrica adquirida em outros programas de pos-graduacdo, como Letras (teoria
literaria) e Ciéncia da Religido (teoria da religido), também foi crucial, assim como os insights
da teoria do conhecimento, l6gica, filosofia da linguagem e filosofia da religido, adquiridos em
disciplinas isoladas como ouvinte e aluno especial, também cursadas na UFPB. Outro fator
importante foi a experiéncia com as Profas. Dras. Simone Brito Magalhdes e Miqueli Michetti,
integrantes da linha de pesquisa Teoria Social (atualmente “Poder, Cultura e Critica”). No
segundo periodo deste curso, conhecemos Hartmut Rosa e sua teoria da ressonancia, que nos
levou a considerar sua utilizacdo para problematizar a explicacdo e compreensdo daquilo que
se convencionou chamar de espiritualidade “nao religiosa”. A partir dai, iniciou-Se a construgdo
do objeto de estudo e o surgimento de um problema de pesquisa desafiador que, a despeito das
limitacdes do fazer cientifico, objetivamos enfrenta-lo com este primeiro passo.

21



CAPITULO 1

A ideia de uma espiritualidade para além do religioso

1.1 A sociologia da religido e a secularizacdo como teoria dominante

Na sociologia, sdo especialmente os sociologos da religido que tém demonstrado
interesse em pesquisar espiritualidade, com muitos estudiosos relevantes e influentes na area
realizando estudos sobre o tema. Como observou a socidloga Nancy Ammerman, “a
espiritualidade... € cada vez mais importante para qualquer sociologia da religido
contemporanea” (Ammerman, 2013, p. 260). No entanto, foi apenas algumas décadas atras que
essa sociologia enquanto disciplina passou a considerar a espiritualidade mais do que uma
simples dimenséo religiosa (Wuthnow, 1998; Ammerman, 2013; Heelas; Woodhead, 2005).
Tratadas sobretudo como dimens&o implicita da religido, as experiéncias espirituais (conversdo
ou o sentimento de admiragéo e reveréncia, p. ex.) foram geralmente entendidas na literatura
classica como sendo principalmente religiosas em carater, ou interpretadas por meio da
linguagem religiosa. Autores como Durkheim e Weber escreveram extensivamente sobre
religido, ampliando o estudo sociolégico da religiosidade. No entanto, espiritual ndo era um
adjetivo ou substantivo preferido, nem se discutia espiritualidades fora dos limites da vida
religiosa (Singleton, 2016). Nesse sentido, é preciso compreender o contexto de onde o estudo
socioldgico contemporéneo da espiritualidade agora procura se desprender dessa nocao inicial
associada as formas religiosas, sobretudo as organizadas. A sociologia da religido, portanto, €
0 Nosso ponto de partida para situar o objeto de analise desta pesquisa.

Em seu Manual de Sociologia, Roberto Cipriani lembra que “o nascimento de uma
disciplina cientifica como a sociologia da religido ndo ¢ um acontecimento repentino” (2007,
p. 25). Este autor aponta como um importante precedente o desenvolvimento relativo a uma

filosofia da religido, elencando consideracdes feitas por autores como Hume, Feuerbach,

L A partir deste ponto, quando ndo explicitamente informado, todas as tradugdes s&o de nossa autoria.

22



Tocqueville, Marx, Bérgson, embora situando a corrente filosofica positivista encabecada por
Comte como principal contributo para o surgimento da sociologia. Nesse sentido, a
“sensibilidade de Hume em relacdo a moral parece muito mais antecipar alguma preocupacéo
semelhante que podemos encontrar também em Durkheim, mais de um século depois™ (p. 30).
Destaca-se também Feuerbach pela sua antropomorfizagdo da esséncia religiosa, ou como
afirma, “o projecionismo religioso ¢ humanocéntrico” (p. 33), que contribuiria para a
demitizacdo do fendbmeno religioso, base fundamental para a posterior analise propriamente
sociologica desse fendbmeno. No entanto, é sem divida a figura de Marx, seguindo Cipriani,
que consolida essa perspectiva, com algumas reflexdes tendo valéncia socioldgica,
especialmente a tese do carater ideoldgico das formas religiosas, notadamente ao favorecer a
manutencdo da sociedade capitalista, atendendo a interesses de classes especificas (as
dominantes) (p. 38). Se para Feuerbach é o homem que cria 0s deuses por meio de projecédo
alienando-se de si mesmo, para Marx é a sociedade que produz o fendmeno religioso. Trata-se
de uma construcgdo social dessa realidade, sendo, portanto, empiricamente verificavel.

Mas é sobretudo por meio de Durkheim que chegamos ao amadurecimento de “todo um
fildo de estudos sociorreligiosos que ha tempo estava colocando as bases para a afirmacéo
decisiva de uma sociologia da religido como disciplina autbnoma”, com um desenvolvimento
favorecido por contribuicBes de estudiosos de diversas areas e multiplos interesses (Cipriani,
2007, p. 91), que poderiamos afirmar hoje em chave interdisciplinar, bastando observar as
interseccdes com a psicologia, filosofia, antropologia e ciéncia da religido ja naquela época.
Além disso, devemos enfatizar a estreita ligacdo entre sociologia e sociologia da religido. Ndo
é coincidéncia ser 0s maiores expoentes da sociologia também os mesmos autores classicos da
sociologia da religido, a exemplo de Comte, Durkheim, Weber e Simmel. Dessa forma, foi
também com Weber que teve inicio o desenvolvimento da principal teoria orientadora dessa
disciplina em particular: a seculariza¢do. Enquanto processo social de longo periodo e préprio
da modernidade, a teoria previa uma reducéo do poder das formas religiosas, as quais dariam
lugar a um protagonismo do estado laico, diminuindo a dimensao do sobre-humano e, em tltima
analise, com a propria religiosidade perdendo importancia, sobrevivendo, talvez de forma
residual, em sociedades altamente modernizadas. No entanto, a realidade empirica se imp6s nao
como o esperado. E mesmo nao perdendo o status de principal linha tedrica a partir de varios
guestionamentos e explica¢fes concorrentes (escolha racional, p. ex.), a teoria da secularizagédo

ainda desempenha um importante papel na sociologia da religido (Woodhead, 2016).

23



Peter Berger, eminente socidlogo da religido, em seu conhecido texto “A
dessecularizagdo do mundo”, em termos bem objetivos resume o que seria essa teoria: “a
modernizacdo leva necessariamente a um declinio da religido, tanto na sociedade como na
mentalidade das pessoas”. No entanto, argumenta, foi justamente essa ideia central que se
mostrou equivocada, embora reconhecendo que a modernizagdo tenha seus efeitos
secularizantes em alguns lugares mais do que em outros, a0 mesmo tempo em que provocou o
surgimento de poderosos movimentos de contra-secularizacdo (Berger, 2000. p. 10). Assim,
varios desenvolvimentos religiosos ao longo do século XX desafiaram e demonstraram a
“falsidade da ideia de que modernizagdo e secularizacdo sdo fendmenos aparentados”. Para
Berger, a contra-secularizagdo é tdo importante no mundo contemporaneo quanto a
secularizacdo, e que a interacdo entre ambas seria um dos temas mais importantes para a
sociologia da religido contemporanea (Berger, 2000, p. 13-14). E embora 0 mundo nédo seja
hoje algo absolutamente secularizado como se previa, haveria duas exce¢des que dariam razao
a teoria da secularizagdo: uma de certa forma ambigua e outra bastante clara. A primeira delas
estd exemplificada na Europa Ocidental, onde haveria uma “euro-cultura massivamente
secular”. A outra excegdo estd relacionada ao que o autor denomina de “subcultura internacional
composta por pessoas de educacdo superior no modelo ocidental, em particular no campo das
humanidades e das ciéncias sociais”, ou como ele resume: “uma cultura de elite globalizada”
(Berger, 2000, p. 16-17).

Escrevendo no final do século XX, Berger sugeriu origens e perspectivas para esse
fendmeno da contra-secularizagdo chamado de “religido ressurgente”, ou de outra forma, novos
movimentos religiosos ou religiosidades alternativas enquanto espiritualidade contemporanea,
supostamente mais adaptada aos desafios da modernidade. Para este autor, a modernidade
tenderia a solapar as certezas com as quais as pessoas conviveram ao longo da histéria. Por ser
uma situacdo desconfortavel, intoleravel para muitos, os movimentos religiosos que
prometessem certezas seriam atraentes. Assim, “movimentos religiosos com uma tendéncia
fortemente anti-secular” poderiam entdo atrair pessoas com ressentimentos originados as vezes
em motivagdes claramente ndo-religiosas”, e a rota futura desses movimentos seria pelo menos
em parte determinada por uma rota ndo religiosa. A partir disso, ndo haveria “razao para pensar
que o mundo do século XXI” seria menos religioso do que o mundo atual (Berger, 2000, p. 17-
18). Por fim, embora muitos desses movimentos diferissem em sua critica da ordem secular,
certamente concordariam sobre “a superficialidade de uma cultura que tenta prescindir de

qualquer ponto de referéncia transcendente”. Afinal, para o autor, o impulso religioso, a busca
24



de um sentido que transcenda o espaco limitado da existéncia empirica neste mundo, “tem sido
uma caracteristica perene da humanidade”, sendo esta uma afirmagdo antropoldgica e néo
teoldgica. Portanto, a critica ao secularismo comum a todos os movimentos “ressurgentes”
seria que “a existéncia humana despojada da transcendéncia ¢ uma condi¢ao empobrecida e
afinal insustentavel” (Berger, 2000, p. 19).

A teoria da secularizacéo, as praticas religiosas decorrentes desses desdobramentos anti-
secularizantes, sobretudo em contextos laicos, e a busca de sentido e conexdao em um mundo
diferenciado pela modernidade e cada vez mais acelerado é central para nossa discussao,
notadamente este Ultimo aspecto. No entanto, essa busca de sentido ndo é algo novo e vem
sendo debatida desde a origem da sociologia, especialmente no campo da sociologia da religi&o.
Entre os classicos da disciplina, por exemplo, Max Weber oferece uma analise influente sobre
a luta humana por significado em um mundo cada vez mais racionalizado. Segundo este autor,
a modernidade, com sua ciéncia e racionalidade instrumental, corroeria as bases religiosas,
resultando no “desencantamento do mundo”. Apesar disso, ele acreditava que o impulso
humano em busca de significado transcendente persistia, ainda que fosse dificultado pela
crescente racionalizacdo, caracterizando a modernidade como uma época tragica (Weber, 1993;
2000). Complementarmente, Emile Durkheim apresenta uma perspectiva que enfatiza a funcao
social da religiosidade, descrevendo-a como uma coisa eminentemente social — um sistema de
crengas e préaticas relativas ao sagrado que une uma comunidade moral (Durkheim, 1996
[1912]). Para ele, a modernidade ndo implica uma ruptura completa com a religiosidade, mas
uma transformacdo de suas expressdes. Todas as sociedades, inclusive as seculares, possuem
representacdes coletivas e sistemas simbdlicos que promovem a coesao social. O sagrado,
central para essa coesdo, manifesta-se em simbolos que a comunidade trata como especiais e
autoritativos, sustentando as estruturas sociais (Watts, 2020).

Como pano de fundo, tais debates tedricos demonstram como a busca por significado
passa a transcender as institui¢des religiosas tradicionais, a0 mesmo tempo em que interage
com dindmicas contemporaneas como a secularizacdo e a acelerag@o social, caracteristicas
marcantes da modernidade tardia. Considerando essa perspectiva, pode-se dizer que Weber
focaria na busca individual por sentido em um mundo desencantado, enquanto Durkheim
enfatizaria a importancia do sagrado e dos simbolos para a coesdo social. Nesse caso, a
religiosidade surge como um fendmeno subjacente tanto a busca de sentido quanto a coeséao
social. Sob essa Otica, falar em busca de sentido e de coesdo social pode, implicitamente,

significar falar de religiosidade(s). Mas embora o paradigma da secularizacdo, que associa
25



modernizacdo ao declinio da religiosidade, tenha prevalecido desde a origem da sociologia da
religido, estruturada em torno desses grandes pensadores, esse modelo comecgou a perder forga
no final do século XX, com a ruptura do consenso em torno da ideia de que a modernizacédo
levaria inevitavelmente a uma sociedade menos religiosa. Esse movimento abriu caminho para
novas interpretagdes sobre como a religiosidade e a busca por significado persiste e se
transforma na modernidade tardia, desafiando as noges cléssicas de secularizagéo.

No contexto brasileiro, autores como Antdnio Flavio Pierucci (2004; 2008), Emerson
Giumbelli (2012; 2013) e Paula Montero (2006; 2009) questionam a aplicacdo direta da teoria
classica da secularizacdo as sociedades latino-americanas. Pierucci argumenta que o Brasil ndo
viveu um processo claro de secularizagdo no sentido weberiano de desencantamento ou
desaparecimento da religiosidade, mas sim de pluralizacéo religiosa e de erosdo da hegemonia
catdlica. O declinio da Igreja Catdlica, visivel nos dados censitarios, deve ser lido como parte
de um processo de reconfiguracdo do campo religioso, em que multiplas formas de religiosidade
coexistem e disputam legitimidade, inclusive na esfera plblica.? Da mesma forma, Giumbelli
observa que a ideia de secularizacdo como recuo da religido ndo se ajusta bem ao caso brasileiro,
onde o campo religioso se pluraliza e se reinventa desde meados do século XX. Para ele, é
necessario compreender esse processo a luz das nogbes de “modernidades multiplas”
(Eisenstadt, 2000) e “modernidades alternativas” (Velho, 1998), que revelam formas distintas
de articulagdo entre religido, modernidade e esfera publica. Em consonancia com essa critica,
Montero destaca que o paradigma da secularizacdo — especialmente em sua versdo weberiana
— carrega implicagdes normativas e éticas que obscurecem a andlise empirica da presenca
publica da religido no Brasil. Ela mostra que o pluralismo religioso brasileiro ndo resulta de um
processo interno de diferenciacdo confessional como na Europa, mas da disputa juridica e
simbdlica sobre o que pode ou ndo ser reconhecido como religido. Assim, a secularizagdo no
Brasil ndo corresponde a um recuo da religido da esfera publica, mas a sua continua
reconfiguracdo normativa e simbdlica, frequentemente ancorada em valores oriundos do
catolicismo. Esses autores, ao historicizarem os processos locais de transformacao do religioso,

rompem com a narrativa universalizante da secularizacéo.

2 No entanto, para Pierucci (1997), o crescimento de novos movimentos religiosos e a visibilidade plblica da fé
ndo contradiz a tese da secularizagdo — ao contrario, pode ser seu produto, uma vez que a teoria da secularizagéo
em Weber ndo é um prognéstico do fim da religiosidade, mas um diagnéstico da transformacéo estrutural da sua
funcao social (Pierucci, 1998). Além disso, a pluralizagdo religiosa, nesse sentido, ndo nega a secularizagdo, mas
a confirma. Longe de ter sido revertida, ela se consolidaria estruturalmente no Brasil por meio da laicizacdo do
Estado. Portanto, essa “secularizagao juridica” seria a verdadeira pedra angular da modernidade religiosa, condigéo
para o pluralismo e a liberdade de crenca (Pierucci, 2008).

26



Apesar disso, uma ponte entre os classicos e os fendmenos contemporéneos de
religiosidade subjetiva pode ser feita em Georg Simmel. Em sua obra Religi&o: ensaios (2009
[Die religion, 1906]), ele propde que o religioso pode ser compreendido como uma forma de
relacdo com o mundo, caracterizada por uma disposicdo interior voltada a totalidade e ao
sentido da existéncia, permitindo assim considerar manifestacdes religiosas (ou espirituais)
mesmo fora das institui¢des tradicionais ou da adesdo dogmatica, sendo aplicadas em diferentes
esferas da vida. Embora Simmel nao tenha tematizado diretamente a espiritualidade “nao
religiosa”, essa abordagem abre margem para refletir sobre praticas de busca de sentido
subjetivo e existencial que se distanciam das formas religiosas organizadas, antecipando em
certa medida fendmenos que ganham visibilidade na modernidade tardia. Nesse ponto, Peter
Berger emerge como um autor central. Mesmo defendendo inicialmente a tese de que a
modernidade promoveria o declinio religioso, em sintonia com as principais correntes dessa
teoria desde os classicos, como observado, ele revisou posteriormente essa posicao,
argumentando que a modernidade, em vez de eliminar a religiosidade, promoveria sua
pluralizagdo, transformando o campo religioso em um “mercado” de significados e
transcendéncias (Berger, 1999). A pluralizacdo seria acompanhada de uma crescente
individualizacéo das crencas, refletindo a fragmentacao das tradigdes religiosas e a construcéo
de sistemas de significado mais personalizados, nos quais os individuos reinterpretam ou
combinam elementos religiosos e seculares para atender as proprias necessidades existenciais
(Berger, 2017a).

Para Berger, os diferentes “altares” ou esferas de sentido coexistiriam na modernidade,
representando nao apenas religides tradicionais, mas também sistemas seculares que oferecem
respostas as questdes existenciais (Berger, 2017b). No entanto, embora enriquecedor, esse
pluralismo poderia desencadear crises de sentido ao desafiar a coesdo e a certeza ontoldgica
anteriormente proporcionadas por narrativas religiosas unificadoras (Berger; Luckmann, 2012).
Assim, a modernidade tardia seria marcada ndo pela auséncia de religiosidade, mas por sua
transformacédo em novas formas de busca de sentido. Esse processo de fragmentacgéo tedrica na
sociologia da religido, que emerge no contexto das mudancas sugeridas por Berger sobre a
pluralizacédo e individualizagdo das crengas, gerou uma diversidade de perspectivas e reduziu o
consenso sobre o tema, resultando em discordancias e debates variados entre os estudiosos da
area. Paralelamente, a dindmica académica migrou de uma producao centrada em “grandes

obras” para um modelo baseado na producdo massiva de artigos e publicagdes especializadas

(p. ex., Woodhead et al., 2002; Beckford, 2003; Turner, 2010; Davie, 2011; Clarke, 2011;
27



Cipriani, 2007, entre outros). Esse fendmeno favoreceu o aprofundamento de questdes
especificas, mas também dificultou a construgdo de um entendimento comum, intensificando a
dispersdo tedrica e tornando mais desafiadora a formulacéo de bases analiticas compartilhadas.
Como resposta, Rafael Ruiz Andrés, de quem tiramos essas observacfes, aponta que tais
manuais académicos recentes tém buscado oferecer uma base comum para mitigar essa
dispersdo e recuperar paradigmas compartilhados no campo.

Andrés identifica pelo menos trés eixos principais nesses esforcos: secularizacdo; a
questdo definicional do termo religido; e novas perspectivas sobre o fendmeno religioso. No
entanto, o debate em torno da secularizacdo permaneceria como 0 eixo central da discussdo
(Andrés, 2023). Além disso, a complexidade e fragmentacao tedrica resultantes da pluralizacao
das crencas e da secularizacdo se refletem no debate contemporaneo sobre a religiosidade nas
sociedades modernas, tema amplamente discutido nas ciéncias sociais. Nesse cenario, ao
considerar a teoria da secularizacdo, € possivel observar o papel da religiosidade em suas
diferentes manifestacfes — seja em seu declinio, transformacao, resiliéncia ou ressurgimento.
O problema aqui é que no caso da espiritualidade, a sociologia da religido parece menos
diretamente engajada nessa discusséo, como sugere Linda Woodhead em “The gods of modern
spirituality”. Para essa socidloga, as dimensdes sociais da espiritualidade frequentemente
ocupam tanto a aten¢ao dos estudiosos que “corremos o risco de nos tornarmos a caricatura de
um cientista social que analisa o esporte em termos de raga, classe, género e politica”,
negligenciando o proprio jogo, ou seja, 0 sine qua non do problema. Assim, “acabamos
estudando a espiritualidade sem considerar o Espirito e os espiritos, Deus ou deuses”
(Woodhead, 2022, p. 49). O foco da sociologia da religido na seculariza¢do tem sido tal que
poderiamos chamar de “sociologia da secularizagao” (Woodhead, 2014). Essa critica a um
possivel tangenciamento analitico em rela¢do ao objeto religido pode ser também observada em
soci6logos importantes como Christian Smith (2017) e Martin Riesebrodt (2010).

Essa visdo pode ser corroborada pelo texto de Galen Watts, “The religion of the heart:
‘spirituality’ in late modernity”, no qual o autor revisa diversas literaturas académicas sobre a
transi¢do de “religido” para “espiritualidade”. Watts destaca o carater marginal e
profundamente fragmentado do estudo da espiritualidade dentro da sociologia da religido. Para
ele, no entanto, a religiosidade seria uma estrutura cultural subjacente ao conceito de
“espiritualidade”, predominante nas democracias liberais do século XXI, que ele denomina
“religido do coracdao”. Nesse contexto, o autor salienta o crescimento de individuos que se

identificam como "espiritual, mas nao religioso" em paises como Reino Unido, Estados Unidos
28



e Canada, conforme observa Bibby (2019). Por outro lado, a falta de consenso sobre o conceito
de espiritualidade reflete um campo fragmentado por multiplas defini¢cdes (Bender, 2010) e pela
oposicdo normativa que contrapde uma religiosidade institucional percebida como negativa a
uma espiritualidade subjetiva valorizada positivamente (Zinnbauer; Pargament, 2005). Essa
polarizacdo cultural tornou-se frequente entre aqueles que rejeitam “religiao” (Bibby, 2017),
embora o desacordo persista quanto a natureza conceitual e académica da espiritualidade
(Streib; Klein, 2017).

Watts também argumenta que pressupostos tedricos enraizados na sociologia tradicional
da religido frequentemente distorcem ou desvalorizam o estudo da espiritualidade, como
apontado por Edgell (2012). A espiritualidade é repetidamente interpretada como parte do
declinio religioso, em consonancia com a teoria da secularizacdo (Bruce, 2011, 2017; Voas;
Crockett, 2005), ou considerada socialmente insignificante nas abordagens de mercado (Stark;
Bainbridge, 1979). Dessa forma, a espiritualidade tende a ser subsumida sob categorias mais
amplas, dificultando sua analise autbnoma no campo da sociologia da religido. Seguindo essa
linha de pensamento, tais perspectivas acabam marginalizando o estudo da espiritualidade,
relegando-o as bordas da sociologia da religido e fragmentando-o em subcampos diversos. Em
outras palavras, a baixa atencdo académica dada a espiritualidade, apesar de sua relevancia
empirica, estaria diretamente associada a hegemonia das teorias de secularizacdo e de mercado,
que a consideram, segundo Watts, um campo menor. Por outro lado, estudos mais recentes
tentam entender a espiritualidade por meio de classificaces de autoidentificacdo e associagdes
émicas, embora frequentemente falhem ao nao abordar as l6gicas culturais que sustentam essa
virada espiritual (Watts, 2020).

Pesquisadores como Steensland; Schmidt; Wang (2018) e Bibby (2017) destacam a falta
de consenso sobre o significado de “espiritualidade”, enquanto Ammerman (2013) sugere que,
entre muitos americanos, espiritualidade e religido ndo sdo vistas como opostas, mas como
complementares. No entanto, essas abordagens tém sido criticadas por confundir mais do que
esclarecer, pois nado tratariam de forma adequada o conceito de espiritualidade e as estruturas
culturais que o sustentam. Nesse sentido, Watts argumenta que a diferengca entre
“espiritualidade” e “religido” pode ser mais semantica do que substancial, ja que tanto os
“espirituais, mas nao religiosos” quanto os “espirituais e religiosos” podem compartilhar uma
orientacdo religiosa comum, divergindo principalmente em questdes morais e politicas.
Segundo Ammerman (2014), o rétulo “SBNR” (espirituais, mas ndo religiosos em inglés)

refletiria mais categorias morais e politicas do que analiticas. Ou seja, quando os individuos
29



fazem distingdes entre “espiritualidade” e “religido”, eles estdo apenas tragando limites em
torno daqueles com quem discordam moral ou politicamente. Portanto, de acordo com Watts, a
insisténcia em categorizacGes como SBNR pode obscurecer semelhancas mais profundas entre
essas identidades (Watts, 2020).

No contexto desta dissertacdo, podemos inserir a categoria aqui em foco — a ideia de
uma espiritualidade “ndo religiosa” — dentro do quadro apresentado por Watts (2020). Essa
categoria tem atraido um crescente interesse nas Ultimas décadas, especialmente no século XXI,
ultrapassando os limites da sociologia da religido e se expandindo para os estudos de religido
de maneira mais ampla. Em particular, a ascensdo desse suposto novo tipo de espiritualidade
tem sido discutida principalmente em publicacfes especializadas e também em textos de caréater
mais geral. O debate gerado nesse contexto, envolvendo varias disciplinas interessadas na
espiritualidade, apresenta pelo menos trés caracteristicas salientes: 1) a dificuldade de discutir
e apresentar uma conceituacdo estavel sobre espiritualidade; 2) o uso da categoria dos “sem
religido”, que capturaria o fenomeno de pessoas que se autoidentificam como “espirituais, mas
ndo religiosas”, podendo até legitimar a presenca dessa espiritualidade “ndo religiosa” em
espacos laicos; 3) e uma forte associacdo (geralmente positiva) entre espiritualidade e areas
médicas, especialmente na area de saude. Portanto, a medida que essa pratica se expande para
ambientes laicos, torna-se relevante verificar como essa ideia de espiritualidade “nao religiosa”
se comporta nos discursos que procuram promové-la, considerando a teoria da ressonéancia de
Hartmut Rosa como ferramenta analitica, especialmente em funcéo de suas afinidades eletivas

com o fendmeno em questdo.®

1.2 A espiritualidade no contexto de uma modernidade (des)secularizada

O tema da espiritualidade dentro da modernidade (tardia) passa em boa medida pelas
discuss@es envolvendo a teoria multifacetada da secularizacao (Weber, 1904; 1905; Durkheim,
1912; Berger, 1985; 1999; Wilson, 1969; 1982; Bruce, 2002; 2011; Casanova, 1994), o
fendmeno da Nova Era como religiosidade alternativa (Hanegraaff, 1996, 2005; Heelas, 1996;

Heelas; Woodhead, 2005; Guerriero, 2006) e, mais recentemente, o debate sobre os “sem

3 Weber empregou o termo afinidades eletivas em A ética protestante e o “espirito” do capitalismo (2004),
inspirado na obra de Goethe (As afinidades eletivas, 2014 [1809]). No contexto weberiano, o conceito descreve a
relagdo de convergéncia entre crencas religiosas e estruturas econdmicas. Aqui, o termo € utilizado de forma
ampliada para discutir a convergéncia conceitual entre ressonancia e espiritualidade na busca por significado e
conexdo em um contexto ndo religioso.

30



religido” (Woodhead, 2016; Senra, 2022), também conhecidos pela expressao “espiritual, mas
ndo religioso” (SBNR, em inglés) (Fuller, 2001; Ammerman, 2013). E dentro desse horizonte
de eventos que localizamos a espiritualidade “néo religiosa”, um conceito que vem ganhando
adesdo sobretudo no século XXI, mas que ndo tem recebido na mesma proporcao a devida
atencdo no contexto da pesquisa de interesse cientifico (Calvani, 2014; Leite; Stern; Guerriero,
2021). Esse debate envolvendo formas religiosas, modernidade e secularizacdo estaria mais
vivo do que nunca “desde que a teoria da secularizagdo, outrora o orgulhoso carro-chefe tedrico
da sociologia da religido, enfrentou tempestades” (Houtman; Aupers, 2007, p. 305), como
ilustra a revis&o feita por um de seus principais articuladores: “a suposi¢do de que vivemos num
mundo secularizado ¢ falsa. O mundo hoje (...) é tdo furiosamente religioso como sempre foi
e, em alguns lugares, mais do que nunca” (Berger, 2000, p. 10). Considerando tal perspectiva,
estariamos testemunhando nos Gltimos cinquenta anos o surgimento daquilo que Ernst
Troeltsch (1992) “denominaria de ‘religido mistica’, agora conhecida como ‘espiritualidade’.
Nesse contexto, além da secularizagdo, também estaria ocorrendo uma “verdadeira virada
espiritual” ante o declinio evidente da “religido organizada” (Watts; Houtman, 2023, p. 261).
E ilustrativo que alguns autores (Houtman; Aupers e Watts) utilizem a expressio “virada
espiritual” nos titulos de seus artigos, sugerindo uma guinada para formas de conexdes
alternativas. Contudo, explicada em termos de destradicionalizacdo, isto €, da perda do dominio
de formas tradicionais governando a vida social, essa “espiritualidade pos-cristd” nado
significaria o desaparecimento da religiosidade, mas antes uma realoca¢ao do “sagrado”
(Houtman; Aupers, 2007). Um dos casos mais emblematicos tem sido o movimento Nova Era,
especialmente o de segunda geracdo (1980-1990), uma manifestacdo da sociedade de consumo
pos-moderna por exceléncia, com foco direcionado para uma espiritualidade alternativa a partir
do individuo e ndo da sociedade, mas que procura afastar-se do rétulo “Nova Era”, ainda muito
identificado com a primeira geragdo (1950-1970) e suas associacOes indesejadas. Também aqui,
a tentativa de substituicdo por um termo como espiritualidade seria uma estratégia de adaptagéo
e assimilacdo, e ndo de rejeicdo e confronto, objetivando assegurar o status desse movimento
mais amplo como uma ala espiritual, ou propriamente uma espiritualidade p6s-moderna como
religido ou sacralizacdo do eu. Hanegraaff, de quem tiramos essas constatacOes, ainda nos
lembra (em parte concordando com Hartmut Rosa) que as dindmicas sociais da pos-
modernidade teriam favorecido essa guinada do tradicional/institucional, ante os desafios
impostos pela modernidade, para uma espiritualidade alternativa, baseada em revelagdes por

meio de experiéncia religiosa pessoal. Portanto, a énfase na virtude suprema da liberdade
31



individual, especialmente no ocidente, estaria na base de sustentagdo dessa
religiosidade/espiritualidade do eu (Hanegraaff, 2005) ou do coracao (Watts, 2020).

No Brasil, 0 estudo da espiritualidade alternativa encontrou uma importante analise na
obra de Silas Guerriero, que investigou os contornos do movimento Nova Era em territorio
nacional. Para Guerriero (2006), essa espiritualidade pds-tradicional se articula em torno de
uma religiosidade do eu, fortemente marcada pela busca de experiéncias pessoais de sentido e
pela desinstitucionalizacdo da fé. Esse fenémeno nédo é apenas importado, mas reinterpretado
segundo padrdes culturais locais, com sincretismos caracteristicos do campo religioso
brasileiro. Ele argumenta que a Nova Era, no Brasil, deve ser entendida ndo como ruptura
absoluta com a religido tradicional, mas como uma recomposi¢do simbdlica que mantém
vinculos com sistemas anteriores, embora 0s reorganize a partir da centralidade da
subjetividade. Reginaldo Prandi e Anténio Flavio Pierucci (2000), ao analisarem o perfil
religioso do Brasil contemporaneo com base em dados do Censo e pesquisas de opinido,
observam que a diversidade religiosa crescente ndo implica, necessariamente, um
enfraquecimento da crenga ou da busca por sentido. Para eles, o aumento dos “sem religido”
revela um processo de individualizacdo da fé e de desfiliacdo das instituicdes tradicionais, mas
néo de desaparecimento da religiosidade. Essa mudanca reflete um ambiente plural e fluido, no
qual a crenca se desloca do campo institucional para esferas mais privadas e subjetivas.
Portanto, a auséncia de filiagdo formal néo significaria auséncia de espiritualidade, mas a
reconfiguracdo das formas de relacdo com o transcendente — 0 que prepara o terreno para
experiéncias que se autodeclaram “ndo religiosas”, embora mantenham vinculos estruturais
com o religioso.

Quinze anos depois, Prandi, em coautoria com Renan William dos Santos (2015),
retoma essa analise ao situar esse fendmeno no contexto mais amplo da secularizagdo da
sociedade brasileira. Eles apontam que a religiosidade vem perdendo seu monopélio na
orientacdo da conduta e que valores cientificos, utilitarios e individualistas passaram a competir
com os valores religiosos na constituicdo da subjetividade. Nesse cenario, espiritualidades
alternativas, desinstitucionalizadas e centradas na experiéncia pessoal do religioso, ganham
terreno. Trata-se de um deslocamento em que a religiosidade, para sobreviver, assume
linguagens e préticas que dialogam com a autonomia do individuo e com a logica do consumo
— fendmeno visivel tanto na ascensao dos “sem religido” quanto na reinvencao de formas
religiosas como o neopentecostalismo e a renovacao carismatica catdlica. Nesse novo cenario,

a fé deixa de ser herdada ou imposta e passa a ser escolhida, reinventada, muitas vezes fora das
32



estruturas formais. Os “sem religido” ndo necessariamente abandonam o religioso, mas o
ressignificam em chave privada, subjetiva e, por vezes, sincrética. Trata-se de uma religiosidade
fragmentada, plural e ajustada aos imperativos da modernidade. Tal perspectiva corrobora a
hipétese de que formas ndo tradicionais de religiosidade, como as espiritualidades “nado
religiosas”, ganham espaco em um contexto de crescente individualizacdo das crencas. A
“desfiliacao” institucional, portanto, ndo deve ser confundida com descrenga, mas pode estar
associada a busca por sentido fora das estruturas convencionais, o que se reflete nos dados
empiricos do Censo e em pesquisas recentes no pais.

Em meio a essas transformagdes do campo religioso, fendmenos como o “transito
religioso” e a constituicdo de um “mercado religioso” tém sido amplamente debatidos pelas
ciéncias sociais no Brasil (Almeida; Montero, 2001; Prandi, 1996; Campos, 1997; Fernandes et
al, 1998; Mariano, 2013). Essas dinamicas, porém, nao devem ser confundidas com a discussao
em torno de uma suposta espiritualidade néo religiosa, uma vez que as abordagens de transito
e mercado enfatizam a mobilidade entre denominacdes, a competicdo entre instituicdes e a
circulacdo de fiéis como tracos caracteristicos de uma modernidade plural e religiosamente
fluida. Portanto, sdo dindmicas sociais que estdo ocorrendo dentro do campo religiosamente
fundamentado. No entanto, a proposta desta dissertacdo nao reside na analise das
recomposicdes do religioso, mas na investigacdo de formas de sentido e conexdo que se
autodeclaram “ndo religiosas”. Trata-se de explorar os limites e as contradicdes de uma
categoria como a chamada espiritualidade “ndo religiosa”, que se apresenta como alternativa a
religiosidade, embora mantenha estruturas simbdlicas e afetivas analogas ao religioso
tradicional ou mesmo ao religioso alternativo. Nesse sentido, a teoria da ressonancia de Hartmut
Rosa sera mobilizada ndo para analisar o campo religioso em sua dindmica concorrencial ou de
mobilidade, mas para problematizar os modos de relagdo com o mundo que pretendem escapar
a gramatica do religioso, ainda que possam replica-la inconscientemente.

Nessa diregdo, 0 impacto da “virada espiritual”, em grande medida encarnada na Nova
Era, foi decisivo para o surgimento de pessoas interessadas em afirmar uma espiritualidade (na
pratica sempre indistinta da religiosidade) sem aderir a qualquer compromisso com formas
religiosas tradicionais. Trata-se exatamente do fenomeno dos “sem religido”, também
conhecidos como “espirituais, mas nao religiosos”. Um paradoxo que logo suscita a pergunta:
o0 que tal frase significaria exatamente? Na psicologia, Wixwat e Saucier afirmaram a
necessidade de primeiro definir tanto “espiritual” quanto “religioso”. No entanto, “para definir

religioso, € preciso definir religido” (Wixwat; Saucier, 2021, p. 121). Embora necessaria, nao
33



podemos aqui entrar nessa segunda e mais intrincada questdo.* Por outro lado, precisamos
considerar o primeiro termo da equacgdo, ainda que bem conscientes de que essa
autoidentificacdo € igualmente controversa, na medida em que Vvarios autores afirmam um
enraizamento do religioso como expressdo direta da divindade no que muitos chamam de
espiritualidade sem religido (Taylor, 2002; Ribeiro; Campos, 2014). Ademais, entre aqueles
que se autodenominam ‘espirituais, mas ndo religiosos’, existiria “um compromisso duradouro
com o individualismo religioso, que valoriza a liberdade individual, a autenticidade pessoal e a
experiéncia transcendental”. No entanto, essa espiritualidade (ou religiosidade mistica) nunca
poderia escapar totalmente da racionalizagdo e da rotinizacdo, posto que a busca por uma
espiritualidade nao mediada institucionalmente, também sinalizaria “uma tradi¢do religiosa
mistica reconhecivel ¢ duradoura”, cuja caracteristica-chave é exatamente “negar seu status
como tradigdo”. Portanto, ¢ no anti-institucionalismo que reside os tracos definidores dessa
espiritualidade enquanto “religido mistica” (Watts; Houtman, 2023, p. 263; 275).

Contudo, tratando especificamente do fendmeno dos “sem religido” na Gra-Bretanha,
Linda Woodhead adverte que essa categoria ndo significa que pessoais autoidentificadas assim
sejam seculares: “certamente, os ‘sem religido’ rejeitam rotulos religiosos — mas rejeitam
também rétulos seculares”. Seu argumento é que “0 crescimento dos ‘sem religido’ ndo pode
ser confundido com o crescimento do secularismo defendido pelos ‘novos ateus’”. Dessa forma,
o0s “sem religido” ndo sdo a falange de secularistas destemidos que algumas versdes da teoria
da secularizacdo previam, mas certamente sdo mais céticos quanto a existéncia de Deus do que
aqueles que se identificam como religiosos”. Além disso, essa escolha parece ser negativa mais
do que positiva: “uma recusa das categorias existentes e uma desfiliagdo dos grupos religiosos
organizados”. Outro argumento importante é que a distribuicdo global desigual dos ‘sem
religido’ enfraqueceria “explicagdes simplistas da secularizagdo que imaginavam todos o0s
paises impulsionados para 0 mesmo destino secular pelos irresistiveis poderes da
modernizacdo”. Para Woodhead, 0s “sem religido” podem rejeitar a religido organizada, mas
ndo rejeitam tudo o que ela contém, ndo estando em desacordo com a maioria dos 'religiosos’,
além de ndo serem dramaticamente “diferentes em suas crencas e valores das geracGes

anteriores e da maioria das pessoas religiosas na Gra-Bretanha”. Assim, para a maioria deles,

4 Vérios autores nas ciéncias sociais e da religido, por exemplo, tém debatido a questdo definicional de religido
sem chegar a um bom termo de consensualidade para fins cientificos. No entanto, recentemente, Figueiredo (2022;
2023) considerou criticamente esse problema propondo um modelo, a partir do conceito de hipertexto, em que
demonstra uma consistente convergéncia definicional ao considerar cerca de 80 defini¢Ges de religido, propostas
por diversos autores em diferentes épocas e areas do conhecimento.

34



'sem religido' ndo é uma identidade que tenham escolhido ou lutado ativamente. Os “ndo
religiosos” séo aqueles que acham que “a religido organizada ndo ressoa com suas vidas, valores
e compromissos da maneira que costumava fazer com seus antecessores” (Woodhead, 2016, p.
241-261).

Uma caracteristica relevante nessa dire¢do é observada por Doug Oman (2013), para
quem, do ponto de vista cientifico, a espiritualidade possuiria uma base e uma dimensé&o social,
na medida em que “pessoas que se identificam como espirituais enquanto rejeitam o rétulo
‘religioso’ frequentemente se reinem com outros individuos de mentalidade semelhante”. Com
0 tempo, esses relacionamentos podem se consolidar em grupos e se formalizar. Ou seja,
“pessoas que rejeitam a filiacdo a organizagdes religiosas podem acabar se juntando a
organizacOes alternativas”. Robert Wuthnow, citado por Oman, também argumentou que
praticas espirituais seriam “inevitavelmente sociais” devido a sua “dependéncia Ultima de
recursos fornecidos por outros, como literatura espiritual e instrugdo” (Wuthnow, 1998, p. 181).
Sendo assim, Oman questiona se deveriam as organizacOes espirituais compostas
principalmente por individuos ‘espirituais, mas nao religiosos’ “ser entendidas como formas
alternativas de religido, ndo obstante a apresentagdo nao religiosa de seus membros”. De acordo
com algumas definices de religido por ele apresentadas, tanto substantivas quanto funcionais®,
tais organizacOes seriam de fato religiosas, notadamente a partir da proposta de Highfield
(2001), na qual religido estaria associada a valores, crengas, praticas e simbolos adotados como
resposta as necessidades espirituais. Nesse ponto, chegamos a incontorndvel questdo
definicional acerca da espiritualidade.

Sabemos que a literatura sobre a ideia de espiritualidade € vastissima, compreendendo
diversas areas. Mas de um ponto de vista sociologico, da mesma forma que religido, a
espiritualidade serd vista como um substrato social em seus antecedentes e manifestacoes e,
consequentemente, devendo ser estudada olhando para seus processos subjacentes de
estruturacdo (Steensland; Kucinskas; Sun, 2022). Contudo, mesmo considerando esse vies,
Linda Woodhead nos adverte sobre a necessidade de observar o que chama de “teosfera da
espiritualidade moderna”, uma varidvel merecedora de atencdo por si sO, sugerindo nessa
direcdo quatro abordagens diferentes do divino dentro da espiritualidade ocidental moderna
(Woodhead, 2022, p. 49). Seja como for, essa vinculacdo direta entre espiritualidade e formas

religiosas como temos observado até aqui ndo é consensual. A espiritualidade como uma

> Sobre defini¢des funcionais e substantivas, ver Figueiredo, 2022.

35



dimensdo propria da expressdo religiosa € um tema em disputa especialmente quando se faz a
intersec¢cdo com a medicina (Paley, 2015; 2017). Enquanto a maior parte dos autores fora dessa
area usa o termo como sindnimo de uma religiosidade ou faces de uma mesma moeda (Fuller,
2001; Hanegraaff, 1999, Guerriero, 2024), ha uma tendéncia maior em favor da distin¢cdo no
ambiente médico (Dyson et al., 1997; Baldacchino; Draper, 2001; Miner-Williams, 2006;
Fisher, 2011). Tomemos entdo como ponto de partida o verbete para a Encyclopeadia of
Religion: “espiritualidade é a preocupacdo dos seres humanos com suas relacdes adequadas
com o cosmos”. Também pode ser “interpretada como uma orientagao para o “espiritual”, em
distin¢do do “exclusivamente material” (MacDonald, 2005, p. 8718).

Etimologicamente, o termo espiritualidade vem do latim spiritus que quer dizer
“respiracdo” ou “sopro” (Freitas, 2016), sendo biologicamente associada a condi¢do para a vida
humana, mas também num sentido sobre-humano (“o sopro da vida”). Nesse tltimo caso, seria
a parte humana imaterial (espirito) em oposicdo a material (corpo), uma dicotomia universal
largamente utilizada e intuitivamente assimilada. Mas de acordo com Oman, a espiritualidade
logo se tornou um construto reconhecido e estudado em campos que vao desde a psicologia,
psiquiatria e sociologia até a medicina, enfermagem e gerontologia. No entanto, nenhum
consenso académico emergiu sobre como definir espiritualidade” (Oman, 2013). Este autor
também nos oferece trés abordagens em relacdo a essa questdo definicional da espiritualidade:
religido e espiritualidade como processo de busca, notadamente no campo da psicologia (p.ex.:
Hill et al., 2000; Pargament, 1997, 2007; Zinnbauer; Pargament, 2005); desenvolvimento
espiritual como uma capacidade inerente para a autotranscendéncia (Roehlkepartain et al,
2006); e uma religido com multiplas espiritualidades, especialmente considerando a proposta
de Harold G. Koenig, principal referéncia médica na pesquisa sobre religido e saude, que propde
espiritualidade a partir de duas abordagens gerais: uma pragmatica, para o cuidado ao paciente,
em que a espiritualidade deveria ser definida da forma mais ampla possivel, e para que todos
0S pacientes tivessem a oportunidade de ter suas necessidades espirituais atendidas; outra
académica, para fins de pesquisa, em que pudéssemos defender o retorno da definigdo de
espiritualidade as suas origens na religiosidade, seja ela tradicional ou néo tradicional (Koenig,
2012).

Ainda dentro dessa perspectiva terminoldgica, um compilado de defini¢des encontradas
na literatura de psicologia, identificou alvos heterogéneos de conexdo espiritual, incluindo a
propria esséncia ou eu interior, um senso de significado ou propdsito ou integridade, uma forca

maior de algum tipo, ou o que é considerado sagrado (Harris; Howell; Spurgeon, 2018).
36



Wixwat; Saucier (2021) corroboram esse entendimento ao reconhecerem que tanto a
espiritualidade quanto a religiosidade estdo associadas a significado, valores e o sagrado.
Contudo, ser espiritual, mas nao religioso, seria, por um lado, enfatizar as véarias formas de
conexdo pessoal e subjetiva com algo metafisico e, por outro, minimizar crencas e rituais
institucionalizados. Além disso, a analise conceitual de conteidos heterogéneos associados ao
fator Espiritualidade Subjetiva de Saucier (2000; 2013), demonstrou a espiritualidade tendendo
para a unidade com o transcendente, e como conectando-se com um mundo pluralista de
espiritos (ndo apenas deuses, mas também anjos, demonios, almas desencarnadas, fantasmas,
ancestrais, objetos e forcas imbuidas de poder magico). A conclusdo de ambos os autores é de
que compreensdes do que significa ser “espiritual, mas ndo religioso” deveriam estar atentas
“ao potencial viés cultural”, uma vez que “espiritualidade moderna”, distinta da religiosidade
tradicional que se manifesta em populac6es ocidentais, poderia ser uma representacdo pobre da
espiritualidade fora desse contexto cultural. Compreensfes de experiéncias “associadas ao
sobrenatural, ou quaisquer outras conexdes com fontes de sacralidade ou valor supremo que os
humanos rotulam como 'espiritual’, seriam melhor fundamentadas nas mais amplas perspectivas
transculturais” (Wixwat; Saucier, 2021, p. 123).

Sobre esse aspecto, 0 socidlogo da religido James Spickard, se referindo a religiosidade
popular e ndo institucional, ritual e experiéncias religiosas coletivas, isto é, sinbnimos para
espiritualidade na discusséo atual, argumenta que essas sdo formas religiosas negligenciadas
pelas sociologias ocidentais da religido, “em grande parte porque suas ferramentas conceituais
as cegaram para tais possibilidades”. A sociologia da religido reivindicando uma objetividade
valida transculturalmente, seria contraditada pelas mudangas de paradigma tanto nos tempos
classicos quanto recentes. A énfase na secularizacdo dependeria em grande parte de modelos
ocidentais de religiosidade, especialmente pressupostos culturais euro-cristdos, nao
compartilhados por outras tradi¢Ges. E se os etnologos foram forgados a pensar reflexivamente
sobre suas proprias ideias, a sociologia deu passos modestos nessa dire¢do, com a sociologia da
religido tendo ficado para tras. A teoria da secularizagdo e sua crenga no inevitavel declinio da
religido, compartilhada por Comte, Marx, Durkheim e Weber, mas ndo por intelectuais de
outras civilizagdes, tratou as sociedades ocidentais como centrais para a historia religiosa
mundial e o resto do mundo como periférico, com poucos sociologos conseguindo conceber
religido sem algum tipo de marca organizacional. Ao tratar o Cristianismo ocidental como
normativo, a abordagem da secularizacdo esconderia maneiras ndo doutrinarias e nao

organizacionais de enxergar a vida religiosa. Além disso, a religiosidade popular qualificada
37



como “sincrética” negligencia grupos religiosos informais. Portanto, ndo enxergar boa parte do
que acontece nos espacos religiosos decorre em grande medida do “etnocentrismo teodrico”
(Spickard, 1998, p. 173-194).

Toda discussdo contemporanea sobre espiritualidade, seja académica ou popular, parece
enfatizar o recente interesse por espiritualidades fora dos limites da religido organizada em
termos de destradicionalizagdo, anti-intitucionalismo, desfiliagéo, etc. Se antes dos anos 1960
a espiritualidade era reconhecida como uma forma incorporada na religido organizada e nas
experiéncias de transcendéncia encontradas dentro da tradicdo, agora a espiritualidade é
primariamente sobre buscar, especialmente uma busca autodirigida por significado e propésito
auténticos. Assim, “a espiritualidade tornou-se uma busca vastamente complexa na qual cada
pessoa busca seu proprio caminho” (Wuthnow, 1998, p. 2). Nesse sentido, questiona Andrew
Singleton, até onde as definicbes de espiritualidade podem se estender? Observando a
autoidentificacdo, este autor definiu espiritualidade como um “modo de vida consciente
baseado em um referencial transcendente”. Depois, a partir de 91 entrevistas, identificou trés
tipos principais de espiritualidade: 1) “tradicional”, fundamentada em uma religido mundial
importante; 2) espiritualidade “Nova Era” ou alternativa, denotando aqueles que seguem
religides néo tradicionais ou caminhos espirituais; 3) espiritualidade de orientagdo “secular”,
derivada de um compromisso com principios humanistas. Obviamente, alguém néo religioso
pode estar interessado em viver uma vida ética, altruistica e cheia de propoésito. Mas o
compromisso com um ideal ético mais elevado, que tem animado a vida cotidiana de muitos,
poderia significar também uma espiritualidade secular? (Singleton, 2016, p. 39-50). E para essa

ideia de uma espiritualidade “nao religiosa” que devemos nos voltar a seguir.

1.3 Algumas propostas de espiritualidade “nao religiosa”

Em seu texto sobre religido e espiritualidade, especialmente no contexto norte-
americano, Courtney Bender (2007) afirma que, de maneira convergente e concordante, boa
parte de estudos sobre essa relagdo tem caracterizado espiritualidade como algo privado,
emergente, emocional e individual, enquanto religido é corporativa, publica e estavel. Também
é relevante observar que os instrumentos de pesquisa que derivam desses trabalhos a partir de
defini¢bes variadas sobre ambos os fendmenos geralmente medem a primeira com perguntas
sobre bem-estar psicoldgico, experiéncia e autoidentificagéo, e, em contraste, medem a segunda

por meio de perguntas sobre atividades, participacdo e adesdo a doutrinas ou comunidades.
38



Nesse sentido, outros autores reforcam que a espiritualidade pode ser melhor abordada como
formas de “conhecer” o divino, com cada forma de conhecer estando, em certa medida,
fundamentada e expressa dentro das tradi¢Ges, instituicoes e organizacdes religiosas (Albanese,
2001). Assim, o fendmeno dos chamados “buscadores espirituais” evidenciaria a existéncia de
uma espiritualidade autogerada e de uma separacdo mais distinta entre religido organizada e
espiritualidade individual. No entanto, embora tais buscadores nem sempre (ou frequentemente)
participem de comunidades religiosas, eles ainda assim participam de uma linhagem teoldgica
e instituicdes que moldam suas experiéncias religiosas. Além disso, “espiritualidade” e
“religido” ndo seriam termos neutros ou objetivos, e as medicoes e ideias sobre o que os define
estariam, ao mesmo tempo, em mudanca e ligadas a projetos normativos, interesses e até desejos
particulares (Bender, 2007).

Nessa direcdo, Courtney Bender sugere pelo menos trés construcoes discursivas comuns
de “religido” e “espiritualidade”, usadas para expressar diferentes relagdes entre si e com o
divino: espirituais, mas néo religiosos, discutida na secéo anterior; espirituais e religiosos, que
distinguiria a espiritualidade como parte individual e pessoal das formas religiosas, com énfase
mais no individual do que no institucional; e espiritualidade como mais do que religido,
privilegiando a espiritualidade em relacdo a religiosidade, sugerindo, frequentemente, que a
espiritualidade é universal, denotando a experiéncia comum que estaria na raiz de toda tradi¢do
religiosa. Diferentemente do discurso espiritual, mas ndo religioso, que rejeita as formas
religiosas, sobretudo organizadas, o terceiro tipo tomaria as instituicdes, ensinamentos, lideres,
grupos, leis e escrituras religiosas como repositorios de esforcos humanos para desenvolver
propensdes espirituais. Além disso, esse discurso seria caracterizado por um viés humanista,
com apelos liberais para projetos inter-religiosos ou ecuménicos (Bender, 2007). Na raiz desse
terceiro tipo é que se encontra a nova ideia sobre uma espiritualidade para além do religioso,
embora em articulagdo com os demais discursos. No entanto, e partir do que até aqui
conseguimos verificar, observa-se com clareza que a espiritualidade dele derivada parece algo
muito dificil de se separar da religiosidade. 1sso ndo quer dizer que nao seja tentado, como
notavelmente tem sido proposto na area de salde.

No entanto, devemos assumir que os autoidentificados como “espirituais, mas nao
religiosos” estariam fora dessa nova proposi¢do por serem na esséncia apenas religiosos de
outro tipo. Pelo menos é esse 0 argumento de J. Aaron Simmons (2021), segundo quem, nesse
caso, 0 que se rejeita € 0 modo particular da religiosidade institucionalizada, fundamentada

numa presenca social autoritéria e isolacionista. Assim, é crucial entender que os SBNR ja estdo
39



trabalhando com uma defini¢éo de “religidao” de tal forma que a julgam inapropriada para sua
autodesignacdo. Ou seja, coisas como crenca em deuses, praticas incorporadas como oragdo e
sentimentos de bem-estar e apego sdo todas comumente encontrados nos SBNR, embora isso
para eles ndo reflitam o que conta como fendmenos “religiosos”. Portanto, a distin¢do entre
religiosos e SBNR pode ter menos a ver com tais crencas e praticas historicamente entendidas
como fendmenos “religiosos” e mais a ver com a maneira como ser “religioso” passou a indicar
um conjunto muito particular de compromissos sociopoliticos, em vez de teologicos. Nao €
exagero sugerir que, para muitos que se identificam como SBNR, a frase “néo religiosa” € uma
tentativa de se dissociar de expressoes “religiosas” autoritarias. Se alguém confunde “religido”
com essas expressdes sociais especificas da religido organizada, a ideia de ser “ndo religioso”,
enquanto ainda acredita em deuses e se envolve em oragdo, comeca a parecer muito mais
compreensivel (Simmons, 2021, p. 1-15). Mas se essa categoria ndo representa
apropriadamente a ideia de uma espiritualidade que na pratica ndo assuma compromissos
religiosos, devemos verificar até que ponto esse problema continuaria existindo em outras
formulagoes.

As principais propostas nesse sentido tém sido articuladas a partir de autores e obras
relevantes de varios espectros da literatura relacionada, que reivindicam o uso do termo
espiritualidade para designar fendmenos supostamente néo religiosos, em formulagfes como
espiritualidade “laica”, “secularizada”, “nao religiosa” e até mesmo “ateia” (Corbi, 2010; 2014;
Comte-Sponville, 2007; Solomon, 2003; Ferry, 2012; Harris, 2015). Para Sebastian Géb (2024),
0 que uniria nessa formulacdo alguns desses autores e outros como Dworkin (2013) e Hagglund
(2019) seria a intengdo de desenvolver um conceito significativo de espiritualidade “nao
religiosa” que, a0 mesmo tempo, preservasse elementos importantes da espiritualidade religiosa
tradicional e fosse compativel com uma cosmovisdo naturalista ou ateista. No entanto, é preciso
guestionar por que razdo apreciar a beleza e o mistério da existéncia, por exemplo, através de
formas poéticas e artisticas, ou ainda, reagir a totalidade da existéncia, seria uma coisa
necessariamente espiritual? O que justificaria ou estaria por trds da insisténcia no nome
“espiritual” para tal atitude? Por que a busca de sentido como uma caracteristica ontologica
humana de transcender os proprios limites, no sentido de responder as questfes fundamentais
da vida, desvinculada de qualquer crenca sobre-humana, deveria ser chamada de “espiritual”?
Se, como muitos tém defendido, a espiritualidade for a “arte de criar significado na vida”

(Reisinger, 2024), obviamente, alguém poderia ter ou ndo uma perspectiva religiosa nesse caso.

40



N&o esté claro, portanto, por que razdo uma busca por sentido de vida ou conexdo como algo
para além de si mesmo deveria ser chamado de espiritual.

No entanto, isso é exatamente o que propdem algumas das mais conhecidas teses nessa
direcdo como veremos a seguir. Robert Solomon (2003), por exemplo, oferece uma proposta
de espiritualidade cética, que dispensa o sobrenatural focando no “aqui-e-agora”, ou seja, uma
espiritualidade que pode ser vivida de forma reflexiva e em harmonia com a ciéncia. Esse
ceticismo muito se assemelha ao que ja foi discutido aqui, na medida em que essa
espiritualidade da natureza seja ndo religiosa no sentido de nao institucional, ndo teoldgica, ndo
baseada em escrituras; que ndo seja dogmatica, ndo seja anticiéncia, ndo seja acritica. O
conceito tem a ver com reflexdo; compatibilidade cientifica e com ndo esta limitada a formas
religiosas tradicionais, muito menos as do tipo sectaria e autoritaria. A énfase estaria no vinculo
original entre espiritualidade e filosofia, que antes de se tornar uma disciplina académica, era
uma tentativa de enfrentar o problema humano do significado, e que a espiritualidade dai
decorrente acabou por ser sequestrada pelas formas religiosas. Assim, essa espiritualidade
também seria, em certo sentido, um modo de vida filoséfico, vida refletida que lida com o
reconhecimento da morte; uma maneira de experimentar o mundo, de viver, de interagir com
outras pessoas e com 0 mundo. E nesse contexto, haveria espiritualidade na natureza, na arte,
nos lacos de amor e companheirismo que mantém uma comunidade unida, na reveréncia a vida,
que é a chave para grande nimero de filosofias, bem como de formas religiosas (Solomon,
2003, p. 19-70).

André Comte-Sponville (2007), de forma contraintuitiva, defende uma espiritualidade
ateia, baseada na imanéncia e na contemplacdo da imensidade do universo, sugerindo que isso
seria uma forma de acessar o mistério do ser, e que ndo dependeria de crencas religiosas, mas
de uma abertura ao universal. Este autor, surpreendentemente, afirma: “os ateus ndo tém menos
espirito que os outros. Por que se interessariam menos pela vida espiritual?” (2007, p. 10).
Obviamente, e de um ponto de vista cientificamente estabelecido, uma vez que uma disciplina
tenha tal pretensdo, devemos perguntar: em que sentido exatamente teriamos um espirito?
Originalmente, como ja mencionado, o termo evocava a nogao de respiragdo, sendo cunhado na
cultura grega (pneuma), chegando até nos a partir da traducdo latina (spiritus). No entanto, de
acordo com Sam Harris (2015), na Idade Média, esse conceito expressava até mesmo a crenca
em almas, em seres sobrenaturais e em fantasmas. Assim, apenas no contexto de uma
epistemologia religiosa ¢ que de fato poderiamos afirmar um “espirito” como alguma coisa

dada em nds, bastando lembrar a influente definicdo de religido enquanto “crenca em seres
41



espirituais”, de E. B. Tylor (1871), afirmada e reformulada por alguns estudiosos (p. ex.
Chantepie de la Saussaye, 1891; Spiro, 2004 [1966]). Em El alma del ateismo (2006, p. 210),
Comte-Sponville conceitua espiritualidade como “nossa relagdo finita com o infinito ou a
imensiddo”, o que mais uma vez ¢ praticamente igual a definigdo de religido como “percepgao
do infinito” de Max Miiller (1870; 1878; 1889). Nesses termos, a proposta ndo consegue se
afirmar como algo néo religioso de fato, havendo concessdes relevantes e um fundamento (o
espirito) essencialmente religioso.

Maria Corbi, proponente da espiritualidade “laica”, contudo, passou a reconhecer esse
uso do termo espiritualidade como inadequado nessa equacdo, razdo pela qual sugere a
substitui¢ao por “Qualidade Humana Profunda / QHP” (Corbi; Costa, 2022). Corretamente, o
autor afirma que o termo espiritualidade fala do que se refere aos espiritos e, portanto, evitar
esse termo seria evitar as dificuldades que ele apresenta, consciente ou inconscientemente. O
ponto central de sua proposta é a chamada crise axioldgica, que marca a transi¢cdo entre
sociedades pré-industriais e sociedades modernas. Em sua epistemologia axioldgica, a QHP
apareceria em contraposicao a espiritualidade, uma vez que esta seria préopria de sistemas
religiosos pré-industriais, que se expressavam em programas mitico-simbaolicos préprios dessas
sociedades (Corbi, 2010 [2007]). Uma qualidade laica, sem crencas ou religiosidades,
significaria também uma nova construgdo consoante com sociedades contemporaneas. O antigo
termo (espiritualidade) enquanto propriedade de sociedades “avessas a mudancgas”, seria,
portanto, anterior as sociedades do conhecimento e de répidas transformacdes tecnoldgicas.
Nessa nova realidade, a busca por significado e conexdes como QHP ja ndo poderia mais
fundamentar-se em modelos dessa natureza, mas sim numa perspectiva ndo religiosa de fato.
No entanto, mesmo reconhecendo esse deslocamento conceitual, a ideia de uma
“espiritualidade leiga” ou QHP, embora tendo que se livrar da submissdo a sistemas de crenca
(institucionalizacdo), deveria, contudo, preservar o rico legado espiritual presente nas varias
tradicdes religiosas como contribuicdo para uma sociedade mais humana e livre (Corbi, 1996;
2007; 2014).

Noutros termos: 0 mundo ainda estaria seguindo e operando a partir de uma
epistemologia religiosa, como defende Michel Onfray, isto é, uma visdo de mundo oriunda e
orientada por esse tipo de tradicdo, em especial pela judaico-cristd, que estaria implicita nessa
aparente laicidade contemporanea pelo simples fato de ndo sabermos lidar com a afirmacéo de
gue deuses ndo existem (Onfray, 2014). Exatamente por isso, tal pensamento laico néo seria de

fato um pensamento irreligioso, especialmente descristianizado, mas sim dotado de uma
42



imanéncia religiosa, ou noutros termos, de uma criptorreligiosidade (Figueiredo, 2024). Além
disso, seguindo Onfray, as sociedades seriam constituidas por uma maioria de individuos
agnosticos ou vagamente ateus, sobretudo pelo habito em cultivar batismos, casamentos e
funerais a moda crista (Onfray, 2010). Dessa forma, um projeto axiologico ou quadro de valores
como base para uma ética e estética pds-moderna, ao manter seus fundamentos em
epistemologias religiosas, ndo poderia corretamente reivindicar uma natureza néo religiosa. O
humanismo que ai se estabelece estaria, como argumenta Onfray, fundamentado nessa episteme
religiosa, principalmente judaico-crista, que permaneceria no controle das pretensdes para a
construcdo de uma sociedade laicizada de fato. A ideia de uma espiritualidade “ndo religiosa”,
portanto, esbarra nesse problema, ndo sendo possivel qualquer projeto ético ndo religioso em
tais bases, significando antes mais uma forma religiosa de existir. Também podemos observar
que o problema no uso do termo espiritualidade para designar uma busca de sentido e conexdo
de carater ndo religioso seria um sintoma, sobretudo, dessa questdo epistemoldgica original.
Um ato falho em termos conceituais que pode sugerir interesses ndo declarados no uso dessa
categoria.

Devemos considerar ainda outros desafios que projetos de espiritualidades “nao
religiosas” também devem enfrentar além do epistemoldgico, a exemplo do metodoldgico e
empirico. Coleman, Silver e Holcombe (2013), por exemplo, sugere a ideia do ndo religioso em
termos de transcendéncia horizontal como algo mais do que mera auséncia, para pensar as
experiéncias de ndo religiosos sem reduzi-los a uma oposicao ao religioso. Uma alternativa que
permitiria explorar significados e experiéncias além da religiosidade de forma afirmativa e
independente, evitando a problemaética tendéncia para o ndo reconhecimento de sua identidade
positiva; 0 uso de estruturas religiosos que distorcem ou simplificam a realidade dos nao
religiosos, além da prépria disputa terminolégica, que reflete desigualdades de poder no campo
académico. Dessa forma, a proposta discute a necessidade de abordar o ndo religioso de forma
mais autdnoma, desenvolvendo categorias analiticas que reflitam as experiéncias e perspectivas
de pessoas que ndo se identificam com sistemas religiosos. Noutros termos: o conceito de
transcendéncia horizontal reconheceria a pluralidade e complexidade dessas pessoas, abrindo
espaco para novas formas de transcendéncia e construcdo de significado, mas sem depender de
referenciais religiosos, ao mesmo tempo em que afirmaria a universalidade de experiéncias
como admiracdo, conexao e significado no contexto humano. Trata-se, portanto, de um esforgo
para redefinir as bases tedricas e metodoldgicas no estudo das experiéncias humanas,

libertando-as das limitagGes impostas pela linguagem e por categorias religiosas.
43



Outra proposta nessa direcdo vem de Quack e Schuh (2017), ao discutir o ndo religioso
a partir do conceito de indiferenca, propondo uma abordagem relacional para compreender essa
indiferenca em relacdo as crencas e praticas religiosas em sociedades modernas. Contudo, seria
distinta do ateismo consciente ou da hostilidade antirreligiosa, embora seja um conceito fluido
e dificil de delimitar. N&o se trataria de uma rejeicao direta, mas de um afastamento progressivo
das formas religiosas enquanto estrutura simbdlica e institucional. Nesse sentido, haveria
categorias de relacdo com as formas religiosas: descrenca (negando respostas religiosas),
incerteza (aceitando questBes religiosas, mas sendo ambivalente quanto as respostas) e
indiferenca (considerando as questdes religiosas irrelevantes), com a mensuragéo da indiferenga
variando de acordo com a definicdo de religido. Mesmo considerando o declinio das formas
religiosas tradicionais a partir da secularizacdo, as pessoas continuariam buscando solucGes
simbdlicas, mostrando que a indiferenca ndo seria absoluta, mas sempre contextual. Portanto, a
indiferenca religiosa é vista por esses autores de forma relacional, definida pela auséncia de
envolvimento direto com formas religiosas, mas sempre em relacéo a outras posicoes religiosas
ou ndo religiosas. Quack (2013, 2014) sugere ainda que o conceito de ndo religido esta
vinculado ao campo religioso, sendo relevante apenas pela interacdo com ele (exatamente o que
0 conceito de transcendéncia horizontal quer resolver). Nesse sentido, seria também um
conceito estratégico usado por grupos religiosos e nao religiosos para afirmar sua identidade e
disputar a normatividade, com ambos tentando atrair os indiferentes, percebendo a indiferenca
como um desafio.

A ideia de uma espiritualidade para além do religioso é, como vimos, uma proposta
repleta de desafios epistemolégicos e metodoldgicos, mas também empiricos, como veremos
no terceiro capitulo desta dissertacdo. Por ora, fica claro que a teoria da secularizacdo néao
sustenta uma proposta nesse sentido, muito pelo contrario. Na verdade, ao contribuir para a
emergéncia da pluralidade religiosa, a secularizagdo serve tanto para o declinio das formas
religiosas como para o seu desenvolvimento a partir de novas configuragdes como a Nova Era
e mais recentemente os SBNR. A ideia de uma espiritualidade “nao religiosa” pede por uma
abordagem ndo religiosa. No entanto, mesmo propostas que alegam estarem fora desse campo
gravitacional, como é o caso de Solomon (2003), Comte-Sponville (2007) e Corbi (2014),
dentre outros, ainda mantém uma epistemologia religiosa implicita ou explicita em seus
projetos éticos e estéticos pretensamente ndo religiosos. Somente por meio de conceitos
alternativos como transcendéncia horizontal e indiferenca € que nos aproximariamos de uma

proposta mais factivel nessa direcdo. Além disso, considerando as maltiplas abordagens da
44



secularizacéo, da virada espiritual e da emergéncia de espiritualidades ndo institucionais, e ao
problematizar a validade universal da teoria da secularizacédo, autores como Pierucci, Giumbelli
e Montero demonstram que a realidade religiosa brasileira ndo corresponde plenamente aos
modelos eurocéntricos de declinio religioso, mas sim a um processo de recomposicdo e
pluralizacéo do religioso.

Da mesma forma, Guerriero, ao analisar a Nova Era no Brasil, evidencia como a
espiritualidade alternativa se adapta as dindmicas culturais locais, assumindo fei¢des subjetivas
e sincréticas, enquanto Prandi e Pierucci compreendem o fenémeno dos “sem religido” como
uma forma de religiosidade difusa, ainda marcada pela busca de sentido, mas desvinculada das
instituicdes tradicionais. Essas vozes, ao dialogarem com os autores classicos e contemporaneos
da sociologia da religido, oferecem uma perspectiva situada e critica que reforca a necessidade
de abordagens adequadas a diversidade dos contextos culturais. Assim, a teoria da ressonancia
de Hartmut Rosa, que serd discutida no préximo capitulo, podera ser mobilizada ndo apenas
como um modelo explicativo abstrato, mas como ferramenta socioldgica capaz de dialogar com
essas multiplas expressdes da religiosidade e da espiritualidade contemporaneas, inclusive no
contexto brasileiro a partir de dados empiricos. Noutros termos: em que medida essa teoria pode
pensar 0 ndo religioso a partir de um conceito equivalente ao de espiritualidade? Isto é, a
ressonancia enquanto categoria analitica, desprovida da forte carga simbolica e histérica das
formas religiosas a que o termo espiritualidade sempre esteve associado, poderia ser uma op¢éo
mais adequada para descrever e analisar fendmenos ndo religiosos de busca de sentido e
conexdo na atualidade? Portanto, a teoria da ressonancia do filésofo e socidélogo aleméo
Hartmut Rosa, que nas Ultimas décadas vem se dedicando a refletir sobre uma resposta positiva
aos desafios que a modernidade tardia tem colocado para sociedades do século XXI, serd o

nosso proximo passo na busca de respostas para esta questdo central.

45



CAPITULO 2

A teoria da ressonancia: do contexto a proposta

2.1 Teoria critica em sentido amplo e aceleracgéo social

Hartmut Rosa é um fildsofo e socidlogo alemdo conhecido por suas contribui¢bes para
a teoria social, com a principal teorizacéo girando em torno dos conceitos de aceleracgao social
(2019a [2005]; 2022 [2013]); ressonancia (2016; 2019a) e indisponibilidade (2019b)°,
utilizados para analisar a influéncia de tais processos em experiéncias individuais e sociais da
modernidade tardia. E considerado um dos principais representantes da nova teoria critica em
sentido amplo, herdeira da Escola de Frankfurt (Peters, 2023), especialmente a partir de
Honneth e seu grupo (Tziminadis, 2017), a quem o autor atribui sua “iniciagdo”, embora
também se associe, em certos aspectos, aos autores mais antigos, como Adorno ou Marcuse
(Schiermer, 2019). Para ele, a aceleracdo social seria uma caracteristica central da sociedade
contemporanea, influenciada pela rapida mudanca tecnoldgica, globalizacéo e crescente énfase
na eficiéncia. Esse processo afetaria a relacdo das pessoas com 0 mundo ao seu redor, levando
a uma sensacédo de alienacdo e desconexao, enfatizando-se a importancia do ritmo social e da
forma como as pessoas lidam com diferentes velocidades de mudanga em varias esferas de suas
vidas. Em contraponto, o autor propde a ideia de ressonancia, uma resposta positiva a essa
aceleracdo, isto €, a capacidade de alguém se envolver significativamente com 0 mundo ao seu
redor. O argumento € que a ressonancia seria essencial para contrabalancar a alienacdo (uma
patologia) causada pelo processo aceleratdrio. Por outro lado, encontrar ressonancia nédo
significaria necessariamente desacelerar por completo, mas encontrar um equilibrio entre a
adaptacdo as mudancas e a preservagdo do que é significativo por meio dessa conexdo mais

profunda com o mundo e consigo mesmo.

® Em alemdo, unverfligbarkeit. Em inglés, foi traduzido (Rosa, 2020a) como uncontrollability (incontrolabilidade),
e em espanhol como Lo indisponible (Rosa, 2020b). Ainda ndo ha tradugdo conhecida para o portugués.

46



Esse desenvolvimento tedrico de Rosa tem suas origens na teoria critica, que emergiu
em meados década de 1930 na esteira da criacdo da Escola de Frankfurt (1923), na Alemanha,
a partir de um grupo de pensadores que buscavam compreender e criticar as contradicdes e 0s
mecanismos de dominacdo na sociedade moderna. Os fundadores da escola como Max
Horkheimer, Theodor W. Adorno, Herbert Marcuse e, posteriormente, Jirgen Habermas, foram
influenciados pela tradicdo marxista, mas também pelo pensamento kantiano, hegeliano e pelas
criticas da modernidade que surgiram ap6s os horrores das duas grandes guerras. A principal
preocupacdo desses tedricos era entender como o capitalismo avancado e as sociedades
tecnoldgicas afetavam as condi¢Bes de vida dos individuos, especialmente em termos de
alienacdo e perda de autonomia (Held, 1990; Jay, 2008). Horkheimer, em seu Eclipse da razao
(2015 [1947]), argumenta que a razdo, em vez de promover a liberdade, foi sendo
progressivamente instrumentalizada, subordinada aos interesses capitalistas, resultando em
uma racionalizagdo que desumaniza e aliena os individuos. Adorno e Horkheimer, por sua vez,
alertavam para a ascensdo do que chamaram de industria cultural e o impacto dessa
padronizacdo da cultura na consciéncia critica das massas. A critica da razdo e a andlise das
formas de dominacdo social tornaram-se pilares da teoria critica, que buscava ndo apenas
descrever, mas também emancipar os individuos dessas estruturas repressivas (Adorno;
Horkheimer, 1985).

Nos anos seguintes, a teoria critica se expandiu com a incorporacdo de temas como a
modernidade, a comunicacdo e a cultura, e se distanciou da visao otimista de Marx sobre a
emancipacdo proletaria. Jirgen Habermas, por exemplo, introduziu o conceito de acdo
comunicativa como uma forma de resistir a racionalizacéo da sociedade, acreditando que uma
comunicagdo genuina e sem distor¢Bes poderia abrir caminho para uma modernidade mais
democratica (Habermas, 2012). Posteriormente, Axel Honneth, como continuador dessa
tradicdo, ampliou 0 escopo da teoria critica ao focar na luta por reconhecimento como um
elemento central da experiéncia social e da construcdo de identidades. Para Honneth, a
realizacdo da liberdade e da dignidade humana depende da interacdo social baseada no
reconhecimento mutuo em esferas como o amor, o direito e a solidariedade, ressaltando a
importancia de relagdes sociais justas para superar formas de alienacdo e exclusdo (Honneth,
2003). No entanto, criticos como Adorno e Horkheimer afirmavam que as sociedades
modernas, com seu avango técnico e cientifico, estavam tornando-se mais rigidas e menos
abertas ao potencial emancipatério da razdo. A tensdo entre o otimismo racionalista de

Habermas e Honneth e a critica mais cética de Adorno e Horkheimer sobre a razdo permanece
a7



central no desenvolvimento da teoria critica (Wiggershaus, 2002; Jeffries, 2018). Assim, esta
tradicdo que explora as limitagdes das sociedades capitalistas e a alienagao dos individuos, serve
de base para o pensamento de Hartmut Rosa, que, embora ndo seja diretamente da Escola de
Frankfurt, herda essas preocupacdes em sua andlise da aceleracdo social e seus efeitos na
experiéncia contemporanea, Como veremos a seguir.

Hartmut Rosa, mesmo ndo sendo um membro formal da Escola de Frankfurt, pode ser
considerado um herdeiro contemporaneo da teoria critica, em especial no que diz respeito a sua
analise da aceleracdo social e seus efeitos alienantes. Sua obra, sobretudo Aceleracdo: a
transformacdo das estruturas temporais na Modernidade (2019 [2005]) e Aceleracéo e
alienagdo (2022 [2013]), oferecem um diagndstico da modernidade que ressoa com as
preocupaces centrais da teoria critica, como a alienacdo, a racionalizacédo e a perda de sentido
na vida cotidiana. Rosa argumenta que, a medida que as esferas econémica, politica e
tecnoldgica da sociedade se aceleram, os individuos experimentam uma crescente sensagdo de
sobrecarga e desorientacdo. Como observado, essa aceleracdo, longe de ser um sinal de
progresso, resulta em um distanciamento da experiéncia significativa e da conexdo genuina com
o0 mundo e com os outros. Esta critica a modernidade, em particular a relacdo entre a aceleracédo
do tempo e a alienacdo social, dialoga diretamente com a analise de Adorno e Horkheimer sobre
a racionalizacdo e a dominacdo na sociedade moderna, conforme exposto em A dialética do
esclarecimento. Nessa obra, os autores alertam para como a racionaliza¢do pode, ao invés de
liberar o ser humano, promover a subordinagdo a um sistema instrumental que reduz o potencial
reflexivo e emancipatério dos individuos (Adorno; Horkheimer, 1985).

Nesse sentido, a critica de Rosa a aceleracao pode ser lida como uma extensdo das ideias
de alienacéo presentes na teoria critica, particularmente no que diz respeito a transformacéo das
relacfes sociais e ao impacto da Idgica capitalista e tecnoldgica. A ideia de que a aceleracdo
social impede os individuos de se situarem no mundo e de encontrarem um sentido auténtico
para suas vidas, de fato, assemelha-se a critica de Adorno a cultura de massa e a racionalizagéo
instrumental, que, para ele, esvaziaria a possibilidade de uma vida genuinamente autbnoma e
reflexiva. Além disso, como Habermas, Rosa reconhece os efeitos de uma modernidade que,
ao buscar a otimizacdo e a eficiéncia, perde sua capacidade de oferecer um espago para a
reflexdo critica e a acdo emancipatoria. No entanto, ao contrario de Habermas, que ainda
vislumbra a possibilidade de uma racionalidade emancipatoria, Rosa adota uma postura mais
cética, sugerindo que a aceleracdo é uma condicdo estrutural que limita as possibilidades de

uma acdo politica e social auténtica. Isso é claramente refletido em sua analise sobre a
48



incapacidade de controle da modernidade (Rosa, 2019a). Portanto, Rosa ndo sé dialoga com a
teoria critica, mas também contribui para a atualizacdo de suas preocupac¢des no contexto das
sociedades contemporaneas, caracterizadas por uma aceleracdo da vida cotidiana que limita a
liberdade e a agéncia humana.

Isso fica mais evidente no prefacio a obra Remedio a la aceleracion: ensayos sobre la
resonancia (2019c), onde se destaca a importancia de Rosa nesse contexto, ao situa-lo como um
pensador que, aléem de entender a problematica da modernidade tardia, oferece uma alternativa
ao ideal de vida alienada, fundamentada nas relacdes auténticas com o mundo. Para Lacroix,
Hartmut Rosa seria um dos principais representantes da quarta geracdo da Escola de Frankfurt,
continuando a tradicdo critica do capitalismo iniciada por seus predecessores, mas com uma
inovacao significativa ao deslocar o foco da critica da alienacdo para a analise do tempo social.
Assim, enquanto pensadores como Adorno, Benjamin e Marcuse se concentraram nas
manifestacdes da alienacdo e na critica da cultura capitalista, Rosa aponta para a pressdo
temporal imposta pelo capitalismo como o principal motor da alienagdo contemporanea. Ainda
segundo Lacroix, a originalidade de Rosa residiria ndo apenas na critica, mas também na
proposi¢do de uma visdo positiva de uma “vida boa”, algo ausente nas analises anteriores. Além
disso, segue Lacroix, ao contrario da Escola de Frankfurt que se limitava a denunciar os
problemas da modernidade, Rosa vem sugerindo em suas obras a possibilidade de uma vida
auténtica e significativa por meio do conceito de ressonancia, que propde uma relacéo profunda
e verdadeira com 0 mundo ao nosso redor. Portanto, Rosa ndo apenas estaria diagnosticando os
problemas da sociedade contemporanea, mas também oferecendo uma solucdo ao renovar a
critica social e propondo igualmente um caminho para superar a alienacdo gerada pela
aceleracdo da vida moderna (Lacroix, 2019), objeto de suas preocupacdes, sobretudo a partir
de 2005.

A tese da aceleracdo social, grosso modo, questiona a légica subjacente a um processo
de desconexao com o mundo (enquanto alteridade mais ampla) e explora como a promessa de
ganho de tempo pode, na realidade, levar a uma perda de tempo e a falta de aproveitamento do
presente. A aceleragdo da vida, nesse sentido, ndo resultaria apenas da aceleracdo técnica, mas
também da aceleracdo do proprio ritmo da vida e das mudancas que alguém deve acompanhar
para nao ser deixado para tras. O argumento € que a interacdo complexa entre estas formas de
aceleracdo — a técnica, a vida cotidiana e as mudancas sociais e culturais — seria responsavel
pela criagdo de uma escassez de tempo na sociedade contemporanea. Essa escassez de tempo

entdo seria percebida como uma crise social, levando ao sentimento paradoxal de que, apesar
49



da aceleracdo aparente, nada essencial estaria realmente mudando. Além disso, tais estruturas
temporais ndo estariam limitadas a contextos institucionais especificos, mas permeariam todos
0s aspectos da vida social, com os atores individuais enfrentando trés niveis de perspectivas
temporais: o cotidiano, a vida como um todo e o tempo de sua época, 0s quais estariam
interligados exigindo um constante reajuste. Neste ponto, introduz-se a ideia de um quarto nivel
temporal, o “sacro”, que seria uma maneira de reconciliar a discrepancia entre o tempo da vida
e o tempo do mundo, fornecendo uma estrutura narrativa para as acfes e transformacoes
culturais (Rosa, 2019a). Portanto, para o autor, a analise das estruturas temporais pode oferecer
uma lente Gnica para entender a formacéao cultural e estrutural de uma época, permitindo que 0s
diagndsticos do presente sejam verdadeiramente diagndsticos do tempo.

De certa forma, trata-se de uma analise da economia do tempo da modernidade tardia
em que a aceleracdo social estaria ultrapassando um ponto critico, tornando dificil manter a
integracdo e a sincronizagdo social pretendidos pelo projeto da modernidade’, que por sua vez,
estaria sobretudo sob o signo da aceleracdo de processos e acontecimentos, sendo este um
principio basico da sociedade moderna, podendo ter efeitos positivos, mas também desafios
significativos, como a dessincronizacdo entre essas diferentes perspectivas temporais. Tal
descompasso também pode ocorrer entre modelos institucionalizados e perspectivas
individuais, levando a uma ruptura entre os horizontes de tempo que guiam os atores. Além
disso, pode haver uma incongruéncia entre subsistemas sociais ou sistemas funcionais, como a
economia, a ciéncia e a técnica, e o direito e a politica [e também o religioso, podemos
acrescentar], o que levaria a uma falta de sincronizacdo e controle politico e juridico das
transformacfes sociais. Diante disso, diagnosticos contemporaneos da temporalidade
frequentemente convergem para a ideia de uma ruptura na modernidade, ocasionando uma nova
definicilo da época atual como “segunda modernidade”, “modernidade reflexiva”,
“modernidade liberal estendida”, modernidade tardia ou até mesmo pos-modernidade. Nesse
sentido, por exemplo, sugere-se que 0 novo na globaliza¢do ndo estaria tanto nos processos em
si, mas na velocidade em que ocorrem (Rosa, 2019a). Para este autor, a aceleracdo traz consigo
uma sincronizagdo global sem precedentes, mas também intensifica fendémenos de

dessincronizacao interna na sociedade global.

" A hipotese heuristica norteadora do autor € a suposicéo de que “a aceleragdo social constitutiva da modernidade
ultrapassa um ponto critico na modernidade tardia, além do qual ndo se pode mais preservar a ambicdo de
sincronizacdo da sociedade como um todo e da integragdo social (Rosa, 2019a, p. 42).

50



E importante ressaltar que a “esperanca de uma vida autodeterminada em um mundo
“trazido ao alcance” representa desde o século X VIII uma promessa fundante da modernidade,
a qual foi comprometida por esse processo de aceleracdo social discutido por Rosa, tendo em
vista que enquanto projeto normativo ¢ politico, a modernidade se dispunha “a libertar-se de
diretrizes autoritérias e tradicionais, por um lado, e da escassez e limita¢fes naturais, por outro,
de modo a realizar uma condugao autodeterminada da vida: nem Igreja nem rei” (Rosa, 2019a,
p. XXIV). Além disso, as condic¢des dadas pela natureza ndo deveriam determinar o como viver,
tdo somente féssemos capazes de decidirmos independentemente da natureza. Assim,
crescimento ¢ aumento de opgdes “foram motivados e legitimados em rela¢do a esse objetivo,
além da propria concepcdo moderna de autenticidade (Rosa, 2019a, p. XXIV). Portanto, o
ocorrer do aumento servira ao ganho de espaco livre para a acdo, de modo que se pudesse
perseguir um projeto préprio de vida. Contudo, na modernidade tardia, observa-se o contrario,
com o “completo abandono e a reversao dessa relagdo: o projeto de vida serve ao objetivo de
acompanhar o jogo de aumento, de permanecer ou tornar-se competitivo”. Individual e
coletivamente, fantasias de dar forma a vida, e as energias nelas investidas, se direcionam, cada
vez com mais intensidade, “4 manutengdo da capacidade de aumento”. A promessa fundante da
Modernidade ¢ quebrada com isso, e “pela imposicao da logica de aumento exaure-Se a margem
de acdo da autonomia, individual e politica” (Rosa, 2019a, p. XXV).

A teoria da aceleracédo social de Hartmut Rosa oferece uma compreensao relevante das
dindmicas temporais que moldam a modernidade tardia e suas implicacdes na vida cotidiana.
Ela demonstra como a aceleracdo ndo é um fenémeno isolado, mas uma transformacao
estrutural que perpassa todos 0s aspectos da sociedade, desde os processos tecnoldgicos até as
mudancas nas esferas culturais e sociais. Ao analisar as diferentes dimensdes da aceleragdo —
técnica, social e cultural — Rosa destaca o paradoxo entre a promessa de maior liberdade e
eficiéncia proporcionada pela aceleracdo e a realidade de um ritmo de vida que sobrecarrega 0s
individuos, tornando-os incapazes de usufruir do tempo disponivel. A aceleracao técnica, por
exemplo, proporciona ganhos notaveis em velocidade e conectividade, mas ao mesmo tempo
cria um ciclo de constante adaptacdo e adaptagdo forgada. Essa imposicdo continua de
mudancas acelera a sensacdo de desajuste e ansiedade, especialmente quando ndo ha uma pausa
para reflexdo ou reconciliagdo com os proprios tempos pessoais. A aceleracdo social, nesse
sentido, resulta em uma sensacgéo de estar sempre atras, de ser deixado para tras por um mundo

que ndo da espaco para o presente (Rosa, 2019a).

o1



Além disso, o conceito de aceleracdo social nos ajuda a entender as complexas
interacbes entre os diferentes sistemas sociais, que operam em diferentes ritmos e
frequentemente entram em conflito. As contradi¢des entre o tempo da vida cotidiana e 0 tempo
das grandes transformacdes sociais sdo evidentes, por exemplo, quando o rapido avanco da
tecnologia desafia as estruturas politicas e juridicas que muitas vezes ndo conseguem
acompanhar o ritmo das inovagdes. Rosa argumenta que a aceleracdo ndo € apenas um
fendmeno de aumento da velocidade, mas também um processo de transformacdo das
expectativas e formas de vida. A incapacidade de sincronizar esses diferentes ritmos sociais
resulta em uma desconexao e perda de coesdo social, gerando um sentimento crescente de crise
e fragmentacdo (Rosa, 2019a). A importancia da teoria da aceleracéo reside justamente em seu
poder de captar esse desajuste e sua influéncia nas esferas individuais e coletivas, fornecendo
uma explicacao critica sobre como o aumento da velocidade e da conectividade pode criar ndo
apenas beneficios, mas também sérios desafios existenciais e sociais. Nesse sentido, é essencial
ressaltar que a teoria de Rosa oferece uma chave para entender a dissonancia entre o progresso
técnico e a experiéncia humana, ou noutros termos: a compreensdo dos motivos para esse
processo de dessincronizacao.

Ao refletir sobre as dinamicas de aceleracéo, o autor nos leva a questionar o que estamos
realmente ganhando e perdendo com esse movimento incessante de aceleracdo. Em um
momento em que as transformac@es sociais e culturais sao rapidas e incontrolaveis, a promessa
de uma vida autodeterminada, que a modernidade inicialmente buscou promover, encontra-se
ameacada por um processo que, paradoxalmente, reduz a liberdade e a autonomia dos
individuos. A aceleragdo, ao invés de ampliar a capacidade de acdo, transforma-se em um fator
de alienacéo, no qual os sujeitos se veem cada vez mais presos a uma logica que os sobrecarrega
e limita suas possibilidades de agir e pensar de maneira livre e reflexiva (Rosa, 2019a). A
reflexdo critica que Rosa propde é fundamental para entendermos o impacto da aceleragéo sobre
a sociedade e a vida humana no contexto da modernidade tardia, desafiando-nos a repensar as
bases da nossa organizacdo social e do nosso sentido de tempo e, em ultima instancia,
existencial. Mas a despeito de seu ceticismo, Rosa ndo deixa de pelo menos sugerir a ideia de
algo positivo como a ressonancia, contrabalangando essa alienagéo patoldgica apontada por ele
na modernidade tardia. E para entendermos melhor essa sugestdo de uma dimensdo mais
positiva na equacéo social fundamentada na temporalidade que, a seguir, discutiremos a teoria

da ressonancia em Hartmut Rosa.

52



2.2 A nogao de ressonancia anterior e paralela a Hartmut Rosa

No livro Resonancia (2019d [2016]), Rosa reconhece e discute como a ideia de
ressonancia se relaciona com diferentes tradi¢fes filoséficas e psicoldgicas. O conceito de
ressonancia propriamente dito, antes de ser plenamente desenvolvido por Hartmut Rosa no
campo da sociologia, ja havia sido utilizado em outras areas do conhecimento, a exemplo da
filosofia, com diferentes conotacdes e nuances. Também devemos destacar que esse conceito
ja vem sendo operado no campo teoldgico, inclusive com alguns autores fazendo associacGes
diretas com a ideia de ressonancia em Rosa (p. ex.: Christoffersen; Gregersen, 2019; Theissen,
2019). Especificamente na filosofia, a nogdo de ressonancia foi explorada por Nietzsche em
termos de eco existencial em sua conhecida maxima: “se vocé olhar atentamente para o abismo,
o abismo olhard de volta para vocé” (Nietzsche, 2001, p. 89), sugerindo nesse “olhar de volta”
uma interacdo entre o ser humano e o mundo que ressoa de maneira profunda e existencial,
simbolizando o impacto de nossas experiéncias e a vitalidade que é despertada quando o
individuo entra em sintonia com o mundo e consigo mesmo. Nesse sentido, a relacdo que
Nietzsche propBe, embora indireta, pode ser vista como um eco ou ressonancia que nao seria
apenas cognitiva ou interativa, mas como uma experiéncia, sobretudo estética, e existencial.
Noutros termos: uma forma de reconciliagdo do individuo consigo e o mundo através de sua
prépria expressao vital, numa relagdo afirmativa com a vida. Nessa concep¢do nietzschiana, a
ressonancia € a capacidade de fazer com que o individuo estabeleca um eco de sentido (estético-
existencial), que ressoa tanto dentro de si quanto no exterior.

Nesse sentido, Rosa aponta para a nogédo de ressonancia em Nietzsche como uma forma
de interacdo profunda entre o individuo e o mundo, algo que vai além da simples percepgéo e
gue implica uma experiéncia vital e afirmativa. Embora Nietzsche ndo use o termo
“ressonancia” de forma explicita em suas obras, segundo Rosa, ele propde um conceito de
“relagdo com o mundo” que € bastante proximo da ideia de ressonancia, especialmente no
sentido de como as acgdes, 0s sentimentos e as percepcdes humanas podem ser ecoadas no
mundo exterior, resultando em uma conexdo ou sintonia existencial com o mundo. Assim,
Nietzsche estaria preocupado com a recuperagdo da ‘resposta vital’ ao mundo, isto é, com a
criacdo de uma relacdo que ressoe profundamente entre o ser humano e o mundo exterior, uma
conex&o que, ao mesmo tempo, liberta e afirma a existéncia humana (Rosa, 2019d). Aqui, Rosa
faz uma leitura de Nietzsche em termos de uma experiéncia existencial que se alinha ao seu

proprio conceito de ressonancia, embora com uma énfase nas condic6es sociais e historicas que
53



moldam essa experiéncia. Portanto, mesmo ndo tendo utilizado diretamente o termo
“ressonancia”, Nietzsche e sua filosofia contribui para o desenvolvimento posterior da
concepcao de Rosa, na medida em que propde uma relacéo ativa e dindmica entre o individuo
e 0 mundo, que poderia ressoar em multiplos niveis de experiéncia e sentido.

Hartmut Rosa também estabelece uma conexdo entre seu conceito de ressonancia e o
pensamento de Charles Taylor, especialmente no que se refere a busca por autenticidade e
experiéncias profundas de sentido em um mundo secularizado. Rosa reconhece a influéncia de
Taylor na forma como ele concebe a relacdo entre individuos e mundo, enfatizando que a
modernidade ndo apenas trouxe alienacdo, mas também novas formas de engajamento
significativo. Rosa (2019d) dialoga com a obra de Taylor, particularmente com A ética da
autenticidade (2011) e As Fontes do Self (1997), destacando como em Taylor os individuos
modernos tentam encontrar conexdes significativas em meio a um cenario de pluralismo
cultural e individualismo. Além disso, Rosa argumenta que a ressonancia pode ser vista como
uma forma de resolver a tenséo entre a fragmentacdo moderna e a necessidade humana de
engajamento auténtico com o mundo. Nesse sentido, Taylor sugere que a autenticidade nédo
pode ser alcancada no vazio, mas requer um contexto de referéncias compartilhadas e relacbes
significativas. No entanto, Rosa amplia essa ideia ao propor que a ressonancia € um estado de
relacdo dindmica com o mundo, no qual ha uma reciprocidade transformadora entre sujeito e
ambiente. Essa conexdo ndo se da apenas no plano racional, mas também no afetivo e
existencial, o que o aproxima de discussdes tanto filosoficas quanto psicologicas sobre a
construcdo do self.

Ainda no campo filoséfico, o didlogo entre a teoria da ressonéncia de Hartmut Rosa e o
existencialismo filoséfico-literario de Albert Camus expfe uma tensdo entre a busca humana
por conexdo significativa e o siléncio indiferente do universo. Camus (2010) descreve a
condigdo humana como um confronto entre o desejo inerente por significado e a indiferencga do
mundo, levando a experiéncia do absurdo. Enquanto Rosa vé na ressonancia a possibilidade de
superar a alienacd@o através de eixos verticais (como arte, natureza, religido e historia), que
“falariam” ao sujeito, Camus enfatiza a experiéncia da estranheza existencial, onde o mundo se
recusa a ressoar, deixando o individuo confrontado com o siléncio césmico. No entanto,
defende Rosa, mesmo diante desse cenario, haveria a possibilidade de uma resposta ressonante,
na qual o individuo, ao aceitar o absurdo, poderia reencontrar uma forma de engajamento
auténtico com a vida, havendo em Camus momentos de ressonancia ndo apenas na revolta

contra o absurdo, mas também na experiéncia estética e na intensidade do presente, como
54



quando o autor descreve a comunh&o com a natureza e o prazer dos sentidos. No entanto, essa
tenséo € crucial: se em Rosa a modernidade encontrou equivalentes funcionais a religiosidade
para satisfazer a necessidade de ressonancia, Camus sugere que a unica resposta heroica ao
absurdo € aceitar o siléncio do mundo sem ilus6es. Esse dialogo ilumina tanto a esperanca de
conex&o quanto a inevitabilidade do desencontro, expondo a complexidade da condi¢cdo humana
diante de um universo que pode ser tanto ressonante quanto silencioso (Rosa, 2019d).

No campo teoldgico, alguns autores vém desenvolvendo aproximacdes interessantes
para estudos sobre a teoria da ressonancia. Um exemplo bem recente pode ser observado no
texto “Resonance, risk, and religion: Gerd Theissen and Hartmut Rosa on religious resonance”,
no qual se explora o conceito de ressonancia no contexto da religiosidade, a partir das
perspectivas do tedlogo Gerd Theissen e do socidlogo Hartmut Rosa, buscando estabelecer um
dialogo interdisciplinar entre teologia e sociologia, ao analisar como a experiéncia de
ressonancia pode ser aplicada a compreensdo das interacdes humanas com a realidade,
especialmente no ambito religioso. Através de ambas as perspectivas, 0s autores discutem como
a ressonancia pode ser uma chave para entender a experiéncia religiosa e a busca por significado
em um mundo complexo e muitas vezes alienante. Nesse sentido, a ressonancia é vista como
uma experiéncia que envolve tanto a conexdo profunda com a realidade quanto o risco de
fracasso e alienacdo, tornando-se um conceito central para a compreensédo da condi¢do humana
e da religiosidade. No entanto, Theissen e Rosa aplicam o conceito de maneiras distintas,
embora complementares, com o primeiro focando mais na experiéncia religiosa e na resposta
humana a realidade, enquanto Rosa aborda a ressonancia como uma resposta socioldgica a
alienacdo e a aceleragdo da vida moderna. Ambos, contudo, concordam que a ressonancia
envolveria tanto a conexdo profunda com a realidade quanto o risco de fracasso e alienagédo
(Christoffersen; Gregersen, 2019).

O tedlogo Gerd Theissem (2019) discute a natureza e a validade da experiéncia religiosa
em um contexto contemporaneo, no qual a religiosidade se afasta das tradi¢cbes normativas e
novas formas de experiéncia espiritual emergem. Segundo este autor, a experiéncia religiosa
seria caracterizada por uma “transparéncia” e “ressonancia” que a distingue da experiéncia
estética. Enquanto a experiéncia estética pode ser profunda, a experiéncia religiosa aponta para
uma realidade final, transcendente, que € interpretada cognitivamente como um ser supremo ou
algo alem do mundo conhecido. Nesse sentido, a experiéncia religiosa teria um valor
existencial e ético que a distingue da experiéncia estética. Por isso mesmo, sobreviveria em uma

era cientifica ao lidar com questdes de significado e valor que transcendem o empirico, com a
55



verdade residindo na ressonancia entre a experiéncia humana e a realidade transcendente
(Theissen, 2019). Mas diferentemente de Rosa, a origem do conceito de ressonancia neste autor
remonta a obra A critical faith (1979), onde propde a religiosidade como sensibilidade para a
ressonancia e o absurdo da realidade, considerando o conceito de ressonancia a partir da fisica
(capacidade de um corpo vibrar em resposta a outro corpo), como metafora para descrever a
experiéncia humana de conexdo com a realidade em termos de resposta vibratoria, semelhante
a ressonancia fisica. A ressonancia também derivaria de experiéncias existenciais, como a
maravilha diante da existéncia e a sensacdo de absurdo quando a realidade ndo responde as
expectativas humanas. Como uma experiéncia dialética, a conexdo com a realidade
(ressonéncia) e a desconexdo (absurdo) coexistiriam (Theissen, 1979 [1978]).

Outros autores também abordam esses pontos de contato entre ressonancia e
religiosidade, a exemplo Bojan Zalec (2021), que enfatiza a teoria da ressonancia a partir de
Rosa como relevante para a religiosidade, a ciéncia da religido e a esperanca. A teoria da
ressonancia, que segundo o autor tem ganhado atencao significativa nas humanidades e ciéncias
sociais, € discutida como uma abordagem interdisciplinar e holistica que combina filosofia,
fenomenologia, hermenéutica, critica social e teoria normativa com sociologia. Zalec destaca a
teoria da ressonancia de Rosa como uma contribuicdo significativa para a compreensao da
religiosidade e da esperanca, reabilitando a primeira como uma necessidade antropoldgica
fundamental e também uma base cientifica para o cultivo da esperanca existencial. Seguindo
uma linha parecida, Gregersen (2024) aborda a ressonancia como uma ponte conceitual entre a
fisica, a teologia e a ética. Entendida como um fenémeno fisico e bioldgico, a ressonancia seria
onipresente na natureza, ocorrendo através de trocas de energia entre sistemas distintos, mas
coordenados. Gregersen argumenta que a ressonancia nao seria apenas um conceito cientifico,
mas também uma experiéncia humana, podendo ser fonte de reflexdo teoldgica e ética. No
entanto, ao contrario da “onipresencga” fisica da ressondncia, as experiéncias humanas de
ressonancia seriam comuns, mas ndo universais. Além disso, uma ressonancia produtiva requer
tensdo entre diferentes polos, evitando a fusdo indiscriminada que pode levar a violéncia ou
conformidade. Portanto, a capacidade de reconhecer e cultivar ressonancias produtivas,
enguanto se resiste a ressonancias destrutivas, seria essencial para uma vida ética e religiosa
significativa.

Contudo, outros autores como Quintana e Combalia (2023) veem antes essa teoria como
um estimulo a secularizacdo mais do que a religiosidade. Em seu artigo, argumenta-se que a

teoria da Ressonancia de Rosa e suas implicacbes para a modernidade, particularmente no
56



contexto ocidental, poderia acelerar a secularizacdo, levando a dissolucdo final das formas
religiosas organizadas, ao invés de reverter o processo de seculariza¢do, como alguns estudiosos
sugeriram (ver capitulo 1). A principal tese desses autores é que a teoria de Rosa descreve a
experiéncia religiosa como uma forma de ressonancia, mas ndo como unica ou superior a outras
formas de experiéncia humana, como a estética. De acordo com esses autores, isso pode levar
a uma nova etapa na secularizagdo, em que as formas religiosas seriam vistas como um produto
cultural redundante. Como veremos adiante, Rosa argumenta que a ressonancia pode ser
experimentada através de varias fontes (eixos de ressonancia), como a natureza, a arte, a histéria
e a religiosidade, ndo fazendo, contudo, distingdo qualitativa entre essas experiéncias. Para
Quintana e Combalia, isso sugere que a experiéncia religiosa nao seria essencialmente diferente
de outras formas de ressonancia, implicando que as formas religiosas organizadas nao oferecem
nada exclusivo ou insubstituivel. Além disso, a ressonancia teria uma estrutura fenomenologica
semelhante a experiéncia religiosa tradicional, sendo enquadrada, contudo, dentro de um
contexto imanente, ndo transcendente. Ao ser descrita como um encontro com algo inacessivel
que fala com sua propria voz, a ressonancia se assemelharia a descricéo tradicional do encontro
com Deus nas religides monoteistas (Quintana; Combalia, 2023).

No entanto, conforme os autores, Rosa insiste que a ressonancia pode ocorrer dentro do
quadro imanente, sem a necessidade de crenca em um poder transcendente, desafiando a ideia
de que a experiéncia religiosa seria Unica e superior a outras formas de experiéncia humana. O
tedlogo Gerd Theissen, como vimos, tenta preservar a singularidade da experiéncia religiosa,
argumentando que ela carrega um imperativo moral que falta na experiéncia estética. No
entanto, Rosa ndo faz tal distingdo, sugerindo que todas as formas de ressonéncia sé&o
igualmente validas e que a experiéncia religiosa ndo é necessariamente superior. Tomando a
religiosidade como um conjunto de praticas que ajudam o0s seres humanos a lidar com a
incerteza e 0 mistério, mas ndo como algo que transcende 0 mundo imanente, Rosa entende
essa religiosidade como um eixo de ressonancia vertical, mas ndo como algo que oferece uma
experiéncia unica ou transcendente, reduzindo, de certa forma, a uma pratica humana dentro do
guadro imanente. A teoria da ressonancia, nesse sentido, poderia levar a redundancia das formas
religiosas organizadas, pois as pessoas encontrariam ressonancia em varias fontes sem a
necessidade de aderir a uma religiosidade tradicional. Portanto, se as pessoas entenderem que
a ressonancia pode ser alcancada através de varias experiéncias (arte, natureza, etc.), elas ndo
terdo mais a necessidade de se filiar a uma religido organizada. A teoria da ressonancia, em

ultima instancia, ndo seria um remédio para a seculariza¢do, mas um acelerador desse processo,
57



desencadeando uma nova etapa na secularizacdo, na qual a religiosidade seria vista como um
produto cultural desnecessario (Quintana; Combalia, 2023).

Em sintese, a ressonancia, enquanto conceito desenvolvido por Hartmut Rosa, encontra
ecos significativos em tradicGes filosoficas e teoldgicas, evidenciando sua relevancia
interdisciplinar. Desde as reflexdes de Nietzsche sobre a interacdo profunda entre o individuo
e 0 mundo, passando pela busca de autenticidade em Taylor e o confronto com o absurdo em
Camus, até as discussOes teologicas de Theissen e outros autores, a ressonancia se apresenta
como uma chave para compreender a relacdo humana com a realidade em suas multiplas
dimensdes. Portanto, o didlogo com pensadores como Charles Taylor e Albert Camus, por
exemplo, amplia o entendimento da ressonéncia, conectando-a a busca por autenticidade em
um mundo secularizado e ao confronto com o absurdo da existéncia. Enquanto Taylor enfatiza
a necessidade de contextos compartilhados para o engajamento auténtico, Camus explora a
tensdo entre o desejo humano por conex&o e o siléncio indiferente do universo, sugerindo que
a ressonancia pode surgir mesmo diante do absurdo. Além disso, na teologia, Gerd Theissen, ja
vinha associando a ressonancia a experiéncia religiosa e a busca por significado. Contudo, para
autores como Quintana e Combalia a teoria da ressonancia em Rosa pode acelerar a
secularizacdo, ao equiparar a experiéncia religiosa a outras formas de ressonancia, como a
estética ou a conexdao com a natureza, questionando assim a singularidade da religiosidade
tradicional. A ressonancia emerge como um conceito multifacetado, capaz de articular respostas
a alienacdo moderna e a busca de sentido, podendo também desafiar nocdes estabelecidas sobre

religiosidade, transcendéncia e o lugar de formas religiosas tradicionais na contemporaneidade.

2.3 A teoria da ressonancia de Hartmut Rosa

A teoria da aceleracdo social de Hartmut Rosa emerge de sua reflexdo sobre as
transformacdes estruturais que marcam a modernidade tardia, € € construida dentro de um
dialogo com diversas correntes filosoficas e socioldgicas, como a obra de Max Weber e Georg
Simmel. Essa aceleragéo, que inicialmente parecia oferecer a promessa de mais liberdade e
autonomia, acaba criando uma paradoxal escassez de tempo, aprofundando a alienacdo dos
individuos em relacdo a seus proprios corpos, suas emocgdes e suas relacdes sociais (Rosa,
2019a). Dentro dessa logica de aceleracdo, o conceito de ressonancia surge como uma proposta
de reacdo a alienacdo, uma maneira de reconectar os individuos ao mundo e as suas experiéncias

de vida, mas sem perder o movimento dindmico e a interagdo com o mundo que caracteriza a
58



modernidade. Rosa constroi sua teoria a partir da observacdo de que, embora a aceleragdo seja
uma caracteristica fundamental da modernidade, ela ndo se apresenta de maneira homogénea
em todas as esferas da vida social. E nesse cenario de aceleragio continua que Rosa identifica
um fendmeno de alienacéo, caracterizado pela sensacao de desconexéo do individuo em relacao
ao mundo. Para Rosa, a aliena¢do ndo € uma experiéncia passiva, mas uma resposta ativa a uma
sociedade que exige adaptacdes rapidas e constantes, sem oferecer o tempo necessario para uma
reflexdo profunda sobre as mudancas que estdo acontecendo. A ressonancia, portanto, surge
como uma alternativa a essa alienagdo, sendo um conceito que busca compreender como o
individuo pode se reconectar com 0 mundo, ndo a partir de um movimento de imerséo passiva,
mas através de uma forma de interacdo ativa que permite ao sujeito ndo s6 acompanhar o ritmo
da aceleracdo, mas também encontrar formas de significado e pertencimento nesse processo
(Rosa, 20194d).

Em “O nascimento de um conceito” (Rosa, 2018), 0 autor nos conta como surgiu a ideia
de ressonéncia a partir das reflexdes em seu vilarejo natal, Grafenhausen, onde passava noites
contemplando a paisagem e meditando sobre sua relagdo com o mundo. Nessas ocasides,
percebeu que sua conexdo com o ambiente variava conforme seu estado de espirito: em dias de
bom humor, o mundo parecia vibrar e convida-lo a interagir, enquanto em momentos de
desanimo, 0 mesmo cenario se tornava hostil ou indiferente. Essa observacdo o levou a
questionar o que determinava tal oscilagdo, concluindo que ndo eram apenas fatores externos,
mas também a reatividade de seu corpo e mente, descrevendo essa experiéncia como uma
“vibragdo de cordas” que conectam o individuo a0 mundo e aos outros, uma metafora que
ilustraria a ressonancia como uma forma de interacdo ativa e significativa. Da mesma forma
que outros autores, Rosa também destaca o papel da musica nesse processo, percebendo que,
em momentos de ressonancia, as melodias pareciam ecoar tanto em seu interior quanto no
mundo exterior, criando uma sensagéo de harmonia e pertencimento. No entanto, em dias de
alienacdo, a masica perdia seu poder de tocar e conectar. Essa dualidade o levou a criticar a tese
de Axel Honneth sobre o reconhecimento social como principal motor humano, argumentando
gue o desejo de ressonancia vai além do reconhecimento, buscando uma conexao profunda com
0 mundo, a natureza, o trabalho e um universo que faca sentido. Rosa via na ressonancia uma
resposta ao grande medo da modernidade: a indiferenca do mundo, tema presente em
pensadores como Marx, Weber, Lukacs e Camus. Para ele, a aceleracdo social dificulta a
criagdo dessas conexdes, exigindo tempo e atencdo que a modernidade ndo oferece. Portanto,

Rosa propde uma sociologia da ressonancia, investigando as condi¢des sociais que permitem
59



ou impedem que o mundo “fale” conosco, oferecendo uma alternativa a alienagao e ao siléncio
do mundo moderno (Rosa, 2018).

A partir do diagnostico com base no processo de aceleracdo, a alienagédo seria tanto um
sintoma quanto uma consequéncia da circunstancia de serem as sociedades modernas “capazes
de se estabilizar apenas dinamicamente, de serem sistematica e estruturalmente dispostas a
crescer, transformar-se e acelerar-se sempre mais para poder conservar sua estrutura e
estabilidade” (Rosa, 2019a, p. X). Disso decorre a principal patologia de nosso tempo, qual
seja, a alienacdo, agora compreendida também como “insuficiéncia relacional” (Rosa, 2019a,
p. XXXVII), dizendo respeito, sobretudo, a um modo relacional no qual sujeito e mundo se
colocam um ante o outro intrinsecamente desconectados, podendo ocorrer nas dimensoes
social, material ou existencial. A contraparte positiva dessa ndo-relacdo seria 0 que o autor
convencionou chamar de ressonancia, ou um conceito-contraste (contra-conceito) em relacéo a
alienacdo enquanto patologia, isto €, como o seu outro. A ressonancia, portanto, surge como
uma forma de reconexdao com o mundo, um espaco relacional onde o sujeito encontra
significados e propdsito, rompendo a distancia que caracteriza a alienacdo. Entretanto, nem
todos os sujeitos adoecem na modernidade tardia. A aceleracdo social da origem a trés modelos
alternativos e problematicos de conducdo da vida, que podem ser vistos como tentativas de
adaptacdo a esse novo ritmo frenético, sem, no entanto, permitir o alcance da ressonancia
genuina. O primeiro modelo é o do surfista, aquele que esta sempre a espera das melhores ondas,
mas sem a promessa da antiga autonomia e sem a verdadeira experiéncia de ressonancia. O
segundo € o errante, aquele que ndo consegue “manter-se em cima” e € constantemente
arremessado pelas forgas da aceleracdo, sem ser capaz de controlar ou planejar seu destino,
tampouco criar para si “‘espacgos de ressonancia”. Por fim, o terceiro modelo ¢ o do sujeito que
busca estabilidade e perspectiva em um ancoramento transcendental, adotando identidades
religiosas ou politicas mais ou menos fundamentalistas, numa tentativa de escapar da aceleracéo
e da instabilidade da modernidade tardia (Rosa, 2019a, p. XXVI1).

Em Lo indisponible (2019b), Rosa amplia sua critica @ modernidade, argumentando que
a busca incessante por disponibilidade — o desejo de tornar o mundo conhecido, controlado e
utilizdvel — gera uma contradicdo fundamental: ao tentar dominar o mundo, o ser humano
acaba por alienar-se dele, perdendo a conexdo auténtica que permite uma relagédo
transformadora e significativa. A modernidade, ao institucionalizar a logica da disponibilidade
em areas como ciéncia, tecnologia, economia e politica, silencia 0 mundo, tornando-o mudo e

inacessivel a ressonancia. Essa alienacdo leva a uma sensacdo de impoténcia diante de um
60



mundo que, paradoxalmente, se torna mais complexo e incontrolével. No entanto, essa busca
por controle resultaria em uma indisponibilidade “monstruosa”, onde sistemas técnicos e sociais
complexos escapam ao nosso dominio, criando novas formas de imprevisibilidade e frustracéo.
A ressonancia, nesse contexto, é proposta como uma alternativa a légica de controle,
dependendo de um equilibrio entre o que podemos controlar e 0 que permanece indisponivel.
Além disso, permitiria 0 mundo nos interpelar e nos transformar, restaurando uma relacéo
auténtica. Rosa sugere que a solucao para a alienagdo moderna esta em reconhecer e valorizar
a indisponibilidade, aceitando que ha aspectos da vida que ndo podem ser planejados ou
dominados, mas que sdo essenciais para uma conexdo significativa. Em Gltima analise, Lo
indisponible reforca a ideia de que a ressonancia nao € apenas uma resposta a aceleracdo, mas
também uma reacao a l6gica de disponibilidade que caracteriza a modernidade, propondo uma
relacdo com o mundo baseada na escuta, na abertura e na transformacéo matua.

Além disso, o conceito de ressonancia formaria, ao lado da indiferenca e repulsdo, os
trés modos basais de relacdo com o mundo. Trata-se, portanto, de uma resposta do humano ao
mundo onde ele é ser. Devemos observar que ressonancia nao “diz respeito a um estado
emocional, e sim a um modo relacional”, no qual sujeito e mundo “colocam-se numa relagdo
responsiva”. Nos termos desse autor, ressonancia diz respeito a um modo de relagdo com o
mundo no qual sujeito e mundo ‘alcancam-se’ mutuamente, “de tal modo que uma relacao
responsiva, que produza efeitos transformativos, pois que liquefaz as ja& dadas relagdes do
mundo, emerja”. Além disso, em relagdes de ressonancia, “os sujeitos sdo tocados (afetados)
por um outro, o qual os refere e Ihes diz algo, ao mesmo tempo que respondem (emocional e
fisicamente) e, com isso, experienciam-se como autoeficazes” (Rosa, 2019a, p. XL, grifo
original). Ao menos para sujeitos modernos, “a experiéncia religiosa, a experiéncia estética e a
experiéncia da natureza possuem, exemplarmente, um significado central” nessa dire¢do (Rosa,
2019a, p. XXXI). Ainda segundo Rosa, “na natureza, na arte, na religido, ¢ também no trato
com coisas especificas — como no processo de trabalho ou em contextos sacrais de a¢cdo —, 0s
seres humanos buscam e realizam experiéncias de ressonancia” (Rosa, 2019a, p. XXXII). Disto
se deriva a tese segundo a qual o conceito de reconhecimento (Honneth, 2003) cobriria apenas
parte das relagdes de ressonancia possiveis, a saber, a dimensdo social dos encontros com 0
mundo. Para Rosa, “0 conceito de ressonancia ndo apenas amplia o conceito de reconhecimento
em direcdo ao ambito da intersubjetividade, mas modifica também o conceito do fundamento

da relagédo humana (bem-sucedida) com o mundo” (Rosa, 2019a, XXXVI).

61



Assim, também “no amor (intimo e paternal), na amizade, bem como na agao politica
democratica”, 0S sujeitos modernos encetam experiéncias de ressonancia se dispondo ao
encontro “de uma maneira ndo instrumental”, a qual se predispde sobre uma relacao responsiva,
isto €, “que se d4 em um mutuo alcangar do outro lado, que desdobra um efeito transformador
em ambos os lados, ou pelo menos pode desdobrar” (Rosa, 2019a, p. XXXIII). Tais relagdes
sdo referidas como ressonancia social ou horizontal, pois se encetam, em principio, entre duas
entidades equivalentes ou similares. Quando individuos entram em contato com algo que “se
lhes dirige e envolve sua existéncia como um todo”, ocorreria também em todas as culturas,
algo como “eixos de ressonancia vertical ou existencial, os quais tocam 0s sujeitos com uma
‘abrangéncia’ cultural e ritualmente definida (Rosa, 2019a, p. XXXIII). Na cultura moderna
modelada no Ocidente, as esferas da religiosidade, mas também da arte, da natureza e da
historia estabeleceriam uma tal forma de relagdo. Completando essa tipologia” da ressonancia,
0 autor ainda apresenta, apesar da surpresa que isso possa causar “do ponto de vista da imagem
de mundo cientifico-racionalista, para a qual a capacidade de responsividade é exclusiva dos
atores humanos”, relagdes de ressonéncia que tambeém podem ser desenvolvidas com objetos e
artefatos. A tais relaces ele se refere como ressonancia material ou diagonal (Rosa, 2019a, p.
XXXIV).

No capitulo VI de Resonancia (2019d), Hartmut Rosa aborda esses trés eixos de
ressonancia e sua relagdo com o reconhecimento, destacando como essas dimensdes estruturam
a interacdo dos individuos com o mundo. Ele argumenta que toda sociedade organiza essas
esferas de ressonancia, criando espacgos culturais onde os individuos podem desenvolver e
consolidar seus eixos de ressonancia. No entanto, Rosa distingue ressonancia de
reconhecimento, enfatizando que, enquanto o reconhecimento &€ competitivo e pode ser
institucionalizado, a ressonancia € um processo dindmico e responsivo que ocorre entre sujeitos
e 0 mundo. A ressonancia ndo pode ser planejada ou forcada; ela emerge de uma relacéo viva
e transformadora, como no caso do amor ou da amizade, onde o importante ndo é ser
reconhecido, mas sim estar em sintonia e responder mutuamente. Rosa também discute
fendmenos de “efervescéncia coletiva”, como eventos esportivos ou concertos, onde a atengéo
e as emocdes dos participantes se sincronizam, gerando momentos de ressonancia coletiva.
Esses eventos funcionam como “oasis de ressonancia” em um mundo marcado pela
fragmentacdo e individualizacdo. Por fim, Rosa ressalta que a teoria da ressonancia deve
incorporar as demandas da teoria do reconhecimento, ja que o desprezo e a alienacgao social

podem minar as expectativas de ressonancia, levando a experiéncias profundas de desconexao
62



e repulsdo. Assim, a ressonancia ndo apenas complementa, mas também amplia a nogdo de
reconhecimento, oferecendo uma visdo mais abrangente das relagdes humanas com o mundo
(Rosa, 20194d).

Dentro do eixo vertical séo identificadas quatro esferas de ressonancia (religiosidade,
natureza, arte e histéria), discutidos em detalhes por Rosa (2019d) como dimensGes
fundamentais através das quais 0s sujeitos modernos estabelecem conexfes profundas e
transformadoras com o mundo. A religiosidade € entendida como uma promessa de
ressonancia, em que a ideia de um mundo responsivo e amoroso se manifesta atraves de
praticas, ritos e narrativas que buscam restabelecer uma ligacdo entre 0 humano e o divino.
Nesse sentido, ofereceria a possibilidade de uma relagéo ndo alienante, onde o sujeito se sente
ouvido e compreendido por uma forcga superior, seja ela Deus ou o universo. A natureza € vista
como uma esfera de ressonancia que conecta o ser humano ao cosmos, permitindo experiéncias
de transformacéo e autoconhecimento. A voz da natureza, embora seja uma construcéo cultural
moderna, é percebida como uma contraparte que fala e responde, seja através dos ritmos
naturais, das paisagens ou dos animais, oferecendo um refligio de ressonancia em um mundo
cada vez mais dominado pela légica instrumental. A arte, por sua vez, surge COmo um espaco
privilegiado de ressonancia, no qual a criacdo e a recepcao artistica permitem ao sujeito
experimentar formas variadas de relagdo com o mundo. Ao conectar o individuo a uma forca
criativa que transcende a mera técnica, oferece a possibilidade de transformacéo e de didlogo
com o outro, seja através da masica, da literatura ou das artes visuais. Por fim, a historia é
compreendida como um eixo vertical de ressonancia que conecta o presente ao passado e ao
futuro, permitindo ao sujeito experimentar a copresenca de diferentes temporalidades. A
histéria, como um poder abrangente, convoca o individuo a se sentir parte de um processo
maior, onde o0s acontecimentos historicos e biograficos se entrelacam, gerando uma sensagéo
de pertencimento e significado (Rosa, 2019d).

Essas quatro esferas, embora distintas, compartilham a caracteristica de oferecer ao
sujeito a possibilidade de uma relacdo ressonante com o mundo, superando a alienacdo e
abrindo caminho para a transformacéo e a autocompreensdo. No entanto, a religiosidade em
especifico, segundo Rosa, configura-se como a promessa de uma ressonancia fundamental em
um mundo que, de outra forma, poderia ser percebido como indiferente ou alienante. Ao
conceber Deus como a manifestacdo de um universo responsivo — capaz de ouvir, responder
e afetar—, a religiosidade se estrutura como uma relagdo dialdgica que busca garantir uma

conexao essencial entre o sujeito e a totalidade do cosmos. Inspirando-se em pensadores como
63



William James, Friedrich Schleiermacher e Martin Buber, Rosa enfatiza que a experiéncia
religiosa ndo se reduz a dogmas ou rituais, mas encontra-se enraizada na busca por uma relagao
dindmica e transformadora. Schleiermacher, por exemplo, define religido como um encontro
singular, onde intuicdo e sentimento se fundem em um momento de ressonancia genuina,
enquanto Buber refor¢a a no¢ao de um “Tu eterno” que dialoga com o sujeito. No entanto, Rosa
reconhece que essa promessa ndo esta isenta de tensdes e contradi¢cbes. Ao adotar uma
perspectiva fortemente influenciada pela tradicéo catolica, ele prioriza a dimenséo relacional e
simbolica da religiosidade em detrimento de abordagens mais dogmaticas ou racionais. Além
disso, alerta para os riscos da instrumentalizagdo da promessa religiosa, que pode se desdobrar
em violéncia e alienacdo, especialmente quando a busca por ressonéncia € confundida com
controle e dominacédo (Rosa, 2019d).

Assim, no cerne da religiosidade encontra-se um dilema fundamental: de um lado, a
possibilidade de oferecer uma experiéncia profunda de conexéo e sentido; de outro, o perigo de
se tornar uma forga opressiva, particularmente quando a necessidade humana de resposta se
depara com o siléncio cosmico e a indiferenca do mundo, tal como tematizado pelo
existencialismo de Camus. Nesse contexto, o conceito de ressonancia intenciona “nao apenas
por a disposicdo da critica social conceitos de negacéo, dignos de sua criticidade, como o fazem
as concepcoes de alienacdo ou reificagdo”, mas sobretudo opor a essas concepgdes a0 menos
“o vago contorno de algo positivo, que seja suficientemente aberto para fazer jus a
incontornavel pluralidade das substantivas concepgdes éticas e culturais de bem”, implicando
apenas que as pessoas “buscam e necessitam de relagdes de ressonancia com o mundo” (Rosa,
2019a, p. XLII). Existe também uma diferenciacdo a ser feita entre as experiéncias de
ressonancia (eventos continuamente momentaneos e contingentes), eixos de ressonancia (onde
tais experiéncias sdo realizadas) e esferas de ressonancia (zonas de experiéncia coletiva), por
um lado, e ressonancia enquanto atitude disposicional (atitude sensivel a ressonancia), por
outro. Segundo o autor, na cultura ocidental moderna “a dpera ou festivais de rock” podem
constituir eixos para muitas pessoas”, enquanto outros podem busca-los em “trilhas pelas
montanhas, na floresta ou na horta”, ou ainda “na missa ou no culto”, na medida em que “arte,
natureza e religido constituem caracteristicas esferas de ressonancia (vertical ou existencial) na
modernidade” (Rosa, 2016, p. 435-515, apud Rosa, 2019a, p. XLII).

Em sintese, a teoria da ressonancia de Hartmut Rosa emerge como uma resposta critica
a aceleracdo social e a alienagdo que caracterizam a modernidade tardia. Rosa identifica que a

aceleracdo, embora prometa maior liberdade e controle, acaba por gerar uma sensagdo de
64



desconexdo e insuficiéncia relacional, onde os individuos se veem distanciados de seus corpos,
emocoes e relacOes sociais. Nesse contexto, a ressonancia surge como um conceito-chave para
compreender como 0s sujeitos podem se reconectar a0 mundo de maneira ativa e
transformadora, superando a ldgica instrumental e a busca por controle que dominam a
modernidade. A ressonancia ndo é um estado emocional, mas um modo relacional que envolve
uma interacdo responsiva e mutuamente transformadora entre o individuo e o mundo, seja
através de eixos verticais (como religido, natureza, arte e historia), horizontais (como amor,
amizade e acdo politica) ou diagonais (como a relagdo com objetos e artefatos). Rosa argumenta
que, embora a modernidade dificulte a criacdo dessas conexdes, a ressonancia oferece uma
alternativa a alienacdo, permitindo que os individuos encontrem significado e pertencimento
em um mundo cada vez mais acelerado e fragmentado. Ao propor uma sociologia da
ressonancia, Rosa ndo apenas ampliaria a teoria do reconhecimento de Axel Honneth, mas
também ofereceria uma visdo mais abrangente das relacfes humanas, destacando a importancia
da escuta, da abertura e da transformagdo mutua. Em ultima analise, a ressonancia poderia
representar uma busca por uma relacdo auténtica com o mundo, onde a indisponibilidade e a
imprevisibilidade sdo valorizadas como elementos essenciais para uma vida significativa e
conectada.

No entanto, embora a teoria da ressonancia proposta por Hartmut Rosa possa representar
um avanco significativo na superagdo de problemas inerentes a modernidade, ela ndo esté isenta
de tensdes e guestionamentos que merecem consideracdo critica. Por exemplo, o conceito de
ressonancia, ao privilegiar uma gramatica da responsividade subjetiva, correria o risco de se
tornar excessivamente dependente de relatos individuais de abertura e transformacéao, sem que
se interroguem com o devido rigor as media¢fes sociais, histéricas e politicas dessas
experiéncias. Como alerta Pierucci (1997; 2008) no contexto da sociologia da religido, ndo seria
possivel renunciar ao exame das condi¢fes estruturais e simbdlicas que organizam um
determinado campo de estudo (como o religioso), sob o risco de se dissolver numa
fenomenologia emocional que pouco explica sobre 0os mecanismos sociais de producdo de
sentido. Nessa linha, a teoria da ressonancia e sua promessa de reconexdo com 0 mundo como
remédio para a alienacdo, embora conceitualmente relevante, seria inadequada, por exemplo,
como solucdo ou modelo normativo de saude existencial. Por outro lado, o conceito de
ressonancia tanto pode como deve contribuir na construcdo de categorias analiticas mais
adequadas a pluralidade contemporanea. A proposta de uma sociologia da religido pés-secular,

como esbocada em nosso ultimo capitulo, implicaria justamente manter essa abertura para
65



experiéncias existenciais plurais, sem reduzi-las nem ao dogma religioso, nem a uma teoria da
“reconexdo”, mas também sem abdicar do olhar sociolégico critico, capaz de interrogar as
condicdes concretas de producao, excluséo e legitimacao dessas experiéncias. Portanto, apesar
de suas contribuicdes conceituais e epistemologicas, especialmente a no¢do de ressonancia
vertical, a teoria de Hartmut Rosa apresenta limites que precisam ser discutidos.

Em termos conceituais, diversos autores (Susen, 2020; VVandenberghe, 2023; Anderson,
2023) vém apontando a ressonancia como um conceito operativo excessivamente amplo,
aproximando-se de uma generalidade que ameacaria sua aplicabilidade socioldgica e sua forca
critica. Na tentativa de construir uma gramatica relacional da experiéncia, Rosa incorreria por
vezes em um “romantismo sistematico” (Vandenberghe, 2023), substituindo o rigor normativo
tipico da teoria critica por um diagnostico estético e moral da modernidade. Além disso, sua
énfase em experiéncias episddicas e extraordinarias de conexdo (em oposicdo a alienacao)
geraria um modelo centrado em um sujeito relativamente autbnomo e introspectivo,
insuficientemente atento as dindmicas estruturais de poder, dominacéo ou exclusdo. Essa lacuna
é reforcada por criticas provenientes de abordagens nédo ocidentais, como o confucionismo, que
guestionam a separacao rigida entre sujeito e mundo e propdem formas continuas e ritualizadas
de ressonancia cotidiana (Sigurdsson & D’Ambrosio, 2023). Do ponto de vista normativo, a
teoria careceria de um fundamento ético robusto que a distinguisse de preferéncias subjetivas.
Além disso, a auséncia de uma critica reflexiva capaz de orientar juizos morais e politicos,
também limitaria o alcance emancipatério da proposta, aproximando-a de um ideal de “boa
vida” culturalmente situado. Por fim, essa auséncia repercutiria ainda numa fragil capacidade
de orientar transformacdes institucionais concretas. Ademais, criticas recentes vém explorando
uma possivel fragilidade politica da teoria da ressonancia.

Nesse sentido, Rosa estaria propondo a ressonancia como um “compasso normativo”
para orientar lutas sociais e repensar instituicdes, mas sem conseguir avancar na explicitacdo
de mecanismos efetivos de transformacao institucional ou redistribuicéo de poder (Susen, 2020;
Anderson, 2023). Seu diagndstico permaneceria mais eficaz como descricdo critica do presente
do que como projeto transformador. Haveria, ainda, o risco de moralizacgdo e patologizacao de
experiéncias divergentes. A associagdo entre auséncia de ressonancia e patologias — como
obesidade, depresséo ou déficit de atengdo — poderia ocultar desigualdades sociais e interpretar
sofrimentos complexos apenas como falhas de engajamento, desconsiderando seus
determinantes histdricos e estruturais (Anderson, 2023). Por outro lado, criticas mais recentes

sugerem a ampliacdo do préprio horizonte do conceito de ressonancia. Stahl (2025), por
66



exemplo, propde a ideia de “ressonancia sombria” para descrever experiéncias significativas
diante da morte, do luto ou da dor, que Rosa parece excluir por considerar que a ressonancia
exige vitalidade e transformacdo subjetiva. A proposta de Stahl, inspirada em ontologias
relacionais e filosofias ambientais, quer ampliar o conceito ao incluir experiéncias limitrofes de
transcendéncia ou dissolugéo do eu. Portanto, embora a teoria da ressonancia represente uma
inovacéo relevante no campo da sociologia relacional e ofereca uma linguagem alternativa a
tradicdo religiosa, seu uso nesta dissertacdo ndo é acritico nem totalizante. Sua mobilizacao se
restringe ao plano terminoldgico (como a no¢do de ressonancia vertical) e epistemolégico (na
critica a aceleracdo e a centralidade da crenca institucionalizada), sem a pretensdo de oferecer

um modelo universal para a ‘boa vida’ ou para experiéncias de sentido e conexao.

67



CAPITULO 3

A dimensdo empirica da espiritualidade “ndo religiosa”

Apds a discussao tedrica sobre a espiritualidade em sua configuracdo contemporanea e
a apresentacdo da teoria da ressonancia de Hartmut Rosa como fundamento analitico
privilegiado para compreender esse fendmeno, é necessario voltarmos agora nosso olhar a
dimensdo empirica. O objetivo deste capitulo é apresentar dados concretos sobre a
espiritualidade, com énfase na chamada espiritualidade “ndo religiosa”, conforme identificada
e analisada em diferentes contextos socioculturais. Para isso, o capitulo organiza-se em trés
secOes complementares. A primeira secdo reine um conjunto de pesquisas empiricas
internacionais ja publicadas, selecionadas por sua relevancia na investigacdo de crencas,
praticas e identidades espirituais que emergem fora das instituicdes religiosas tradicionais. A
partir de estudos conduzidos no Reino Unido, Australia, Espanha, Canada e América Latina, é
possivel observar o crescimento dos chamados nones (pessoas que se identificam como “sem
religido”), a pluralidade interna de suas crengas e a fluidez das fronteiras informadas entre
religido, espiritualidade e secularismo. Essa diversidade parece desafiar os modelos binarios
classicos e impde uma reformulacdo metodoldgica nos préprios modos de abordar e interpretar
o fendbmeno religioso. A segunda secdo volta-se para o contexto brasileiro, apresentando
pesquisas nacionais que investigam a espiritualidade em suas multiplas manifestacdes, com
especial atencdo aos casos em que a dimensdo espiritual € vivida ou reivindicada fora dos
marcos da religido organizada. Aqui, busca-se compreender como a espiritualidade “néo
religiosa” se articula com fatores como salde, juventude, praticas terapéuticas e novas formas
de subjetividade. Por fim, a terceira secdo apresenta dados obtidos, a partir de uma pequena
amostra, por meio da analise de ementas e contelidos programaticos de disciplinas de cursos de
medicina em universidades brasileiras, que abordam a espiritualidade como dimenséo
complementar da sadde. Ao contrario das se¢Oes anteriores, esta baseia-se em fontes primarias,
oferecendo uma contribuicdo autoral para o mapeamento da presenca da espiritualidade no

campo biomédico brasileiro contemporaneo.

68



3.1 Estudos empiricos internacionais sobre a espiritualidade “nao religiosa”

Antes de apresentar os dados internacionais sobre a espiritualidade “nao religiosa”, ¢
importante explicitar a estratégia metodoldgica utilizada para a selecéo dos estudos analisados
nesta secdo. Diferentemente do levantamento sistematico realizado para o contexto brasileiro
(secdo 3.2), o panorama internacional foi construido a partir de uma sele¢do qualitativa e
estratégica de pesquisas reconhecidas no campo da sociologia da religido e da espiritualidade
contemporanea. Essa diferenca de abordagem justifica-se, em primeiro lugar, pelas limitacdes
praticas de acesso a muitas bases de dados internacionais, que frequentemente exigem
pagamento ou subscri¢cdo institucional para consulta completa. Além disso, cobrir de forma
exaustiva a diversidade global da espiritualidade ndo religiosa demandaria um espaco
incompativel com os limites deste capitulo. Assim, a selecdo privilegiou estudos empiricos
recentes e relevantes, conduzidos por autores de referéncia — como Linda Woodhead, Lois
Lee, Anna Halafoff, entre outros —, que abordam de maneira explicita fenémenos relacionados
a espiritualidade “ndo religiosa” em contextos distintos, como Reino Unido, Australia, Espanha,
Canada e América Latina. Buscou-se contemplar uma diversidade geografica minima,
suficiente para ilustrar as principais tendéncias internacionais, sem pretenséo de exaustividade.
Dessa forma, a se¢do 3.1 adota uma abordagem qualitativa e interpretativa, em consonancia
com seu objetivo de oferecer um mapeamento critico e representativo das principais
transformacbes nas formas contemporaneas de experiéncia espiritual fora das religides
tradicionais.®

Iniciando esse percurso analitico, o artigo de Vivianne Crowley “Standing up to be
counted” (2014), analisa como praticantes do Paganismo (Politeismo)® responderam & questéo
religiosa nos censos britanicos de 2011, demonstrando tensdes entre desejo de reconhecimento
e receios ligados a estigmatizacdo e a vigilancia estatal. Embora o nimero de politeistas
declarados tenha aumentado desde 2001, os dados ainda ficam abaixo das estimativas
académicas, indicando sub-representacdo de uma comunidade que, por ser descentralizada,
amorfa e pos-institucional, desafia as categorias tradicionais da religiosidade. Através de um

questionario com mais de 1700 respostas, Crowley identifica que muitos desses crentes

8 A base de dados dos artigos que aparecem nesta se¢do estad compilada para consulta no Apéndice 1.

® O termo Paganismo é utilizado por religiosidades hegemdnicas para inferiorizar formas religiosas associadas ao
culto politeista antigo, que por definicdo era pré-cristdo. Um termo equivalente, mas sem essa conotagao
depreciativa € Politeismo ou Pré-cristianismo, que sdo formas religiosas anteriores ao cristianismo.

69



decidiram declarar sua identidade religiosa como forma de afirmagdo politica, buscando
direitos, visibilidade e igualdade com outras formas de expresséo religiosa, especialmente em
areas como educacao e assisténcia espiritual. No entanto, outros optaram por ndo se identificar
devido ao medo de discriminacdo, desconfianca em relagdo a seguranca das informacdes,
pressdes familiares ou a rejeicdo do Politeismo como religido institucional. A autora destaca
um paradoxo central: muitos politeistas desejam reconhecimento coletivo, mas rejeitam
estruturas religiosas organizadas, preferindo formas espirituais individualizadas, anti-
hierarquicas e imersas em valores como igualdade de género, respeito a diversidade sexual e
reconexd com a natureza. Isso os aproxima de um zeitgeist espiritual contemporaneo que
favorece a sacralizacdo da vida privada em detrimento da religiosidade institucionalizada. Para
Crowley, embora os censos ndo sejam ferramentas ideais para medir minorias espirituais como
os politeistas, eles funcionam como eventos socioculturais mobilizadores, nos quais o ato de
declarar uma identidade se torna gesto politico e comunitério. Além disso, a pesquisa evidencia
a crescente visibilidade e organizacdo dos politeistas britanicos, ainda que essa organizacao
conviva com a recusa, por parte de muitos, de se verem inseridos em uma religiosidade nos
moldes cléssicos.

Ainda no contexto britanico, as pesquisas conduzidas por Linda Woodhead mostram
dimensdes complementares do afastamento institucional e da reinvengdo espiritual na
contemporaneidade. Em estudos de campo realizados em Kendal (2000-2002) e Glastonbury
(2010-2020), observa-se a ascensdo de formas espiritualizadas centradas na experiéncia
subjetiva, no bem-estar e na autonomia individual. Em Kendal, a chamada “espiritualidade
energética pratica” — com praticas como reiki, yoga e meditagdo — predomina entre mulheres
de profissbes de cuidado, que tendem a evitar vinculos com religiosidades tradicionais,
associando espiritualidade a eficacia pessoal e autenticidade. Ja em Glastonbury, o
ressurgimento do politeismo articula devocges a deidades especificas com rituais domésticos e
performances magicas, evidenciando uma diversidade interna que vai do feminismo devocional
ao politeismo reconstrucionista, em tensdo com questdes identitarias contemporaneas
(Woodhead, 2022). Ambas as pesquisas mostram uma distin¢do operativa entre religiosidade
(institucional, doutrindria) e espiritualidade (vivencial, terapéutica, critica). Essa
reconfiguracdo se confirma em surveys nacionais analisados por Woodhead entre 2013 e 2015,
gue mostram a ascensdo dos chamados nones como maioria cultural no Reino Unido
(Woodhead, 2016). A autora destaca que esse processo decorre, sobretudo, da transmissédo

intergeracional da ndo religiosidade e da perda de legitimidade das instituicOes religiosas,
70



especialmente entre os jovens. Longe de representar apenas um ateismo militante, os nones
expressam crengas alternativas em energia, natureza ou “algo 14 fora” e valorizam fortemente a
autonomia moral, os direitos individuais e os valores liberais. Com isso, a identidade “sem
religido” passa a operar ndo como uma ruptura ativa, mas como o pano de fundo cultural
hegemdnico, tornando o Reino Unido um caso paradigmatico de sociedade que habita o espaco
entre religioso e ndo-religioso.

No contexto australiano, Bouma et al (2022) analisam a diversidade religiosa de
Melbourne & luz do conceito de superdiversidade!®, propondo que as formas tradicionais de
compreender a diversidade religiosa — baseadas em categorias estaticas como etnia ou
religiosidade — ja ndo sdo suficientes para descrever as novas configuracdes urbanas. A partir
de dados censitarios de 2011 e 2016 em areas estatisticas locais (SA2), 0s autores mostram
como a imigracdo internacional, a mobilidade residencial e fatores socioecondmicos vém
gerando novas formas de agrupamento religioso e cultural, que ndo correspondem mais aos
antigos guetos étnico-religiosos. Em vez disso, emergem compostos sociais hibridos e
dindmicos, como os “Cosmopolitan Hipster Villages”, com predominancia de jovens seculares
e estudantes internacionais; os “East Asian Turnover Settlements”, marcados pela substituicao
de populagdes anglo-cristds por imigrantes chineses que se identificam como “sem religidao”;
os “Levantine Gateway Enclaves”, com grande presenca de cristdos ortodoxos € mugulmanos
do Oriente Médio; e os “South Asian Growth Corridors”, novos bairros periféricos com grande
concentracdo de hindus e mugulmanos sul-asiaticos. Ao mesmo tempo, o0s autores introduzem
0 conceito de re-homogeneizacdo, indicando que, embora antigas fronteiras religiosas e
culturais estejam se dissolvendo, novas formas de agrupamento relativamente estaveis estdo se
formando, baseadas em interse¢des complexas entre religiosidade, nacionalidade, localizacéo e
classe. Essa dupla dindmica — de superdiversificacdo e re-homogeneizacdo — desafia politicas
publicas baseadas em modelos multiculturais convencionais e exige uma abordagem mais
localizada e sensivel a complexidade. Conclui-se que a diversidade religiosa urbana néo é
apenas uma questdo de coexisténcia de grupos distintos, mas de negociacdo cotidiana em
territdrios sociais cada vez mais compostos, demandando novas formas de analise socioldgica

e planejamento urbano.

10 Conceito desenvolvido por Steven Vertovec (2007) para descrever a complexidade crescente dos contextos
urbanos contemporaneos, marcada por multiplas e sobrepostas dimensdes de diferenca — como religiosidade,
nacionalidade, etnia, lingua, status migratério, tempo de residéncia, renda e mobilidade residencial. No contexto
de Melbourne, o termo permite captar ndo apenas a pluralidade religiosa, mas a interse¢cdo dindmica entre diversas
formas de diversidade que desafiam categorias analiticas tradicionais.

71



Essa cartografia da superdiversidade religiosa urbana fornece o pano de fundo
socioldgico sobre o qual se inscrevem outras dindmicas igualmente relevantes, a exemplo de
pesquisas conduzidas por Anna Halafoff e colaboradores, entre 2020 e 2023, que oferecem um
panorama abrangente sobre a espiritualidade juvenil em contextos multiculturais como
Austrélia e Canada, apontando formas hibridas, criticas e performativas de relacdo com o
religioso. Com base em trés estudos empiricos (Interaction, RGSY e AGZ), Halafoff et al.
(2020) demonstram que 0s jovens ndo apenas rejeitam as instituic@es religiosas tradicionais,
mas constroem visdes de mundo que combinam espiritualidades alternativas (como astrologia,
meditacdo, tarot) com preocupacdes éticas e sociais, como justica climatica, igualdade de
género e respeito a diversidade sexual. Longe de serem indiferentes a religiosidade, eles
articulam préticas e valores que desafiam categorias fixas como “religioso”, “espiritual” ou
“sem religido”, revelando um campo espiritual plural e critico. Em estudo posterior, Halafoff,
Singleton e Fitzpatrick (2023) aprofundam esse diagnéstico ao propor a nocdo de
“complexidade espiritual” como chave analitica para compreender a espiritualidade
contemporanea como fendmeno social multifacetado — atravessado por dinamicas culturais,
politicas, midiaticas e econémicas. Com base nos estudos AGZ, RDA e CSCA, identificam trés
grandes matrizes espirituais na Australia: (1) a espiritualidade das Primeiras Nacdes, de carater
relacional e ecocéntrico; (2) a espiritualidade religiosa tradicional; e (3) a espiritualidade
holistica, marcada por praticas terapéuticas e conexdo com a natureza. Embora associada
frequentemente ao bem-estar, essa Gltima matriz também apresenta riscos, como a apropriacao
de discursos espirituais por influenciadores que promovem desinformacéo ou desconfianca da
ciéncia (caso da conspiritualidade durante a pandemia). A espiritualidade, nesse contexto,
emerge como campo de disputas e possibilidades, cuja compreensdo exige categorias mais
refinadas e politicas publicas sensiveis a essa diversidade.

Na Espanha, Rafael Ruiz Andrés (2025) analisa o crescimento dos nones como um
fendmeno multifacetado que vai alem da simples secularizagdo, refletindo dinamicas
socioculturais complexas em um contexto pos-secular. A partir de uma abordagem
construtivista e relacional, o autor argumenta que a ndo-religido deve ser compreendida em seus
préprios termos, reconhecendo sua diversidade interna e seus vinculos com o campo religioso.
Com base em entrevistas qualitativas, etnografia e dados quantitativos, Ruiz Andrés identifica
trés dindmicas centrais no crescimento dos nones na Espanha: (1) irreligido superficial, marcada
pela rejeicdo da religiosidade institucional sem adesdo a discursos ateistas militantes; (2)

arreligido, caracterizada pela auséncia completa de socializagéo religiosa, especialmente entre
72



jovens que desconhecem referéncias simbdlicas do catolicismo, mostrando uma exculturagao
progressiva da matriz religiosa tradicional; e (3) hibridizacéo, na qual se destacam perfis como
0s “espirituais mas nao religiosos” e os “nao religiosos culturalmente catélicos”, que combinam
valores e praticas espirituais com identidade cultural herdada. Esses sujeitos frequentemente
rejeitam rétulos como “ateu” ou “agnoéstico”, preferindo expressdes mais fluidas e
personalizadas. Haveria também trés formas de posicionamento no campo da nao-religido: a
dialética (critica ativa), a saida (indiferenca) e a reconfiguracéo (sintese criativa entre o religioso
e 0 ndo religioso). Para Ruiz Andrés, a ndo-religido na Espanha ndo constitui um bloco
homogéneo, mas um campo plural, poroso e em constante renegociacéo. Essa abordagem pode
contribuir para uma compreenséo mais fina do lugar da religiosidade na modernidade tardia e
oferece uma alternativa as narrativas binarias que opdem religido e secularismo, mostrando
como ambas coexistem e se interpenetram na vida cotidiana.

No contexto latino-americano, a partir de uma perspectiva empirica voltada as periferias
urbanas, a obra de Pablo Seméan oferece uma contribuicdo relevante para a compreensdo de
formas de espiritualidade enraizadas na religiosidade popular urbana. Em Vivir la fe: entre el
barrio y el mundo (2021), o autor apresenta os resultados de uma etnografia de longa duracéo
em bairros periféricos da Grande Buenos Aires, com base em corresidéncia, observacgao
participante e mais de uma centena de entrevistas. O campo etnogréfico, pensado como
metafora replicavel de diversas periferias urbanas da América Latina — revela modos de viver
a fé que escapam as classificacdes institucionais convencionais, mesmo quando articulados a
referéncias catélicas ou pentecostais. O que emerge € uma religiosidade pragmatica, sincrética
e centrada na eficacia simbolica de promessas, curas, milagres e mediagdes espirituais, marcada
por praticas domésticas, relacbes com santos, terapias informais e um repertorio simbolico
hibrido. Semén propde o conceito de “visdo cosmoldgica” para descrever um modo de vida em
que o religioso e o cotidiano se entrelagam sem separacgéo entre corpo e alma, ou entre religioso
e secular. Tal configuracdo ndo apenas desafia 0 modelo binario religido/laicidade, como
também demonstra um “cosmos fragmentado”, onde as trajetdrias espirituais sdo descentradas,
instaveis e frequentemente informadas por elementos terapéuticos, politicos e culturais. A
espiritualidade aparece, em muitos casos, como uma categoria autodeclarada por sujeitos que
recusam o rotulo de “religiao”, preferindo modos mais autdnomos e flexiveis de nomear sua
relacdo com o transcendente (Seman, 2021). Essa abordagem permite compreender formas de
espiritualidade, interpretadas como “ndo religiosa”, ndo como auséncia de fé, mas como

expressoes vividas de sentido e religiosidade em contextos populares latino-americanos.
73



Apesar do avango das pesquisas sobre espiritualidade “ndo religiosa”, persistem
desafios metodologicos significativos, especialmente no uso de categorias genéricas como “sem
religido” ou “nenhuma religido” em censos e surveys. Lois Lee (2012; 2014) critica esse
enquadramento deficitario, pois os chamados nones ndo formam um grupo homogéneo nem
representam simplesmente a auséncia de religiosidade. Pelo contrério, incluem ateus,
agnosticos, humanistas e sujeitos com préaticas espirituais alternativas sem adesdo institucional.
Essas nuances séo invisibilizadas quando os instrumentos de pesquisa oferecem apenas opgoes
genéricas, resultando na sub-representacdo de espiritualidades ndo institucionalizadas — como
o politeismo ou préticas de bem-estar espiritual. Como mostram os estudos de Linda Woodhead
no Reino Unido e Rafael Ruiz Andrés na Espanha, muitos “sem religido” mantém crengas em
“algo maior” ou participam de praticas simbolicas fora das instituicdes religiosas. Lee defende,
por isso, metodologias mais granulares e mistas, capazes de captar a fluidez das experiéncias
espirituais contemporaneas. Além disso, Lee distingue ndo-religido de secularismo — muitas
vezes confundidos. Para ela, o secularismo refere-se a separacdo entre religido e Estado,
enquanto a ndo-religido diz respeito a identidades e préaticas substantivas que se posicionam
fora da religido formal, sem necessariamente rejeita-la. A comparacdo internacional reforca
essa distin¢do: no Reino Unido, predomina uma nao-religido liberal e ndo militante; na Franca,
formas mais combativas de secularismo; na Espanha, perfis hibridos e culturalmente catdlicos
(Andrés, 2025). Reconhecer essa diversidade seria essencial para evitar reducionismos
analiticos e compreender melhor espiritualidades difusas que emergem na modernidade tardia.

A andlise dos dados empiricos internacionais apresentados nesta secdo demonstra um
quadro plural e dindmico da espiritualidade (n&o religiosa) contemporanea, caracterizado por
tendéncias convergentes e variagcdes contextuais significativas. Em termos gerais, observa-se
um declinio das formacGes religiosas institucionais, especialmente aquelas associadas a
tradigdes dominantes como o cristianismo, acompanhado por uma ascensao de espiritualidades
individualizadas, hibridas e pragmaticas, muitas vezes centradas no bem-estar, na ética
relacional e na busca por autenticidade. No Reino Unido, 0s nones tornaram-se maioria
demogréafica, mas expressam grande diversidade interna: de ateus convictos a individuos que
rejeitam a religiosidade organizada, embora mantendo préticas e crencas espirituais com base
nessas instituicdes. Na Australia, a nocdo de superdiversidade permite visualizar uma
coexisténcia complexa de visdes de mundo, com destaque para a juventude que se identifica
como “espiritual” fora dos marcos institucionais, bem como para os riscos emergentes de

espiritualidades digitalizadas e mercantilizadas. Ja na Espanha, o crescimento dos nones reflete
74



ndo apenas seculariza¢do, mas “arreligiao” geracional, reconfiguragdo simbolica e ambiguidade
identitaria, evidenciando as fronteiras porosas entre religiosidade, cultura e espiritualidade.

Na América Latina, estudos etnograficos revelam uma religiosidade popular fluida,
marcada por préaticas espirituais alternativas, redes informais e hibridismos simbdlicos que
escapam ao controle das instituicdes religiosas, mas continuam vinculados a busca por sentido,
bem-estar e transcendéncia. Apesar da variacdo desses contextos analisados, trés tendéncias
globais se destacam: (1) o hibridismo espiritual, com sujeitos que combinam elementos de
maultiplas tradicdes; (2) a individualizacdo da crenca, com foco na autonomia subjetiva; e (3) a
erosdo da autoridade institucional religiosa, substituida por praticas personalizadas e
experiéncias afetivas. Ao mesmo tempo, enfrentam-se desafios metodoldgicos comuns, como
o uso de categorias genéricas (“sem religido”) que ocultam a complexidade vivida, e a
necessidade de abordagens mais flexiveis, inclusivas e contextualizadas. Diante desse cenario,
impde-se uma discussdo tedrica e empirica dos estudos sobre religiosidade e espiritualidade,
adotando uma perspectiva metodoldgica capaz de detectar a coexisténcia e a interpenetracao
entre o religioso e o ndo religioso, sem deixar de lado a eficacia tedrica necessaria. Ou seja, a
sugestdo de se trabalhar a partir da teoria da ressonancia, sem o risco de “poluigdo simbdlica”
e comprometimento conceitual que a categoria espiritualidade “nao religiosa” implica, poderia
representar um caminho promissor para compreender as reconfiguracdes contemporaneas da

espiritualidade e da busca de sentido e conexao.

: iri ilei espiritualidade “nao religiosa
3.2 Estudos empiricos brasileiros sobre a espiritualidade « ligiosa”

Nossa investiga¢ao sobre formas de espiritualidade “nao religiosa” no Brasil teve inicio
com um mapeamento em revistas cientificas qualificadas das areas de ciéncias sociais e de
ciéncia da religido e teologia, com foco em publicag¢fes que tematizassem diretamente o termo
“espiritualidade”. A metodologia consistiu na busca por titulos de artigos e dossiés que
contivessem as palavras “espiritual” ou “espiritualidade”, de modo a identificar o grau de
centralidade conferido ao tema nos periodicos analisados. Essa escolha, embora restritiva, é
justificada por sua relevancia interpretativa: o titulo funciona como “umbral do texto” (Genette,
2009), como um “contrato de leitura” (Maingueneau, 2004) e como indice da hierarquia
simbolica no discurso cientifico (Krippendorff, 2004). Além de sinalizar a intencionalidade do
autor e o enquadramento tematico do artigo, o titulo também opera como marcador de

visibilidade dentro do campo académico. Ademais, foram considerados apenas artigos e dossiés
75



publicados em periodicos classificados entre Al e A4 no sistema Qualis-CAPES, que
pressupdem revisao cega por pares e rigor metodoldgico, e refletem espacos privilegiados de
legitimacdo simbdlica, refletindo as disputas por reconhecimento no interior dos campos
disciplinares (Bourdieu, 2007). Os resultados apontam um contraste significativo: nas
principais revistas de ciéncias sociais — como DADOS, Sociologias, Tempo Social, Revista
Brasileira de Ciéncias Sociais e Revista Brasileira de Ciéncia Politica — ndo foram
encontrados titulos que abordassem diretamente o tema da espiritualidade. Uma excecéo
relevante é a revista Religido & Sociedade, com 14 artigos e dois dossiés aderentes aos critérios
da busca, destacando-se pela abertura ao estudo de espiritualidades hibridas, terapéuticas e
informadas como “ndo religiosas”.

Ja no campo das ciéncia da religido e teologia, observou-se um engajamento editorial
consideravelmente mais expressivo com o tema da espiritualidade (ver quadros comparativos
no Apéndice 3). Para garantir foco analitico, o levantamento restringiu-se aos dossiés tematicos,
nos quais a espiritualidade figura como eixo estruturante da proposta editorial. Foram
identificados 19 dossiés publicados entre os estratos Al e A4, totalizando 165 artigos, dos quais
139 (84,2%) tratam diretamente do tema, e 78 (47,3%) abordam experiéncias de espiritualidade
vividas fora de tradicOes religiosas formalizadas. Entre os periddicos mais destacados figuram
Caminhos, Horizonte, Reflexus, Rever, Paralellus e Interacdes, com enfoques diversos que véo
desde propostas de espiritualidades laicas e praticas terapéuticas alternativas até vivéncias em
contextos ecologicos, urbanos e académicos. Essa diversidade tematica indica ndo apenas a
ampliacdo do interesse editorial, mas também um processo de diversificacdo dos referenciais
analiticos, frequentemente deslocando-se dos paradigmas religiosos tradicionais. No entanto, é
importante notar que muitos artigos ainda mantém relacdo direta com formas religiosas
estabelecidas, como cristianismo, espiritismo ou tradi¢Ges afro-brasileiras e indigenas. Desta
forma, o conjunto final que sera explorado nos proximos paragrafos reline apenas 0s artigos
mais aderentes aos objetivos do capitulo. Ou seja, a selecdo concentrou-se apenas nos textos
que apresentam recorte empirico claro e que tematizam espiritualidades desinstitucionalizadas,
pragmaticas e orientadas a subjetividade. Essa filtragem permite compor um corpus mais
coerente com a intencdo da dissertacdo, a0 mesmo tempo em que delimita as fronteiras
analiticas do fendmeno investigado. Esse conjunto empirico constitui a base da sec¢do 3.2,
servindo como contraponto e complemento aos dados internacionais discutidos anteriormente.

As pesquisas empiricas realizadas no Brasil demonstram que a espiritualidade vivida

fora dos marcos institucionais religiosos € um fendmeno crescente e multifacetado, refletindo
76



tendéncias semelhantes as observadas em estudos internacionais. Investigando sujeitos que se
autodeclaram “sem religido”, Ritz e Senra (2022)! mostram que muitos preservam crengas e
praticas espirituais personalizadas, voltadas ao bem-estar, a conexdo existencial e a ética
relacional. A pesquisa, que combinou métodos quantitativos e qualitativos, identifica a
espiritualidade como experiéncia individualizada, pragmaética e desvinculada de dogmas,
ecoando o perfil dos “spiritual, but not religious” estudados em contextos como Reino Unido,
Australia e Espanha. No mesmo sentido, Ecco e Lemos (2022) analisam os ‘“crentes sem
religido” e destacam que, mesmo sem filiacdo institucional, muitos individuos constroem
sentidos espirituais ancorados na subjetividade e na busca de autenticidade existencial. Em suas
entrevistas qualitativas, os autores mostram que a espiritualidade é reinterpretada como espaco
de experiéncia pessoal e critica as estruturas religiosas tradicionais, reforcando a autonomia
simbolica dos sujeitos. Ambos 0s estudos convergem ao sugerir que, no Brasil contemporaneo,
a espiritualidade “ndo religiosa” ndo se apresenta como mera auséncia de fé ou desligamento
da religiosidade, mas como forma ativa de reconstrucdo simbdlica em dialogo com valores
como liberdade, experiéncia direta e pluralismo. Essas pesquisas contribuem para confirmar
que a espiritualidade, mesmo fora das religiGes instituidas, continua a desempenhar papel
central na busca de sentido, algo proximo da nocdo de “ressonancia existencial” proposta por
Hartmut Rosa, ainda que desprovida de enquadramentos confessionais fixos.

As dindmicas urbanas contemporéneas tém desempenhado um papel crucial na
formagdo de espiritualidades “ndo religiosas” no Brasil, como demonstram os estudos de Ritz
(2023) e Rodrigues (2023). Em sua investigacdo publicada na revista Reflexus, Ritz analisa
como a intensifica¢do dos processos de urbanizacao e a consequente fragmentacdo dos vinculos
comunitarios impactam a transmissao da heranca religiosa. Seus dados sugerem que o ambiente
urbano, caracterizado pela diversidade simbdlica, pela mobilidade e pela aceleracdo das
experiéncias cotidianas, favorece a emergéncia de espiritualidades personalizadas, nas quais 0s
sujeitos ressignificam elementos religiosos tradicionais ou os substituem por préaticas voltadas
a busca de sentido individual e ao bem-estar. De modo complementar, Rodrigues explora a
experiéncia existencial de roqueiros e roqueiras autodeclarados “sem religido”, demonstrando
gue mesmo em subculturas frequentemente associadas a critica da ordem estabelecida, haveria
uma dimensao humana mais profunda, assumida como necessidade de expresséo subjetiva e de

busca por autenticidade existencial. Sua pesquisa etnografica indica que essa espiritualidade se

11 A base de dados dos artigos que aparecem nesta secdo esta compilada para consulta no Apéndice 1.

77



manifesta em praticas de resisténcia simbolica, em rituais informais de sociabilidade e na
valorizacdo da experiéncia estética como forma de transcendéncia. Esses trabalhos apontam
para o fato de que nesse contexto urbano ndo se produziriam apenas secularizacdo ou
indiferenca religiosa, mas também novas modalidades de espiritualizacdo cotidiana, que se
constituem fora das estruturas institucionais. As praticas espirituais observadas nesses grupos
urbanos e contraculturais ressoam com as tendéncias internacionais identificadas por autores
como Halafoff e Woodhead, para quem a espiritualidade contemporanea muitas vezes se
articula a estilos de vida autbnomos e fluidos, reforcando a diversidade (ou superdiversidade)
de formas de experiéncia do religioso na modernidade.

Essa multiplicidade de experiéncias espirituais livres e hibridas também se destaca nas
investigacbes sobre sujeitos que reinterpretam e reconfiguram referéncias religiosas em
trajetérias marcadas pela autonomia simbdlica. Kossar Furtado (2022), em seu estudo com
sannyasins!? do Osho no Brasil, demonstra como esses individuos constroem formas de
espiritualidade que dispensam dogmas, tradi¢des fixas ou vinculos institucionais estaveis.
Baseada em praticas de meditacdo, experimentacdo corporal e autoconhecimento, a
espiritualidade dos sannyasins configura-se como um processo continuo de despertar da
consciéncia, orientado por valores como liberdade, autenticidade e transformacéo interior.
Nesse universo, tal experiéncia € vivida de maneira imanente e plural, sem necessidade de
mediacgéo religiosa tradicional. De maneira convergente, Siqueira (2008), em sua pesquisa
internacional com jovens de diferentes contextos culturais (parte no Brasil), descreve o que
chama de “labirinto religioso ocidental”, caracterizado pela bricolagem simbolica, pela
circulacdo de crencas e pela criacdo de espiritualidades sob medida. Seu estudo demonstra que,
entre as novas geracgoes, a espiritualidade e frequentemente concebida como um estilo de vida,
combinando elementos de diferentes tradigdes, praticas terapéuticas alternativas e referéncias
seculares, compondo trajetorias fluidas e altamente individualizadas. Tanto em Kossar Furtado
qguanto em Siqueira, a espiritualidade assim entendida aparece como expressdo de processos
contemporaneos de subjetivacéo, nos quais essa identidade espiritual seria construida de modo
relacional, situacional e critico frente aos modelos religiosos institucionais. Esses achados
dialogam com o que Lois Lee descreve como “spiritualities of life” — espiritualidades que
emergem da prépria vida cotidiana, em sua busca por significado, conex&o e autenticidade, sem

a necessidade de referéncias transcendentais fixas. A analise desses contextos confirma que a

12 Seguidores do mestre espiritual indiano Osho (1931-1990), também conhecido como Bhagwan Shree Rajneesh.

78



espiritualidade desinstitucionalizada, longe de ser um fendmeno marginal, constitui uma
resposta criativa e complexa as condi¢des socioculturais da modernidade tardia.

A presenca da espiritualidade em contextos de salude e cuidado também oferece um
campo privilegiado para observar a variedade de praticas espirituais no Brasil contemporaneo.
Silva, Cavalcanti e Cavalcanti (2020) analisam a experiéncia de pacientes HIVV+ atendidos em
instituicdes publicas de saude, demonstrando que a espiritualidade nesse ambiente emergiria
como recurso simbolico de enfrentamento do sofrimento, da dor e da incerteza,
independentemente de filiacdes religiosas formais. Os pacientes entrevistados relatam vivéncias
espirituais ligadas a esperanca, ao fortalecimento interior e a busca por sentidos existenciais,
muitas vezes articuladas a préaticas alternativas, como meditacéo, reiki e visualizagbes positivas.
De maneira semelhante, Silas Guerriero et al (2020) investigam concepg¢des de salde, cura e
doenca no universo da Nova Era, demonstrando como préticas terapéuticas alternativas —
como cura energética, cromoterapia e terapias holisticas — se apoiam em concepcdes
espiritualizadas de equilibrio e bem-estar que prescindem da mediagdo religiosa institucional.
Essas praticas configuram-se como formas de espiritualidade pragmatica, voltadas a promocao
de qualidade de vida e autocuidado. Complementando essa perspectiva, Rodrigo Toniol (2017),
em sua etnografia no campo da salde publica, descreve a espiritualidade mobilizada como
linguagem terapéutica em hospitais e préaticas integrativas, atuando como dimens&o de cuidado
que ultrapassa as fronteiras do religioso. Em todos esses trabalhos académicos, a espiritualidade
aparece como um repertdrio simbolico flexivel, relacional e situado, utilizado para dar sentido
a situacdes de vulnerabilidade, sofrimento e busca de cura. Essa configuracdo ecoa o que
autores como Linda Woodhead identificaram em outros contextos nacionais: a transformacéo
da espiritualidade contemporanea em uma pratica pragmatica de autocuidado, que transita entre
o individual e o relacional, sem necessariamente se ancorar em referéncias transcendentais de
instituicOes religiosas.

Outro campo em que a espiritualidade “nao religiosa” se manifesta de forma expressiva
é nas praticas ligadas a ecologia e a reconexdo com a natureza. Carlos Steil e Rodrigo Toniol
(2011), em sua etnografia sobre caminhadas ecoldgicas, analisam como grupos de praticantes
experimentam vivéncias espirituais imanentes em contato com ambientes naturais. A pesquisa
mostra que a espiritualidade, nesses contextos, é construida a partir da interacdo direta com o
meio ambiente, sendo percebida como sensacdo de pertencimento, transcendéncia do eu e
harmonizagdo com o mundo natural, sem necessidade de referéncia a doutrinas religiosas

tradicionais. As caminhadas sdo compreendidas ndo apenas como atividades fisicas, mas como
79



préticas de reencantamento do mundo, em que 0 corpo, a paisagem e a dimensdo sensivel se
entrelacam em experiéncias de sentido e conexdo. Essa forma de “espiritualidade”, fortemente
centrada no aqui e agora, ressoa com tendéncias internacionais apontadas por autores como
Paul Heelas, que identificam um deslocamento do religioso para as praticas cotidianas e para a
valorizagédo da experiéncia subjetiva imediata. No caso brasileiro, a pesquisa de Steil e Toniol
evidencia que a busca espiritual ndo institucionalizada pode emergir também como resposta a
um sentimento de alienacdo ambiental e de ruptura das conexfes simbolicas tradicionais,
reforcando a ideia de espiritualidade como préatica de ressonancia existencial com o mundo
natural (como observado no capitulo 2). Ao mesmo tempo, esses dados empiricos podem
ensejar uma discussao sobre a importancia de ampliar o conceito de espiritualidade para além
de seus marcos religiosos classicos, incluindo modos de relacdo com o religioso que se
estruturam a partir da imanéncia, da corporeidade e da ética ecoldgica. Trata-se, portanto, de
uma expressdo emblematica de novas formas de espiritualidade, supostamente ndo religiosas,
que caracterizam o0 cenario contemporaneo.

Essa “espiritualidade” também adquire novos contornos ao ser mobilizada como
linguagem e préatica no espaco publico, deslocando-se das fronteiras tradicionais do religioso
para atuar em contextos como a salde, a assisténcia social e o cuidado de populacbes
vulneraveis. Leandro de Paula (2020), em seu estudo sobre a emergéncia da espiritualidade
como “problema publico”, analisa como discursos e praticas espirituais sao incorporados em
politicas publicas e instituicdes laicas, especialmente na area de salde. A partir de uma anélise
genealdgica, o autor mostra que a espiritualidade passa a ser entendida como recurso legitimo
para promover bem-estar, fortalecer vinculos sociais e humanizar praticas institucionais,
desvinculando-se progressivamente de amarras confessionais. Em didlogo com essa
perspectiva, Brum (2020), em sua etnografia com religiosas catdlicas que cuidam de criancas
portadoras de HIV/AIDS, identifica a emergéncia de uma “espiritualidade biopolitica”, na qual
0 cuidado e a compaixao tornam-se expressoes espirituais que atravessam praticas biomedicas,
éticas e sociais. Mesmo em contextos marcados pela tradicdo religiosa, a espiritualidade se
reinventa como linguagem da presenca, do acolhimento e da responsabilidade relacional,
deslocando o foco do dogma para a agdo concreta junto ao outro. Ambos o0s estudos indicam
que, no Brasil contemporaneo, a ideia de uma espiritualidade “nao religiosa” ndo se restringiria
ao ambito privado, podendo adquirir visibilidade e performatividade no espaco publico, sendo
mobilizada como forga simbdlica capaz de gerar novos modos de relacdo e de cuidado. Essa

tendéncia aproxima-se das transformac6es descritas por autores como Linda Woodhead, para
80



quem a espiritualidade contemporénea opera como gramética de sentido que atravessa
instituicdes sociais sem se restringir a sistemas religiosos tradicionais. No contexto brasileiro,
ela se manifesta como pratica pragmatica, ética e relacional, voltada para a humanizacéo de
esferas sociais historicamente dominadas pela racionalidade instrumental.

A heterogeneidade interna dos sujeitos classificados como “sem religidao” no Brasil
constitui outro elemento fundamental para a compreensdo das novas configuragdes espirituais
contemporaneas. Ribeiro (2013), em sua analise sobre os “sem religido” brasileiros, propoe
uma tipologia que distingue entre dois grandes perfis: aqueles que, embora sem vinculos
institucionais, mantém crencas e praticas espirituais ativas, e aqueles que expressam uma
postura mais cética ou indiferente em relacdo a qualquer dimensdo espiritual. Essa
diferenciacéo seria crucial para evitar generalizacdes apressadas e para reconhecer a variedade
de trajetorias que se ocultam sob o rétulo “sem religido”. De forma complementar, Senra,
Carvalho e Vieira (2020) realizam uma pesquisa empirica focada na espacializagdo e nas vozes
dos sem religido, mostrando como fatores sociais, culturais e territoriais influenciam a forma
como a espiritualidade € vivida e narrada. Seu estudo evidencia que, longe de constituirem um
grupo homogéneo, os sem religido manifestam diferentes formas de religiosidade residual,
espiritualidade hibrida e, em alguns casos, secularizagdo plena. A espiritualidade ‘“ndo
religiosa” apareceria, nesse cenario, como uma possibilidade entre outras, variando de acordo
com o contexto de vida, a trajetoria familiar e as redes simbélicas disponiveis. Esses achados
reforcam a necessidade de abordagens socioldgicas mais ajustadas a complexidade de contextos
locais, capazes de captar a complexidade das transformacdes religiosas em curso. Em
consonancia com os dados internacionais discutidos na secéo anterior, as pesquisas brasileiras
indicam que a espiritualidade contemporénea ndo se organiza mais em torno de identidades
fixas e homogéneas, mas se constitui como campo fluido, permeado por multiplas expressdes
de sentido, pertenca e transcendéncia.

As praticas e concepcdes espirituais associadas a Nova Era oferecem uma chave
importante para compreender essa diversidade de experiéncias existenciais no Brasil
contemporaneo. Guerriero (2014), em seu estudo “Até onde vai a religido”, analisa a presenca
de elementos espirituais em movimentos da Nova Era, caracterizados por uma concepgéo de
espiritualidade desinstitucionalizada, personalizada e experimental. Segundo Guerriero, a Nova
Era propde uma visao do religioso centrada na experiéncia direta, na integracdo corpo-mente-
espirito e na busca de harmonizagdo individual e cdsmica, em detrimento da adesdo a dogmas

ou hierarquias religiosas. A espiritualidade, nesse contexto, é construida como um caminho de
81



autoconhecimento e transformacdo pessoal, orientado pela ideia de que cada individuo é
responsavel por sua propria evolugéo espiritual. Em estudo posterior aqui citado, Guerriero et
al (2020) aprofunda essa analise ao examinar praticas terapéuticas alternativas no ethos Nova
Era. A pesquisa evidencia que algumas praticas (cura energética, o reiki), embora
eventualmente utilizem terminologias espiritualizadas, operam em chave pragmatica e
terapéutica, focando no bem-estar fisico, emocional e espiritual dos praticantes. Tanto no
primeiro quanto no segundo estudo, a espiritualidade é concebida como processo relacional e
de ressonancia com 0 universo, sem a necessidade de mediacdo institucional. Essas
caracteristicas aproximam as praticas da Nova Era das tendéncias internacionais descritas por
autores que veem na “espiritualidade do self” uma resposta contemporanea a crise das grandes
narrativas religiosas. No contexto brasileiro, a analise de Guerriero demonstra que esse tipo de
espiritualidade ndo é apenas um fendmeno marginal, mas um campo ativo de préaticas e crencas
que atravessam terapias, estilos de vida e formas alternativas de buscar sentido, satide e conexao
no mundo atual.

O panorama empirico apresentado nesta secdo evidencia que a espiritualidade no Brasil
é um fenbmeno complexo, plural e em expansdo, manifestando-se em diferentes contextos
sociais, culturais e institucionais. As pesquisas analisadas mostram que, longe de se restringir a
um nicho marginal, as praticas espirituais desvinculadas das religifes tradicionais tém se
articulado a estilos de vida urbanos, a experiéncias alternativas de cuidado e bem-estar, a
expressdes artisticas e culturais, e até mesmo a praticas ecoldgicas e politicas de satde publica.
A diversidade de formas identificadas — desde espiritualidades personalizadas entre “sem
religido”, passando por trajetorias hibridas e praticas de ressondncia ecologica, até a
mobilizacdo da espiritualidade como linguagem no espacgo publico — indica que o fenémeno
ndo pode ser capturado por categorias rigidas ou homogéneas. Em sintonia com tendéncias
internacionais, a espiritualidade contemporanea no Brasil se configura cada vez mais como
construcdo relacional, situacional e pragmatica, em didlogo com os desafios da modernidade
tardia, como a fragmentacdo simbdlica, a aceleracao social e a busca por sentido em contextos
pluralizados. Esses dados empiricos consolidam a necessidade analitica acerca da ideia de uma
espiritualidade “nao religiosa” no contexto dessa dinamica religiosa contemporanea, apontando
igualmente para a necessidade de abordagens teoricas capazes de captar tal fluidez e
diversidade. A analise desses fendmenos, aprofundada no proximo capitulo, permitira explorar
em maior detalhe as implicagdes metodoldgicas/epistemoldgicas, as tensdes e os limites da

nocao de espiritualidade “nao religiosa”, especialmente a luz dos desafios de sua natureza e de
82



sua diferenciacdo ou ndo frente a religiosidade tradicional. Ao mapear empiricamente esse

cenario, estabelece-se, assim, a base necessaria para uma reflexdo critica e teorica.

3.3 A espiritualidade nos cursos de Medicina: uma pesquisa amostral

Apo6s abordarmos a emergéncia das discussGes em torno da espiritualidade na
modernidade tardia e sua relacdo com os processos de transformacdo do campo religioso (Cap.
1) e da ressonancia (Cap. 2), é necessario observar como — ou se — esse debate se manifestaria
no contexto concreto da formacdo médica no Brasil. Esta secdo tem como objetivo analisar a
presenca da espiritualidade nos cursos de Medicina, especialmente em suas formulagdes
curriculares, e avaliar até que ponto tais propostas refletem (ou ignoram) as mudancas
conceituais e culturais discutidas nos capitulos anteriores e nas duas ultimas secOes. Trata-se,
portanto, de uma passagem do plano teérico para 0 empirico, mas ndo no sentido de um mero
levantamento descritivo. Interessa-nos compreender como a espiritualidade tem sido
incorporada, formalizada e ensinada em cursos superiores da area de saude, considerando que
essa institucionalizacdo tende, frequentemente, a operar com nocdes genéricas ou
tradicionalmente religiosas do fenémeno, podendo contribuir para o apagamento de formas
alternativas, subjetivas ou mesmo ndo religiosas de busca de sentido e conexdo. Em outras
palavras, o que se pretende aqui é analisar criticamente 0 modo como a espiritualidade aparece
nos curriculos médicos — ndo apenas em termos de presenca ou auséncia, mas também em
relacdo as epistemologias que sustentam essas construcdes. Nesse sentido, a analise a seguir
deve ser lida a luz da probleméatica mais ampla desta dissertagdo: se vivemos um momento
historico em que cresceriam expressdes espirituais “ndo religiosas”, essas formas seriam ou
ndo, em grande medida, ignoradas ou mal-interpretadas quando se trata da abordagem da
espiritualidade na formagdo médica? E como compreender uma potencial discrepancia entre a
complexidade do fendmeno contemporaneo e sua simplificagdo nesse ambiente? S&o essas

questdes que orientam o percurso das proximas subsecdes.

3.3.1 O contexto da espiritualidade nos cursos de Medicina

Nas ultimas décadas, tem-se observado o crescimento de uma agenda académica e
institucional que propde a insercdo da espiritualidade nos curriculos da area de saude,

especialmente na formacao médica. Parte significativa dessa literatura especializada sugere que
83



a espiritualidade desempenharia um papel relevante na promog¢do da saude integral e na
construcao de processos terapéuticos mais humanizados. Bermejo (2021), por exemplo, entende
a espiritualidade como uma dimensao existencial que transcenderia o biolégico, o emocional e
o racional, ligada a busca de sentido e a experiéncia de transcendéncia, e que poderia ser vivida
“com ou sem Deus”. Monico (2021) distingue espiritualidade e religiosidade, mas as considera
convergentes quanto as suas fun¢des adaptativas: fornecimento de suporte emocional, estimulo
a adesdo terapéutica e fortalecimento da resiliéncia diante de situacGes adversas. Em contextos
de doencas graves, como o cancer, essa dimenséo é frequentemente referida como um recurso
subjetivo importante para o enfrentamento da dor e do sofrimento (Toloi et al., 2022). Nessa
mesma direcdo, Aquino (2021), ao retomar a logoterapia®®, entende a busca de sentido como
aspecto essencial da saude existencial, e, portanto, como elemento a ser considerado na pratica
clinica. Essas leituras tendem a convergir para a ideia de que a espiritualidade seria uma
dimensdo constitutiva da saide humana, devendo, portanto, ser incorporada a formacgdo dos
profissionais de saude. No entanto, esse consenso aparente deve ser problematizado,
especialmente por ndo considerar questdes que envolvem essa categoria, aparentemente simples
e livre de dificuldades.

A nocdo de espiritualidade, tal como mobilizada por muitos autores da area de saude,
raramente é conceituada de forma precisa, oscilando entre subjetividade existencial,
religiosidade individual e conexao com um “algo maior”. Ao assumir esse conceito como dado
universal, tais abordagens tendem a obscurecer sua heterogeneidade e carga cultural, além de
sugerirem uma normatividade pouco debatida na formacdo médica. No plano pedagdgico,
estudos apontam que a espiritualidade permanece como dimensdo marginal nos curriculos de
Medicina. Apesar do interesse crescente, sua presenca formal se restringe a disciplinas optativas
ou projetos de extensdo (Rossato et al., 2023; Silva et al., 2024). Em muitos casos, essa
limitacdo é atribuida a falta de conceituacéo clara entre docentes (Silva et al., 2021), o que
comprometeria sua integracdo disciplinar. No entanto, € preciso indagar se essa auséncia
resultaria apenas desse déficit formativo ou se expressa uma resisténcia epistemologica legitima
— uma defesa do campo médico frente a inclusdo acritica de contedos ambiguos ou
religiosamente carregados. Essa tensdo também aparece na percepcdo dos estudantes. Pesquisas

mostram que, embora reconhecam a relevancia da espiritualidade para a prética clinica, esse

13 Abordagem psicoldgica e filoséfica desenvolvida pelo psiquiatra austriaco Viktor E. Frankl (1905-1997),
sobrevivente dos campos de concentragdo nazistas. Baseia-se na ideia de que a busca por significado é a principal
forca motivadora do ser humano.

84



reconhecimento tende a se enfraquecer ao longo da formacéo, diante da hegemonia biomédica
(Sousa; Aguiar, 2021; Santos; Santos; Falcéo, 2024; Egg-Serra; Holanda, 2023). Assim, embora
se fale em “siléncio curricular”, o problema nio se reduz a auséncia de terminologia estavel ou
vontade institucional. Como discutido nos capitulos anteriores, a espiritualidade contemporanea
¢ atravessada por ambivaléncias entre religiosidade institucional e vivéncias
desinstitucionalizadas. Ao ndo reconhecer essa complexidade, parte da literatura e dos
documentos curriculares trata a espiritualidade como categoria homogénea, resultando em
abordagens desatualizadas e pouco sintonizadas com as transformacdes sociais e culturais em
curso.

Outros estudos vao além da formacdo e apontam implicacGes préticas da auséncia de
preparo sobre espiritualidade no cotidiano clinico. Almeida, Cunha e Scorsolini-Comin (2023),
por exemplo, relatam que profissionais de enfermagem oncologica se sentem inseguros diante
de demandas espirituais de pacientes. Groeschel et al. (2023) consideram que a negligéncia
dessa dimensdo pode ser prejudicial ao suporte emocional de pessoas com doencas cronicas.
Patricio, Cristino e Aquino (2023) enfatizam a necessidade de preparo especifico para atender
as “necessidades espirituais” de pacientes em sofrimento extremo. No entanto, permanece em
aberto se tais demandas “espirituais” deveriam ser de responsabilidade do médico ou se
poderiam (ou deveriam) ser encaminhadas a outros profissionais — como psicélogos, capeldes
ou agentes comunitarios — cujas formacdes ja contemplariam essas abordagens. A crescente
presenca de equipes interdisciplinares no sistema de salde torna essa indagacdo ainda mais
pertinente: seria necessario reformar o curriculo médico ou apenas articular melhor as
competéncias dos diferentes membros da equipe? A leitura critica de parte da producdo
académica recente corrobora essa tensao entre a valorizacao da espiritualidade e a indefinigéo
conceitual que a acompanha — uma indefinigdo que, como vimos, ndo é apenas terminoldgica,
mas envolve disputas sobre o que se entende por espiritualidade e que formas desse fenbBmeno
sdo legitimadas na saude. No artigo de Pimenta e Céandido (2024), por exemplo, a
espiritualidade aparece como dimenséo frequentemente evocada em politicas publicas e nas
chamadas Préticas Integrativas e Complementares em Saude (PICS), mas sem qualquer
definicdo pedagogica consistente. As autoras alertam que, sem uma conceituacdo clara, sua
incorporacdo em politicas ou curriculos tende a operar de forma vaga, retorica ou subjetiva —
0 que favorece a reproducdo de sentidos hegemdnicos e o apagamento de outras formas de
relagdo com o mundo, seja espiritual, sobretudo aquelas que escapam aos marcos religiosos

tradicionais; seja fora dessa oOrbita.
85



De modo semelhante, o estudo de Bezerra et al (2022), embora defenda a abordagem da
espiritualidade na atencdo priméria a saude, indica que a maior parte das evidéncias se apoia
em percepcdes positivas de pacientes e profissionais, mas ignora os desafios epistemoldgicos e
institucionais de transformar tais percepg¢des em contetidos formativos. Ja o artigo de Monteiro
et al (2020), sustenta a importancia da espiritualidade no cuidado integral, mas também carece
de problematizagdo conceitual, assumindo como dado um conceito cujos contornos
permanecem indefinidos. Esses estudos, quando lidos de forma critica, ndo apenas evidenciam
o0 crescimento da agenda que propde a espiritualidade como contetdo formativo, como também
tornam visivel a fragilidade tedrica e a auséncia de critérios objetivos para sua implementacao.
Tal cenério reforca a necessidade de atencdo ao se propor a inclusdo da espiritualidade nos
curriculos médicos, sobretudo diante da complexidade dos conceitos mobilizados, e da
pluralidade de experiéncias espirituais, muitas das quais se expressando fora das estruturas
religiosas tradicionais. Em suma, embora essa literatura analisada esteja comprometida com a
defesa da espiritualidade como componente essencial do cuidado em salde, é preciso cautela
antes de assumir essa perspectiva como diretriz curricular. A recorrente auséncia de definicéo
clara do termo espiritualidade, as possiveis sobreposicdes com outras areas do cuidado e 0s
riscos de normatizacao religiosa ou existencial no campo médico sugerem que esse debate ainda
demanda amadurecimento teérico e metodoldgico. A critica ndo reside na negacdo da
importancia do tema para muitos pacientes, mas na necessidade de preservar a autonomia
epistemoldgica da formacdo médica e de evitar que a inclusdo de novas dimensdes no curriculo
se dé sem o devido rigor conceitual e pedagogico, o que inclui reconhecer a diversidade de
formas contemporaneas de experiéncia existencial, busca de sentido e conexdo, sejam aquelas
que ndo se vinculam a religiosidades instituidas, sejam as que querem operar fora desse
contexto.

Essas observacGes devem ganhar ainda mais relevancia quando situadas em uma
reflexdo mais ampla sobre os fundamentos conceituais e institucionais que regulam o campo da
saude. A chamada espiritualidade, como categoria proposta para a formagdo médica, como
reiterado aqui, carece de uma melhor qualidade epistemologica e também metodoldgica,
especialmente quando se desconsideram, por exemplo, conceitos como superdiversidade e re-
homogeneizacdo na busca de sentido e conex@o contemporaneas. Além disso, em muitos casos,
tais fendmenos escapam aos modelos religiosos institucionalizados, tornando dificil a
operacionalizagdo sem riscos de reducionismo, essencialismo ou reinstitucionalizagdo. E

preciso atentar para os perigos de uma medicalizacdo da experiéncia espiritual ou existencial,
86



na medida em que se busque enquadrar, sistematizar ou quantificar aquilo que, por definicao,
fugiria aos modelos biomédicos e técnicos de saber. A ideia de um “cuidado espiritual”
genérico, passivel de ser ministrado por qualquer profissional, tende a apagar as fronteiras entre
campos disciplinares, colocando sob responsabilidade médica uma dimensdo que
historicamente pertenceu ao campo religioso, sobretudo, mas também ao psicoldgico ou ético
e antropoldgico. Em vez de ampliar o cuidado, essa expansdo pode gerar confusdo institucional,
sobreposicdo de funcdes e esvaziamento do papel de outros agentes especializados — como
psicologos, capeldes, terapeutas integrativos ou mesmo lideres religiosos. Além disso, 0
entusiasmo com a espiritualidade como “dimensdo da satde” tende a obscurecer debates
importantes sobre a laicidade do ensino superior, os limites da interdisciplinaridade e o papel
da universidade publica na garantia da pluralidade de saberes. A proposta de curricularizacdo
da espiritualidade frequentemente opera com base em uma retorica universalista, como se
houvesse uma espiritualidade comum, apartada de suas matrizes religiosas, filosoficas ou
culturais.

Além disso, a tese de uma neutralidade espiritual poderia ocultar projetos normativos,
agendas identitarias ou mesmo interesses institucionais ligados a expansdo de determinadas
formas de religiosidade no &mbito da salde. Nesse contexto, cabe a pesquisa académica ndo
apenas avaliar a eficacia da espiritualidade como recurso terapéutico, mas também interrogar
criticamente 0s pressupostos, 0s usos e o0s efeitos politicos e pedagdgicos de sua
institucionalizacdo. Isso inclui problematizar que tipos de espiritualidade sdo legitimados — e
que outros sdo invisibilizados — no processo de curricularizacdo. Incorporar a espiritualidade
nos curriculos médicos, portanto, ndo é apenas uma questdo de contedo a ser acrescentado,
mas uma decisdo que exige reflexdo filosofica, cuidado epistemoldgico e responsabilidade
institucional. Ademais, a ambivaléncia conceitual e institucional da espiritualidade tem se
estendido para além do ambiente académico, atingindo também os 6rgdos reguladores e as
politicas publicas de saude, tanto no plano nacional quanto internacional. Desde a década de
1980, a Organizacdo Mundial da Satde (OMS) vem incluindo a espiritualidade como um dos
pilares do bem-estar integral, e documentos recentes da ONU sobre satude mental reforcam essa
posicao ao associa-la a resiliéncia emocional e & promoc&o do sentido de vida.}* No Brasil, essa

perspectiva tem sido incorporada de maneira gradual no Sistema Unico de Salde (SUS),

14 Organizacdo Mundial da Satde. Satide mental depende de bem-estar fisico e social, diz OMS em Dia Mundial.
Genebra: ONU Brasil, 2016. https://brasil.un.org/pt-br/74566. Acesso em: 18 jun. 2025.

87



https://brasil.un.org/pt-br/74566

especialmente por meio das Praticas Integrativas e Complementares (PICS), que abrem espaco
para abordagens espiritualizadas, ainda que sob o discurso da neutralidade religiosa.®

Mais recentemente, o Conselho Federal de Medicina (CFM) criou, em 2025, uma
Comissdo de Saude e Espiritualidade com o objetivo de sistematizar evidéncias cientificas e
propor orientacdes éticas e clinicas sobre o tema.’* Embora o CFM enfatize a natureza
complementar da espiritualidade e sua subordinacdo a medicina baseada em evidéncias, a
composicao da comissdo — que inclui representantes religiosos (p.ex., espiritas) — e a énfase
em termos como “fé”, “oracdo” e “cura espiritual” demonstram zonas de ambiguidade entre
religiosidade desinstitucionalizada (espiritualidades) e religiosidade institucionalizada, com
tendéncia de favorecimento a primeira, em detrimento da pluralidade de experiéncias
existenciais contemporaneas. Essa iniciativa, porém, ndo ocorre em um vacuo: ela se insere em
um movimento mais amplo de legitimacdo da espiritualidade no campo médico, ja consolidado
por entidades como o Conselho Regional de Medicina do Estado de S&o Paulo (CREMESP)Y/,
a Sociedade Brasileira de Pediatria (SBP)!® e a Sociedade Brasileira de Cardiologia (SBC)®°,
gue vém desenvolvendo diretrizes clinicas, protocolos de anamnese espiritual e iniciativas de
formacdo médica. Nesse sentido, o gesto do CFM, mais do que inovador, pode ser interpretado
como uma resposta normativa e estratégica diante de um campo em expansdo. Ao recolocar em
pauta as tensdes entre laicidade, cientificidade e religiosidade, a acdo do conselho exige
vigilancia critica, a fim de que essa espiritualidade néo seja instrumentalizada como retorica
religiosa, terapéutica ou moralizante, nem incorporada de forma acritica a formacao médica.
Para termos um vislumbre empirico dessa realidade, na sequéncia, apresentamos um
levantamento especifico sobre propostas de inser¢do da disciplina “Espiritualidade ¢ Satde”
em cursos de graduagdo em Medicina no Brasil, buscando mapear iniciativas concretas que

caminham na diregdo dessa “necessidade” de transformacdo curricular, ainda marcada por

15 Ministério da Salde. SUS inclui a espiritualidade como parte integrante do tratamento. Brasilia, 2019.
https://medicinasa.com.br/sus-espiritualidade-psiquiatria/. Acesso em: 18 jun. 2025.

16 Conselho Federal de Medicina. CFM cria Comissdo de Salde e Espiritualidade. Brasilia, 2025.
https://portal.cfm.org.br. Acesso em: 18 jun. 2025.

17 Conselho Regional de Medicina do Estado de Sdo Paulo - CREMESP. Espiritualidade é uma das dimensdes a
serem valorizadas em fim de vida. Jornal do Cremesp, Sdo Paulo, ed. 341, p. 15, out. 2016.
https://www.cremesp.org.br/?siteAcao=Jornal&id=2244. Acesso em: 18 jun. 2025.

18 Sociedade Brasileira de Pediatria. SBP cria Grupo de Trabalho para aprofundar estudos sobre a relagdo entre
salde e espiritualidade em Pediatria. Rio de Janeiro, 2023. https://www.sbp.com.br/imprensa/detalhe/news/sbp-
cria-grupo-de-trabalho-para-aprofundar-estudos-sobre-a-relacao-entre-saude-e-espiritualidade-em/. Acesso em:
18 jun. 2025.

19 Sociedade Brasileira de Cardiologia — SBC. Departamento de Espiritualidade e Medicina Cardiovascular.
Espiritualidade é ciéncia e se alinha a medicina em prol da salde das pessoas. Sdo Paulo, 2024.
https://www.portal.cardiol.br. Acesso em: 18 jun. 2025.

88



https://medicinasa.com.br/sus-espiritualidade-psiquiatria/
https://portal.cfm.org.br/
https://www.cremesp.org.br/?siteAcao=Jornal&id=2244
https://www.sbp.com.br/imprensa/detalhe/news/sbp-cria-grupo-de-trabalho-para-aprofundar-estudos-sobre-a-relacao-entre-saude-e-espiritualidade-em/
https://www.sbp.com.br/imprensa/detalhe/news/sbp-cria-grupo-de-trabalho-para-aprofundar-estudos-sobre-a-relacao-entre-saude-e-espiritualidade-em/
https://www.portal.cardiol.br/

disputas conceituais, tensdes epistemoldgicas e pela auséncia de uma discussdo mais conectada

as diferentes formas de busca de sentido e conexdo presentes em debates contemporaneos.

3.3.2 A presenca da espiritualidade nos cursos de Medicina

A insercdo da espiritualidade nos cursos de Medicina no Brasil vem crescendo nas
ultimas décadas, impulsionada por uma agenda institucional que defende sua importancia para
0 cuidado integral e humanizado. Disciplinas como “Espiritualidade ¢ Satide” comegaram a
surgir no inicio dos anos 2000, com experiéncias pioneiras como a da UNITAU, que tornou
obrigatoria a disciplina em 2016, e a da UERJ, com sua eletiva a partir de 2019. Para analisar
esse movimento, realizamos um levantamento de projetos pedagogicos e ementas disponiveis
publicamente, com base em uma amostra ndo representativa, mas ilustrativa, de nove
universidades publicas, privadas e confessionais.?® Foram observadas variaveis como carga
horéria, obrigatoriedade, objetivos pedagdgicos, referéncias bibliograficas, bases conceituais e
metodologias de ensino.?* A analise demonstra que, apesar do avanco institucional, a
espiritualidade permanece, na maioria dos casos, como conteldo optativo, com carga horaria
reduzida (15 a 60 horas), o que evidencia seu lugar ainda periférico nos curriculos médicos.
Além disso, a diversidade na nomenclatura das disciplinas aponta ndo apenas para a auséncia
de padronizacdo, mas também para a polissemia do conceito de espiritualidade, muitas vezes
mobilizado de forma vaga, genérica ou funcional. As ementas analisadas demonstram
abordagens heterogéneas: algumas vinculam espiritualidade a dimensdes éticas e existenciais
(como na UFPB e UNIFESP); outras a fundamentos cientificos e clinicos (USP, PUCRS, UFF);
e ha ainda propostas que fundem espiritualidade e religiosidade sob uma ldgica humanista
(UNEB, UNITAU).??

Apesar da diversidade de enfoques entre as universidades analisadas, nenhuma das
ementas ou dos objetivos pedagogicos explicita ou problematiza a espiritualidade em sua forma

“nao religiosa”, como discutida na literatura sociolégica. Em quase todos 0S casos,

20 Ppontificia Universidade Catélica do Rio Grande do Sul (PUCRS); Universidade do Estado do Rio de
Janeiro (UERJ); Universidade Federal Fluminense (UFF); Universidade Federal de Ouro Preto (UFOP);
Universidade Federal da Paraiba (UFPB); Universidade do Estado da Bahia (UNEB); Universidade Federal de Sao
Paulo (UNIFESP); Universidade de Taubaté (UNITAU); Universidade de Sao Paulo (USP).

21 No Apéndice 2, disponibilizamos uma série de quadros que ajudam a visualizacdo dos resultados analisados.

22 Os documentos aqui analisados podem ser encontrados nos respectivos portais na internet destas instituices:
https://portal.pucrs.br/;  https://www.uerj.br/;  https://www.uff.br/;  https://ufop.br/;  https://www.ufpb.br/;
https://portal.uneb.br/; https://portal.unifesp.br/; https://unitau.br/; https://www5.usp.br/.

89



https://portal.pucrs.br/
https://www.uerj.br/
https://www.uff.br/
https://ufop.br/
https://www.ufpb.br/
https://portal.uneb.br/
https://portal.unifesp.br/
https://unitau.br/
https://www5.usp.br/

espiritualidade e religiosidade s&o tratadas como termos intercambiaveis, vinculados a ideia de
bem-estar, cura ou sentido da vida, e ancorados em discursos terapéuticos ou normativos — ora
sob a dtica da humanizacéo, ora sob a da adesdo terapéutica. A espiritualidade aparece, assim,
funcionalizada: associada a escuta qualificada, a empatia, a anamnese ampliada ou a resiliéncia
diante do sofrimento, mas raramente tematizada em sua pluralidade histérica, cultural e
filosofica. Algumas instituicbes — como UFPB, UERJ e UNIFESP — introduzem distingdes
conceituais ou articulam a espiritualidade a formacéo ética e existencial do médico; outras,
como PUCRS, UNITAU, USP e UFOP, enfatizam a necessidade de abordagens clinicas
respaldadas por evidéncias. Ainda assim, mesmo nas propostas mais refinadas, persiste a
auséncia de qualquer referéncia as formas contemporéneas de espiritualidade
desinstitucionalizada, subjetiva ou hibrida — justamente aguelas mais presentes entre 0s
sujeitos classificados como “sem religido”. Isso sugere que a institucionalizacdo da
espiritualidade na formagdo médica brasileira se apoia, majoritariamente, em paradigmas
tradicionais e normativos, pouco sensiveis & complexidade do fendmeno na atualidade. Esse
cenario confirma o diagnostico central desta dissertacdo: a necessidade de uma abordagem
critica e conceitualmente rigorosa, capaz de incorporar a diversidade (ou superdiversidade) pela
busca de sentido e conexdo contemporanea sem reduzi-la a um instrumento clinico genérico ou
a um valor culturalmente homogéneo.

A anélise comparativa dos contetdos programaticos demonstra uma oscilagdo entre
abordagens técnico-cientificas e existenciais, refletindo diferentes tradi¢Bes institucionais e
objetivos pedagogicos. Algumas universidades — como PUCRS e USP — ancoram o0 ensino
da espiritualidade na medicina baseada em evidéncias, mobilizando dados da neurociéncia, da
psicologia clinica e da anamnese espiritual para justificar sua inclusdo como variavel
psicossocial com impacto terapéutico. J& instituicdes como a UFPB e a UNIFESP propdem uma
articulacdo entre espiritualidade, sofrimento e subjetividade, tematizando a busca de sentido
diante da dor, da finitude e da fragmentacéo da experiéncia moderna — ainda que sem explicitar
0 recorte epistemolégico da espiritualidade “ndo religiosa”. A UNEB associa espiritualidade a
psicologia profunda, enquanto a UERJ e a UFOP introduzem a discussdo em contextos como
bioética, SUS e terapias integrativas, sinalizando maior abertura interdisciplinar. Em sentido
oposto, a UFF adota um modelo mais prescritivo, tratando contedos como reencarnagédo e
oragao dentro de uma proposta pedagdgica de formacao do “médico espiritualizado”, com forte
carga normativa. Em quase todos os casos, espiritualidade e religiosidade aparecem justapostas,

tratadas como valores positivos ou fatores de humanizagdo, sem atengdo as disputas conceituais
90



e simbolicas que vem atravessando o termo. Mesmo quando se abordam temas como morte,
luto e sofrimento, a espiritualidade é geralmente funcionalizada, reduzida a instrumento de
empatia, escuta ou conforto emocional. Falta problematizacdo sobre sua polissemia, suas
formas desinstitucionalizadas ou sua eventual dimensdo critica. Essa auséncia aponta um
padrdo de integracdo seletiva, que tende a privilegiar visdes espiritualizadas alinhadas a
tradigdes religiosas hegemdnicas ou a discursos terapéuticos universalizantes. O resultado € um
campo ainda pouco sensivel a pluralidade cultural, as espiritualidades hibridas e a
complexidade das experiéncias existenciais contemporaneas.?®

J& a andlise das metodologias e estratégias avaliativas demonstra uma variedade de
abordagens pedagogicas, que vao desde métodos ativos e simulacfes clinicas até dindmicas
vivenciais e producdo de textos reflexivos. No entanto, essa diversidade ndo é neutra: ela
implica escolhas conceituais sobre o que se entende por espiritualidade e quais formas dela séo
legitimadas no processo formativo. A UFPB, por exemplo, adota uma pedagogia centrada na
subjetividade e na reflex@o existencial, utilizando narrativas pessoais como ponto de partida
para o debate. A PUCRS e a UERJ combinam valorizacdo da experiéncia com aplicacao clinica,
buscando integrar espiritualidade a anamnese e a escuta qualificada, enquanto a UFF propde
semindrios e estudos de caso com énfase na missdo humanizadora da medicina, mas
apresentando um discurso normativo que associa espiritualidade a valores morais universais,
desconsiderando suas ambiguidades. A UNIFESP e a UNEB apostam em metodologias mais
reflexivas, baseadas na analise de vivéncias e na articulacdo entre teoria e pratica, mas sem
explicitar se contemplam as supostas formas ndo religiosas de espiritualidade. A USP, por sua
vez, adota uma abordagem tecnificada, com o uso de ferramentas como o protocolo FICA, juris
simulados e jogos de papéis, tratando o fenbBmeno como competéncia clinica operacionalizavel.
Apesar de inovadoras, essas metodologias tendem a funcionalizar a espiritualidade e a busca de
sentido e conexdo como fator de adesao terapéutica ou melhoria do cuidado, sem problematizar
seus aspectos simbalicos, existenciais e culturais. De modo geral, observa-se a predominancia
de uma pedagogia afirmativa, que privilegia uma espiritualidade positiva, adaptativa e
normativamente desejavel. Raramente se cria espaco para o dissenso, o conflito ético ou o
reconhecimento de experiéncias existenciais dissonantes, criticas ou ambiguas. Assim, longe
de serem apenas técnicas de ensino, as metodologias analisadas podem reproduzir determinados

imaginarios espirituais operando como vetores religiosos no campo da formacdo médica.

230 Programa do Componente Curricular da UINITAU consultado ndo apresenta os contetidos.

91



A andlise das bibliografias das disciplinas sobre espiritualidade na formacdo médica
demonstra diferencas significativas na orientacdo epistemoldgica, com enfoques biomédicos,
filosoficos, existenciais ou espiritualistas.?* Em cursos como os da PUCRS, USP e UNITAU,
predomina uma abordagem cientifica centrada na medicina baseada em evidéncias, com autores
como Koenig, Puchalski e Lucchietti. Esses nomes contribuem para legitimar o tema nos
contextos clinicos, mas sua centralidade pode limitar o campo a mensuragdo e a normatizagdo
de praticas espirituais, reduzindo sua complexidade filoséfica e cultural. Em contraste,
universidades como UFPB, UNEB, UNIFESP e UERJ adotam modelos mais hibridos ou
existenciais, mobilizando autores como Frankl, Jung, Boff, Nietzsche, Bauman e Dostoiévski.
Tais referéncias ampliam os horizontes formativos, promovendo reflexdes mais subjetivas e
éticas, ainda que geralmente restritas ao universo ocidental europeu ou cristdo. A presenca
pontual de nomes como Eymard Vasconcelos e Leonardo Boff sinaliza abertura a critica social
e a realidade brasileira, mas ndo configuraria ainda uma pedagogia decolonial minima. Em
geral, as bibliografias operam como vetores de normatizago: selecionam os saberes legitimos
sobre espiritualidade, definem os limites do debate e moldam os sentidos autorizados de sua
aplicacdo clinica ou pedagdgica. A auséncia quase total de autores indigenas, afro-brasileiros
ou vinculados a tradigdes ndo teistas indica uma monoculturalidade persistente. Embora se
observe esforco de interdisciplinaridade, o campo ainda carece de pluralismo epistémico, o que
exige atencdo critica aos efeitos formativos dessas escolhas — pois as bibliografias ndo apenas
sustentam os contetdos, mas delimitam o que pode ser pensado, sentido e legitimado como o
discurso da espiritualidade na medicina.

Portanto, ao considerar as bibliografias nessas disciplinas em diversas universidades
brasileiras, evidencia-se a presenca de nucleos intelectuais distintos, que refletem tanto as
orientacOes epistemoldgicas predominantes quanto os projetos pedagdgicos de cada instituicéo.
O autor mais recorrente é Harold G. Koenig, presente em universidades como PUCRS, UERJ,
UFOP e UNEB, com obras que consolidam uma abordagem cientifica baseada em evidéncias,
voltada a legitimacdo empirica da espiritualidade na arade de saude. Em contraste, Eymard
Mourédo Vasconcelos (UFPB, UFOP, UNEB) representa uma vertente popular, articulando
espiritualidade e satde publica. Também com forte presenca nas bibliografias, Giancarlo e
Alessandra Lucchetti (PUCRS, UERJ) oferecem uma producdo interdisciplinar voltada a

pratica clinica, ao ensino médico e a saide mental. A PUCRS inclui ainda Michael Puchalski,

24 O Programa do Componente Curricular da UFF consultado néo apresenta a bibliografia.

92



com o Interprofessional Spiritual Care Education Curriculum (2019), importante referéncia no
ensino interprofissional da espiritualidade, especialmente nos cuidados paliativos. J& a
UNIFESP e a UFPB incorporam autores como Viktor Frankl, Leonardo Boff, Rachel Naomi
Remen, Zygmunt Bauman, Yuval Harari e Rubem Alves, cujas obras propdem uma leitura
filosofica, ética e existencial da espiritualidade como dimensdo da experiéncia humana. Essa
constelacdo de referéncias, que vai da medicina baseada em evidéncias a espiritualidade
tradicional e a filosofia do cuidado, demonstra um campo formativo em disputa. Mais do que
um simples repertorio bibliografico, as escolhas feitas orientam o olhar do estudante e
delimitam os contornos do que sera reconhecido como saber legitimo no ensino da
espiritualidade na medicina, tensionando abordagens técnicas, religiosas e humanistas.

No entanto, ha uma clara desconexao entre 0s marcos teoricos atuais das ciéncias sociais
e das ciéncias da religido — especialmente no que diz respeito as formas contemporaneas de
espiritualidade — e o conteudo bibliografico que embasa o ensino da espiritualidade nos cursos
de Medicina no Brasil em nossa pequena amostra. Por exemplo: existe uma evidente auséncia
de autores centrais do debate atual sobre esse tipo de espiritualidade. Nenhuma das disciplinas
analisadas cita autores que tém discutido com profundidade a espiritualidade como categoria
conceitual complexa, como Nancy Ammerman; Linda Woodhead; Silas Guerriero, Claudia
Ritz, Flavio Senra, etc., havendo contrariamente a predominancia de autores biomédicos e
religiosos tradicionais (Harold Koenig; Giancarlo e Alessandra Lucchetti; Deepak Chopra,
etc.), além de obras confessionais e religiosas (teologia cristd, catélica, bioética religiosa).
Outro achado é a marginalidade do referencial socioldgico e filosofico critico contemporaneo,
centrais para entender o deslocamento da religiosidade para formas de espiritualidade hibridas,
personalizadas ou pos-seculares, a exemplo do proprio Hartmut Rosa, cujas nogOes de
ressonancia sugerem criticamente a compreensao da espiritualidade enquanto forma religiosa
de relagdo existencial e sensivel com o mundo. Ademais, h4 uma falta de atualizacdo conceitual
no ensino universitario, com as bibliografias indicando um foco pratico (muitas vezes
confessional ou psicologizante), com pouco espaco para a critica epistemologica da categoria
"espiritualidade”; articulagdo com conceitos como  secularizacdo, pds-secular,
desinstitucionalizagéo, individualizacdo ou bricolagem espiritual; discussao sobre o sujeito
contemporaneo, ética do cuidado ou identidade moderna. Em resumo: esse desalinhamento
indica um hiato significativo entre o que se debate nas ciéncias sociais e da religido sobre

espiritualidade e o que se ensina em cursos de Medicina sobre esse tema.

93



A discussdo em torno da presenca da espiritualidade em disciplinas da area médica
demonstra que a inser¢do desse tema constitui um campo curricular em construgao, marcado
por tensdes epistemologicas, disputas normativas e diversidade institucional. A analise de nossa
pequena amostra evidenciou gque sua presenca nos curriculos ainda é pontual e periférica,
majoritariamente situada em disciplinas optativas, sem diretrizes pedagodgicas consolidadas
nem fundamentacdo conceitual consistente. O que pode ser um ponto positivo, tendo em vista
que questionamentos feitos a partir das discussdes atuais nessa area poderiam ecoar de forma
propositiva. Assim, embora algumas experiéncias didaticas demonstrem esforgos de inovacéo
metodoldgica e pluralismo tedrico, a maioria das propostas carece de clareza epistemoldgica,
de atualizacdo critica e de articulacdo com as transformacdes contemporaneas de experiéncias
existenciais, seja religiosa ou ndo. 1sso se expressa, por exemplo, na presenca de bibliografias
marcadamente confessionais ou biomédicas, na auséncia de referenciais filoséficos mais
robustos e na dificuldade de lidar com as formas emergentes de espiritualidade que escapam a
institucionalidade religiosa tradicional. Nesse contexto, os dados indicam uma disjuncao entre
a complexidade crescente dessas experiéncias existenciais na sociedade contemporanea
(frequentemente associadas a busca de sentido, a vinculos ndo doutrinarios e a préaticas
subjetivas e estéticas de relacdo com o mundo) e a maneira como a espiritualidade tem se
mostrado no ensino médico, ainda majoritariamente restrita a justificacdes clinicas, éticas,
terapéuticas ou mesmo religiosas. Portanto, essa desconexao pode comprometer a possibilidade
de uma insercdo curricular de tal dimensdo como fruto de um debate atualizado e qualificado
sobre o que afinal seria e como funcionaria esse fenbmeno no ambiente médico-hospitalar,
sobretudo quando essa se apresente como “nao religiosa”, sendo incorporada como elemento
formativo na medicina.

E precisamente nesse ponto que a teoria da ressonancia de Hartmut Rosa pode oferecer
um marco conceitual sugestivo. Ao deslocar o foco da religiosidade/espiritualidade
institucional ou ndo para a qualidade da relacdo que os sujeitos estabelecem com o mundo,
especialmente em sua dimensdo vertical, ética e existencial, Rosa propde uma ontologia
relacional capaz de abarcar tanto as espiritualidades religiosas institucionalizadas quanto
aquelas que se constituem fora dessas tradi¢des. A espiritualidade “nao religiosa”, tal como tem
emergido na literatura contemporanea, poderia assim ser compreendida como uma forma de
ressonancia existencial (vertical): uma abertura responsiva e transformadora ao mundo que
envolve experiéncias de sentido, beleza e vulnerabilidade — inclusive no campo da salde,

especialmente fora do campo gravitacional religioso. No proximo capitulo, propomos uma
94



leitura critica dos dados empiricos apresentados, assim como do discurso sobre as
transformaces nessa area, a luz da teoria da ressonéncia, investigando como essa perspectiva
pode iluminar as lacunas, tensdes e potencialidades identificadas tanto na formacdo médica
brasileira, quanto na perspectiva de disciplinas académicas que vem abordando esse fenémeno
nas ultimas décadas. Trata-se, portanto, de retomar as experiéncias descritas neste capitulo ndo
apenas como dados descritivos, mas como expressdes de um campo em disputa, cuja
consolidacdo exige responsabilidade tedrica, pedagdgica e conceitual com as formas
contemporaneas de expressdes religiosas fora e dentro da institucionalidade. Rosa poderia
oferecer ndo apenas uma linguagem viavel para qualificar tais experiéncias, mas também uma
critica a0 modelo educacional acelerado, técnico e funcionalista que as marginaliza,
possibilitando uma consideracdo do conceito de ressonancia também como horizonte formativo

para disciplinas como sociologia da religido, ciéncia da religido e medicina.

95



CAPITULO 4

Espiritualidade “ndo religiosa” a partir da teoria da
ressonancia de Hartmut Rosa

Este capitulo parte das lacunas empiricas e conceituais identificadas anteriormente para
propor uma reinterpretacéo critica da chamada espiritualidade “néo religiosa” a luz da teoria da
ressonancia de Hartmut Rosa. Como demonstrado na analise das disciplinas de espiritualidade
em cursos de Medicina, a categoria tem sido mobilizada de forma funcional e acritica,
frequentemente alinhada a discursos religiosos tradicionais ou ao paradigma biomédico, sem
considerar sua pluralidade cultural, seu enraizamento histérico ou sua complexidade
epistemoldgica. A teoria da ressonancia, ao deslocar o foco das crencas e instituicdes para a
qualidade da relagéo que o0s sujeitos estabelecem com o mundo, especialmente em sua dimenséo
vertical, pode oferecer uma chave tedrica alternativa para compreender experiéncias
existenciais contemporaneas, que diferem tanto dos marcos religiosos tradicionais quanto das
espiritualidades desinstitucionalizadas, embora igualmente religiosas. Neste Gltimo movimento
da dissertacdo, serdo considerados trés eixos analiticos que se articulam diretamente com o que
expomos até aqui. Assim, a primeira secdo aborda como o conceito de ressonancia vertical pode
descrever de forma sociologicamente mais adequada as experiéncias de busca de sentido e
conex&o tanto em contextos religiosos quanto ndo religiosos, oferecendo uma via analitica mais
relacional. Em seguida, o capitulo confronta essa ideia com os limites das abordagens
predominantes na sociologia da religido e na formagdo meédica, propondo, por fim, uma
discussdo metatedrica em direcdo a uma sociologia da religido pos-secular, capaz de
reconhecer, com melhor precisdo, novas formas de experiéncias existenciais que emergem no

mundo contemporaneo, inclusive na interface entre saude e formacéo profissional.
4.1 Religioso e nao religioso como possibilidades de ressonancia vertical

Poderia a teoria da ressonancia de Hartmut Rosa explicar a ideia de uma busca de sentido

e conexdo enquanto experiéncia existencial fora da o&rbita religiosa, sobretudo sem a

96



necessidade de reintroduzir o religioso implicitamente por meio do termo “espiritualidade”, na
contraditdria expressdo espiritualidade “ndo religiosa”? A resposta curta ¢ sim, na medida em
que a ressonancia vertical signifique tanto uma experiéncia existencial ndo religiosa quanto
religiosa, embora esta Ultima também seja mais referenciada pelo termo espiritualidade,
institucionalizada (cristd, islamica, hinduista) ou desinstitucionalizada (Nova Era, formas
hibridas, alternativas e individualizadas). Isso teria implicacdo, de um ponto de vista teorico,
tanto na sociologia da religido como na ciéncia da religido, mas também na formacgdo médica,
trazendo para esse campo mais pratico um balizamento filoséfico, tedrico e socioldgico
necessario, fornecendo uma metalinguagem descomprometida com formas religiosas de
qualquer tipo. Tanto para o discurso académico quanto para a pratica méedica, assumidamente
cientifica, a ressonancia vertical representa uma ferramenta analitica mais ampla e sem
ambiguidade, pelo menos enquanto ponto de partida, ao contrario da espiritualidade ou
religiosidade implicita enquanto categoria proposta para descrever e analisar fendmenos néo
religiosos. Concretamente, essa teoria permite superar a “poluigdo simbolica” (ver conceito
mais a frente) que ocorre toda vez que usamos a problematica categoria espiritualidade “nao
religiosa”, analisando uma ontologia relacional do sujeito moderno a partir da ressonancia, e
ndo necessariamente da religiosidade implicita como a espiritualidade, em sua busca por uma
vida significativa.

Como discutido no segundo capitulo, é no eixo vertical que se localizam experiéncias
que transcendem o cotidiano equivalendo-se ao que pré-teoricamente tem sido chamada de
espiritualidade. Essa verticalidade pode se dar tanto em experiéncias religiosas quanto em
vivéncias ndo religiosas, desde que envolvam um tipo de abertura sensivel e transformadora ao
mundo. Rosa defende textualmente que a religiosidade oferece promessas de ressonancia, mas
reconhece que outras formas de experiéncia existencial (como a arte, a natureza ou o nascimento
de uma crianga) também podem gerar esse tipo de vinculo profundo com a vida e com o ser.
Nesse sentido, a busca por experiéncia existencial emerge em situacdes diversas, sobretudo sem
mediacdo institucional ou doutrinaria, destacando uma abertura a0 mundo como condigédo
fundamental da ressonancia. Assim, a experiéncia de ser transformado por algo que nos toca
profundamente, seja um gesto humano, uma obra de arte ou um fendmeno natural, é o que
constitui esse eixo vertical da ressonancia, podendo ser confundido como uma “espiritualidade”
fora de contextos religiosos tradicionais, embora de forma acritica em relacdo a este uso.
Ademais, Rosa concebe a verticalidade como “existencial”, no sentido de que ela envolve

questdes Ultimas do viver humano, como a finitude, o sentido, o sofrimento e a beleza. Nessa
97



chave, a nomeada espiritualidade “ndo religiosa” seria antes uma forma de ressonancia vertical
com 0 mundo que ndo se ancora em crencgas teistas, rituais dogmaéticos ou religiosidades
implicitas, mas que acaba se reancorando no religioso toda vez que usamos 0 termo
“espiritualidade” na equagao. Assim, momentos como ser profundamente comovido por uma
masica, pela contemplacdo da natureza ou por um ato ético de compaixdo, quando
experienciados como auténticos, poderiam participar tanto da légica de uma ressonancia
vertical (ndo religiosa) quanto religiosa (espiritualidade).

A expressdo “polui¢do simbolica”, neste contexto, inspira-se na andlise de Watts e
Reimer (2024), que discutem como certos termos associados a religiosidade (como
“espiritualidade) passam a carregar significados ambiguos, moralmente controversos ou
culturalmente rejeitados em determinadas configuragcfes sociais. Os autores argumentam que
essa “polui¢do” simbolica ndao decorre apenas de um processo semantico espontaneo, mas de
um deslocamento mais profundo nas formas de imaginar o religioso e de negociar esse
pertencimento no mundo contemporaneo. Termos como “religido”, “fé” e “espiritualidade”
tornam-se marcadores de pertencimentos vistos como ultrapassados, normativos ou
dogmaticos, especialmente entre sujeitos identificados como “sem religidao”. Essa saturagdo
simbdlica ndo implica simplesmente a rejeicdo da experiéncia espiritual ou da busca de
transcendéncia religiosa, mas um incobmodo com as herangas institucionais e as implicacfes
normativas embutidas nesses termos. E nesse sentido que a espiritualidade “ndo religiosa” se
mostra uma categoria contraditoria: ao tentar escapar do religioso, ela o reinscreve de forma
implicita. Assim, insistir no uso da palavra “espiritualidade” para nomear experiéncias que nao
se reconhecem como religiosas pode obscurecer o carater verdadeiramente distinto dessas
vivéncias, reproduzindo uma linguagem perpassada por ambivaléncias e codigos herdados. O
conceito de ressonancia vertical, ao contrario, oferece uma via descritiva mais precisa, capaz
de nomear essas experiéncias existenciais profundas (de conexao, sentido e transformagéo) sem
recorrer a linguagem saturada e normativamente carregada da espiritualidade. Ao distinguir o
tipo de relacdo que o sujeito estabelece com o mundo, a teoria de Rosa evita o problema da
polui¢do simbdlica, abrindo caminho para uma andlise mais relacional, critica e plural de
experiéncias existenciais contemporaneas.

Ao lado dessa superacdo terminologica, haveria também uma implicagdo metodoldgica
relevante: a distingédo oferecida pelo conceito de ressonancia vertical propde um deslocamento
na metalinguagem de disciplinas cientificas que lidam com o tema da espiritualidade. Em vez

de insistir na ambigua diferenciacdo entre “religiosidade” e “espiritualidade” (comum na
98



literatura médica e psicologica), a teoria de Rosa permite reorganizar esse campo conceitual a
partir de sua perspectiva relacional, principalmente considerando formas religiosas
desinstitucionalizadas, como as diversas experiéncias aqui consideradas. Isso significa que o
critério analitico deixaria de ser a presenca ou auséncia de crencas religiosas, passando a ser a
presenca ou auséncia de experiéncias existenciais mais amplas, ou seja, um tipo de relagdo
transformadora com a vida, que poderia ou ndo envolver o sobre-humano.?® Nessa direcio, a
ressonancia vertical se configura como um instrumento tedrico mais adaptado a uma
metalinguagem cientifica capaz de captar experiéncias existenciais significativas, sem a
necessidade de forcé-las a caber em categorias teoldgicas ou religiosamente codificadas. Do
ponto de vista das ciéncias sociais da religido, mas também da medicina e da satde coletiva,
isso representaria um ganho analitico consideravel: descrever praticas de sentido e conexao
como humanamente legitimas sem reduzir o ndo religioso a uma falta ou a uma negacéo do
religioso. Nesse sentido, a teoria de Rosa corrobora a tese de alguns autores para quem o nao
religioso ndo é necessariamente definido pela oposic¢do ao religioso, mas por uma ontologia
distinta — centrada na imanéncia e na responsividade (ver capitulo 1) —, possibilitando a
construcdo de uma nova perspectiva para pensar as formas contemporaneas de experiéncia
existencial. Trata-se de uma mudanca de chave epistemoldgica, com efeitos importantes para o
campo da formacdo médica, entre outros.

Ademais, a analise empirica apresentada no capitulo precedente evidenciou que as
disciplinas de espiritualidade em cursos de Medicina, embora bem-intencionadas, operam
majoritariamente com categorias imprecisas, sem oferecer distin¢gdes conceituais consistentes
em relagdo a busca de sentido e conexdo ndo religiosas. Nesse contexto, a espiritualidade,
quando presente, pode aparecer frequentemente como sindnimo de religiosidade ou como um
valor universal positivo, supostamente distinto da religiosidade, ancorado ora em argumentos
confessionais, ora na legitimagdo biomedica. Pouco se problematiza o sentido desses termos ou
a diversidade de experiéncias existenciais que poderiam estar em jogo. Aqui, 0 conceito de
ressonancia vertical surge como uma alternativa teérica com relevante potencial de reorientacao

do debate. Isso seria particularmente relevante para a formacdo médica, que, ao lidar com

%5 Esta categoria ¢ fundamental para as abordagens acerca da questdo definicional de religido em areas como
sociologia (Berger, 1967; Luckmann, 1967; Yinger, 1970; Smith, 2017; Riesebrodt, 2010) e antropologia (Taylor,
1871; Firth, 1959; Horton, 1960; Geertz, 1966), bem como ciéncia da religido (Muller; 1870; Tiele, 1877;
Chantepie de la Saussaye, 1887; Hanegraaff, 1999) e ciéncia cognitiva e evolucionaria da religido (Lawson;
McCauley; 1990; Boyer, 2001; Barrett; 2000). No cerne desse debate esta a capacidade dessa categoria distinguir
entre o que é e o que ndo é religioso. Para um estudo detalhado sobre essa discussao, ver Figueiredo, 2022; 2023,
2025 (no prelo).

99



sofrimento, finitude e sentido, requer uma abordagem conceitual mais precisa e plural. A teoria
da ressonéncia representa, nesse contexto, uma contribuicdo pedagdgica concreta para a
abordagem de experiéncias existenciais no ambito da salde, possibilitando a superacdo de
dilemas préaticos enfrentados por essas disciplinas, como a ambiguidade conceitual e a
apropriacéo acritica de categorias aparentemente cientificas. Além disso, a ressonéncia oferece
uma terminologia compativel com o campo biomédico, acessivel e laico, ampliando o escopo
da formacdo médica sem romper com 0s principios da medicina baseada em evidéncias.
Portanto, a ressonancia vertical pode ser utilizada como instrumento teoérico e pedagdgico capaz
de sustentar uma abordagem mais plural, critica e responsiva as diversas formas de experiéncia
existencial contemporanea.

Essa mudanca de foco proposta por Rosa também representa uma interessante
reconfiguragcdo da forma como se concebe o “ndo religioso” em contextos formativos e
analiticos. Como ja mencionado (e discutido no capitulo 1), a categoria “sem religiao” tem sido
tratada ora como auséncia, ora como resisténcia, mas raramente como campo ontoldgico
autbnomo. Ao propor que relacdes de sentido e transformacdo emergem fora de marcos
religiosos (sem referéncia ao transcendente religioso), a teoria da ressonancia contribui para
uma abordagem do ndo religioso como territdrio pleno de experiéncias legitimas, e ndo como
zona residual. Essa sugestdo analitica seria especialmente importante para os estudos em saude,
que lidam com questBes sensiveis de maneira cotidiana. Em vez de partir da suposicao de que
todos 0s sujeitos teriam (ou deveriam ter) uma suposta dimensdo espiritual fora da Orbita
religiosa, como sugerem muitas propostas educacionais, a no¢do de ressonancia vertical
propiciaria uma abertura as formas singulares com que cada pessoa se relaciona com a vida e
com a morte. Isso abriria espaco para uma formacdo médica menos centrada em pressupostos
religiosos implicitos e mais sintonizada com a diversidade de formas contemporaneas de
experiéncia existencial. A adoc¢do da ressonancia como categoria analitica pode ndo apenas
ampliar o escopo da escuta clinica, mas também alterar sua abordagem em relacgéo ao cuidado,
a ética e a subjetividade em contextos seculares, pluralistas e pds-religiosos.

Contudo, em termos mais amplos, essa perspectiva exige um esforco de atualizacdo dos
cursos de formacdo médica em relacdo aos debates contemporaneos das ciéncias sociais da
religido e da ciéncia da religido, integrando os avancos teoricos sobre secularizacdo, pés-
secularidade e a viabilidade ou ndo dessa ideia de espiritualidade “néo religiosa”. A ressonancia
vertical, nesse cenario, pode funcionar como uma linguagem integradora que aproxime campos

disciplinares diversos, sem hierarquiza-los, a exemplo de sua capacidade para acolher formas
100



multiplas de busca de sentido e conexdo, ao invés de reforgar uma visao Unica de espiritualidade
como valor intrinsecamente positivo e universal. Além disso, a propria nomeacao de disciplinas
como “Espiritualidade e Satide” ja pressupde, reafirma e prioriza uma religiosidade implicita,
reproduzindo essa gramatica, principalmente quando aplicada a experiéncias ndo religiosas.
Isso teria implicacBes importantes para a formac&o de profissionais da satde, de quem se espera
preparo para reconhecer, acolher e respeitar essas diferengas no cuidado com seus pacientes.
Ao incorporar a escuta da alteridade como dimenséo formativa, a ressonancia pode operar como
principio pedagdgico, e ndo apenas descritivo, orientando préaticas educacionais voltadas ao
desenvolvimento de uma sensibilidade ética e existencial mais ampla. Ademais, uma tal
proposta pode ultrapassar 0 campo terminolégico, sugerindo também uma reconfiguracéo
curricular mais conectada com esses desafios contemporaneos.

Em sintese, ao iluminar a interface entre espiritualidade, satde e formacdo médica sob
a lente da ressonancia vertical, torna-se possivel diagnosticar os limites conceituais das
abordagens atuais. Nesse sentido, a teoria de Rosa ndo nega a importancia de crencas ou
tradicdes, mas altera o foco dessas filiagdes para a qualidade das relaces estabelecidas com a
alteridade, reabrindo o campo para experiéncias existenciais que ndo se deixam capturar por
categorias religiosas nem pela logica funcional da “espiritualidade” terapéutica. Essa mudanga
de énfase pode favorecer uma compreensdao mais plural e menos religiosamente colonizada do
cuidado em saude. Ao propor esse tipo de abordagem, a ressonancia vertical também oferece
aos pesquisadores, educadores e profissionais da saude uma linguagem mais afinada com as
transformacgbes culturais contemporaneas, evitando reducionismos e permitindo o
reconhecimento de experiéncias legitimas, mas frequentemente invisibilizadas. Essa
reorientagdo nao propde um novo dogma, mas um avanco teorico e pedagdgico que seja capaz
de acompanhar — sem capturar — as formas diversas com que sujeitos atribuem sentido a vida,
a dor e ao cuidado. Trata-se, em Gltima instancia, de uma tentativa de reconfigurar a reflexdo
académica e profissional diante da alteridade humana, ndo por meio de categorias herdadas,
totalizantes ou contraditorias, mas por meio de uma metalinguagem critica que a teoria da

ressonancia ajudaria a articular.

4.2 A sociologia da religido e o contraponto da teoria da ressonancia

Desde suas origens classicas, a sociologia da religido estabeleceu suas bases analiticas

a partir de categorias institucionalizadas e funcionalistas, principalmente na formulagdo de
101



autores como Durkheim e Weber.?® Ainda que suas abordagens variem quanto a fungéo social
da religiosidade, a racionalizagdo do mundo ou a critica ideoldgica, elas compartilham a énfase
em formas coletivas e organizadas de crenca, como igreja, rito, moralidade e transcendéncia.
Mesmo as vertentes fenomenoldgicas ou compreensivas posteriores (Luckmann, 1967; Berger,
1967), que buscaram captar as experiéncias subjetivas do religioso, mantiveram um léxico
teoldgico-centrado, limitando a apreensdo de fendmenos desvinculados da religiosidade
tradicional. Como discutido anteriormente, esse vocabulario utilizado moldou nao apenas 0s
objetos de pesquisa, mas também os proprios limites do pensavel dentro da disciplina. A
espiritualidade, especialmente em suas formas desinstitucionalizadas, foi sistematicamente
relegada a um lugar de menor prestigio epistemoldgico, vista como residuo psicoldgico,
expressao confessional velada ou derivacdo difusa das formas religiosas. Autores
contemporaneos como Watts e Woodhead apontam que essa matriz semantica imp6s em muitos
casos uma forma de “sociologia da secularizagdo”, mais preocupada em diagnosticar o declinio
institucional da religiosidade do que em captar novas formas de experiéncia de sentido. Nesse
contexto, a ideia de uma espiritualidade “ndo religiosa” também aparece conceitualmente
tensionada: a0 mesmo tempo que pretende romper com 0S marcos institucionais da
religiosidade, acaba sendo enquadrada por categorias herdadas dessa mesma tradicdo,
resultando em um curto-circuito analitico, no qual a renovacao de formas de conexao e sentido
permanece encapsulada numa categoria religiosa.

Apesar de avancos importantes em direcbes mais abertas, a sociologia da religido
contemporanea ainda permanece, em grande medida, enredada em categorias analiticas
marcadas por uma heranca teoldgica e eurocéntrica. Como observa Paula Montero (2012), o
campo tende a tratar a religiosidade como uma esséncia universal do humano, um ndcleo
experiencial irredutivel, que manteria sua inteligibilidade mesmo quando desvinculado das
instituicdes religiosas classicas. Essa essencializacdo, fortemente influenciada por paradigmas
fenomenoldgicos ou historicistas, ndo apenas limita a descricdo de formas hibridas ou
alternativas de religiosidade, como também obscurece experiéncias existenciais ndo religiosas
gue nao se articulam com esse repertorio simbdlico. Frigerio (2018), por sua vez, demonstra

como essa limitacdo é particularmente visivel na produgdo académica latino-americana, que

% E importante lembrar que Georg Simmel, também incluido entre os fundadores da sociologia da religi&o,
apresentou uma abordagem sensivel a experiéncia individual e a dimensdo estética e relacional do religioso, o que
o diferencia de seus contemporaneos. Sua obra, no entanto, foi menos incorporada como matriz paradigmatica da
disciplina e permaneceu a margem das consolidacg@es institucionais da sociologia da religido, como referido no
Capitulo 1.

102



historicamente privilegiou matrizes catolicas ou pentecostais como pardmetro de analise,
relegando a um segundo plano praticas menos estruturadas ou silenciosas de busca de sentido
e conexdo. Assim, experiéncias que ndo evocam diretamente a figura do sagrado (leia-se, de
Deus)?’ passam a ser vistas como caréncia, desvio ou ruido — quando nio como uma forma
residual de religiosidade implicita. Como indicado na secdo anterior, esse enquadramento é
reforcado por uma metalinguagem saturada por termos como “f¢”, ‘“‘sagrado” e
“espiritualidade”, cuja normatividade simbdlica ainda opera mesmo em contextos seculares. Ao
nomear experiéncias existenciais dessa forma, a sociologia ndo apenas corre o risco de reiterar
uma gramatica religiosa naturalizada, como tambeém compromete sua capacidade de reconhecer
a legitimidade ontolégica de formas contemporaneas de relagdo com 0 mundo que ndao passam
(e ndo pretendem passar) pelas vias religiosas, mesmo em suas versdes desinstitucionalizadas.

Portanto, essa dificuldade metodoldgica da sociologia da religido em lidar com
experiéncias existenciais ndo religiosas, que ndo se articulam a crencas teistas, rituais
institucionais ou sistemas simbdlicos tradicionais, decorreria, em parte, da persisténcia de uma
metalinguagem comprometida com pressupostos religiosos. O conceito de “poluigdo
simbdlica”, formulado por Watts e Reimer (2024), auxilia a compreender esse impasse:
categorias como “f&”, “sagrado” e “espiritualidade”, mesmo quando mobilizadas em contextos
supostamente laicos ou cientificos, carregam herangcas normativas que remetem a uma
interioridade religiosa presumida. Na medida em que a sociologia da religido adote essas
categorias sem o devido distanciamento critico, reforca uma gramatica herdada e obscurece
modos de relagdo com o mundo que ndo se reconhecessem nesses termos. Esse endosso
metalinguistico compromete a inteligibilidade das formas contemporéaneas de busca de sentido
e conexao, sobretudo quando essas ndo pretendem ser reconhecidas como religiosas, mas
tampouco como vazias de densidade existencial. O caso da espiritualidade “nao religiosa” ¢
exemplar, tendo em vista que ao ser nomeada dessa forma, ela se vé aprisionada em uma
categoria que afirma aquilo que pretende negar, mantendo ambivaléncias que enfraquecem
tanto sua descricdo empirica quanto sua analise teorica. Por isso, mais do que propor uma
ampliacao conceitual, sugerindo apenas adicionar o “espiritual” ao repertorio sociologico, seria
necessario um deslocamento epistemoldgico mais profundo, capaz de repensar fundamentos

ontoldgicos e relacionais da disciplina e abrir espaco para categorias que escapem do campo

27 Na ciéncia da religido, essa categoria vem sendo contestada e apontada como sinénimo (disfarcado) de
divindades teistas, limitada, portanto, a certos tipos de formas religiosas, ndo sendo ampla o suficiente para
compreender aquelas que ndo possuem tais seres em sua cosmovisao (p. ex., Usarski, 2004, Engler, 2004).

103



gravitacional religioso, descrevendo de forma mais precisa a complexidade plural das
experiéncias existenciais na modernidade.

Hartmut Rosa ndo é, em sentido estrito, um socidlogo da religido, tampouco se ocupa
diretamente com a tradigcdo analitica que estrutura essa disciplina. Ainda assim, sua teoria da
ressonancia oferece uma consistente abordagem tedrica para superar 0s impasses que a
sociologia da religido acumulou ao longo de sua constituicdo disciplinar, ao deslocar o foco da
crenca, da doutrina e da pertenca institucional para a analise da vida social a partir da qualidade
das relac6es humanas (ressonantes ou alienadas). Essa passagem do objeto institucional para a
experiéncia relacional pode abrir um novo campo de inteligibilidade para o que aqui
denominamos experiéncias existenciais, abrangendo tanto aquelas estruturadas por tradi¢des
religiosas quanto outras que escapam a essa moldura. Além disso, como visto, o eixo vertical
da ressonancia permite descrever essas experiéncias de forma mais ampla, evitando reduzir tais
vivéncias a expressoes do religioso ou a meras negacoes dele, especialmente em funcgéo desse
deslocamento para o tipo de relacdo que se estabelece. Nesse sentido, essa mudanca de foco
epistemoldgico seria bem-vinda no recente debate sobre limitacdo metodoldgica nos
instrumentos de pesquisa, na medida em que pudesse ser reconhecida como uma categoria
melhor situada para reconhecer e incorporar, por exemplo, visdes ndo ocidentais.

Essa énfase na relacdo, e ndo no pertencimento institucional, também relativiza a
centralidade do “campo religioso” tal como concebido pela sociologia classica, reconhecendo
o0 religioso e 0 ndo religioso como configuracdes possiveis — mas ndo exclusivas — de
experiéncias existenciais. A contribuicdo da ressonancia para a critica socioldgica pode ir além
da revisdo conceitual, pois também se apresenta como ontologia relacional e critica cultural,
identificando a aceleracdo, a funcionalizacdo e a alienacdo como vetores que fragilizam a
capacidade de estabelecer vinculos profundos com o mundo. N&o € apenas a religiosidade
institucional que atravessa uma crise, mas a propria possibilidade de criar relagdes
significativas, religiosas ou ndo. A marginalizacdo dessas vivéncias, frequentemente reduzidas
a categorias terapéuticas ou expressoes privatizadas da subjetividade, revela o predominio de
uma racionalidade técnica que silencia dimensdes éticas e existenciais da vida. Ao oferecer uma
abordagem centrada na responsividade e na transformacao mdtua, a teoria da ressonancia pode
ampliar os horizontes descritivos da sociologia da religido, reposicionando a questdo do sentido
como elemento central da vida social. A ressonancia vertical, em particular, permite reconhecer
que vivéncias hoje nomeadas como “espirituais” — inclusive fora do ambito religioso —

podem ser formas legitimas de relagdo com o mundo, desde que compreendidas em sua
104



amplitude existencial e ndo subordinadas a molduras conceituais herdadas. Portanto, trata-se de
uma perspectiva que, ao deslocar o olhar socioldgico, pode trazer implicacOes tedrico-
metodoldgicas relevantes para a compreensdo de experiéncias existenciais diversas ou, como
explorado em contextos internacionais: superdiversas.

Ao final, a principal contribuicdo da teoria da ressonancia esta nessa capacidade de
reorganizar eixos significativos da analise sociolégica e pedagdgica, deslocando o centro da
atencdo da crenca e da ortodoxia para a abertura relacional, e da identidade religiosa para a
qualidade da relacdo com o mundo. Essa reorientacdo também ontoldgica e ética, que recusa
tanto a idealizagdo quanto a desqualificagdo da religiosidade, permite uma sociologia da
religido mais adequada a diversidade ou a superdiversidade de experiéncias existenciais,
especialmente aquelas que ndo se deixam traduzir por categorias classicas do campo. Nesse
sentido, a ressonancia vertical também pode significar uma alteracdo das prioridades analiticas,
a partir de seu foco em relagbes marcadas por abertura afetiva e dialdgica, seja ela de carater
religioso ou ndo. Tal deslocamento € particularmente fecundo em contextos de pluralizacéo e
hibridismo, como os encontrados na salde, na educacao e nas esferas publicas contemporaneas,
em que experiéncias de sentido e conexdo emergem de modos silenciosos, instaveis ou
improvisados. A ressonancia vertical, nesse contexto, ao permitir qualificar tais experiéncias
sem submeté-las previamente a qualquer gramatica hegeménica, abre espaco para uma
sociologia da religido pos-secular: uma sociologia que, em vez de reafirmar os dilemas herdados
da modernidade, busca contorna-los por meio de uma analise mais atenta as formas plurais,
contraditorias e relacionais da vida.

Fica claro, como observado nas secdes anteriores, que 0 uso acritico da categoria
“espiritualidade” compromete tanto a analise socioldgica quanto as praticas pedagogicas na
formacdo médica, ao reproduzir uma religiosidade implicita que obscurece formas néo
religiosas de busca de sentido. Ainda que a espiritualidade seja frequentemente mobilizada
como expressdo da subjetividade moderna ou como componente do cuidado integral, seu uso
difuso e normativo tende a mascarar disputas simbolicas mais amplas sobre o que pode ou néo
ser reconhecido como experiéncia legitima de conexdo com o mundo. Nesse cenario, a teoria
da ressonancia — especialmente em seu eixo vertical — mostra-se uma alternativa conceitual
mais precisa e flexivel para descrever experiéncias existenciais em sua pluralidade e
complexidade. Ao deslocar o foco da crenga para a qualidade responsiva da relacao entre sujeito
e mundo, Rosa oferece uma linguagem relacional, ética e critica que pode reorientar tanto o

olhar socioldgico quanto as praticas formativas no campo da saude, permitindo inclusive
105



repensar o proprio nome e escopo de disciplinas voltadas ao tema. Rompendo com uma
metalinguagem religiosa frequentemente assumida no discurso cientifico de forma acritica, a
ressonancia abre espaco para a analise de experiéncias existenciais ndo religiosas em sua
densidade propria. A partir dessa viabilidade metodoldgica e epistemoldgica, podemos agora
sugerir um passo adiante: esbogar os contornos de uma sociologia da religido pos-secular, capaz
de superar impasses conceituais herdados da modernidade, acolhnendo com maior preciséo
analitica as formas emergentes de conexdo com o0 mundo: religiosas/espirituais ou radicalmente

ndo religiosas.

4.3 A ideia de uma sociologia da religido pés-secular

A discussédo desenvolvida até aqui evidenciou gque tanto a sociologia da religido quanto
a ciéncia da religido, em grande parte de suas formulacfes, permanecem presas a categorias
herdadas de formas religiosas, notadamente do cristianismo, o que limita sua capacidade de
descrever a diversidade (ou superdiversidade) de experiéncias existenciais. Esse enraizamento
ndo se restringe a produgdo académica: manifesta-se também em préticas institucionais, como
na formacdo médica, em que “espiritualidade” é frequentemente usada como marcador
implicito de religiosidade. Além disso, a énfase tradicional em explicar o declinio das
instituicdes religiosas (tipica da sociologia da seculariza¢do) pouco contribui para compreender
formas emergentes de conexao e sentido, religiosas ou ndo. No Brasil, a consolidacdo da
disciplina foi marcada pela centralidade do catolicismo, o que reforcou a invisibilidade de
experiéncias que escapam a esse enquadramento. Nesse cenério, como observado, a teoria da
ressonancia de Hartmut Rosa oferece um caminho viavel ao priorizar a qualidade da relacao
gue sujeitos estabelecem com o mundo, em vez de enquadra-los em sistemas doutrinarios ou
diagnésticos de déficit. Ao identificar a alienagdo relacional como um dos problemas centrais
da modernidade tardia, essa teoria legitima as experiéncias de reconexdo (multiplas e plurais)
como tentativas consistentes de reconstrucdo existencial, sem reduzi-las a anomalias, residuos
irracionais ou simples negagdes da modernidade.

Com base nesse percurso, esta se¢do propde a ideia de uma sociologia da religido pos-
secular, comprometida com uma descricdo e analise adequada, ética e critica das formas
contemporaneas de experiéncias existenciais, como a busca de sentido e conexdo. No entanto,
a ideia de uma sociologia da religido pds-secular ndo deve ser confundida com qualquer

expectativa de retorno do “sagrado” ou com uma revalorizac¢ao da religiosidade como instancia
106



privilegiada de verdade ou autenticidade existencial. Tampouco se alinha a abordagens
fenomenoldgicas de cunho descritivo, que buscam apenas “compreender” as experiéncias
religiosas a partir de seus proprios significados internos, sem problematizar as condi¢des sociais
que as moldam e legitimam. O pos-secular aqui defendido ndo é nem um reencantamento da
modernidade, nem uma adesao acritica a diversidade religiosa, mas sim uma inflexdo critica no
proprio campo da sociologia da religido. Por outro lado, essa inflex&o exige o reconhecimento
de que tanto o paradigma da secularizacdo quanto o0 modelo teocéntrico de analise tornaram-se
insuficientes para captar a pluralidade e a complexidade das formas contemporaneas de busca
de sentido. Mais do que isso, implica admitir que as categorias analiticas herdadas do
cristianismo — como sagrado, salvacao e espiritualidade — operam como filtros que silenciam
ou distorcem experiéncias que nao se enquadram em seus moldes. A teoria da ressonancia, ao
propor um deslocamento da crenca para a responsividade, pode oferecer uma via promissora
para repensar essas experiéncias em termos relacionais e afetivos. No entanto, é importante
ressaltar, essa teoria ndo estd imune a criticas, devendo, portanto, ser integrada a uma
abordagem mais ampla, capaz de articular experiéncias existenciais e analise critica, ndo sendo
este 0 propdsito aqui.

A ideia de uma sociologia da religido po6s-secular que se sugere, parte, portanto, da
necessidade de um vocabulario analitico mais atento as formas hibridas, criticas e ndo religiosas
de relagdo com o0 mundo — sem abdicar do compromisso com a historicidade, a critica social
e o tensionamento das formas de producdo simbolica. Neste ponto, é importante refletir com
Pierucci acerca do “autoengano sociologico” sobre um possivel “reencantamento”. Embora
reconheca que a secularizagdo ndo eliminou a religiosidade, ele insiste que ela rompeu sua
hegemonia nas esferas publica e cientifica, instituindo o pluralismo como condig&o estrutural
da modernidade, com a religiosidade em posicdo subordinada e privatizada, mesmo que
persistentemente presente. Nesse sentido, o entusiasmo de alguns autores com a “volta do
sagrado” tenderia a confundir sobrevivéncia das formas religiosas com poder social efetivo
(Pierucci, 1997). Portanto, uma sociologia da religido pos-secular ndo pode e ndo deve negar a
secularizag¢do, mas sim ir além de uma leitura funcionalista e estreita. Também néo se trata de
um retorno nostalgico ao “sagrado” por meio de uma criptorreligiosidade (Figueiredo, 2024),
nem uma negacéo dos efeitos reais da modernidade. A teoria da secularizagdo implicando o fim
da religiosidade ou de experiéncias subjetivas de fé seria um equivoco. A secularizacdo deve
ser compreendida como a autonomizagdo funcional das esferas sociais, e ndo como

desaparecimento do religioso. Desta forma, a critica a “sociologia da seculariza¢do” ndo deve
107



ser confundida com a negagdo dos processos de diferenciagdo funcional da modernidade.
Também com Pierucci, devemos considerar o discurso que embute uma carga desejante, quase
como um clamor por retorno a religiosidade, por meio de autores que confundem analise com
adesdo, fazendo do sociélogo um porta-voz dos sujeitos religiosos.

Em outro artigo, Pierucci (1999) denuncia esse carater “impuramente académico” na
sociologia da religido no Brasil, marcada por vinculos institucionais com comunidades de fé,
sobretudo catélicas.?® Para ele, 0 campo estaria mais voltado & formagdo pastoral ou a
legitimaco religiosa do que a anélise socioldgica critica. E nesse sentido que nossa defesa por
um deslocamento epistemoldgico, rompendo os lagos entre metalinguagem religiosa e producéo
académica, encontra respaldo. O que sugerimos a partir da teoria da ressonancia néo deve ser
visto como subjetivista, na medida em que a ressonancia opera com critérios normativos
(ressonancia vs. alienacdo) e mantém compromisso critico, afastando-se do relativismo
epistemoldgico. Ao assumir essa perspectiva pés-secular, além da possibilidade de ampliacdo
tedrico-metodoldgica, pode também reposicionar a sociologia da religido diante dos desafios
contemporaneos, como a crise de sentido, a medicalizacdo da vida e o apagamento de
experiéncias marginais. Trata-se, portanto, de uma sociologia comprometida ndo apenas com o
diagndstico, mas com a reconstrucdo critica das possibilidades de vinculo e sentido, muito
embora isso possa entrar em conflito direto com correntes que preconizam uma sociologia néo
engajada, limitando-se apenas a uma descricdo diagndstica do problema e permanecendo alheia
a discussao sobre possiveis alternativas de superacdo, uma vez que em tais perspectivas o papel
do sociologo estaria restrito a analise funcional, explicativa ou sistémica dos processos sociais,
sem que se reivindique qualquer participacdo na formulacéo de alternativas ou reconstrugéo de
vinculos.?®

Nesse sentido, uma contribuicdo valiosa para essa vigilancia critica vem da obra de
Rubem Alves, cujos reparos a sociologia funcionalista e ao imaginario religionista na tradi¢éo
brasileira antecipa muitas das tensdes hoje debatidas nesse contexto pos-secular. Para Alves
(1978), a sociologia da religido, ao alinhar-se aos discursos desenvolvimentistas e racionalistas,

tornou-se incapaz de escutar a dor, 0 sonho e a esperanca como dimensdes legitimas da

%8 E interessante notar que essa critica também aparece no contexto norte-americano por meio de Russel T.
McCutcheon (2001), para quem o estudioso académico da religiosidade deveria ser um critico em vez de um
cuidador de tradi¢des religiosas ou uma fonte de sabedoria atemporal.

29 Exemplos dessa linha, a0 menos em parte, podem ser encontrados em Boudon (1995), Luhmann (1995),
Alexander (1983) e no prdprio Weber (cf. Weiss, 2014), cuja defesa da neutralidade axiologica consolidou uma
abordagem metodologica avessa a emissao de juizos de valor ou a intervengdo normativa nas Ciéncias Sociais.

108



experiéncia social. Seu apelo por uma escuta simbolica também n&o significa, no entanto, uma
adesdo a qualquer essencialismo religioso (espiritual), mas sim a defesa de uma sociologia mais
aberta ao sofrimento humano e aos modos de resisténcia subjetiva diante da ordem instituida.
Essa perspectiva dialoga com a proposta de Rosa, mas tensiona seus limites ao insistir que
qualquer projeto de reconexdo (ou ressonancia) deveria passar pelo enfrentamento das
estruturas que produzem alienacdo, desigualdade e silenciamento simbolico. Ao recolocar o
sofrimento no centro da analise, Alves desloca o foco do ideal de reconexdo para a pergunta
sociologica fundamental: quem pode se reconectar, e sob quais condi¢fes? Uma sociologia da
religido pos-secular, tal como sugerida aqui, herdaria essa preocupacdo: nao celebrar a
diversidade das crengas nem idealizar experiéncias de sentido, sobretudo ao buscar
compreender conflitos, exclusdes e disputas que atravessam o campo da producédo simbdlica.
Essa critica se articula diretamente a necessidade de uma sociologia da religido pos-
secular, pois questiona os alicerces normativos da modernidade que moldaram o campo e
propde a revalorizacdo da escuta, da esperanca e da imaginacdo como categorias analiticas
relevantes. Ainda que formulada em outro contexto, a critica de Rubem Alves antecipa
dimensGes centrais da teoria da ressonancia de Hartmut Rosa. Ao reivindicar o religioso como
forma de linguagem sensivel ao sofrimento humano (e ndo como dogma ou sistema de crenca),
Alves abre caminho para pensar a religiosidade também como resposta estética, simbolica e
afetiva a0 mundo, o que coincide com a proposta de Rosa de compreender as experiéncias
ressonantes como momentos de abertura e transformacdo. A convergéncia entre essas
perspectivas permite repensar a oposi¢do entre tradicdo e secularizacdo, deslocando o debate
para 0 plano da qualidade das relagcbes. Nesse sentido, a contribuicdo de Alves poderia
ultrapassar o campo brasileiro: ao colocar a religiosidade como linguagem legitima do humano,
ele sugere a constituicdo de um léxico pos-secular, em que sonho, dor e esperanca ndo seriam
reduzidos a irracionalidade, mas compreendidos como expressdes constitutivas da experiéncia
social. Portanto, a sociologia da religido que emerge desse didlogo estaria em melhores
condicdes de captar a pluralidade contemporanea das formas de busca de sentido e conexéo.
Essa perspectiva critica, formulada no contexto brasileiro, encontra respaldo em
aplicagdes contemporaneas de alcance internacional. Exemplo disso € o estudo de Susanne
Vosmer (2024), que investigou a utilizacdo da teoria da ressondncia em contextos néao
religiosos, especificamente na psicoterapia analitica de grupo. A autora demonstra como a
estrutura relacional proposta por Rosa — especialmente no eixo vertical — pode servir como

ferramenta avaliativa para identificar e qualificar experiéncias de abertura e transformacéo,
109



mesmo sem qualquer referéncia religiosa. No cenario analisado, tais momentos emergem no
fluxo das interacbes grupais, a partir da disponibilidade afetiva, da escuta mutua e do
reconhecimento da alteridade, e ndo de mediacdes espirituais ou doutrinas. Ao descrevé-los, a
teoria de Rosa evita tanto reducdes psicologizantes quanto enquadramentos difusos sob a nogéo
de “espiritualidade”, permitindo reconecta-los a um horizonte sociolégico que evidencia seu
papel como contraponto as dindmicas alienantes da modernidade. O estudo ilustra que a
ressonancia vertical pode manifestar-se por diferentes vias — como a arte, o cuidado ou a dor
compartilhada — e, assim, legitimar formas diversas (ou superdiversas) de relacdo com o
mundo. Pelo menos nesse caso, fica reforcado o potencial dessa teoria para ampliar o repertério
analitico na sociologia da religido e oferecer novas bases para compreender experiéncias de
sentido e conexdo que desafiam o binémio religioso/néo religioso.

Em sintese, a proposta de uma sociologia da religido pds-secular ndo implicaria apenas
uma ampliacdo descritiva dos objetos de estudo, mas um reposicionamento ético e
epistemoldgico. Ao adotar a ressonancia como conceito adicional e ao considerar a legitimidade
do simbdlico, a disciplina é compelida a ultrapassar o olhar analitico supostamente neutro e
incorporar um juizo critico sobre os modos de relacdo que descreve. A pergunta socioldgica
passaria a incluir ndo apenas em que 0s sujeitos creem ou a que pertencem, mas como se
relacionam com o mundo, com que intensidade, com que abertura e com que efeitos. Essa
mudanca de perspectiva teria implicagdes importantes também no ambito pedagdgico e
institucional. Como observado no campo empirico, a formacdo em salde frequentemente
reproduz categorias religiosas naturalizadas, limitando sua capacidade de perceber formas
diversas de sofrimento, esperanca e conexdo. Uma sociologia da religido pos-secular, inspirada
pela teoria da ressonancia, poderia contribuir para repensar esse campo, oferecendo uma
abordagem mais adequada e critica, capaz de qualificar experiéncias existenciais sem
subordina-las a um Iéxico religioso prévio. Do ponto de vista politico, essa abordagem poderia
recolocar no centro da vida social a pergunta pelo sentido, geralmente excluida dos discursos
técnicos e burocraticos, recuperando a possibilidade de imaginar outras formas de vida menos
alienadas. Trata-se, portanto, pelo menos como ponto de partida, de uma proposta ndo apenas
tedrica, mas também pratica e emancipadora. Em ultima instancia: uma sociologia capaz de
pensar com 0 mundo e ndo apenas sobre ele.

Nesse horizonte derradeiro, € importante reconhecer que, embora as criticas a teoria da
ressonancia sejam pertinentes no ambito de uma teoria social abrangente, elas se atenuam

guando seu uso é delimitado ao campo especifico de uma sociologia da religido pds-secular.
110



Aplicada a anélise de experiéncias de sentido e conexdo, dentro ou fora de enquadramentos
religiosos, a teoria demonstra precisdo analitica e utilidade heuristica ao distinguir entre
ressonancia vertical religiosa e ndo religiosa, sem pretender explicar toda a sociedade. A suposta
abertura conceitual excessiva, nesse recorte, torna-se virtude, pois amplia a capacidade de
abarcar a pluralidade das formas existenciais de busca por sentido. Do mesmo modo, a critica
ao carater normativo perde forgca: o conceito de ressonancia vertical, aqui, ndo atua como
imperativo moral, mas como operador analitico sensivel as nuances relacionais da experiéncia
humana. Em contextos seculares, como o da saude, sua aplicabilidade ¢é evidente, oferecendo
uma chave para compreender praticas ja em curso, como a abordagem da espiritualidade em
curriculos médicos. Nesses casos, a ressonancia apresenta-se como alternativa metodologica
mais consistente que a categoria contraditoria espiritualidade “ndo religiosa”, evitando sua
carga simbdlica ambigua e permitindo descrever formas diversas de sofrimento, esperanca e
conexdo sem subordina-las a uma criptorreligiosidade. Ao situar a ressonancia vertical nesse
campo delimitado, preserva-se seu potencial critico e descritivo, evitando-lhe o peso de um
modelo normativo universal. Portanto, mais do que apenas criticar o uso de determinada
categoria, esta dissertacdo sugere uma ferramenta epistemolédgica e metodoldgica capaz de
captar a complexidade das formas de habitar o mundo, contribuindo para uma sociologia da
religido atenta as multiplas maneiras pelas quais 0s sujeitos constroem relacdes significativas

— religiosas ou nao.

111



CONCLUSAO

A dissertacdo partiu da constatacdo de que a nogdo de espiritualidade “nao religiosa”
ganhou espaco em politicas publicas, agendas académicas e formacdes profissionais,
especialmente na saude, sem consolidar-se como categoria consensual ou precisa. Seu uso
generalizado carece de problematizacdo conceitual, assumindo carater normativo e
universalizante. Em vez de nomear adequadamente experiéncias ndo religiosas, funciona como
metalinguagem religiosa disfarcada, carregada de sentidos confessionais e sujeita a
instrumentalizacGes ideoldgicas, inclusive em contextos seculares. Nesse sentido, exemplifica
tanto poluigdo simbodlica, ao fundir categorias de I6gicas distintas sem critérios claros, como
disfasia conceitual, ao comprometer sua clareza epistemoldgica e dificultar seu uso analitico.
Longe de ser categoria consistente, reforca ambiguidades que obscurecem formas néo religiosas
de experiéncia existencial. Frente a esse impasse, propds-se a teoria da ressonancia de Hartmut
Rosa como alternativa teorica, deslocando o foco da analise para a qualidade das relacGes entre
sujeito e mundo, independente de categorias herdadas de terminologia religiosa. Nesse sentido,
a noc¢do de ressonancia vertical permite descrever experiéncias profundas de sentido e conexdo
com base em critérios relacionais, afetivos e éticos, e ndo necessariamente religiosos. Assim,
oferece melhores condices epistemoldgicas e metodoldgicas para pensar a pluralidade
contemporanea de vivéncias existenciais, evitando tanto o reducionismo biomeédico quanto a
imposicdo simbdlica de uma espiritualidade pretensamente nédo religiosa, mas implicitamente
marcada por essa tradicao.

A nocdo de ressonancia vertical, aplicada a analise de experiéncias profundas de sentido
e conexdo, mostra-se util inclusive no campo da saude, permitindo compreender vivéncias
baseadas em abertura, responsividade e transformacao, sem depender de referenciais prévios.
Essa abordagem contrasta com o uso corrente da espiritualidade nos curriculos médicos no
Brasil, incorporada de forma difusa, com fundamentacéo teorica limitada e predominancia de
perspectivas funcionalistas, religiosas ou biomédicas. Nesses contextos, a espiritualidade tende
a ser tratada como sindnimo, implicito ou explicito, de religiosidade tradicional ou recurso
terapéutico voltado ao bem-estar, sem atengdo a historicidade, ambivaléncia ou diversidade
cultural. As bibliografias analisadas evidenciam escassa interlocu¢do com a producéo critica
das ciéncias sociais e da ciéncia da religido, favorecendo a naturalizacdo de pressupostos

confessionais e 0 apagamento de experiéncias nao religiosas de busca de sentido. Assim, a
112



categoria espiritualidade, como empregada no ensino médico, carece de media¢des conceituais
que permitam diferenciar seus usos, contextos e implicagcdes. A teoria da ressonancia, ao
deslocar o foco da crenca para a relacao, e da instituicdo para a experiéncia, oferece uma chave
mais adequada para compreender a diversidade (ou superdiversidade) contemporanea de
vivéncias existenciais. Essa proposta potencializa o horizonte da sociologia da religido em
direcdo a um paradigma p6s-secular atento a diversidade de modos de vinculagdo com o mundo.
Nesse sentido, a ressonancia vertical se apresenta como alternativa capaz de sustentar analises
criticas e metodologicamente consistentes, evitando a adesdo implicita a discursos normativos
presentes na incorporacao acritica da espiritualidade.

Além disso, esse reposicionamento da sociologia da religido em uma abordagem critica
e pos-secular implica reconhecer que categorias como “espiritualidade” carregam disputas de
sentido e poder, sendo sua presenca em campos como a medicina marcada por reconfiguracdes
de autoridade simbdlica e controle normativo sobre modos de viver, sofrer e buscar sentido.
Nesse contexto, a pesquisa identificou um descompasso entre as praticas pedagogicas de ensino
da espiritualidade na formacdo médica e os debates contemporaneos na sociologia da religido.
A auséncia de referenciais criticos sobre pluralidade, secularizacdo e ambivaléncia simbdlica
contribui para um alinhamento tacito entre formacéo técnica e visao religiosa de mundo. Ao
ignorar perspectivas das ciéncias sociais e da ciéncia da religido, mantém-se uma abordagem
acritica, onde normatividades religiosas permeiam discursos cientificos e préaticas institucionais
sem o devido escrutinio. Essa desconexdo entre teorizacdo critica e pratica formativa
compromete tanto a qualidade da formacdo médica quanto a capacidade de tratar com rigor a
diversidade das experiéncias existenciais no cuidado em salde. A ressonancia vertical, nesse
cenario, surge como recurso para analisar formas de vinculo sem reduzir a experiéncia a
categorias religiosas prévias. Assim, a sociologia da religido pode atuar ndo apenas como
observadora de fenémenos religiosos, mas também como interlocutora critica das formas pelas
quais sujeitos constroem e experimentam sentido no mundo.

Ainda que esta dissertacdo tenha articulado uma analise tedrica e empirica consistente,
é preciso reconhecer seus limites metodoldgicos e conceituais. O recorte das disciplinas
médicas analisadas, embora orientado por critérios de relevancia e diversidade institucional, é
restrito e ndo autoriza generalizacdes amplas sobre a abordagem da espiritualidade na formacéo
médica brasileira. Além disso, muitas universidades utilizam o termo “espiritualidade” de modo
implicito ou pouco sistematizado, o que impde dificuldades adicionais a analise. O foco em

bibliografias e documentos institucionais, embora pertinente, captura apenas parcialmente as
113



praticas pedagdgicas, percepcbes de estudantes e experiéncias concretas, que poderiam ser
aprofundadas por pesquisas futuras de carater etnogréfico ou longitudinal. Do ponto de vista
teorico, ainda que a proposta de uma sociologia da religido pos-secular inspirada na teoria da
ressonancia represente avango metatedrico, a propria teoria requer cautela, ndo sendo
apresentada como marco normativo ou explicativo universal. Criticas apontam sua generalidade
excessiva e limitada capacidade de promover acdo social. Contudo, no contexto especifico de
uma sociologia da religido pos-secular, a ressonancia vertical mostra-se Gtil: sua amplitude
permite abarcar a pluralidade contemporanea de experiéncias existenciais; seu carater nao
dogmaético evita imposi¢des normativas nao discutidas; e seu uso seletivo reforca o valor de
uma analise relacional capaz de captar as formas pelas quais sujeitos se conectam ao mundo,
com ou sem referéncia a categorias religiosas.

Em sintese, esta dissertacdo propds uma critica a categoria espiritualidade “néo
religiosa” e apresentou a teoria da ressonancia como alternativa tedrico-metodoldgica. Embora
a espiritualidade se difunda como termo aparentemente neutro, sua utilizacdo em contextos
cientificos e formativos, especialmente na medicina, reproduz ambivaléncias religiosas e
normativas que comprometem sua precisdo analitica. O que se apresenta como superacao da
religiosidade pode, na prética, atuar como sua reinvencao simbolica, velada por uma linguagem
difusa e pouco problematizada. Nessa perspectiva, a espiritualidade “ndo religiosa” escapa a
critica e distorce o debate sobre as formas contemporaneas de sentido e conexao. A mobilizagédo
do conceito de ressonancia vertical buscou oferecer uma chave conceitual capaz de abarcar a
diversidade de experiéncias existenciais, sem depender da matriz semantica religiosa. O
deslocamento epistemoldgico (da crenga como unidade de anélise para a qualidade da relacdo
entre sujeito e mundo) representa uma contribuicdo a sociologia da religido, permitindo
compreender a experiéncia como espacgo de critica e producdo de sentido. Essa proposta, ainda
em construcdo, indica um campo fértil para repensar as formas de habitar o mundo diante da
aceleracdo, alienacdo e esvaziamento simbolico. Assim, o trabalho mais sugere do que
propriamente formula, uma renovacgédo da metalinguagem na sociologia da religido, fornecendo
elementos para se pensar abordagens mais rigorosas e plurais, que ampliem ou tensionem as
hipbteses aqui apresentadas.

A critica aqui dirigida a categoria espiritualidade “nao religiosa” nao visa desqualificar
experiéncias de sentido, conexdo ou busca existencial, mas reafirmar sua centralidade na vida
contemporanea. No entanto, sua descri¢cdo precisa passar pelo crivo de uma metalinguagem

analitica mais rigorosa, sem condicionamento religioso e menos vulnerdvel a diluicdo
114



conceitual. A proposta de adotar a teoria da ressonancia, especialmente em sua dimenséo
vertical, ndo pretende oferecer solucéo totalizante, mas promover um deslocamento produtivo:
repensar as relacdes entre sujeitos e mundo a partir de categorias mais responsivas a
complexidade atual. Esse movimento implica um desafio metateorico a sociologia da religido,
ainda fortemente vinculada a matrizes teoldgicas, funcionais e ocidentais, e com tendéncia a
tratar a religiosidade como paradigma obrigatorio na analise de formas simbdlicas, mesmo
qguando estas escapam das instituicBes tradicionais ou de sua Orbita conceitual. Ao enfrentar
criticamente seus proprios pressupostos, a disciplina pode se abrir a outras perspectivas,
reconhecendo e analisando formas de producdo de sentido que se desenvolvem fora do campo
gravitacional religioso. N&o se trata de subjetivar ou espiritualizar a sociologia, mas de torna-
la mais atenta aos modos pelos quais 0s sujeitos constroem relac6es significativas, religiosas
ou ndo. Nesse horizonte, a teoria da ressonancia pode ser mobilizada como instrumento critico
e de ampliacdo epistemoldgica, capaz de oferecer uma abordagem analitica mais adequada a

diversificagcdo contemporanea de experiéncias existenciais.

115



REFERENCIAS

Adorno, T. W.; Horkheimer, M. Dialética do esclarecimento. Rio de Janeiro: Zahar, 1985.
Albanese, C. L. American spiritualities: a reader. Bloomington: Indiana University Press, 2001.

Alexander, J. C. Theoretical Logic in Sociology. Vol. 4: The Modern Reconstruction of
Classical Thought. Berkeley: University of California Press, 1983.

Almeida, A. A. de; Cunha, V. F. da; Scorsolini-Comin, F. Demandas e dificuldades
relacionadas a dimensdo da religiosidade/espiritualidade no cuidado em enfermagem
oncoldgica. Revista Interacdes, v. 18, n. 02, e182d04, p. 01-17, 2023. DOI: 10.5752/P.1983-
2478.2023v18n2e182d04.

Almeida, R. de; Montero, P. Transito religioso no Brasil. S&o Paulo em Perspectiva, Sdo Paulo,
v. 15, n. 3, p. 92-101, 2001.

Alves, R. A. A volta do sagrado: os caminhos da sociologia da religido no Brasil. In: Monteiro,
D. T. et al. Religido e Sociedade. Rio de Janeiro: Civilizacdo Brasileira, 1978. (Religido e
Sociedade; n. 3)

Ammerman, N. T. Spiritual but not religious? Beyond binary choices in the study of religion.
Journal for the Scientific Study of Religion, v. 52, p. 258-278, 2013. DOI: 10.1111/jssr.12024.

Ammerman, N.T. Sacred stories, spiritual tribes: finding religion in everyday life. Oxford:
Oxford University Press, 2014.

Ammerman, N. T. (ed.). Everyday religion: observing modern religious lives. Oxford: Oxford
University Press, 2007.

Anderson, A. The moral and political challenges of Hartmut Rosa’s theory of resonance. The
Journal of Chinese Sociology, v. 10, n. 6, p. 1-13, 2023. https://doi.org/10.1186/s40711-023-
00182-9

Andrés, R. R. Mapping the growth of the nones in Spain: dynamics, diversity, and the porous
boundaries of non-religion in the postsecular age. Religions, v. 16, n. 417, p. 1-25, 2025.
https://doi.org/10.3390/rel16040417.

Andrés, R. R. Sociologia de las religiones: una aproximacién desde los manuales de la
disciplina. Estudios Socioldgicos de el Colegio de Meéxico, v. 42, p. 1-10, 2023.
https://doi.org/10.24201/es.2024v42.62166

Aquino, T. A. A. de. Religido, espiritualidade e satde: um olhar da logoterapia. Horizonte, v.
19, n. 60, p. 1041-1056, 2021. DOI: 10.5752/P.2175-5841.2021v19n60p1041.

Baldacchino, D.; Draper, P. Spiritual coping strategies: a review of the nursing research
literature. Journal of Advanced Nursing, v. 34, n. 6, p. 833-841, 2001. DOI: 10.1046/j.1365-
2648.2001.01814.x.

Barbosa, D. J. et al. Além das crencas religiosas: cuidado espiritual e contribuicGes da
enfermagem para individuos sem religido. Rever: Revista de Estudos da Religido, v. 24, n. 3, p.
361-368, 2024. DOI: https://doi.org/10.23925/1677-1222.2024v0l24i3a24

116


https://doi.org/10.1186/s40711-023-00182-9
https://doi.org/10.1186/s40711-023-00182-9
https://doi.org/10.24201/es.2024v42.e2166
https://doi.org/10.23925/1677-1222.2024vol24i3a24

Barrett, J. L. Exploring the natural foundations of religion. Trends in Cognitive
Sciences, v. 4, n.1, 2000, p. 29-34.

Beckford, J. A. Social theory and religion. Cambridge: Cambridge University Press, 2003.

Bender, C. Religion and spirituality: history, discourse, measurement. Social Science Research
Council. Forum: The Religious Engagements of American Undergraduates, 2007.
http://religion.ssrc.org/reforum/

Bender, C. The New Metaphysicals: spirituality and the american religious imagination.
Chicago: University of Chicago Press, 2010.

Berger, P. L. A dessecularizacdo do mundo: uma visdo geral. Religido e Sociedade, v. 21, n. 1,
p. 9-24, 2000.

Berger, P. L. O dossel sagrado: elementos para uma teoria socioldgica da religido. Sdo Paulo:
Paulus, 1985.

Berger, P. L. O imperativo herético: possibilidades contemporaneas da afirmacéo religiosa.
Petrépolis, RJ: Vozes, 2017a.

Berger, P. L. Os mdultiplos altares da modernidade: rumo a um paradigma da religido numa
época pluralista. Petropolis, RJ: Vozes, 2017b.

Berger, P. L. The desecularization of the world: resurgent religion and world politics.
Washington: Ethics and Public Policy Center, 1999.

Berger, P. L.; Luckmann, T. Modernidade, pluralismo e crise de sentido: a orientacdo do
homem moderno. 3. ed. Petropolis, RJ: Vozes, 2012.

Berger, P. L. The sacred canopy: elements of a sociological theory of religion. Garden City,
NY: Doubleday, 1967.

Bermejo, J. C. Espiritualidad y salud. Horizonte, v. 19, n. 60, p. 1202-1241, 2021. DOI:
10.5752/P.2175-5841.2021v19n60p1202.

Besant, Annie. Mysticism. London: Theosophical Publishing Society, 1941 [1914].

Bezerra, G. A. F. et al. Espiritualidade e religiosidade na atencao primaria a satde: uma revisdo
integrativa da literatura. Revista Eletronica Acervo Saude, v. 15, n. 5, p. 1-8, 2022.

Bibby, R. Resilient gods: being pro-religion, low religious, or no religious in Canada.
Vancouver: UBC Press, 2017.

Bibby, R. So you think you are religious, or spiritual but not religious: so what? In: Gareau, P.;
et al (eds.). Youth, Religion, and Identity in a Globalizing Context. Boston, MA: Brill, 2019. p.
53-65.

Borges, L. M.; Malagris, L. E. N.; de Freitas, M. H. Chronic illness, religiosity, and spirituality
in Brazil: health professionals’ perceptions and guidelines. Int J Lat Am Relig 6, p. 148-170,
2022. https://doi.org/10.1007/s41603-022-00177-3

Boudon, R. Le juste et le vrai. Etudes sur I'objectivité des valeurs et de la connaissance. Paris:
Fayard, 1995.

Bouma, G. et al. Religious diversity through a super-diversity lens: national, sub-regional and
socio-economic religious diversities in Melbourne. Journal of Sociology, v. 58, n. 1, p. 7-25,
2022. https://doi.org/10.1177/14407833211011256

Bourdieu, P. O poder simbdlico. 11. ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2007.
117



https://doi.org/10.1007/s41603-022-00177-3
https://doi.org/10.1177/14407833211011256

Boyer, P. Religion explained: the evolutionary origins of religious thought. London: William
Heinnemann, 2001.

Bravo Vega, F. ‘No-religion’ y ‘religiosidad liminal’: propuestas investigativas para el estudio
de la desafeccion religiosa institucional en América Latina. ’Ilu. Revista de Ciencias de Las
Religiones, v. 29, 2024: e90731.

Bruce, S. God is dead: secularization in the West. Cornwall: Blackwell Publishing, 2002.

Bruce, S. Secularization: in defence of an unfashionable theory. Oxford: Oxford University
Press, 2011.

Bruce, S. The secular beats the spiritual: the westernization of the easternization of the west.
Oxford: Oxford University Press, 2017.

Brum, A. Uma espiritualidade biopolitica? Etnografia entre freiras, criancas e adolescentes
portadores de HIV/Aids. Religido e Sociedade, v. 40, n. 3, p. 121-142, 2020. DOI:
http://dx.doi.org/10.1590/0100-85872020v40n3cap05

Bullivant, S. et al. 2019. Understanding Unbelief. Atheists and Agnostics Around the World.
Interim Findings from 2019 Research in Brazil, China, Denmark, Japan, the United Kingdom,
and the United States. https://kar.kent.ac.uk/78815/

Calvani, C. E. B. Espiritualidades ndo religiosas: desafios conceituais. Horizonte: Revista de
Estudos de Teologia e Ciéncias da Religido, v. 12, n. 35, p. 658-687, 2014.

Campos, L. S. Teatro, templo e mercado: organizacdo e marketing de um empreendimento
neopentecostal. Petrépolis: Vozes; Sdo Bernardo do Campo: IEPG, 1997.

Camus, A. O mito de Sisifo. 8 ed. Rio de Janeiro: Record, 2010.
Casanova, J. Public religions in the modern world. Chicago: University of Chicago Press, 1994.

Chantepie de la Saussaye, P. D. Manual of the science of religion. Translated from the German
by Beatrice Colyer-Fergusson (Née Max Mauller). V. I. London; New York: Longmans, Green,
and Co., 1891.

Chartier, R. A ordem dos livros: leitores, autores e bibliotecas na Europa entre os séculos X1V
e XVIII. 2. ed. Brasilia: Editora Universidade de Brasilia, 1998.

Chesterton, G. K. Orthodoxy. London: Fontana, 1961 [1908].

Christoffersen, M. G.; Gregersen, N. H. Resonance, risk, and religion: Gerd Theissen and
Hartmut Rosa on religious resonance. Philosophy, Theology and the Sciences, v. 6, n. 1, p. 6—
32, 20109.

Cipriani, R. Manual de sociologia da religido. S&o Paulo: Paulus, 2007.

Clarke, P. B. Introduction: Towards a More Organic Understanding of Religion within a Global
Framework. In: Clarke, P. B. (Ed.). The Oxford Handbook of the Sociology of Religion. Oxford:
Oxford University Press, 2011.

Coleman 111, T. J.; Silver, C. F.; Holcombe, J. Focusing on horizontal transcendence: much
more than a “non-belief”. Essays in the Philosophy of Humanism, v. 21, n. 2, p. 1-18, 2013.

Comte-Sponville, A. El alma del ateismo. Barcelona: Paidos, 2006.
Comte-Sponville, A. O espirito do ateismo: introdugdo a uma espiritualidade sem Deus. Sao
Paulo: WMF Martins Fontes, 2007.

118


http://dx.doi.org/10.1590/0100-85872020v40n3cap05

Corbi, M. Hacia uma espiritualidad laica: sin creencias, sin religiones, sin dioses. Barcelona:
Herder, 2007.

Corbi, M. Para uma espiritualidade leiga: sem crengas, sem religides, sem deuses. Séo Paulo:
Paulus, 2010.

Corbi, M. Religion sin religion. Madrid: PPC, 1996.

Corbi, M. Una espiritualidad no religiosa desde de la tradicion Cristiana. Horizonte, v. 12, n.
35, p. 688-715, 2014.

Corbi, M.; Costa, M. A luz refletida nos sem religido: entrevista com o prof. Maria Corbi.
Caminhos, v. 20, n. 3, p. 530-544, 2022. DOI: 10.18224/cam.v20i3.12629.

Cordovil, D. A alteridade como expressdo de uma espiritualidade ndo religiosa na arte dos
séculos XX e XXI. Caminhos, v. 20, n. 3, p. 407-425, 2022.

Crowley, V. Standing up to be counted: understanding Pagan responses to the 2011 British
censuses, Religion, v. 44, n. 3, p. 483-501, 2014.DOI: 10.1080/0048721X.2014.903640

Davie, G. Sociologia de la religion. Madrid: Akal, 2011.

Dias, D. J.; Valente, T. C. de O.; Cavalcanti, A. P. R. Crencas sobre “cura espiritual” entre
estudantes e professores de medicina: um estudo qualitativo. Rever: Revista de Estudos da
Religido, v. 20, n. 3, 2020. DOI: https://doi.org/10.23925/1677-1222.2020v0l20i3a13.

Durkheim, E. As formas elementares da vida religiosa: o sistema totémico na Australia. S&o
Paulo: Martins Fontes, 1996.

Durkheim, E. Les formes élémentaires de la vie religieuse: le systéme totémique en Australie.
Paris, Librairie Félix Alcan, 1912.

Dworkin, R. Religion without God. Harvard University Press: Cambridge, MA, 2013.

Dyson, J.; Cobb, M.; Forman, D. The meaning of spirituality: a literature review. Journal of
Advanced Nursing, v. 26, p. 1183-1188, 1997. DOI: 10.1046/].1365-2648.1997.00446.X.

Ecco, C.; Lemos, C. T. Os crentes sem religido e a busca de sentido. Revista Caminhos - Revista
de Ciéncias da Religido, Goiania, Brasil, v. 20, n. 3, p. 335-353, 2022. DOI:
10.18224/cam.v20i3.12678.

Edgell, P. A cultural Sociology of Religion: new directions. Annual Review of Sociology, 38:
p. 247-265, 2012.

Egg-Serra, A. P.; Holanda, A. F. Nocdes de espiritualidade e religiosidade para estudantes de
psicologia: uma analise fenomenoldgica. Revista InteracOes, v. 18, n. 02, €182d08, p. 01-25,
2023. DOI: 10.5752/P.1983-2478.2023v18n2e182d08.

Eisenstadt, S. N. Multiple Modernities. Daedalus, v. 129, n. 1, p. 1-29, 2000.

Engler, S. Teoria da religido norte-americana: alguns debates recentes. Rever, v. 4, n. 4, p. 27-
42, 2004.

Fernandes, R. et al. Novo nascimento: os evangélicos em casa, na politica e na igreja. Rio de
Janeiro, Mauad, 1998.

Ferry, L. A revolucédo do amor: por uma espiritualidade laica. Rio de Janeiro: Objetiva, 2012.

Figueiredo, N. A ciéncia da religido na encruzilhada: desafios metodologicos para uma
epistemologia cientificamente estabelecida. Revista Interagdes, v. 20, n. 1, 2025 (no prelo).

119


https://doi.org/10.23925/1677-1222.2020vol20i3a13

Figueiredo, N. Descontextualizac@es e a funcéo critica da Ciéncia da Religido (Férum). Rever,
v. 20, n. 3, p. 303-307, 2020

Figueiredo, N. Religido como objeto cientifico a partir de uma abordagem definicional.
Reflexao, v. 48, p. 1-27, 2023.

Figueiredo, N. Religido como objeto de ciéncia: a ideia de uma disciplina epistemologicamente
autdbnoma a partir de uma abordagem definicional. 2022. 299 p. Tese (Doutorado em Ciéncias
das Religides) — Universidade Federal da Paraiba, Jodo Pessoa, 2022.

Figueiredo, N. Ressonéncia e espiritualidade como designador do n&o religioso: uma analise
conceitual da busca por significado na perspectiva de Hartmut Rosa. PLURA, Revista de
Estudos de Religido, v. 15, n. 3, p. 149-180, 2024.

Firth, R. Problem and assumption in an anthropological study of religions. The
Journal of the Royal Anthropological Institute, v. 89, n. 2, 1959, p. 129-148.

Fisher, J. The four domains model: connecting spirituality, health and well-being. Religion, v.
2, p. 17-28, 2011. DOI: 10.3390/rel2010017.

Freitas, M. H. Espiritualidade e satde: das conexdes originais aos esforcos de seu resgate na
contemporaneidade. Revista Interagdes, v. 11, n. 20, p. 3-8, 2016.

Frigerio, A. ¢Por qué no podemos ver la diversidad religiosa?: cuestionando el paradigma
catolico-céntrico en el estudio de la religion en Latinoamérica. Cultura Y Representaciones
Sociales, v. 12, n. 24, p. 51-95, 2018.

Fuller, R. C. Spiritual but Not Religious: understanding unchurched America. Oxford: Oxford
University Press, 2001.

Gab, S. Spirituality without religion. In: Gab, S.; Reisinger, D. (Hg. /Eds.). Philosophie der
spiritualitat / Philosophy of spirituality. Auflage, zweisprachige Ausgabe. Berlin: Schwabe
Verlag GmbH, 2024. p. 115-131.

Geertz, C. Religion as a cultural system. In: BANTON, Michael (org.).
Anthropological approaches to the study of religion. London; New York: Routledge, 2004
[1966], p. 1-46.

Genette, G. Paratextos editoriais. Sao Paulo: Atelié, 2009.

Giumbelli, E.; Toniol, R. Espiritualidade em perspectiva: debates e aproximac6es do tema pelas
Ciéncias Sociais. Religido e Sociedade, v. 40, n. 3, p. 11-19, 2020.

Giumbelli, E. Religides no Brasil dos anos 1950: processos de modernizacdo e configuracoes
da pluralidade. Plura — Revista de Estudos de Religido, Sao Paulo, v. 3, n. 1, p. 79-96, 2012.

Giumbelli, E. The Problem of Secularism and Religious Regulation: Anthropological
Perspectives. Religion and Society: Advances in Research, v. 4, p. 93-108, 2013.
https://doi.org/10.3167/arrs.2013.040106

Goethe, J. W. von. As afinidades eletivas. Traducdo de Marcia F. Xavier Lopes. Sdo Paulo:
Penguin & Companhia das Letras, 2014 [1809].

Gregersen, N. H. Resonance: from physics to theology. In: Runehov, A., Fuller, M. (eds)
Science, religion, the humanities and hope. Issues in science and religion: publications of the
European Society for the Study of Science and Theology, vol 8. Springer, Cham, 2024.
https://doi.org/10.1007/978-3-031-52292-5_2

120


https://doi.org/10.3167/arrs.2013.040106
https://doi.org/10.1007/978-3-031-52292-5_2

Groeschel, K. et al. Espiritualidade e satde mental em pacientes no pos-cirdargico oncologico
em hospital do nordeste brasileiro. Revista Interacées, v. 18, n. 02, e182d07, p. 01-21, 2023.
DOI: 10.5752/P.1983-2478.2022v18n2e182d07.

Guerriero, S. A falsa dicotomia religido e espiritualidade: instituicdo versus experiéncia
individual ou dois lados de uma mesma moeda. Caminhos, v. 22, n. 2, p. 295-307, 2024.

Guerriero, S. Até onde vai a religido: um estudo do elemento religioso nos movimentos da Nova
Era. Horizonte, v. 12, n. 35, p. 902-931, 2014. DOI — 10.5752/P.2175-5841.2014v12n35p902.

Guerriero, S. Nova Era: uma manifestacdo de fé da contemporaneidade. Horizonte, v. 5, n. 9,
p. 97-105, 2006.

Guerriero, S. et al. Concepcbes de salde, cura e doenca no ethos Nova Era: um estudo piloto
entre terapeutas holisticos de Sao Paulo e Florianopolis. Revista Caminhos, v. 18, n. 1, p. 106—
119, 2020. DOI: 10.18224/cam.v18i1.7774.

Habermas. J. Teoria do agir comunicativo: racionalidade da acdo e racionalizacdo social. Vol.
I. S&o Paulo: WMF Martins Fontes, 2012.

Habermas. J. Teoria do agir comunicativo: sobre a critica da razdo funcionalista. Vol. Il. Séo
Paulo: WMF Martins Fontes, 2012,

Hégglund, M. This life. Secular faith and spiritual freedom. Anchor: New York 2019.

Halafoff, A.; Singleton, A.; Fitzpatrick, R. Spiritual complexity in Australia: wellbeing and
risks. Social Compass, V. 70, n. 2, p. 243-262, 2023:
https://doi.org/10.1177/00377686231162005

Halafoff, A. et al. Complex, critical and caring: young people’s diverse religious, spiritual and
non-religious worldviews in Australia and Canada. Religions, v. 11, n. 4, p. 1-12, 2020.
https://doi.org/10.3390/rel11040166

Hanegraaff, W. J. Defining religion in spite of history. In: Platvoet, J. G.; Molendijk, A. L.
(org.). The pragmatics of defining religion: contexts, concepts and contests. Leiden and Boston,
MA: Brill, 1999. p. 337-378.

Hanegraaff, W. J. New Age Movement. In: JONES, L. Encyclopedia of Religion. Vol. 10. New
York: Thomson Gale, 2005, p. 6495-6500.

Hanegraaff, W. J. New Age religion and Western culture: esotericism in the mirror of secular
thought. Leiden: Brill, 1996.

Hanegraaff, W. J. Defining religion in spite of history. In: PLATVOET, Jan G;
Molendijk, Arie L. (org.). The pragmatics of defining religion: contexts, concepts and
contests. Leiden and Boston, MA: Brill, 1999. p. 337-378.

Harris, K. A.; Howell, D. S.; Spurgeon, D. W. Faith concepts in psychology: Three 30-year
definitional content analyses. Psychology of Religion and Spirituality, v. 10, p. 1-29, 2018.

Harris, S. Despertar: um guia para a espiritualidade sem religido. S&do Paulo: Companhia das
Letras, 2015.

Harvey, G. Animism: contemporary perspective. In: Taylor, Bron (ed.). The Encyclopedia of
Religion and Nature. Vol. 1. New York: Continuum, 2005. p. 81.

Heelas, P. The New Age Movement: religion, culture and society in the age of postmodernity.
Cambridge, MA: Blackwell, 1996.

121


https://doi.org/10.1177/00377686231162005
https://doi.org/10.3390/rel11040166

Heelas, P.; Woodhead, L. The Spiritual Revolution: why religion is giving way to spirituality.
Malden: Blackwell, 2005.

Held, D. Introduction to Critical Theory: Horkheimer to Habermas. 2. Ed. Cambridge: Polity
Press, 1990.

Highfield, M. E. F. Spiritual and religious care. In: Fulmer, T. T.; Foreman, M. D.; Walker, M.
K. (Eds.). Critical care nursing of the elderly. New Yourk: Springer, 2001. p. 326-352.

Hill, P. C. et al. Conceptualizing religion and spirituality: Points of commonality, points of
departure. Journal for the Theory of Social Behaviour, v. 30, p. 51-77, 2000.

Hlavajova, M.; Lutticken, S.; Winder, J. The return of religion and other myths: a critical reader
in contemporary art. Post Editions/BAK, 20009.

Honneth, A. Luta por reconhecimento: a gramatica moral dos conflitos sociais. Sdo Paulo: Ed
34, 2003.

Horkheimer, M. Eclipse da razdo. Sdo Paulo: Editora Unesp, 2015.

Horton, R. A definition of religion and its uses. The Journal of the Royal
Anthropological Institute, v. 90, n. 2, 1960, p. 201-226.

Houtman, D.; Aupers, S. The spiritual turn and the decline of tradition: the spread of post-
Christian spirituality in 14 Western countries, 1981-2000. Journal for the Scientific Study of
Religion, v. 46, p. 305-320, 2007. DOI: 10.1111/].1468-5906.2007.00360.X.

Jay, M. A imaginacdo dialética: histéria da Escola de Frankfurt e do Instituto de Pesquisas
Sociais, 1923-1950. Rio de Janeiro: Contraponto, 2008.

Jeffries, S. Grande Hotel Abismo: a Escola de Frankfurt e seus personagens. Sdo Paulo:
Companhia das Letras, 2018.

Jobin, G. Santé, bien-étre et spiritualité: une evaluation critique. Interagdes, v. 11, n. 20, p. 31-
47, 2017.

Koenig, H. G. Medicina, religido e saude: o encontro da ciéncia e da espiritualidade. Porto
Alegre: L&PM, 2012,

Kossar Furtado, K. Religiosidade, seguimento e despertar da consciéncia para sannyasins do
Osho. Revista Caminhos, v. 20, n. 3, p. 452-475, 2022. DOI: 10.18224/cam.v20i3.12750.

Krippendorff, K. Content analysis: an introduction to its methodology. 2. ed. Thousand Oaks:
Sage Publications, 2004.

Lacroix, A. Prefacio. In: Rosa, Hartmut. Remedio a la aceleracion: ensayos sobre la resonancia.
Barcelona: NED Edic6es, 2019. p. 9-23.

LATINOBAROMETRO CORPORATION. La religion en Chile y América Latina. Santiago
do Chile: Corporacién Latinobarémetro, 2017. https://www.latinobarometro.org.

Lawson, E. T.; MCCAULEY, R. N. Rethinking religion: connecting cognition and culture.
Cambridge: Cambridge University Press, 1990.

Leandro, P. de. A alma como problema publico: espiritualidade e satde no contexto dos EUA.
Religido e Sociedade, v. 40, n. 3, p. 95-119, 2020. DOI: http://dx.doi.org/10.1590/0100-
85872020v40n3cap04

122


https://www.latinobarometro.org/
http://dx.doi.org/10.1590/0100-85872020v40n3cap04
http://dx.doi.org/10.1590/0100-85872020v40n3cap04

Lee, L. Research note: talking about a revolution: terminology for the new field of Non-religion
Studies. Journal of Contemporary Religion, v. 27, n. 1, p. 129-139, 2012. DOI:
10.1080/13537903.2012.642742

Lee, L. Secular or nonreligious? Investigating and interpreting generic ‘not religious’ categories
and populations. Religion, v. 44, n. 3, p. 466-482, 2014. DOI: 10.1080/0048721X.2014.904035

Leite, A. L. P.; Stern, F. L.; Guerriero, S. Espiritualidade e saude: polissemia, fragilidades e
riscos do conceito. Horizonte, v. 19, n. 60, p. 1015-1040, 2021.

Lerner, L. Introduction. Special section on contemporary art and religion. Religion and the Arts,
v 17, pp. 1-19, 2013.

Luckmann, T. The invisible religion: the problem of religion in modern society. New York;
London: Macmillan, 1967.

Luhmann, N. Social Systems. Stanford: Stanford University Press, 1995.

Macdonald, M. N. Spirituality. In: JONES, L. Encyclopedia of Religion. Vol. 13. New York:
Thomson Gale, 2005, p. 8718-8721.

Maingueneau, D. Andlise de textos de comunicacao. 3. ed. Sdo Paulo: Cortez, 2004.

Mariano, R. Mudangas no campo religioso brasileiro no Censo 2010. Debates do NER, Porto
Alegre, n. 24, p. 119-137, 2013.

McCutcheon, R. T. Critics not caretakers: redescribing the public study of religion. New York,
State University of New York Press, 2001.

McGuire, M. Lived religion: faith and practice in everyday life. New York: Oxford University
Press, 2008.

Miner-Williams, D. Putting a puzzle together: making spirituality meaningful for nursing using
an evolving theoretical framework. Journal of Clinical Nursing, v. 15, p. 811-821, 2006. DOI:
10.1111/j.1365-2702.2006.01351.x.

Monico, L. Religido, espiritualidade e satde: fungdes, convivéncias e implicacdes. Horizonte,
v. 19, n. 60, p. 951-977, 2021. DOI: 10.5752/P.2175-5841.2021v19n60p951.

Monteiro, D. D. et al. Espiritualidade/religiosidade e saide mental no brasil: uma revisao.
Boletim - Academia Paulista de Psicologia, v. 40, n. 98, p. 129-139, 2020.
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1415-711X2020000100014.

Montero, P. Controvérsias religiosas e esfera publica: repensando as religides como discurso.
Religido e Sociedade, v. 32, n. 1, p. 167-183, 2012.

Montero, P. Religido, pluralismo e esfera publica no Brasil. Novos Estudos CEBRAP, n. 74, p.
47-66, 2006.

Montero, P. Secularizagdo e espaco publico: a reinvencdo do pluralismo religioso no Brasil.
Etnogréfica, Lisboa, v. 13, n. 1, p. 7-16, 2009. https://doi.org/10.4000/etnografica.1195.

Miller, F. M. Lectures on the origin and growth of religion as illustrated by the religions of
India. Delivered in the Chapter House, Westminster Abbey. April, May, and June, 1878.
London, Longmans, Green, and Co; Williams and Norgate, 1878.

Miller, F. M. Natural religion. The Gifford Lectures delivered before the University of
Glasgow, in 1888. London; New York: Longmans, Green, and Co, 1889.

123


http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1415-711X2020000100014
https://doi.org/10.4000/etnografica.1195

Miiller, F. M. Lectures on the Science of Religion. First lecture. Delivered at the Royal
Institution, February 19, 1870. In: FROUDE, J. A. (ed.). Fraser’s Magazine. New Series. V. I.
January to June 1870. London: Longmans, 1870. p. 444-455.

Nietzsche, F. Além do bem e do mal ou preltdio a uma filosofia do futuro. Curitiba: Hemus,
2001.

Oman, D. Defining religion and spirituality. In: Paloutzian; R. F.; Park, C. L. (eds.). Handbook
of the Psychology of Religion and Spirituality. 2. ed. New York: The Guilford Press, 2013.

Onfray, M. A poténcia de existir: manifesto hedonista. Sdo Paulo: WMF Martins Fontes, 2010.
Onfray, M. Tratado de ateologia: fisica da metafisica. Sdo Paulo: WMF Martins Fontes, 2014.

Paley, J. Spirituality in health care. In: Schramme, T; Edwards, S. (org.). Handbook of the
philosophy of medicine. Dordrecht: Springer, 2017. p. 503-527.

Paley, J. Why the cognitive science of religion cannot rescue ‘spiritual care’. Nursing
Philosophy, n. 16, p. 213-225, 2015.

Pargament, K. I. Spiritually integrated psychotherapy. New York: Guilford Press, 2007.
Pargament, K. I. The psychology of religion and coping. New York: Guilford Press, 1997.

Patricio, A. C. de A.; Cristino, A. C. C.; Aquino, T. A. A. de. Espiritualidade e religiosidade na
salide de pacientes oncologicos sob a ética das Ciéncias das Religides: uma revisdo de escopo.
Revista InteragBes, v. 18, n. 02, e182d02, p. 01-21, 2023. DOI: 10.5752/P.1983-
2478.2023v18n2e182d02.

Peters, G. Da jaula de ferro a roda do hamster (1): notas de uma aula sobre Hartmut Rosa,
aceleracdo social e sofrimento psiquico. Blog do Labemus, 2023. [Publicado em 14 de fevereiro
de 2023]. https://blogdolabemus.com/2023/02/14/harmutrosaeaceleracaoswocial

PEW RESEARCH CENTER. Religion in Latin America: Widespread change in a historically
Catholic region. Washington, D.C., 13 nov. 2014.
https://www.pewresearch.org/religion/2014/11/13/religion-in-latin-america/.

Pierucci, A. F.; Prandi, R. Religious diversity in Brazil: number and perspectives in a
sociological evaluation. International Sociology, v. 15, n.4, p. 629-639, 2000.

Pierucci, A. F. De olho na modernidade religiosa. Tempo Social: Revista de Sociologia da USP,
v. 20, n. 2, p. 9-16, 2008.

Pierucci, A. F. Reencantamento e dessacralizacéo: a propésito do autoengano em sociologia da
religido. Novos Estudos CEBRAP, n. 49, p. 99-119, nov. 1997.

Pierucci, A. F. Secularizacéo e declinio do catolicismo: um debate. In: S4 Martino, Luis Mauro;
Souza, Beatriz Muniz de (Org.). Sociologia da religido e mudanga social. Sdo Paulo: Paulus,
2004. p. 13-21.

Pierucci, A. F. Secularizagdo em Max Weber: da contemporénea serventia de voltarmos a
acessar aquele velho sentido. Revista Brasileira de Ciéncias Sociais, v. 13, n. 37, p. 45-62,
1998.

Pierucci, A. F. de O. Sociologia da religido: 4rea impuramente académica. O que ler na ciéncia
social brasileira (1970-1995). Sdo Paulo: Sumaré/ANPOCS/CAPES, 1999.

Pimenta, F. de C. R.; Candido, V. C. A Espiritualidade nas Praticas Integrativas e
Complementares em Saude — Que espiritualidade? Poliética, v. 12, n. 2, p. 289-304, 2024.

124


https://www.pewresearch.org/religion/2014/11/13/religion-in-latin-america/

Prandi, R. Religido paga, converséo e servi¢o. Novos Estudos. Sdo Paulo, Cebrap, n.45, jun.
1996.

Prandi, R.; Santos, R. W. Mudanca religiosa na sociedade secularizada: o Brasil 50 anos ap0s
o Concilio Vaticano Il. Contemporénea, v. 5, n. 2 p. 351-379, 2015.

Quack, J. Outline of a relational approach to ‘nonreligion’. Method & Theory in the Study of
Religion, v. 26, n. 4/5, 2014, p. 439-469.

Quack, J. Was ist ‘nichtreligion’? Feldtheoretische argumente fiir ein relationales verstdndnis
eines eigenstdndigen forschungsgebietes. In: Antes, P.; Fuhrding, S. (eds.). Sakularitat in
religionswissenschaftlicher perspektive. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht UP, 2013. p. 87—
107.

Quack, J.; Schuh, C. Conceptualising religious indifferences in relation to religion and
nonreligion. In: Quack, J.; Schuh, C. (eds.). Religious Indifference: New perspectives from
studies on secularization and nonreligion. Springer, Cham, 2017. p. 1-23.
https://doi.org/10.1007/978-3-319-48476-1 1

Quintana, O.; Combalia, X. C. Resonance: the final dissolution of religions or the last stage of
secularization. Religions, 14: 689, 2023. https://doi.org/10.3390/rel14060689

Reisinger, D. Defining spirituality in philosophy: on terminological legacy, the difficulty of a
philosophical definition and the advantages of a definition based on “meaning” in the ordinary
sense of the word. In: Gab, S.; Reisinger, D. (Hg. /Eds.). Philosophie der spiritualitat /
Philosophy of spirituality. Auflage, zweisprachige Ausgabe. Berlin: Schwabe Verlag GmbH,
2024. p. 9-27.

Ribeiro, F. A. S.; Campos, F. V. de O. Senso religioso contemporaneo e os sem religido: uma
provocacao a partir de Emanuel Lévinas. Caminhos, v. 12, n. 2, p. 312-331, 2014.

Ribeiro, J. C. Sem-religido no Brasil: dois estranhos sob o guarda-chuva. Cadernos IHU ideias,
v. 11, n. 198, p. 3-12, 2013.

Riesebrodt, M. The promise of salvation: a theory of religion. Chicago; London:
University of Chicago Press, 2010.

Ritz, C. D. A. ContribuicGes de pessoas sem religido com crenca sobre espiritualidade e religido.
Revista Reflexus, V. 17, n. 2, p. 321-336, 2023. DOl:
https://doi.org/10.20890/reflexus.v17i2.2791.

Ritz, C. D. A.; Senra, F. Pessoas sem religido com crengas: consideracdes sobre o fendbmeno
religioso dos sem religido. Revista Caminhos, v. 20, n. 3, p. 316-334, 2022. DOI:
10.18224/cam.v20i3.12778.

Rodrigues, F. L. O Rock e a espiritualidade ndo religiosa na socializagcdo dos/as roqueiros/as
sem religido. Revista Reflexus, v. 17, n. 2, p. 337-352, 2023. DOIL:
https://doi.org/10.20890/reflexus.v17i2.2789.

Roehlkepartain, E. C. et al. Spiritual development in childhood and adolescence: moving to the
scientific mainstream. In: Roehlkepartain, E. C.; et al. (Eds.). The handbook of spiritual
development in childhood and adolescence. Thousand Oaks, CA: Sage, 2006. p. 1-15.

Rosa, H. Aceleracéo e alienagdo: por uma teoria critica da temporalidade tardomoderna.
Petropolis, RJ: Vozes, 2022.

125


https://doi.org/10.3390/rel14060689
https://doi.org/10.20890/reflexus.v17i2.2791
https://doi.org/10.20890/reflexus.v17i2.2789

Rosa, H. Aceleracgdo: a transformacdo das estruturas temporais na Modernidade. S&o Paulo:
Editora Unesp, 2019a.

Rosa, H. Beschleunigung und Entfremdung. Entwurf einer kritischen Theorie spatmoderner
Zeitlichkeit. Belin: Suhrkamp, 2013.

Rosa, H. Beschleunigung: die veranderung der zeitstrukturen in der Moderne. Frankfurt am
Main: Suhrkamp, 2005.

Rosa, H. Lo indisponible. Barcelona: Herder Editorial, 2020b.

Rosa, H. Remede a I'accélération. Impressions d'un voyage en Chine et autres textes sur la
résonance. Paris: Philosophie Magazine Editeur, 2018.

Rosa, H. Resonancia: una sociologia de la relacion con el mundo. Buenos Aries: Katz Editores,
2019d.

Rosa, H. Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2016.
Rosa, H. The uncontrollability of the world. Cambridge: Polity Press, 2020a.
Rosa, H. Unverfligbarkeit. Wien: Residenz Verlag, 2019b.

Rosa, H. Remedio a la aceleracion: ensayos sobre la resonancia. Barcelona: NED Edicdes,
2019c.

Rossato, K., et al. Religiosidade/ espiritualidade: analise das tendéncias em teses e dissertacoes
da enfermagem brasileira. Rev. Enferm Atual In Derme, 2023, v. 97, n. 4. e023239.
https://doi.org/10.31011/reaid-2023-v.97-n.4-art.1861.

Santos, M. F. O. dos; Santos, D. F. O. dos; Falcdo, R. P. de A. O lugar da
espiritualidade/religiosidade na préatica de estudantes de medicina. Revista Religare, v.21, p. 1-
19, 2024, e211an07.

Saucier, G. Isms and the structure of social attitudes. Journal of Personality and Social
Psychology, v. 78, p. 366-385, 2000. DOI: 10.1037/0022-3514.78.2.366.

Saucier, G. Isms dimensions: toward a more comprehensive and integrative model of belief-
system components. Journal of Personality and Social Psychology, v. 104, p. 921-939, 2013.
DOI: 10.1037/a0031968.

Schiermer, B. Aceleracao e ressonancia: entrevista com Hartmut Rosa. Trad. Alberto Luis
Cordeiro de Farias. Blog do Labemus, 2019. [Publicado em 8 de abril de 2019].
https://blogdolabemus.com/2019/04/08/aceleracao-e-ressonancia-entrevista-comharmut-rosa-
por-bjorn-schiermer

Seman, Pablo. Vivir la fe: entre el barrio y el mundo. Buenos Aires: Siglo Veintiuno Editores,
2021.

Senra, F. A. Sem religido: um tema para investigacdo. Revista InteracGes, v. 17, n. 1, p. 8-13,
2022.

Senra, F. A.; Carvalho, I. F de; Vieira, J. A. Os sem-religido. Espacializacdo e vozes de uma
transformacdo. Caderno de Geografia, v. 30, n. 61, 2020. DOI: 10.5752/p.2318-
2962.2020v30n61p480.

Sigurdsson, G.; D’Ambrosio, P. J. Ritualized world relations: a Confucian critique of Rosa’s
limitations on resonance. The Journal of Chinese Sociology, v. 10, n. 4, p. 1-19, 2023.
https://doi.org/10.1186/s40711-023-00184-7

126



https://doi.org/10.31011/reaid-2023-v.97-n.4-art.1861
https://blogdolabemus.com/2019/04/08/aceleracao-e-ressonancia-entrevista-comharmut-rosa-por-bjorn-schiermer
https://blogdolabemus.com/2019/04/08/aceleracao-e-ressonancia-entrevista-comharmut-rosa-por-bjorn-schiermer
https://doi.org/10.1186/s40711-023-00184-7

Silva, C. A. O. da; Cavalcanti, A. P. R.; Cavalcanti, C. A. M. A espiritualidade entre pacientes
HIV+: uma interpretacdo antropoldgica do imaginério através do questionario SpNQ. Revista
Caminhos, v. 18, n. 1, p. 120-136, 2020. DOI: 10.18224/cam.v18i1.7737.

Silva, R. de C. Ferreira da et al. A dimens&o espiritual como disciplina da grade curricular de
universidades federais. Revista Contribuciones a las Ciencias Sociales, v. 17, n. 4, p. 01-17,
2024. DOI: 10.55905/revconv.17n.4-064

Silva, T. D'Oliveira; Marques, Luciana M. ProblematizacGes, desafios e possibilidades da
insercdo da religiosidade/espiritualidade (r/e) no contexto hospitalar brasileiro. Revista
Interagdes, v.11, n. 20, p. 98-114, 2016.

Silva, T. O. da et al. Percepcao de docentes brasileiros sobre as relacdes entre saude, religido,
espiritualidade e seu ensino. Horizonte, v. 19, n. 60, p. 1057-1077, 2021. DOI: 10.5752/P.2175-
5841.2021v19n60p1057

Simmel, G. Die religion. Frankfurt: Literarischen Anstalt Ratten & Loening, 1906.
Simmel, G. Religido: ensaios 1/2. Sdo Paulo: Olho d’Agua, 2009.

Simmons, J. A. Religious, but not spiritual: a constructive proposal. Religions, v. 12, n. 6, p. 1-
15, 2021. https://doi.org/10.3390/rel12060433

Singleton, A. Contemporary sociological approaches to spirituality. In: de Souza, M.; Bone, J.;
Watson, J. (eds.). Spirituality across disciplines: research and practice. Springer, Cham, 2016.
p. 39-50. https://doi.org/10.1007/978-3-319-31380-1_4

Siqueira, D. O labirinto religioso ocidental. Da religido a espiritualidade. Do institucional ao
ndo convencional. Sociedade e Estado, Brasilia, v. 23, n. 2, p. 425-462, 2008.

Sloan, R. Blind faith: the unholy alliance of religion and medicine. New York: St. Martin’s,
2006.

Smith, C. S. Religion: what it is, how it works, and why it matters. Princeton; Oxford: Princeton
University Press, 2017.

Snook, J. American heathens: the politics of identity in a pagan religious movement.
Philadelphia: Temple University Press, 2015.

Sointu, E.; Woodhead, L. Holistic spirituality, gender, and expressive selfhood. Journal for the
Scientific Study of Religion, v. 47, n. 2, p.259-76, 2008.

Solomon, R. C. Espiritualidade para céticos: paixdo, verdade cdsmica e racionalidade no
século XXI. S&o Paulo: Civilizagdo Brasileira, 2003.

Sousa, R. S.; Aguiar, M. C. M. de. A influéncia do curso de medicina na espiritualidade dos
estudantes. Revista  Pro-UniverSUS, v. 12, n.2, p. 78-85 2021. DOL:
https://doi.org/10.21727/rpu.v12i2.2929

Spickard, J. V. Ethnocentrism, social theory and non-western sociologies of religion: toward a
confucian alternative. International Sociology, v. 13, n. 2, p. 173-194, 1998.
https://doi.org/10.1177/026858098013002003

Spiro, M. E. Religion: problems of definition and explanation. In: Banton, M. (org.).
Anthropological approaches to the Study of Religion. London; New York: Routledge, 2004
[1966], p. 85-126.

127


https://doi.org/10.1007/978-3-319-31380-1_4

Stahl, C. Dark resonance: on the possibility of resonance with death. Acta Sociologica, v. 68,
n. 2, p. 201-216, 2025. https://doi.org/10.1177/00016993241281224

Stark, R.; Bainbridge, W. S. Of churches, sects, and cults: preliminary concepts for a theory of
religious movements. Journal for the Scientific Study of Religion, v. 18, n. 2, p. 117-131, 1979.

Steensland, B.; Kucinskas, J.; Sun, A. Situating spirituality: context, practice, and power. New
York: Oxford University Press, 2022.

Steensland, B.; Schmidt, L. C.; Wang, X. Spirituality: what does it mean and to whom? Journal
for the Scientific Study of Religion, v. 57, n. 3, p. 450472, 2018.

Steil, C. A.; Toniol, R. Ecologia, corpo e espiritualidade: uma etnografia das experiéncias de
caminhada ecoldgica em um grupo de ecoturistas. Caderno CRH, v. 24, n. 61, p. 29-49, 2011.

Streib, H.; Klein, C. Religion and Spirituality. In: Stausberg, M.; Engler, S. (Eds.). The Oxford
Handbook of the Study of Religion. Oxford: Oxford University Press, 2017. p. 73-80.

Sullivan, W. F. A ministry of presence: chaplaincy, spiritual care, and the law. Chicago:
University of Chicago Press, 2014.

Susen, S. The resonance of resonance: critical theory as a sociology of world-relations?
International Journal of Politics, Culture, and Society, v. 33, p. 309-344, 2020.
https://doi.org/10.1007/s10767-019-9313-6

Taylor, C. Varieties of religion today: William James revisited. Cambridge: Harvard University
Press, 2002.

Taylor, C. A ética da autenticidade. S&o Paulo: Realiza¢Ges Editora, 2011.

Taylor, C. As fontes do self: a construcéo da identidade moderna. Sdo Paulo: Edi¢bes Loyola,
1997.

Taylor, C. Sources of the Self. Cambridge, MA: Harvard University Press, 1989.
Theissen, G. A critical faith: a case for religion. Minneapolis: Fortress, 1979.

Theissen, G. Argumente fiir einen kritischen Glauben oder: was hélt der religionskritik stand?
Minchen: Kaiser, 1978.

Theissen, G. Religious experience: experience of transparency and resonance. Open
Philosophy, v. 2, n. 1, p. 679-699, 2019. https://doi.org/10.1515/0pphil-2019-0051

Thiessen, J.; Wilkins-Laflamme, S. None of the above: nonreligious identity in the U.S. and
Canada. New York: New York University Press, 2020.

Toloi, D. de A. et al. Espiritualidade em oncologia. Sociedade Brasileira de Oncologia Clinica/
Escola Brasileira de Oncologia, 02 agostos de 2022.
https://www.sboc.org.br/images/posicionamentos_img/Art_Espiritualidade 12.08-2.pdf

Toniol, R. O que faz a espiritualidade? Religiédo e Sociedade, Rio de Janeiro, v. 37, n. 2, p. 144-
175, 2017. DOI: http://dx.doi.org/10.1590/0100-85872017v37n2cap06

Troeltsch, E. The social teachings of the Christian churches. Volume II. Louisville:
Westminster/John Knox Press, 1992.

Turner, B. S. Introduction: mapping the Sociology of Religion. In: Turner, B. S. (Ed.). The New
Blackwell Companion to The Sociology of Religion. Chichester, United Kingdom: Wiley-
Blackwell, 2010. p. 1-30.

128


https://doi.org/10.1177/00016993241281224
https://doi.org/10.1007/s10767-019-9313-6
https://doi.org/10.1515/opphil-2019-0051
https://www.sboc.org.br/images/posicionamentos_img/Art_Espiritualidade_12.08-2.pdf
http://dx.doi.org/10.1590/0100-85872017v37n2cap06

Tylor, E. B. Primitive culture: researches into the development of mythology, philosophy,
religion, art, and custom. V. 1. London: John Murray, 1871.

Tziminadis, J. L. F. Modernidade dessincronizada: aceleracdo social, destemporalizacdo e
alienacdo: uma entrevista com Hartmut Rosa. Estudos de Sociologia, v.22 n.43 p.365-383,
2017.

Usarski, F. Os enganos sobre o sagrado: uma sintese da critica ao ramo “classico” da
Fenomenologia da Religido e seus conceitos-chave. Rever, v. 4, n. 4, p. 73-95, 2004.

Van der Veer, P. The modern spirit of Asia: the spiritual and the secular in China and India.
Princeton: Princeton University Press, 2013.

Vandenberghe, F. Tuning into Harmut Rosa’s systematic romanticism. The Journal of Chinese
Sociology, v. 10, n. 12, p. 1-36, 2023. https://doi.org/10.1186/s40711-023-00189-2

Velho, O. Modernidades alternativas. Rio de Janeiro: UFRJ, 1998.

Vertovec, S. Super-diversity and its implications. Ethnic and Racial Studies, v. 30, n. 6, p. 1024-
54, 2007.

Vivekananda, S. Hinduism. In: Barrows, H. (ed.). The World’s Parliament of Religions. Vol.
2. Chicago: Parliament Publishing, 1893. p. 968-978.

Voas, D; Crockett, A. Religion in Britain: neither believing nor belonging. Sociology, v. 39, n.
1, p. 11-28, 2005

Vosmer, S. The significance of Rosa’s theory of resonance for group analysis. GASI, Group
Analytic Society International, V. 106, n.4, p. 1-19, 2024.
https://groupanalyticsociety.co.uk/contexts/106-2/articles/article-5/.

Watts, A. In my own way: an autobiography. New York: Vintage Books, 1972.

Watts, G. The religion of the heart: “Spirituality” in late modernity. American Journal of
Cultural Sociology, v. 10, p. 1-33, 2020. DOI: 10.1057/s41290-020-00106-X.

Watts, G.; Houtman, D. The spiritual turn and the disenchantment of the world: Max Weber,
Peter Berger and the religion—science conflict. The Sociological Review, v. 71, n. 1, p. 261-279,
2023. DOI: 10.1177/00380261221096387.

Watts, G.; Reimer, S. Symbolic pollution and religious change: the religious imaginary of
anglo-canadian spiritual but not religious millennials. Sociology of Religion, 2024;
srae012, https://doi.org/10.1093/socrel/srae012

Weber, M. 4 ética protestante e o “espirito” do capitalismo. Sa0 Paulo: Companhia das Letras,
2004.

Weber, M. Ciéncia como vocacdo. In: Weber, M. Metodologia das ciéncias sociais. Parte II.
Sé&o Paulo: Cortez; Campinas: Ed.UNICAMP, 1993.

Weber, M. Die protestantische Ethik und der “Geist” des Kapitalismus. |. Das problem. Archiv
fur Sozialwissenschaft und Sozialpolitik, v. XX, 1904, p. 1-54.

Weber, M. Die protestantische Ethik und der “Geist” des Kapitalismus. II. Die berufsidee des
asketischen protestantismus. Archiv flr Sozialwissenschaft und Sozialpolitik, v. XX, 1905, p.
1-110.

Weber, M. Sociologia da Religido. In: Weber, M. Economia e Sociedade: fundamentos da
sociologia compreensiva (v. 1). Brasilia: Editora Universidade de Brasilia, 2000.

129



https://doi.org/10.1186/s40711-023-00189-2
https://groupanalyticsociety.co.uk/contexts/106-2/articles/article-5/
https://doi.org/10.1093/socrel/srae012

Weiss, R. Max Weber e o problema dos valores: as justificativas para a neutralidade axioldgica.
Revista de Sociologia e Politica, v. 22, n. 49, p. 113-137, 2014.

Wiggershaus, R. A Escola de Frankfurt: historia, desenvolvimento tedrico, significacdo
politica. Rio de Janeiro: DIFEL, 2002.

Wilson, B. Religion in secular society: a sociological comment. Harmondsworth: Penguin
Books, 1969 [1966].

Wilson, B. Religion in sociological perspective. Oxford, Oxford University Press, 1982.

Wixwat, M.; Saucier, G. Being spiritual but not religious. Current Opinion in Psychology, v.
40, p. 121-125, 2021.

Woodhead, L. The gods of modern spirituality. In: Steensland, B.; Kucinskas, J.; Sun, A. (org.).
Situating spirituality: context, practice, and power. New York: Oxford University Press, 2022.

Woodhead, L. The New Sociology of Religion. Social Sciences Bites, 5 nov. 2014.
https://www.socialsciencespace.com/2014/11/linda-woodhead-on-the-new-sociology-of-
religion/.

Woodhead, L. et al. (Eds.). Religions in the modern world. Traditions and transformations. New
York: Routledge, 2002.

Woodhead, L. 2012. New forms of public religion: findings and reflections from the
AHRC/ESRC Religion and Society Programme. Paper presented at the New Forms of Public
Religion Conference, St. John’s College, Cambridge, UK, September 5-7, 2012.

Woodhead, L. The rise of ‘no religion” in Britain: the emergence of a new cultural majority.
Journal of the British Academy, v.4, p. 245-61, 2016. Doi: 10.5871/jba/004.245.

Wuthnow, R. After heaven: spirituality in America since the 1950s. Berkeley: University of
California Press, 1998.

Yinger, J. M. The Scientific Study of Religion. New York: Macmillan, 1970.

Zalec, B. Rosa’s Theory of Resonance: Its Importance for (the Science of) Religion and Hope.
Religions, 12: 797, 2021. https:// doi.org/10.3390/rel12100797.

Zinnbauer, B. J.; Pargament, K. Religiousness and spirituality. In: Paloutzian R. F.; Park, C. L.
(Eds.). Handbook of the Psychology of Religion and Spirituality. New York: Guilford Press,
2005. p 21-42.

130



APENDICE 1 - Base de dados de pesquisas realizadas no contexto internacional e brasileiro

1. Vivianne Crowley (2014). O artigo de Vivianne Crowley, “Standing up to be counted”,
baseia-se em dados dos censos britanicos de 2001 e 2011 (Office for National Statistics, 2012;
General Register Office for Scotland, 2010; Northern Ireland Statistics and Research Agency,
2013), em uma pesquisa de campo conduzida pela prépria autora com 1.706 respondentes
pagdos no Reino Unido, além de uma ampla base bibliografica sobre o Paganismo

contemporaneo.

2. Linda Woodhead (2016). O artigo baseia-se em pesquisas empiricas conduzidas por Linda
Woodhead entre 2013 e 2015, em parceria com o instituto YouGov, com amostras
representativas da populagdo adulta britdnica. Também utiliza dados de séries historicas do
British Social Attitudes Survey (desde 1983) e dos censos britanicos de 2001 e 2011. A autora
dialoga com a literatura especializada em secularizacdo e mudanca cultural, além de incluir

comparac0es internacionais com dados do Pew Research Center.

Linda Woodhead (2022). Pesquisas empiricas e historicas realizadas ou acompanhadas por
Linda Woodhead, incluindo o estudo etnografico em Kendal (2000-2002), que resultou na obra
The Spiritual Revolution (Heelas; Woodhead, 2005), e observacGes prolongadas em
Glastonbury (2010-2020). Também incorpora pesquisas realizadas em parceria com Helen
Berger nos Estados Unidos (Berger, 2019). A autora dialoga ainda com importantes
contribuicdes académicas sobre espiritualidade contemporénea, como Sointu; Woodhead
(2008), Snook (2015), Harvey (2005), Taylor (1989, 2002), bem como com figuras histdricas e
filoséficas como Vivekananda (1893), Besant (1914), Chesterton ([1908] 1961) e Watts (1972).

3. Gary Bouma (2020). O texto baseia-se em analises de dados dos censos australianos de 2011
e 2016, especialmente quanto a identificacdo religiosa e mobilidade residencial em nivel de

unidades geograficas SA2 (Statistical Areas Level 2), com foco na cidade de Melbourne.

4. Anna Halafoff e colaboradores (2020). Estudos empiricos realizados na Australia e no
Canada: Interaction Study (2013-2014), com jovens envolvidos em movimentos inter-
religiosos australianos; Religion, Gender and Sexuality among Youth in Canada (RGSY) (2012—
2014), com survey aplicado a jovens de 18 a 25 anos; e Worldviews of Australian Generation
Z (AGZ) (2016-2018), que incluiu grupos focais, survey nacional com adolescentes e

entrevistas em profundidade. O estudo dialoga com abordagens contemporaneas da sociologia

131



da religido, como Lived religion (McGuire, 2008), Everyday religion (Ammerman, 2007,
2013), New forms of public religion (Woodhead, 2012) e o conceito de superdiversidade
(Vertovec, 2007).

Anna Halafoff e colaboradores (2023). Pesquisas empiricas realizadas na Australia: The
Worldviews of Australia’s Generation Z (AGZ); Religious Diversity in Australia (RDA),
centrado nas multiplas dimensdes da diversidade religiosa no pais; Conspirituality, Science and
COVID-19 in Australia (CSCA), que analisou as intersecdes entre espiritualidade, ciéncia e

desinformacdo durante a pandemia.

5. Rafael Ruiz Andrés (2025). Esse estudo utiliza principalmente os barémetros do Centro de
Investigaciones Socioldgicas (CIS), como os estudos ISSP de 1998 (ESTUDO 2301), 2008
(ESTUDO 2776) e 2017 (ESTUDO 3197), além do relatorio do Pew Research Center (2018)
sobre religido na Europa Ocidental. A andlise qualitativa baseia-se em 22 entrevistas em
profundidade com individuos ndo religiosos, complementadas por etnografia em espagos
secularistas. Para comparagdes internacionais, referencia-se o0 projeto Understanding
Unbelief (Bullivant et al, 2019) e estudos sobre nones no Canadad (Thiessen; Wilkins-
Laflamme, 2020) e América Latina (Bravo Vega, 2024).

6. Pablo Seman (2021). Pablo Seman baseia sua analise em uma etnografia de longa duracao
realizada entre 1996 e 2000 no bairro popular de Aurora, na zona sul da Grande Buenos Aires.
A pesquisa combinou corresidéncia, observacdo participante e cerca de 120 entrevistas
distribuidas por género e faixa etaria. O autor acompanhou catdélicos, evangélicos e adeptos de
praticas religiosas informais, focando nas experiéncias cotidianas de religiosidade vivida, nos
atravessamentos entre fé, politica, terapias populares e culturas juvenis, e na composi¢do

sincrética de trajetorias espirituais em contexto de precarizacao social.

7. Cludia Ritz e Flavio Senra (2022). Pesquisa empirica realizada pela autora Claudia Danielle
Andrade Ritz, no contexto universitario, com metodologia quantitativa e qualitativa mista,
usando questionario estruturado digital. Foi aplicada entre alunos da graduacdo (disciplina de
Cultura Religiosa) e da pos-graduagdo em Ciéncias da Religido na PUC Minas. Amostragem

ndo probabilistica, com 75 participantes, realizada em setembro de 2020.

8. Cldvis Ecco e Carolina Lemos (2022). Pesquisa empirica qualitativa por meio de entrevistas

semiestruturadas com participantes de cursos de Psicologia Transpessoal na UNIPAZ Goiaés,

132



entre 2020 e 2021. Os participantes foram questionados sobre suas crencgas, praticas espirituais
e fontes de sentido existencial.

9. Claudia Ritz (2023). Pesquisa de natureza mista (quantitativa e qualitativa). Instrumento:
questionario estruturado digital com 40 questdes. Amostra: Jovens universitarios (graduacéo e
pos-graduagdo) da PUC Minas, participantes da disciplina “Cultura Religiosa”. Abordagem:
Exploratdria, com foco na compreensdo simbdlica dos conceitos de religido e espiritualidade

conforme a linguagem dos proprios participantes.

10. Flavio Rodrigues (2023). Pesquisa de campo, com entrevistas semiestruturadas com 10

participantes da cena headbanger de Belo Horizonte.

11. Kevin Kossar Furtado (2022). Pesquisa qualitativa baseado em entrevistas e observagao

participante entre praticantes brasileiros ligados ao movimento de Osho.

12. Deis Siqueira (2008). Resulta de mais de uma década de investigacOes realizadas no
Departamento de Sociologia da Universidade de Brasilia (UnB), com apoio do CNPq. Utiliza
dados de uma pesquisa internacional comparada sobre religido e esoterismo, com quase 4.000
estudantes universitarios de 16 universidades em 10 paises, incluindo Brasil, Argentina, EUA

e paises europeus.

13. Cassiano Silva, Ana Paula Cavalcanti e Carlos Cavalcanti (2020). Pesquisa empirica
mista, com caracteristicas quantitativas: aplicacdo e analise estatistica do SpNQ; e
qualitativas/interpretativas: uso da Teoria Geral do Imaginério (TGI) para interpretar os dados,
com enfoque antropoldgico e simbdlico; transdisciplinaridade: integra saberes da enfermagem,

psicologia social, ciéncias da religido e antropologia simbdlica.

14. Silas Guerriero, et al (2020). Pesquisa qualitativa empirica de campo: estudo piloto
exploratorio, com entrevistas realizadas com 13 terapeutas holisticos em Sdo Paulo e
Floriandpolis; utilizacdo de entrevistas semiestruturadas, seguidas de analise de conteido das

respostas.

15. Rodrigo Toniol (2017). Pesquisa etnografica com foco em um hospital publico de Porto
Alegre, por meio de observagao participante, entrevistas e analise documental, cruzando esses
dados com uma revisdo critica da literatura antropoldgica e socioldgica sobre espiritualidade,
saude e religido.

133



16. Carlos Steil e Rodrigo Toniol (2011). Pesquisa etnogréfica qualitativa, com uso de
observacdo participante, diario de campo e entrevistas. Rodrigo Toniol participou ativamente

das caminhadas e interagcdes com os ecocaminhantes.

17. Leandro de Paula (2020). Pesquisa documental com revistas, livros, entrevistas publicas,
fundagdes e discursos institucionais. Foco mais genealdgico e discursivo do que de campo

etnogréfico.

18. Asher Brum (2020). Pesquisa etnografica qualitativa: trabalho de campo realizado em 2019
na cidade de Campo Grande (MS); observacdo participante das visitas semanais feitas pelas

freiras as familias de criancas e adolescentes com HIV/AIDS.

19. Jorge Ribeiro (2013). Pesquisa mista com énfase qualitativa e interpretativa: apresenta
resultados da pesquisa longitudinal “Perfil da Religiosidade do Universitario” (PUC-SP), com
4500 participantes em quatro edi¢bes; questionarios com perguntas fechadas, frases
ponderadas e questdes abertas; analise de dados censitarios com micro dados dos Censos do
IBGE para mapear o crescimento e a diversidade dos sem religido.

20. Flavio Senra, Izabella Carvalho e José Vieira (2020). Pesquisa quantitativa: baseada na
analise dos dados do Censo Demografico de 2010 e na elaboracdo de mapas tematicos de
distribuicdo espacial dos sem religido em Belo Horizonte. Pesquisa qualitativa: baseada em
entrevistas e escuta de relatos de pessoas autodeclaradas sem religi&o, coletadas por meio de

pesquisa de campo.

134



APENDICE 2 — Quadros comparativos das disciplinas de Espiritualidade e Satde

Quadro 1: Panorama geral das disciplinas

| IES || Disciplina ||Centro/Nucleo/Departamento“ CH || Tipo || Natureza ||Per|'odo|
NUcleo de Formagao Especifica 2020.2
Espiritualidade na Pratica |lem Neurociéncias . . 2022.1
PUCRS Médica 15 || Optativa ||Confessional 2023.1
2025.1

Faculdade de Ciéncias
UERJ Espiritualidade e Saude Médicas/ Departamento de|| 40 || Optativa Publica |/2019.2"
Ciéncias Médicas Integradas

Nucleo de Estudos em Saude,
Medicina e Espiritualidade

Escola de  Medicina /
Departamento de  Cirurgia,

UFF Medicina e Espiritualidade 30 Optativa Plblica 2023.1

UFOP Saude e Espiritualidade ; : . 45 || Optativa Publica N/D
Ginecologia e Obstetricia e
Propedéutica — DECGP
Centro de Ciéncias Médicas —

UFPB Espiritualidade e Saude CCM | Departamento de|| 32 || Optativa Plblica 2022.1
Promogdo da Saude — DPS

UNEB Pswolc_)gla I\/_Iedwae D_epartamento de Ciéncias da 30 || Obrigatoria| Pablica 2015.1

Espiritualidade Vida

Centro de Histéria e Filosofia
das Ciéncias da Saude

UNITAU ||  Espiritualidade e Saide  ||Departamento de Medicina || 60 || Obrigatéria|

UNIFESP || Espiritualidade e Medicina 18 Optativa Plblica 2022.2

Privada || N/D |

Saude e Faculdade de Medicina . -
USP | Espiritualidade/Religiosidade 15 || Optativa || Publica | 2021.2

Quadro 2: metodologia de ensino e avaliacdo

\ IES H Metodologia de Ensino H Procedimentos de Avaliagdo \

Aulas expositivo-dialogadas; uso de 60%: ensaio pessoal; 40%: Ensaio
multimidia; elaboracéo de ensaio pessoal [sobre “Espiritualidade e o Aluno de
sobre espiritualidade e pratica médica; ||[Medicina”. Presenca e participagdo
rodas de discusséo. tambem séo critérios.

IN&o disponivel IN&o disponivel |
Integracdo entre ciéncia e
espiritualidade; abordagem holistica;
UFF |teoria e pratica com estudos de caso,

seminarios e grupos; foco em cuidado
compassivo.

PUCRS

| UERJ

Presenca; participacdo em grupos;
avaliacdo tedrica (seminério e relato de
caso); avaliacdo pratica (autonomia e
integracdo teoria-pratica).

* A disciplina Espiritualidade e Salde foi implantada na UERJ no segundo semestre de 2019.
https://www.hupe.uerj.br/?p=9735. Acesso em: 01/05/2025.

135



https://www.hupe.uerj.br/?p=9735

| IES | Metodologia de Ensino | Procedimentos de Avaliagio |
| UFOP |Nao disponivel IN&o disponivel |
Vivencial e dialdgica; aprendizagem Avaliacdo continua: participacdo

UEPB significativa; protagonismo estudantil; |isincrona e assincrona, producao textual
uso de filmes, textos, historias de vida, |[critica-reflexiva, e reflexdo coletiva ao
rodas de conversa e convidados. final de cada unidade.

Aulas expositivas, debates, seminarios ||Avaliac¢do critica de anamnese;

UNEB [€™ 9rupo; discussao de artigos e apresentacao de seminarios; discussao
situacOes praticas ligadas a clinica de vivéncias praticas relacionadas ao
ampliada. conteudo.

Estudo de casos, discussdes em grupo, o .
o .~ ||Avaliacdo processual: assiduidade,
levantamento bibliografico e exposic¢oes S ~ .
UNIFESP teoricas; uso de recursos tecnoldgicos e participagao, Intervencoes; texto
AR reflexivo final sobre temas discutidos.
ambiente virtual.
|UNITAU |N&o disponivel IN&o disponivel |
Metodologias ativas: exposicao L . -
. i’ Avaliacdo tedrica (prova); avaliagédo
dialogada, grupos, videos, role play, " : ) .
e AN pratica (paciente simulado e técnica
USP |lgame, casos clinicos, juri simulado, ) N
P . e FICA); participacdo e desempenho em
experiéncias hospitalares e debriefing Vidad -
reflexivo. atividades praticas e em grupo.

Quadro 3: presenca de autores de viés cientificos vs. espiritual/religiosos

e Predominio . ~ . -
IES Predominio Cientifico Espiritual/Filos6fico Orientagdo Epistemologica
: . Cientifica com abertura
PUCRS Koenig, Flanr_1elly, Viktor Frankl, Nouwen, teoldgica (Enfase em bioética e
Lucchetti Torralba S
neurociéncia)
UERJ Koenig, Lucchetti, Jung, Kiibler-Ross, Interdisciplinar: Medicina baseada
Fenwick Williams em evidéncias + filosofia/psicologia
Cientifica com viés
UFOP | Koenig, Sagan, Chopra Réhr, Salgado filosofico (debate ciéncia x
espiritualidade)
urpg | Vasconcelos, Remen, Leonardo Boff Hibrida: Salde publica +
Fontéo espiritualidade humanista
Koenig, Dalgalarrondo, || Freud (via Osborne), ||Psicoldgica: Integra psicopatologia e
UNEB - o
Panzini Jung espiritualidade
Frankl, Nietzsche, Filosofica/Existencialista: Foco no
UNIFESP - e b o
Bauman, Dostoiévski sentido da vida
Koenig, Lucchetti, Capra (filosofia da Biomedica: Medicina baseada em
UNITAU : S A
Puchalski ciéncia) evidéncias

136




e Predominio . ~ . ,
IES Predominio Cientifico Espiritual/Filossfico Orientacdo Epistemologica
Koenig, Lucchetti, Clenjuflca rigorosa: Foc9 em
USP Moreira-Almeida - pesquisas e protocolos clinicos
(FICA)

Quadro 4: interdisciplinaridade e variedade de areas

IIES |Areas Abrangidas |Grau de Interdisciplinaridade |
PUCRS L\ggﬁ; gilgabgiil:)rlggieanma, bioética, Alta (integra até antropologia teoldgica)
Medicina, psicologia, filosofia, bioética, : .
UERJ terapias intggrativgs Alta (diversas areas)
| UFOP |Medicina, filosofia, ética IMédia (debate ciéncia x espiritualidade))|
UEPB Medicina, fisica, espiritualidade Alta (didlogo ciéncia—espiritualidade—
cientifica, filosofia oriental, educacédo cultura)
UNEB Psicologia, psiquiatria, religiéo, Média-Alta (foco em psicologia
educacdo médica)
IUNIFESP|Filosofia, literatura, psicologia | Média (énfase em humanidades) |
UNITAU Psicologia, espiritualidade, satde Média (énfase na integracdo clinica-
coletiva pessoal)
| USP | Medicina, psicologia, saide piblica | Média (foco em pesquisas clinicas) |

Quadro 5: atualidade e diversidade geografica

IES Obras Recentes Diversidade Pluralismo
(altimos 10 anos) Geografica
PUCRS 60% (ex.: Koenig, 2012;| Alta (autores EUA, | Catolicismo, espiritismo,
Flannelly, 2017) Brasil, Europa) agnosticismo.
50% (ex.: Steinhauser, 2017;|| Média (predominio _——
UERJ " \Williams, 2015) ocidental) Jung, Kubler-Ross
40% (ex.: Chopra, 2012; L . L .
UFOP Rohr, 2013) Média (EUA, Brasil) Espiritualidade laica
80% (ex.: Capra, 2014; L. . e e
UFPB |Koenig 2012: Damasio, Alta (America Latina, Clenc[a,_E:splrl_tualldade,
EUA, Europa) religides diversas
2018)
50% (ex.: Ribeiro, 2017, Alta (Africa, Brasil, | Afro-brasileira, indigena,
UNEB |[2. N x
Silva, 2020) poVOos originarios) crista.
UNIEESP 30% (ex.: Frankl, 2021; Alta (Russia, Brasil, Existencialismo,
Harari, 2020) Europa) cristianismo.

137




IES Obras Recentes Diversidade Pluralismo
(dltimos 10 anos) Geogréfica
40% (ex.: Moreira-Almeida, .- . Humanismo espiritual,
UNITAU 2014; Ribeiro, 2014) Media (Brasil, EUA) acolhimento.
USP 70% (ex.: Lucchetti, 2017; ||Baixa (foco em Limitado (sem autores
Vitorino, 2018) literatura anglofona) religiosos)
Quadro 6: funcdo pedagdgica da bibliografia
\ IES H Funcéo Principal H Exemplos \
PUCRS Formacdo técnica + reflexdo || Ensaios sobre burnout, bioética, espiritualidade
ética na pratica clinica
UER] Aprofundamento tedrico Revisdes sistematicas, t_)loetlca, filosofia da
medicina
UFOP ||Debate ciéncia x espiritualidade | Deepak Chopra, Carl Sagan |
UFPB | Formacdo ampla e introdutdria Koenig, Capra,_ textos didaticos sobre
espiritualidade
Questionamento critico e Espiritualidade africana, indigena e
UNEB L
cultural decolonialidade
IUNIFESP|| Reflexdo existencial I Frankl, Nietzsche, Bauman |
Desenvolvimento humanistae || Textos sobre empatia, acolhimento e pratica
UNITAU " ) .
empatico integrativa
| UsP | Ferramentas clinicas || Protocolo FICA, pesquisas em salide mental |

Quadro 7: Sintese Final — Bibliografias sobre Espiritualidade na Formagdo em Medicina

\ IES H Orientacdo Dominante H Destaque \

IPUCRS |Cientifica-teol6gica INeurociéncia + bioética |

IJUERJ  |Interdisciplinar Medicina integrativa + filosofia critica |

IJUFOP  |Espiritualidade/ Religiosa |Deepak Chopra + Carl Sagan |

Integradora (ciéncia e S .

UFPB espiritualidade) Espiritualidade ampla (Koenig, Capra)

IJUNEB |[Critica e intercultural | Diversidade religiosa + decolonialidade |

UNIFESP||Filosofica-cientifica EX|_st_enC|_aI|smo (,F r ankl/Nietzsche) +
espiritualidade critica

IJUNITAU |[Humanista-espiritualista |Empatia clinica + acolhimento espiritual |

USP Biomédica-fenomenoldgica Pesqu_lsas_cllnlcas (FICA) + abordagem
experiencial

138




APENDICE 3 - A espiritualidade (n4o religiosa) em revistas qualificadas das areas de Ciéncias
Sociais e de Ciéncias da Religido e Teologia

Com o objetivo de verificar em que medida essas publicacbes vém se interessando por
fendmenos espirituais contemporaneos, sobretudo aqueles que parecem escapar das formas
religiosas tradicionais, realizamos um levantamento rigoroso em revistas qualificadas das areas
de Ciéncias Sociais e de Ciéncias da Religido e Teologia. A seguir, apresentamos dois quadros
resultantes dessa pesquisa analisada na secdo 3.2.

Quadro 1: Artigos/Dossiés com a palavra-chave “espiritual/espiritualidade” nos titulos de
artigos na area de Ciéncias Sociais.”

Revista Periodo Artigos/Dossiés com Nivel de
. - “espiritual/espiritualidade” no |[Tipo de abordagem
Qualis Pesquisado titulo Interesse
[RBCS (A1) |[1997-2025  |[Nenhum - [Nenhum |
Cadernos 1 institucional; 1
CRH (A1) 1987-2025 2 artigos esplrlltqalldade Pontual
ecologica
DADOS
(A1) 1966-2025 Nenhum — Nenhum
IRBCP (A1) |[2009-2020  |[Nenhum - [Nenhum |
Sociologias
(A1) 1999-2024 Nenhum — Nenhum
Revista de Predominio de
Antropologial|{1953-2025 3 artigos com "espiritual" espiritismo el|[Moderado
(Al) tradicOes religiosas
. . o + _|lAlguns com enfoque||Moderado
Sociedade e 19862024 3 artigos com "espiritualidade” no mais aberto, mas||(com
Estado (Al) titulo . T
ligados a religido ressalvas)
Tempo Apenas espiritismo
Social 1999-2024  |Nenhum P P Nenhum
(fora do escopo)
(Al)
Espiritualidade
Civitas (Al) ||2001-2025 1 artigo |nd|V|du§1I|'za(_ja Pontual
entre religiosidade e
secularidade

* Integram esse levantamento as seguintes revistas na area de Ciéncias Sociais: Revista Brasileira de Ciéncias
Saociais (RBCS); Cadernos CRH; DADOS — Revista de Ciéncias Sociais; Revista Brasileira de Ciéncia Politica
(RBCP); Sociologias; Revista de Antropologia; Revista Sociedade e Estado; Tempo Social — Revista de Sociologia
da USP; Civitas — Revista de Ciéncias Sociais; Ciéncias Sociais em Revista; Religido & Sociedade.

139



Revista Periodo Artigos/Dossiés com Nivel de
. - “espiritual/espiritualidade” no |[Tipo de abordagem
Qualis Pesquisado titulo Interesse
Ciencias Apenas espiritismo
Sociais  em|[2005-2024 Nenhum Apenas Ip Nenhum
Revista (A3) instituciona
Diversas
Religido & . i abordagens, Alto
Sociedade ||1977-2024 ‘1‘:8 i?{::l%?isda(;,, 50 t?ﬁgles com incluindo (excecdo
(A2) p espiritualidade “ndo|[notavel)
religiosa”

Quadro 2: Presenca da espiritualidade (geral e “nao religiosa”) nos artigos de dossiés na area
de Ciéncias da Religido e Teologia.”

Ne (F\Sal:/;it; Titulo do Dossié Tg_zal Espﬁ:il?ta;clji?ia de !Elsrzli:ﬁfggﬁggadf
| Artigos ndo religiosa
i R(z’lai\%a;re Espiritualidade e saude (2007) 7 (85,67% ) 1 4’13% )
E Ho(ri':f)nte Espiritualidades néo religiosas (2014) 10 (1018% ) (75% )
E '”tzz‘g)f’es Espiritualidade e saude (2016) 8 (10%% ) (56‘% |
E Re(‘l%us Espiritualidade e cuidado (2019) 7 (102% ) (28%% )
E Ca?]Aigyos Espiritualidades (2019) 13 (1015% ) (38%% )
E Paal\ezzl)lus Espiritualidades Indigenas (2020) 5 (10‘2% ) (63% )
z Caglig)h 03 Religido, espiritualidade e saude (2020)| 10 (75% ) ( 461% )

? Rever (A1) Espiritualidade e saude (2020) 14 (9%’»?/0 ) (55% )

E Unitas (Ad) Espiritur:tlidad(t—;s0 (zlg)ntemporéneas 5 6 g%) e (}%)

E Ho(ri':f)nte Espiritualidade e saude | (2021) 13 8 41;% ) ( 46’61% )
E Caminhos Novc_)s_ moyimentos_ religiosos e 9 8 7

I (A2) espiritualidades laicas (2022) (88,9%) (77,8%)

* Integram esse levantamento as seguintes revistas na area de Ciéncias da Religido e Teologia: Religare
(PPGCR/UFPB); Horizonte (PPGCR/PUC-MG); Intera¢des (PPGCR/DCR/PUC-MG); Plura (Revista de Estudos
de Religido/ ABHR); Reflexus (MBA-ES); Caminhos (PPGCR/PUC-GO); Paralellus (Revista de Estudos de
Religido - UNICAP); Rever (Revista de Estudos da Religido/ PUC-SP); Unitas (Revista Eletrénica de Teologia e
Ciéncias das Religides/FUV-ES).

140



Revista Total Aborda Foco em
. Titulo do Dossié de R Espiritualidade
(Qualis) > |Espiritualidade||,;>% " 0o
Artigos nao religiosa
Horizonte . , 4 2
(A1) Espiritualidade e saude 1l (2022) 4 (100%) (50%)
< L 12 7
Plura (A3) Educacéo e espiritualidade (2022) 12 (100%) (58,3%)
Interacdes S . 6 2
(A2) Espiritualidade e satde (2023) 8 (75%) (25%)
_— 3 3
Rever (Al) Os sem religido (2023) 5 (60%) (60%)
Reflexus ||Religido, espiritualidade e qualidade de 11 11 6
(A2) vida (2023) (100%) (54,5%)
Paralellus || ReligiGes, espiritualidades e educagao 6 4 1
(A2) (2023) (66,7%) (16,7%)
Caminhos Os espiritualismos em perspectiva 10 10 7
(A2) (2024) (100%) (70%)
InteracBes || Sem religido - Facetas da crenca ndo 8 4 3
(A2) afiliada (2024) (50%) (37,5%)

141




