
UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE EDUCAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM CIÊNCIAS DAS RELIGIÕES 

ENTRE O FOGO E AS SOMBRAS: O PAPEL DA MAGIA NA LITERATURA 

NÓRDICA MEDIEVAL E NA OBRA AS CRÔNICAS DE GELO E FOGO, DE 

GEORGE R. R. MARTIN 

THAÏS DE MATOS BARBOSA 

JOÃO PESSOA 

2025 



 

 

THAÏS DE MATOS BARBOSA 

 

 

 

 

 

 

ENTRE O FOGO E AS SOMBRAS: O PAPEL DA MAGIA NA LITERATURA 

NÓRDICA MEDIEVAL E NA OBRA AS CRÔNICAS DE GELO E FOGO, DE 

GEORGE R. R. MARTIN 

 

 

 

 

Tese de doutoramento apresentada ao Programa 

de Pós-graduação em Ciências das Religiões do 

Centro de Educação da Universidade Federal da 

Paraíba (UFPB), como pré-requisito para 

obtenção do título de Doutora em Ciências das 

Religiões, sob a orientação do professor Dr. 

Johnni Langer. 

Linha: Abordagens filosóficas, históricas e 

literárias das religiões 

 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA 

2025 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE EDUCAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM CIÊNCIAS DAS RELIGIÕES 

 

 

 

ENTRE O FOGO E AS SOMBRAS: O PAPEL DA MAGIA NA LITERATURA 

NÓRDICA MEDIEVAL E NA OBRA AS CRÔNICAS DE GELO E FOGO, DE 

GEORGE R. R. MARTIN 

 

 

Thaïs de Matos Barbosa 

 

 

Tese apresentada à banca examinadora formada pelos seguintes especialistas. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Às minhas raízes, Sebastião (in memoriam)  

e Angela (in memoriam), e aos meus galhos, 

Davi e Ana Laura, as duas razões de eu viver 

todos os dias, dedico, com todo o amor que há 

nesse mundo, este trabalho. Obrigada por tudo! 



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

 

 Agradeço, primeiramente, a Deus, por ter estado ao meu lado e não ter me deixado 

fraquejar nos momentos difíceis e por ter ouvido minha mente inquieta nos momentos em 

que não podia e/ou não conseguia verbalizar meus pensamentos. 

 Aos meus pais, Sebastião (in memoriam) e Angela (in memoriam) por todo o 

amor, carinho, cuidado e dedicação ao longo de todo o tempo que estiveram ao meu lado. 

Espero, do fundo do meu coração, poder, de alguma forma, honrar as vossas memórias 

através desse trabalho. 

 Aos meus filhos, Davi e Ana Laura, a parte mais importante de mim, a quem 

dedico e dedicarei sempre os meus melhores e maiores feitos. Este trabalho só existiu 

porque vocês existem. 

 Ao meu companheiro de jornada e luta, meu marido, Rafael, que, durante todo 

esse tempo, esteve ao meu lado, silenciosamente, torcendo e vibrando a cada conquista, 

abdicando de sua vida acadêmica para que eu pudesse viver a minha, meu mais sincero e 

profundo agradecimento pela sua existência. Esse trabalho só foi possível porque você 

esteve e está lá por mim. 

 À parte dos meus pais que ficou – minha irmã, professora e artista – Joyce, uma 

das minhas maiores incentivadoras desde a partida dos meus pais, que sempre me disse 

para seguir em frente mediante todo o caos da ausência e da orfandade – sabes que esse 

trabalho também só existe porque, mesmo que distante em Maceió, sempre estiveste 

comigo. Meu mais sincero obrigada. 

 À minha amiga da vida – sim, porque a vida nos entrega almas no caminhar 

acadêmico – Glezia. Em meio a choros, risos, gritos, gargalhadas, desespero e muito café 

(e coca-cola!), você sempre esteve comigo, partilhando as alegrias, tristezas, angústias e 

a leveza da nossa amizade. Tenho plena certeza que eu precisava fazer esse doutorado 

para encontrar essa irmã que não conheci no ventre da minha mãe. Obrigada por ter 

compartilhado essa caminhada comigo e ter tornado tudo mais leve. 

 Aos amigos que a vida me trouxe nessa trajetória acadêmica: Bartolomeu (Bartô), 

Romário, Sávio, Kaique, Janaína, Luiz e Lídia. Vocês fazem parte dessa caminhada e 

tenho muito orgulho de cada um de vocês e de ter podido compartilhar a minha história e 

meu caminhar ao lado de cada um. Meu mais sincero obrigada. 



 

 

 Aos amigos que o NEVE me trouxe, em especial Leandro Vilar – cuja convivência 

extrapolou as experiências do grupo de pesquisa; e Victor Hugo Sampaio, pesquisador 

em quem me inspiro todos os dias, tanto pela qualidade do que produz, como pela 

humildade e generosidade que transcende de sua alma bonita. Aos dois, meu muito 

obrigada por tornarem a caminhada tão mais linda e mais leve. 

 Aos meus vizinhos, Cinthia, Marcos, Joana, Alecsandro e Isonato, que, mesmo 

em meio às loucuras dos meus textos, estiveram presentes e me fizeram rir nesses 

momentos de desespero e agonia. Vocês também fazem parte dessa jornada. 

 Aos meus orientadores, Johnni Langer, cujo conhecimento e renome dispensam 

quaisquer apresentações, e Luciana de Campos, cujo entendimento literário é indiscutível. 

Suas orientações foram de suma importância para que esse trabalho acontecesse. Meu 

mais sincero obrigada. 

 Agradeço também aos professores da banca pelas valiosas contribuições 

apresentadas para o engrandecimento dessa pesquisa. 

 Por fim, agradeço à CAPES (Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de 

Nível Superior) pela bolsa de estudos ao final do doutorado, para que eu pudesse, de 

forma mais leve, produzir um trabalho acadêmico de melhor qualidade.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

ENTRE O FOGO E AS SOMBRAS: O PAPEL DA MAGIA NAS LITERATURA 

NÓRDICA MEDIEVAL E NA OBRA AS CRÔNICAS DE GELO E FOGO, DE 

GEORGE R. R. MARTIN 

 

 

Esta tese tem como objetivo investigar a presença e o papel da magia na obra As Crônicas 

de Gelo e Fogo, de George R. R. Martin, à luz das práticas mágico-religiosas presentes 

nas sagas islandesas medievais. A partir de uma abordagem comparatista e 

multidisciplinar, o trabalho se concentra na personagem Melisandre, a Feiticeira 

Vermelha, analisando como sua construção literária dialoga com tradições nórdicas, 

especialmente o seiðr, o galdr e as figuras femininas como as völur e as seiðkonur. Para 

isso, a pesquisa se apoia em fontes primárias e secundárias das sagas islandesas, bem 

como na literatura crítica sobre religião, magia e literatura fantástica medievalista. A 

investigação é organizada em torno de cinco categorias de manifestação mágica na 

atuação de Melisandre: a magia da profecia e da visão; a magia de sangue e sacrifício; a 

magia sexual e de controle corporal; a magia de criação ou invocação; e a resistência 

física e imunidade mágica. Tais categorias são comparadas com práticas e figuras das 

sagas islandesas, revelando pontos de convergência e ressignificação. O trabalho também 

analisa o uso da magia como forma de poder simbólico e político, mostrando como 

Melisandre exerce influência nas decisões estratégicas e religiosas de Stannis Baratheon, 

revelando a complexidade do entrelaçamento entre fé, política e sobrenatural. A 

personagem é entendida como uma atualização do arquétipo da mulher mágica medieval, 

articulando poder, ambiguidade e agência. A pesquisa contribui para os campos das 

Ciências das Religiões, dos Estudos Literários e da Escandinavística ao propor uma 

leitura crítica e comparativa entre textos medievais e contemporâneos, valorizando a 

literatura de fantasia como objeto legítimo de análise acadêmica. Além disso, ressalta a 

importância das representações do feminino místico como forma de resistência e 

transformação narrativa. Ao iluminar os vínculos entre magia, mito, gênero e poder, a 

tese reafirma o valor da literatura fantástica como espaço de reinvenção simbólica e crítica 

cultural. 

 

 

Palavras-chave: Magia; Tradições Nórdicas; Literatura Comparada; Melisandre; George 

R. R. Martin; Sagas Islandesas; Fantasia Medieval. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

BETWEEN FIRE AND SHADOWS: THE ROLE OF MAGIC IN MEDIEVAL 

NORDIC LITERATURE AND IN THE WORK A SONG OF ICE AND FIRE, BY 

GEORGE R. R. MARTIN 

 

 

This doctoral dissertation investigates the presence and function of magic in A Song of 

Ice and Fire, by George R. R. Martin, in light of magical-religious practices found in 

medieval Icelandic sagas. Through a comparative and multidisciplinary approach, the 

study focuses on the character Melisandre, the Red Priestess, analysing how her literary 

construction echoes Norse traditions, particularly seiðr, galdr, and the feminine figures 

of völur and seiðkonur. The research draws on primary and secondary sources from Old 

Norse literature, as well as critical studies on religion, gender, and medievalist fantasy 

literature. The analysis is structured around five categories of magical manifestations in 

Melisandre’s actions: prophetic and visionary magic; blood magic and sacrifice; sexual 

and bodily control magic; creation and summoning magic; and magical immunity and 

physical resistance. These categories are compared to practices and archetypes from 

Icelandic sagas, revealing parallels and symbolic transformations. The study also explores 

magic as a form of symbolic and political power, showing how Melisandre influences the 

strategic and religious decisions of Stannis Baratheon. Her role reveals the complex 

entanglement of faith, politics, and the supernatural. Melisandre is interpreted as a 

contemporary reimagining of the medieval magical woman archetype, embodying power, 

ambiguity, and agency. This research contributes to the fields of Religious Studies, 

Literary Studies, and Scandinavian Studies by offering a critical and comparative reading 

of medieval and modern texts. It emphasizes the academic legitimacy of fantasy literature 

as a space for complex cultural, symbolic, and political dialogues. Furthermore, it 

highlights the significance of mystical feminine representations as forms of resistance and 

narrative transformation. By illuminating the intersections of magic, myth, gender, and 

power, this dissertation reaffirms fantasy literature as a valuable field of symbolic 

reinvention and cultural critique. 

 

 

Keywords: Magic; Norse Traditions; Comparative Literature; Melisandre; George R. R. 

Martin; Icelandic Sagas; Medieval Fantasy. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

ÍNDICE DE IMAGENS 

 

 

Figura 01: Os quatro elementos do trabalho   ................................................................ 57 

Figura 02: Elementos relacionados à produção de arte em fantasia  ............................. 58 

Figura 03: estrutura sintagmática do conflito e resolução nas sagas  ............................. 96 

Figura 04: Mapa de Westeros (em destaque com as casas) e Essos ............................. 108 

Figura 05: Mapa das Terras Conhecidas: Westeros, Essos e Sothoryos  ..................... 109 

Figura 06: Mapa de Westeros   ..................................................................................... 111 

Figura 07: Mapa de Essos, com Westeros à esquerda .................................................. 113 

Figura 08: Mapa de Westeros e região “Além da Muralha” ........................................ 117 

Figura 09: Organização religiosa da “Fé dos Sete” ...................................................... 121 

Figura 10: Representação de um Alto Septão .............................................................. 121 

Figura 11: Representação das Irmãs Silenciosas .......................................................... 122 

Figura 12: Representação da Fé Militante .................................................................... 123 

Figura 13: A tríade do medo na Idade Média ............................................................... 151 

Figura 14: Melisandre de Asshai, interpretada na série Game of Thrones pela atriz Carice 

von Houten .................................................................................................................... 166 

Figura 15: Árvore genealógica da casa Lannister ........................................................ 214 

Figura 16: Árvore genealógica da casa Baratheon ....................................................... 215 

Figura 17: Árvore genealógica da casa Targaryen  ...................................................... 217 

Figura 17: Árvore genealógica da casa Stark ............................................................... 218 

 

 

 

 

 



 

 

ÍNDICE DE QUADROS 

 

 

Quadro 01 – Três categorias de comparação de textos medievais ................................. 49 

Quadro 02: Estrutura das sagas islandesas ..................................................................... 96 

Quadro 03: Religiões dos povos de Westeros .............................................................. 111 

Quadro 04: Religiões dos povos de Essos .................................................................... 114 

Quadro 05: Religiões menores dos povos de Essos ..................................................... 115 

Quadro 06: As Sete faces da Fé dos Sete ..................................................................... 119 

Quadro 07: A Fé dos Sete X Trindade Católica .......................................................... 124 

Quadro 08: Principais diferenças entre a Imago Dei (Trindade) e Imago Septem (Fé dos 

Sete) ............................................................................................................................... 126 

Quadro 09: Feitiçaria nórdica ...................................................................................... 148 

Quadro 10: Características do seiðr ............................................................................. 149 

Quadro 11: Melisandre e a utilização de magia por obra ............................................ 169 

Quadro 12: Comparação entre a vǫlva da Voluspá e a Melisandre .............................. 177 

Quadro 13: Magia de sangue em Melisandre e nas sagas ............................................ 188 

Quadro 14: Morte dos personagens envolvidos na magia das sanguessugas ............... 189 

Quadro 15: Morte dos personagens envolvidos na magia das sanguessugas .............. 193 

Quadro 16: Reivindicantes do Trono de Ferro ............................................................. 218 

Quadro 17: Opositores à Fé do Senhor da Luz e/ou à Melisandre de Asshai .............. 236 

Quadro 18: Stannis Baratheon e suas características associadas às sagas ................... 242 

 

 

 

 

 

 



 

 

ÍNDICE DE SIGLAS E ABREVIATURAS 

 

 

ADDD. ...........................................................................  Livro 05 - A Dança dos Dragões 

AFDR ................................................................................... . Livro 02 - A Fúria dos Reis 

AGDT. ............................................................................  Livro 01 - A Guerra dos Tronos 

ATDS. .......................................................................  Livro 03 - A Tormenta das Espadas 

OFDC. ............................................................................  Livro 04 - O Festim dos Corvos 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO .............................................................................................................. 14 

CAPÍTULO I: CONCEITOS E METODOLOGIAS DA MAGIA E LITERATURA 

COMPARADA ............................................................................................................... 24 

1.1 Literatura comparada: do surgimento ao apogeu ............................................. 24 

1.2 As escolas da literatura comparada e suas contribuições didáticas ................. 28 

1.2.1 A escola francesa ...................................................................................... 28 

1.2.2 A escola americana ................................................................................... 31 

1.2.3 A escola russa ........................................................................................... 33 

1.2.4 O comparatismo de René Etiemble .......................................................... 34 

1.3 Por que comparar? ........................................................................................... 36 

1.4 A literatura comparada e os textos medievais.................................................. 39 

1.4.1 Perspectivas teóricas para o estudo da literatura medieval ...................... 42 

1.4.1.1 Texto original e originalidade ..................................................................... 43 

1.4.1.2 Gênero e gênero textual............................................................................... 44 

1.5 A literatura comparada e a ficção de fantasia medieval .................................. 45 

1.6 O uso de fontes medievais na literatura de fantasia ......................................... 49 

1.7 O neomedievalismo: da Idade Média à modernidade ...................................... 51 

1.8 A magia na literatura de fantasia medieval ...................................................... 58 

1.9 J. R. R. Tolkien e George R. R. Martin: influências, convergências e 

divergências ................................................................................................................ 60 

CAPÍTULO II: A MAGIA E AS SAGAS ISLANDESAS ............................................ 66 

2.1 O que são sagas islandesas .................................................................................... 66 

2.1.1 Método comparativo externo ......................................................................... 68 

2.1.2 Método comparativo interno .......................................................................... 69 

2.1.3 Oralidade ........................................................................................................ 70 

2.2 As sagas no mundo medieval ................................................................................ 70 

2.3 As sagas e as epopeias: similaridades e diferenças histórico-literárias ................ 73 

2.3.1 Epopeia enquanto gênero literário.................................................................. 73 

2.3.2 Sagas enquanto gênero literário ..................................................................... 78 

2.4 As sagas e suas tipologias ..................................................................................... 80 

2.4.1 Konungasögur ou sagas dos reis .................................................................... 81 

2.4.2 Íslendingasögur ou sagas de família .............................................................. 81 



 

 

2.4.3 Fornaldarsögur ou sagas lendárias ................................................................ 83 

2.4.4 Riddarasögur ou sagas de cavalheiros ........................................................... 83 

2.4.5 Biskupasögur ou sagas de bispos ................................................................... 84 

2.4.6 Samtíðarsögur ou sagas contemporâneas ...................................................... 85 

2.5 As sagas e suas origens ......................................................................................... 85 

2.5.1 O estudo das culturas orais e o seu impacto nas sagas islandesas.................. 87 

2.6 A cronologia das sagas ......................................................................................... 88 

2.6.1 A política da cronologia das sagas ................................................................. 88 

2.6.2 Datação das sagas ........................................................................................... 90 

2.6.2.1 Datação interna ............................................................................................ 90 

2.6.2.2 Datação externa ........................................................................................... 91 

2.7 As sagas e o seu conteúdo e tempo ....................................................................... 91 

2.7.1 Fornaldarsörgur ............................................................................................ 91 

2.7.2 Riddarasögur .................................................................................................. 92 

2.7.3 Konungasögur ................................................................................................ 93 

2.7.3 Íslendingasögur .............................................................................................. 94 

2.7.4 Samtíðarsögur ................................................................................................ 95 

2.8 As sagas e sua estrutura ........................................................................................ 95 

2.8.1 Estrutura de conflito e resolução .................................................................... 96 

2.8.2 Estrutura de biografia e genealogia ................................................................ 96 

2.8.3 Estrutura de viagem e aquisição do conhecimento ........................................ 97 

2.9 A recepção das sagas na Islândia pós-medieval ................................................... 98 

2.10 A recepção das sagas fora da Islândia ................................................................ 99 

2.11 A magia nas sagas islandesas ............................................................................ 101 

2.11.1 As videntes ou profetisas ............................................................................... 104 

2.11.2 As feiticeiras .................................................................................................. 104 

CAPÍTULO III – AS CRENÇAS RELIGIOSAS EM AS CRÔNICAS DO GELO E FOGO

 ...................................................................................................................................... 106 

3.1 As Crônicas do Gelo e Fogo: uma história de magia, religião e poder ......... 106 

3.2 As religiões em Westeros e Essos: o papel da magia .................................... 108 

3.2.1 Westeros ....................................................................................................... 109 

3.2.2 Essos ............................................................................................................. 112 

3.3 As dinâmicas religiosas de Westeros e Essos ..................................................... 115 

3.4 A fé em Westeros ........................................................................................... 119 



 

 

3.4.1 A Fé dos Sete................................................................................................ 119 

3.4.2 O Deus Afogado ........................................................................................... 128 

3.4.3 Os Deuses Antigos ....................................................................................... 130 

3.5 A fé em Essos ................................................................................................ 136 

3.5.1 A fé do Senhor da Luz.................................................................................. 136 

CAPÍTULO IV – A MULHER E A MAGIA EM AS CRÔNICAS DO GELO E FOGO

 ...................................................................................................................................... 144 

4.1 O feminino mágico e o poder simbólico ........................................................ 145 

4.2 Associação histórica entre mulheres e magia ................................................ 150 

4.3 A construção do feminino mágico como alteridade e ameaça ....................... 153 

4.4 A magia como forma de agência e resistência ............................................... 161 

4.5 A feiticeiras em As Crônicas do Gelo e Fogo ............................................... 164 

4.5.1 Melisandre de Asshai: a feiticeira vermelha de R’hllor ......................... 164 

4.5.2 A magia em Melisandre de Asshai: um comparativo com as sagas 

islandesas ............................................................................................................... 167 

a) Magia da profecia e da visão .................................................................. 169 

b) Magia de sangue e sacrifício .................................................................. 185 

c) Magia sexual e de controle corporal ....................................................... 193 

d) Magia de criação ou invocação .............................................................. 200 

e) Resistência física e imunidade mágica ................................................... 206 

CAPÍTULO V – MAGIA E POLÍTICA EM AS CRÔNICAS DE GELO E FOGO .... 212 

5.1 As Casas e a Guerra dos Tronos .................................................................... 213 

a) Casa Lannister ........................................................................................ 213 

b) Casa Baratheon ....................................................................................... 215 

c) Casa Targaryen ....................................................................................... 216 

d) Casa Stark ............................................................................................... 217 

5.2 As Crônicas de Gelo e Fogo e as teorias sobre relações de poder ................. 219 

5.3 O sistema de crenças: A Fé do Senhor da Luz e as relações de poder .......... 222 

5.4 A influência da fé e da magia de Melisandre nas tomadas de decisões ......... 222 

a) Criação do mito de Azor Ahai ................................................................ 223 

b) Sacrifícios de sangue e uso de magia ..................................................... 228 

c) Conselhos estratégicos e religiosos ........................................................ 233 

d) Conflito com outros conselheiros ........................................................... 236 

e) Transformação de Stannis Baratheon ..................................................... 241 



 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ....................................................................................... 246 

REFERÊNCIAS ........................................................................................................... 249 



14 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

A Literatura sempre esteve presente em minha vida desde a minha mais tenra 

idade, quando meu pai, ao voltar do trabalho, sempre trazia livros de contos de fadas e 

estórias de fantasia para eu ler. Era um mundo que se abria para mim desde as imagens 

coloridas e fantásticas até o momento em que eu pude ler e decodificar as letras.  

Entretanto, meu primeiro contato com a mitologia nórdica viria muito tempo 

depois, ao ler O Senhor dos Anéis, de J. R. R. Tolkien. Naquele período, eu era aluna da 

graduação em Letras e aquele mundo me fascinava: duendes, anões, elfos, o Um Anel e 

toda a saga da luta do bem contra o mal. Enquanto aluna, eu era pesquisadora de Literatura 

Portuguesa medieval, juntamente com a professora, já falecida, Beliza Áurea de Arruda 

Mello, no curso de Letras da Universidade Federal da Paraíba, sendo ela a primeira 

responsável por me apresentar, ainda que, de maneira insipiente, o mundo da literatura 

medieval portuguesa. 

Durante o curso, cuja graduação realizei em Português e Inglês, à época, ainda 

tive contato com a literatura medieval inglesa, através do professor Ph.D Michael Harold 

Smith, americano, professor da Universidade Federal da Paraíba e, hoje, aposentado, o 

qual me apresentou Chaucer e as obras de Shakespeare. Através dele, pude realizar alguns 

trabalhos na área, sendo o principal deles sobre aquele que viria a ser o meu tema de 

pesquisa da minha vida acadêmica: magia/feitiçaria/bruxaria na literatura. O trabalho era 

sobre “A epifania da bruxa em Lady Macbeth”, sob a orientação da professora Beliza.  

Em 2004, tive a oportunidade de realizar um intercâmbio e fazer um ano do meu 

curso de Letras na University of Leeds, Inglaterra, através de um programa de intercâmbio 

que, à época, era oferecido pela Universidade Federal da Paraíba a partir de um processo 

seletivo, ao qual me submeti e fui aprovada. Na universidade inglesa, cursei uma 

disciplina chamada Exploring Medieval Literature, tendo como tutor o professor Jonjo 

Roberts, o qual foi extremamente importante para o desenvolvimento da minha afeição 

pela literatura islandesa, a qual conheci nessa instituição de ensino, posto que, na UFPB, 

o ensino de Literatura Inglesa se iniciava a partir de Chaucer e não passava nem perto dos 

textos anteriores, o que era, indubitavelmente, uma grande lacuna do nosso curso. 

Era o auge do fenômeno Tolkien devido aos filmes. Nesse ano, fui apresentada às 

sagas islandesas e a Beowulf, tendo a certeza absoluta do que eu queria pesquisar, pois o 

medievo juntamente com a literatura de fantasia sempre foi algo que mexia comigo, 

juntamente com a temática da magia/feitiçaria/bruxaria na Idade Média e Literatura. 



15 

 

 

A ideia, a princípio, era fazer o mestrado na área, mas a primeira limitação dentro 

da área de pesquisa era o orientador, visto que essa, por puro preconceito, não era uma 

fonte tão estudada e era considerada uma “literatura menor” dentro do cânone acadêmico 

no curso de Letras. De início, procurei o professor Michael, que, a princípio, pareceu-me 

o professor mais aprofundado na área de pesquisa, mas o próprio me disse que, por ser 

uma temática ainda muito recente no Brasil, eu teria uma dificuldade enorme de encontrar 

alguém que pudesse orientar um trabalho sobre isso naquele período, há 20 anos.  

A oportunidade de estudar o tema surgiu no doutorado, dentro do Programa de 

Pós-graduação em Ciências das Religiões da Universidade Federal da Paraíba 

(PPGCR/UFPB). Para a pesquisa, o olhar se debruçou sobre a temática estudada na minha 

graduação – bruxas e feiticeiras – sob a personagem do livro As Crônicas do Gelo e Fogo, 

de George R. R. Martin, Melisandre, a Feiticeira Vermelha de R’hllor. Como disse 

outrora, as bruxas e feiticeiras sempre foram uma grande fonte de inspiração e estudo na 

minha carreira acadêmica, e o papel dessas mulheres – tanto na história como na literatura 

– sempre foram de grande interesse para mim. 

A ideia do trabalho era se debruçar sobre a recepção da magia na personagem, em 

um estudo de literatura comparada, visto que há diversas passagens em que Melisandre 

se utiliza de magia para alcançar benefícios ou destruir inimigos à moda medieval.  

Segundo Langer (2005), o mundo nórdico, assim como outras regiões e períodos, 

conheceu diversas manifestações de práticas mágicas. Tanto utilizadas para fins 

domésticos, a exemplo da magia amorosa e intentos maléficos, como em rituais de caráter 

coletivo (incluindo profecias), a magia nórdica ao mesmo tempo esteve vinculada tanto à 

religiosidade pública como privada. 

A magia era frequentemente uma parte do 'mundo real', tornando a sua 

proliferação no reino literário uma lógica extensão da existência dessas pessoas. As 

mulheres, em particular, estavam ligadas à magia, tanto na prática histórica quanto na 

tradição literária. (Castle, 2005) Uma das características mais marcantes da sociedade 

medieval foi o poder continuamente fortalecido da Igreja Católica, que tinha impactos 

enormes em muitos outros aspectos da vida medieval, deturpando, principalmente, a 

percepção que a sociedade tinha das mulheres. McGill (2015) afirma que, à medida que 

o poder da igreja aumenta durante a Idade Média, as mulheres perdem espaço e poder em 

quase todas as áreas socias de maneira proporcional e isso, certamente, refletiu-se na 

literatura da época. 



16 

 

 

A literatura produzida no período medieval refletia, também, o papel das mulheres 

daquela época, sendo estas, na tradição literária, desde a literatura clássica até o século 

XVI, refletidas como curandeiras, tendo o seu apogeu de aparecimento nas obras nos 

séculos XII e XIII (Harper, 2011). 

Alguns desses curandeiros literários ocasionalmente usavam "amuletos e pedras 

de cura", comumente referidas como "pedras da vida" para complementar seus feitiços 

(Harper, 2011). Naquele período, por não existir uma distinção clara entre magia e 

medicina naquele tempo, o uso de magia de cura parece não ter sido comumente 

considerado incomum nos séculos XII e XIII.  No entanto, as curandeiras se apresentaram 

como um desafio, e a missão da Igreja Católica se caracterizou com a empreitada de abolir 

o paganismo. Enquanto elas se tornaram menos visíveis na sociedade, percebe-se que 

também se tornaram menos prevalentes na literatura (Harper, 2011). 

Vale salientar que “o treinamento de magia na literatura não começou com Harry 

Potter e a Escola de Magia e Bruxaria de Hogwarts” (Jakobsson, 2007). O estudo da 

feitiçaria nórdica engajou diversas gerações de estudiosos acerca da temática. Embora se 

possa retornar à Idade Média, nosso conhecimento acerca da temática ainda é bastante 

limitado devido ao fato de que, nesse período específico, há uma carência enorme de 

material em que a idade moderna possa se abastecer. Entretanto, faz-se necessário 

observar que, independentemente dessa condição, “diversos pesquisadores buscaram 

entender a relação entre a feitiçaria e o gênero no mundo nórdico medieval” (Mitchell, 

2003, p. 136) 

Para Castle (2005, p. 2), 

 

Para realizar feitos mágicos, mesmo no mundo natural, exigia algum 

conhecimento ou conexão com o oculto, pois nem todos podiam realizar tais 

ações. Uma definição mais específica de magia a separa em dois tipos distintos, 

natural e demoníaco: “O natural não era distinto da ciência, mas sim um ramo 

da Ciência. Era a ciência que lidava com "virtudes ocultas" (ou poderes 

ocultos) dentro natureza. A magia demoníaca não era distinta da religião, mas 

sim uma perversão da religião. Era uma religião que se afastou de Deus e se 

voltou para os demônios por sua ajuda humana.  

 

Nas fontes literárias da Escandinávia medieval (principalmente as Eddas e as 

sagas), a feiticeira tanto pode utilizar objetos mágicos, como em outras situações, ela 

própria é a fonte de poder da magia (fróðleikur/margkunnindi) (Ogilvie & Pálsson, 2006). 

E ela pode atuar tanto no mundo rural, como nos centros urbanos nórdicos, executando 

rituais coletivos públicos ou individuais e privados. 



17 

 

 

Entende-se, portanto, que a feitiçaria é um ritual mágico de caráter ofensivo ou 

destrutivo com forte carga simbólica e representação do cosmos, da vida e da morte 

enquanto a bruxaria foi definida pela elite inquisitorial e clerical a partir do século XIII, 

e mais amplamente após o século XIV, associando à figura histórica e social da feiticeira 

a alguns elementos fantasiosos, como voos noturnos, participação em sabás e pactos 

diabólicos (Langer, 2009).  

Com o advento da modernidade, a figura da feiticeira/bruxa se tornou um objeto 

de encantamento na literatura de fantasia atual, com diversas personagens de destaque, 

tais como Morgana Le Fay, em As Brumas de Avalon, entre outras. Entretanto, observa-

se que a construção dessas personagens, dentro das obras, apresenta características tanto 

de feiticeiras como de bruxas, mesmo sendo apresentadas como feiticeiras e trazendo 

características da seiðr1 nórdica, tendo uma forte influência da construção cristã dessas 

mulheres. Na obra de George R. R. Martin, As Crônicas do Fogo e do Gelo, a personagem 

Melisandre, A Feiticeira Vermelha, é apresentada ora como uma seiðkona2, ora como 

uma völva3. A distinção desses conceitos – feitiçaria e bruxaria – serão discutidos a 

posteriori nesse trabalho. 

A temática da magia se torna importante no Brasil, visto que ainda há poucos 

estudos realizados na área. No Repositório Brasileiro de Dissertações e Teses, ao se 

pesquisar o termo “magia” na aba “assunto”, encontram-se apenas 210 estudos com essa 

temática. Ao se refinar ainda mais essa pesquisa, utilizando o termo “magia escandinava”, 

encontram-se apenas dois trabalhos, ambos do Programa de Pós-graduação em Ciências 

das Religiões da Universidade Federal da Paraíba, sendo o primeiro intitulado “Mito, 

magia e religião na Völsunga Saga: um olhar sobre a trajetória mítica do herói Sigurð”, 

produzido pela aluna Suênia de Sousa Amorim, em 2013; e o outro intitulado 

“Xamanismo ártico na Escandinávia: uma análise comparada da ocorrência de fenômenos 

xamânicos entre os povos nórdicos, balto-fínicos e sámis”, do aluno Victor Hugo 

Sampaio Alves, em 2023. Sob esses dois trabalhos, já se pode observar um lapso temporal 

 
1 O seiðr foi uma das várias práticas mágicas que existiram na Era Viking, relacionada diretamente com as estruturas religiosas e 
inserida na vida das comunidades de caráter rural da Escandinávia, entre os séculos VIII a X. Para Régis Boyer, o termo seria advindo 

de raízes indo-europeias e significaria “canto” ou “vínculo”, mas grande parte dos pesquisadores vincula a palavra com outros termos 

semelhantes no germânico antigo (Anglo-saxão: SĀDA; Antigo Alto Alemão: SEITO), todas denotando uma ideia de corda, laço, 
barbante, e ainda, se levarmos em conta a poesia escáldica (como a RAGNARSDRÁPA 15 e o poema de Eystein Valdason), o seiðr 

aparece também como cinturão, numa ideia de atrair, amarrar, puxar. Como características que surgem nas fontes associadas às 

práticas sociais desta magia, temos: adivinhação e clarividência; descoberta de coisas perdidas e segredos do espírito; cura de doenças; 
controle do tempo; manipulação de venenos; maldição contra um indivíduo; insulto e ofensas. (Langer, Johnni. Seiðr. In Langer, 

Johnni. Dicionário de mitologia nórdica: símbolos, mitos e ritos. Hedra, 2015, p. 447). 
2 Praticante do seiðr 
3 Profetisa. 



18 

 

 

de dez anos de produção entre eles, o que ressalta a lacuna de estudos existentes na área 

e a importância de se trazer essa temática à baila acadêmica.  

De modo a contribuir com os estudos da Escandinavística e da Literatura 

Comparada, propõe-se desenvolver uma investigação cautelosa sobre a magia presente 

na obra As Crônicas do Gelo e Fogo, sob a óptica da personagem Melisandre, comparado 

com textos das sagas islandesas, mais especificamente as sagas lendárias, de família e de 

reis, esmiuçando os seus aspectos intrínsecos e ritualísticos em ambos os materiais, bem 

como apresentar aspectos referentes ao poder político de tomada de decisão que a magia 

e/ou o seu detentor pode possuir dentro da narrativa. 

Percebe-se, no trabalho de Martin, uma forte referência de elementos das mais 

diversas culturas e mitologias: celta, germânica, saxã, etc. Para essa tese, ao se analisar 

esses elementos, busca-se evidenciar traços de influência medievalística – 

especificamente das sagas – na construção da personagem Melisandre, posto que o 

próprio George Martin, autor da obra, é “escopo e altamente influente tanto no mundo da 

fantasia como para o público quanto a percepção de medievalismo” (Carroll, 2018, p. 2). 

Considerando-se as informações outrora trazidas acerca da produção sobre magia 

na Literatura e Religião no Brasil, faz-se importante destacar que, entre o final do século 

XX e o século XXI, dentro da temática “magia”, até o momento, não há estudos no país 

que ressaltem a importância da magia nórdico/escandinava dentro da literatura 

comparada, tampouco das relações de poder da magia dentro das narrativas, de modo 

comparado, com textos literários de carga histórica.  

Além disso, considerando-se o aspecto religioso associado à magia nórdica, para 

o Programa de Pós-graduação em Ciências das Religiões, o presente trabalho se apresenta 

como algo inédito e multidisciplinar, posto que o aspecto religioso associado ao 

paganismo nórdico, advindo dos textos histórico-literários das sagas islandesas, serão os 

textos basilares para a construção dessa análise literária comparativa para a construção da 

personagem da obra-base desse estudo e, com isso, pode-se enxergar o quanto o aspecto 

histórico-religioso do paganismo nórdico exerce influência até os dias atuais no esboço e 

desenho de personagens da literatura de fantasia associadas à feitiçaria e magia.  

Sendo assim, o intuito, com esse trabalho, é desmistificar a literatura de fantasia 

medieval como sendo uma “literatura menor” ou “de menor valor” devido à utilização de 

elementos do fantástico que não se encaixam no contexto do gótico ou do insólito stricto, 

trazendo elementos do medievalismo – mais especificamente as sagas islandesas – para 

justificar a riqueza de detalhes para a construção desses textos literários. Ao examinar 



19 

 

 

uma obra como As Crônicas do Gelo e Fogo, faz-se necessário considerar a diferença 

entre um texto medieval e medievalista, visto que o primeiro considera o período 

histórico; e o segundo, as interpretações que se faz dessa época e cultura, sua literatura, 

seus modos de pensar (Carroll, 2018). 

Nesse momento, faz-se importante considerar alguns termos que são de suma 

importância para a compreensão e desenvolvimento desse trabalho: mito, história e 

religião. Para esse trabalho, a religião será abordada como um sistema de práticas e 

comportamentos associados a “uma” mitologia específica que se tornam, para seus 

praticantes, distinguíveis e reconhecíveis socialmente como sendo algo que lhes é 

“particular” (Alves, 2023). Mesmo com variações para mais ou menos, todos os usos se 

concentram na ideia de que os mitos “são ou foram ligados a convenções sociais 

estabelecidas” (Frog, 2018, p. 5).  

Para Doty (2000, p. 37-39), é o aspecto social do mito que o distingue da fantasia 

ou da ilusão, “mas os mitos nunca são universais, mas sempre “mitos-de” - mitos de uma 

cultura, religião, sociedade ou grupo: os mitos são sempre mitos de algumas pessoas em 

oposição a outras”. Desta maneira, pode-se considerar que outras duas características 

ganham destaque nas concepções de mito: a) o mito é um tipo de história; b) o mito é um 

tipo de modelo de pensamento.  

Partindo das duas proposições sobre mito, pode-se afirmar que o discurso mítico 

oferece uma “ponte válida entre o mito, o ritual e o tabu” (Frog, 2018, p. 28). Um motivo 

mítico que tem potencial para ser atualizado pode ser descrito como imanente, seja um 

motivo conectado com o tema da visitação onírica ou uma violação de tabu com a 

consequência de ser atingido por um raio. Tabus que estruturam comportamentos para 

evitar repercussões sobrenaturais podem ser vistos em termos de motivos imanentes, 

como uma cadeia de motivos formando um tema imanente. Em vez de um único motivo, 

o tabu é motivado por um tema, uma sequência de eventos imanentes que também poderia 

ser considerada retrospectivamente para entender por que uma casa foi atingida por um 

raio. Tais tabus acabam em diálogo com lendas que apresentam exemplos de experiências 

de pessoas em situações de quase-acidente ou repercussões de violações de tabus (Valk 

2012). 

Segundo Frog (2015, p. 35), indivíduos que exibem certos comportamentos, 

performances, práticas, e que estejam alinhados ou associados a certos símbolos, são 

vistos como pertencentes àquela religião – por mais que talvez não houvesse, nessas 

sociedades, uma palavra vernacular e êmica para designar a ideia de religião. 



20 

 

 

Neste trabalho, mitologia e religião serão vistas como categorias distintas, embora 

complementares e indissociáveis. Segundo Alves (2023, p. 24), a mitologia atua de 

maneira análoga à linguagem, gestando elementos como imagens, motivos, enredos e 

narrativas, assim como estruturas e convenções empregadas para a combinação entre 

esses diferentes elementos, como se a mitologia fosse o equivalente ao léxico e à 

gramática disponíveis em uma língua. Já a religião é um registro de prática que se 

desenvolve num ambiente cultural determinado, por meio de uma transmissão 

intergeneracional, abarcando não só a mitologia, mas também uma cosmovisão particular. 

Em suma, a mitologia é um sistema de significação, enquanto a religião é a constelação 

de práticas e comportamentos que, em contato com essa mitologia, propiciam um molde 

fundamental de referência para a identidade religiosa 

Quanto à religião, deve-se considerar o seu aspecto dinâmico e adaptativo, visto 

que, por ser um fenômeno, a mesma não pode ser encarada como algo uniforme, fechado, 

terminado e homogêneo. Ao considerar a religião como um sistema terminado, aquele 

que a analisa a perceber suas variações diacrônicas, processos de sincretismo, 

hibridizações e aculturações como distorções ou até mesmo aberrações em face de uma 

imagem supostamente ideal e pura do que aquela religião teria um dia sido (Alves, 2023, 

p.24-25). 

Tanto a religião como a mitologia, enquanto áreas fundamentais da manifestação 

e representação da consciência social de um povo, no que diz respeito aos seus valores 

básicos e de visão de mundo, por mais contraditório que isso possa ser ao se analisar as 

duas quanto aos seus aspectos dinâmicos e adaptativos, também possuem um núcleo que 

é resistente a mudanças. Para Siikala (2002, p. 16), este núcleo, diferentemente dos 

elementos mais superficiais de um sistema simbólico atrelado a uma mitologia/religião, 

apresenta perspectivas de um povo e são mais enraizadas, tornando-se, assim, resistente 

a mudanças. 

Schjødt (2013) concebe a religião como um espaço discursivo compreendido 

como um conjunto incoerente de noções e práticas que variavam muito de comunidade 

para comunidade, de indivíduo para indivíduo. Contudo, há de fato algumas estruturas 

básicas em comum, que tornam viável alegarmos não que haja uma religião 

compartilhada no sentido estrito do termo, mas sim um conjunto compartilhado de 

estruturas. Ou seja, existe um conjunto compartilhado de estruturas religiosas básicas que 

operam e se manifestam de modos singulares nos diferentes espaços discursivos e 

culturais (Schjødt, 2013, p. 10-11). 



21 

 

 

 

 Visto que o foco desse trabalho são os textos referentes à obra de George R. R. 

Martin, haverá o esforço para se manter o exercício comparativo o tempo inteiro dentro 

dos limites do desenrolar histórico-religioso-literário. Segundo Prado e Silva (2014, p. 

11-12) mencionado em Sampaio (2023), o exercício teórico de comparação entre duas ou 

mais religiões, lembremos, fez parte do próprio surgimento das disciplinas de História 

das Religiões e da Ciência da Religião: Max Müller, o pai da Ciência da Religião 

afirmava, já no século XIX, que a principal postura metodológica da disciplina era a de 

ser classificatória, centrando-se na comparação entre os elementos das religiões. A 

comparação também foi a característica central do método da História das Religiões, o 

que fez com que ela, por muito tempo, fosse confundida com o campo da Ciência da 

Religião (ibid., p.12): como o objetivo era reconstruir uma “história geral da evolução 

religiosa da humanidade”, sujeitar-se ao estudo histórico e comparado das diferentes 

tradições religiosas da humanidade era inevitável (Filoramo & Prandi, 2012, p. 7). 

Segundo Sampaio (2023), com o tempo, a Ciência da Religião foi se mostrando 

de certa forma prisioneira da apologética e do cientificismo, no sentido de que passou a 

fazer uso de dados históricos obtidos sobre as diferentes religiões para demonstrar, de 

modo “científico”, a superioridade do cristianismo, substituindo a apologética e a teologia 

tradicionais por um suposto paradigma de cientificidade. Esse movimento ocorreu, de 

fato, devido à crença, naquela época, de que as religiões desapareceriam e que essa 

realidade era inevitável, advindo da secularização do mundo, mencionada por Max 

Weber.  

A crítica a esse pensamento viria com o italiano Raffaele Pettazzoni, fundador da 

Escola Italiana de História das Religiões. Pettazzoni defendeu que era necessário evitar a 

simples compilação descritiva das diferentes crenças religiosas, pois isso conduzia a 

interpretações a-históricas repletas de eurocentrismo e anacronismo (Bellotti, 2011, p. 

22). Com isso, defendia que o historiador das religiões precisava estar atento à gênese, ao 

desenvolvimento e o eventual término de um determinado fenômeno religioso a ser 

analisado, envolvendo-se com as questões relativas à continuidade e à duração dos 

modelos e estruturas subjacentes ao fenômeno religioso. 

O trabalho comparativo de base histórica é, portanto, extremamente necessário 

para que se possa compreender a presença de elementos de magia nas religiões nórdicas. 

Por um lado, o presente trabalho busca evidenciar as semelhanças compartilhadas entre a 

magia existente nas sagas islandesas e a literatura de fantasia medieval.  De modo a 



22 

 

 

comprovar a nossa hipótese, o presente estudo busca provar que a magia da literatura de 

fantasia medieval, mais especificamente As Crônicas do Gelo e Fogo, na figura da 

personagem Melisandre, recebeu influências, na construção da personagem, das sagas 

islandesas e de seus elementos de magia. 

Faz-se importante ressaltar que se pretende aqui elaborar teorias ou conclusões 

que deem conta de explicar todo esse fenômeno. Isso não quer dizer que não se farão 

especulações e interpretações, entretanto se respeitarão as fontes históricas e literárias até 

onde se puder chegar.  

Assim, procuraremos pelas manifestações histórico-literárias de magia praticadas 

nas sagas islandesas e na obra As Crônicas do Gelo e Fogo, buscando pelos traços que 

estejam potencialmente presentes nelas. Para esse trabalho, faz-se importante mencionar 

que serão comparados os dois tipos mais presentes de magia do mundo nórdico: o galdr 

(sons mágicos) e o seiðr (cantos) (Langer, 2015a, p. 293).  

Buscar-se-á investigar, nesse trabalho, o uso, características e atributos dessas 

formas de magia, de maneira comparada entre as sagas e a obra mencionada, dentro de 

sua realidade mítico-religiosa. Por ser um trabalho de natureza comparativa, buscar-se-á 

contrastar as evidências encontradas umas com as outras, em busca de similaridades, bem 

como de dissonâncias entre a magia da obra e das sagas. Acredita-se que, nas obras de 

literatura de fantasia medieval, mais especificamente da obra em questão, o autor se 

baseou fortemente em textos do medievo nórdico para o desenvolvimento de sua 

personagem-feiticeira, o que será observado a partir desse estudo comparativo, bem como 

também se observará os aspectos de poder relacionados à utilização dessa magia. 

A ideia é que, ao final desse estudo, possa-se observar o quanto a magia na 

literatura de fantasia não tem apenas um caráter destrutivo/adivinhatório/amoroso, mas 

que também possui um caráter decisório e de poder na narrativa, com um papel 

extremamente importante para o desenvolvimento das relações de força e poder na 

construção textual e das personagens do texto narrativo. 

Certos problemas pertinentes à discussão, entretanto, não ficaram invisibilizados. 

O primeiro deles diz respeito à distinção cronológico-espacial entre as obras, bem como 

à natureza delas; o segundo ponto se refere à quantidade de materiais a serem 

investigados, visto que tanto as sagas são vastas quanto à obra do Martin. De acordo com 

Sampaio (2023), a única possibilidade de se conduzir uma pesquisa comparativa entre 

este ou aquele aspecto da religião ou mitologia dos diferentes povos se dá por meio da 

eleição destes materiais de naturezas tão diversas: trata-se de uma arbitrariedade das 



23 

 

 

próprias fontes com a qual precisamos inexoravelmente lidar em nossa abordagem 

comparativa.  

A respeito das fontes a serem analisadas, a princípio pode parecer um trabalho 

quase inexecutável, mas se faz necessário compreender que as informações que serão 

buscadas dentro delas. A considerar a vastidão das obras elencadas, estas serão pontuais, 

de modo que, ao final, teremos uma visão delimitada e concisa, visto que o que se busca 

nesse trabalho não é uma análise aprofundada de todas elas, o que, de fato, seria um 

trabalho deveras grandioso para ser concluído em um prazo de doutorado. 

Desse modo, defendendo a hipótese de que a magia existente nas sagas islandesas, 

de tal maneira, influenciou a construção da feiticeira Melisandre, em As Crônicas do Gelo 

e Fogo, de George R. R. Martin, faz-se importante realizar alguns questionamentos, os 

quais se propõe responder nessa pesquisa: 1) quais elementos da magia nórdica presentes 

nas sagas islandesas parecem estar presentes na obra de George R. R. Martin, As Crônicas 

de Gelo e Fogo?; 2) o quão fortemente esses elementos de magia atuaram nas tomadas de 

decisão de poder político na obra? 

O principal objetivo é abordar como a magia nas fontes primárias, as obras de 

Martin, foram influenciadas pelas sagas islandesas e como estas se manifestaram no texto. 

Para isso, em um momento comparativo, busca-se fazer uma interposição entre os dois 

textos, enfatizando o seu momento de intersecção.  

Entre os objetivos específicos dessa pesquisa, encontram-se: 1) apresentar quais 

tipos de magia estão presentes na obra de Martin e como se manifestam; 2) apontar em 

que momentos da obra a magia toma um papel decisivo na tomada de decisão política e 

de poder. 

No primeiro capítulo são feitas as discussões conceituais e metodológicas 

necessárias, junto de uma definição mais precisa do recorte quanto ao entendimento do 

que vem a ser literatura comparada e magia, bem como a última se apresenta na literatura 

de fantasia medieval. No segundo capítulo, são feitas as discussões necessárias para a 

compreensão das sagas islandesas e da magia nas sagas. No terceiro capítulo, tem-se 

discussões acerca das crenças religiosas no contexto da obra – tanto em Westeros como 

em Essos, de onde a personagem deste trabalho vem; no quarto capítulo, trabalhar-se-á 

com o papel da mulher e da magia na obra martiniana e, por fim, analisar-se-á as relações 

entre magia e política na narrativa de George Martin, bem como o papel decisório que a 

magia exerce no jogo dos tronos. 

 



24 

 

 

CAPÍTULO I: CONCEITOS E METODOLOGIAS DA MAGIA E 

LITERATURA COMPARADA 

 

1.1 Literatura comparada: do surgimento ao apogeu 

 

A literatura comparada (um rótulo convencional e pouco esclarecedor) é 

geralmente entendida como uma certa tendência ou ramo de investigação literária que 

envolve o estudo sistemático de agenciamentos supranacionais (Guillén, 1985), sendo o 

método comparativo de adquirir ou comunicar conhecimento, num certo sentido, tão 

antigo quanto o pensamento (Posnett, 1886). Os indivíduos, como em grupos, precisam 

se projetar para além de suas fronteiras linguísticas e dos seus círculos de relações de 

modo a entenderem a sua própria natureza. 

Essa definição, para Guillén (1985), é ampla, vaga e, como muitas outras, 

demasiado simples, convidando à reflexão contínua sobre algumas dimensões básicas da 

história literária. A literatura comparada - e os comparatistas, portanto - eram os não-

especialistas, aqueles que insistiam em se interessar por grupos literários de tal magnitude 

que poucos filólogos da velha escola acreditavam que fossem um assunto viável para 

estudo, muito menos uma "ciência literária” que iluminaria qualquer conhecimento. 

(Casanova, 2015). 

A princípio, a teoria comparativa não encontrava abertura entre os gregos, cuja 

filosofia se encontrava fechada a quaisquer influências que não adviessem daquelas 

existentes em seu próprio idioma. Devido a isso, percebe-se que os gregos fizeram poucos 

avanços nessa área, tanto devido ao que eles consideravam gregos menos civilizados, mas 

também devido aos seus mitos, os quais consideravam bastante sagrados e incompatíveis 

de serem estudados de maneira comparativa. 

Foi a partir do livro De vulgari eloquio, escrito por Dante, que há o início daquilo 

que se pode chamar de marco inicial da ciência comparativa. Posnett (1886, p. 16) afirma 

que 

 

Quando escreveu De vulgari eloquio, Dante marcou o início de nossa ciência 

comparativa, colocando o problema da natureza da linguagem, um problema 

que não deve ser tratado com leviandade pelos povos da Europa moderna que 

herdaram, diferentemente do grego ou do hebraico, uma literatura escrita numa 

língua cuja decomposição simplesmente foi levada a constituir os elementos 

de sua própria fala viva.  

 



25 

 

 

As Grandes Navegações e os Renascimentos Latino e Grego levaram a 

humanidade a ter contatos com povos e culturas distintas, com contrastes marcantes. 

Outro ponto que comércio entre nações geravam conflitos e as impelia, sobremaneira, a 

se conhecerem, e esse intercâmbio comercial que trazia riqueza, também trazia “um 

despertar da opinião pessoal entre os homens, e mesmo um levante da opinião pessoal 

contra a autoridade que ganhou o nome de Reforma” (Posnett, 1886, p.17) 

Para o autor supramencionado (1886, p. 17) 

 

A indagação individual, e com ela o pensamento comparativo, questionada nos 

âmbitos da vida social por choques frequentes com o dogma teológico, voltou-

se para o mundo material, começou a acumular grandes reservas de 

conhecimento material moderno, e somente nos dias mais recentes de 

liberdade, começou a construir, a partir deste lado físico, perspectivas seculares 

da origem e do destino do homem, que do ponto de vista social havia sido 

previamente reprimido pelo dogma. 

 

Na literatura, essas evoluções sociais tiveram um peso significativo, pois tanto as 

mudanças externas e internas da vida social acontecem frequentemente de forma 

inconsciente sem refletir na sua natureza ou limites, e será o método comparativo que 

trará uma análise consciente dessa realidade e das causas que a produzem. 

Texte (1893) relata que os estudos comparativos realizados pelos antigos, apesar 

de seu papel importante, eles nunca alcançaram a postura de um método “por duas ou três 

razões que saltam aos olhos” (p. 27): a) o pequeno número das literaturas conhecidas 

pelos antigos; b) a ausência do ponto de vista crítico e histórico no estudo destas 

literaturas; e, c) a estreita dependência da literatura romana com relação à grega da qual 

a primazia permanecerá sempre bem estabelecida e a alta originalidade incontestável. 

Para isso, faz-se importante destacar o que, de fato, vem a ser o conceito de 

literatura comparada. Para Croce (1949), a literatura comparada é a forma de pesquisa 

que se serve do método comparativo, pois este último, sozinho, não serve para traçar um 

plano de estudo. Além disso, o autor ainda afirma que este método é aplicável também à 

história literária, bem como advém do método da linguística comparada. Sendo assim, a 

literatura comparada “busca as ideias ou temas literários e acompanha os acontecimentos, 

as alterações, as agregações, os desenvolvimentos e as influências recíprocas entre as 

diferentes literaturas” (p. 61). 

Croce (1949, p. 61) ressalta que  

 



26 

 

 

“[...] a literatura comparada deve seguir o desenvolvimento das ideias e das 

formas e a sempre nova transformação de matérias idênticas ou similares nas 

diversas literaturas da Antiguidade e dos tempos modernos e deve descobrir as 

influências de uma literatura sobre a outra nos seus recíprocos relacionamentos 

- explica-se no próprio nome”. 

 

O surgimento do termo “literatura comparada” referindo-se a um campo de 

atuação específico nos estudos literários, deu-se no momento da consolidação dos Estados 

Nacionais na Europa, e seus pressupostos estavam atrelados, ainda que de maneira 

incipiente, às discussões sobre as questões de fronteira, cultura e identidade nacional 

(Alós, 2012). Escritores como Byron já traziam à baila essas análises ao, por exemplo, 

analisar a relação entre cultura e identidade nacional dos pequenos estados italianos e sua 

cultura, visto que estes lutavam por sua independência cultural, guardando sua herança 

literária protegida de todos aqueles que se aproximavam vindo de outros territórios 

(Bassnett, 1993). Essa ideia de herança cultural se espalhará pelos povos através de vozes 

genuínas e autênticas de um coletivo, representando uma força poderosa na era das 

revoluções que a Europa estava enfrentando, enfrentando, inclusive, o surgimento de 

falsificações.  

Com esse pensamento de busca de um pensamento nacionalista e de herança 

cultural, o alemão Goethe, em 1827, defende o conceito de Weltliteratur4, que, segundo 

Alós (2012), hoje apresenta questionamentos pelas suas tendências eurocêntricas. 

Entretanto, a Weltliteratur seria “o primeiro passo em direção à compreensão da 

diversidade cultural, a partir de estudos sobre as questões de fontes, influências e pontos 

de contato entre diferentes literaturas nacionais” (Alós, 2012, p. 17).  

Hoje, entende-se a literatura comparada como “o estudo da literatura para além 

das fronteiras de um país particular, e o estudo das relações entre literatura, de um lado, 

e de outras áreas do conhecimento (as artes, a filosofia, a sociologia), de outro (Remak, 

1980, p. 429-437). 

O comparatismo se configura como o estudo das diversas literaturas nas suas 

relações entre si, isto é, na medida em que umas estão ligadas às outras na inspiração, no 

conteúdo, na forma e no estilo (Alós, 2012).  

Com efeito, o costume de comparar textos literários, seja por mera curiosidade 

amadora, seja para estabelecer comparações e estabelecer escalas de valores, ou, em 

suma, para fins pedagógicos mais ou menos óbvios, é uma atividade crítica documentada 

 
4 Expressão cunhada por Goethe para designar a literatura mundial, que estaria além das fronteiras das 

nacionalidades. Entendida também como espécie de "fundo comum" a todas as literaturas nacionais 



27 

 

 

desde os tempos clássicos: em casos de óbvia semelhança entre duas obras, entre dois 

versos, entre dois tropos, de autores, ou possivelmente provenientes de literaturas 

diferentes, é normal que o leitor que identificou essa semelhança pense sobre ela, as 

razões e a avaliação dos seus respectivos méritos (Cioranescu, 1964) 

Um encontro deste tipo levanta dois tipos de questões. A primeira refere-se à 

prioridade do conceito básico utilizado nas duas obras que estão sendo comparadas e ao 

grau de originalidade de cada autor; neste caso, o pressuposto é que a invenção assegura 

ao primeiro dos dois autores um mérito adicional, que assimilamos mais ou menos 

conscientemente com o que hoje chamamos de propriedade intelectual. A segunda 

questão - que não é a segunda em termos de ordem de precedência, mas pode ser 

apresentada antes da outra, ou mesmo com exclusão da primeira - refere-se à qualidade 

do resultado artístico obtido pelos dois autores, à confronto dos respectivos méritos, 

focados do ponto de vista puramente estético (Cioranescu, 1964). 

Para que se pense acerca desses estudos, as fontes de uma disciplina não possuem 

tão somente um valor instrumental como também constroem a própria identidade 

disciplinar, sendo, portanto, um reflexo fiel dos conhecimentos logrados, dos problemas 

que se atravessam e os espaços ainda a se explorar, uma dimensão de maior relevância 

(Domínguez, 2004). Então, a principal tarefa da Literatura Comparada é o confronto da 

Poética com o nosso conhecimento da poesia; isto é, da teoria da literatura, sempre em 

progresso, com o vasto conjunto de conhecimentos e questões, sempre crescente, que o 

comparatismo torna possível (Guillén, 1985, p. 121). 

Para o desenvolvimento desses estudos em Literatura Comparada, os manuais 

constituem o mais fiel reflexo dos rumos seguidos por uma disciplina e, até mesmo, das 

exigências do mercado acadêmico, ao mesmo tempo em que são uma das ferramentas 

mais úteis para estudantes de graduação – e até de pós-graduação – devido ao seu rigor e 

capacidade de orientação. Os manuais programáticos constituem a principal referência da 

construção disciplinar. Fornecem uma definição de Literatura Comparada, mais ou menos 

explícita, consoante o caso, que é depois articulada através da rede de domínios que 

pressupõe. Muitas dessas obras são “manuais”, o que evidencia seu ar de proposta de 

“escola comparatista” (Domínguez, 2006). 

De acordo com Carvalhal (2014), há orientações que são a base do corpo da 

doutrina da literatura comparada: a escola francesa, de um lado, e do outro as escolas 

norte-americana e soviética, as quais serão brevemente explicadas nos tópicos 

subsequentes. 



28 

 

 

1.2 As escolas da literatura comparada e suas contribuições didáticas 

 

Os estudos comparativos da literatura trouxeram contribuições didáticas valiosas 

para o campo da literatura e da teoria literária. Segundo Van Tieguem (1931), o objeto da 

literatura comparada é essencialmente estudar as obras de várias literaturas e suas relações 

recíprocas.  

Sendo o comparatismo o estudo das diversas literaturas nas suas relações entre si, 

isto é, na medida em que umas estão ligadas às outras na inspiração, no conteúdo, na 

forma e no estilo, permitindo, segundo Van Tieghem (1931, p. 175), “compreender mais 

plenamente um escritor, uma obra, ao observá-lo mergulhado no meio literário 

internacional ao qual ele pertence; em seguida, é por si mesma uma disciplina histórica 

das mais penetrantes e eficazes”, faz-se importante ressaltar que esse período foi marcado 

por uma cisão epistemológica entre os americanos, franceses e russos quanto ao 

entendimento do papel do que, de fato, deveria ser literatura comparada. 

Desta forma, é importante diferenciar o que cada escola – francesa, americana e 

russa – entendiam como literatura comparada, para que se possa debater algumas questões 

pertinentes ao nosso objeto de estudo. 

 

1.2.1 A escola francesa  

 

O caráter normativo da orientação francesa decorre da existência de grande 

número de livros sobre literatura comparada, responsáveis pela difusão de suas propostas 

em vários países (Carvalhal, 2014).  

O primeiro manual verdadeiramente programático do Comparatismo é La 

Littérature comparée, de Paul Van Tieghem (1931/1946), que oferece uma 

sistematização da trajetória histórica da disciplina e da plataforma teórica – a chamada 

“Escola Francesa” – sobre a qual se desenvolvera durante boa parte do século XX, com a 

sua inegável influência em Espanha e Portugal. A partir da compreensão da Literatura 

Comparada como ramo da história da literatura, Van Tieghem articula a tipologia das 

relações entre obras e autores, tudo com um notável exclusivismo ocidental (Domínguez, 

2006). 

As noções norteadoras para a literatura comparada já podiam ser visualizadas nos 

seus trabalhos. O autor define o objeto da literatura comparada como o estudo das diversas 

literaturas cm suas relações recíprocas, distinguindo a literatura comparada de literatura 



29 

 

 

geral, considerando a primeira mais analítica e responsável por estudos binários; e a 

literatura geral corresponderia a uma visão mais sintética, podendo abarcar o estudo de 

várias literaturas. 

A escola francesa se definia por seus vínculos a concepções positivistas e lineares 

de história, recaindo em julgamentos de valor que valorizavam as fontes em detrimento 

das influências. Seus métodos eram rigorosamente historicistas, buscando linhas de 

evolução pautadas nos estudos de fontes e influências, com vistas à elaboração de uma 

“história da literatura geral”. (Alós, 2012) 

Para os estudiosos alocados sob tal rubrica, era indispensável ao comparatismo 

que as obras em comparação fossem provenientes de culturas nacionais distintas, e que 

tais investigações abarcassem obras escritas em línguas distintas.  

A literatura comparada compreende “as relações mútuas entre a literatura grega e 

latina, a dívida da literatura moderna (desde a Idade Média) para com a literatura antiga 

e, finalmente, os vínculos que ligam as diversas literaturas modernas” (Van Tieghem 

(1931, p. 5). Este último campo de investigação, que é o mais extenso e complexo dos 

três, é aquele que a Literatura Comparada, no sentido em que geralmente é entendida, 

toma como seu domínio. 

Portanto, é o jogo de influências obtidas ou exercidas que constitui o centro da 

identidade disciplinar (Domínguez, 2006). Na segunda parte do volume – “Méthodes 

etrésultats de la Littérature comparée” – Van Tieghem expõe os fundamentos do campo 

de pesquisa comparatista – relações binárias entre um emissor e um receptor – e alguns 

conceitos fundamentais desta tipologia de relações: gêneros, estilos, temas, ideias e 

sentimentos, fortuna e influência, fontes e intermediários. Sua proposta de domínios 

comparatistas é assumida ainda hoje em termos gerais: génologie —gêneros e estilos—, 

thématologie —temas, tipos e lendas—, doxologie —fortuna e influências—, crénologie 

—fontes— e mésologie —intermediários. 

Os argumentos de Van Tieghem contra o estudo da Idade Média inverteram a 

visão anterior de que o período oferecia uma oportunidade única para os comparatistas 

devido à falta de fronteiras claramente definidas entre as nações (Bassnett,1993) 

Para Carvalhal (2014), a proposta de Van Tieghem propunha que a literatura 

comparada fosse uma análise preparatória aos trabalhos de literatura geral, sendo sua 

intenção, na realidade, elaborar uma “História Literária Nacional, que se organizaria em 

três etapas: história das literaturas nacionais, a literatura comparada (que se ocuparia com 



30 

 

 

a investigação das afinidades) e, finalmente, a literatura geral, que sintetizaria os dados 

colhidos” (p. 18). 

Nesse ponto, à literatura comparada é conferida um caráter complementar, 

tornando-a subsidiária da historiografia e da literatura geral, ficando restrita à pesquisa de 

“fatos comuns a duas literaturas parecidas” (Carvalhal, 2014, p. 18). 

Sendo assim, a perspectiva francesa, que aparece mais orientada para o estudo da 

transferência cultural, sempre tendo a França como doadora ou receptora, preocupou-se 

em definir e traçar "características nacionais". Paul Van Tieghem formulou, assim, a 

distinção entre a literatura comparada e a literatura geral, onde a primeira tem por objeto 

“o estudo das relações entre duas ou mais literaturas” (Nitrini, 1997, p. 25). Para o autor, 

o que fará parte da literatura geral são os fatos que pertencem a realidade de várias 

literaturas. 

O seu manual foi de suma importância e influenciou outros pensadores como 

Marius-François Guyard, que influenciado pelas abordagens de Van Tieghem escreveu 

seu texto chamado Que sais-je? - este é o manual comparatista por excelência do sistema 

universitário francês. (Domínguez, 2006). Precedido por um prólogo, Guyard retoma a 

estrutura proposta por Van Tieghem, onde, no primeiro capítulo, aborda a história da 

disciplina; e no segundo, o objeto de estudo e métodos; enquanto no restante são 

abordados aspectos centrais como gêneros, temas, mitos, influência ou fontes. 

Esta tendência foi continuada pelos manuais publicados nos anos sessenta por 

Pichois e Rousseau (1967/1969) e Jeune (1968).  

Em 1983, Daniel-Henri Pageaux coordenou um volume patrocinado pela Société 

Française de Littérature Générale et Comparée – La Recherche en littérature générale et 

comparée en France. Articulado por duas grandes áreas – “Orientations de recherches” 

e “Aires culturelles et linguistiques” – a sua utilidade reside tanto nas breves 

apresentações dos especialistas como nos repertórios bibliográficos que os acompanham. 

Na sequência, o manual de Yves Chevrel (1989/1995) substituiu o de Guyard na 

mesma coleção. Desde o primeiro capítulo, reconhece-se a necessidade de superação da 

definição “francesa” da disciplina, centrada nas relações históricas de influência, em 

favor da análise dos invariantes em consonância com uma essencial expansão das 

fronteiras culturais por trás das propostas de René Étiemble. 

Um dos últimos grandes manuais programáticos em França é sem dúvida La 

Littérature générale et comparée, de Pageaux (1994). A sua organização volta a gravitar 

em torno de domínios comparatistas, agora examinados sob uma abordagem alimentada 



31 

 

 

pelos mais recentes contributos teóricos. O seu campo de exemplificação é mais amplo 

do que o fornecido até agora pelos manuais franceses, incluindo literaturas espanhola, 

portuguesa e latino-americana em consonância com as especialidades do seu autor. Sua 

bibliografia final é bastante sintética, mas inúmeras referências são fornecidas no corpo 

do ensaio (Domínguez, 2006). 

Essa visão tripartite da literatura – literatura nacional (Weltliteratur), literatura 

comparada e literatura geral – decorrente de uma visão positivista, segundo Nitrini 

(1997), não resiste à análise, visto que esses três campos de estudo interagem entre si, 

implicando-se. Essas fragilidades na construção dessa teoria seriam logo alvo de análises 

críticas por René Wellek, que viria a construir o que, hoje, conhece-se por “escola 

americana” 

 

1.2.2 A escola americana 

 

A oposição entre a “escola francesa” e a “escola americana” na literatura 

comparada é muito bem conhecido. E os rótulos convencionais são tão rudimentares 

quanto inadequados (Guillén, 1993). 

A chamada “escola americana” de literatura comparada foi marcada pelos influxos 

das teorias literárias de cunho imanentista, como o formalismo, o estruturalismo e o New 

Criticism estadunidense. Segundo Carvalhal (2014), é “despojada de inflexões 

nacionalistas, distingue-se da francesa por seu maior ecletismo, absorvendo com 

facilidade noções teóricas, em particular, os princípios que regeram o new criticism”5 (p. 

15), sendo mais aberta a estudos paralelísticos, admitindo o estudo de obras e autores 

dentro de uma mesma literatura nacional.  

Comparativamente à “escola francesa”, a “escola americana” não gerou grandes 

manuais programáticos para o Comparatismo, o que talvez seja consequência da sua 

concepção generalista de literatura, muito apegada aos tradicionais cursos universitários 

dedicados aos grandes livros. As primeiras contribuições importantes devem-se a 

Stallknecht e Frenz (1961) e Aldridge (1969), que atendem às necessidades do mercado 

universitário norte-americano (Domínguez, 2006).  

Como decorrência dos influxos imanentistas, acreditava-se que o valor artístico 

de uma obra era intrínseco aos elementos textuais. Em outras palavras, o critério de valor 

 
5 Movimento crítico que se desenvolveu nos Estados Unidos a partir dos anos de 1930.  



32 

 

 

era pautado na literariedade, categoria formulada pelos formalistas russos em seus estudos 

de poética, já no início do século XX (Guillén, 1993). 

Certamente a contribuição mais importante dos Estados Unidos aos manuais 

programáticos é dada a Robert J. Clements, que foi diretor do Departamento de Literatura 

Comparada da Universidade de Nova York, com sua Literatura Comparada como 

Disciplina Acadêmica (1978), patrocinada pela Modern Language Association of 

America (MLA), oferecendo uma visão clara, detalhada e, acima de tudo, pragmática da 

disciplina.  

Seguindo o raciocínio do trabalho de Clements, mas circunscrito em apenas dois 

domínios comparatistas se encontram os manuais escritos por Barricelli e Gibaldi (1982) 

e Barricelli, Gibaldi e Lauter (1990), também patrocinados pela Modern Language 

Association of America.  

Para Domínguez (2006, p. 57), esses manuais 

 

São ferramentas extremamente úteis, com uma concepção eminentemente 

introdutória. Após uma breve apresentação de cada um dos campos 

interdiscursivos e interartísticos abordados, é incluída uma bibliografia 

exaustiva. Sua dimensão didática aumenta significativamente com a 

disponibilização de programas e materiais utilizados por especialistas em seus 

respectivos cursos comparatistas em prestigiadas universidades americanas. 

 

René Wellek, crítico tcheco radicado nos EUA, em seu discurso na Associação 

Internacional de Literatura Comparada, em 1958, defendeu que “as tentativas de se 

estabelecer fronteiras espaciais entre a literatura comparada devem desaparecer” (1994, 

p. 109). Nesse mesmo pensamento, Cláudio Guillén (1993) afirma que nenhum desses 

campos é independente, o que não quer dizer que não existam quaisquer semelhanças 

entre um estudo de influência e fontes e um estudo de um gênero literário.   

Entretanto, faz-se importante salientar que a literatura comparada do novo mundo 

não é, ao contrário da interpretação de alguns críticos, apolítica (Bassnett, 1993).  O que, 

de fato, deve ser considerado são as visões distintas que o Velho e o Novo Mundo 

possuem do que é história. Alguns teóricos desse período tentam definir essa temática 

dizendo que “o fenômeno da literatura como um todo, compará-la, agrupá-la, classificá-

la, questionar as suas causas, determinar seus resultados – este é o verdadeiro papel da 

literatura comparada” (Marsh, 1890, p. 151-170) 

Segundo Alós (2012), René Wellek propõe o entrelaçamento e o diálogo constante 

entre a história, a crítica e a teoria da literatura. Ao definir o comparatismo por sua 



33 

 

 

perspectiva metodológica, Wellek abre caminho para o estabelecimento de um diálogo 

com a teoria da literatura, que vinha então sendo formulada pelo formalismo russo, pelo 

estruturalismo tcheco e pela estilística de inspiração germanófila. 

Entre os manuais norte-americanos mais recentes – ou da sua esfera de influência 

– devemos citar os de Miner (1990), Tötösy de Zepetnek (1998), Kushner (2001) e 

Gillespie (2004). Todos eles, por motivos diversos, apresentam dificuldades na sua 

utilização pelos estudantes de graduação (Domínguez, 2006). A primeira se limita a um 

dos domínios comparatistas mais inovadores: a Teoria Literária Comparada. Seu estudo 

intercultural das teorias literárias ocidentais, de base mimética, e das orientais – chinesas 

e japonesas – de base expressiva, é do máximo interesse, embora algumas das suas 

conclusões sejam discutíveis. Contudo, a sua leitura por um estudante universitário exige 

uma formação comparativa prévia, pelo que a Poética Comparada de Miner não é um 

manual programático do Comparatismo em sentido estrito. 

É na obra de Tötösy de Zepetnek, na qual, após uma sólida reflexão metodológica 

sobre o chamado Novo Comparatismo, abandona-se a tradicional organização em 

domínios para explorar os vários interstícios da Literatura Comparada e as áreas teórico-

críticas: “Literatura e participação cultural”, “Literatura Comparada como/e 

interdisciplinaridade” , “Culturas, periferias e literatura comparada”, “Literatura feminina 

e homens escrevendo sobre mulheres”, “O estudo da tradução e da literatura comparada” 

e “O estudo da literatura e da era eletrônica” (Domínguez, 2006). A sua dificuldade reside 

na utilização de uma plataforma polissistêmica e empírica consistente, razão pela qual, a 

rigor, não é um manual introdutório ao Comparatismo. 

 

1.2.3 A escola russa 

 

 

O aparecimento na cena internacional dos comparatistas dos países do Leste 

também contribuiu para quebrar a polaridade existente entre França e Estados Unidos 

(Nitrini, 1997).  

A partir do final dos anos 60, o pensamento comparatista do Leste Europeu passa 

a ganhar espaço nos congressos internacionais da Associação Internacional de Literatura 

Comparada. Um dos nomes de destaque foi o de Victor Zhirmunsky. Realizando seus 

estudos no contexto soviético, ele aproxima pressupostos das teorias do formalismo com 

o pensamento marxista para elaborar seu modelo de trabalho (Alós, 2012).  



34 

 

 

Os comparatistas soviéticos se preocupavam, sobretudo, “em distinguir entre 

analogias tipológicas e importações culturais (outra forma de designar as “influências”), 

que correspondem sempre a situações similares na evolução social” (Carvalhal, 2014, p. 

16). A construção de princípios básicos de uma investigação comparada marxista se 

orientou por uma dupla demarcação: por um lado, contra a literatura comparada 

“francesa” e ainda mais contra a “americana” (explicitamente), e, por outro, contra o 

descrédito das questões comparatistas tais como elas, durante o domínio de Stalin, haviam 

estado na ordem do dia em luta contra o “cosmopolitismo” (Nitrini, 1993).  

Os comparatistas soviéticos, que têm em Victor Zhirmunsky uma de suas figuras 

exponenciais, adotam, como princípio básico, a compreensão da literatura como produto 

da sociedade. A premissa essencial da proposta de uma teoria comparatista das literaturas 

dos diferentes povos, do ponto de vista russo, é a ideia de unidade e regularidade do 

desenvolvimento histórico e social da humanidade. Esse processo é essencial para a 

evolução da literatura e da arte, como imagens tipificadas da realidade, refletidas na 

consciência do homem social. Desta maneira, para Zhirmunsky, torna-se indispensável 

distinguir, na história das literaturas, as “analogias tipológicas” e as “influências 

literárias”. 

Apesar da criticidade existente em Zhirmunsky, o estudioso reconhece a 

importância e a pertinência da comparação como princípio básico da investigação 

histórica em pesquisa literária, bem como em outros estudos sociais. Para o estudioso, 

desde que não se peque por um “imanentismo” muito rigoroso, reduzindo o texto apenas 

a grandes dimensões de procedimentos literários. 

 

1.2.4 O comparatismo de René Etiemble 

 

A concepção mecânica de influência não foi apenas questionada pelos 

americanos, sendo René Etiemble também um dos seus críticos, condenando “o 

positivismo das comparações limitadas às relações de causa e efeito na literatura” (Nitrini, 

1997, p. 39). Para o teórico, é admissível a legitimidade da comparação mesmo quando 

não houver influências, de modo a validar o estabelecimento de paralelismos de 

pensamento, independentemente de qualquer influência historicamente discernível.  

Etiemble se encarrega de rebater a distinção entre literatura comparada e literatura 

geral e sustenta um interesse que ignora divisões políticas e limites geográficos, pois, para 



35 

 

 

ele, as literaturas asiáticas têm a mesma importância que as europeias. É, enfim, um 

humanista na acepção exata do termo. Suas afirmações levam muitos a situá-lo mais 

próximo da "escola" norte-americana pelo questionamento constante a que submeteu o 

comparatismo tradicional (Carvalhal, 1993).  

Para ele, as duas escolas – francesa e americana – não são inconciliáveis, propondo 

uma terceira via, a qual chama de mediadora ou dialética: “cabe à literatura comparada 

conhecer minuciosamente as “relações de fato”, que numa determinada época explicam 

a ação de um determinado escritor, de uma determinada corrente, de uma determinada 

cultura” (Nitrini, 1997, p. 39-40). 

Em sua teoria, Etiemble compreende uma "interdependência universal das 

nações", expressão de Karl Marx para quem as obras de uma nação se tornam propriedade 

comum de todas as nações. Ele propõe o estudo de obras parecidas sem ter em conta seus 

possíveis contatos ou derivações; interessa-lhe determinar o que denomina de 

"invariantes literárias", isto é, a unidade de fundo da literatura como totalidade. Neste 

sentido, postula uma poética comparada (Carvalhal, 1993). 

Para o teórico, a literatura comparada começa e se realiza no momento em que se 

estuda a obra como tal, pois, combinando a pesquisa histórica e a reflexão crítica, a 

literatura comparada desembocaria fatalmente em uma poética comparada. Para isso, o 

autor propõe um método indutivo, por meio de pesquisas detalhadas, seja sobre a 

evolução histórica dos gêneros, seja sobre a natureza e estrutura de cada uma das formas 

imaginadas por cada gênero nas diferentes civilizações.  

No seu sistema de “invariantes literárias”, não há lugar para o inédito, 

desmistificando, assim, o conceito de originalidade. Para o teórico, há a necessidade de 

uma mudança radical na concepção e nos objetivos do comparatismo. Com isso, segundo 

Nitrini (1997), há de se reconhecer o pioneirismo das colocações de Etiemble, ao abrir 

um flanco para as chamadas pequenas literaturas ocuparem o seu espaço.  

De acordo com Nitrini (1997, p.42),  

 

Esse encaminhamento a um tratamento igualitário das diferentes literaturas, na 

verdade, remonta aos começos da literatura comparada quando, no interior de 

uma única Weltliteratur, a ideia de “inferioridade” e “superioridade” é 

desprovida de sentido. No entanto, a primazia da tradição literária ocidental 

derivada da “ideia de uma superioridade de princípio do Ocidente” arraigou-

se nesse domínio de estudos literários.  

 



36 

 

 

Nesse sentido, o que René Etiemble queria era uma renovação radical da literatura 

comparada tradicional, pois ela, à época da “escola francesa”, esses estudos funcionavam 

a reboque de “grandes potências”: ou seja, os estudos eram feitos a partir de um viés em 

que a literatura de nações estrangeiras era estudada e comparada mediante o seu impacto 

na literatura dessas nações europeias: francesa, alemã, inglesa. Desse modo, o teórico 

parte de uma construção anti-imperialista que decorre de sua visão anticolonialista.  

Um dos pontos vulneráveis de sua proposta diz respeito ao conflito entre a 

generalidade de uma concepção que se situa deliberadamente na perspectiva da literatura 

universal e das resistências das literaturas nacionais. René Etiemble nunca negou a 

realidade das pátrias, nem a especificidade das literaturas de cada nação, mas rechaçava 

o chauvinismo cultural, o nacionalismo e a proibição de influências (Nitrini, 1997). 

 

1.3 Por que comparar? 

 

 

Ferris (2011) afirma que, tal como as humanidades, a Literatura Comparada está 

agora posicionada em um ponto onde a economia institucional, o valor e o limite 

coincidem. Com a convergência destas três forças, já não se trata simplesmente de 

discernir como a lógica da indisciplina afeta este campo de estudo, uma vez que o que foi 

reivindicado como uma força dentro da Literatura Comparada ameaça tornar-se uma 

desvantagem no contexto mais amplo da área nas humanidades. No entanto, apesar da 

migração das suas práticas e interesses para outros campos de estudo, há uma diferença 

importante a notar entre a Literatura Comparada e as humanidades. 

Ainda segundo Ferris (2011, p. 43-44),  

 

Mais do que muitos campos das humanidades, a Literatura Comparada está 

equilibrada entre um debate sobre o que deve examinar (Europa, 

multiculturalismo, literatura mundial, por exemplo) e o seu envolvimento com 

a base metodológica do estudo humanístico, um envolvimento experimentado 

através do limite que esta metodologia e sua indisciplina impõem-se a vários 

campos de estudo das humanidades. Só apreendendo esta capacidade a 

Literatura Comparada poderá evitar ter de justificar, mais uma vez, o seu 

significado, deslocando a sua consciência metodológica para este ou aquele 

corpo de literatura ou produção cultural, independentemente do que esse corpo 

seja definido como sendo. 

 

René Wellek, em 1963, já havia alertado acerca desse problema fundamental, 

afirmando que a Literatura Comparada estava carregada de uma metodologia obsoleta, e 



37 

 

 

um método ingênuo de comparações, o que não refletia profunda e seriamente sobre a 

natureza do objeto a ser estudado.  

Com esta observação, Wellek abre o estudo literário, e também o das 

humanidades, ao tipo de relativismo crítico e cultural que mais tarde deploraria sob a 

forma de teoria literária e crítica.  

Apesar de aparentemente dissolvida esta crise, com uma abertura do campo de 

estudo, esta abertura é o que voltou a assombrar tanto a Literatura Comparada como as 

humanidades como um limite. Segundo Ferris (2011), este não é o tipo de limite 

comumente associado ao material enfatizado por este ou aquele campo de estudo (como 

literatura para estudo literário, e assim por diante). É um limite produzido pela falta de 

definição sobre o que constitui e impulsiona a Literatura Comparada como um campo de 

investigação crítica. Como tal, é paradoxal. 

Por ser paradoxal, cabe-se o questionamento acerca do “por que comparar?”. Para 

Ferris (2011), a importância desta questão é que ela nomeia uma tarefa que informa as 

humanidades como um todo. A este respeito, a Literatura Comparada coloca a questão da 

importância das humanidades em geral. Isso ocorre porque os métodos definem uma 

disciplina, enquanto os objetos estudados apenas definem um campo de estudo.  

Segundo Ferris (2011), a importância desta questão é que ela nomeia uma tarefa 

que informa as humanidades como um todo. A este respeito, a Literatura Comparada 

coloca a questão da importância das humanidades em geral. Isso ocorre porque os 

métodos definem uma disciplina, enquanto os objetos estudados apenas definem um 

campo de estudo.  

O primeiro plano da comparação na Literatura Comparada destaca a base 

metodológica dos campos que compõem as humanidades e, ao fazê-lo, implica esses 

campos na lógica da indisciplina para a qual a Literatura Comparada tem se voltado 

recorrentemente sempre que foge à questão do seu próprio limite.  

As humanidades são um empreendimento comparativo, uma vez que a sua aposta 

fundamental é que tudo o que é produzido em nome da arte, da cultura, da literatura, da 

história, ou o pensamento, foi historicamente fundamentado numa resposta à questão de 

como é ser humano, uma questão que imediatamente cria um conflito sobre o direito desta 

ou daquela reivindicação a tal título. E, mesmo que as obras de arte recusem esta 

pretensão, tem sido tarefa da sua interpretação política, social e acadêmica reinstituir essa 

afirmação, nomeadamente, que o significado das humanidades reside na reflexão do 

sujeito humano. E o método para sustentar essa reflexão não deixou de ser comparativo. 



38 

 

 

Quando se pensa na tarefa da comparação, pensa-se em uma que se origina em 

relação a um mundo. Não é uma tarefa que pertença ao mundo, apesar da tendência atual 

de ver a parte comparativa da Literatura Comparada como se as palavras “mundo” e 

“comparativo” fossem tão intercambiáveis que nenhuma diferença real pudesse ser 

discernida quando alguém fosse traduzido como o outro porque um é muito comparável 

ao outro. Partindo desse pressuposto, deve-se levar em consideração e se ter atenção ao 

fato de que esta tradução impulsiona o imperativo de que a Literatura Comparada se torne 

agora “Literatura Mundial”, uma vez que amplia o que pode comparar, mas não altera a 

prática comparativa pela qual sempre operou.  

Também continua a ser um desafio distinguir as forças sociológicas e práticas 

deste desenvolvimento, uma vez que esta viragem para o mundo tem tanto a ver com uma 

tentativa de abordar a posição precária do estudo literário, bem como o futuro precário da 

Literatura Comparada dentro da universidade contemporânea. Mas, seja o que for que 

motiva este impulso, permanece o fato de que, embutido neste impulso, reside a afirmação 

de uma metodologia com uma extensão ilimitada do assunto através do espaço.  Os termos 

desta confusão são complexos, uma vez que tanto o método como esta extensão recorrem 

ao mundo para o seu significado. Assim, é necessário esclarecer como a comparação 

surge numa relação com o mundo que é diferente da sua conceitualização como mundo – 

precisamente agora que a Literatura Comparada e outros campos reivindicam práticas 

globais (Ferris, 2011). 

Ainda para Ferris (2011), a Literatura Comparada e as humanidades correm o 

risco de fazer o erro de simplesmente mudar a política pela economia, com medo de que 

o próximo barco para o futuro parta sem eles. Sendo assim, comparar estes momentos da 

nossa história é ver como a lógica da comparação trai o projeto intelectual que parece 

sustentar. Para que tal projeto sobreviva, a última coisa que precisa de fazer é submeter-

se às ideologias dos seus contextos contemporâneos.  

Uma reflexão sobre a comparação que seja capaz de interromper o seu próprio 

desenvolvimento de um modo diferente da coerção da crise seria um começo para que o 

nosso presente possa reivindicar o porquê e evitar as repetições intermináveis do quê e 

do como. “As ciências naturais podem perguntar sobre o que existe no nosso mundo, as 

ciências sociais podem medir como estamos nesse mundo, nós, pelo menos, podemos 

perguntar porquê – e é por isso que comparamos” (Ferris, 2011, p. 33). 

Desta maneira, é a necessidade de um porquê acerca dos eventos no mundo que 

faz com que se busque comparar fenômenos, tanto nas humanidades como na literatura 



39 

 

 

comparada, e isso desde os tempos mais tenros e iniciais da nossa escrita. Sendo assim, 

comparar textos se faz essencial para que se possa entender como a literatura 

contemporânea pode ter se apropriado de elementos das literaturas primárias para o seu 

desenvolvimento. 

 Para este trabalho, faz-se essencial compreender como a literatura medieval 

influenciou de maneira significativa a produção de textos de literatura de fantasia 

medieval, pois não se faz possível compreender a construção de mundos mágicos, em que 

bruxas, magos, duendes, feiticeiras e tantos outros elementos do fantástico sem que a 

comparação com textos medievais ocorra, a partir da observação desse mundo antigo e 

seus comportamentos, seus medos e a maneira como a história trouxe e tratou esses 

personagens – reais e/ou imaginários – dentro da perspectiva do fantástico.  

 

1.4 A literatura comparada e os textos medievais 

 

Hoje, o fascínio pelas questões medievais - em particular o gótico - ocorre em 

todas as formas e gêneros, seja literatura, cinema, televisão e novas mídias, incluindo a 

rede mundial de computadores e videogames, etc., e o ressurgimento de gêneros 

medievais, heróis, temas, mitos e tradições estão remodelando nossa compreensão da 

Idade Média (Capelli, 2013).  

A Idade Média é o período da história europeia desde a queda do império romano 

no Ocidente (século V) até a queda do império no Oriente com Constantinopla em 1453. 

O uso de uma periodização tripartida - que postula uma Idade Média em declínio seguida 

de um período de “iluminação” – remonta à noção humanista da Renascença e à ideia do 

ressurgimento da aprendizagem baseada em fontes gregas e latinas. 

Para Renata Capelli (2013), a discussão sobre antiguidade e modernidade 

representa também uma outra questão problemática, visto que a gradação da idade antiga 

para a idade moderna no mundo inteiro não ocorreu de maneira igualitária em todos os 

lugares do mundo.  

 Desta maneira, faz-se importante destacar o seguinte questionamento: “o que 

estava acontecendo fora da Europa enquanto a Europa estava atravessando sua fase 

medieval na história?” (Capelli, 2013, p. 163). Fases históricas diferentes acontecendo 

em culturas diferentes devem ter o mesmo peso temporal no quadro cronológico da 

história mundial.  



40 

 

 

Domínguez (2004) afirma que um dos motivos pelos quais existe uma relação 

complicada entre a Literatura Comparada e a literatura medieval é que esses campos de 

estudo pertencem a várias esferas estreitamente interligadas, como a fragilidade 

epistemológica atribuída à Literatura Comparada, a sua integração acadêmica dentro e 

fora do campo dos Estudos Literários, que fez com que ela ficasse metodologicamente 

enclausurada dentro de si própria e de sua teoria durante várias décadas, ou na própria 

existência de uma disciplina translinguística, que por definição tem uma suposta intenção 

comparativa, dedicada à literatura medieval (Medievalismo, Romanistik).  

No concernente aos fatores que partilham essa história problemática, compreender 

a discussão ontológica anterior ao que isso representa para a Literatura Comparada se faz 

necessário. A primeira onda nacionalista na Europa no século XIX está intimamente 

ligada à revolução filológico-lexicográfica porque, segundo Anderson (1996, p. 84) 

“criou e, gradualmente, espalhou a convicção de que as línguas (pelo menos na Europa) 

eram, por assim dizer, a propriedade pessoal de grupos bastante específicos... e além disso 

que estes grupos, imaginados como comunidades, tinham direito ao seu lugar autônomo 

em uma fraternidade de iguais”.  

Para Domínguez (2004 p. 401),  

 

A Gramática Comparada teria contribuído para isso porque a disciplina foi 

“central para a formação dos nacionalismos europeus do século XIX, em 

completo contraste com a situação nas Américas entre 1770 e 1830” (Anderson 

1996, 71). Embora a importância destes estudos para a construção da 

consciência nacional seja indiscutível, devo salientar, mesmo assim, que 

Anderson negligencia o papel desempenhado por outra disciplina comparada 

(Literatura Comparada) no que diz respeito aos movimentos nacionalistas 

nesta época - na verdade, época de sua fundação acadêmica. Enquanto a 

Gramática Comparada se dedicou às relações entre as línguas para classificá-

las em famílias e reconstruir etapas perdidas (protolínguas), a Literatura 

Comparada dedicou-se à pesquisa das relações entre as literaturas, desde que 

suas fronteiras fossem aquelas estabelecidas pelas nações- estados, não numa 

perspectiva ascendente (as proto-literaturas, incluindo as medievais, eram 

consideradas objeto de estudo do Folclore e da Mitologia), mas numa 

perspectiva descendente, isto é, com especial atenção às idiossincrasias 

nacionais e ao estabelecimento de direções nacionais de influência literária no 

contexto europeu. 
 

 Partindo desse pressuposto, é óbvio que o problema ontológico que a literatura 

medieval coloca à Literatura Comparada é o resultado de não ser uma formação cultural 

nacional, mas sim não-nacional. Para Domínguez (2004), é claro que o interesse 

comparativo na literatura medieval paira na linguística, e não na literatura, sendo isso uma 

consequência do problema ontológico já mencionado: as literaturas medievais são 



41 

 

 

consideradas nacionais de acordo com critérios linguísticos (pela sua ruptura com a matriz 

latina), mas não de acordo com critérios culturais. 

 Esta mesma onipresença da retrodefinição nacional das literaturas medievais não 

tem sido inteiramente estranha à teoria da comparatista, como pode ser percebido na 

teoria do processo interliterário de Dionýz Ïurišin (Domínguez, 2004). Ao considerar a 

literatura nacional como a menor unidade da literatura mundial, coloca as literaturas 

medievais em pé de igualdade com as literaturas étnicas modernas e as situa na 

escatologia da nacionalização literária.  

 Segundo Domínguez (2004), o estatuto que lhes é atribuído não é não-nacional, 

mas, mais precisamente, subnacional, o que nos coloca no campo teórico do regionalismo 

literário. Nos últimos anos, a Literatura Comparada abandonou a segurança e a 

naturalidade ingênuas, assentes numa alegada assepsia teórica, da literatura nacional 

como área de estudo, processo que se intensificou recentemente num sentido pós-nacional 

devido à globalização, com a sua reinvenção territorial (local) e movimentos 

multiculturais.  

Considerando o fato de os Estados-nação serem produtos históricos recentes, é 

claro que as formações culturais não-nacionais (e entre elas as literaturas medievais) 

constituem um novo desafio comparativo, cujas consequências teóricas não serão 

insignificantes quando se trata de compreender outras formações culturais que vão além 

de uma (ou de ambas) as coordenadas do cronótopo medieval europeu (Domínguez, 

2004).  

A forma natural como as premissas destas concepções é aceita é notável e é 

provavelmente um resultado do papel desempenhado pelas literaturas medievais no 

cânone escolar nacional, na medida em que os seus textos só são descodificados no quadro 

de um circuito acadêmico de comunicação altamente mediado. Para Domínguez (2004), 

existem duas hipóteses fundamentais de uma teoria sistêmica da literatura no que se refere 

a alguns fatos observados: 1) Em contraste com uma orientação textocêntrica, concebe a 

literatura como um sistema comunicativo e dinâmico de interação social; 2) Apenas se 

reconhece o estatuto heurístico da noção de sistema, e não o estatuto ontológico. O 

sistema existe dentro da estrutura do sistema teoria - daí a sua natureza construtivista - 

como uma ferramenta que nos permite inferir certas consequências observáveis.  

 

 

 



42 

 

 

1.4.1 Perspectivas teóricas para o estudo da literatura medieval 

 

 

Globalismo e relativismo são dois conceitos-chave que sustentam o estudo da 

Idade Média. Revelam-se como facetas complementares do multiculturalismo inerente à 

cultura medieval e esta deveria ser uma perspectiva dos estudos hoje (Capelli, 2013). 

Faz-se necessário considerar que globalização e globalismo são conceitos 

distintos e que, para a Literatura Comparada, o conceito de globalização não se aplica, 

sendo globalismo, uma visão de mundo onde múltiplos itinerários marcam uma ampla 

rede de intersecções e interações, o que é mais válido dentro desse conceito.  

Para Capelli (2013), a ideia de universalidade como uma “essência interior” é 

diferente da ideia medieval de uma “doutrina moral e estatal orientada para o mundo”, 

onde a religião permeava todos os aspectos da sociedade e nenhuma perspectiva universal 

parecia concebível além da comunidade da religião. 

 Ao tentar estabelecer paralelos funcionais entre passado e presente, muitas vezes 

acontece que recorrências coincidentes e poligenéticas são erroneamente colocadas no 

mesmo caminho de desenvolvimento diacrônico e acontece com igual frequência que 

categorias modernas de crítica ou perspectivas críticas modernas são aplicadas 

incorretamente aos fenômenos socioculturais medievais (Capelli, 2013) 

Para Domínguez (2004), as causas destas relações problemáticas entre a Literatura 

Comparada e a literatura medieval como campo de estudo pertencem a várias esferas 

estreitamente interligadas, como a fragilidade epistemológica atribuída à Literatura 

Comparada, a sua abstrusa integração acadêmica dentro e fora do campo dos Estudos 

Literários, que fez com que ela ficasse metodologicamente enclausurada durante várias 

décadas, ou na própria existência de uma disciplina translinguística, que por definição 

tem uma suposta intenção comparativa, dedicada à literatura medieval. 

Dois conceitos são deveras problemáticos ao se tratar de literatura comparada e 

textos medievais, tanto que os primeiros estudiosos, por causa desses pontos, não 

consideravam a literatura medieval passível de ser comparada. O primeiro seria os 

conceitos de texto original e originalidade; e o segundo, os conceitos de gênero 

(masculino e feminino) e gênero textual. 

No período de fundação acadêmica da Literatura Comparada como disciplina, na 

França, no final do primeiro terço do século XIX, as literaturas medievais constituíram 

seu primeiro campo de aplicação. No entanto, desde o final do século XIX, iniciou-se 



43 

 

 

uma renúncia gradual à investigação comparativa das literaturas medievais (Domínguez, 

2004).  

Isso se deve, primariamente, a primeira onda nacionalista na Europa no século 

XIX, que está intimamente ligada ao que Domínguez (2004) chama de revolução 

filológico-lexicográfica, em que as línguas pertenciam a grupos específicos, sendo sua 

propriedade pessoal. Esse movimento, chamado de Gramática Comparada, deve, de 

alguma forma, ter contribuído para o alinhamento e definição dos nacionalismos no 

século XIX, no mesmo período em que também surgiu a Literatura Comparada enquanto 

disciplina.  

Desta maneira, torna-se óbvio que o problema ontológico que a literatura medieval 

coloca à Literatura Comparada é o resultado de não ser uma formação cultural nacional, 

mas sim não-nacional: as literaturas medievais são consideradas nacionais segundo 

critérios linguísticos (pela sua ruptura com a matriz latina), mas não segundo critérios 

culturais, visto que a inexistência de qualquer variante nacional das literaturas medievais 

não deve ser concluída a partir dessa refutação, uma vez que a ideia mais quotidiana 

destas literaturas é totalmente uma ideia nacional, uma invenção projetada a partir de o 

cânone historiográfico na área das autodescrições sistêmicas (Domínguez, 2004). 

 

1.4.1.1 Texto original e originalidade 

 

Na Idade Média, a originalidade era um conceito que hoje pode ganhar sentido 

com referência ao conceito de auctoritas6. Ou seja, o conceito de auctoritas pede que se 

reconsidere a função do autor como modelo de oposição entre o anonimato geral e 

transcendental das obras literárias e a autoralidade manifesta apresentada pelas obras 

científicas (Capelli, 2013).  

Para Minnis (1989), em sentido literal, o termo auctor, que, mais tarde, daria 

origem ao termo “autor” em nossa língua, corresponde a alguém que, alguma vez, foi um 

escritor e uma autoridade, alguém não meramente para ser lido, mas também para ser 

respeitado e acreditado.  

Para os gramáticos medievalistas, o termo deriva de quatro principais fontes, que 

são, de acordo com Minnis (1989, p. 10) 

 

Auctor deveria estar relacionado ao verbo latino agere (agir ou executar), 

augere (crescer) e auieo (amarrar) e ao nome grego autentim (autoridade). Um 

 
6 Auctoritas, termo medieval utilizado para designar a autoria de um texto.  



44 

 

 

autor “executou” o ato de escrever. Ele trouxe algo à existência, fez com que 

“crescesse”. 

 

Desta maneira, o autor possuía auctoritas, possuindo a capacidade e a sagacidade 

em suas fortes conotações (Minnis, 1989). Em consequência, auctoritas significa um 

amplo espectro de níveis inter-relacionados de significado associados à autoridade, 

influência autoral e cânone, e tem a ver com a relação dialética entre o autor (auctor), o 

escritor (scriptor ou compilador) e o texto escrito (scriptum/scriptura) (Capelli, 2013).  

A criatividade artística não é definida como a capacidade de individualização, 

culminando na genialidade, mas como a capacidade de confiar na tradição e na 

reutilização da herança textual e da história comentada. 

 

1.4.1.2 Gênero e gênero textual 

 

As categorias de gênero e gênero textual existiam na Idade Média tal como 

existem hoje: o que não existia naquela época eram perspectivas baseadas no gênero e no 

gênero textual, ou seja, a consciência acadêmica da construção sociocultural da 

masculinidade e da feminilidade e o interesse em explorar as relações entre gênero e 

criatividade, identidade e gênero textual (Capelli, 2013).  

Ao se pensar em uma análise da literatura medieval orientada para o gênero, faz-

se necessário observar as mentalidades dogmáticas religiosas – expressões de sociedades 

baseadas na religião – e nas políticas dinásticas e de sucessão através das quais os povos 

medievais viam a diferença entre homem e mulher.  

As teorias feministas e dos estudos queer têm levantado o véu sobre a 

possibilidade desafiadora de usar a ideia moderna de gênero para encorajar formas 

inovadoras de olhar para a literatura medieval em aspectos culturais, perspectivas sociais 

e antropológicas (Capelli, 2013).  

Assim, é proveitoso estudar a representação de gênero e a percepção de 

identidade, sexualidade e diferença na literatura medieval com um olhar crítico sobre 

novas tendências conceituais e disciplinares, por exemplo, a questão do estilo e a questão 

da transgressão. 

Para Capelli (2013, p. 165-166), 

 

[...] as representações de homens e mulheres no mundo medieval, os estudos 

culturais e de gênero tornam-nos conscientes do papel que as personagens 

literárias de ficção desempenham na transposição para o domínio metafórico 



45 

 

 

artístico das questões da vida quotidiana. Distinguindo linguagem e ação, 

podemos analisar a natureza física e metafísica das criações literárias, 

eliminando o risco de contornar a grande carga de atitudes culturais do clássico 

e da tradição patriarcal: portanto, sexo e amor, misoginia e homossexualidade 

– numa palavra, todas as questões orientadas para o gênero – tornam-se 

paradigmas literários de mudanças sociais, difratados pela intenção artística 

dos textos. 

 

Os escritores medievais obedeciam em todos os aspectos às regras da retórica, o 

que significa que estavam interessados em problemas e questões relativas ao estilo, ao 

registro, às formas literárias e métricas; entretanto, o conceito de gênero tem origens 

modernas – românticas, para ser mais preciso.  

Dado que na literatura medieval podemos observar a tendência para tematizar os 

gêneros de acordo com regras fixas de estilo e registro, a associação (pós)moderna entre 

gênero e gênero textual pode ter um grande impacto quando aplicada a subcategorias 

temáticas definidas com base em formalidades. e dispositivos funcionais (por exemplo, 

escritoras e literatura didática, o tratamento da sodomia na poesia, atividades sexuais na 

hagiografia, etc.) (Capelli, 2013). 

 Sob esse aspecto, faz-se importante destacar o benefício de se estudar a Idade 

Média, visto que este período beneficia particularmente múltiplas áreas de especialização 

dos estudiosos e das suas variadas ferramentas metodológicas. 

 

1.5 A literatura comparada e a ficção de fantasia medieval 

 

Contadores de histórias de todas as culturas e todos os tempos inventavam 

diferentes motivos, temas e figuras para maravilhar ou aterrorizar seus ouvintes (Batalha, 

2012).  

Até o século XVIII, existiam parâmetros bem definidos para a ocorrência desse 

fenômeno: “havia uma nítida separação entre as formas da Natureza e as formas da 

Sobrenatureza, ambas situadas no imaginário, fora, portanto, do modelo do alogon, ou 

seja, aquilo que “é estranho à linguagem”, segundo os pitagóricos” (Batalha, 2012, p. 

482). Já Gabrielli (2002) diz que o próprio conceito de fantástico literário, às vezes 

identificado à mera presença de elementos sobrenaturais na trama. 

Todorov (1992) afirma que fantástico se constitui a partir da presença, na 

narrativa, de um elemento que provoque uma quebra de leis aceitas como naturais no 

mundo real, com a condição de que não se estabeleça, para tal quebra, uma explicação 

cabal. É, portanto, “da inexplicabilidade de um acontecimento estranho que, para 



46 

 

 

Todorov, nutre-se o fantástico. Ou, dito de outro modo, “o efeito de fantástico depende 

da manutenção de um estado de hesitação insolúvel diante de uma quebra da 

normalidade” (Gabrielli, 2002, p. 26).  

Partindo desse pressuposto, pode-se entender que a adesão ao sobrenatural está 

em nossa própria natureza e a questão dos ritos e da magia está intrinsecamente vinculada 

às manifestações estéticas, sendo este percebido como tal em todos os tempos e em todos 

os lugares.  

Para Chelebourg (2006, p. 10),  

 

Acreditar nele ou não, tal é a alternativa diante da qual cada um se acha 

colocado quando acontece a irrupção do impossível. Essa alternativa é 

temerosa para o sobrenatural, pois dela depende a razão de sua própria 

existência. 

 

 Quando J. R. R. Tolkien escreveu em uma folha de papel “In a hole in the ground 

there lived a hobbit”7, afirma-se que, a partir desse momento, muito do que se entende do 

gênero ficção de fantasia surgiu (JAMES, 2012).  

 A partir desse momento, James (2012) afirma que o lançamento de O Senhor dos 

Anéis lança um feixe de luz sobre toda a fantasia escrita em língua inglesa, bem como 

também em outros idiomas: os autores subsequentes estavam constantemente ou tentando 

imitá-lo ou, simplesmente, tentando escapar de suas influências.  

 Na mesma sequência de importância, outro autor, C. S. Lewis, e suas novelas de 

fantasia não terão o mesmo impacto que, por exemplo, as obras de Tolkien, mas, como 

era cristão, sua obra logo alcançou um grande impacto e público com seu livro Space 

Trilogy e As Crônicas de Nárnia.  

 Para Batalha (2012), as pegadas da passagem de uma emoção ou de um sentimento 

que podem, em seguida, concretizar-se em um gênero são reconhecíveis através dos 

diversos espaços geográficos e temporais nos quais o termo “fantástico” é empregado. 

Como essa terminologia é utilizada desde muito cedo no Ocidente, a partir de Platão, o 

termo é logo utilizado para designar aquilo que será posteriormente percebido como um 

conjunto de comparações e de metáforas que se remetem ao reflexo e aos ícones, tentando 

captar o núcleo central da imagem e da imaginação. 

 
7 E num buraco no chão, vivia um hobbit (tradução da autora). Trecho de abertura do livro O Hobbit, de 

1937 



47 

 

 

 É nesse momento em que Platão traz à tona os conceitos de “real” e “simbólico”, 

sendo o simbólico o reflexo de uma ideia. Aristóteles também parte do mesmo 

pressuposto, sendo o seu objeto diferenciado: o filósofo mencionou fantasmas, mortos-

vivos e seres que, hoje, fazem parte do que chamamos de Literatura grotesca.  

 A literatura de fantasia vem desse contexto do “real” e “simbólico”. Do grego, 

fantasia significa imaginário. Desta forma, esse estilo literário coloca na frente dos olhos 

dos leitores aquilo que, em uma lógica racional, é impossível de ser pensado, mas que 

está dentro da nossa imaginação.  

 Entretanto, o termo “fantástico” possui dificuldades para sua compreensão. 

Segundo Ceserani (1999, p. 15-16), 

 

Uma das dificuldades para a compreensão do termo “fantástico” provém das 

diferentes concepções filosóficas do final do século XVIII, que atribuíam a ele 

sentidos diversos, bem como as diferentes traduções que tiveram nas línguas 

europeias as palavras e conceitos a ele correlacionados. Em francês, italiano e 

espanhol, por exemplo, o termo “fantasia”, corresponde de modo geral ao 

sentido alemão, hegeliano e romântico, que designa a faculdade mais alta e 

criativa. Paralelamente, “imaginação” – do alemão Einbildungskraft – remete 

à faculdade de menor entidade, ou seja, aquela que desenvolve uma atividade 

puramente combinatória. Ora, em inglês, dá-se exatamente o contrário, e a 

designação dos dois termos se inverte, contribuindo para a dificuldade de sua 

conceituação, uma vez que este poderia recobrir qualquer nova acepção que 

estivesse em relação com o imaginário. 

 

 O gênero, na modernidade, enfrentou inúmeros desafios, como críticas acerca do 

fato de que, como o termo “fantástico” era novo, apropriaram-se dele “e tudo passou a 

ser adjetivado como “fantástico”” (Batalha, 2012, p. 484). Os mais diversos comentários 

negativos acerca do novo gênero revelavam o descrédito de um gênero que coloca em 

xeque o critério da verossimilhança, associando-o a uma literatura de baixa qualidade. 

Essa percepção de uma modalidade literária específica logo gerou interesse em 

diversos críticos que, de todas as maneiras, tentaram definir esse gênero. Para Batalha 

(2012), da mesma forma, muitos escritores que a praticaram também teceram comentários 

a respeito, no intuito de compreender aquilo que faziam, aventurando-se em um exercício 

teórico e classificatório. É apenas no final do século XVIII, que Charles Nodier (1780-

1844) o transforma em gênero literário, escrevendo o célebre artigo “Du fantastique en 

littérature” (1830). 

Para Nodier (1957), o fantástico se torna a expressão do refúgio contra a desilusão 

provocada pela dura realidade do mundo, e o termo abarca todas as áreas da imaginação 

poética. o fantástico como pertinente às obras de Homero e às do maravilhoso cristão da 



48 

 

 

Idade Média, rechaçadas, respectivamente, pela era dos filósofos e pela sabedoria 

prosaica dos clássicos.  

O autor ainda considera que há três tipos de fantástico, que são: as “falsas 

histórias”, “cujo charme resulta da dupla credibilidade do leitor e do ouvinte” – Perrault, 

por exemplo -; as “verdadeiras”, que relatam “um fato tido como materialmente 

impossível e que, no entanto, ocorreu sob a vista e o conhecimento de todos”; e enfim as 

“histórias vagas” que deixam “a alma em suspenso por uma dúvida sonhadora e 

melancólica” (Nodier, 1961, p. 330) 

Não cabe neste trabalho discutir a extensa teoria acerca da diferença do termo 

“fantástico” e “maravilhoso”, sendo o conceito de “real maravilhoso” (Carpentier) ou 

“realismo mágico” (Cortázar) o que será utilizado como norte para essa tese. 

Para Batalha (2012), o realismo mágico/maravilhoso distingue-se do fantástico 

strito na medida em que a irrupção do irracional ou do extraordinário não é apreendido 

pelo viés de um conflito frontal entre a realidade comumente aceita – o racional – e outra 

coisa que a nega – o irracional ou sobrenatural.  

Nesse viés de discussão, no século XX, com o florescer da ficção científica, surge 

o termo norte-americano fantasy, aplicado exclusivamente à literatura, designando 

fantasia como algo “livre de criação, sem nenhuma espécie de limitação, recobrindo assim 

o campo do maravilhoso como o do fantástico”. 

Para Windling (1987, p. 12),  

 

A fantasy cobre um amplo campo da literatura clássica e contemporânea, 

aquela que contém elementos mágicos, fabulosos ou surrealistas, desde os 

romances situados nos mundos imaginários, com suas raízes nos contos 

populares e na mitologia, até as histórias contemporâneas de realismo mágico, 

onde os elementos de fantasy são utilizados como meios metafóricos para 

tornar claro o mundo que conhecemos. 

 

Nessa perspectiva, o fantástico representa emblematicamente a literatura tomada 

em seu sentido amplo, com seu jogo de presença e ausência promovido pela linguagem. 

Expressão privilegiada da ambiguidade em que se encerrou a criação literária na 

modernidade, examinar a literatura fantástica nos parece ainda pertinente porque ela se 

afigura como uma gratuidade pura, exibindo sua literalidade e sua natureza de puro objeto 

verbal (Batalha, 2012). 



49 

 

 

E é nesse contexto que a literatura de fantasia vai se desenvolver e, de modo a 

entender profundamente essa influência, faz-se necessário analisar o quanto Tolkien e o 

seu texto influenciaram o crescimento do gênero.  

 

1.6 O uso de fontes medievais na literatura de fantasia 

 

 

A literatura de fantasia medieval se desenvolveu em torno das fontes medievais. 

Um exemplo interessante disso é o autor inglês John Ronald Reuel Tolkien, que, por ter 

sido professor de Old English na universidade, utilizou-se de diversas fontes medievais 

para a construção das suas obras. 

Drout (2004) discute a diferença entre transformação e apropriação de ideias, 

sendo o primeiro, segundo o autor, mais propício para a temática. Segundo o autor, a 

apropriação vem do termo do latim ‘appropriare’, que significa tomar para si, pegar algo 

sem permissão, expropriar, roubar – são inaplicáveis à situação.  

A partir deste ponto de vista, o autor apresenta as três categorias correspondentes 

à transformação de um material em termos de conhecimento e reconhecimento, tal qual 

explicitado no Quadro 01 

 

Quadro 01 – Três categorias de comparação de textos medievais 

Três categorias de comparação de textos medievais 

Tipo 1: A transformação do material de origem sem a indicação 

do autor, dentro do texto, de onde vem o material, mas sem o 

autor estar fazendo esforços especiais para disfarçar a fonte 

Tipo 2: A transformação do material de origem com discussão 

aberta sobre a fonte e a transformação. 

Tipo 3: A transformação do material de origem em que a fonte é 

deliberadamente disfarçada, sem interesse e, portanto, não 

anotado ou não reconhecido pelo autor 

Fonte: dados sistematizados pela autora a partir de Drout (2004). 
 

No concernente ao tipo 01, Drout (2004) afirma que, para todos os leitores 

conhecedores da literatura medieval inglesa, as principais fontes de Tolkien são 

aparentes, mas ele nunca as menciona no texto principal de O Senhor dos Anéis. 

Outros exemplos incluiriam Crônicas de Prydain, de Lloyd Alexander, que se 

baseiam no Mabinogion; A sequência The Dark is Rising, de Susan Cooper, que se baseia 

em materiais anglo-saxões, celtas e arturianos. Os romances arturianos de Mary Stewart 



50 

 

 

inspirados em Gildas, Bede e outros, e Robert Holdstock, cujos Mythago Wood, 

Lavondyss e Gate of Ivory, Gate of Horn (entre muitos outros) baseiam-se em costumes 

populares, arqueologia e antropologia, bem como em materiais celtas, utilizando-se de 

transformações do Tipo 1 (embora sejam mais próximas do Tipo 2 do que as de Tolkien, 

Alexander e Cooper).  

No que diz respeito ao tipo 02, The Once and Future King, de T. H. White, 

representa o emprego mais bem-sucedido desse método. Isto está próximo de um 

envolvimento pós-moderno ou metaficcional com os textos e a sua interpretação. O 

anacronismo deliberado pode ser empregado, e os autores podem tentar explicar suas 

fontes e justificar suas transformações específicas (Drout, 2004). 

 Já no tipo 03, onde o autor deliberadamente disfarça ou simplesmente não percebe 

que usaram uma fonte – são mais difíceis de identificar e a ironia que geram é um pouco 

mais difícil de analisar (Drout, 2004). Como as transformações do Tipo 3 são notadas 

pelos críticos que leem, se não contra o autor, pelo menos com um enfoque 

agressivamente não autoral, sendo elas são apenas indicadores de ironia para aqueles 

críticos específicos que escolhem ler desta forma. Para o autor, no entanto, em apoio à 

leitura do Tipo 3, os autores nem sempre são os seus melhores críticos e podem, de fato, 

ser influenciados inconscientemente por vários fatores culturais. 

 Entretanto, esse tipo de leitura é, obviamente, difícil por vários motivos. Segundo 

Drout (2004, p. 8),  

 

[...] A rejeição da aparente intenção autoral, que, apesar da “morte do autor”, 

continua a exercer uma influência poderosa sobre a crítica. Em segundo lugar, 

a identificação de uma transformação do Tipo 3 é perturbada pelo problema da 

analogia versus homologia que assola tantas áreas diferentes da investigação 

intelectual, da biologia à antropologia cultural. Finalmente, embora a suposta 

identificação de fontes possa parecer uma solução parcimoniosa para 

problemas de influência, a caça às fontes pode, de facto, negar a invenção 

individual e a criatividade dos autores e pode permitir um alcance crítico 

excessivo. Além disso, nem sempre é possível determinar se o autor de uma 

transformação do Tipo 3 foi para a fonte original ou usou alguma forma 

intermediária (isto também é, às vezes, o caso das transformações do Tipo 1). 

 

Cada um dos três tipos de transformações de fontes medievais na literatura 

moderna funciona, de uma forma ou de outra, para criar dois efeitos retóricos diferentes: 

eles desenvolvem o conceito do “mundo secundário” ou história alternativa, e 

desenvolvem um argumento sobre o material de origem que eles se transformam. Às 

vezes, esses dois efeitos podem funcionar com propósitos opostos, como quando um 



51 

 

 

mundo secundário depende fortemente de magia que desafia a física, tornando difícil para 

o leitor acreditar no argumento da interpretação das fontes pelo autor. Outras vezes, os 

dois efeitos apoiam-se mutuamente, como quando a narrativa do mundo secundário é 

capaz de fornecer detalhes que de outra forma faltariam para fontes históricas 

fragmentárias. 

Uma das características assumidas da literatura de fantasia é que ela não é irônica, 

que as pessoas leem literatura de fantasia “para escapar” de muitas coisas, entre elas o 

tipo de escrita irônica e autoconsciente que está associada à literatura modernista (Drout, 

2004). 

Compreender as formas como as fontes medievais podem ser transformadas em 

literatura de fantasia pode ajudar a explicar a retórica e a estética deste importante gênero. 

A literatura de fantasia não é apenas a forma como a maioria do público em geral encontra 

materiais medievais (embora materiais medievais transformados) influencia a 

comunidade de estudiosos que interpretam textos medievais (Drout, 2004).  

As transformações são interpretações completas e poderosas, podendo criar 

distorções e não ser aceitas pela comunidade interpretativa de estudiosos, entretanto 

trazem nova vida aos textos medievais que, de outra forma, poderiam ser ignorados. 

Ainda mais significativo, o processo de transformação não se limita à literatura de fantasia 

ou aos textos com fontes medievais, podendo ocorrer em toda literatura, fazendo-se 

necessária a compreensão de todo o seu funcionamento. 

 

1.7 O neomedievalismo: da Idade Média à modernidade 

 

 

Os esforços dos historiadores para construir histórias medievais refletem uma 

tentativa de reconectar o público moderno com culturas e eventos passados. Os 

praticantes do neomedievalismo seguem um princípio semelhante, com uma divergência 

significativa – o neomedieval distorce propositadamente os fatos, afastando assim os seus 

consumidores da história real, a fim de se envolverem com uma história alterada e 

imaginada (Johnson, 2020).  

Kellyann Fitzpatrick abre o seu livro Neomedievalism, popular culture and the 

academy: from Tolkien to Game of Thrones com uma definição sobre o que é ser um 

medievalista, o qual ela define como “um estudioso da história e da civilização do que 

comumente chamamos de Idade Média. À partida, isto parece bastante simples: os 

medievalistas estudam a Idade Média, que é objeto de estudos medievais acadêmicos” (p. 



52 

 

 

4). Entretanto, a mesma autora vai dizer que projetos como o Neomedievalismo 

complicam essa definição visto que “se concentram nas reações e apropriações indevidas 

da Idade Média, e não na Idade Média em si” (p. 4). 

Ainda há um outro conceito que complica um tanto mais esse entendimento, que 

diz respeito a diferença entre medievalistas e estudiosos do medievalismo. Segundo 

Shippey (2009, p. 46), “qualquer tentativa pós-medieval de reimaginar a Idade Média, ou 

algum aspecto da Idade Média, para o mundo moderno, em qualquer uma das muitas 

mídias diferentes”, é o que se pode chamar de medievalismo.  

Isto se deve em parte à relativa novidade dos estudos do medievalismo como um 

campo acadêmico aceito, enquanto os “estudos medievais” – um termo que descreve o 

trabalho que os medievalistas realizam em outros campos acadêmicos tradicionais, como 

História da Arte, Estudos Ingleses, História, Música, Linguística, Teologia e Filosofia 

têm sido um campo de estudo aceito na academia há algum tempo, conforme indicado 

pelos numerosos “Institutos Medievais”, “Centros de Estudos Medievais e da Primeira 

Modernidade” e similares que podem ser encontrados dispersos em universidades norte-

americanas e europeias (Fitzpatrick, 2019) 

Embora haja uma série de medievalistas que abraçam o nascente campo dos 

estudos do medievalismo, a relação entre os dois campos é muitas vezes frágil, como 

exemplificado pela confiança profissional dos estudiosos do medievalismo em 

especializações em outros campos de estudo (como os estudos ingleses ou medievais 

propriamente ditos) e/ou carreiras alternativas como meio de apoiar suas atividades 

intelectuais. Para Fitzpatrick (2019), embora se possa simplesmente atribuir isto à 

novidade do campo ou a uma aversão à mudança na academia em geral, um olhar para as 

especificidades da fundação do campo dos estudos medievais revela uma aversão 

constitucional muito mais profundamente enraizada ao medievalismo em particular.  

Biddick (1998, p. 1-2) afirma que 

 

Os métodos utilizados para estabelecer os estudos medievais como disciplina 

acadêmica no século XIX são bem conhecidos e podem ser resumidos da 

seguinte forma. A fim de se separarem e se elevarem dos estudos populares da 

cultura medieval, os novos medievalistas acadêmicos do século XIX 

designaram suas práticas, influenciadas pelo positivismo, como científicas e 

evitaram o que consideravam práticas menos positivistas e “não científicas”, 

rotulando-as de medievalismo. Eles isolaram artefatos medievais de 

sedimentos históricos complexos e os estudaram como se fossem fósseis…. 

Através destes diferentes tipos de exclusões, justificadas como evitando 

medievalismos sentimentais, estes estudiosos foram capazes de imaginar um 

interior coerente para a disciplina dos estudos medievais. O medievalismo, um 



53 

 

 

efeito fabricado dos estudos medievais recém-formados, tornou-se assim 

visível como o seu “outro” desprezado, a sua exterioridade. 

  

 

 Biddick localiza esta divisão inicial dos estudos medievais do medievalismo nos 

métodos “científicos” do século XIX, mas afirma que embora os estudos medievais do 

final do século XX rejeitem os métodos excludentes usados pelos seus “pais” há mais de 

um século, é, no entanto, ainda é assombrada por estes impulsos de exclusão. Em 

particular, ela critica o que coletivamente chama de “novo medievalismo”, que ela vê 

como uma “teoria” excludente em prol da história (Fitzpatrick, 2019).  

A mudança é então possível nos estudos medievais, e o campo tem mostrado uma 

aceitação crescente de abordagens mais progressistas e teoricamente sofisticadas. Além 

disso, há todas as indicações de que o medievalismo, que provavelmente nunca esteve 

totalmente ausente dos estudos medievais institucionalizados, apesar dos protestos em 

contrário, também abrirá caminho de forma mais completa no rebanho. Uma dessas 

indicações reside no uso do medievalismo para fins instrucionais em cursos que são, 

ostensivamente, focados na Idade Média (Fitzpatrick, 2019). No entanto, além da sua 

utilidade como ferramenta de ensino, o medievalismo tem feito progressos em vários 

espaços e formas académicas estabelecidas. Na verdade, embora os estudos do 

medievalismo não tenham a força institucional dos estudos medievais, conseguiram 

adquirir todas as características de um campo acadêmico adequado. 

Para Workman (1976, p. 7-8),  

 

O problema do medievalismo é que ele não pertence a nenhum lugar do mundo 

acadêmico, e as pessoas interessadas nele podem vir de quase todas as áreas – 

exceto talvez da microbiologia. Mas encontrei espaço para isso em duas 

conferências medievais e, inversamente, temos a diversão de desenvolver uma 

metodologia e assim por diante para o que é, na verdade, um novo tipo de 

assunto interdisciplinar. 

 

  

 Nos círculos acadêmicos, o medievalismo chegou a ser um termo usado para 

excluir tratamentos da Idade Média que não eram considerados propriamente acadêmicos. 

Em contraste, os estudos do medievalismo na sua forma atual são conhecidos por serem 

bastante inclusivos e por deixarem espaço, portanto, para múltiplos significados da 

palavra. 

 Shippey (2000) define medievalismo como um neologismo que foi popularizado 

pela primeira vez pelo medievalista italiano Umberto Eco em seu ensaio de 1973 

Dreaming in the Middle Age, e tem sido usado de várias maneiras desde então. A ilusão 



54 

 

 

de controle é feita através de mudanças na ilusão, em vez de tentativas de mudanças na 

realidade. Não há mais uma sensação de fútil, ou pelo menos é encenado por uma 

sensação ilusória de poder e uma negação de realidade. 

 Para Fitzpatrick (2012), 

 

A fantasia em geral e a fantasia medievalista em particular têm, portanto, uma 

história célebre ao longo do século XIX como ferramentas críticas. Tolkien e 

seus antepassados fantasistas medievais do século XIX exemplificam, então, 

as várias maneiras pelas quais as representações do “medieval” poderiam 

refletir, representar, traduzir, criticar e idealizar não apenas a Idade Média, mas 

também a sociedade contemporânea. 

 

 Conceitos e valores medievais são propositadamente reescritos como uma visão 

consciente de um universo alternativo (uma fantasia medieval que é criada com 

premeditação). Além disso, esta visão carece da nostalgia dos medievais anteriores, na 

medida em que nega a história. Os valores contemporâneos, tais como feminismo, 

democracia, capitalismo, etc., dominam e reescrevem as percepções tradicionais da Idade 

Média Europeia, infundindo mesmo outras culturas medievais, como a do Japão. As 

histórias neomedievalistas são narrativas “medievais” contemporâneas que pretendem 

fundir (ou mesmo substituir) a realidade tanto quanto possível; em comparação com os 

medievalismos pós-modernistas e modernistas, eles são mais lúdicos e negam mais a 

realidade. (Fitzpatrick, 2019). 

 Da mesma forma, “neomedievalismo” refere-se a mais um afastamento do 

medievalismo; os textos neomedievais usam as armadilhas do medieval filtradas por um 

“intermediário medieval” (Kaufman, 2010, p. 4). A maior parte da literatura de fantasia 

é neomedieval, tendo uma visão da Idade Média baseada no trabalho de estudiosos 

medievais como Tolkien ou no trabalho medievalista de artistas vitorianos como a 

Irmandade Pré-Rafaelita ou artistas românticos como Sir Walter Scott (Pugh And Weisl, 

2014; Matthews, 2014). Já Selling (2014) define o neomedievalismo fantástico 

especificamente como a intersecção entre o campo da fantasia e o campo do 

medievalismo. 

 Outros estudiosos usam o termo 'neomedievalismo' para se referir ao chamado 

'medievalismo da cultura popular' que 'se apropria e transforma elementos considerados 

'medievais', muitas vezes ostentando sua historicidade ou verossimilhança para alcançar 

uma estética particular ' (Emery e Utz, 2017, p. 6-7). Essencialmente, o neomedieval 

distorce propositalmente o medieval para se adequar aos propósitos da obra em que existe. 



55 

 

 

Para a fantasia, o neomedievalismo pode implicar a introdução de magia, dragões, linhas 

de tempo alternativas ou universos inteiramente inventados em um cenário que, de outra 

forma, se baseia em tropos medievais, como cavalaria, feudalismo, castelos e jogos de 

palavras. 

Desta forma, o conteúdo neomedieval funciona como uma forma fácil para 

acadêmicos e não acadêmicos explorarem e manipularem o mundo medieval (Johnson, 

2020). A história – e a medieval em particular – é central para a fantasia, um gênero que 

pode ser visto como uma das muitas maneiras de “fazer” história, isto é, uma 

manifestação moderna de mito, lenda e alegoria (Cook, Kolassa & Whittaker, 2018). 

 Em contraste, o mundo medieval da literatura de fantasia moderna é 

persistentemente retratado como uma época em que a vida era rica, satisfatória e 

autêntica: as pessoas tinham causas para lutar por aquela existência imbuída de 

significado e propósito. A Idade Média da imaginação popular tende a ser polarizada entre 

a Idade Média “obscura e suja” e a Idade de Ouro pré-industrial dos mitos (Selling, 2004). 

No geral, o medievalismo da alta fantasia dominante apresenta uma imagem muito 

seletiva e positiva da Idade Média, seguindo o exemplo dado pelo texto “antimodernista” 

de J. R. R. Tolkien, O Senhor dos Anéis (Cantor, 1991). Dada a predominância desta 

versão romantizada e idealista do Medieval, quase poderíamos esquecer que uma imagem 

igualmente válida é o mundo imundo e opressivo das Cruzadas e da Inquisição, onde a 

vida poderia ser comparada àquela no “estado de natureza”: pobre, desagradável, brutal 

e baixa. 

O gênero moderno de fantasia, com o seu imaginário medieval central, é uma 

“mistura complexa de acomodação e protesto” que desafia e se conforma com certas 

ideologias dominantes na sociedade ocidental. A tensão entre imagens conflitantes da 

Idade Média pode ser vista como parte da luta contínua entre os discursos da Razão e da 

Irracionalidade na sociedade e reflete a competição entre diferentes grupos pelo controle 

do conhecimento (Ward, 1998, p. 57-118). Alguns acadêmicos apontaram que a fantasia 

desafia a hegemonia da “Razão” ao normalizar a “magia” irracional e levanta questões 

sobre o status dominante da ficção “realista” dentro da instituição literária. A atual 

popularidade de uma imagem medieval positiva pode refletir, em certa medida, um 

afastamento da fé no racionalismo científico e uma necessidade de reafirmação de formas 

de conhecimento “irracionais” e intuitivas. 

 É claro que a fantasia moderna é uma indústria comercial com um mercado 

considerável, com produtos que incluem não apenas textos escritos, mas também arte e 



56 

 

 

cinema, que foram criados e por sua vez gerados por uma ampla rede de fenômenos 

sociais, incluindo religiões da Nova Era e grupos recreativos como a Sociedade 

Internacional para o Anacronismo Criativo (Selling, 2004). Assim, a “fantasia” é mais do 

que apenas um “gênero” puramente literário e pode ser vista como uma espécie de 

comunidade subcultural que inclui textos (não apenas literatura, mas arte, cinema, 

histórias em quadrinhos), grupos recreativos e de fãs, público/participantes e 

autores/produtores. No seu centro está uma imagem da Idade Média construída 

principalmente como uma reação e crítica à sociedade ocidental capitalista tardia. 

Embora o início do século XX tenha assistido à criação de centros formais que 

institucionalizaram os estudos medievais como uma atividade interdisciplinar, muitas das 

disciplinas relacionadas têm histórias institucionais que remontam à própria Idade Média, 

quando a universidade tal como a conhecemos surgiu. Teologia e artes liberais eram 

cursos disponíveis na universidade medieval propriamente dita, enquanto campos como 

filologia e arqueologia se desenvolveram mais tarde, em parte devido ao interesse 

renascentista pela Grécia e Roma. 

Entretanto, ainda vista como uma comunidade subcultural centrada no texto, a 

fantasia, com a sua forte dependência de uma imagem do medieval, constitui, uma 

resposta cultural ao momento pós-moderno que foi ignorado ou rebaixado, não apenas 

por críticos canônicos, mas por construtores do pós-modernismo e proponentes de 

literatura não-canônica como a ficção científica (Kelso, 1997). 

Alguns teóricos, tais como M. H. Abrams, por exemplo, apresenta teorias críticas 

orientadas para um dos seguintes quatro elementos, em que a situação total da obra de 

arte se classifica como: o Universo, a Obra, o Artista e o Público, tal qual expresso na 

figura 01.  

 

Figura 01: Os quatro elementos do trabalho  

 

 

        Fonte: Elaborado pela autora baseado em M. H. Abrams (1953) 



57 

 

 

O universo são “pessoas e ações, ideias e sentimentos, materiais coisas e 

acontecimentos, ou essências supra-sensíveis’’ (Sammons, 2010, p. 83). O trabalho é o 

produto artístico do artista ou artífice. Seu assunto é derivado de coisas interessantes. O 

público inclui ouvintes, espectadores ou leitores. Destes quatro elementos, o que recebe 

maior ênfase muda dependendo da teoria crítica. Kathryn Hume (1984) acredita que, para 

obras de fantasia, o “universo” de Abrams é uma simplificação excessiva. Não só existe 

um universo dentro de um trabalho, mas também os mundos que cercam o autor (Mundo 

1) e leitor (Mundo 2).  O autor obtém material do Mundo 1, e se for bem-sucedido, muda 

não apenas o público, mas seu mundo (Mundo 2).   

As visões de fantasia de Tolkien e Lewis envolvem todos esses quatro elementos, 

tal qual expresso na Figura 02. Primeiro, o autor tem um impulso – o desejo para criar, 

escolhendo aquilo que considera adequado. O artista usa elementos do mundo primário 

para criar o mundo secundário que o público entra. O efeito do mundo secundário sobre 

o público é importante porque as obras de fantasia são úteis e elevadas (Sammons, 2018).  

 

         Figura 02: Elementos relacionados à produção de arte em fantasia 

 

        Fonte: Elaborado pela autora adaptado de Sammons (2018) 

 

A literatura de fantasia pode, de muitas maneiras, ser vista como uma reação 

contra os discursos racionalistas, anti-heróicos, materialistas e empiristas sobre os quais 

se baseiam a cultura e a sociedade ocidentais modernas (Elkins, 1985, p. 23-31). Um 

exame mais detalhado da “matriz social” da literatura fantástica, como este estudo do 

neomedievalismo fantástico, ajudará, esperançosamente, a corrigir o preconceito contra 

o estudo da fantasia popular e chamará a atenção para o papel significativo e poderoso 

que a fantasia desempenha na formação da fantasia na imaginação moderna. (Selling, 

2014) 

 



58 

 

 

1.8 A magia na literatura de fantasia medieval 

 

Não existe magia em nossa realidade como a que podemos encontrar na literatura 

fantástica (Cahill, 2012). Fantasia é um termo associado tanto à psicologia quanto à arte. 

Fantasia inclui nossas necessidades, desejos, vontades que tanto almejamos e, ao mesmo 

tempo, muitas vezes moldam nosso mundo. A fantasia entretém e também prova ser rotas 

de fuga seguras para a maioria das mentes, jovens e adultas (Koshy, 2017). 

A magia, a arte da maravilha, na literatura de fantasia assume formas variadas e 

continua a entreter e divertir com seus mistérios. No que diz respeito ao mundo em que 

vivemos, a magia que pode desafiar as leis existentes da física não existe, ou seja a magia 

na literatura não tem as limitações da ciência do mundo real, oferecendo à imaginação 

criativa uma gama ilimitada e infinita de possibilidades, pois ela foge do ceticismo lógico 

e racional (Koshy, 2017). Algumas obras de literatura até criam um universo totalmente 

diferente cujas leis parecem fazer sentido. Para isso, a literatura de fantasia utiliza 

principalmente a magia como parte importante de suas narrativas. 

Desta maneira, o propósito da literatura de fantasia, em relação à realidade, está 

no modo em que “a fantasia recombina e inverte o real, mas não escapa dele: ela existe 

em uma relação parasitária ou simbiótica com o real. O fantástico não pode existir in 

dependentemente desse mundo ‘real’” (Jackson, 1981, p. 20).  

Faz-se importante esclarecer à fala da autora ao se discutir o gênero literário: ele 

não vive no vácuo, e é algo que se precisa manter bastante claro: mesmo que em uma 

realidade criada em paralelo, há um ponto de diálogo entre este tipo textual e o resto do 

mundo, nem que seja apenas para pegar emprestado alguns conceitos ou ideias. Em 

resumo: quando se diz que a relação desse gênero é parasitária ou simbiótica, significa 

dizer que há outras ficções que podem existir independentemente do mundo real, o que 

não acontece com a fantasia.  

 A magia existe em um reino diferente e, nesse sentido, uma vez que a literatura 

leva os leitores a um reino diferente do mundo real que acontece ao seu redor, a literatura 

de fantasia é duplamente afastada da realidade. Um forte domínio e um senso de realidade 

empurram os leitores de volta ao mundo da realidade, e uma boa obra de literatura de 

fantasia permite que os leitores cruzem esse abismo entre os dois reinos e coloquem 

confortavelmente a imaginação do leitor em um espaço criado pelo autor.  



59 

 

 

Para Koshy (2017, p. 6-7), a literatura de fantasia prova ser uma fonte de 

escapismo. As crianças adoram escapar para o mundo do faz de conta, e amigos 

imaginários são até considerados saudáveis até uma certa idade. As mentes das crianças 

não são controladas e reprimidas por pressões sociais, e a imaginação de uma criança 

pode voar alto e poderosa até que o princípio da realidade ou o superego comecem a criar 

limites e determinar áreas em preto e branco. Sendo assim, as crianças possuem uma 

mente livre para serem inventivas, imaginativas e capazes de criar em suas mentes 

realidades saudáveis dentro de uma ludicidade considerada ideal para o período. 

Para tal, faz-se mister apresentar o conceito do que seria magia, que pode ser 

entendido como a arte de modificar a consciência de acordo com a vontade, incluindo a 

arte e as ideias de visão e imaginação, implicando na ideia de que o mundo é dinâmico e 

fluido, e não estático.  

Magia, em mitos e contos de fadas, é sobre contatos com o desumano — árvores 

e criaturas, forças invisíveis. Bruxas e bruxaria potencialmente transformam e estendem 

as possibilidades da magia como algo além do mero desejo de que a palavra e a realidade 

sejam uma.  

Kosky (2017, p.7) diz que 

 

Uma das coisas que tornam a bruxaria interessante é que ela é um exemplo de 

mulheres em particular, agindo. Os homens simbolicamente lideram a 

comunidade como ministros no cristianismo ou como chefes de família. 

Mulheres que são bruxas tendem a subverter essas hierarquias, muitas vezes 

reivindicando mais poder para si mesmas. Bruxas simbolizam o poder do 

feminino.  

 

 Desta forma, pode-se dizer que a magia, neste caso, é uma resistência às normas 

por ser um elemento de oposição à “normalidade”. A bruxa/feiticeira deriva ou extrai 

“poder de outras forças maiores do que ela e não por causa da relação que ela tem com 

outras pessoas proeminentes na sociedade” (Koshy, 2017, p. 7). 

 O espiritual não acharia o mundo mágico muito atraente ou plausível e poderia até 

acusar a magia de ser satânica e antirreligiosa. A atração pela magia na literatura pode ser 

explicada pela fórmula poderosa da fantasia para fuga e empoderamento, combinada com 

a frustração de saber o que o mundo poderia ser. Para Koshy (2017), a magia encurta a 

distância entre a palavra e a coisa, tornando assim as palavras poderosas e o reino da 

imaginação se torna duplamente poderoso, sendo um paraíso escapista onde o poder do 

indivíduo molda o mundo ao seu redor.  



60 

 

 

 

1.9 J. R. R. Tolkien e George R. R. Martin: influências, convergências e divergências 

 

Quando J. R. R. Tolkien escreveu em uma folha de papel “In a hole in the ground 

there lived a hobbit”8, afirma-se que, a partir desse momento, muito do que se entende do 

gênero ficção de fantasia surgiu (James, 2012). Para que se possa entender o quanto 

Tolkien influencia o gênero fantasia, precisa-se entender a preciosidade dos seus escritos 

e um pouco de sua biografia. 

Segundo Havířová (2007), a consistência interna, exigida nos mundos e realidades 

subcriados, depende, até certo ponto, da informação de base fornecida pelo autor. Esta 

informação fornece um quadro de referência para uma história. 

Tolkien foi professor de Medieval and Renaissance English na Universidade de 

Cambridge e, nos últimos nove anos de sua vida, lecionou duas cadeiras de Medieval 

English na Universidade de Oxford. De acordo com James (2012), Tolkien era fascinado 

por línguas do passado e pela forma como a linguagem revelava a maneira como as 

pessoas medievais pensavam. Durante a escola, ele estudou gótico, galês e finlandês, e 

também iniciou o que viriam a ser suas línguas da Terra-Média: Quenya, Sindarin e a 

Língua dos Anões. No mundo de fantasia de Tolkien, “ele escreveu histórias não 

publicadas sobre elfos, anões, magos e homens da Terra-Média por duas décadas” (James, 

2012, p. 63).  

Para James (2012, p. 64),  

 

O Senhor dos Anéis estabeleceu muitas características do gênero fantasia, 

algumas das quais podem ser indicadas pelos termos que John Clute apresenta 

dentro da crítica de fantasia. [...] A Terra-Média está sujeita ao Diluição, um 

declínio de seu estado anterior, em parte devido às ações de Sauron, o Senhor 

das Trevas. A sensação de injustiça no mundo exige cura, e esse é o propósito 

da busca em que nossos heróis embarcam. 

 

 Essas leituras medievais de Tolkien foram cruciais para as suas diversas obras. A 

genialidade desse autor reside no fato dele, simplesmente, normalizar uma ideia de mundo 

secundário. Após 1955, os autores de ficção de fantasia não precisavam mais explicar 

seus mundos, enquadrando-os como sonhos, ou histórias de viajantes, ou fornecendo-lhes 

qualquer ligação fictícia com o nosso próprio mundo (James, 2012).  

 
8 E num buraco no chão, vivia um hobbit (tradução da autora). Trecho de abertura do livro O Hobbit, de 

1937. 



61 

 

 

 Em 2005, uma resenha sobre o livro O Festim dos Corvos, o autor americano 

George R. R. Martin foi chamado pela revista Time de “O Tolkien americano” (Carroll, 

2018). Assim como Tolkien, em sua obra consagrada O Senhor dos Anéis, As Crônicas 

do Gelo e Fogo, de Martin, tornaram-se escopo e altamente influentes tanto no mundo da 

fantasia como para o público quanto a percepção de medievalismo.  

 Carroll (2018, p. 4) afirma que 

 

Martin e Tolkien têm muito em comum. Ambos criaram mundos de fantasia 

épicos que se baseiam fortemente em material medieval - história medieval, no 

caso de Martin, lendas e romance medievais, no caso de Tolkien. Tolkien é 

amplamente creditado dentro do interesse popular em alta fantasia, enquanto 

Martin se popularizou como fantasia “sombria”. 

 

 Apesar de todas as semelhanças, a forma como ambos os autores entendem 

fantasia é um tanto diferente: na obra de Martin, diferentemente de Tolkien, não há uma 

batalha entre o bem e o mal e não oferece muita esperança de um final limpo e gratificante, 

embora o próprio Martin ache que isso seria agridoce (Carroll, 2018). Grossman9 afirma 

que o trabalho de Martin é um épico para uma era mais profana, mais cansada e mais 

ambivalente do que aquela em que Tolkien viveu, considerando sua obra um tanto quanto 

simplista para o público contemporâneo, e Martin fornece o tipo de alta fantasia que esse 

público deseja.  

As ideias de Tolkien sobre escapismo e literatura de fantasia, ou “contos de fadas”, 

estão bem documentadas em seus ensaios On Fairy-Stories e The Monsters and the 

Critics, bem como em suas cartas. Tolkien defendeu vigorosamente a fantasia contra as 

teorias predominantes do folclore da época, especialmente as de Max Müller10 e Andrew 

Lang11, rejeitando veementemente as ideias de que a mitologia era uma “doença da 

linguagem” e que os mitos surgiram durante a “infância” da raça humana e, portanto, 

eram adequados apenas para crianças, ao mesmo tempo que defendia o “valor intrínseco” 

das histórias em oposição à tendência antropológica. para extraí-los em busca de 

“informações extrínsecas” (Carroll, 2018). 

 
9 Lev Grossman, “George R.R. Martin’s A Dance with Dragons: A Masterpiece Worthy of Tolkien,” Time, 

July 7, 2011, http://content.time.com/ time/arts/article/0,8599,2081774,00.html 
10 Max Müller se referiu à mitologia como uma “doença da linguagem” em seu texto in Lectures on the 

Science of Language (Oxford: Oxford University Press, 1861) 
11 Andrew Lang argumentou que a mitologia era “o trabalho do intelecto humano em sua infância anterior 

ou posterior, em suas horas distantes de início bárbaro, ou na senilidade de sua sacerdotagem” em Myth, 

Ritual, and Religion (Londres: Longman’s, Verde, & Co., 1899), p. 207. 



62 

 

 

Tolkien e Martin também parecem ter visões diametralmente opostas sobre o 

escapismo e o papel da fantasia como ficção escapista. Em “On Fairy-Stories”, Tolkien 

defende a ideia de escapismo, argumentando que a “fuga” é necessária para a saúde 

mental; o mundo “real” é tão terrível e difícil de viver, argumenta ele, que não há nada de 

errado em querer ignorá-lo por um tempo e ir para algum lugar mais agradável. Segundo 

Carroll (2018), Tolkien romantizou o passado, especialmente a Idade Média, e usou os 

tropos do romance medieval para O Senhor dos Anéis, mesmo quando os elementos 

heróicos foram “reduzidos” ao tamanho de um hobbit. Martin, pelo contrário, opõe-se a 

tal romantização e, apesar das suas afirmações sobre as “mentiras necessárias” da 

sociedade, parece geralmente desconfiar do escapismo. 

 Tanto Tolkien quanto Martin criam suas versões da Idade Média (embora a Terra-

Média tolkieniana se pareça mais pré-histórica do que medieval, ela carrega as marcas 

que a associam mais fortemente ao medievo do que aos tempos antigos). Para Carroll 

(2018), essa escolha não é insignificante, visto que situar a fantasia em um período pré-

industrial, pré-feminista, feudal e patriarcal é uma escolha política; a Idade Média não é 

“atemporal”, mas sim “regressiva”. 

 Segundo Carroll (2018, p. 6) 

 

Esta não é uma escolha insignificante, pois revela muito sobre as intenções e 

políticas dos autores. Afinal de contas, como salientou Rainer Emig, colocar a 

fantasia num mundo pré-industrial, pré-feminista, feudal e patriarcal é uma 

escolha política; a Idade Média não é “atemporal”, mas sim “regressiva”, Emig 

argumenta que Tolkien olhou para trás, para uma época mais simples, uma 

antes das duas grandes guerras de sua vida, antes da Revolução Industrial, uma 

época em que a humanidade estava mais conectada à terra . É claro que esta 

visão da Idade Média é fortemente influenciada pelos Vitorianos e pelos 

Românticos, mas isso não altera as razões de Tolkien para criar a Terra Média 

da forma como o fez. 

 

 Tolkien “tinha um anseio nostálgico por um passado perdido, juntamente com o 

conhecimento de que isso era impossível, exceto no reino da imaginação”. Martin, por 

outro lado, rejeitou a visão utópica e atávica da Idade Média, concentrando as suas 

motivações políticas para escolher um cenário medieval no seu desejo de mostrar aos 

leitores de fantasia como era a “verdadeira” Idade Média – e geralmente não parece nada. 

como o mundo de Tolkien (Carroll, 2018).  

Pensar Martin como o “Tolkien americano” é apropriado devido a sua influência 

no gênero fantasia, mais particularmente na fantasia neomedieval. Ambos os autores 



63 

 

 

estão profundamente conectados com material medieval, não só a história, mas o romance 

e o folclore. Para Carroll (2018, p. 8), 

 

Ambos os autores têm uma profunda dívida com o material medieval, não 

apenas com a história, mas também com o romance e os contos populares. 

Martin ofuscou muitos dos autores de fantasia que vieram depois de Tolkien, 

se não o próprio Tolkien, e fê-lo em parte devido à insistência do seu trabalho 

no “realismo”, na precisão histórica e no anti-romantismo. É claro que ele não 

é o único autor de fantasia “sombrio”, assim como Tolkien não foi o único em 

sua época, mas é o mais popular, assim como Tolkien se tornou o autor de 

fantasia mais popular de sua época. No entanto, é revelador que Grossman 

tenha escolhido não se referir a Martin como o “novo” Tolkien, mas sim como 

o Tolkien “americano”, o que sugere não só a nacionalidade de Martin, mas 

também uma certa mentalidade. “Americano” carrega consigo muitas 

conotações, entre elas poder, imperialismo, individualismo e um certo nível de 

cinismo – todas elas facilmente aparentes em As Crônicas de Gelo e Fogo. 

Assim, parece que referir-se a Martin como “o Tolkien americano” é justo – 

desde que todas as implicações desse título sejam consideradas. 

 

A crítica acadêmica avançou na discussão de Martin, mas apenas até certo ponto. 

As tentativas de colocar Martin dentro do gênero de fantasia moderna tendem a posicioná-

lo como um transgressor justificado e corajoso de regras há muito estabelecidas (Young, 

2019).  

Além disso, a afirmação de que o “realismo” de Martin cria uma história melhor 

do que a que outros fantasistas conseguiram nos últimos cinquenta anos exige um exame 

das atitudes em relação a essas outras obras de fantasia. A literatura fantástica tem sofrido 

acusações de “escapismo” e de apodrecimento das mentes das crianças quase desde o seu 

advento (Caroll, 2018). 

Isto deu origem a uma tendência para os escritores e críticos de fantasia que 

gostam de tais obras defenderem vigorosamente o fantástico. Segundo Carroll (2018, p. 

11), 

 

Alguns críticos como George McDonald e G. K. Chesterton argumentaram 

vigorosamente que a fantasia é inerentemente moral, profundamente criativa e 

apoia – sendo até mesmo necessária – a saúde mental de alguém. Outros 

teóricos e críticos acadêmicos continuaram esse argumento, levando a uma 

série de livros e ensaios sobre o valor inerente do fantástico na literatura, bem 

como a muitos que tentaram definir a fantasia e o fantástico (com resultados 

mistos). 

 

Entretanto, alguns autores aplaudem o trabalho de Martin pela sua introdução à 

complexidade moral dentro do gênero literário e por transformar a convenção desse tipo 



64 

 

 

textual. Embora comparações entre o trabalho de Tolkien e Martin ocorram com 

frequência, para Matt Staggs (2012) diz que 

 

A saga de Martin é frequentemente comparada ao O Senhor dos Anéis, de 

J.R.R. de Tolkien, mas com todo o respeito ao Professor Tolkien e seu 

maravilhoso trabalho, a complexidade psicológica simplesmente não existe. 

Com exceção de Boromir, Aragorn e companhia são “bons” de uma forma 

raramente encontrada fora da ficção. O Um Anel corrompe os homens bons. É 

claramente um mal sobrenatural em uma palavra onde as pessoas (e elfos, 

anões e hobbits) são essencialmente boas. Martin não introduz uma forma 

externa de mal porque não é obrigatório. 

 

Mas é certamente questionável colocar O Senhor dos Anéis – uma experiência 

profundamente pessoal em linguística, medievalismo e filosofia moral, gestada ao longo 

de uma dúzia de anos de uma carreira acadêmica em que a escrita de romances foi uma 

preocupação em grande parte incidental – como um exemplar para tentativas de monetizar 

os gostos públicos (Young, 2019).  Os críticos que apresentam Tolkien como típico e 

Martin como atípico da fantasia também ignoram a formação profissional de Martin. Ele 

começou escrevendo para revistas de ficção científica, editou vários volumes da série de 

super-heróis Wild Cards e começou As Crônicas de Gelo e Fogo depois de passar grande 

parte da década de 1980 como roteirista. 

Para Young (2019), à medida que a fantasia lutava pela respeitabilidade literária 

no último meio século, surgiu um corpo de teoria crítica para sistematizar o estudo de tais 

decisões autorais. Para ele, muitos dos críticos que examinaram Martin até agora, por 

algum motivo intencional ou acidental, ignoraram essas ferramentas críticas, e ainda 

consideraram Tolkien como típico do seu gênero literário, algo que observa como comum 

e, até certo ponto, clichê. 

 Martin difere de Tolkien e de outros autores de fantasia por sua apresentação de 

personagens moralmente ambíguos. Tal experimentação é, na verdade, um ponto forte 

central do gênero. Enquanto Tolkien, um medievalista por formação, recapitulou 

ressonantemente o modo altamente mimético de Frye, Martin se deleita com o modo 

irônico, discutindo rotineiramente as atividades lavatórias de seus personagens de 

maneiras que minam sua dignidade autoconferida. Neste sentido, portanto, estes dois 

autores estão de fato a trabalhar com objetivos completamente opostos (Young, 2019). 

A contribuição de Martin para a fantasia não é uma inovação fundamental do 

gênero, mas um exemplo abrangente do que pode ser alcançado com ela. Na verdade, 

Martin não contornou ou quebrou nenhum dos lugares-comuns da fantasia. Em vez disso, 



65 

 

 

ele utilizou os padrões e requisitos do gênero escolhido como ferramentas, em vez de 

muletas ou restrições, como às vezes acontece com o gênero de fantasia. Para Young 

(2019), à maneira de um poeta habilidoso que usa as características estruturais de um 

soneto ou limerique para direcionar o impacto emocional de seu poema, Martin emprega 

os padrões básicos do romance de fantasia moderno de maneiras que colocam em 

primeiro plano as questões humanas e as críticas que ele faz. 

Para o presente trabalho, focar-se-á nos romances de George R. R. Martin, e não 

na adaptação para a HBO, a série Game of Thrones. Por mais que a série tenha sido 

importante e relevante para o conhecimento da obra do autor em questão, será analisada 

a obra em sua forma escrita, e não em sua imagem cinematográfica, visto que, para tal, 

ter-se-ia que buscar um aporte teórico muito amplo, tanto na área literária como na área 

de cinema e arte, de modo que, para o tempo dado à escrita do texto, torna-se inviável a 

produção de um trabalho tão extenso em um período tão curto.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



66 

 

 

 

CAPÍTULO II: A MAGIA E AS SAGAS ISLANDESAS 

 

2.1 O que são sagas islandesas 

 

 As sagas são um tipo de narrativa literária onde se descreve a história de uma 

família ou linhagem histórica da Islândia medieval, especialmente os feitos guerreiros 

que tiveram lugar entre os anos 874 e 1030 (Langer, 2015). O termo saga, do islandês 

sǫgur, pode ser definido como “algo a ser dito, uma lenda ou história” (Ross, 2010, p.15). 

O significado da palavra saga em islandês se diferencia em inglês comparado a outras 

línguas germânicas. Hallberg (1962, p. 2), pode-se definir as sagas como “uma narrativa 

ou conto em geral, apresentando frequentemente um conteúdo puramente histórico”. 

 As sagas islandesas não são poemas, embora, em algumas situações, possam 

conter poesia ou, como em algumas sagas de reis e sagas dos poetas, possam amplamente 

se basear em poesia (Ross, 2010, p. 15-16). Considera-se que esse gênero surgiu 

primeiramente de maneira oral e, durante um bom tempo, foi transmitido dessa forma, 

até que, em séculos posteriores, passou à forma escrita. O estilo predominante nas sagas 

é de uma narrativa factual, objetiva e rápida, regida em prosa, concentrando-se nos fatos 

de um personagem “digno de memória” (Langer, 2015). Para Bugge (1909), as sagas 

pertencem aos noruegueses e islandeses, compondo um grupo de histórias e lendas que 

eram narradas entre os nórdicos desde os tempos mais primórdios. 

 Esses textos, de acordo com Ross (2010), foram, primeiramente, criados para 

serem lidos em voz alta para o grande público nas fazendas islandesas, mas que, por volta 

do século XII, possivelmente eles passaram a ser criados e também lidos em monastérios. 

Entretanto, deve-se considerar que uma saga não é uma lenda, conto, texto poético, épico, 

texto religioso. É uma forma única de narrativa literária criada no Ocidente, que destaca 

o mundo dos homens e o papel virtuoso da honra, da coragem e da fortaleza (Kellogg, 

2000, p. xviii-xxv).  

Por ser um texto que se relaciona com o papel virtuoso do personagem principal, 

as sagas teriam uma grande afinidade com as epopeias (como a Ilíada, a Canção de 

Rolando, o poema de Mio Cid, etc), pois ambos os gêneros seriam pautados na 

constituição de uma identidade cultural de fundo histórico, mas diferenciando-se por 

serem narrativas prosaicas e não poéticas (Moosburger, 2007, p. 21). 



67 

 

 

 Harris (1998) atenta apenas para o fato que, mesmo advindas da tradição oral, as 

sagas não são registros orais diretos dessas performances e não podem ser tratados como 

tal, sendo exatamente o contrário, devendo ser comparadas, em alguns momentos, com 

novelas históricas.  Estas fontes literárias teriam sido criadas basicamente como formas 

de identidade e unificação cultural dos colonizadores instalados na ilha, mas também 

tratando tanto de virtudes quanto defeitos, assim como banalidades ou humores da vida 

cotidiana (Byock, 2001, p. 27). 

 Ross (2010, p. 16) comenta que 

 

A partir disso, as sagas, enquanto forma literária, estabeleceram-se de forma 

dos parâmetros da poética do norueguês antigo e isso deve ter sido, tanto em 

termos sociais como literários, um lugar de destaque que quase certamente 

assegurou que o seu alcance fosse muito mais inclusivo do que exclusivo, em 

termos sociais. 

 

Essa afirmativa traz alguns questionamentos importantes. Hallberg (1962) afirma 

que há uma discussão se as sagas islandesas seriam, na realidade, uma fonte confiável de 

crônicas e histórias de família ou apenas ficção. Já Ross (2010, p. 14) acrescenta ao debate 

um questionamento sobre a origem das sagas islandesas: “seriam as sagas de origem 

norueguesa ou uma invenção original e genuína dos islandeses?”. 

A partir desse questionamento, faz-se interessante comentar que Ross (2010) parte 

da dificuldade em diferenciar evidências textuais e materiais dos povos do oeste 

escandinavo no período entre o século IX e o século XII, visto que, no termo norueguês 

antigo (Old Norse), essa diferenciação só ocorre a partir do momento em que há uma 

alteração linguística para tal, o que, provavelmente, dá margem às perguntas acerca da 

origem textual das sagas. 

As sagas tradicionalmente são classificadas por referenciais temáticos (sagas 

lendárias: fornaldarsögur; sagas de reis: konungasögur; sagas de família: 

íslendingasögur; contemporâneas: sturlunga saga; sagas dos bispos: biskupasögur; sagas 

de cavalaria traduzidas: riddarasögur; sagas de cavalaria de origem nativa: lygisögur). 

(Langer, 2015, p. 150-151). 

A principal e mais tradicional metodologia para a investigação da Escandinávia 

da Era Viking foi desenvolvida a partir do século XVIII, mas essencialmente vinculada 

ao Oitocentos – aqui denominada por nós de “perspectiva generalista”, “universalista” ou 

“unidade cultural germânica”. Segundo os pesquisadores vinculados a este pensamento, 

a Escandinávia da Era Viking teria sido um período e uma região com uma unidade 



68 

 

 

cultural pensada em termos absolutos (Langer, 2015, p. 151). Segundo Ross e Lönnroth 

(1999, p. 1-4), as construções nacionalistas – que revalorizaram a publicação das sagas e 

fontes literárias medievais no período moderno -, atendiam ao despertar romântico de um 

passado heroico. Assim, a literatura e a arte fundiram-se em uma interpretação política da 

História, todas refletindo as antigas glórias dos nórdicos. 

Segundo Langer (2015), os modelos generalistas mais comuns no estudo das sagas 

enfatizaram a noção de autoria individual, influenciados pela tendência de se considerar 

majoritariamente as sagas como produtos literários. As ideias de um autor único e de um 

único texto original e fechado dominaram os estudos das sagas, especialmente durante o 

Oitocentos e na primeira metade do século XX. 

Os estudos mais atuais, produzidos nos últimos 40 anos – a nova Escandinavística 

– tendem a considerar tanto o período viking quanto o medievo pós-Era Viking como 

altamente complexos, enfatizando que, na maioria dos registros literários, figuram 

membros da realeza e alta aristocracia (além do mundo clerical) e não toda a sociedade 

nórdica, além de privilegiar recortes regionais e o contexto sócio-histórico do momento 

em que o documento-fonte foi produzido (Sawyer, 2006, p. xi-xvi). 

Atualmente, e baseado nas considerações sócio-históricas para o estudo das sagas, 

a nova Escandinavística se utiliza de três métodos, de acordo com Langer (2015), para 

estudar as sagas, sendo eles os métodos comparativos internos, externos e a oralidade. 

Para esse trabalho, utilizaremos, conforme a possibilidade, todos os métodos que, 

inclusive, podem ser utilizados de maneira combinada.  

 

 2.1.1 Método comparativo externo 

  

 Segundo Langer (2015), os fenômenos culturais no mundo nórdico não são mais 

pensados em termos puramente internos ou “nativos” por muitos pesquisadores, mas 

buscando conexões externas, em uma dinâmica que procura explicar as variações, 

conflitos e permeabilidades sociais ao longo da História.   

 Ainda segundo Langer (2015, p. 152-153), 

 

As conexões mais óbvias, em primeiro lugar, são as efetuadas com a tradição 

germânica, especialmente em seus aspectos culturais, linguísticos, mitológicos 

e religiosos, mas não procurando seguir os modelos generalistas – no qual o 

pan-germanismo seria sempre um modelo equalizador, mas também 

percebendo as diferenças e variações de cada época e região ou a dinâmica de 

preservação das fontes literárias. 

  



69 

 

 

Quando se estuda e se trabalha com fontes medievais, deve-se considerar toda uma 

perspectiva nova dentro dos limites das generalizações e dos grandes modelos teóricos.  

Marcel Detienne, em sua obra Comparar o Incomparável, aborda o comparatismo 

e afirma que “Quanto mais ele restringe o campo da comparação (...), mais ele vai 

encontrar diferenças, distinções possíveis entre duas potências e outras convocadas para 

a ocasião” (Detienne, 2004, p. 118-119). A teoria comparativista de Detienne será 

importante para um processo de aproximação entre a história e a antropologia (JOLY, 

2013). Nesse processo comparativo, faz-se importante ressaltar que, a depender do 

enfoque utilizado, há uma tendência de que os paralelos realizados possam diminuir ou 

ficar mais limitados. 

Para isso, Langer (2015) afirma que, de qualquer forma, as possibilidades 

analíticas desta abordagem são muito interessantes, principalmente se forem conjugadas 

com metodologias apropriadas, como as da História Comparada. 

 

2.1.2 Método comparativo interno 

 

Comparar as sagas com outras evidências da sociedade islandesa e escandinava é 

uma das principais abordagens da Escandinavística, desde suas origens (Langer, 2015).  

Para Langer (2015, p. 154), 

 

As evidências materiais (objetos, arquitetura, espaço físico e toponímia), 

obtidas pela Arqueologia, são também importantes parâmetros comparativos 

tanto para se perceber as diferenças e ou similaridades entre o tempo em que 

as narrativas transcorrem (a Era Viking), quanto o tempo em que as narrativas 

foram escritas e preservadas (medievo pós-Era Viking). 

  

 Entretanto, deve-se ter em mente que estudos comparativos em Literatura e 

Filologia apresentam abordagens e métodos diferentes e esses podem, sim, contribuir para 

a pesquisa. Vésteinsson (2007) diz que devem ser utilizados para melhorar a crítica 

interna sobre a inter-relação entre texto medieval e concepções acadêmicas sobre texto e 

sociedade islandesa. 

 Langer (2015) afirma que uma das mais promissoras tendências dos estudos 

escandinavísticos vem sendo a aplicação de conceitos e metodologias antropológicas 

tanto para o estudo de fontes literárias e históricas, quanto para a interpretação de 

vestígios arqueológicos e de cultura material.  

 



70 

 

 

2.1.3 Oralidade 

 

Os estudos sobre a oralidade das sagas islandesas estão relacionados, na realidade, 

diretamente às pesquisas sobre as origens da literatura escandinava (Langer, 2015). Os 

estudos sobre a oralidade das sagas islandesas estão relacionados, na realidade, 

diretamente às pesquisas sobre as origens da literatura escandinava.  

No que diz respeito às pesquisas na área, relata-se a existência de duas vertentes, 

sendo elas: a da “prosa livre”, cuja ênfase se dava no papel primordial das narrativas orais, 

e da “prosa livro”, que privilegiava o papel do escritor, mas sem, no entanto, deixar de 

lado o papel que a oralidade exercia.  

A presença de fórmulas e estruturas comuns nas sagas começaram a ser 

investigadas. Houve a tentativa de se distinguir os elementos orais dos escritos e o ponto 

de interseção entre eles, mas diversos teóricos atualmente consideram isso uma tarefa 

impossível (Langer, 2015).  

Alguns teóricos da chamada “Escola Islandesa” tentaram, no entanto, reduzir o 

valor do aspecto da oralidade, sendo o valor histórico, folclórico ou etnográfico das sagas 

islandesas seria secundário, importando muito mais o seu espírito deliberado como obra 

de arte (Lönnroth, 2003) 

Mesmo após a introdução da escrita latina pela Igreja na cultura nórdica, a 

oralidade ainda passou a influenciar fortemente à transmissão cultural através da escrita 

de textos como contos, crônicas, novelas, etc. Essa nova forma gerou uma nova forma de 

tradição comum, em que se tinha uma audiência familiarizada com as temáticas das sagas 

que, a princípio, foram predominantemente episódicas, mas seus textos longos vieram a 

ser uma novidade literária.  

Alguns autores, entretanto, acreditam que as narrativas curtas possam, sim, ter 

possuído influências da oralidade, ao contrário do que ocorria em narrativas maiores, 

sendo essas apenas fruto da tradição escrita e literária. Para Langer (2015), em todo caso, 

ocorre certo consenso atual de que as narrativas curtas faziam parte da tradição oral e com 

a influência da escrita tornaram-se estórias longas. 

 

2.2 As sagas no mundo medieval 

 

 Não há provavelmente nenhuma produção literária na Idade Média que cause 

tamanho impacto sobre o leitor como as sagas islandesas (Bugge, 1909, p. 249). 



71 

 

 

As sagas islandesas constituem um dos conjuntos literários mais importantes e 

originais da literatura medieval. Como uma das principais fontes para o estudo da 

sociedade Viking e também do período feudal-cristão, a relevância das sagas hoje 

transcende os estudos escandinavos e articula-se com um vasto campo das pesquisas 

culturais sobre o Ocidente medieval e moderno (Langer, 2015) 

 A partir da sua tradição oral, Bugge (1909) relata que histórias vikings eram 

contadas pelos ingleses e os normandos. Já Ross (2010) diz que, recentemente, muitos 

acadêmicos perceberam, de uma maneira ou de outra, que os precursores orais são mais 

simples e menos variados que os escritos. 

O termo “saga” vem do verbo islandês segja (“dizer, recontar”) e é uma 

exclusividade desta região e do período medieval. O momento de mais intensa produção 

das sagas, de 1150 a 1350, foi influenciado em diversas ocasiões pela literatura clássica 

e pela hagiografia medieval em latim (Boyer, 1997, p. 130-133) 

 Entretanto, “o estilo das sagas é marcado pela arte e, em parte, até mesmo por uma 

arte bastante refinada” (Bugge, 1909, p. 249). Isso fica claro nos estudos de Carol Clover 

(1982) em que a autora comenta sobre as complexidades textuais das sagas, bem como 

das influências do latim, especificamente, na escrita. 

 Para Clover (1982, p. 178),  

 

Felizmente, o link entre os escritos em latim e as sagas clássicas e suas práticas 

estão documentadas. Consiste em dois grupos de textos híbridos: as traduções 

para o nórdico das biografias reais escritas originalmente em latim e as 

primeiras biografias escritas no vernáculo sob a influência imediata dos 

modelos latinos. 

  

Antes do contato com o cristianismo, a maioria das culturas germânicas do 

nordeste da Europa podiam ser classificadas como pouco letradas, com poucos indivíduos 

letrados (Ross, 2010). Além disso, embora o uso do alfabeto rúnico tenha persistido por 

algumas partes da Escandinávia, há poucas evidências de que essa tenha sido a escrita 

padrão da época.  

 Segundo Ross (2010, p. 44),  

 

Embora não possamos provar [isto], é provável que a sociedade islandesa 

primitiva reagiu de formas similares à introdução da alfabetização, que pode 

não ter tido uma importância instantânea, mas um processo que aconteceu 

durante anos e atingiu algumas pessoas mais rapidamente, outros mais 

lentamente, e outros quase nada. 

  



72 

 

 

Na ausência de qualquer autoridade estatal, a Islândia foi colonizada por volta de 

900 d.C., ao que parece, por pequenos grupos de famílias e amigos, em vez de grupos 

políticos maiores (Kristinsson, 2003). Já as primeiras sagas que são conhecidas foram 

escritas na segunda metade do século XII e no curso do século XIII, e estas retratavam o 

estilo de vida dos reis noruegueses, em especial Olaf Tryggvason e, provavelmente, foram 

escritas anteriormente às sagas de família (Bugge, 1909, p. 249). Deve-se, porém, ter em 

mente que é fundamental encontrar a singularidade na época em que as sagas foram 

escritas. Kristinsson (2003, p. 2) afirma que 

 

Não basta encontrá-lo em algum lugar no passado ou nas origens da sociedade 

islandesa e depois projetá-lo para os séculos XII e XIII. Deve ter havido um 

forte incentivo para escrever as sagas na época em que foram escritas e isso 

deve refletir a sociedade dos séculos XII e XIII e procurar características 

incomuns ou únicas que possam explicar por que as sagas foram escritas na 

Islândia e não em outros lugares. 

  

Deve-se ter em consideração que, na Idade Média, escrever livros era um 

empreendimento gigantesco e representava um grande investimento em termos de tempo, 

educação e material bruto (especialmente pergaminhos) e não era algo que qualquer 

pessoa com uma mente criativa pudesse contemplar. Segundo Kristinsson (2003), apenas 

dois grupos possuíam os devidos recursos financeiros para uma empreitada desse porte: 

a aristocracia e a igreja.  

Faz-se necessário comentar que, por toda a Europa, nesse período medieval, a 

alfabetização geralmente significava, em primeiro lugar, a alfabetização em latim, a 

língua franca da parcela instruída da população e da igreja cristã (Ross, 2010). Com o 

início da expansão cristã na Europa e a chegada do cristianismo na Islândia, no século XI, 

far-se-ia necessária a tradução dos textos da igreja para a língua local, de modo a atingir 

à sociedade iletrada. De acordo com Ross (2010, p. 45), 

 

[...] se a língua oficial da igreja é o latim, e se só uma pequena elite de 

indivíduos era capaz de entendê-la, além de ler e escrever, como a palavra de 

Deus poderia ser comunicada à maioria da população? A resposta óbvia é 

utilizar a linguagem vernacular dos povos locais para transmitir conceitos e 

rituais essenciais da fé crista. Isso significava que as ideias originalmente 

expressas em latim teriam que ser traduzidas para as línguas europeias locais, 

um processo importante, porém complexo. 

 

 Sabe-se que, devido a isso, a produção de livros acontecia dentro dos mosteiros, 

mas também se sabe que alguns materiais não surgiram lá dentro. Entretanto, é óbvio que 



73 

 

 

as sagas foram escritas para um público secular, visto que elas foram escritas na língua 

local, apresentavam uma visão holística da sociedade, e mesmo que algumas sagas 

tenham sido escritas dentro dos monastérios ou outras instituições religiosas, elas eram 

destinadas a um público leigo, produzidas a partir de uma instigação ou benefício de uma 

aristocracia secular (Kristinsson, 2003). 

 Considerando os dois principais grupos letrados – a igreja e a aristocracia, pode-

se inferir que é pouco provável que a igreja tivesse qualquer influência e incentivo na 

escrita das sagas islandesas, restando à aristocracia esse papel. Para Kristinsson (2003), 

esses textos serviam a uma variedade de propósitos específicos de um grupo social, 

embora um denominador comum possa ser encontrado. 

 Ross (2010) afirma que o principal foco no início da escrita na Islândia medieval 

consistia na tradução do latim, mas que isso, de certa forma, ajuda a impulsionar o 

surgimento dos textos literários. A autora afirma que 

 

Dentro do campo da literatura, novos gêneros vernaculares12 surgiram, muitos 

na prosa, tais como o romance e a crônica, e estes forneceram um paralelo 

interessante para o desenvolvimento das sagas, tanto cronologicamente como 

em termos de técnicas de composição. 

 

Para Kristinsson (2003), a raiz do surgimento das sagas está conectada com a 

situação política da comunidade de estados independentes. Segundo o autor, o início da 

escrita das sagas de família deve ter começado em torno do ano de 1200, apesar de não 

se saber exatamente quando elas foram escritas. Já para Ross (2010), o século XI, o 

primeiro século do Cristianismo na Islândia, deve ter sido um século em que, 

gradualmente, esses processos começaram, embora os primeiros registros escritos dessas 

atividades só devam ter ocorrido por volta do início do século XII, visto que os primeiros 

escritos datam do final dessa época, sendo a sua capacidade de ser utilizada como meio 

de comunicação a sua principal característica.  

 

2.3 As sagas e as epopeias: similaridades e diferenças histórico-literárias 

 

 

2.3.1 Epopeia enquanto gênero literário 

 

 

 
12 Considera-se “vernacular”, nesse período histórico, os textos oriundos da língua latina. 



74 

 

 

A compreensão dos gêneros épicos foi moldada pelo Ocidente foi dominada por 

modelos clássicos. Isto condicionou definições de épico incluam características formais 

desses modelos, embora estas sejam questionáveis em contextos interculturais (Frog, 

2011) 

A epopeia, Segundo Foley (2004), é sem dúvida, um conceito inventado, uma 

imposição ocidental sobre a heterogeneidade natural das formas narrativas longas ao 

redor do mundo. 

O termo "épico" serve de classificação a um conjunto muito vasto de obras e pode 

seguir critérios bastante diversificados de categorização e estruturação. (Gonçalves, 

2014).  Derivado, em última análise, do grego antigo epos, que abrange o campo da 

'palavra' ao 'conto' em Homero, e do termo popular epopoiia ('composição de versos'), o 

épico grego antigo foi descrito como um gênero com alguma profundidade desde 

Aristóteles; uma vez canonizado, tornou-se uma ferramenta literária de utilidade e 

aplicabilidade inquestionáveis em todo o mundo, principalmente pela força cultural e 

ideológica das suas origens greco-romanas (Foley, 2004) 

Para Frog (2011, p. 47),  

 

Os épicos são grandes narrativas sobre exemplares, originalmente 

interpretadas por cantores especializados como super-histórias que primam 

pela extensão, poder de expressão e significado do conteúdo sobre outras 

narrativas e funcionam como fonte de representações de identidade na 

comunidade ou grupo tradicional que recebe o épico. 

 

 Brandão (1992) diz que o épico não se limita a uma forma literária, cultivada em 

determinadas ocasiões de modos diversos, mas é um componente fundamental de um 

conjunto maior que direciona e informa a percepção que temos da realidade. 

Não sabemos quando os gregos começaram a cantar o que hoje chamamos de 

épicos, pois a Ilíada e a Odisseia derivam de tradições orais que remontam à Idade do 

Bronze (Ford, 1997). Como os micênicos não escreveram suas canções, só podemos 

conjecturar que eles podem ter tido canções sobre reis antigos notáveis que distinguiram 

de canções de culto ou louvores aos homens vivos. 

Em qualquer caso, é geralmente aceito que o período da Grécia Homérica ou Pré-

clássica foi crucialmente importante para o desenvolvimento dos temas e do estilo 

especial que vemos na obra homérica poemas. (Ford, 1997, p. 2) No final do século VIII, 



75 

 

 

a versão jónica desta arte antiga triunfara sobre todos as outras como forma de cantar as 

façanhas dos primeiros heróis e dos deuses. 

Para Foley (2004, p. 173),  

 

O épico pode ajudar a focar nossa visão, criando categorias que facilitam a 

comparação e o contraste, bem como preenchendo um pano de fundo contra o 

qual os contos individuais podem ser compreendidos. Nesse sentido, pode 

funcionar como um princípio organizador eficaz, e um princípio genérico, e a 

identidade genérica pode certamente servir como uma ferramenta para uma 

leitura eficaz. Mas, como já foi esboçado, nem o “épico” nem o outro gênero 

são um arquétipo. As nações e indivíduos que produzem “épicos” não possuem 

um código uniforme de requisitos genéricos; na verdade, mesmo os seus 

sistemas internos de nomenclatura para vários tipos de arte verbal revelam-se 

radicalmente divergentes. O fato é que - em toda a miríade de tradições fora da 

Grécia antiga - o “épico” é um conceito e rótulo analítico e não indígena, e ao 

aplicá-lo acriticamente a longas formas narrativas de outras culturas corremos 

o risco de colonizar intencionalmente a sua arte verbal. 

 

A princípio, este gênero parece não ter tido inicialmente nenhum nome específico, 

embora os críticos gregos acabaram chamando-o de “épico”. Quando a tradição crítica 

ocidental foi fundada em Platão e Aristóteles, a poesia homérica era popularmente 

chamada de έποπειία13. 

Este estilo, que envolve características formais, como métrica e dialeto 

característicos, bem como padrões narrativos mais amplos, equivaliam a um gênero 

distinto no sentido de que poderia ser esperado de uma determinada classe de cantores 

quando executavam determinados temas, não importa de onde vieram ou onde cantaram. 

Embora Aristóteles se opusesse a nomear tipos de literatura de acordo com a métrica 

utilizada, ele estabeleceu o hexâmetro dactílico como o único veículo adequado para 

narrativas heroicas, levando em conta essa medida na definição de épico (Ford, 1997). 

Para Ford (1997, p. 3) 

 

Sua concepção de έποπειία como um gênero distinto, no entanto, também 

inclui  considerações históricas, "naturais" e temáticas: o épico foi o ancestral 

da tragédia, cada gênero satisfazendo um impulso humano de imitar as ações 

de homens sérios ou elevados; os temas compartilhados e o objetivo do épico 

e da tragédia distingui-los de gêneros como comédia-épica e comédia, embora 

fossem distintos um do outro em termos formais: o épico era mais longo e de 

maior alcance; usou um único metro ao longo do qual foi entoado sem toda a 

extensão musical empregada em odes trágicas ou outras canções como o 

ditirambo; o épico não poderia prescindir de um elemento narrativo. 

 

 
13 Έποπειία = epopéia 



76 

 

 

Embora Aristóteles tenha destacado de forma influente a Ilíada e a Odisseia como 

paradigmas da arte época e suas observações acerca desses textos tenham passado a ter 

força prescritiva como cânones, os futuros poetas deveriam observar atentamente que os 

épicos mais eficazes foram representações predominantemente naturalistas dos feitos de 

figuras notáveis da lenda, tendo suas histórias enquadradas em uma narrativa de terceira 

pessoa no pretérito, embora as falas dos personagens pudessem ser proferidas na primeira 

pessoa; a trama, que poderia começar in medias res, normalmente progredia em uma 

sequência linear, agrupando muitos episódios em um único episódio principal e tema; de 

grande tamanho, escopo e um relativo grau de unidade foram valorizados (Ford, 1997). 

A mais rica e multifacetada tradição do épico clássico alcançou seu maior 

prestígio e forma mais rigidamente definida no século XVII. O declínio do prestígio e da 

prática do épico formal após o século XVIII não extinguiu inteiramente o gênero, uma 

vez que “longos poemas românticos ou romances épicos modernistas invocam 

implicitamente o molde clássico” (Ford, 1997, p. 4) 

No século XIX, a autoria apresenta um conjunto diferente de questões para o 

Kalevala finlandês. Este enorme poema épico, coletado e reunido a partir de fragmentos 

orais da Carélia pelo médico e acadêmico Lönnroth, permanece como um exemplo 

proeminente e de longo alcance da busca europeia do século XIX pela identidade étnica 

nas artes verbais do povo a partir dos épicos. Já no século XX, o corpus épico se expandiu 

exponencialmente para acomodar narrativas tradicionais de outras culturas, desde a 

Bósnia, o norte da Rússia e a Ásia até às Américas e África (Ford, 1997). Isso se deu a 

partir do interesse em épicos não-canônicos no século XVIII. 

Para Ford (1997, p. 5),  

 

O estudo dos épicos como produtos da composição oral em performance 

também tornou possível especificar uma série adicional de padrões formais que 

eram, mesmo que executados impensadamente, tão frequentes que eram 

marcas registradas da forma: o estilo paratático, a composição por tipo de 

cenas, o uso de expressões estereotipadas, símiles estendidos e composição de 

anéis 

 

O estudo comparativo do épico concebe o gênero não como uma série de textos 

ligados em uma tradição literária consciente, mas como um tipo ou espécie intercultural: 

em parte porque Aristóteles definiu a forma de modo tão influente, trazendo uma 

definição de épico oral não substancialmente alterada (uma longa recitação, geralmente 

cantada ou recitada, que trata das façanhas quase históricas de heróis notáveis do passado 



77 

 

 

da cultura); mas a amostra a partir do qual tal definição é extraída deixa claro que cada 

um de seus termos (duração, recitação, história, heróis) é relativo e só é totalmente 

significativo em relação a normas culturais específicas (Ford, 1997). 

Desta forma, pode-se entender que o gênero épico é como essa grande catedral; 

sua arquitetura complexa reúne concepções de forma, estilo, temática e tradição bastante 

diversos. Porém, mesmo nessa multiplicidade é possível perceber algo de comum, algo 

de unificador (Gonçalves, 2014). Ainda assim, vale-se pontuar que, mesmo sob essas 

características, não existe algo como o "épico perfeito", que sirva de modelo a todos os 

outros integrantes desta categorização. Para Gonçalves (2014), por mais que se 

assemelhem, as obras terão componentes únicos, e não é incomum o fato de algumas não 

terem todas as características que se ligam ao gênero em questão. O ponto é que esse tipo 

de disposição segue premissas taxionômicas, ou seja, de organização e classificação, e 

que não raro podem ser consideradas como arbitrárias, e, portanto, rejeitadas ou 

selecionadas, conforme a vontade dos autores. 

Para Stalloni (2007, p. 175),  

 

todo crítico literário vigilante [e no nosso caso leitores e Historiadores], depois 

de ter observado a convergência temática ou formal de certos textos, sucumbe 

ao desejo de elaborar um modelo, composto híbrido ou subproduto dissidente, 

que ele batizaria de gênero. Desde que uma forma. literária tenha se 

desenvolvido suficientemente para atingir o estatuto de "gênero", ela produz 

variações que acarretam ramificações novas, depois; os subgêneros, também 

se fracionam, e assim por diante. Se levássemos ' até o fim essas operações de 

cisão, chegaríamos no caso extremo em que cada obra, resultante de uma 

cascata de subdivisões, constituiria um caso particular e único. O que 

significaria, evidentemente, proclamar a liquidação da noção de gênero 

 

 

O próprio termo "épico" vem do original em grego épicos, e é um adjetivo. Quer 

dizer "grandioso", "majestoso", indicando algo que deva ser lembrado (Gonçalves, 2014). 

Partindo desse pressuposto, a narrativa épica é relacionada ao adjetivo no sentido de algo 

que deve ser lembrado por sua importância e grandiosidade. 

Nesse pressuposto, devemos assinalar que as questões ligadas à classificação de 

gênero não se restringem geográfica, temporal ou culturalmente, não se fixando 

necessariamente a locais específicos, povos determinados ou a uma temporalidade 

recortada (Gonçalves, 2014). Como exemplos, podemos citar o caso das epopeias de 

Gilgamesh e de Beowulf, da Divina Comédia de Dante Alighieri, ou mesmo do 

Mahabarata Indiano. Muitas dessas obras, que nem sempre têm um autor definido, que 

não raro se ligam a meios ou sociedades orais e que pertencem a culturas muito diferentes 



78 

 

 

são enquadradas dentro de um conceito de “épico”, o que demonstra o quão flexível esse 

conceito pode e dever ser. 

Deve-se destacar pelo menos três pilares de entendimento dessa arquitetura épica, 

ou sobre o que possamos formular acerca das considerações sobre o épico, que são, para 

Gonçalves (2014, p. 20-21), 

 

1) O épico entendido como gênero: é atemporal e se liga a uma necessidade de 

classificação taxionômica, ou seja, de organização e categorização. Engloba 

características que podem ser arbitrariamente nomeadas, e visa classificar 

obras que já foram escritas e até as que poderão vir a ser, ou seja, nesse sentido 

também funciona como "modelo" ou cânone de escrita; 

2) O épico em sua forma: podemos considerar como as manifestações históricas 

localizáveis, ou seja, a descrição pormenorizada de todos os aspectos de 

determinada obra. Liga-se a uma análise exegética da configuração (estrutura 

do verso, divisões de capítulos, coesão etc.) da obra em questão. Esta 

abordagem não precisa necessariamente alinhar características de outras peças 

em um núcleo comum;  

3) A temática épica: podemos aludir a obras que se referem a temáticas que 

normalmente se ligam ao épico (o herói, grandes feitos etc.). Porém, não 

necessitam estar no mesmo suporte - pode ser um filme, uma novela - e não 

precisam se ligar a especificações formais — tais como a métrica. Um bom 

exemplo desta formulação é o Romance, que tem parte das características que 

normalmente imputamos ao épico. 

 

 

2.3.2 Sagas enquanto gênero literário 

 

 

 Faz-se interessante destacar, nesse ponto, a descrição das sagas enquanto gênero 

literário. As referências a esse gênero estão mais fortemente atreladas às 40 mais antigas 

sagas de família (Íslendingasögur), mas, de uma maneira mais ampla quanto ao uso da 

terminologia, o termo pode designar as centenas de trabalhos narrativos dos nativos 

islandeses em prosa ou em prosa com versos (Harris, 1998). 

 A palavra saga, como outrora mencionado neste trabalho, advém do islandês é se 

remete a “contar ou dizer algo”. Apesar da referência à narrativa oral, esses textos não 

são tratados como transcrições imediatas desse contar de história. A saga pertence ao 

povo norueguês e ao povo islandês (Bugge, 1909).  Histórias e lendas têm sido narradas 

entre os nórdicos desde os primeiros tempos. O Landnádmabók islandês (o Livro da 

Colonização da Islândia) contém histórias que devem datar do primeiro período de 

colonização da Islândia. 

 Segundo Bugge (1909, p. 251), as sagas 

 



79 

 

 

[...] são (textos) dramáticos, frequentemente contados com arte genuína e até 

contêm trechos dispersos de versos. Uma verdadeira saga, porém, nunca foi 

criada nos vales noruegueses. 

 

 Para Bugge (1909), as sagas são oriundas da märchen (contos de fadas) e não das 

estórias (sage), visto que “a estória (sage) trata apenas de um único episódio da vida do 

herói. O conto de fadas (märchen) e a saga, porém, narram toda a vida do herói em uma 

série de episódios” (p. 252). Ainda para o mesmo autor, a märchen é dramática, e sua 

linguagem é curta e direta, assim como a saga. Todas as märchen e todas as sagas se 

assemelham, sem serem todas igualmente bem narradas. 

As sagas islandesas foram escritas entre os séculos XII e XIV, logo após a 

cristianização da Islândia, ilha que foi colonizada entre 874 a 930 d.C. pelos escandinavos 

noruegueses. A conversão dos habitantes dessa ilha ao cristianismo, entre o final do 

século X e o começo do século XI, trouxe a prática da escrita latina aos escandinavos 

islandeses, possibilitando a criação de sua literatura escrita (Soares, 2021). Esses textos 

registraram a vida dos reis noruegueses, especialmente de Olaf Tryggvason e de St. Olaf, 

e provavelmente foram escritas antes das sagas da família (Íslendingasögur). (Bugge, 

1909) 

Para Bugge (1909, p. 253), 

 

A saga oral, a saga apenas narrada e não escrita, é, porém, muito mais antiga. 

Já no casamento acima mencionado, em 1117, foram narradas sagas. O 

historiador dinamarquês Saxo Grammaticus (século XII) conheceu uma série 

de sagas de heróis (fornaldarsögur) de origem norueguesa ou islandesa. Na 

segunda metade do século XI encontramos uma sucessão de islandeses que 

ostentam o epíteto honorário de froði, isto é, “aprendidos nas sagas ou na 

história”. Muitos deles eram as autoridades de Ari Frobi e do Landnámabók. 

Esses “antiquários” eram semelhantes aos senchaidi irlandeses. Além dos 

homens das sagas, também existiam na Islândia escaldos profissionais assim 

como na Irlanda existiam [escaldos], além de senchaidi ou "antiquários". 

 

A saga é um gênero que se destaca por ser totalmente diferente do que era 

produzido no restante da Europa medieval (Soares, 2021). Tais produções foram 

preservadas em diferentes manuscritos de textos em prosa, registrados em pergaminhos, 

a partir do século XII na Islândia, sob influência do processo de cristianização desses 

povos, de modo a preservar suas próprias histórias e língua.  

Harris (1975) confirma essa informação ao afirmar que as sagas, embora o 

Cristianismo tenha chegado à Islândia entre 999 e 1000, os primeiros registros escritos 



80 

 

 

no território foram leis em torno de 1117-1118, manuscritos religiosos em torno 1170. Os 

textos seculares, tais como as sagas, foram datados por volta do século XIII. 

Além disso, faz-se importante destacar que, de acordo com Campos (2019), as 

sagas islandesas eram transmitidas oralmente para uma audiência que, em grande parte, 

não possuía qualquer domínio da escrita e da leitura. Segundo a autora, o público 

provavelmente já conhecia as histórias ali narradas ou que “já tinham ouvido comentários 

dos feitos das personagens que eram narrados, pois estes, tratavam de indivíduos ou 

grupos conhecidos dessa comunidade” (Campos, 2019, p. 30). 

Ainda assim, Luciana de Campos (2019) menciona que autores como Tullinius e 

Ross acreditam que as sagas não são fundamentalmente provenientes de uma tradição 

oral, mas sim, composições escritas criadas a partir do “conhecimento de quem as 

escreveu tanto dos textos historiográficos como da poesia escáldica” (Campos, 2019, p. 

31). Essa discussão, entretanto, é complexa, entretanto há um consenso entre os 

pesquisadores que defendem que as sagas são um gênero “fundamentalmente escrito e 

apenas a sua base é oral” (Campos, 2019, p. 35). Ou seja, para a autora, as sagas nascem 

“da oralidade, mas crescem e amadurecem enquanto gênero literário na escrita” (Campos, 

2018, p. 35). 

As sagas são muito estudadas por historiadores, os quais pesquisam os mais 

diversos temas, como religião e costumes dos antigos povos escandinavos, concentrando-

se não apenas no tempo em que esses textos foram escritos, mas também, no período em 

que supostamente aconteceram as histórias narradas (Soares, 2021).  

 

2.4 As sagas e suas tipologias 

 

 As sagas, como um gênero único, que apresentam predominantemente “uma 

narrativa factual, objetiva e rápida” (Langer, 2009, p. 2), abrange em si diferentes grupos. 

As sagas são geralmente categorizadas em referenciais temáticos: sagas de família 

(íslendingasögur), sagas lendárias (fornaldarsögur), sagas contemporâneas 

(samtíðarsögur), sagas de reis (konungasögur), sagas cavalheirescas (riddarasögur) e 

saga dos bispos (biskupasögur). 

 Neste trabalho, explicar-se-á detalhadamente a diferença entre esses textos, de 

modo a elucidar diferenças e traçar paralelos possíveis para o trabalho comparado com o 

objeto de estudo.  

 



81 

 

 

2.4.1 Konungasögur ou sagas dos reis 

 

 

As konungasögur, ou sagas dos reis, foram escritas a partir do século XII, tanto 

na Islândia quanto na Noruega, possuindo muitos aspectos comuns com as sagas de 

família e biografias reais latinas da Europa. Não muito populares, essas narrativas que 

descreviam as biografias dos reis da Noruega (Soares, 2021). O desenvolvimento deste 

subgênero está intimamente ligado ao monastério beneditino de Thingeyrar onde se 

compõe a Saga do Rei Olaf, o Santo no ano de 1170 (Campos, 2021).   

O passado, como forma de captura factual, é um elemento central para entender 

as sagas dos reis. Seu enredo prosaico e seus poemas panegíricos são voltados à elevação 

(ou crítica perspicaz) a figura do monarca, sua vida, alianças, confrontos e morte (Langer, 

2015). Nessas narrativas, o poder real e confirmado, e a realeza se promove pela memória 

e a patrocina, sendo sujeito desta. 

Pode-se compreender, dentro das Konungasögur, um escopo textual dos séculos 

XII e XIII que possuem ligações entre eles. Segundo o verbete do dicionário de mitologia 

nórdica, do professor Johnni Langer (2015), os primeiros trabalhos que lançam a 

oralidade para os escritos acerca da realeza norueguesa são de Sæmundr Sigfússon, 

primeira enumeração da monarquia norueguesa, mencionado no Nóregs Konunga Tal, 

que faz parte do Flateryjarbók, que listava em torno de dez reis noruegueses, sendo esse 

o trabalho em latim Catalogus Regum Norwagiensium, hoje, perdido.  

Dentro do Íslendingabok (Libellus Islandorum), há também duas referências aos 

reis, advindas do trabalho de Ári Ϸorgilsson: o Konunga ævi e o Attártala, mas que, ao 

final da obra, também se perderam (Langer, 2015). Segundo Miranda (2015), essas listas 

devem ter sido escritas por volta de 1200, e por mais que estejam perdidas, podem ter 

influenciado trabalhos mais extensos: sinopses das vidas dos reis, compilações de sagas 

e obras hagiográficas (referentes à vida do Santo Óláfr). 

Para Miranda (2015), ainda que essas obras tenham sido escritas entre os séculos 

XII e XIII, é notória sua ligação com os poemas escáldicos, compostos bem antes do 

início da escrita das sagas (não podemos dizer que há um momento de transição pontual, 

mas um processo lento e amplo, onde a forma escrita e a oral coexistem; dessa maneira a 

poesia é um modo popular de memória oral, preservando informações antigas em seu 

corpo). 

 

2.4.2 Íslendingasögur ou sagas de família 



82 

 

 

 

 

Também conhecidas por “Sagas de Islandeses”, foram compostas entre os séculos 

XIII e XV (em manuscritos em parchment) (SOARES, 2021). Essas histórias também 

foram preservadas em manuscritos tardios, em papel, produzidos entre os séculos XVI e 

XVII. De acordo com Campos (2021), muitas dessas sagas são prosimétricas, ou seja, a 

prosa é intercalada com a poesia e apresentam poemas que podem remeter a fala de algum 

personagem, a um poema laudatório em homenagem a algum personagem que é apenas 

mencionado no decorrer da trama, mas não é necessariamente, um personagem ativo, para 

relembrar os feitos ocorridos anteriormente, para saudar os antepassados ou honrar as 

conquistas e batalhas futuras 

Esses textos são narrativas históricas de tom objetivo, formal e descritivo, cuja 

ação narrativa se passa entre os séculos X e XI e cujas ações ocorriam nas Ilhas Britânicas 

ou na Escandinávia. 

Segundo Campos (2021, p. 39),  

 

Estes locais aparecem nas sagas com descrições pouco detalhadas de onde se 

desenrolava a ação narrativa, pois, essa é uma característica dessas narrativas 

compostas na Idade Média: ao apresentarem um texto com poucas descrições 

isso facilitava a sua memorização e, consequentemente, a sua transmissão para 

um público que não dominava a leitura e a escrita e, portanto, conhecia essas 

narrativas apenas na sua forma oral o que facilitava a memorização e, 

consequentemente, a divulgação para um maior número de pessoas. 

 

Foram vistas como uma extensão da história do surgimento dos povos islandeses, 

sendo, à época, recebidas como verossímeis e/ou reais. Eram textos narrados e contados 

tal qual fossem o retrato histórico das nações do passando, sendo seus principais temas as 

histórias ligadas às gerações familiares específicas que se instalaram em certos territórios 

da Islândia.  

Tais textos descrevem as disputas e as disputas entre as famílias, biografias de 

poetas, foras-da-lei, e a genealogia ancestral dessas famílias que cruzaram o mar. Não 

obstante, é possível ainda encontrar elementos do sobrenatural nesses textos, mas de 

maneira pontual e secundária. 

Podemos dizer, portanto, que as sagas dos islandeses compartilham, com as sagas 

dos reis, a importância da genealogia e da biografia, pois só neste subgênero, as biografias 

dizem respeito aos islandeses importantes, que, não são reis e nem nobres, no sentido 



83 

 

 

europeu medieval, de fazerem parte uma aristocracia hereditária, social e devidamente 

reconhecida. (Ross, 2010, p. 75). 

 

2.4.3 Fornaldarsögur ou sagas lendárias 

 

 

As sagas lendárias ou dos tempos antigos das terras nórdicas, Fornaldarsaga 

Norðurlanda (plural: Fornaldarsögur), constituem um subgrupo das sagas islandesas. O 

conceito das sagas lendárias foi criado pelo acadêmico dinamarquês Carl Rafn, na sua 

edição de fontes medievais durante a década de 1830, e compreende 25 sagas. (Langer, 

2015).  

Esses textos apresentam ações ocorridas na Escandinávia em uma época anterior 

à colonização islandesa (que se iniciou em 870), trazendo, geralmente, personagens 

noruegueses (Soares, 2021). Estas narrativas em forma prosaica, escritas durante os 

séculos XIV e XV, mantiveram uma relação estreita com a tradição éddica, incluindo uma 

raiz direta nos mitos e no folclore escandinavo, mas se aproximando muito mais dos 

contos de fada do que na mitologia. (Langer, 2015). Isso ocorre devido ao fato de os 

espaços em que esses eventos ocorrem nas sagas serem geralmente descritos como 

remotos, dando a entender que são lugares distantes do mundo real, por apresentarem 

temas fantásticos, sobrenaturais, mitológicos e folclóricos, incluindo monstros, seres 

imaginários e localidades fictícias e reais. 

Podemos afirmar que muitas dessas sagas lendárias podem ser classificadas como 

multi-gêneros, isto é, em alguns casos é possível, dentro da mesma saga encontramos 

mais de um gênero (Campos, 2021), visto que existiam representantes destas distinções 

em pelo menos dois corpus separados: um, o das sagas lendárias e, o outro, o do romance 

nativo. 

Segundo Langer (2015), justamente por essas características fantásticas, essas 

sagas foram relegadas para segundo plano nos estudos escandinavísticos clássicos, sendo 

retomadas atualmente em investigações sobre ideologia e sociedade do mundo nórdico 

medieval. 

 

2.4.4 Riddarasögur ou sagas de cavalheiros 

 

De acordo com Ross (2010), muito subgêneros das sagas lidam amplamente com 

o fato de serem adaptações de origem estrangeira e, nisso, as riddarasögur se encaixam. 



84 

 

 

O riddarasögur, termo nórdico antigo abrange, portanto, o conjunto de narrativas 

compostas em latim, francês, ou anglo-normando, mas que possuíam como tema comum 

o ambiente cortês, a realeza, e as suas preocupações com a ética da cavalaria e o amor 

cortês (Campos, 2021). 

Traduzidas e adaptadas de romances de cavalaria e corte da França e Inglaterra e 

outras obras latinas, as sagas cavalheirescas foram escritas entre os séculos XIII e XIV 

(Soares, 2021). Estes textos são uma versão nórdica dos romances medievais, 

majoritariamente, aqueles que apresentam as aventuras vividas pelo Rei Artur e os 

Cavaleiros da Távola Redonda bem como outras narrativas envolvendo a matéria 

arturiana (Campos, 2021) 

Sendo assim, não se relacionam diretamente com a história política e 

socioeconômica da Escandinávia, visto que elas derivam originalmente de traduções de 

textos anglo-normandos e franceses para a corte do rei norueguês Hákon Hákonarson (r. 

1217-63) (Ross, 2010). 

 A grande motivação em traduzir e incluir a literatura de cavalaria nas sagas foi 

integrar a Escandinávia ao restante da Europa ao mostrar que a literatura que produziam 

adequava-se aos padrões de composição literária europeus (Soares, 2021). 

 

2.4.5 Biskupasögur ou sagas de bispos 

  

Essas sagas relatam basicamente as histórias dos homens que regeram as sedes 

episcopais Islandesas entre os séculos XI e XIV (Campos, 2021). 

Escritas a partir do século XIII, possuem um estilo um tanto quanto artificial, se 

comparadas aos outros tipos de sagas, possivelmente devido à influência de textos 

eclesiásticos e hagiográficos latinos que já circulavam na Islândia no momento da 

composição dessas sagas (Soares, 2021). Não tão populares como as sagas de família ou 

as lendárias, essas narrativas sobre a vida dos bispos e seus milagres podem ter sua origem 

em histórias orais que circulavam sobre os bispos logo após a sua morte. Para Luciana de 

Campos (2021), Os relatos de milagres dos bispos bem como os episódios cômicos – 

como, por exemplo, as disputas entre os pagãos e os bispos, principalmente quando estes 

venciam algum tipo de contenda ou então, operava um milagre mostrando que o 

cristianismo era superior ao paganismo - e esses episódios aparecem no desenrolar da 

narrativa podem ser interpretados como descrições pitorescas da vida cotidiana na 

Islândia Medieval depois da sua conversão. 



85 

 

 

Uma possível explicação para isso seria a influência de textos eclesiásticos e 

hagiográficos latinos que já circulavam na Islândia quando as sagas de bispos começaram 

a ser compostas. 

Segundo a professora Luciana de Campos (2021, p. 41),  

 

Os relatos de milagres dos bispos bem como os episódios cômicos – como, por 

exemplo, as disputas entre os pagãos e os bispos, principalmente quando estes 

venciam algum tipo de contenda ou então, operava um milagre mostrando que 

o cristianismo era superior ao paganismo - e esses episódios aparecem no 

desenrolar da narrativa podem ser interpretados como descrições pitorescas da 

vida cotidiana na Islândia Medieval depois da sua conversão. 

 

2.4.6 Samtíðarsögur ou sagas contemporâneas 

 

 

Escritas entre os séculos XII e XIII, podem ser consideradas como uma forma de 

“crônica histórica da Islândia” (Campos, 2021).  

 Essas sagas eram vistas como sendo mais verossímeis e reais, sendo, segundo 

Campos (2021), em suas linhas, uma narrativa objetiva ao descreverem em detalhes tanto 

os eventos, como as pessoas que compunham aquela da sociedade. 

Provavelmente, as sagas contemporâneas foram escritas por pessoas que 

vivenciaram a luta pelo poder interno que terminou com a perda da soberania da Islândia 

e submissão à Noruega (Soares, 2021). Por isso, essas sagas são consideradas mais como 

narrativas históricas que foram “literarizadas” do que ficção pura. Há eventual presença 

de elementos sobrenaturais, mas geralmente em forma de sonhos e visões. 

Além disso, Campos (2021) ainda afirma que a maioria das análises literárias 

referente a esse subgênero das sagas é bastante recente, uma vez que estas obras já tinham 

sido negligenciadas ou tratadas como variantes estéticas inferiores aos outros subgêneros. 

 

2.5 As sagas e suas origens 

 

 

 No corpus literário medieval conhecido como as sagas sobre os primeiros 

islandeses, os textos são todos anônimos e, portanto, a época exata em que foram escritos 

não é conhecida. Apesar disso, as sagas islandesas são consideradas o zênite da literatura 

mundial islandesa (Mundal, 2013). 

De acordo com Callow (2017), alguns estudiosos estão muito apegados ao “debate 

sobre as origens da saga”. Em poucas áreas, alguns estudiosos expuseram a sua 



86 

 

 

autojustificativa em termos bastante severos, especialmente ao sugerirem a desesperança 

de alcançar uma resposta definitiva à sua pergunta quanto à origem das sagas islandesas.  

Ross (2010) afirma que não se pode afirmar categoricamente que o gênero “saga” 

seja exclusivamente islandês, mas acabou se tornando ao final do século XII. Além disso, 

o fato de muitas sagas terem sido escritas em língua nórdica não significa que isso seja 

um fato diferenciador. 

 Acredita-se que os escritos mais maduros da era clássica (século XIII) podem ser 

melhor avaliados tendo como pano de fundo "a poesia e prosa do período anterior” 

(Jackson, 1955).  

 Um avanço fundamental no entendimento da possível gênese das sagas vem, 

indubitavelmente, das pesquisas oriundas de estudos da tradição oral e das literaturas 

orais das mais variadas sociedades ao redor do mundo (Ross, 2010).  

 Embora o impulso para coletar e registrar as tradições orais possam ser traçadas 

do início do século XVIII na Europa, período do Romantismo, foi apenas no século XX 

que esses estudos tiveram uma evolução significativa.  

 Para Callow (2017), o fato de os manuscritos contendo sagas raramente 

mencionarem autores ou escribas aumenta o mistério do todo processo de gênese da saga. 

Também não existem precursores óbvios das sagas, experiências em forma literária, ou 

mesmo rascunhos. Também podemos incluir na mistura o fato de que os tribunais e 

escribas escandinavos interagiram com os seus pares em outras partes da Europa, que 

outros tipos de ‘sagas’ e compilações de sagas estavam sendo produzidos na Islândia ao 

mesmo tempo, e que a questão do gênero era complicada na época medieval escandinava. 

 Segundo Jackson (1955, p. 118),  

 

Duas teses emergem claramente e ressoam no livro: (1) que os escritos mais 

tardios da Islândia devem muito de documentos históricos, existentes ou 

perdidos, especialmente algumas das sagas dos islandeses, que devem ser 

consideradas romances históricos; e (2) que os escaldos compostos em cena ou 

com conhecimento dos fatos são fontes históricas para muitos escritos 

posteriores. “Antes de decidir o valor da saga de um rei, ou mesmo da saga de 

um herói islandês, geralmente é necessário considerar o quanto da história é 

baseada em escaldos”  

  

 Tendo em conta tudo isto, talvez seja mais fácil ver não só por que razão as 

respostas definitivas no debate sobre as origens da saga são difíceis de encontrar, mas 



87 

 

 

também por que todos os estudiosos têm uma opinião sobre o assunto - quer tornem ou 

não os seus pontos de vista explícitos (Callow, 2017). Além disso, os pontos de vista 

existentes envolvendo esse tema, nos últimos anos, também sofreram alterações “contra 

um histórico de mudanças na moda acadêmica além do estudo dos gêneros produzidos na 

Islândia medieval e sua cultura literária” (Callow, 2017, p. 3). 

 

2.5.1 O estudo das culturas orais e o seu impacto nas sagas islandesas 

 

 Segundo Ross (2010), muitos estudiosos, ao longo dos anos, perceberam, de uma 

maneira ou de outra, que os precursores orais são mais simples e menos variados que os 

escritos. 

 Em 1982, a pesquisadora Carol Clover apresenta uma teoria sobre a complexidade 

das sagas islandesas, bem como essas sofreram influência da língua latina na sua forma 

escrita, considerando que, se apenas se considerassem os textos das sagas como oriundos 

exclusivamente de uma tradição oral, a sua elaboração linguística e trabalho estético-

literário não possuiriam qualquer sentido, não sendo possível descartar a possibilidade de 

uma grande influência escrita – principalmente do latim – na escrita das sagas islandesas.  

 Anos depois, em 1986, a mesma pesquisadora defendeu a ideia de “todo 

imanente”, em que ela argumenta que, em sociedades orais, dificilmente existe a 

necessidade de narrar uma história ou mito completo, do início ao fim, pois as pessoas já 

conhecem essas histórias, sendo esse conhecimento já implícito aos povos dessas 

culturas.  

 De acordo com Margareth Clunies Ross (2010), ainda devemos considerar que as 

culturas germânicas do nordeste da Europa medieval eram “vernacularmente restritas” (p. 

43), sendo, em sua maioria, pessoas que não tinham acesso à escrita. Mesmo com a 

existência das runas, que foi um método escrito que persistiu em boa parte da 

Escandinávia, não é possível afirmar que esse método tenha sido o padrão da época. 

 Uma das mais importantes características da produção textual islandesa é a sua 

vernaculidade, sendo o texto utilizado como principal meio de comunicação (Ross, 2010). 

De início, o principal foco da escrita na Islândia era a tradução de textos do latim, pois, 

dentro de um processo de cristianização, fazia-se necessário que os textos sagrados da 

Igreja estivessem em língua local, de modo a acessar mais facilmente esses povos. 



88 

 

 

 Esse processo, no entanto, ajuda a impulsionar de maneira significativa o 

surgimento dos textos literários (Ross, 2010). A literatura islandesa se torna um fenômeno 

na Idade Média, mas só no século XII é que ela teve o seu apogeu e, mesmo assim, vale 

ressaltar que as expressões orais permaneceram como meios importantes de expressão 

artística durante esse período.  

  

2.6 A cronologia das sagas 

 

 

 Estudos acerca da cronologia das sagas apontam para discussões divergentes 

acerca do seu surgimento. 

 Estudiosos do século XIX afirmam que a grande era das sagas, o seu apogeu, deu-

se no século XII; já os pesquisadores do século XX discordam dessa afirmação, ao 

apontarem o século XIV como sendo a era de ouro das sagas; e as pesquisas mais recentes, 

do século XXI, dizem que as sagas tem o seu período de maior impacto nos séculos XIV 

e XV (Ross, 2010).  

 Embora se saiba da existência de mais de cem sagas, classificadas em sete 

subgrupos, a maioria das tentativas de estabelecer uma cronologia da composição das 

sagas lida apenas ou amplamente com sagas lendárias, embora as sagas de reis também 

sejam consideradas porque os exemplos mais antigos desse subgrupo são geralmente 

imaginados como tendo antecipado às sagas lendárias e fornecido a elas um modelo.  

  

2.6.1 A política da cronologia das sagas 

 

Opiniões sobre quando as sagas sobre os primeiros islandeses começaram a ser 

escritas variaram ao longo do tempo. No século XIX era comum – mas não incontestada 

a opinião de que a maioria das sagas sobre os primeiros islandeses foi escrita na última 

metade do século XII (Mundal, 2013) 

Com isso, muitos estudiosos já debruçaram sua atenção sobre as principais 

premissas acerca dos escritos do período medieval islandês durante a primeira metade do 

século XX. 

Durante as décadas de 1940 e 1950, diversos estudiosos da área enfatizaram em 

seus estudos as tensões existentes na Islândia do século XIII e, isso, indubitavelmente, 

ocasionou impactos no processo escrito das sagas, pois estas estavam conectadas a um 

período cronológico de várias mudanças para o povo daquela região.  



89 

 

 

Para Ross (2010, p. 54), 

 

O declínio foi político, com a perda da independência da Islândia, e foi também 

social, em que a perda da independência levou a perda do sentimento de auto-

validação nacional e pessoal e de engajamento direto com o mundo em 

amplitude.  

 

 O motivo dessa datação do gênero foi o chamado prólogo Sturlunga, que na 

verdade não é um prólogo, mas um texto curto que combina a Sturlu Saga e Prestsaga 

Guðmundar insgóða na compilação Sturlunga saga. (Mundal, 2013). Em um dos 

manuscritos de Sturlunga saga Króksfjarðarbók, há uma passagem bem conhecida que 

diz: 

 

A maioria das sagas sobre eventos que ocorreram aqui na Islândia foram 

escritas antes da morte do bispo Brandr Sæmundarson, mas apenas algumas 

sagas sobre eventos que ocorreram posteriormente foram escritas antes do 

poeta Sturla Þórðarson ditar íslendingasögur (Mundal, 2013, p. 32) (trad. da 

autora) 14.  

 

 A descoberta de uma cópia do outro manuscrito medieval da Sturlunga saga, 

Reykjarfjarðarbók, revelou outra variante da passagem citada acima: 

 

A maioria das sagas sobre eventos que ocorreram na Islândia antes da morte 

do Bispo Brandr Sæmundarson foram escritas, mas apenas algumas das sagas 

sobre eventos que ocorreram posteriormente foram escritas antes do poeta 

Sturla Þórðarson ditar Isleendingasögur (Mundal, 2013, p. 33 ).15 

 

Depois que este texto foi descoberto, logo ficou claro que ele dava a leitura 

correta, e o prólogo da Sturlunga não poderia mais ser usado como um argumento para 

datar a maioria das sagas sobre os primeiros islandeses até o período anterior a 1200. 

Apenas Finnur Jónsson manteve sua visão anterior, e continuou a argumentar - em parte 

com base no prólogo - que muitas sagas sobre os primeiros islandeses foram escritas no 

século XII (Mundal, 2013).  

 
14 Flestar allar sögur, þær er hér hafa gerzk á íslandi, váru ritaðar, áðr biskup Brandr Sæmundarson 

andaðisk, en þær sqgur, er síðan hafa gerzk, váru litt ritaðar, áðr Sturla skáld Þórðarson sagði fyrir 

íslendingasögur. (Most of the sagas about events that have taken place here on Iceland were written before 

Bishop Brandr Sæmundarson died, but only a few sagas about events that took place later were written 

before the poet Sturla Þórðarson dictated íslendingasögur) (Mundal, 2013, p. 32). 
15 Flestar allar Sögur, þær er gerzk hgfðu á fslandi, áðr Brandr biskup Sæmundarson andaðist, váru 

ritaðar, en þær sqgur, er síðan hafa gerzk, váru litt ritaðar, áðr Sturla skáld Þórðarson sagði fyrir 

íslendinga sögur (Most of the sagas about events that have taken place on Iceland before Bishop Brandr 

Sæmundarson died were written, but only a few of the sagas about events that took place later were written 

before the poet Sturla Þórðarson dictated Islendingasögur) (Mundal, 2013, p. 33). 



90 

 

 

Muitas das sagas de famílias foram compostas durante a era Sturlunga ou pouco 

depois dela, e a maioria dos romances e sagas mítico-heroicas foram compostas depois, 

juntamente com algumas sagas dos islandeses16. Os textos compostos nesse período 

mostravam um mérito literário superior, sendo isso manifestado mais claramente por 

serem mais conscientemente realistas e históricas em suas apresentações, se comparadas 

àquelas que foram compostas depois de 1260, que se mostravam mais propensas a 

abandonar esse modelo realista (Ross, 2010).  

 Poucos historiadores, hoje em dia, acreditam que a era Sturlunga foi tão diferente 

de maneira radical daquilo que se acreditava outrora, bem como o desenvolvimento dos 

textos literários durante o período. Muitas das sagas medievais – em suas versões 

originais – perderam-se ou foram destruídas pelo fogo em períodos de guerras. 

  

2.6.2 Datação das sagas 

 

 Ross (2010) afirma que há dois tipos de critérios para a datação das sagas 

islandesas: a datação interna e a datação externa. 

 

2.6.2.1 Datação interna 

 

Ross (2010) afirma que a datação interna se deduz de dentro da própria saga, 

através da análise textual e literária, bem como de alguns elementos de julgamentos de 

valor.  

Quando se remete a esse estilo, fala-se em “empréstimos literários” e, partindo 

desse pressuposto, uma das grandes dificuldades existentes se dá em estabelecer a direção 

desses “empréstimos” entre as sagas e, com isso, estabelecer uma relação textual entre 

elas. Nesses casos, os teóricos concordam que há uma problemática que reside em definir 

qual é a saga A e qual é a saga B – ou seja, qual das sagas foi escrita ou surgiu primeiro 

em detrimento da outra.  

Partindo desse ponto, outra possibilidade existente é de que o texto possa ter vindo 

de uma tradição oral que pode não ter pertencido a nenhuma das sagas, nem a saga A nem 

a saga B, devido à distância geográfica existente entre os textos (ex.: uma saga escrita na 

região norte da Islândia – saga A – e outra no sudoeste do país – saga B), o que tornaria 

o “empréstimo literário” pouco provável (Ross, 2010). 

 
16 Sagas dos islandeses, também chamadas de Íslendingasögur ou sagas de família 



91 

 

 

Ainda assim, uma forma que tem se buscado estabelecer as relações entre 

cronológicas entre os textos é através desses “empréstimos literários intertextuais”.  

 

2.6.2.2 Datação externa 

 

 De acordo com Ross (2010), a datação externa consiste na busca de dados extra-

textuais, que fornecem informações pertinentes das sagas e sua datação, ou de sagas fora 

da própria saga em questão. 

 A prática de checar e verificar materiais, tanto em textos religiosos quanto em 

textos seculares nos primórdios dos textos da Islândia medieval sugere um processo de 

verificação de evidências na ausência de fontes escritas e um desejo de “estar certo” 

(Ross, 2010, p. 64).   

 

2.7 As sagas e o seu conteúdo e tempo 

 

  

 Em termos de perspectiva medieval islandesa na história mundial, o período das 

sagas, corresponde ao tempo que vai da pré-história até os dias de hoje, a partir do ponto 

de vista dos leitores das sagas, enquanto a sua geografia se estende pela Islândia, o 

restante da Escandinávia, o oeste das ilhas Britânicas, o Atlântico norte, Groelândia e 

América do Norte, o sul e o leste do mundo Mediterrâneo, Rússia e Oriente Médio. Esses 

locais históricos e geográficos são o espaço de muitos subgêneros de sagas (Ross, 2010). 

 Quanto à Islândia medieval, muito do que se entende desse povo advém também 

de outras culturas, que são trazidas, principalmente, pela Igreja durante a cristianização. 

Com isso, pode-se afirmar que o processo de criação das sagas sofre a influência de uma 

combinação de atitudes nórdicas tradicionais e cristãs. Isso é perceptível devido às 

convenções escritas das sagas: estas se apresentam tanto histórica como geograficamente 

compatíveis com a ideologia cristã.  

 

2.7.1 Fornaldarsörgur 

 

 

As fornaldarsögur, ou sagas lendárias, são textos produzidos entre os séculos XIV 

e XV, sendo o seu conteúdo textual pertencente ao período anterior ao assentamento e 

conversão ao Cristianismo, anteriormente ao século VIII, sendo estas uma representação 



92 

 

 

do mundo de dinastias reais e heroicas da Escandinávia em que há uma ligação entre as 

gerações.  

Embora fossem textos mais recentes, as fornaldarsögur se valiam de textos das 

Eddas, por serem textos mais antigos. Essa característica reforça um outro aspecto textual 

dessas sagas: o seu caráter prosimétrico17. Esses textos têm uma forte ligação com as 

pessoas que viveram nessas eras históricas, sendo, assim, familiares às convenções 

daquele tempo (Ross, 2010).  

Outro aspecto que reforça o aspecto temporal dessas sagas – o fato delas se 

remeterem a um tempo anterior à Cristianização – dá-se pela prevalência de seres e 

eventos sobrenaturais, que indicam uma cronologia anterior à ocupação da Islândia e no 

período da Escandinávia pagã, pois “antes dos poderes do Cristianismo serem capazes de 

erradicar as perigosas ilusões e manifestações de Satã, as forças demoníacas tinham um 

reinado livre” (Ross, 2010, p. 78). 

As fornaldarsögur, em muitos aspectos, aproximam-se do folclore escandinavo, 

tanto em suas abordagens culturais que recaem sobre esses temas e motivos em muitos 

dos seus padrões narrativos e no modo em que esses temas são explorados.  

Além disso, essas sagas não possuem relação direta com a história política e sócio-

econômica da Escandinávia, sendo narrativas para entretenimento e de aprendizado, que 

refletiam um passado pagão e heroico (Langer, 2009).  

 

2.7.2 Riddarasögur 

 

As riddarasögur, ou sagas de cavalaria, advém numerosamente de gêneros 

traduzidos do latim, francês e anglo-normando, cujos temas pairam sobre o amor cortês 

e a cavalaria (Langer, 2009; Ross, 2010).  

 Esses textos foram escritos por clérigos – haja vista a necessidade do domínio do 

vernáculo latino ou oriundo das línguas latinas – e, por isso, boa parte da ironia, humor e 

sensualidade/erotismo foram retirados. Ainda assim, esses textos assumem um papel 

didático importante, além de trazerem para a literatura a ideia de fluxo de consciência dos 

personagens. (Ross, 2010). 

 
17 Prosimétrico (do latim prosimetrum) é uma composição poética que explora uma combinação de prosa 

(prosa) e verso (metrum); em particular, é um texto composto em segmentos alternados de prosa e verso. 



93 

 

 

 De acordo com Ross (2010), faz-se importante considerar que as riddarasögur e 

as fornaldarsögur apresentam uma cronologia bastante específica: enquanto a primeira 

foi escrita no período cristão; a segunda já surge durante o período pagão.  

 Os textos se remetem, geralmente, a um conjunto de cavalheiros em batalha entre 

diversas cortes e castelos, onde pessoas belas vivem separadas por florestas e forças 

malignas. Entretanto, deve-se considerar a influência das riddarasögur, bem como suas 

ideologias e interesse em cavalaria e reinados, aparece também em outros subgêneros de 

sagas, tais como as Íslendingasögur e as Konungäsogur (Ross, 2010). 

 As sagas de cavalaria não possuem relação direta com a história política e sócio-

econômica da Escandinávia, sendo consideradas apenas narrativas para entretenimento e 

instrução (Langer, 2009). Além disso, esses textos não possuem a objetividade do “estilo 

clássico das sagas” (Langer, 2009, p. 4).  

 

2.7.3 Konungasögur 

 

 

As konungasögur, ou sagas de reis, dizem respeito a um número de sagas 

biográficas ou semibiográficas sobre os reis da Noruega e, assim como as fornaldarsögur, 

as sagas dos reis que surgiram pouco tempo antes da Cristianização, apresentam temáticas 

que sugerem essa era, mas, além disso, também trazem elementos míticos, explicitando a 

ambivalência dos personagens desse tipo textual (Ross, 2010).  

Para Langer (2009), esses textos têm muito em comum com as sagas de famílias 

e biografias reais e nacionais latinas e da Europa, sendo biografias minuciosas, ricas em 

detalhes e repletas de caracteres menores, como diálogos e cenas elaboradas.  

As temáticas recorrentes referentes a esse tipo de saga eram as biografias de reis, 

a ideologia da realeza, política, poder e sociedade, a virtudes dos reis, a cristianização da 

Noruega e os sonhos, profecias e milagres, sendo narrativas com conteúdo semi-histórico, 

semi-legendário e com inclusão de elementos sobrenaturais ou do passado pagão (Langer, 

2009). 

Apesar de reforçarem a instituição social da realeza, nunca constituíram um tipo 

popular de saga. Enquanto a maioria das sagas de reis eram biografias dos reis da 

Noruega, existia também nos escritores islandeses um grande interesse acerca dos reis da 

Dinamarca, iniciando com o texto, agora perdido, Skjǫldunga saga (A saga da casa 

Skjǫldungar), cujo conteúdo é conhecido a partir de um pequeno epítome latino de autoria 

do islandês Arngrímur Jónsson (1568-1648). 



94 

 

 

Já em contraste a isso, sabe-se que não há nenhuma compilação de sagas referentes 

aos reis da Suécia, embora o nome de sua dinastia – os Ynglingar – esteja associada às 

histórias lendárias dos reis da Noruega, posição essa mais claramente apresentada por 

Snorri Sturlurson em sua Ynglinga saga, o prefácio de sua história real norueguesa, o 

Heimskringla, que remonta o poema dinástico Ynglingatal, atribuído ao poeta norueguês 

do século IX, Ϸjóðólfr de Hvinir, que traz evidências sobre a vida e a morte de reis que 

viveram em um período pré-histórico (Ross, 2010). 

 

2.7.3 Íslendingasögur  

 

 

As íslendingasögur, ou sagas de família, foram textos escritos pouco tempo antes 

da conversão dos islandeses ao Cristianismo. O seu nome – Íslendingasögur – indica que 

essas narrativas lidam com a vida dos islandeses, em sua maioria vividas na Islândia, e 

são apresentadas em um modo narrativo aparenta ser objetivo e realista para muitos 

teóricos iniciais, mas que, ao se examinar mais cuidadosamente, revelam-se muito mais 

parciais e conectadas a elementos não-realistas do que muitos acadêmicos têm permitido 

(Ross, 2010). 

De natureza semi-histórica, sendo uma narrativa objetiva, formal e descritiva, em 

que o sobrenatural é incidental, as íslendingasögur descrevem a relação social ou a 

relação entre um homem e uma mulher, tendo como estrutura narrativa 

introdução/conflito/climax/vingança/contra-vingança/reconciliação/desfecho (Langer, 

2009). 

Consideradas verossímeis e reais, essas estórias são narradas como se fossem 

história, sendo vistas como versões miniaturas da grande história da nação, cujas 

temáticas se desenrolam em torno de disputas, lideranças, heroísmo, jornadas, e 

guerreiros desterrados (Langer, 2009). 

As íslendingasögur e as fornaldarsögur partilham, entre elas, a importância da 

genealogia e da narrativa biográfica, sendo os seus protagonistas considerados tanto 

indivíduos como heróis, pois enquanto a honra e a integridade de um indivíduo são 

claramente o mais alto valor ético representado nos textos, outras virtudes como 

moderação e habilidade de comprometimento, perturbação e tendência para o total 

heroísmo é existente nas sagas de família (Ross, 2010). 

 

 

 



95 

 

 

2.7.4 Samtíðarsögur 

 

 

As Samtíðarsögur, ou sagas contemporâneas, são textos que, assim como todos 

os outros, também foram escritos na Islândia e seus autores, da mesma forma, escolhem 

um estilo objetivo e lidam com os eventos e pessoas da sociedade islandesa. A diferença, 

entretanto, dá-se na cronologia: diferentemente das sagas de família, as sagas 

contemporâneas surgem no início do século XII até um período mais ou menos em torno 

do ano de 1260, em que a Islândia já havia sido cristianizada há aproximadamente 

duzentos anos (Ross, 2010; Soares, 2021).  

Esses textos parecem ter sido escritos em um relato aproximado de cem anos e, 

em muitos casos, são bem mais próximos do seu assunto que, na maioria das sagas, 

aparenta ser cru e, não obstante, chocante porque são apresentados mais ou menos 

imediatamente em tempo e urgência com suas implicações (Ross, 2010).   

 A maioria das análises literárias das sagas contemporâneas é relativamente 

recente, uma vez que esses trabalhos eram, até pouco tempo, negligenciados ou tratados 

como menos artísticos ou variáveis menos sofisticadas do gênero das Íslendingasögur.  

 

2.8 As sagas e sua estrutura 

 

 

O século XX – mais especificamente dos anos de 1950 em diante – tornaram-se 

um período de grande destaque na análise das estruturas narrativas (ROSS, 2010). Dessa 

mesma maneira, acadêmicos da literatura antiga islandesa, influenciados pelo interesse 

daqueles em meados do século XX, também passaram a analisar estruturas essenciais da 

narrativa. Segundo Lönnroth (1975), não se pode compreender o que é individual ou 

único nas sagas antes mesmo de entender seus elementos tradicionais em sua narrativa. 

Ao se compreender a estrutura das sagas, pode-se entender a sua organização a 

partir de três pontos, conforme exposto no Quadro 02. 

 

Quadro 02: Estrutura das sagas islandesas 

Estrutura das sagas islandesas 

Estruturas de conflito e resolução 

Estruturas de biografia e genealogia 

Estruturas de viagem e aquisição do conhecimento 

Fonte: produzida pela autora (2024) 



96 

 

 

2.8.1 Estrutura de conflito e resolução 

 

 

 Muitos estudiosos das estruturas das sagas islandesas têm visto as convenções de 

rivalidade como um substrato subjacente das Íslendingasögur. De acordo com Ross 

(2010), não há dúvidas de que a rivalidade é um dos principais pontos, não só das 

Íslendingasögur, mas também das sagas contemporâneas e de outros subgêneros.  

 Faz-se importante destacar, entretanto, que, para os autores das sagas que 

retratavam as sociedades por volta dos séculos XIII e XIV, as rivalidades estavam 

associadas à importância não só da honra individual, mas também da família, dentro de 

uma escala menor da sociedade islandesa. Ou seja, aquele que ameaçasse ou perpetrasse 

algo contra a honra individual ou de uma família nesse período era passível de sofrer 

represálias através de momentos de conflito, por meio de vingança por parte dos 

ofendidos e/ou feridos. 

 Alguns teóricos, como Andersson, na sua obra The Icelandic Family Saga, 

defende uma estrutura sintagmática para as sagas, no que diz respeito a essa temática, o 

que está expressado na Figura 03. 

 

Figura 03: estrutura sintagmática do conflito e resolução nas sagas 

 

Fonte: produzida pela autora (2024) 

 

 Essa estrutura foi criticada por um outro autor, Jesse Byock, que verificou a 

inflexibilidade desse modelo, propondo em sua obra, Feud in the Icelandic Saga, um 

pensamento voltado à vida real: as sagas imitam a vida e, se é assim, não possuem uma 

estrutura sintagmática fixa. O autor sugere a presença de três elementos: o conflito, a 

advocacia, e a resolução, e nesse ínterim acontece a narrativa. 

 

2.8.2 Estrutura de biografia e genealogia 

 

 A presença da narrativa acerca da história de vida de um personagem na saga é 

tão amplamente distribuída nas sagas islandesas, assim como o esquema dos conflitos e 



97 

 

 

resoluções. É possível que esses gêneros medievais de hagiografia e biografia tenham 

sido responsáveis pelo ímpeto necessário para o desenvolvimento desse texto escrito. 

 Faz-se importante registrar que essa estrutura relacionada à história de vida 

combinada com outros esquemas é comum às Íslendingasögur, mas também há dois 

subgêneros desse tipo: as sagas de poetas (skáldasögur) e as sagas dos fora-da-lei (Ross, 

2010). Além disso, merecem destaque as sagas dos reis, visto que essas, da mesma forma, 

são deveras biográficas em sua estrutura, trazendo a história de vida dos reis desde a sua 

mais tenra infância até sua época adulta: ascensão ao trono, conflitos, etc.  

 As riddarasögur e as fornaldarsögur apresentam em sua narrativa uma frequência 

relativamente alta de elementos biográficos, começando com a parentalidade do 

personagem e sua infância até o desenvolvimento da narrativa e sua aventura – estas, 

muitas vezes, cercadas de força e bravura contra uma variedade de oponentes, muitas 

vezes até monstruosos ou sobrenaturais.  

  

2.8.3 Estrutura de viagem e aquisição do conhecimento 

 

 

Os sintagmas narrativos da experiência de vida são frequentemente entrelaçados 

de maneira próxima com o sintagma das viagens para longe de casa, experiências 

exteriores e o retorno à terra natal (Ross, 2010).  

Na maioria das Íslendingasögur e ϸœttir em que este sintagma está presente, o 

viajante geralmente é um homem, geralmente jovem, que deixa a Islândia e viaja para a 

Noruega e, às vezes, para terras mais distantes. Essas oposições binárias são a base para 

isso e muitas outras narrativas que utilizam esse esquema de viagem. Partindo de um 

esquema geográfico, a tendência da transformação, geralmente, ocorre com o viajante 

seguindo em uma direção oeste para leste, movimento este que é reforçado ainda mais 

com o processo de cristianização da Escandinávia, devido ao fato de a movimentação do 

mundo cristão ser centralizada, tomando Jerusalém como centro do mundo cristão.  

O padrão das viagens é extremamente importante nesses dois últimos subgêneros 

mencionados. Virtualmente, segundo Ross (2010), todas as sagas desse subgênero 

envolvem um esquema de viagem combinado com um sintagma biográfico localizado 

através da persona de um herói masculino e, em muitas delas, envolve a busca do herói 

por uma esposa, principalmente nas riddarasögur e em algumas fornaldarsögur.  

 

 



98 

 

 

2.9 A recepção das sagas na Islândia pós-medieval  

 

 

 Faz-se importante ressaltar, antes de debater esse tema, que se deve observar a 

diferença de interesse entre àqueles que eram islandeses com acesso à educação e 

antiquários e àqueles que tem interesse popular entre as comunidades de fazendeiros no 

interior.  

 Enquanto muitos padres, advogados e outros intelectuais continuaram a estudar, 

copiar e adicionar ao corpus dos textos islandeses que tinham sido compostos durante a 

Idade Média e, a partir de metade do século XVIII, foram publicadas as primeiras edições 

das sagas medievais. Com isso, o interesse desses textos cresceu devido à leitura desse 

material na kvöldvaka18. 

 Muitas dessas sagas, entretanto, eram lygisögur (sagas de mentira), pois esses 

escritos eram muito mais composições pós-medievais do que versões de textos medievais. 

Dessa forma, é provável que a circulação oral das sagas medievais, com ou sem textos 

escritos, tenha sido a principal forma de disseminação na Islândia no pós-Idade Média. 

 Outra forma de divulgação desses textos veio através do rímur, que são poemas 

narrativos com estrofes, frequentemente com temas românticos, que foram uma forma 

dominante de entretenimento na Islândia até o início do século XX. Juntamente com as 

lygisögur, as rímur encontraram uma oposição considerável de uma parte mais 

conservadora do clero da Igreja Reformada islandesa durante o período que vai do meio 

do século XVI até o XIX.  

Durante esse período, várias foram as tentativas para se tentar banir a cantoria das 

rímur das fazendas, tendo sido promovida, em contrapartida, a leitura da Bíblia para 

combater o contato com os textos tradicionais.  

No meio do século XIX, a circulação de textos impressos baratos que traziam as 

rímur e as sagas passaram a ser divulgados e geraram um movimento de padronização da 

tradição do manuscrito. Enquanto 1850 e 1920, setenta e sete edições populares das sagas 

islandesas foram publicadas na Islândia, muitas elas romances tardo-medievais ou pós-

reforma. As sagas também forneceram materiais para as crianças e a literatura infantil. 

Entre os anos de 1900 e 1930, entretanto, trouxeram um movimento de repúdio, 

especialmente de mulheres, às sagas e sua representação de violência. Na mesma época, 

crenças na historicidade das sagas também diminuíram e o advento da nova mídia, como 

 
18 kvöldvaka = o “acordar da noite”, ou o período de trabalho noturno que tomou lugar nas fazendas 

islandesas durante os meses de inverno até o final do século XIX. 



99 

 

 

o rádio e os livros populares, também declinaram em popularidade nas formas tradicionais 

de entretenimento.  

 

2.10 A recepção das sagas fora da Islândia 

 

 Durante os primeiros anos da recepção das sagas islandesas, a maioria dos não-

islandeses eram ignorantes em relação a esses textos, visto o desconhecimento da língua. 

Então, era comum que, nesse período, as sagas tenham chegado às pessoas a partir de 

uma tradução do latim, posto que o processo de cristianização levou os religiosos a 

traduzirem esses textos. Em países escandinavos, esses textos podiam vir com uma 

tradução contemporânea em dinamarquês ou sueco seguida de uma tradução em latim.   

 Desse modo, no século XVII e boa parte do século XVIII, os textos das sagas 

estavam inseridos, na realidade, em histórias discursivas, compêndios e tratados 

geográficos e tratados sobre as religiões e crenças da Escandinávia pagã (Ross, 2010). 

Esses textos tinham como público-alvo pessoas com alto padrão educacional e muito 

desse trabalho da época não tinha fins literários.  

 Segundo Ross (2010, p. 156), 

 

[...] a maioria deles [os textos] lançaram hipóteses sobre a relação da cultura, 

religião e história escandinava comparada à culturas e conceitos clássicos e de 

países mais conhecidos na Europa.  Qualquer que fossem os exemplos 

literários encontrados nesses trabalhos, existia suporte teórico desses autores 

sobre a antiguidade da cultura nórdica, [...] 

 

 

 Os primeiros textos desse momento são publicados e possuem, primeiramente, um 

propósito étnico ou político. Isso se deveu bastante, no século XVII, ao fato de Suécia e 

Dinamarca estarem em guerra e, nesse momento, ocorre uma grande disputa cultural: os 

suecos afirmavam serem os grandes descendentes do godos, os quais acreditavam terem 

vivido na Gotlândia, região sueca, e, para provar a sua afirmação, apropriaram-se de 

textos das fornaldarsögur, tais como Bósa saga, Hrólfs saga Gautrekssonar e Gautreks 

saga para comprovarem o que diziam, visto que, nesses escritos, existiam protagonistas 

suecos ou se passavam em determinada região sueca. 

 A mesma concepção era mantida pelos dinamarqueses – eles acreditavam ser o 

povo originário dos godos e se utilizaram da mesma literatura como forma de justificar a 

sua existência prévia. Sagas como Ragnar loðbrók foram utilizadas para rechaçar os 

suecos.  



100 

 

 

 Outros tipos de sagas, além das fornaldarsögur foram publicados, com exceção 

da Heimskringla, de Snorri Sturluson, até antes da metade do século XVIII (Ross, 2010). 

Este texto era de grande interesse dos noruegueses, visto que se tratava de uma história 

de reis daquele território. Além disso, ainda antes desse período, no século XVII, outra 

grande obra de Sturluson – não uma saga – também foi traduzida em formato trilíngue 

dinamarquês – islandês – latim: a Edda, e, com esse movimento, aumentou-se o interesse 

estrangeiro acerca da poesia e mitologia nórdicas. 

 No meio do século XVIII, o escritor inglês Thomas Percy chamar o fenômeno que 

ocorreu dentro e fora de países escandinavos como sendo “a busca pelas antiguidades do 

norte”. Segundo Ross (2010), esse novo momento está intimamente conectado com o 

desejo romântico e pré-romântico de traçar as origens nacionais desde as suas raízes mais 

profundas e “descobrir sua mais antiga e sublime literatura advinda dos ancestrais das 

nações modernas europeias” (p. 157-158). 

 No final do século XVIII, muitas nações tiveram um interesse crescente em buscar 

a origem de seus povos e não tardou muito para que esses chegassem à literatura nórdica 

e às sagas, buscando encontrar algum link com a sua descendência com os povos 

nórdicos, sendo isso bastante recorrente na Inglaterra e Escócia. Já na América do Norte, 

muitos estão propensos a acreditar que, devido às navegações vikings, também possam 

ter a mesma origem. Para Ross (2010), embora esse sentimento de pertencimento viesse 

a se tornar mais forte a partir do século XIX, ele tem início no século XVIII e serviu como 

base para um sentimento de pertencimento que os ingleses – e os alemães – puderam 

sentir na época heroica do Norte, com seus heróis e sua literatura.  

 Até o final do século XVIII, as sagas individuais se tornaram comuns em toda a 

Europa, entretanto não eram textos fáceis de serem obtidos por leitores comuns, sendo 

assim as traduções latinas das sagas – ainda no século XVIII e no século XIX – ainda 

permaneceram sendo de extrema valia para o período, pois eram acessíveis àqueles que 

não conseguiam ler em islandês, sendo, em meados do último século mencionado, 

importantes no processo do nacionalismo romântico na Europa e na América, pois, a 

partir disso, há o nascimento do estudo profissional e acadêmico do literatura antiga dos 

povos nórdico nas universidades, com a proliferação desses textos, tanto em novas 

edições como em traduções de sagas, poesias, etc.  

 No século XIX, percebe-se não só o crescimento do Nacionalismo Romântico na 

Europa e na América, mas também o desenvolvimento dos estudos acadêmicos e 

profissional da literatura e história dos povos nórdicos. Isso, por outro lado, trouxe um 



101 

 

 

enorme número de traduções das sagas islandesas, assim como influenciou inúmeras 

outras artes. De acordo com Ross (2010, p. 160),  

 

É difícil não visualizar o crescimento da popularidade da Njáls saga – bem 

como das outras sagas islandesas – no século XIX como parte de uma 

popularidade literária geral dos romances realistas como um modo literário 

dominante da época. [...] O interesse geral do século XIX nos detalhes realistas 

foi, a posteriori, fortalecido pelo fato de que, agora, um número de indivíduos 

admitidamente privilegiados de fato viajava à Islândia e viam in loco os locais 

onde as sagas se passaram, escreviam em seus diários e, então, envolviam o 

público leitor como viajantes em suas poltronas em suas próprias experiências 

pessoais nos locais onde os personagens das sagas foram representados como 

tendo vivido e morrido. 

 

 O início do século XX herdou muito do final do século XIX quanto ao gosto pelas 

sagas, entretanto, devido ao período vitoriano, esse senso de identificação com os vikings 

e seus heróis se tornou moderado. As evidências, porém, de que traduções para o inglês 

ocorreram entre os anos de 1914-1950 na Inglaterra se dão devido ao interesse de 

medievalistas em determinados textos como Tristams saga ok Isöndar19, visto que esse 

texto foi parte de literatura arturiana pan-europeia do período medieval.  

Essa literatura – cheia de mitologia e heróis – mantêm-se popular durante o século 

XX e XXI, influenciando principalmente, textos da literatura de fantasia, as novas mídias 

e o movimento New Age. Além disso, infelizmente, também forneceu subsídios para o 

nascimento da ideologia nazista, bem como as práticas e políticas do Terceiro Reich.   

 

2.11 A magia nas sagas islandesas 

 

 

As sagas islandesas são objeto de investigação e análise frequentes em Estudos 

Nórdicos e Medievais. A maioria delas foi escrita após a Era Viking, notavelmente 

durante o século XIII, quando a alfabetização na Islândia era muito alta. Altas taxas de 

alfabetização alimentaram a popularidade das sagas e o interesse pela rica história cultural 

da Islândia (Williams, 2021). 

A imagem de feitiços mágicos sendo ensinados por praticantes mais experientes 

a outros ansiosos por aprendê-los condiz bem com o que pode ser deduzido sobre a prática 

real de feitiçaria e magia na Escandinávia medieval (Mitchell, 2000). Historicamente, de 

todos os países escandinavos, a Islândia provou ser um estudo de caso notável em 

estabilidade cultural. Mesmo com a introdução do cristianismo na Escandinávia sendo 

 
19 A saga de Tristão e Isolda 



102 

 

 

precisamente datada em 999 d.C., as tradições pagãs na Islândia não pararam. Embora os 

atritos entre pagãos e cristãos fossem pacíficos no geral, os escritores de sagas posteriores 

exageraram, retratando conflitos mais elaborados e, tempos depois, vários autores 

contornaram a reputação negativa das ideias pré-cristãs reconhecendo ou adicionando 

influências cristãs em suas peças. A intenção dessas sagas é clara: estórias de sua história, 

incluindo as tradições islandesas de classe alta para que não sejam perdidas para sempre.  

Segundo Williams (2021), as tradições da classe alta que esses escritores 

pretendiam registrar podem ser um tanto controversas para o leitor moderno. Os nobres 

tendiam a seguir Óðinn, favorecendo homens fortes como guerreiros e desconfiando das 

mulheres em qualquer coisa que dissessem, independentemente de sua precisão nas 

previsões. Eles davam importância à proteção da linhagem familiar por todos os meios 

possíveis, seja por meio de engano, roubo ou assassinato. Muitos textos aconselham 

comportamento paranoico de não confiar em ninguém e buscar vingança por traição. No 

entanto, eles favoreciam hospitalidade, justiça e talento poético, que podem ser 

considerados traços positivos. 

Como os nobres seguiam os ensinamentos de Óðinn, as percepções de magia 

dentro da sociedade medieval islandesa eram frequentemente menos antagônicas do que 

seria assumido pelos escritores cristãos. Óðinn é o único deus masculino que pode praticar 

magia. Embora existam diferentes tipos de magia na sociedade nórdica, quase todas elas 

são marcadas como práticas femininas, com a notável exceção dos berserkers, embora 

seu uso da ideia tradicional de magia não seja aparente. Existem algumas palavras em 

nórdico antigo, argr (adjetivo ergi) e nið, especificamente, que descrevem homens que 

praticam magia como pouco masculinos, estranhos ou até mesmo pervertidos. 

Nas sagas islandesas, o papel da magia é destinado às mulheres. Segundo Platz 

(2021), nas narrativas de saga islandesas, se uma mulher com qualquer motivo pessoal 

não usa magia, ela frequentemente representa um dos dois modelos literários primários. 

A primeira representação é o incitador — uma mulher que usa suas palavras para incitar 

os homens à vingança ou à violência quando as mulheres veem que o homem está se 

comportando de uma maneira que sugere fraqueza. Mesmo as mulheres que possuem 

habilidades mágicas agem como incitadoras de tempos em tempos, demonstrando a 

difusão desse papel arquetípico. A outra representação que aparece nas sagas é o papel da 

mulher sábia, ou mulheres que são vistas pelos homens como notavelmente sábias e 

capazes de dar bons conselhos ou boas orientações.  



103 

 

 

Esses dois modelos literários mais realistas usam suas vozes para ganhar ou 

manter poder e, portanto, são facilmente comparáveis aos modelos literários mais 

fantásticos nas Sagas Lendárias, que às vezes usam suas vozes para praticar artes mágicas. 

Embora os modelos literários da incitadora e da mulher sábia sejam mais facilmente 

conectados à realidade, os modelos literários da vidente e da feiticeira apresentam 

exclusivamente mulheres que, embora não conectadas à realidade, são capazes de 

estabelecer seu poder de forma independente. (Platz, 2021).  

A divisão da prática mágica ao longo das linhas de gênero poderia ter tido muitos 

propósitos, no entanto, o uso consistente de magia pelas mulheres e a condenação legal 

da maioria dos praticantes do sexo masculino sugerem várias implicações possíveis. 

Talvez a magia fosse vista como um poder feminino, como a obstetrícia era antes da 

invenção da profissão médica masculina (Platz, 2021). 

Outra visão é que a magia era vista com desdém tolerante e, portanto, deixada para 

as mulheres. Isso explicaria por que o julgamento era feito sobre os homens que recorriam 

ao uso de uma forma tão fraca de poder para manter o seu próprio. Friðriksdóttir (2009), 

em seu livro Women in Old Norse Literature especula que as mulheres se voltavam para 

a magia para manter sua honra, porque “viúvas e outras mulheres independentes são mais 

propensas a usar magia do que aquelas com maridos. Por independente, quero dizer 

mulheres administrando suas próprias casas, com um patriarca homem ausente” (p. 54) 

Friðriksdóttir (2009) argumenta que tal independência para as mulheres não teria 

sido bem-vinda, mas sim temida como uma ameaça à segurança da mulher em questão 

(p. 54). Sua sugestão é que a magia era uma maneira forte de manter poder e autonomia 

quando as mulheres não tinham ninguém para protegê-las. Se as mulheres fossem 

deixadas sozinhas e privadas de seus direitos pelos homens em suas vidas, elas eram 

forçadas a recorrer a meios mais exclusivos para manter sua própria segurança. As 

mulheres eram excluídas da maioria dos documentos legais da época, o que as excluía da 

representação no corpo governante sem um homem e de deter qualquer poder legal. 

Platz (2021, p. 10-11) argumenta que 

 

a magia pode muito bem ter sido usada por mulheres reais para tentar se 

estabelecer como autônomas e independentes dos homens quando os padrões 

legais da época não permitiam tal independência. O status da magia como 

último recurso para mulheres sem recursos pode ajudar a explicar como o uso 

da magia pode ser visto como feminino ou feminino, especialmente nas Sagas 

Familiares mais realistas. No entanto, os dois modelos literários de mulheres 

portadoras de magia representados nas Sagas Lendárias sugerem pouco em 

termos de condenação. A vidente e a feiticeira, de fato, desempenham papéis 



104 

 

 

poderosos no mundo lendário, muitas vezes mais essenciais nas narrativas e 

estruturas de poder da saga do que as de seus equivalentes masculinos usuários 

de magia. 

 

 Para que se possa entender de maneira mais clara, apresentar-se-á de maneira 

sucinta o papel desses dois modelos literários nas sagas islandesas, de modo que eles 

serão responsáveis por influenciar a construção da personagem-tema dessa tese. 

 

2.11.1 As videntes ou profetisas 

 

 As sagas islandesas representam mulheres no papel arquetípico de videntes 

usando magia como seiðr para prever o futuro ou ver coisas ocultas. Nas sagas lendárias, 

como, por exemplo, a Völsunga saga, essas mulheres não sentem qualquer vergonha de 

suas habilidades, sendo, por outro lado, honradas e respeitadas pelos seus dons 

premonitórios/adivinhatórios, sendo essa representação predominantemente feminino. 

 Apesar da versatilidade demonstrada, a representação da vidente contém uma 

quantidade surpreendente de poder que permite às mulheres que o praticam não apenas 

saírem dos modelos literários estabelecidos de instigadora e mulher sábia, mas também 

lhes dá mais independência e autonomia, solidificando o poder das mulheres em relação 

a si mesmas e não em relação à influência que elas têm sobre os homens (Platz, 2021). 

 As fornaldarsögur estão cheias de representações de videntes ou mágicas 

femininas, especificamente mágicas com amplo alcance. A representação das videntes 

nesses textos nos ajuda a expandir nossa visão do gênero e promover estas sagas como 

totalmente capazes de analisar e explorar a representação de mulheres autônomas e 

independentes, podendo ser vistas como uma presença poderosa e significativa antes 

mesmo de aparecer nas sagas, o que pode ser visto nas reações que ela recebe das pessoas 

que a encontram. 

 

2.11.2 As feiticeiras 

 

As feiticeiras nas fornaldarsögur são mulheres notavelmente poderosas cuja 

magia permite que sejam autônomas e independentes, o que provavelmente é o motivo 

pelo qual várias delas são vilãs, tendo sua representação nos textos revelado muito mais 

do que apenas suas habilidades. As percepções acerca dessas personagens também 

acabam por se destacar. 



105 

 

 

A feiticeira e a vidente, embora ambas sejam personagens femininas que usam 

magia, são representadas de maneiras diferentes e têm habilidades diferentes. A diferença 

entre a vidente e a feiticeira fica clara após uma rápida análise de seus poderes. A vidente 

é capaz de ver o futuro, traduzir sonhos ou ver coisas ocultas. A feiticeira, em contraste, 

não é capaz de profetizar, mas realiza atos mágicos muito mais complicados e, às vezes, 

violentos, como metamorfose, conjuração, troca de corpos, criação de poções, entalhe de 

runas e execução de maldições (Platz, 2021).  

De acordo com Friðriksdóttir (2009) e Platz (2021), a maioria da feitiçaria parece 

envolver algum nível de transformação ou conjuração de animais, o que pode representar 

crenças e práticas xamânicas ou religiosas primitivas e pode relacionar mais fortemente 

a prática da feitiçaria na literatura islandesa com as primeiras práticas religiosas pagãs. 

A percepção das feiticeiras especificamente como más ou vilãs, em contraste com 

a vidente, pode não apenas refletir a cristianização da Islândia, mas também pode refletir 

a masculinidade que as feiticeiras assumiram ao praticar magia menos feminizada do que 

a profecia20.  

 Desta maneira, as diferentes maneiras como mulheres e homens eram percebidos 

ao praticar magia sugerem uma dicotomia interessante que explora a relação entre gênero, 

magia e poder nessas narrativas de saga fictícia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
20

 Como seiðr era tradicionalmente magia feminina, qualquer coisa fora disso é mais facilmente acessível 

aos homens e, portanto, mais facilmente masculinizada. Mulheres que praticavam feitiçaria, por exemplo, 

frequentemente praticavam uma forma de magia muito mais violenta do que as videntes. Embora os homens 

pratiquem feitiçaria nas sagas, as mulheres que praticam feitiçaria são representadas de forma única em 

uma variedade de personagens. 

 



106 

 

 

CAPÍTULO III – AS CRENÇAS RELIGIOSAS EM AS CRÔNICAS DO GELO E 

FOGO 

 

 

 

3.1 As Crônicas do Gelo e Fogo: uma história de magia, religião e poder 

 

A saga As Crônicas do Gelo e Fogo, composta, atualmente, por cinco romances 

publicados e apenas dez capítulos disponibilizados online e recém traduzidos no Brasil 

do sexto volume ainda não finalizado, escritas pelo escritor norte-americano George R. 

R. Martin, tratam-se de uma texto de literatura de fantasia medieval, cuja narrativa se 

desenrola em torno da história dos Sete Reinos de Westeros – terra fictícia criada pelo 

autor – onde há uma guerra pela posse do Trono de Ferro é travada. Este território 

corresponderia, em tamanho, à América do Sul, não sendo o único: há também uma 

grande massa de terra ao leste chamada Essos, formada por diversos outros povos. Existe 

uma linguagem universal — o idioma comum de Westeros — bem como dialetos 

regionais e até mesmo uma língua extinta. 

Em um tempo passado, sete reinos independentes foram tomados, um a um, e 

posteriormente unificados por Aegon, o Conquistador, e suas duas irmãs — todos da Casa 

Targaryen. Com as espadas de seus inimigos, Aegon construiu o lendário Trono de Ferro 

e sua linhagem governou sem mais incidentes. Cerca de quase três séculos depois, a 

hegemonia dos Targaryen é quebrada com uma rebelião, e o jovem Robert Baratheon, 

com seus aliados, obtém a coroa. As narrativas, que começam pouco mais de treze anos 

após este grande evento, passam então a seguir três tramas principais: 

A primeira trata da conspiração e subsequente guerra pelo trono. Situada nos Sete 

Reinos, narra uma luta entre clãs rivais, que se desenvolve após a morte do rei Robert 

Baratheon. O trono é reivindicado por seu filho, Joffrey Baratheon, apoiado pela influente 

família de sua mãe, a Casa Lannister. No entanto, Lorde Eddard Stark, principal 

conselheiro de Robert, descobre que todos os filhos do rei são ilegítimos e que o trono 

pertence então, por direito, ao segundo dos três irmãos Baratheon, Stannis. Stark é preso 

pela rainha e posteriormente morto por ter descoberto seu segredo. Renly Baratheon, o 

irmão mais jovem do falecido rei, também reclama a coroa, desconsiderando abertamente 

a ordem de sucessão, com o apoio da poderosa Casa Tyrell. Enquanto a batalha dos 

reclamantes pelo Trono de Ferro se desenvolve, Robb Stark, herdeiro de Lorde Eddard, é 

proclamado rei no Norte com o apoio de seus vassalos e de seus aliados da Casa Tully. 

https://wiki.geloefogo.com/index.php/Trono_de_Ferro
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Casa_Targaryen
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Sete_Reinos
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Sete_Reinos
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Robert_Baratheon
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Robert_Baratheon
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Joffrey_Baratheon
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Casa_Lannister
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Eddard_Stark
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Renly_Baratheon
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Casa_Tyrell
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Trono_de_Ferro
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Robb_Stark
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Casa_Tully


107 

 

 

O segundo argumento gira em torno das criaturas conhecidas como os Outros. Ao 

norte dos Sete Reinos existe uma muralha de gelo com centenas de metros de altura que 

protege o lugar há milhares de anos de seres sobrenaturais. Guardando a edificação estão 

os membros da Patrulha da Noite, um grupo que permanece em vigília constante para 

defender Westeros de um inimigo considerado extinto há muito tempo. Entretanto, após 

o longo período de calma, patrulheiros são mortos além da Muralha e se descobre que o 

mal que a construção encerrava regressou. 

O terceiro e último trata dos dois descendentes da dinastia derrubada que 

sobreviveram, exilados além do mar estreito, em Pentos, na região de Essos. Lá, Viserys 

Targaryen casa sua irmã mais nova, Daenerys Targaryen, com Khal Drogo, o líder de 

milhares de guerreiros nômades chamados dothraki. Ele espera obter homens suficientes 

do exército do marido dela para invadir os Sete Reinos e retomar o trono que vê como 

seu por direito. Entretanto, após uma série de eventos, Viserys é morto, bem como Drogo. 

O exército de Drogo se separa e menos de uma centena de pessoas continuam com 

Daenerys. Cumprindo a tradição do povo de seu marido, a jovem ergue uma pira funerária 

e deposita ali todos os bens que recebeu ao se casar com ele. Entre eles estão três ovos de 

dragão, uma criatura já extinta. Em um tipo de transe, a última Targaryen entra nas 

chamas e retorna ilesa, com três pequenos dragões consigo. Os poucos dothraki presentes 

lhe juram fidelidade e ela inicia sua jornada para reconquistar o Trono de Ferro. 

A Figura 04 mostra o mapa de Westeros, dividido pelas casas dos Sete Reinos e, 

à direita, Essos, tal qual mencionado na obra. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://wiki.geloefogo.com/index.php/Outros
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Westeros
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Viserys_Targaryen
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Viserys_Targaryen
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Daenerys_Targaryen
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Khal_Drogo


108 

 

 

Figura 04: Mapa de Westeros (em destaque com as casas) e Essos21 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: 

https://ar.inspiredpencil.com/pictures-2023/westeros-map-houses 

 

3.2 As religiões em Westeros e Essos: o papel da magia 

 

 

A narrativa de Martin dá um papel de destaque às funções religiosas das 

personagens, tendo esse aspecto, em sua narrativa, uma grande relevância, posto que, 

algumas dessas religiões possuem um grande número de adoradores de diferentes culturas 

e povos no que ele chama de Mundo Conhecido, composto pelos três continentes: 

Westeros, Essos e Sothoryos: Westeros, à esquerda; Essos, à direita; e, logo abaixo de 

Essos, em escala menor, Sothoryos, conforme exposto na Figura 05. 

 

 

 
21 Faz-se importante observar nesse mapa que a Casa Targaryen ocupa uma parte do território de Westeros 

que se volta ao oceano, mais especificamente à Baía de Pentos, território este onde se encontram exilados 

Daenerys e Viserys Targaryen. Esse território seria perdido e dominado pela casa Baratheon.  

https://ar.inspiredpencil.com/pictures-2023/westeros-map-houses


109 

 

 

Figura 05: Mapa das Terras Conhecidas: Westeros, Essos e Sothoryos 

 

    Fonte: https://cdn.wallpapersafari.com/9/18/rxekgt.jpg 

 

 Dentro da sociedade westerosi ou nas outras sociedades, a devoção religiosa era 

algo individual e, naturalmente, faz parte de um espectro de adeptos e devotos. Existiam 

também pessoas que não acreditavam em quaisquer deuses ou sistemas religiosos, 

tampouco seguiam essas religiões.  

 De modo didático, as religiões, nesse tópico, serão organizadas por regiões, de 

modo que o entendimento do processo religioso na narrativa se torne mais organizado e 

de fácil compreensão, posto que são muitas. 

 

3.2.1 Westeros 

 

 

Westeros é um vasto continente localizado no extremo oeste do mundo conhecido. 

Essos fica ao leste, separado pelo Mar Estreito; no nordeste, localiza-se o Mar Tremente; 

ao sul do continente ficam as Ilhas de Verão, separadas pelo Mar de Verão; e ao oeste 

fica o Mar do Poente e terras nunca antes exploradas. As pessoas nascidas em Westeros 

são chamadas de westerosi. 

https://cdn.wallpapersafari.com/9/18/rxekgt.jpg


110 

 

 

Pela maior parte de sua história, Westeros foi dividida em diferentes reinos 

distintos, cada um separado de forma política e geográfica. Quando Aegon, o 

Conquistador, pousou onde seria futuramente Porto Real, haviam sete diferentes reinos 

dominantes no continente: o Reino do Norte, do Rochedo, da Tempestade, da Campina, 

da Montanha e do Vale, das Ilhas e dos Rios e o Principado de Dorne. Aegon tomou e 

unificou seis dos sete reinos que haviam na época, formando a regência dos Sete Reinos. 

Dorne, o último dos reinos que havia resistido a Aegon I, uniu-se aos Sete Reinos por 

casamento quase dois séculos depois. 

Durante a Guerra dos Cinco Reis, o continente foi assolado por diferentes casas 

lutando pelo controle do Trono de Ferro, o qual simbolizava o poder do governante de 

Westeros, e pela independência de certas regiões, como o Reino do Norte e das Ilhas de 

Ferro. Após um árduo inverno, apenas o Reino do Norte prevaleceu com sua 

independência, e os Sete Reinos foram reformulados em Seis Reinos, com uma mudança 

geral na política de poder do continente. 

Após a Guerra da Conquista, aquele que controlava os Sete-agora-Seis Reinos 

passou a assumir o título de Rei dos Ândalos, dos Roinares e dos Primeiros Homens, 

Senhor dos Sete/Seis Reinos e Protetor do Território. No Reino do Norte, prevalece o Rei 

ou Rainha do Norte. Atualmente os Seis Reinos de Westeros vivem uma monarquia 

eletiva onde o Rei dos Ândalos e dos Primeiros Homens é escolhido pelos nobres do 

continente, com exceção dos nortenhos. O Rei Brandon I, o Quebrado, detém o título de 

Rei dos Ândalos e dos Primeiros Homens, enquanto a Rainha Sansa Stark governa o 

Norte. 

As terras da Dádiva no Norte pertencem a Patrulha da Noite, que controla a 

Muralha. Para lá da Muralha vivem o povo livre e diversas regiões inexploradas pelo 

homem, como a Terra de Sempre Inverno. 

Westeros é o território onde se passa a maior parte da história da saga de As 

Crônicas do Gelo e Fogo. O território se divide conforme a imagem da Figura 06, logo 

abaixo. 

 

 

 

 

 



111 

 

 

Figura 06: Mapa de Westeros  

 

    Fonte: https://wiki.geloefogo.com/images/a/ad/Regions.png 

 

 A região apresenta, em seu território, apenas três religiões cujos números são 

significativos, tal qual explicitado no Quadro 03, a seguir 

 

Quadro 03: Religiões dos povos de Westeros 

Religiões dos povos de Westeros 

Os Deuses Antigos da Floresta Designam-se os espíritos inumeráveis e sem 

nome de cada árvore, rocha e riacho adorados 

pelos Filhos da Floresta e mais tarde pelos 

Primeiros Homens. A religião original do 

continente, mais tarde foi rechaçada pela Fé 

dos Sete. Nos dias de hoje, é a religião 

majoritária apenas no Norte e Para Lá da 

Muralha, embora ainda exista uma minoria 

dispersa de seguidores no sul do continente 

https://wiki.geloefogo.com/images/a/ad/Regions.png


112 

 

 

A Fé dos Sete Foi apresentada a Westeros durante a Invasão 

Ândala22 há seis mil anos, tem sido por 

milênios a religião majoritária no continente. 

Em termos de número de seguidores, 

propagação geográfica e influência na 

política, a Fé dos Sete é a religião dominante 

em Westeros. Baseia-se na adoração dos "Os 

Sete" ou o "Deus Sete-Faces", uma única 

divindade com sete "aspectos" ou "rostos". 

O Deus Afogado É a religião local do povo das Ilhas de Ferro. 

Adoradores do Deus Afogado valorizam a 

habilidade marítima, assim como a proeza em 

combate e em ataques de pirataria. É a menos 

seguida das três religiões principais em 

Westeros, assim como a menos difundida, 

sendo restringida às Ilhas de Ferro levemente 

povoadas. No entanto, como existem tão 

poucas religiões principais no continente, 

ainda é a terceira maior religião, e é 

certamente dominante dentro das próprias 

Ilhas de Ferro 
    Fonte: elaborado pela autora 

 

Conforme mostrado no quadro, Westeros, antes da Invasão Ândala, professava a 

sua fé nos Antigos Deuses da Floresta e, com a Invasão, foram apresentados a Fé dos 

Sete, que se tornou majoritária na região. 

 

3.2.2 Essos 

 

 

Essos é uma região separada de Westeros pelo Mar Estreito, estendendo-se a oeste 

por centenas de milhas. Embora seja um território maior que Westeros, é menos 

densamente povoado. A borda ocidental do continente é controlada pelas nove Cidades 

Livres (no mapa Free Cities), enquanto as cidades-estado da Baía dos Dragões é 

localizada na região centro-sul. Mais a leste está Qarth e o fabuloso Mar de Jade, onde 

Essos parcialmente se encerra. A longa borda oriental do continente é inexplorada, 

 
22 A Invasão Ândala foi um conflito logo após a Era dos Heróis em que os ândalos invadiram Westeros 

pelos Dedos - são um grupo de quatro penínsulas estreitas e rochosas do Vale de Arryn que se estende até 

o Mar Estreito, obtendo uma forma parecida com a de uma mão com quatro dedos, daí o nome - e atacaram 

os primeiros homens e os filhos da floresta. Os ândalos eram uma raça alta e de cabelos louros cuja pátria 

original estava localizada do outro lado do Mar Estreito, na costa oeste do continente de Essos, em uma 

região conhecida como Ândalos. De acordo com a lenda ândala, o Deus dos Sete se revelou a eles nas 

Colinas dos Ândalos, e a partir disso eles desenvolveram uma nova religião, a Fé dos Sete. Não muito 

tempo depois, estimulados pelo zelo de sua nova fé, os ândalos zarparam pelo Mar Estreito para conquistar 

Westeros. Muitos guerreiros ândalos demonstraram sua devoção esculpindo o símbolo de sua fé, a Estrela 

de Sete Pontas, em suas testas.  



113 

 

 

estando além da lendária Asshai e das proibidas Terras Sombrias. A maior parte 

interiorana desse continente é controlada pelos guerreiros tribais conhecidos como 

dothraki, cujo único território fixo é a cidade de Vaes Dothrak. Pode-se ver melhor a 

questão geográfica do território a partir da Figura 07. 

 

Figura 07: Mapa de Essos, com Westeros à esquerda 

 

    Fonte: https://i.pinimg.com/originals/5b/0b/08/5b0b082239acc1f0eecc67af0f017806.png 

 

Quanto à religião, em contraste com Westeros, no continente oriental de Essos 

através do Mar Estreito há um grande número de religiões locais, mas poucas religiões 

que estão espalhadas por grandes áreas geográficas. Mesmo assim, cada uma das Cidades 

Livres ou cidades da Baía dos Escravos podem conter adoradores de várias religiões 

locais diferentes que não podem ser encontradas em qualquer outro lugar do mundo. A 

Cidade Livre de Braavos tem uma composição religiosa muito diversa e cosmopolita. A 

única grande exceção a esta é a religião do Senhor da Luz, que é muito difundida, desde 

as Cidades Livres no Ocidente até Asshai, em Mais a Leste. De fato, nas cidades livres 

do sul, como Volantis, Lys e Myr, o Senhor da Luz é a religião majoritária, e tem pelo 

menos uma pluralidade em muitas outras grandes cidades do continente. Ainda assim, ao 

contrário de Westeros, onde a Fé dos Sete é frequentemente a religião exclusiva, em 

https://i.pinimg.com/originals/5b/0b/08/5b0b082239acc1f0eecc67af0f017806.png


114 

 

 

muitas cidades em Essos, onde a fé do Senhor da Luz é a religião majoritária, ainda 

existem minorias substanciais que adoram outras religiões. 

O Quadro 04 explicita como as religiões dos povos de Essos se organizavam. 

 

Quadro 04: Religiões dos povos de Essos 

Religiões dos povos de Essos 

O Senhor da Luz Centra-se na adoração do "um verdadeiro 

deus", um deus de fogo conhecido como o 

Senhor da Luz. Possui fortes crenças 

dualistas, enquanto o Senhor da Luz luta 

contra a escuridão. Falando frouxamente é a 

religião da maioria em muitas partes de Essos. 

Os Sacerdotes Barbudos de Norvos É uma ordem de sacerdotes guerreiros que 

governam a Cidade Livre de Norvos como 

uma teocracia. 

A Cabra Negra de Qohor É uma deidade sombria que exige sacrifícios 

diários de sangue, adorado como a principal 

religião na Cidade Livre de Qohor. 

O Deus de Muitas Faces É uma religião menor em Braavos adorado 

pelo culto misterioso de assassinos 

conhecidos como os Homens Sem Rosto. 

Cantoras da Lua É uma das religiões mais proeminentes em 

Braavos. 

A Religião Valiriana É a religião da antiga Terra Valíria, pouco 

praticada após a Perdição destruir sua 

civilização há quatrocentos anos. Os 

Targaryens nomearam vários de seus dragões 

em homenagem aos deuses da antiga Valíria. 

A religião Ghiscari É a principal religião seguida na Baía dos 

Escravos. 

Grande Garanhão Os guerreiros nômades Dothraki das planícies 

centrais conhecidas como o Mar Dothraki 

possuem suas próprias crenças e costumes 

religiosos e adoram uma deidade conhecida 

como o Grande Garanhão. 

Grande Pastor É uma divindade local dos Lhazarenos, um 

povo pacífico que habita a região de Lhazar, a 

nordeste da Baía dos Escravos e a sul do Mar 

de Dothraki. Esta religião sustenta que todos 

os homens são parte de um rebanho. 

O Leão da Noite e a Donzela-Feita-de-Luz São deidades principais na religião de Yi Ti, 

extremo leste de Essos. 
    Fonte: elaborado pela autora 

 

Ainda no concernente às religiões nessa região, um número maior de cultos 

menores também está espalhado pelas Cidades Livres e pelo resto do continente. Outras 

entidades também são adoradas, conforme exposto no Quadro 05.  

 



115 

 

 

Quadro 05: Religiões menores dos povos de Essos 

Religiões menores dos povos de Essos 

Bakkalon, a Criança Pálida Cultuado pelos soldados.  

A Senhora Chorosa de Lys É uma divindade adorada por um culto na 

Cidade Livre de Lys, embora não seja a 

religião majoritária na cidade. 

O Viajante Encapuzado Cultuado por homens pobres. 

A Donzela Pálida Cultuada por marinheiros. 

O Rei Bacalhau Também cultuado por marinheiros.  

    Fonte: elaborado pela autora 

 

3.3 As dinâmicas religiosas de Westeros e Essos 

 

 

 Para se entender os aspectos políticos da obra de George Martin, faz-se mister 

observar como as dinâmicas religiosas exercem poder sobre a narrativa em si, bem como 

a construção histórico-religiosa comparada realizada pelo autor ao se utilizar desses 

recursos em sua narrativa.  

 Considerando-se que esse trabalho é uma tese apresentada ao curso de Ciências 

das Religiões, é importante destacar o papel que a teoria das religiões exerce em narrativas 

literárias tais quais a do referido autor. Para tal, dentro da obra, destacar-se-ão algumas 

das mencionadas acima. Nesse tópico, serão tratadas as mais relevantes para a narrativa, 

não, sem tanto, discutir-se a relevância das religiões como estruturas simbólicas, visto 

que essas moldam realidades políticas e afetivas nos mundos ficcionais.  

 Ao se tratar de George Martin e a obra As Crônicas de Gelo e Fogo, o papel da 

religião vai muito além do que um simples pano de fundo irrelevante para a prova, que 

poderia muito bem passar despercebido; ao contrário, o autor se vale do papel religioso 

como uma grande força motriz para a narrativa, posto que ela molda relações afetivas, 

políticas e sociais nos mais diferentes ambientes e com os mais diversos povos.   

 O autor traz uma multiplicidade de religiões em sua obra, que permite aos leitores 

enxergar um universo amplo, posto que, com a amplitude de crenças, rituais e 

cosmogonias existentes em Westeros e Essos, pode-se entender o fenômeno religioso 

como simbólico, político e social.  

 Em O Sagrado e o Profano, Mircea Eliade define a religião como uma 

manifestação da experiência humana diante do sagrado. Para o autor, “o homem toma 

conhecimento do sagrado porque este se manifesta, se mostra como algo absolutamente 



116 

 

 

diferente do profano” (p. 13). Partindo dessa discussão, faz-se necessário destacar que, 

para a história das religiões, desde as mais primitivas às mais elaboradas, o conceito de 

hierofania está presente e representado.  

 Ao analisar-se a obra de Martin, pode-se perceber que as hierofanias religiosas e 

a separação entre o sagrado e o profano é bastante delimitada, posto que os lugares 

sagrados – bosques, templos, fogueiras cerimoniais, etc – bem como tais personagens 

(sacerdotisas, xamãs, septões, etc) se tornam portadores de uma sacralidade que organiza 

a percepção de tempo, de moralidade e de existência. Além disso, determinadas religiões 

representam certa animosidade ou incredulidade para alguns, o que é explicado por Eliade 

(1992, p. 13) 

 

A partir da mais elementar hierofania – por exemplo, a manifestação do 

sagrado num objeto qualquer, urna pedra ou uma árvore – e até a hierofania 

suprema, que é, para um cristão, a encarnação de Deus em Jesus Cristo, não 

existe solução de continuidade. Encontramo-nos diante do mesmo ato 

misterioso: a manifestação de algo “de ordem diferente” – de uma realidade 

que não pertence ao nosso mundo – em objetos que fazem parte integrante do 

nosso mundo “natural”, “profano”. 

O homem ocidental moderno experimenta um certo mal estar diante de 

inúmeras formas de manifestações do sagrado: é difícil para ele aceitar que, 

para certos seres humanos, o sagrado possa manifestar-se em pedras ou 

árvores, por exemplo. Mas, como não tardaremos a ver, não se trata de uma 

veneração da pedra como pedra, de um culto da árvore como árvore. A pedra 

sagrada, a árvore sagrada, não são adoradas com pedra ou como árvore, mas 

justamente porque são hierofanias, porque “revelam” algo que já não é nem 

pedra, nem árvore, mas o sagrado, o ganz andere. 

 

 Além disso, essa distinção de espaço sagrado e profano se faz necessária ao 

analisar a obra, pois “há, portanto, um espaço sagrado, e por consequência “forte”, 

significativo, e há outros espaços não sagrados, e por consequência sem estrutura nem 

consistência, em suma, amorfos” (Eliade, 1992, p. 17). 

 Em sua narrativa, George Martin se vale desses conceitos da cosmologia para 

trazer uma densidade religiosa ao texto. Além do mais, o autor se vale de uma série de 

modelos literários para dar sustentação à sua construção textual. Regiões como a que se 

apresenta na figura 08, chamada de “Além da Muralha”, representam o mágico, o 

sobrenatural, posto que, nesse lugar, forças desconhecidas – sem religião ou animistas – 

encontram-se por lá, sugerindo essa elaboração arquetípica do espaço não-sagrado, 

desconhecido e dotado de certa magia.  

Eliade (1992, p. 20) diria que “todo espaço sagrado implica uma hierofania, uma 

irrupção do sagrado que tem como resultado destacar um território do meio cósmico que 



117 

 

 

o envolve e o torna qualitativamente diferente”. A Floresta Gelada, na região “Além da 

Muralha” carrega algo que se poderia chamar de “sagrado pré-histórico”, com a presença 

de figuras como os “Filhos da Floresta” – que representam uma espiritualidade animista 

e xamânica –, as árvores-coração, com seus rostos entalhados que vigiam e testemunham 

tudo o que acontece, sendo centro de cultos silenciosos, quase como xamãs em forma 

vegetal, e Os Outros. Pode-se dizer que, no conceito de Eliade, essa região, na obra, 

conserva uma sacralidade primitiva. 

 

Figura 08: Mapa de Westeros e região “Além da Muralha” 

 

      Fonte: https://pm1.aminoapps.com/6572/7a897a354a47b9ad10d3fef122fe70fc39651671_hq.jpg 

 

 A religião e os símbolos sagrados, tanto no mundo em que vivemos como na 

literatura, funcionam para sintetizar o ethos de um povo - o tom, o caráter e a qualidade 

da sua vida, seu estilo e disposições morais e estéticos — e sua visão de mundo — o 

quadro que fazem do que são as coisas na sua simples atualidade, suas ideias mais 

abrangentes sobre ordem (Geertz, 2008, p. 67-68). Desta maneira, ao analisar-se a obra 

de Martin, pode-se perceber que a religião atua como um fator norteador político, 

ideológico e, principalmente, dos destinos das personagens. “A religião ajusta as ações 



118 

 

 

humanas a uma ordem cósmica imaginada e projeta imagens da ordem cósmica no plano 

da experiência humana [...]” (Geertz, 2008, p. 68).  

 Partindo dessa interpretação, pode-se inferir que a religião é  

 

“um sistema de símbolos que atua para estabelecer poderosas, penetrantes e 

duradouras disposições e motivações nos homens através da formulação de 

conceitos de uma ordem de existência geral e vestindo essas concepções com 

tal aura de fatualidade que as disposições e motivações parecem singularmente 

realistas” (Geertz, 2008, p. 67). 

 

 Para justificar esse conceito, pode-se empreender acerca da personagem-alvo 

desse estudo: Melisandre de Asshai – cuja fé no deus R’hllor, completamente devotada 

e, até certo ponto, cega, faz com que a mesma realize atos considerados extremos, 

acreditando que está envolvida em uma realidade superior em honra ao seu deus. 

 Sendo assim, a religião em Westeros e Essos, tal qual como nas sociedades, 

funciona de modo a legitimar a ordem social, criando uma cobertura simbólica que dá 

proteção e sentido à realidade humana. Em O Dossel Sagrado, Peter Berger (1985) afirma 

que toda sociedade humana é um empreendimento de construção de mundo e, como tal, 

é um fenômeno dialético e está na empresa nunca completada de construir um mundo de 

significados humanos. Segundo o autor, a religião é o empreendimento humano pelo qual 

se estabelece um cosmos sagrado, é a cosmificação feita de maneira sagrada. Além disso, 

a religião se torna também um espaço de conflito a partir da legitimação de determinadas 

visões de mundo em detrimento de outras. 

 Para Berger (1985, p. 44), 

 

Qualquer exercício de controle social exige também a legitimação além da 

facticidade autolegitimante dos dispositivos institucionais – precisamente 

porque essa facticidade é posta em dúvida pelos recalcitrantes que precisam 

ser controlados. Quanto mais viva essa resistência, e mais drásticos os meios 

empregados para vencê-la, mais importante será dispor de legitimações extras.  

 

 Martin se apropria desse conceito de legitimação ao desenhar suas religiões na 

narrativa. A tensão entre a Fé dos Sete e os demais cultos (como o de R’hllor e a Fé 

Antiga) apenas evidencia cada vez mais o caráter político em torno dessas crenças.  

 Para se compreender a dinâmica religiosa da obra, faz-se necessário esmiuçar as 

três maiores crenças de Westeros e a crença do Senhor da Luz, R’hllor, cuja sacerdotisa, 

Melisandre, será a personagem-alvo dessa tese.  

 



119 

 

 

3.4 A fé em Westeros 

 

 Nesta parte do capítulo, serão apresentadas, primeiramente, as três religiões da 

região de Westeros, cuja influência e participação se darão de maneira preponderante na 

narrativa de Martin. 

 

3.4.1 A Fé dos Sete 

 

 

 A Fé dos Sete, conhecida também somente como Fé, foi introduzida no território 

pelos Ândalos, um povo invasor que conquistou a terra milhares de anos antes do início 

da história, sendo a religião dominante nos Sete Reinos de Westeros. Entretanto há duas 

regiões nesse território que divergem dessa crença: o Norte e as Ilhas de Ferro, cujo culto 

aos deuses antigos e ao Deus Afogado, respectivamente, ainda eram parte dominante 

dessas regiões.  

 O equilíbrio entre essas religiões é perturbado quando uma guerra de sucessão 

irrompe após a morte do Rei Robert Baratheon. Um dos pretendentes ao trono, Stannis 

Baratheon, é seguidor de R’hllor, o deus oriundo do continente oriental de Essos. Stannis 

impõe sua crença primeiramente aos seus seguidores, depois propõe levá-la aos territórios 

que conquista. O conflito político de sucessão transforma-se progressivamente em um 

conflito religioso, dando assim origem a formas específicas de violência (Attali, 2021). 

 A Fé cultua os Sete – uma única divindade com sete aspectos, ou faces, as quais 

representam diferentes virtudes, conforme exposto no Quadro 06. 

 

Quadro 06: As Sete faces da Fé dos Sete 

As Sete faces da Fé dos Sete 

Pai, Pai no Céu ou 

Pai Acima 

Representa o julgamento. Normalmente, é retratado como um homem 

barbado, carregando uma balança, sendo cultuado por aqueles que 

buscam a justiça. Além disso, é protetor de “seus filhos”. Pode-se orar 

ao Pai pedindo proteção em batalha, para buscar justiça ou sabedoria 

para reconhecê-la.  

Mãe, Mãe no Céu 

ou Mãe Acima 

Representa a maternidade e a piedade, sendo cultuada por aqueles que 

buscam fertilidade ou compaixão. Geralmente é retratada sorrindo 

amorosamente, representando misericórdia e conforto. Ao engravidar, 

pode-se oferecer a ela ofertas, em louvor pelo dom de gerar uma vida. 

Guerreiro Sempre representado com sua espada, protege os seguidores dos Sete 

de seus inimigos. O Guerreiro frequentemente recebe orações pedindo 

por coragem, como os septões ensinam. A maioria dos homens faz 

oferendas ao Guerreiro antes da batalha, enquanto outros podem fazer 

uma oração. Além disso, as pessoas podem implorar ao Guerreiro por 

uma condição favorável durante a batalha, para cuidar dos 

soldados, que lhes dê força, e que os mantenha seguros, tanto na 



120 

 

 

batalha quanto fora da batalha, ajudando os guerreiros rumo à 

vitória. Ele também pode ser solicitado a trazer paz às almas dos 

mortos e conforto aos que ficam para trás. Um septão pode pedir ao 

Guerreiro para emprestar sua força ao braço do homem durante 

um julgamento por combate. 

Donzela Representada como uma jovem bela e inocente, as pessoas podem orar 

a ela para manter as jovens seguras – tanto para dar-lhes coragem como 

para proteger a sua inocência, e uma noiva pode acender velas a ela 

quando lhe for feita uma oferta de casamento. Além disso, uma mulher 

pode pedir perdão a Donzela ao admitir o uso de sexo para convencer 

os homens a cumprirem suas ordens. 

Ferreiro Retratado com um martelo, conserta coisas quebradas – analogia à 

correção do mundo dos homens. Os Septões ensinam a orar ao Ferreiro 

por força, e marinheiros podem fazer oferendas ao Ferreiro antes de 

lançar um navio, para mantê-los seguros. Outros podem orar por 

proteção. Os Seguidores dos Sete podem mostrar sua devoção ao 

Ferreiro usando um pequeno martelo de ferro no pescoço.  

Velha Representa a sabedoria, carregando uma lanterna consigo, sendo 

cultuada por aqueles que buscam orientação. 

Estranho Uma exceção às outras faces, o Estranho representa a morte e o 

desconhecido. Os fiéis raramente procuram o favor do Estranho, mas 

os renegados algumas vezes se associam a esse deus. Esta face não é 

homem ou mulher, mas ambos ao mesmo tempo. Ele é o pária, o 

errante de lugares distantes, menos e mais do que humano, 

desconhecido e incognoscível. Seu rosto é o rosto da morte. Ele 

conduz o recém-falecido para o outro mundo. Aqueles que se sentem 

rejeitados podem acender uma vela para o Estranho.  
    Fonte: elaborado pela autora 

 

 Quanto à organização religiosa, a Fé se organiza tal qual o organograma da Figura 

09, cuja liderança era representada por uma figura chamada de Alto Septão, o qual era a 

voz dos deuses na terra. Ele era escolhido por um grupo de septões e septãs chamado de 

“Os Mais Devotos”, uma espécie de clero de alto escalão. Geralmente, esse líder era 

escolhido entre esse próprio grupo, com raríssimos casos de exceção.  

 A partir do momento que o Alto Septão é escolhido, o mesmo desiste do seu nome, 

pois este já não lhe será mais necessário, pois ele se torna uma representante dos deuses, 

e passa a vestir vestes brancas e uma coroa, diferenciando-se das vestimentas d’Os Mais 

Devotos, que usavam túnicas na cor prata e diademas de cristal. Além disso, o Alto Septão 

passa a residir no Grande Septo de Baelor, na cidade de Porto Real, o qual é responsável 

por liderar Os Mais Devotos. 

 

 

 

 

https://wiki.geloefogo.com/index.php/Julgamento_por_combate


121 

 

 

Figura 09: Organização religiosa da “Fé dos Sete” 

 

Fonte: elaborado pela autora 

 

 Os Septões e as Septãs se organizavam em várias ordens de devoção, ligados 

sempre a um aspecto dos Sete. Os septões eram do sexo masculino; e as septãs, do 

feminino. Geralmente, os septões utilizavam túnicas brancas e cintos tecidos com sete 

cores, além de, durante as adorações, utilizarem incenso, incensários e canções. Podiam 

utilizar cordões com martelo de metal no pescoço – caso fossem ligados ao Ferreiro, por 

exemplo – ou um cristal. Às vezes, utilizavam capuz, mas nem sempre. 

 

Figura 10: Representação de um Alto Septão 

 

Fonte: 

https://static.wikia.nocookie.net/gameofthrones/images/5/5b/Ten_Years_High_Septon.png/revisi

on/latest?cb=20161118181047 

 

 As septãs era organizadas por hierarquia, a qual eram dispostas por ordem de 

devoção – podendo estas serem brancas, cinzentas ou azuis – entretanto a face do deus a 

que estavam ligadas nunca era revelada. Normalmente, as septãs serviam dentro das 



122 

 

 

fortalezas da nobreza, tal qual a Septã Mordane, da Casa Stark, responsável por Sansa e 

Arya, personagem que aparece em A Guerra dos Tronos (AGDT), primeiro livro da saga. 

 Em aldeias que são muito pequenas para suportar um septão, um septão de uma 

aldeia vizinha pode visitar o local duas vezes por ano. Outras vezes, um "septão errante", 

aquele que viaja de aldeia em aldeia sem um septo específico para servir, pode visitar 

essas pequenas aldeias. Esses septões realizam serviços sagrados, casamentos e perdoam 

pecados. Enquanto o septão está visitando a aldeia, as pessoas devem fornecer-lhe comida 

e um lugar para dormir. 

 As Irmãs Silenciosas pertencem a uma ordem que juram serviços ao Estranho, 

tomando votos de castidade e silêncio. Lidam com os cadáveres, preparando-os para os 

funerais, sendo chamadas de “Esposas do Estranho”, “criadas da morte” e “servas do 

Estranho”. Elas cobrem todo o rosto com exceção dos olhos e se vestem de cinza. Ao 

prepararem os corpos, retiram entranhas e órgãos e drenam seu sangue, preenchendo o 

interior com ervas que liberam fragrâncias e sais para a preservação do corpo.  

 As pessoas de Westeros não se sentem à vontade e, por vezes, desconfiam delas, 

mas o seu serviço é de extrema importância, pois o povo westerosi acreditava que lhes 

trazia má sorte olhar para a morte. Além disso, algumas pessoas diziam que, como 

punição, suas línguas eram cortadas, o que justificaria o silêncio, mas isso não passava de 

mito; elas eram realmente devotas.  

 

Figura 11: Representação das Irmãs Silenciosas 

 

        Fonte: https://wiki.geloefogo.com/images/e/e7/Irm%C3%A3s_Silenciosas_Tristan_Denecke.png 

 

 Na parte inferior da hierarquia, encontravam-se os Santos Irmãos e as Santas 

Irmãs, os Irmãos Mendicantes e a Fé Militante.  

https://wiki.geloefogo.com/index.php/Septo


123 

 

 

 Os Santos Irmãos frequentemente usavam tonsuras, cortando seus cabelos no 

couro em sinal de humildade, para mostrar ao Pai que nada tinham a esconder. Usavam 

mantos marrons, pardos ou verdes; já as mulheres usavam mantos em tons de branco, azul 

ou cinza. Os homens costumavam servir em septerias, comunidades semelhantes a 

mosteiros, vivendo em penitência, oração e contemplação silenciosa; já as mulheres 

serviam nas Casas da Mãe.   

 Os Irmãos Mendicantes viajam de um lugar para outro, mas não devem ser 

confundidos com os septões errantes, posto que estes estão em uma posição mais alta na 

hierarquia da Fé. Andam maltrapilhos, com roupas puídas, e alguns até descalços, com 

uma tigela amarrada a uma tira de couro em volta do pescoço. Vaguear pelo reino desta 

maneira era visto, muitas vezes, como penitência.  

 Já a Fé Militante era o escalão militar da Fé, que estava sob o comando do Alto 

Septão. Era composta por duas ordens militares: os Filhos do Guerreiro, uma ordem de 

cavaleiros que desistiram de suas terras e ouro, jurando sua espada ao Alto Septão, e 

os Pobres Companheiros, formados por homens comuns, cavaleiros errantes e 

semelhantes, que protegiam e escoltavam viajantes. As duas ordens também eram 

conhecidas como "Espadas" e as "Estrelas" com seus respectivos símbolos. O Fé 

Militante é, portanto, também conhecida como Espadas e Estrelas ou Estrelas e 

Espadas.  

 

Figura 12: Representação da Fé Militante 

 

        Fonte: https://pm1.aminoapps.com/6447/a9d0ee22aa9adcab67af45929aad26fac3525428_00.jpg 

 

https://wiki.geloefogo.com/index.php/Pobres_Companheiros
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Plebeus


124 

 

 

 Ao se analisar a Fé dos Sete – a maior das religiões da obra – mais profundamente, 

pode-se dizer que “esta religião aparenta, em muitos aspectos, ser inspirada na Igreja 

Católica Apostólica Romana da Europa Medieval” (Mahfood, 2022) e, tal qual o 

Catolicismo, não surgiu em Westeros: ela é proveniente da região de Essos, da Colina de 

Ândalos e acabou por suplantar a fé nos Antigos Deuses – o qual se pode, de maneira 

análoga, associar ao que se conhece por religiões pagãs.  

 Mahfood (2022) nos diz que 

 

Como o catolicismo medieval, a Fé dos Sete parece construir locais de culto 

ornamentados, nos quais liturgias bem definidas são realizadas por clérigos 

ordenados. Assim como o catolicismo, a Fé dos Sete parece incluir ordens 

ascéticas ou monásticas (incluindo novas ordens controversas; os Pardais 

talvez lembrem os franciscanos medievais), além de ser organizada de forma 

hierárquica, com um clérigo individual atuando como chefe de toda a igreja, 

de maneira semelhante ao papado. E, é claro, há a visão de Deus como 

Trindade — três e, ainda assim, um só — que parece ter inspirado claramente 

a ideia de uma divindade que é sete e, ainda assim, uma só. Como a Trindade 

cristã composta por Pai, Filho e Espírito Santo, os Sete são considerados (pelo 

menos oficialmente) pelos que creem neles como um único Deus — nesse 

caso, sete em vez de três. 

 

 Além disso, a estrutura organizada da Fé dos Sete, no concernente a estrutura que 

Mahfood chamará de Imago Septem (ou Imagem dos Sete), remete, superficialmente, à 

imagem da Trindade cristã, tal qual exposto no Quadro 07. 

 

Quadro 07: A Fé dos Sete X Trindade Católica 

Elemento Fé dos Sete (Westeros) Trindade Católica 

(Cristianismo) 

Natureza da 

Divindade 

Um só Deus com sete 

aspectos 

Um só Deus em três pessoas 

Número e 

nomes 

Sete: Pai, Mãe, Guerreiro, 

Donzela, Velha, Ferreiro, 

Estranho 

Três: Pai, Filho (Jesus Cristo), 

Espírito Santo 

Distinção entre 

as partes 

Pelas funções e relações com 

o mundo 

Pelas relações internas (gerar e ser 

gerado) 

Modalismo 

(formas ou 

modos?) 

Sim – tende a ser modalista 

(mesmo ser sob diferentes 

papéis) 

Não – são pessoas distintas, 

coeternas e consubstanciais 

Função prática Relacionar-se com diferentes 

aspectos da vida humana 

Revelar comunhão divina e a vida 

interior de Deus 

Exemplo de 

oração 

Oração à Mãe pela 

fertilidade, ao Guerreiro pela 

proteção 

Toda oração é dirigida ao Pai, por 

meio do Filho, no Espírito 



125 

 

 

Unidade Divina “Mistério dos Sete que são 

Um” – unidade menos 

desenvolvida 

“Credo em um só Deus” – 

unidade ontológica e teológica 

explícita 

Representação 

social 

Cada aspecto legitima papéis 

sociais (pai, mãe, guerreiro 

etc.) 

Reflete o mistério da comunhão e 

da adoção espiritual humana 

Criação do 

mundo 

Pouco discutido. Deus cria ex nihilo23, por vontade 

amorosa 

Teologia 

sistematizada 

Não – tradição popular, sem 

dogmas escritos 

Sim – há Concílios, Escrituras, 

teologia acadêmica 

Finalidade 

espiritual 

Ordem social e prática da 

vida religiosa 

União mística com Deus e vida 

eterna na graça 
Fonte: elaborado pela autora, baseado em Mahfood (2022).  

 

 Apesar dessa semelhança superficial, A Fé dos Sete entra em contradição no que 

se relaciona ao Cristianismo quanto à Unidade Trina absoluta, visto que eles não parecem 

agir de modo uníssono, sendo seus atos, em alguns momentos, distintos e, até mesmo, 

opostos. Além disso, tendem a uma postura modalista, parecendo “ser manifestações de 

uma única divindade subjacente, que aparece de diferentes maneiras em momentos 

distintos” (Mahfood, 2022, p. 161), diferentemente do que ocorre com a Trindade, sendo 

únicos em ato e essência.  

 Para além dessa análise, é possível dizer que os atos associados a cada um dos 

Sete sugerem conflito interno e complexidade dentro do ser divino, o que é contrário à 

unidade e simplicidade essencial da Trindade cristã. Quanto à morte e o mal, na Fé dos 

Sete, elas são parte fundamental do ser divino, o que também se contrapõe, uma vez que, 

no Cristianismo, essas representam privação ou afastamento de Deus (Mahfood, 2022).  

 Há diferenças quanto à escatologia: enquanto no Cristianismo o sinal de devoção, 

oração e vida contemplativa se remete à uma vida eterna, os westerosi que seguiam a Fé 

dos Sete pareciam estar mais voltados a essa vida e com o que ela pode contribuir para o 

florescimento material da comunidade. Ou seja, um westerosi não estaria preocupado em 

uma vida transcendental, mas sim em cumprir a sua vida de maneira íntegra nesse plano 

(Quadro 08). 

 
23 Ex nihilo ou Creatio ex nihilo (latim para "criação do nada") refere-se à visão de que o universo, todo o 

espaço-tempo, é criado por um ato livre de Deus a partir do nada, e não de algum material preexistente ou 

da própria substância divina. Essa visão foi amplamente, embora não universalmente, aceita na Igreja Cristã 

primitiva e foi formalmente definida como dogma pelo Quarto Concílio de Latrão, em 1215. A Creatio ex 

nihilo é agora quase universalmente aceita por judeus , cristãos e muçulmanos. O teísmo indiano 

geralmente sustenta que o universo é substancialmente um com Deus, embora ainda seja geralmente 

considerado um ato livre e irrestrito de Deus (Fonte: Creatio ex nihilo. Enciclopédia de Ciência e Religião. 

Encyclopedia.com, 27 mar. 2025. Disponível em: https://www.encyclopedia.com. Acesso em: 20 abr. 

2025.) 

https://www-encyclopedia-com.translate.goog/philosophy-and-religion/other-religious-beliefs-and-general-terms/religion-general/god?_x_tr_sl=en&_x_tr_tl=pt&_x_tr_hl=pt&_x_tr_pto=sge
https://www-encyclopedia-com.translate.goog/philosophy-and-religion/judaism/judaism/jews?_x_tr_sl=en&_x_tr_tl=pt&_x_tr_hl=pt&_x_tr_pto=sge
https://www-encyclopedia-com.translate.goog/philosophy-and-religion/christianity/protestant-denominations/christians?_x_tr_sl=en&_x_tr_tl=pt&_x_tr_hl=pt&_x_tr_pto=sge
https://www-encyclopedia-com.translate.goog/social-sciences-and-law/law/law/act-god?_x_tr_sl=en&_x_tr_tl=pt&_x_tr_hl=pt&_x_tr_pto=sge
https://www.encyclopedia.com/


126 

 

 

Quadro 08: Principais diferenças entre a Imago Dei (Trindade) e Imago Septem (Fé dos Sete) 

Tema Imago Dei (Trindade) Imago Septem (Fé dos Sete) 

Origem da 

imagem 

Relação interna entre as três 

Pessoas 
Relações funcionais com o mundo 

Modelo 

espiritual 

Unidade, comunhão e amor 

mútuo 

Multiplicidade de papéis e 

deveres sociais 

Vocação 

humana 

Contemplação, santidade, 

caridade 

Justiça, fertilidade, força, 

sabedoria, trabalho, pureza, 

aceitação da morte 

Forma de 

salvação 
União com Deus pela graça 

Vida reta dentro das funções 

sociais normativas 

Conflito com o 

mal 

O mal como privação do bem 

(Agostinho) 

O mal como oposição ativa 

(inimigos, caos, morte) 

Vida ideal 
A vida contemplativa e o 

amor divino 

A vida ativa, honrando o papel 

sagrado de cada Estação do Sete 

Forma de 

salvação 
União com Deus pela graça 

Vida reta dentro das funções 

sociais normativas 
Fonte: elaborado pela autora, baseado em Mahfood (2022).  

 

 Outro ponto interessante de discussão analógica se diz respeito à Fé Militante e 

sua similaridade com os cavaleiros templários. 

 A Fé dos Sete possuía duas ordens militares responsáveis por aplicar as leis e a 

‘justiça dos Sete”: os Filhos do Guerreiro e os Pobres Companheiros, que foram 

desarmadas 300 anos antes dos eventos da obra em questão. Com o desenrolar da Guerra 

dos Cinco Reis, surgiu um movimento religioso conhecido como os “Pardais” 

(Sparrows), que, além de fornecer comida e conforto aos pobres, também buscava 

“defender os corpos e as almas do povo comum”, agredindo fisicamente os pecadores que 

quebravam as regras da Fé. Em uma jogada estratégica para enfraquecer a influência dos 

Tyrell na corte, Cersei Lannister pede ao líder do movimento, o Alto Pardal (High 

Sparrow), que “restaure a ordem religiosa” ao reviver os grupos militares como a Fé 

Militante e ao tornar-se o novo Alto Septão (Atalli, 2021). 

 Pode-se fazer uma breve conexão entre essa ordem militar e as primeiras ordens 

militares cristãs, iniciadas no século XI. Segundo Atalli (2021),  

 

Logo após a Primeira Cruzada à Terra Santa (1096–1099), uma militia Christi 

foi aprovada pelo papa, após um grupo de cavaleiros francos decidir se dedicar 

à defesa do Santo Sepulcro em Jerusalém, o local onde Jesus Cristo teria sido 

sepultado. Essa ordem militar, por sua vez, incentivou a criação dos Pobres 

Cavaleiros de Cristo e do Templo de Salomão, comumente conhecidos como 

Cavaleiros Templários. Em Westeros, também, a ascensão da Fé Militante 

surgiu de um movimento espontâneo que foi legalizado posteriormente. Tanto 

os Cavaleiros Templários quanto os membros da Fé Militante tinham como 

objetivo proteger pessoas piedosas e indefesas. Ambas as ordens exigiam 



127 

 

 

ascetismo de seus membros, impondo votos de obediência, castidade e 

pobreza. Ambas incluíam tanto pessoas comuns quanto nobres, embora, entre 

os Templários, os plebeus servissem como sargentos e estivessem 

subordinados aos cavaleiros. 

 

 Sugere-se no texto literário que a possível entrada para essas ordens estava 

relacionada a culpa e arrependimento por algo, sugerindo uma teologia de ressurreição e 

redenção, tal qual acontece com o personagem de Lancel Lannister24. Temendo por suas 

almas, alguns fiéis esperam expiar seus pecados servindo às instituições religiosas e 

cumprindo os preceitos da fé. Na Europa medieval, o movimento cruzadista apresentou 

ideias contrárias aos ensinamentos primários da Igreja cristã, cujo entendimento original 

condenava o assassinato como pecado, considerando o ato de matar inimigos de Deus 

como um ato de graça, alegando que os cruzados que confessassem seus pecados e 

lutassem na cruzada receberiam indulgência plenária: todos os seus pecados seriam 

perdoados.  Pode-se inferir, nesses casos, que tanto no caso da Fé dos Sete como no caso 

do Cristianismo, vê-se que o zelo religioso pode surgir a partir de um processo de 

“ansiedade existencial” (Atalli, 2021, p. 187).  

 Embora a religião da Fé dos Sete seja a religião com o maior número de adeptos 

do território westerosi, outras duas religiões também se destacam: os Deuses Antigos e o 

Deus Afogado, a qual será apresentada no próximo ponto desta tese. 

 

 

 

 
24 Em A Guerra dos Tronos, junto a seu primo Tyrek, Lancel serve como escudeiro do Rei Robert 

Baratheon, e é diretamente responsável por sua morte: a pedido da Rainha Cersei Lannister, ele oferece 

uma grande dose de vinho forte ao rei enquanto ele caçava um enorme javali na Mata de Rei; o animal 

acaba por matar Robert. Em A Fúria dos Reis, como pagamento por seus serviços, a Rainha faz de Lancel 

um cavaleiro, e o leva para a cama. Apesar de o caso ter acendido fortes emoções em 

Lancel, Cersei rapidamente se entendia e o dispensa. Tyrion suspeita do caso e faz Lancel admiti-lo, 

chantageando-o para que espione Cersei. Lancel está presente, e sobrevive, na Revolta de Porto Real. Ele 

luta na Batalha do Água Negra e fica gravemente ferido. Por seus serviços, é nomeado o novo Senhor 

de Darry. Em A Tormenta de Espadas, Lancel recupera-se das feridas que sofreu na batalha, porém sua 

aparência muda substancialmente no processo. Não mais bonito, parece um homem muito mais velho, e 

seu cabelo tornou-se quebradiço e branco. O Alto Septão o ajuda muito no processo, e Lancel desenvolve 

uma sincera devoção à Fé dos Sete. Como parte do pacto entre os Lordes Tywin Lannister e Walder Frey a 

respeito da traição a Robb Stark, Lancel é casado com Amerei Frey, neta do Senhor da Travessia. Já em O 

Festim dos Corvos, Lancel assume o senhorio das terras da Casa Darry, e despreza os rumores sobre a 

promiscuidade de sua esposa. Lancel é visitado por Jaime no Castelo Darry e, ao ser questionado, assume 

ter dormido com Cersei e ter oferecido vinho forte ao Rei Robert. Logo após, Lancel deixa sua esposa e 

terras com o objetivo de servir e jurar votos perante a recém-reformada Fé Militante. Por último, em A 

Dança dos Dragões, Lancel é visto se juntando aos Filhos do Guerreiro, uma divisão de cavaleiros nobres 

devotos dos Sete. Sob o comando do Sor Theodan Wells, ele participa da escolta na caminhada da 

vergonha de Cersei. 

 

https://wiki.geloefogo.com/index.php/Tyrek_Lannister
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Robert_Baratheon
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Robert_Baratheon
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Cersei_Lannister
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Mata_de_Rei
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Robert_Baratheon
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Cavaleiro
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Cersei_Lannister
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Tyrion_Lannister
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Cersei_Lannister
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Revolta_de_Porto_Real
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Batalha_do_%C3%81gua_Negra
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Darry
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Alto_Sept%C3%A3o
https://wiki.geloefogo.com/index.php/F%C3%A9_dos_Sete
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Tywin_Lannister
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Lorde_Walder_Frey
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Robb_Stark
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Amerei_Frey
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Casa_Darry
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Jaime_Lannister
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Darry
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Cersei_Lannister
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Robert_I
https://wiki.geloefogo.com/index.php/F%C3%A9_Militante
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Filhos_do_Guerreiro
https://wiki.geloefogo.com/index.php/F%C3%A9_dos_Sete
https://wiki.geloefogo.com/index.php?title=Theodan_Wells&action=edit&redlink=1
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Cersei_Lannister


128 

 

 

3.4.2 O Deus Afogado 

 

O Deus Afogado, também conhecido como “Aquele que Habita Sob as Ondas”, 

tal qual mencionado em A Dança dos Dragões (ADDD), é uma divindade do mar adorada 

pelos Nascidos de Ferro (ou Homens de Ferro) das Ilhas de Ferro em Westeros. Sua 

religião é antiga, datando de antes da chegada dos Ândalos, e das tentativas dos invasores 

de suplantar a Fé dos Sete. Apoia-se a cultura pirata e a cultura naval dos homens de ferro. 

 O Deus Afogado é visto como o criador dos mares e pai dos homens de ferro, os 

quais acreditam piamente que descendem de seus salões aquáticos. Aqueles que 

professam essa fé acreditam que o Deus Afogado fez o homem de ferro à sua própria 

semelhança, com o intuito de ceifar, estuprar, esculpir reinos, tornarem seus nomes 

conhecidos nas histórias westerosi e para ter domínio sobre todas as águas da terra. 

 

Balon: Os senhores foram para o Sul com o filhote. Os que ficaram para trás 

são os covardes, velhos e garotos verdes. Vão se render, ou cairão um a 

um. Winterfell pode resistir durante um ano, mas e daí? O resto será nosso, 

florestas, campos e palácios, e faremos do povo nossos servos e esposas de sal. 

Aeron: E as águas da ira vão se erguer, e o Deus Afogado espalhará seu 

domínio pelas terras verdes! (A Fúria dos Reis (AFDR) – Capítulo 24 – Theon) 

 

Os Nascidos de Ferro acreditam que o Deus Afogado sofre a oposição do Deus 

Tempestade. Esta divindade maligna mora no céu e tem ódio pelos homens e todas as 

suas obras. O Deus da Tempestade reside em um salão de nuvens, e envia ventos cruéis, 

chuvas violentas e trovões e relâmpagos sobre os homens. Diz-se que o Deus Afogado e 

o Deus da Tempestade estão em guerra um contra há muitos anos.  

Além disso, acreditam que a força do Deus Afogado está intimamente ligada à 

proximidade com a água do mar, logo, quanto mais longe estão do oceano, mais fracos 

se tornam. Também tem a crença que, mesmo em territórios alheios, os Nascidos de Ferro 

podem crer que os seres humanos afogados dão força à fé desse deus na região. Fora isso, 

nutrem um desprezo considerável pela Fé dos Sete e pelos antigos deuses do norte. 

Em O Festim dos Corvos (OFDC), o Deus Afogado é descrito como “O Senhor 

Deus que se afogou por nós” (Martin, 2012b, p. 19), tal qual “assim como Paulo diz: 

“Cristo morreu por nós” (Rm 5:8)” (Brown, 2022, p. 85).  

Os homens da Ilha de Ferro também executam seus inimigos através do 

afogamento. Logo, a água é ambígua nessa religião, representando tanto salvação quanto 

julgamento.  

https://wiki.geloefogo.com/index.php/Nascidos_de_Ferro
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Ilhas_de_Ferro
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Westeros
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Chegada_dos_%C3%82ndalos
https://wiki.geloefogo.com/index.php/F%C3%A9_dos_Sete
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Pirata
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Robb_I_Stark
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Winterfell
https://wiki.geloefogo.com/index.php/O_Norte
https://wiki.geloefogo.com/index.php?title=Servo&action=edit&redlink=1
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Esposas_de_sal
https://wiki.geloefogo.com/index.php?title=Terras_verdes&action=edit&redlink=1
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Deus_Tempestade
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Deus_Tempestade


129 

 

 

Para Brown (2022, p. 87),  

 

Esse Deus Afogado “cria homens” e dá a cada pessoa um dom. No entanto, os 

homens de ferro se veem como únicos. Enquanto outros afirmam ser os 

“primeiros homens”, o povo das Ilhas de Ferro se considera um povo separado 

e escolhido, como Israel. Enquanto outros vieram para Westeros do outro lado 

do mar, o sacerdote Sauron Língua-de-Sal diz, com palavras que lembram a 

narrativa sacerdotal da criação no Gênesis: “Viemos de debaixo desses mares, 

dos salões aquáticos do Deus Afogado, que nos fez à sua imagem e nos deu 

domínio sobre as águas da terra.” 

 

Quanto à cosmogonia, essa religião apresenta similaridades ao Cristianismo, pois 

durante a Era dos Heróis, os homens de ferro eram governados por seu primeiro rei, o Rei 

Cinzento, que se casou com uma sereia para que seus filhos pudessem viver tanto acima 

quanto abaixo do mar. Ele desafiou o Deus das Tempestades e matou o grande dragão 

marinho Nagga. Reinou por mil anos. Depois disso, quando sua pele ficou cinzenta pela 

velhice, ele pôs sua coroa de lado e desceu ao mar para tomar seu lugar à direita do Deus 

Afogado, o inverso de Jesus ascendendo à direita do Pai.  

Nesse ponto, há uma semelhança quanto no tocante a criar reis (cf. Dn 2:21; Jo 

19:11; Rm 13:1–2), mas, em oposição, não possui textos escritos, templos, livros sagrados 

ou deuses esculpidos. A religião traz consigo o lema “O que está morto não pode morrer” 

ou “não pode morrer, mas renasce mais duro e mais forte” 

 

Erguendo o odre, o tio tirou a rolha e apontou um fino jorro de água do 

mar para a cabeça de Theon. O fluxo da água ensopou seu cabelo e correu pela 

sua testa até os olhos. Escorreu pelo rosto, e um suave fluxo de água deslizou 

sob o manto e o gibão, e pelas costas abaixo, um riacho trio ao longo da 

espinha. O sal fez seus olhos arderem, até que só com grande dificuldade evitou 

gritar. Sentiu nos lábios o sabor do oceano.  

- Que Theon, seu servo, renasça do mar, como o senhor renasceu - entoou 

Aeron Greyjoy. - Abençoe-o com o sal, abençoe-o com a pedra, abençoe-o 

com o aço. Sobrinho, ainda conhece as palavras?  

- O que está morto não pode morrer - Theon respondeu, lembrando-se.  

- O que está morto não pode morrer - ecoou o tio -, mas volta a se 

erguer, mais duro e mais forte. Erga-se. (Martin, 2011b, p. 117, grifo da 

autora) 

 

A teologia e prática do povo das Ilhas de Ferro tem alguns paralelos com o 

chamado de Jesus ao discipulado, especialmente seu chamado para que os discípulos 

tomem sua cruz. Assim como os homens de ferro relacionam seu compromisso com o 

Deus Afogado à resistência diante do sofrimento, o mesmo faz Jesus em seu chamado ao 

discipulado. Enquanto os homens de ferro veem essa resistência diante do sofrimento 

como algo que lhes dá força em batalha e saques, os cristãos, ao longo dos séculos, viram 



130 

 

 

a força que vem de morrer para si mesmos em Cristo como algo que lhes dá força diante 

da perseguição e da morte. Sofrer por Cristo, até mesmo ao ponto do martírio, não traz 

miséria ao crente, mas é na verdade “a maior alegria e bem-aventurança de sua 

comunidade” (Brown, 2022, p. 88).  

Sendo assim, tanto os cristãos quanto os homens de ferro veem o morrer para si 

mesmos como uma forma de jurar lealdade a Jesus e ao Deus Afogado, respectivamente, 

o que é exemplificado em suas práticas de batismo, que, no caso da obra de Martin, é 

representado pela água do mar: em imitação ao Deus Afogado, eles afogam pessoas e 

depois as ressuscitam com algo semelhante à RCP (reanimação cardiopulmonar), como 

acontece com um garoto chamado Emmond, em O Festim dos Corvos (OFDC). 

 

Seus afogados formavam um círculo em volta do rapaz morto, orando. 

Norjen trabalhava com seus braços, enquanto Rus estava sentado sobre o 

rapaz, comprimindo-lhe ritmicamente o peito, mas todos se afastaram 

para deixar Aeron passar. Ele abriu os lábios frios do rapaz e deu a 

Emmond o beijo da vida, e voltou a dá-lo, e de novo, até que o mar jorrou 

de sua boca. O rapaz pôs-se a tossir e a cuspir, e seus olhos se abriram, cheios 

de medo.  

Outro que regressou. Era um sinal do favor do Deus Afogado, diziam 

os homens. Todos os outros sacerdotes perdiam alguém de vez em quando, até 

Tarle, o Triplamente-Afogado, que um dia fora considerado tão santo que 

acabara escolhido para coroar um rei. Mas Aeron Greyjoy, nunca. Ele era o 

Cabelo-Molhado, aquele que vira os salões aquáticos do próprio deus e 

regressara para falar deles. (Martin, 2012a, p. 19-20, grifo da autora). 

 

  

3.4.3 Os Deuses Antigos 

 

Os Deuses Antigos são espíritos ligados à natureza, incontáveis e sem nome, e são 

adorados no Norte, apesar de, no Sul, existirem adeptos em algumas regiões. 

Primeiramente, foram adorados pelas crianças da floresta25, mas os Primeiros Homens se 

afastaram de suas crenças anteriores e passaram a seguir a mesma fé. 

 Quando os Ândalos conquistaram o sul de Westeros e trouxeram a Fé dos Sete, o 

que ocasionou a mudança do nome dessa crença – que passou a ser chamada de “Deuses 

Antigos” – e o seu culto se restringiu a região nortenha.  

Essa religião não possui organização hierárquica, tampouco clero, movimentos 

proselitistas ou textos sagrados. Observa-se que as práticas ligadas aos Deuses Antigos 

são mais próximas e observadas de uma fé popular, diferentemente do que ocorre com a 

 
25 Os Filhos da Floresta, também chamados de Crianças da Floresta, ou simplesmente "crianças" e "filhos", 

são uma misteriosa raça não-humana que originalmente habitava o continente de Westeros, muito antes da 

chegada dos Primeiros Homens na Era da Aurora, há mais de doze mil anos. 

https://wiki.geloefogo.com/index.php/Westeros
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Primeiros_Homens
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Era_da_Aurora


131 

 

 

Fé dos Sete, cuja estrutura eclesiástica é organizada, com templos e textos, além de não 

possuir cerimônias elaboradas, sendo a sua única prática a contemplação silenciosa das 

Florestas Sagradas. Entretanto, algumas tradições são passadas adiante pelos seus 

seguidores, como, por exemplo, a crença de que o incesto e o fratricídio são considerados 

ofensivas aos deuses. 

 As florestas – os bosques – são considerados sagrados e, lá, crescem árvores 

divinas, as quais são chamadas de árvore-coração (ou represeiros), cujas protuberâncias 

se assemelham a rostos, com olhos esculpidos, por onde escorre uma seiva vermelha. 

Acredita-se que os rostos foram esculpidos nessas árvores pelos Filhos da Floresta, mas 

o seu significado ou propósito não é completamente compreendido pelos homens. Além 

disso, nas tradições do norte, as orações, casamentos e juramentos são realizados nas 

florestas sagradas. Isso é percebido quando Jon Snow, no primeiro livro da série, faz o 

seu juramento para vestir o negro e fazer parte da Patrulha. 

 

O sol afundava-se atrás das árvores quando alcançaram seu destino, uma 

pequena clareira nas profundezas da floresta, onde nove represeiros cresciam 

num círculo grosseiro. Jon prendeu a respiração e viu Sam Tarly olhar 

fixamente. Mesmo na Mata de Lobos, nunca se viam mais de duas ou três das 

árvores brancas crescerem juntas; um grupo de nove era inaudito. O chão da 

floresta encontrava-se atapetado de folhas caídas, vermelhas como sangue no 

topo, negras de podridão por baixo. Os grandes troncos lisos eram pálidos 

como ossos, e nove caras olhavam para dentro. A seiva seca que se encrostou 

nos olhos era vermelha e dura como rubi. Bowen Marsh ordenou-lhes que 

deixassem os cavalos fora do círculo.  

- Este é um lugar sagrado, não o profanaremos.  

Quando entraram no bosque, Samwell Tarly virou-se lentamente, olhando 

para uma das caras de cada vez. Não havia duas iguais.  

- Eles nos observam - sussurrou. - Os deuses antigos.  

- Sim - Jon ajoelhou, e Sam ajoelhou a seu lado.  

Proferiram as palavras em conjunto, enquanto a última luz desaparecia a 

oeste e o dia cinzento se transformava em noite negra.  

- Escutem as minhas palavras e testemunhem os meus votos - 

recitaram, com as vozes enchendo o bosque penumbroso. - A noite chega, 

e agora começa a minha vigia. Não terminará até minha morte. Não 

tomarei esposa, não possuirei terras, não gerarei filhos. Não usarei coroas 

e não conquistarei glórias. Viverei e morrerei no meu posto. Sou a espada 

na escuridão. Sou o vigilante nas muralhas. Sou o fogo que arde contra o 

frio, a luz que traz consigo a alvorada, a trombeta que acorda os que 

dormem, o escudo que defende os reinos dos homens. Dou a minha vida e 

a minha honra à Patrulha da Noite, por esta noite e por todas as noites 

que estão para vir.  

A floresta caiu no silêncio.  

- Ajoelharam como rapazes - entoou solenemente Bowen Marsh. - 

Ergueram-se agora como homens da Patrulha da Noite. (Martin, 2011c, p. 725-

726, grifo da autora). 

 



132 

 

 

Antigamente todas as casas nobres tinham uma floresta divina com uma árvore 

coração em seu centro, mas muitas famílias deixaram de seguir os deuses antigos e 

converteram suas florestas divinas em jardins seculares. 

Rebekah Adams, em seu texto Weirwoods and Nameless Gods: The Old Gods and 

their Historical Influences, de 2023, chama a atenção ao fato de que, em relação ao foco 

religioso, uma ampla gama de eventos históricos e práticas originárias principalmente do 

contexto pré-cristianizado europeu influenciam as práticas rituais dos Deuses Antigos de 

Westeros, assim como os eventos que cercam seu desenvolvimento e eventual destruição. 

As Florestas Sagradas, que são a morada das Árvores-coração ou represeiros, 

funcionam como santuários. No mundo real, George Martin se influencia em diversos 

aspectos e rituais que eram praticados pelos povos pré-cristãos, tais como o animismo 

elementar. Segundo Adams (2023, p. 1),  

 

O Animismo Elemental desempenha um papel na Fé dos Deuses Antigos. 

Também conhecido como a adoração e veneração do mundo natural, incluindo, 

mas não se limitando a água, terra, animais e fogo, dando-lhes características 

de uma pessoa. A personificação da natureza pode se manifestar de uma forma 

geral, como uma "sensação" de presença ou, como no caso da Fé dos Deuses 

Antigos, a incorporação física da força como um ser de algum tipo. Neste caso, 

são as Crianças da Floresta e os Deuses Sem Rosto que estão sendo usados 

dessa maneira. 

  

 Pode-se encontrar referências das Crianças ou Filhos da Floresta ligados às 

tradições celtas, mais especificamente aos Danann26, que são uma forma de Fae27 celta 

que não possuem asas, mas são eternamente crianças, cujos ferimentos podem matá-los, 

mas suas vidas podem durar centenas de milhares de anos, assim sugerindo uma conexão 

mais forte com o mundo natural. 

 
26 O povo da deusa Danu era um grupo de deuses (duendes e fadas, entre outros seres) irlandeses 

descendentes desta deusa (também conhecida com o nome de Brigid). Danu era filha do deus Dagda e teve 

três filhos. Eram cognominados de o povo mágico devido ao perfeito domínio que possuíam desta arte, 

podendo também ser chamados de Danann. Esses povos estão como tema central do Livro das Invasões 

sobre a colonização da Irlanda. Eles governaram a terra até serem expulsos pelos Gaélicos, cuja presença 

forçou os Tuatha Dé Danann a se retirarem para o subsolo e a criarem um reino do Outro Mundo paralelo 

ao mundo terreno. Esses deuses desapossados viviam em sídhe, montes de espíritos (talvez como o de 

Newgrange), cada um dos quais tinha uma hospedaria, ou bruidhen, na qual realizavam banquetes 

perpétuos. 
27 Na mitologia celta, "fae" (também conhecidas como fadas) referem-se a uma raça sobrenatural que vive 

em um reino paralelo, muitas vezes associado à natureza e a locais como florestas e montanhas. São seres 

mágicos, que podem ser tanto benéficos quanto maléficos, e são frequentemente retratados como sendo 

tanto homens e mulheres. 

https://www.infopedia.pt/$brigid?intlink=true


133 

 

 

Mesmo com esses atributos dados às Crianças da Floresta, é possível observar que 

os Dananns têm “pouca associação com um ‘poder superior’” (Adams, 2023, p. 1), o que 

os diferencia. 

Outro ponto importante de análise quanto à religião dos Deuses Antigos diz 

respeito à dendrolatria28, a qual atribuía significado mítico a uma árvore ou um tipo 

específico de árvore em si, conferindo-lhe poderes espirituais ou personificando deuses 

em si. A veneração das árvores em geral nos sistemas de fé pré-cristãos era de importância 

máxima, a tal ponto que influenciava até mesmo os códigos de leis desses povos (Adams, 

2023). 

A chegada dos Ândalos trouxe a Westeros a destruição das Florestas Sagradas – 

bem como a profanação das árvores-coração – as quais podem ser facilmente associadas 

às mais diversas purgações atribuídas aos ditos pagãos e seus ídolos pelos cristãos, como 

forma impositiva de uma conversão ao Cristianismo.29 

O carvalho era utilizado na construção naval pelos romanos, que esgotaram os 

estoques da árvore no sul da Inglaterra durante a Idade do Bronze. Isso equivale à chegada 

dos Ândalos pelo sul e à queima dos represeiros, fazendo questão de destruir os rostos 

esculpidos nas árvores-coração para forçar a população à conversão à Fé dos Sete. Isso 

teve algum efeito: as Terras do Sul caíram todas perante os invasores, restando o Norte 

como último reduto da fé dos Deuses Antigos — que até o presente da narrativa ainda 

mantém essa prática. A influência da conversão forçada das tribos pagãs europeias pelas 

forças católicas na história dos Primeiros Homens e dos Ândalos é evidente e uma das 

inspirações mais diretas presentes na narrativa. 

Craven (2020) apresenta uma análise bastante interessante acerca dos represeiros 

e sua relação com o norte do continente westerosi, afirmando que a ideia de que os Deuses 

Antigos são encontrados na natureza, onde essas árvores crescem selvagens, transmitindo 

 
28 A dendrolatria diz respeito à adoração de árvores. O carvalho, assim como o represeiro, na narrativa de 

Martin, era uma espécie de importância especial e, de acordo com as tradições germânicas, era considerado 

a principal entre suas árvores sagradas. O mesmo pode ser dito de muitas outras práticas europeias que 

também consideravam o carvalho particularmente importante. Na Polônia, o carvalho era adorado até o 

século XIV, e na Rússia era comum o sacrifício de animais para a árvore. Ainda hoje existem resquícios 

dessa prática — na Finlândia, o carvalho é chamado de “árvore de Deus” (cf. Adams, 2023). 
29 Um evento que vem imediatamente à mente nesse caso é a destruição do Carvalho de Thor por São 

Bonifácio, em 723 d.C. Bonifácio era o apóstolo dos germanos, e sua metodologia de conversão forçada 

incluía a destruição de espaços sagrados tradicionais. Essa prática foi um dos pilares da campanha cristã 

franca contra as tribos germânicas pagãs, e o paralelo com seus equivalentes ficcionais é claro. Em 723 

d.C., Bonifácio derrubou um carvalho sagrado que era local de culto a Donar ou Thunar — o equivalente 

nórdico de Thor — e usou a madeira para construir uma capela cristã em seu lugar. Essa se tornou uma 

prática comum da Igreja: a apropriação e destruição de espaços sagrados pagãos como método para 

promover a conversão ao cristianismo, algo extremamente eficaz (ibid.) 



134 

 

 

a ideia de que estes estão associados a ideais mais selvagens e naturais. Eles não são 

artificiais e, portanto, seus seguidores se sentem mais conectados a eles quando se afastam 

da vida cotidiana e buscam a tranquilidade no bosque sagrado. Desta maneira, a conexão 

que os adoradores vivenciam por meio da natureza evoca um conceito central da 

espiritualidade celta: o de que o mundo natural — em particular os "lugares estreitos" — 

são condutores do divino. Embora os Stark realmente vivam de maneira diferente da 

maioria dos habitantes de Westeros, a qualidade sobrenatural que possuem provém de sua 

conexão com os Deuses Antigos. De fato, as próprias crianças Stark parecem ser 

escolhidas pelos Deuses Antigos, tornando-se, elas mesmas, uma espécie de lugar estreito 

(thin places)30. 

Considerando ainda essa religiosidade nortenha, um outro aspecto que merece 

destaque parte do concernente à questão totêmica31 da religião dos Deuses Antigos. O 

totemismo, juntamente com a ideia de tabu, evoluiu para o símbolo (ou talvez o "totem") 

do pensamento ou da religião primordial, servindo tanto como sua característica distintiva 

quanto como a solução para sua alegada irracionalidade para os evolucionistas culturais 

posteriores (Jones, 2005). Deve-se observar atenciosamente os detalhes intersemióticos 

presentes na obra: Robb Stark e Jon Snow – primogênito e bastardo da família Stark, 

respectivamente – encontram uma loba gigante que morreu e deixou seus seis filhotes – 

cujos nomes dados a eles são: Vento Cinzento, Fantasma, Lady, Nymeria, Verão e Cão 

Felpudo. Jon encontra um lobo albino afastado da ninhada – simbolicamente o 

representando naquele momento e dentro de sua família, com um bastardo. Em um 

contexto simbólico, considerando, inclusive, que o emblema da casa Stark são lobos, a 

conexão entre as crianças Stark e seus lobos gigantes ultrapassa o que seria considerado 

normal entre um animal de estimação e seu dono (Pinho, 2022). Podemos entender o 

 
30 Thin places: Aqueles lugares da tradição celta onde o véu entre este mundo e o Outro Mundo é fino e 

permeável. O conceito de thin places (ou "lugares estreitos") tem raízes em várias tradições espirituais, 

culturais e filosóficas, especialmente em contextos celta e cristão. Ele descreve locais ou momentos onde 

as barreiras entre o mundo físico e o espiritual são mais tênues, permitindo uma conexão mais direta com 

o divino ou o sobrenatural (cf. Koch, 2018) 
31 O totemismo é um aspecto da crença religiosa centrado na veneração de objetos sagrados chamados 

totens. Um totem pode ser qualquer animal, planta ou outro objeto, natural ou sobrenatural, que forneça um 

significado profundamente simbólico para uma pessoa ou grupo social. Em alguns casos, os totens podem 

transmitir a uma pessoa uma sensação de poder e energia. Em outros casos, uma variedade de totens pode 

servir para demarcar grupos ou clãs específicos dentro de tribos maiores. Frequentemente, os totens são 

vistos como representantes de qualidades individuais desejáveis ou do poder natural do qual determinado 

grupo social descende. Assim, os totens ajudam a explicar a origem mítica do clã, ao mesmo tempo que 

reforçam a identidade e a solidariedade do grupo, e, por isso, matar, comer ou até mesmo tocar um totem 

muitas vezes é considerado um tabu (ver Pinho, 2022).  



135 

 

 

motivo ao analisar a passagem abaixo, um diálogo entre Robb Stark, conhecido como o 

Jovem Lobo, e sua mãe, Catelyn Stark. 

 

- "Ele é parte de você, Robb. Temer a ele é temer a si mesmo." 

- "Eu não sou um lobo, não importa o que digam." (...) "Não vou bani-lo só 

porque meu lobo parece não gostar do cheiro dele." (...) 

Ele franziu a testa. "Devo mandar Vento Cinzento farejar todos os meus 

cavaleiros? Pode haver outros cujo cheiro ele também não goste." 

"Qualquer homem de quem Vento Cinzento não goste é um homem que eu não 

quero perto de você. Esses lobos são mais do que simples lobos, Robb. Você 

precisa saber disso. Acho que talvez os deuses os tenham enviado para nós. 

Os deuses do seu pai, os antigos deuses do Norte. Cinco filhotes de lobo, 

Robb, cinco para cinco filhos Stark." (Martin, 2012a, p. 142–143, grifo da 

autora) 

 

Em uma interpretação mais indireta, é possível observar a ascensão e queda de 

Eddard (também conhecido como Ned) Stark. Rebekah Fowler, no texto Sansa’s Songs: 

The Allegory of Medieval Romance in George R.R. Martin’s A Song of Ice and Fire 

Series, de 2014, aponta para a concepção de Northrop Frye sobre o inimigo do herói, o 

qual está associado a termos como “inverno, escuridão, confusão, esterilidade, vida 

moribunda e velhice” (p. 90), que é o oposto do herói, ligado a termos luminosos e ao 

verão. 

Ned está associado ao inverno. A Casa Stark, cujo lema é Winter is coming (O 

Inverno está chegando), possui como sede um castelo chamado Winterfell (A Queda do 

Inverno), localizado em uma região tão ao norte do território que é sempre repleta de neve 

e que o verão nunca a alcança – o que coloca o personagem no contraponto do herói.  

Ao atender a convocação do rei Robert Baratheon e seguir para o sul e servi-lo 

como sua Mão32, ele não retorna e é decapitado, acusado de traição, pelo atual rei Joffrey 

Baratheon, que assume o trono após a morte do seu pai.  

Carroll (2014, p. 40) nos diz que 

 
32 A Mão do Rei, Mão da Rainha, ou simplesmente o Mão, é o principal conselheiro do Rei, e executor de 

seus comandos nos Sete Reinos. Os deveres da Mão incluem comandar os exércitos do Rei, esboçar suas 

leis, e, de forma geral, administrar o dia-a-dia do Reino. A Mão pode atuar em nome do Rei, sentando 

no Trono de Ferro para aplicar a justiça quando ele estiver ausente, doente ou indisposto por qualquer razão. 

A Mão também senta no pequeno conselho e o preside caso o Rei não se faça presente. O posto, 

tipicamente, faz da Mão o segundo homem mais poderoso do Reino, atrás apenas do Rei, apesar de que 

algumas Mãos tiveram a fama de controlar seus Reis. É considerado um trabalho difícil, pouco glorioso e 

de imensa responsabilidade. A Mão reside na Fortaleza Vermelha na Torre da Mão. Cada Mão escolhe seu 

próprio emblema, mas todos incluem uma mão. Os criados da Mão também usam mãos como seus 

emblemas. Um ditado afirma que "O que o Rei sonha, a Mão constrói", mas a plebe diz que "Enquanto o 

Rei come, a Mão limpa a merda" (Mão do Rei. Gelo e Fogo Wiki. Disponível em: 

https://wiki.geloefogo.com/index.php/M%C3%A3o_do_Rei. Acesso em: 21 abr. 2025).  

https://wiki.geloefogo.com/index.php/Rei_dos_%C3%82ndalos,_dos_Roinares_e_dos_Primeiros_Homens
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Sete_Reinos
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Trono_de_Ferro
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Pequeno_conselho
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Fortaleza_Vermelha
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Torre_da_M%C3%A3o
https://wiki.geloefogo.com/index.php/M%C3%A3o_do_Rei


136 

 

 

 

A história de Ned é um dos exemplos que Martin oferece sobre o que acontece 

quando os ideais românticos colidem com o “mundo real” — neste caso, com 

a política e a astúcia daqueles que pretendem se manter no poder. Em vez da 

nobreza ser inerentemente graciosa e honrada, Ned enfrenta Cersei Lannister, 

que fará qualquer coisa para preservar seu legado e o direito de seus filhos ao 

trono. Ned, talvez ingenuamente, espera que ela aja com honra quando ele a 

confronta com a verdade sobre a paternidade de seus filhos: eles são fruto da 

união dela com seu irmão, Jaime, e não de Robert. Ele lhe dá a oportunidade 

de deixar o reino antes de contar a Robert sobre sua traição, e ela recusa; em 

vez disso, ela orquestra a morte de Robert e manda prender Ned por traição. 

  

 Em um contexto religioso, pode-se associar simbolicamente a queda de Ned com 

a queda dos Deuses Antigos diante da “força do Leão”33, em um período em que a 

cristianização da Europa se espalha e domina todos os territórios e destrói as religiões 

pagãs.  

 

3.5 A fé em Essos 

 

 Após discorrer sobre as três religiões de Westeros, apresentar-se-á nesse tópico a 

fé em Essos e suas peculiaridades. 

 Conforme apresentado anteriormente, a região de Essos possui uma variedade 

extensa de representações religiosas, entretanto, para fins dessa tese, este tópico se 

debruçará sobre a fé do Senhor da Luz, R’hllor, cuja sacerdotisa, Melisandre, também 

chamada de “Mulher vermelha” ou “Feiticeira Vermelha”, é o fruto de análise desse 

trabalho. 

 

3.5.1 A fé do Senhor da Luz 

 

 A fé do Senhor da Luz, conhecido na obra como R’hllor, o Deus do Fogo e da 

Sombra, o Coração de Fogo, tem alguns devotos em Westeros. Ele é conhecido como o 

deus vermelho, mas é uma divindade bem conhecida em Essos, o continente vizinho de 

Westeros. Seu emblema é um coração em chamas. R'hllor, como deus da luz, do calor e 

da vida, tem um oposto e inimigo, o Grande Outro, o deus da geada e da morte. O Senhor 

das Trevas, a Alma do Gelo, o Deus da Noite e o Terror são todos nomes para esse ser, 

cujo nome não pode ser pronunciado. 

 
33 A Casa Lannister tem seu emblema representado por um leão dourado, rugindo, sob em um tecido 

carmesim. O lema da casa é Rear me roar (ouça-me rugir). Pode-se, aqui, fazer uma menção teológica ao 

Cristianismo, com a representação do Leão de Judá.  



137 

 

 

 Essa religião – dualista e maniqueísta – possui como crença fundamental a ideia 

de que existe uma luta entre luz e escuridão, e que o escuro representa o mal. Martin, em 

algumas entrevistas, já sinalizou que uma das inspirações para a criação dessa religião foi 

o Zoroastrismo. De acordo com Jones (2005), o Zoroastrismo se desenvolveu a partir das 

ideias de um poeta devoto chamado Zaratustra, que acabou sendo considerado fundador 

e profeta dessa fé monoteísta, devocional e dualista, que leva o seu nome.  

 Os devotos dessa fé enxergavam o mundo físico como mais do que um lugar de 

luta maniqueísta do bem contra o mal; é um mundo em que o espírito maligno foi atraído, 

sendo o céu dado àqueles que defenderam a virtude e lutaram contra o maligno em suas 

vidas, de maneira diferenciada por gênero. Segundo os zoroastristas, após a morte de 

alguém, seu corpo físico perde sua energia vital e se torna um cadáver que os demônios 

atacam e deixam apodrecer, causando poluição. A alma imortal também sai do corpo, 

passando três dias e noites ao lado da cabeça do cadáver (Pinho, 2022). 

 Um outro aspecto importante nessa religião é o simbolismo do fogo, o qual é visto 

como um agente purificador, o que é explicado pelo fato de que o fogo queima sempre 

para cima e não pode se contaminar, o qual é chamado de Atar, Atash ou Azar, sendo 

considerado sagrado (Pinho, 2022). O fogo do templo, em todas as suas formas, assim 

como a água, serve como símbolo de pureza ritual (Jones, 2005).  

 Outra inspiração para a criação dessa religião na obra parte da história. Craven 

(2020) encontrou semelhanças dessa fé com um grupo herético medieval chamado de 

cátaros34, uma seita dualista do Cristianismo que existiu no século XII. Vivendo fora da 

 
34 Os cátaros (também conhecidos como Cathari, do grego Katharoi para “seres puros”) constituíam um 

secto religioso dualista medieval do sul da França que prosperou no século XII e desafiou a autoridade da 

Igreja Católica. Também conhecidos como albigenses devido à cidade de Albi, um importante centro da 

crença cátara. Os sacerdotes cátaros levavam vida simples, sem posses, não existiam impostos ou 

impunham penalidades nas comunidades e consideravam o homem e a mulher como iguais, aspectos da fé 

que atraíam muitas pessoas desiludidas com a Igreja. As crenças cátaras, basicamente, ligavam-se à religião 

do maniqueísmo persa e, diretamente, de outro secto religioso primitivo da Bulgária, conhecido como 

bogomilismo, mistura do maniqueísmo com o cristianismo. Os cátaros acreditavam que Satã havia 

enganado um bom número de anjos para caírem do céu e se revestirem de corpos carnais, os homens. O 

objetivo da vida era renunciar aos prazeres e tentações do mundo e, via encarnações repetidas, levar o 

indivíduo de volta ao céu. Para este fim, os cátaros observavam uma hierarquia estrita: a) Perfecti – aqueles 

que haviam renunciado ao mundo: sacerdotes e bispos, b) Credentes – crentes que ainda interagiam com o 

mundo, porém trabalhavam na direção da renúncia; e c) Simpatizantes – não crentes que ajudavam e 

apoiavam as comunidades cátaras. Os cátaros rejeitavam os ensinamentos da Igreja Católica, tidos como 

imorais, e a maioria dos livros da Bíblia como inspirados por Satã. Criticavam veementemente a Igreja pela 

hipocrisia, ganância e luxúria de seu clero e a riqueza e aquisição de terras. Não é de se surpreender que os 

cátaros foram condenados como hereges pela Igreja Católica e massacrados na Cruzada Albigense (1209-

1229) que devastou cidades e plantações no sul da França (Fonte: https://www.worldhistory.org/trans/pt/1-

18050/cataros/) 

 

 

https://www.worldhistory.org/trans/pt/1-665/cristianismo/
https://www.worldhistory.org/trans/pt/1-191/biblia/
https://www.worldhistory.org/trans/pt/1-17485/cruzada-albigense/


138 

 

 

sociedade dominante e rejeitados pela Igreja Católica, os cátaros, assim como os 

seguidores do Senhor da Luz, acreditavam na existência de um deus estritamente bom e 

um estritamente mal. Partindo dessa afirmação e analisando-se a obra, percebe-se que os 

seguidores do Senhor da Luz também estão à margem da sociedade westerosi.  

 Os cátaros pregavam que o Espírito do Mal, o Diabo, criou o mundo material com 

o propósito de aprisionar o espírito, ou a alma humana, na matéria (corpo), desta forma 

os fiéis dessa crença acreditavam que o corpo (matéria) é algo ruim, além de acreditarem 

que Cristo não foi verdadeiramente humano, pois era puro de espírito, sendo o seu corpo 

uma ilusão. Além disso, para os cátaros, o pior dos pecados era a procriação, uma vez que 

a concepção aprisiona um outro espírito individual em um corpo. (Russell e Alexander, 

2019; Larrington, 2018; Larrington, 2021). A intenção nesse plano era “viver vidas puras 

para serem restaurados às suas formas angelicais no céu com o Deus bom todo-poderoso. 

Eles acreditavam, essencialmente, em dois mundos: um que era pecaminoso e corrupto” 

(Craven, 2020, p. 46).  

 Ao se observar atentamente a obra de George Martin, é possível perceber que esse 

núcleo dual também se apresenta a partir do momento em que conhecemos a personagem 

Melisandre de Asshai. Entende-se que o foco principal do romance se dá acerca da batalha 

em torno do trono de Ferro, mas há um conjunto de lutas dualistas que precisam ser 

consideradas: da luz com a escuridão, dos vivos contra os mortos. Essa dualidade pode 

ser percebida nos mais diversos momentos da obra, mas, com o intuito de exemplificar, 

tem-se uma passagem entre Melisandre e Davos, em A Tormenta das Espadas (ATDS) 

 

- O que quer que eu veja? 

- O modo como o mundo é feito. A verdade está à sua volta, basta olhar para 

ela. A noite é escura e cheia de terrores, o dia, luminoso, belo e cheio de 

esperança. Uma é negra, o outro, branco. Há gelo e há fogo. Ódio e amor. 

Amargor e doçura. Macho e fêmea. Dor e prazer. Inverno e verão. Mal e 

bem. - Ela deu um passo em sua direção. - Vida e morte. Em toda parte há 

opostos. Em toda parte há a guerra. 

- A guerra? - perguntou Davos. 

- A guerra - afirmou ela. - Existem dois, Cavaleiro das Cebolas. Nem sete, nem 

um, nem cem ou mil. Dois! Acha que atravessei metade do mundo para colocar 

mais um rei frívolo em mais um trono vazio? A guerra é travada desde o 

começo dos tempos, e, antes de chegar ao fim, todos os homens devem escolher 

de que lado se encontram. De um lado está R'hllor, o Senhor da Luz, o Coração 

de Fogo, o Deus da Chama e da Sombra. (Martin, 2012a, p. 305-306, grifo da 

autora). 

 



139 

 

 

 Compreendida essa descrição acerca da fé do Senhor da Luz, pode-se traçar um 

contraponto fundamental na obra entre essa religião e a maior de Westeros: a Fé dos Sete. 

Segundo Pinho (2022, p. 43), a Fé dos Sete é  

“uma religião extremamente dogmática, com quase nenhum aspecto espiritual, 

focando-se inteiramente em rituais e aparências. Há uma evidente 

desconsideração e descrença no inimigo comum [...] poderíamos afirmar que 

se trata de uma religião secularizada, com frequentes surtos de fanatismo entre 

seus fiéis e uma relação muito forte com a política, influenciando as dinâmicas 

entre Igreja e Estado. 

 

 Já o dogma na fé em R’hllor se dá a partir da forma como seus sacerdotes e 

sacerdotisas se comunicam, vestem-se e transmitem suas mensagens aos fiéis. Para tal, 

valem-se de simbolismos para reforçar o poder do seu deus, bem como o uso de 

sacrifícios, sendo um deles, a utilização do fogo e de palavras ligadas a ele, a luz e ao 

calor, em um ambiente comunitário (Pinho, 2022).  

  

Davos olhava de uma janela arqueada na galeria, acima. Observou Melisandre 

erguer os braços, como que para abraçar as chamas tremulantes. 

- R'hllor - entoou numa voz sonora e clara -, é a luz nos nossos olhos, o fogo 

nos nossos corações, o calor nos nossos quadris. E seu o sol que aquece os 

nossos dias, suas são as estrelas que nos protegem na escuridão da noite. 

- Senhor da Luz, proteja-nos. A noite é escura e cheia de terrores. A Rainha 

Selyse liderava as respostas, com o rosto atormentado e cheio de fervor.  

[...] 

- Senhor da Luz, proteja-nos - cantou a rainha, O rei não respondeu com os 

outros. Estava fitando as chamas. Davos perguntou a si mesmo o que ele estaria 

vendo ali. Outra visão da guerra que aí vem? Ou algo mais perto de casa? 

- Rhllor, que nos deu o sopro, agradecemos ao senhor - cantou Melisandre. 

- Rhllor, que nos deu o dia, agradecemos ao senhor. 

- Agradecemos ao senhor pelo sol que nos aquece - respondeu a Rainha 

Selyse e os outros adoradores, - Agradecemos ao senhor pelas estrelas que nos 

vigiam. Agradecemos ao senhor pelas lareiras e archotes que mantêm a 

escuridão selvagem a distância. - Parecia a Davos que as respostas eram 

proferidas por menos vozes do que na noite anterior; menos rostos pintados de 

cor de laranja em volta da fogueira. Mas haveria ainda menos no dia seguinte... 

ou mais? (Martin, 2012a, p. 734, grifo da autora) 

 

 Na dogmática religiosa da Fé do Senhor da Luz nessa passagem de A Tormenta 

das Espadas, há claramente a presença de elementos contrastantes: “o calor que 

representa a vida; e as estrelas que guiam seus caminhos” (Pinho, 2022, p. 44). Além 

desse aspecto, Melisandre atribui a R’hllor, Deus da Luz, toda a criação. 

Os rituais da religião do Senhor da Luz ocorrem com os devotos de R'hllor 

rezando, agradecendo por encerrar o dia e suplicando que ele traga a aurora e afaste a 

noite. As preces continuam por mais de uma hora após as fogueiras serem acesas ao 

anoitecer. A cada manhã, ao nascer do sol, os sacerdotes vermelhos também acendem 



140 

 

 

fogueiras para saudar o sol. Outros sacerdotes podem passar a noite inteira cuidando de 

seus fogos. Há nessas celebrações, a presença de símbolos geralmente associados ao 

Cristianismo, como o branco e a espada, as quais representam pureza e justiça. 

  

Melisandre gritou: 

- Agradecemos ao senhor por Stannis, por sua graça nosso rei. 

Agradecemos ao senhor pelo fogo de um branco puro de sua bondade, pela 

espada vermelha da justiça que empunha, pelo amor que sente por seu leal 

povo. Guie-o e proteja-o, R'hllor, e dê-lhe força para derrotar os inimigos. 

- Dê-lhe força - responderam a Rainha Selyse, Sor Axell, Devan e os outros. - 

Dê-lhe coragem. Dê-lhe sabedoria. (Martin, 2012a, p. 734, grifo da autora) 

 

O Senhor da Luz se manifesta fisicamente nos vivos de Westeros, enquanto o 

medo do “Outro” – como o “Grande Outro” – materializa-se através do temor pelos 

Caminhantes Brancos35, sendo eles a representação da escuridão, da própria morte viva 

(Craven, 2020).  

À essa narrativa mitológica, surge a figura de Azor Ahai. Na cosmogonia, muito 

tempo antes da história de As Crônicas de Gelo e Fogo, houve um período terrível de 

trevas que assolou todo o Mundo Conhecido. Os westerosi o chamaram de “A Longa 

Noite”.36 Segundo a lenda, houve uma grande batalha entre os Primeiros Homens e os 

 
35 Os Caminhantes Brancos são uma antiga raça de criaturas do gelo humanóides, que vêm do Extremo 

Norte de Westeros. Considerado por muitos como lendas, eles voltaram e foram vistos por vários irmãos 

jurados da Patrulha da Noite e inúmeros selvagens. Nascidos de poderosa e não testada magia, eles foram 

criados para proteger os Filhos da Floresta a partir dos Primeiros Homens, que travaram uma guerra contra 

eles desde que tinham chegado de Essos. No entanto, os Caminhantes Brancos acabaram por se libertar do 

controle das crianças e se tornaram as criaturas mais temidas em Westeros, representando uma ameaça a 

qualquer coisa viva. Oito mil anos antes da Rebelião de Robert, o inverno mais longo da história caiu em 

todo o mundo e durou toda uma geração. Na escuridão e frio da noite, os Caminhantes Brancos desceram 

sobre Westeros do Extremo Norte, matando tudo em seu caminho e reanimando os mortos 

como criaturas para lutar em seus exércitos. Eventualmente, o povo de Westeros se uniu contra eles e, em 

um conflito conhecido como Guerra da Aurora, derrotou-os e os dirigiu de volta para o norte congelado. 

Com a ajuda de gigantes e os Filhos da Floresta, A Muralha foi elevada para impedir seu retorno, e Patrulha 

da Noite foi fundada para guardá-la. Embora os Caminhantes tenham desaparecido na lenda ao longo dos 

séculos, relatórios perturbadores começaram a chegar da Patrulha da Noite, pouco antes do início da Guerra 

dos Cinco Reis. O retorno dos Caminhantes foi confirmado durante a Grande Patrulha realizada pelo Lorde 

Comandante Jeor Mormont, e por um ataque sem precedentes pelo exército de criaturas sobre os selvagens 

de Durolar. Apesar dos pedidos de apoio de Patrulha da Noite, o resto dos Sete Reinos viraram os olhos 

para o retorno da Caminhantes Brancos, como eles permanecem envolvidos em sua própria guerra civil, e 

a maioria não acredita que existem ou já existiram, tanto como gigantes e Filhos da Floresta (Fonte: 

https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Caminhantes_Brancos) 
36 A Longa Noite é o nome dado ao período na história onde uma terrível escuridão caiu sobre Westeros. 

O fenômeno ocorreu aproximadamente oito mil anos antes da vinda de Aegon, no meio de um inverno 

poderoso que perdurou por anos. A Longa Noite durou uma geração e devastou boa parte do mundo através 

da fome e do terror. No meio da escuridão uma raça aparentemente de demônios, chamada de Outros, 

emergiu do extremo norte portando espadas de gelo finas como navalhas e erguendo os mortos para lutar 

contra os vivos. Os Filhos da Floresta e seus aliados, os Primeiros Homens, lutaram bravamente contra eles, 

mas foram empurrados em direção ao sul. A esperança surgiu quando foi descoberto que armas feitas de 

vidro de dragão podiam matá-los. Um grande herói, que na tradição oriental é chamado de Azor Ahai, 

https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Terras_de_Sempre_Inverno
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Terras_de_Sempre_Inverno
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Westeros
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Patrulha_da_Noite
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Povo_Livre
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Magia
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Filhos_da_Floresta
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Primeiros_Homens
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Guerra_dos_Primeiros_Homens_e_dos_Filhos_da_Floresta
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Essos
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Rebeli%C3%A3o_de_Robert
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Criaturas
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Gigantes
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Filhos_da_Floresta
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/A_Muralha
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Patrulha_da_Noite
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Patrulha_da_Noite
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Guerra_dos_Cinco_Reis
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Guerra_dos_Cinco_Reis
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Lorde_Comandante_da_Patrulha_da_Noite
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Lorde_Comandante_da_Patrulha_da_Noite
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Jeor_Mormont
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Durolar
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Sete_Reinos
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Gigante
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Westeros
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Aegon_I_Targaryen
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Filhos_da_Floresta
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Primeiros_Homens
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Azor_Ahai


141 

 

 

Filhos da Floresta contra Os Outros, e existiu um único e crucial herói que ajudou a 

humanidade a superar esse período sombrio chamado de Azor Ahai, figura messiânica, 

retornar carregando a Luminífera, espada capaz de invocar dragões da terra. 

Um outro ponto importante para os adoradores de R’hllor é a presença do fogo. O 

elemento não é apenas um objeto de adoração, mas também está associado à própria vida. 

Os sacerdotes vermelhos são treinados para ter visões nas chamas, juntamente com 

orações e feitiços, cujos treinamentos especiais para isso são intensos, podendo dar trazer 

visões do passado ou do futuro, que ocorram no mesmo local ou em locais distantes – ou 

seja, o fogo nessa religião vai muito além de um mero simbolismo. 

Essas interpretações, mesmo com muitos anos de treinamento, podem ser 

errôneas, apesar de, por muitas vezes, os sacerdotes acreditarem estar corretos em suas 

visões, como, por exemplo, em A Dança dos Dragões, quando Melisandre interage com 

Jon Snow. 

 

Quando olho para as chamas, posso ver através da pedra e da terra e encontrar 

a verdade nas almas dos homens. Posso talar com reis há muito mortos e com 

crianças que ainda não nasceram, e assistir aos anos e às estações do tremulante 

passado, até o final dos dias. 

- E o fogo nunca erra? 

- Nunca... apesar de que nós, sacerdotes, somos mortais e algumas vezes 

erramos, contundindo o deve ser com o pode ser (Martin, 2012c, p. 83). 

 

 Nessa narrativa, há a presença de três sacerdotes vermelhos: Moqorro de 

Volantis, Thoros de Myr e Melisandre de Asshai, dos quais Moqorro é o mais habilidoso 

com as visões; e Thoros de Myr, o menos37. 

Através do fogo e das sombras, os sacerdotes vermelhos praticam atos sacrificiais, 

que são outro ponto característico dessa religião, os quais são explícitos, de modo que 

todos possam admirar a força e o poder de R’hllor.  

 
conduziu a guerra contra os Outros portando sua espada de fogo, Luminífera. No final os Outros foram 

empurrados de volta para as Terras de Sempre Inverno. Brandon Stark, conhecido como Bran, o Construtor, 

ergueu uma imensa Muralha de gelo, cascalho e magia, que se prolongava a cem milhas do Gorge até o 

Mar dos Tremores para prevenir o retorno dos Outros. Brandon foi declarado o Primeiro Rei do Norte. A 

fortaleza de Winterfell (e possivelmente Ponta Tempestade no sul) foi construída nesse época, e a Patrulha 

da Noite fundada para manter a vigia na Muralha. Uma profecia diz que os Outros retornariam e Azor Ahai, 

o Príncipe que Foi Prometido, renasceria para conduzir a batalha e salvar o mundo novamente. 
37 Thoros de Myr tornou-se um sacerdote vermelho porque foi vendido a um templo vermelho ainda jovem. 

Por causa de suas preferências por lutas, bebida e mulheres, ele foi ordenado sacerdote, mas nunca foi 

particularmente devoto. Depois de fracassar ao tentar converter o rei Aerys II Targaryen, obcecado por 

fogo, ao culto do Senhor da Luz, Thoros foi banido e passou a duvidar de suas próprias crenças. Então, um 

dia, Thoros ressuscita Beric Dondarrion pela primeira vez, acidentalmente, enquanto realizava o "último 

beijo", um ritual religioso praticado pelos sacerdotes sobre os mortos. O sacerdote coloca fogo em seus 

lábios e o exala sobre o cadáver, descendo pelo pescoço até os pulmões, o coração e a alma. 

https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Lumin%C3%ADfera
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Muralha
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Winterfell
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Ponta_Tempestade
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Patrulha_da_Noite
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Patrulha_da_Noite


142 

 

 

Em A Fúria dos Reis, há a morte de Renly Baratheon, orquestrada por Melisandre, 

em rito sacrificial, pelo seu irmão, Stannis Baratheon. A narrativa é descrita sob a óptica 

de dois personagens que estavam presentes no momento: Brienne de Tarth e Catelyn 

Stark. 

 

A sombra. Catelyn sabia que algo escuro e maligno tinha acontecido ali, algo 

que nem podia começar a compreender. Aquela nunca foi a sombra de Renly. 

A morte entrou por aquela porta e apagou sua vida tão depressa como o 

vento extinguiu suas velas.  

[...] 

Robar, não, escute - Catelyn o agarrou pelo braço. - Estão cometendo uma 

injustiça, não foi ela. Ajude-a! Escute-me, foi Stannis - o nome estava em seus 

lábios antes mesmo de conseguir pensar no modo como lá chegara, mas, 

quando o proferiu, soube que era verdade. - Juro, você me conhece, foi Stannis 

quem o matou. 

O jovem cavaleiro do arco-íris fitou aquela louca com olhos claros e 

assustados. 

- Stannis? Como? 

- Não sei. Feitiçaria, alguma magia negra, havia uma sombra, uma sombra 

- até para si mesma a voz soava descontrolada e enlouquecida, mas as palavras 

jorravam descontroladas enquanto as lâminas continuavam retinindo atrás 

dela. [...] (Martin, 2011b, p. 322, grifo da autora) 

 

Davos Seaworth é o único que, originalmente, sabe sobre a sombra, parida por 

Melisandre em um parto assistido por ele, que viu que ela tinha a forma de um homem 

que ele conhecia.  

 

Melisandre tinha jogado o capuz para trás e saía de dentro da sufocante veste. 

Por baixo estava nua, e enormemente grávida. Seios inchados pendiam 

pesadamente sobre o peito, e a barriga projetava-se como se estivesse prestes 

a estourar. 

- Que os deuses nos protejam - Davos sussurrou, e ouviu a gargalhada que ela 

soltou em 

resposta, profunda e gutural. Os olhos eram carvões quentes, e o suor que 

manchava sua pele parecia cintilar com uma luz própria. Melisandre brilhava, 

Ofegando, a mulher agachou e abriu as pernas. Sangue escorreu por suas coxas, 

negro como tinta. Seu grito podia ter sido de agonia, de êxtase ou de ambas as 

coisas. E Davos viu o topo da cabeça da criança abrindo caminho para fora 

dela. Dois braços libertaram-se, agarrando-se, com dedos negros que se 

enrolavam em volta das coxas retesadas de Melisandre, empurrando, até 

que a sombra deslizou por completo para o mundo e se ergueu, mais alta 

do que Davos, tão alta como o túnel, pairando por cima do barco. Teve 

apenas um instante para olhar para ela antes que desaparecesse, contorcendo-

se por entre as barras da porta levadiça e correndo pela superfície da água, mas 

esse instante foi mais do que o suficiente. 

Ele conhecia aquela sombra. E conhecia o homem que a lançava. (Martin, 

2011b, p. 401-402, grifo da autora) 

 

 Ainda dentro de um contexto religioso e comparativo, pode-se trazer o 

questionamento acerca de R’hllor em paralelo com a imagem cristã de Lúcifer – aquele 

que é o Filho da Manhã e Portador da Luz (Pinho, 2022).  



143 

 

 

 O motivo da queda de Lúcifer do céu, como estrela da manhã lançada com o 

desejo de erguer-se acima das estrelas de Deus, é relevante. Segundo Jones (2005), sua 

queda foi resultado da recusa em aceitar o princípio da luz dentro de si e da busca pelo 

fogo orientador da luz. A criação temporal surgiu no momento da queda de Lúcifer. Adão, 

que representava a harmonia ideal dos quatro elementos — fogo e luz, masculino e 

feminino — estava em seu ápice.  

 Entendendo-se a complexidade de Lúcifer no Cristianismo, é possível fazer a 

analogia entre o Senhor da Luz e o mesmo, posto que incorpora tanto o motivo da luz 

quanto o da escuridão após sua queda, quando passa a ser conhecido como Satanás. Sendo 

assim, Pinho (2022, p. 61) diz que 

 

Os cristãos interpretam o diabo (o antigo Lúcifer) como a personificação do 

mal, o que espalha mentiras e incentiva a maldade, assim como uma metáfora 

para o mal humano. Assim como o diabo no cristianismo, muitas vezes 

chamado de “mentiroso e pai da mentira”, R’hllor pode ter enganado seus 

crentes. 

  

 Desta maneira, pode-se perceber a distribuição religiosa, bem como a inspiração 

de George Martin para a organização de seus mundos – Westeros e Essos – bem como 

essas interagem durante toda a narrativa da saga em torno do Trono de Ferro. A partir de 

então, após essa explanação necessária para o entendimento religioso, far-se-á uma 

discussão acerca do papel da mulher e da magia na narrativa de Martin, considerando-se 

o paralelo a ser feito com as sagas islandesas, cujos textos serviram de inspiração para a 

elaboração pagã das personagens mágicas e feiticeiras da obra. 

Apesar de mencionar todas as mulheres e seus feitos, o presente trabalho terá como 

foco a representação mágica da personagem Melisandre de Asshai, bem como essa magia 

e feitiçaria exerce poder decisivo nas tomadas de decisão político-religiosas de Westeros 

durante a Guerra dos Tronos.  

 

 

 

 

 

 

 

 



144 

 

 

CAPÍTULO IV – A MULHER E A MAGIA EM AS CRÔNICAS DO GELO E 

FOGO 

 

 

 

Após uma apresentação do contexto religioso da obra martiniana, o presente 

capítulo tem como intuito apresentar e discutir as mulheres 

feiticeiras/profetisas/sacerdotisas na narrativa fantástica. 

O universo de As Crônicas de Gelo e Fogo é povoado por figuras femininas que 

exercem poderes místicos, rituais ou proféticos, frequentemente em tensão com estruturas 

políticas e sociais. Tais personagens dialogam com modelos literários oriundos da 

tradição nórdica, como as völvas e seiðkonur (Larrington, 2018; Mitchell, 2011), e com 

a construção moderna da bruxa como figura liminar e dissidente (Creed, 1993).  

Para este tópico, antes de debater essencialmente às personagens, faz-se 

necessário analisar esse feminino mágico sob a óptica de quatro eixos importantes: a 

presença simbólica dessas personagens no mundo de Martin; a associação dos seus 

saberes e corpos femininos na narrativa; a sua construção enquanto alteridade ameaçadora 

e, por fim, uma potência enquanto linguagem de resistência no “jogo dos tronos”. 

De modo a solidificar essa discussão, primeiramente, relatar-se-á a estrutura 

escolhida para tal e ressaltar-se-á que, apesar da presença de outras mulheres feiticeiras 

ou que se utilizam de tal maneira de elementos mágicos, o foco dessa tese será sobre a 

personagem Melisandre de Asshai, a Feiticeira Vermelha de R’hllor, a qual é o 

contraponto essencial entre a Fé dos Sete, vigente em Westeros, e a nova Fé, a qual é 

portadora do conhecimento. 

Em um primeiro momento, discutir-se-á o feminino mágico e o poder simbólico 

existente, pautando-se em autores voltados ao mundo nórdico e aos estudos das obras de 

Martin, os quais são o foco deste trabalho e, na sequência, apresentar-se-ão as feiticeiras 

da obra, tendo como foco principal a Melisandre de Asshai, e sua relação e 

desenvolvimento comparado com as magias praticadas pelo, então, paganismo. Para isso, 

ter-se-á como paralelo comparativo os textos das sagas islandesas, de modo a demonstrar 

a influência desses textos na criação das personagens mágicas dos romances. 

Em um segundo momento, far-se-á um paralelo das personagens mágicas da série 

– tanto feiticeiras como mulheres sob efeito de magia – com enfoque na personagem de 

Melisandre de Asshai, em contraste com as feiticeiras e as magias existentes nos textos 

da tradição nórdica, mais especificamente, nas sagas islandesas. 



145 

 

 

4.1 O feminino mágico e o poder simbólico 

 

 

Ao se discutir a magia em As Crônicas do Gelo e Fogo de modo comparado com 

o mundo nórdico, é mister recorrer aos estudos de Carolyne Larrington em Winter is 

Coming: o mundo medieval em Game of Thrones, cuja obra aponta aspectos de inspiração 

histórico-religiosos na narrativa de George Martin, que, segundo a autora, baseia-se na 

história medieval europeia do século XV.  

 

O mundo de George R. R. Martin baseia-se fundamentalmente na história 

medieval europeia (as revoltas civis inglesas do século XV, conhecidas como 

Guerra das Rosas, com frequência são citadas como grandes inspirações), mas 

também faz uso dos costumes e culturas guerreiras mais antigas (os celtas, os 

anglo-saxões e vikings), da história dos mongóis [...] e do folclore e crenças 

amplamente difundidos na Europa medieval. Das culturas das Alta Idade 

Média europeia, Martin recolhe e adapta conceitos essenciais como os da 

Igreja Católica e da cavalaria [...] e algumas sociedades nativo-americanas, 

surgem os dothraki38 (Larrington, 2018, p. 22, grifo da autora). 

 

 Partindo desse trecho – e especificamente do grifo – percebe-se que o autor 

contemporâneo vislumbrou, na elaboração das suas personagens femininas ligadas à 

magia, uma associação com a realidade pagã medieval. O universo de Westeros é 

permeado por concepções mágicas de inspiração nórdica, em que o poder feminino – seja 

ele oracular, sexual ou necromântico – é geralmente tratado com temor ou ambivalência 

(Larrington, 2018). 

 
38 Os Dothraki são um povo de uma cultura de guerreiros nômades em Essos, com uma história conhecida 

de mais 400 anos, aparentemente pouco antes Aegon I Targaryen desembarcar em Westeros. Eles vieram 

do oriente, expulsando os camponeses de seus casebres e nobres de suas propriedades, até que sobrassem 

apenas grama e ruínas desde a Floresta de Qohor até a cabeceira do Selhoru  Os Dothraki são pessoas 

grandes, possuem o cabelo preto, a pele em tons de cobre e olhos amendoados escuros. Eles possuem uma 

única cidade permanente (Vaes Dothrak). Os antepassados do Dothraki vieram das terras além 

das Montanhas dos Ossos no Mais a Leste, deixando para trás os ossos que deram nome as Montanhas dos 

Ossos. Há mil anos, para fazer uma casa, eles cavavam um buraco no chão e o cobriam com um teto de 

grama tecida. Há quatrocentos anos atrás ou mais, provavelmente durante o tempo da Perdição de Valíria, 

os Dothraki cavalgaram para as Cidades Livres do leste, saqueando e queimando cada cidade e vilarejo em 

seu caminho, incluindo o Reino de Sarnor, as cidades de Qaathi no Deserto Vermelho, e as cidades dos 

Ibbeneses no Reino de Ifequevron. Khal Temmo e seu khalasar de pelo menos 50.000 homens foram 

derrotados pelos Imaculados na Batalha de Qohor. Durante o Século de Sangue depois da Perdição, os 

Dothraki expulsaram os camponeses de seus barracos e os nobres de suas propriedades, até que sobraram 

apenas a relva e as ruínas da floresta de Qohor até os limites de Selhoru. Cidades e regiões em ruínas cercam 

as vastas planícies do Mar Dothraki, incluindo o Reino de Sarnor,o Reino de Ifequevron, o alto 

de Skahazadhan, e o Deserto Vermelho. O caminho dos deuses em Vaes Dothrak possui monumentos dos 

povos que os Dothraki conquistaram. Os Dothraki dependem muito de seus cavalos, pois esses animais são 

uma parte intrínseca de sua sociedade nômade. Eles os usam para alimentação, transporte, para roupas e 

como fonte de materiais para artesanato, e sua divindade é o Grande Garanhão, espelhando a importância 

dos cavalos na cultura Dothraki. 

 

https://wiki.geloefogo.com/index.php/Essos
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Aegon_I_Targaryen
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Westeros
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Floresta_de_Qohor
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Selhoru
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Vaes_Dothrak
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Montanhas_dos_Ossos
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Mais_a_Leste
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Perdi%C3%A7%C3%A3o_de_Val%C3%ADria
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Cidades_Livres
https://wiki.geloefogo.com/index.php/S%C3%A9culo_de_Sangue
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Reino_de_Sarnor
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Qaathi
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Deserto_Vermelho
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Reino_de_Ifequevron
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Temmo
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Imaculados
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Batalha_de_Qohor
https://wiki.geloefogo.com/index.php/S%C3%A9culo_de_Sangue
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Floresta_de_Qohor
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Selhoru
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Mar_Dothraki
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Reino_de_Sarnor
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Reino_de_Ifequevron
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Skahazadhan
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Deserto_Vermelho
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Vaes_Dothrak
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Grande_Garanh%C3%A3o


146 

 

 

 Jenny Jochens, em Old Norse Images of Women, discute o papel da mulher na 

sociedade nórdica e inicia a partir da afirmação de que as mulheres guerreiras no mundo 

germânico-nórdico eram poucas e excepcionais, tendo suas imagens poéticas associadas 

ao imaginário masculino, sendo produtos dessa imaginação, frutos de uma tradição 

mitológico-literária baseada nas valquírias, ao contrário do que acontecia com as 

feiticeiras e profetisas, cujo papel social era concretamente importante. Segundo a autora, 

 

Em outras palavras, embora imagens de guerreiras e mulheres sábias fossem 

onipresentes no mito, foram principalmente estas últimas que possuíam uma 

realidade social perceptível. Sobreviveu evidência no continente europeu que 

sugere que mulheres germânicas — como a vǫlva mitológica da Völuspá — 

atuavam como videntes que apenas previam o futuro, enquanto suas irmãs 

nórdicas também atuavam como feiticeiras ativas, que tentavam manipular o 

futuro conforme seus próprios desejos ou os de seus clientes. Os rituais 

necessários envolviam seiðr, uma forma de magia desconhecida por Tácito, 

mas — como se recorda — especialidade das deusas no mundo mitológico. No 

contexto germânico-nórdico completo, tanto a adivinhação quanto a magia 

podem, portanto, ter sido originalmente monopólios femininos, embora, como 

mostrarei, os homens eventualmente tenham obtido acesso a essa última 

função (Jochens, 1996, p. 113). 

 

 Fontes históricas revelam informações precisas sobre mulheres que atuaram em 

papéis distintamente proféticos. A narrativa de Estrabão acerca das sacerdotisas 

germânicas, de como as mesmas conseguiam prever a vitória em batalhas através da 

leitura do sangue retirado da esgorja de prisioneiros de guerra colocavam as mulheres em 

um lugar de destaque, em que se dizia haver algo de profético e sagrado nas leituras 

realizadas por essas mulheres, de modo que os homens não rejeitavam tampouco 

desprezavam suas previsões.  

Deste ponto, pode-se fazer um contraponto entre o mundo do Oriente Próximo e 

da Grécia no concernente ao papel da magia: enquanto nesses mundos, a magia 

necessitava da interpretação de um sacerdote masculino, no mundo germânico, estas 

ocorriam sob um olhar feminino de maneira intuitiva e espontânea (Jochens, 1996). 

Daí, pode-se afirmar que a magia estava interligada fortemente a uma questão de 

gênero, sendo dividida entre adivinhação passiva e feitiçaria ativa. De acordo com 

Jochens (1996), nas fontes nórdicas antigas, a primeira função era reservada a figuras 

femininas, tanto míticas quanto humanas, enquanto a segunda era compartilhada entre 

mulheres e homens mortais. 

Entretanto, salienta-se que, os magos desfrutam de muito mais prestígio e que, 

mesmo coexistindo na mesma cultura, as mulheres não recebem o mesmo 



147 

 

 

reconhecimento. Stephen Mitchell, em Witchcraft and Magic in Nordic Middle Ages, 

chama a atenção para o fato de que os estudiosos escandinavos foram os primeiros a se 

questionarem o porquê da perseguição apenas às mulheres durante à Idade Média, 

afirmando que as videntes e feiticeiras da literatura islandesa são como reflexos de uma 

realidade social, na qual houve um deslocamento gradual, sob o cristianismo, das 

praticantes mulheres para os homens: “As mulheres foram as originais e continuaram 

sendo as mais poderosas mágicas, enquanto os homens só tiveram acesso mais tarde e 

nunca alcançaram paridade com as mulheres, nem em número nem em poder” (p. 177). 

As fontes literárias nórdicas relatam que essa tradição originalmente colocava 

somente mulheres nos papéis de adivinhas e todo o escopo do saber fora dominado por 

mulheres, sendo inicialmente realizada pelas vǫlvas e, com o passar do tempo, essa 

atividade profética foi também realizada por spákonas (profetisas) ou spámaðr (profetas), 

respectivamente. 

 De acordo com Jochens (1996, p. 120),  

 

Os adjetivos mais usados para descrever um mago ou maga são fjǫlkunnigr e 

margkunnigr (ambos significando literalmente “muito sábio/conhecedor”). 

Em ambos os casos, o primeiro elemento funciona como intensificador de 

kunnigr (conhecedor). O significado original dessa palavra era o amplo 

espectro de sabedoria ou erudição (grifo da autora). 

 

A palavra já era existente nos manuscritos mais antigos do nórdico antigo, o que 

significava que o termo era anterior ao cristianismo, denotando a presença masculina, 

bem como o seu respeito na sociedade pagã. O termo fjǫlkunnigr era utilizado para 

designar adivinhação passiva, mas era muito mais usado de forma consistente para 

designar magia ativa ou feitiçaria. Embora a ligação com o seiðr — uma especialidade 

feminina no mundo divino — possa indicar que todas as atividades mágicas originalmente 

foram reservadas às mulheres. 

A magia feminina está associada fortemente às imagens da vǫlva, seiðkona e 

spákona, cada qual dentro da sua nuance específica: enquanto a vǫlva tem uma função 

mais ritualística e profética, a seiðkona é associada a práticas mágicas que muitas vezes 

envolvem manipulação ou dominação, frequentemente vistas como suspeitas ou 

perigosas. Além disso, as feiticeiras ocupavam papéis ambíguos na sociedade: eram 

constantemente procuradas por líderes e reis, devido às suas capacidades adivinhatórias 

e premonitórias, mas, ao mesmo tempo, representavam o estrangeiro, o feminino 

transgressor e o pagão. 



148 

 

 

Conforme dito anteriormente, Mitchell (2011) argumenta que práticas mágicas 

não eram neutras em termos de gênero: homens e mulheres podiam realizar magia, mas 

o modo como essa prática era percebida e julgada variava enormemente conforme o 

gênero do praticante, podendo, no caso dos homens, ser considerada vergonhosa, posto 

que, no caso do seiðr, àqueles que o realizassem podiam ser acusados de ergi39, que era 

um termo pejorativo ligado à passividade, feminilidade, devassidão sexual e queda das 

normas masculinas.  

Ao se analisar as sagas e seus mais diversos atos sobrenaturais, pode-se dizer que 

a magia era exercida em áreas de interesse próprio dos homens, conforme quadro 09 

 

Quadro 09: Feitiçaria nórdica 

Magia doméstica Magia marcial 

Adivinhatória 

Métodos oníricos 

Rituais adivinhatórios 

Viagens xamânicas 

Comunicações/mediações com os 

mortos/deuses 

 

Defensiva 

Prover invulnerabilidade na batalha 

Consertar armamentos e armaduras 

 

Amorosa 

Poções e/ou runas 

 

Ofensiva 

Instalar o caos e confusão no inimigo 

Retardar o movimento do inimigo 

Matar pessoas 

Matar feiticeiros inimigos 

Preventiva/curativa 

Conceder boa sorte e tirar a má sorte 

Manipular o clima 

Medicina mágica: ervas e poder 

Magia rúnica: protetora, propiciatória, 

conjurativa. 

 

Ofensiva 

Atrair animais ou pessoas 

Causar pequenos danos para pessoas, 

animais ou propriedades (“mau-olhado, 

“mal de língua”) 

 

Fonte: Langer (2005)  

 

 
39 O termo ergi pode ser traduzido como “homossexualidade” (Raudvere, 2002, p. 118), embora devamos 

evitar ao máximo, tendo essa tradução em mãos, cair no perigo do anacronismo. Ergi também era uma 

palavra usada para se referir as mulheres, embora, nesse caso, não significasse homossexualidade, mas 

hiperatividade sexual, uma espécie de “ninfomania”. (Strom, 1974, p. 4). 



149 

 

 

Normalmente, as mulheres que realizavam essas magias estavam à margem da 

sociedade, sendo, normalmente, viúvas, estrangeiras, ou mulheres idosas, e podiam 

exercer autoridade mágica com relativa legitimidade social. As völur, por exemplo, eram 

respeitadas como profetisas e praticantes de rituais. Contudo, havia um limite tênue entre 

autoridade espiritual e suspeita de bruxaria, especialmente com o advento de normas 

cristãs. 

No quadro 10, é possível perceber a origem das mulheres praticantes do seiðr, 

bem como a finalidade e os usos e funções dessa magia 

 

Quadro 10: Características do seiðr 

Magia doméstica Magia marcial 

Origem dos praticantes Estrangeiras: Finlândia/Lapônia; Ilhas 

Britânicas 

Mulheres na Escandinávia:  

As que viviam à margem da sociedade: 

andarilhas, pobres, abandonadas. 

Rainhas e classe aristocrática. 

Finalidade da prática Benéfica: atender a crises ou necessidades da 

comunidade, contato com o mundo espiritual 

e dos mortos, defesa contra agressões mágicas 

ou físicas. 

Maléfica: controle da mente, assassinato, 

“magia negra” / feitiçaria 

Recepção da prática pela sociedade 

nórdica 

Positiva: o xamanismo feminino sendo 

utilizado para sanar crises ambientais e sociais 

Negativa: mulheres e, principalmente, 

homens praticando o seiđr eram mortos pela 

sociedade, geralmente queimados. 

Funções e usos do seiđr • Adivinhação e clarividência 

• Descoberta de coisas perdidas e segredos 

do espírito 

• Cura de doenças 

• Pra trazer boa sorte 

• Controle do tempo 

• Manipulação de doenças 

• Maldição de um indivíduo ou de um 

empreendimento 

• Insultar, mutilar e ofender 

• Para rixas locais ou combates 
Fonte: Langer (2005) 

 

Apesar da marginalização dos praticantes masculinos de seiðr, Mitchell observa 

que certos homens — especialmente reis ou figuras mitológicas como Óðinn — eram 



150 

 

 

apresentados como detentores legítimos de saber mágico. Isso revelava uma tensão: o 

poder mágico masculino era aceitável se estivesse vinculado ao poder político ou divino, 

mas era estigmatizado se associado à feminilidade ou à passividade sexual. 

Isso reforça a visão de que essas mulheres feiticeiras são vilãs ou maléficas, uma 

construção, obviamente, advinda do Cristianismo, mas não só desse processo; acreditava-

se na possibilidade associativa entre a magia menos feminizada do que a profecia e esse 

lugar mais masculinizado ocupado pelas feiticeiras.  

Com o advento da cristianização, a natureza sexual dos crimes associados à magia, 

bem como leis e expressões legais, sugerem uma prática majoritariamente feminina. À 

medida que as tribos e os povos se tornavam cristãos, a magia foi cada vez mais associada 

ao paganismo, e assim, exposta a ataques severos por parte dos eclesiásticos. 

 

4.2 Associação histórica entre mulheres e magia 

 

A crença de que era possível que uma pessoa pudesse causar dano físico ou 

quaisquer outros a partir da mera enunciação de palavras hostis vem de uma longa pré-

história (Thomas, 1991).  

Entendendo-se, conforme explicado anteriormente, que as mulheres associadas ao 

contexto da magia eram normalmente estrangeiras – boa parte delas idosas, viúvas e 

solitárias – essas foram perseguidas durante o período da caça às bruxas devido ao 

conhecimento tido como pagão as quais detinham. Esses saberes estavam muitas vezes 

associados ao uso de ervas para partos e cura.  

Barbara Ehrenreich e Deirdre English, na obra Witches, Midwives, and Nurses: A 

History of Women Healers, oferecem uma análise crítica acerca da história das mulheres 

curandeiras, trazendo o contexto histórico de perseguição, marginalização e exclusão 

desse grupo dentro da medicina.  

Esse grupo de mulheres – curandeiras e parteiras, geralmente – eram responsáveis 

pelo atendimento de pessoas pobres. Faz-se interessante considerar e analisar, sob essa 

óptica, que o movimento de perseguição das bruxas não foi apenas religioso ou moral, 

mas também de repressão a um conhecimento “médico”, pois agia como forma de excluir 

as mulheres dessa autoridade de detentoras de um conhecimento “científico”, guardando 

as devidas proporções, dentro da sociedade. Faz-se necessário um adendo aqui: embora 

essas mulheres que eram curandeiras e parteiras, geralmente, fossem perseguidas, isso, 

por si só, não é suficiente para explicar a perseguição às mulheres; haviam outros fatores 



151 

 

 

que, historicamente, são passíveis de destaque, mas que, para efeitos dessa tese, não se 

fazem necessários aqui. 

Segundo Szasz (1971),  

 

"... Como a Igreja Medieval, com o apoio de reis, príncipes e autoridades 

seculares, controlava a educação e a prática médica, a Inquisição [as caças às 

bruxas] constitui, entre outras coisas, um exemplo precoce do 'profissional' 

repudiando as habilidades e interferindo nos direitos do 'não profissional' de 

atender aos pobres." 

 

 

A outra face da repressão às bruxas enquanto curandeiras foi a criação de uma 

nova profissão médica masculina, sob a proteção e o patrocínio das classes dominantes. 

Essa nova profissão médica europeia desempenhou um papel importante nas caças às 

bruxas, apoiando os perseguidores das bruxas com argumentos “médicos”. (Ehrenreich e 

English, 2010). 

Criou-se, nesse período, um medo, o qual servia como ferramenta de controle 

social e exclusão das mulheres do saber e do poder, chancelado pela “tríade do medo”, 

complementares entre si, tal qual expressado na figura 13.  

 

Figura 13: A tríade do medo na Idade Média 

 

Fonte: baseado em Delumeau (2009) 

 

A mulher, nesse período, teólogos e médicos, apoiados uns aos outros para 

desvalorizar a mulher, forneciam conjuntamente seus argumentos complementares e 

peremptórios aos juristas – que representavam a terceira grande autoridade da época 

Mulheres

Igreja

DireitoMedicina



152 

 

 

(Delumeau, 2009). Desta forma, vistas como o “segundo sexo” e tendo a filologia do seu 

nome – mulher (mvlier40, na Idade Média) – retratada como a origem do caos. 

No concernente à condição de gênero no mundo nórdico, existia uma divisão 

tripartite do papel da mulher, de acordo com Jochens (1991, p. 306),  

 

Para esse propósito, é conveniente impor uma divisão tripartite aos atos 

sobrenaturais e mágicos, de acordo com o papel do praticante, cuja função 

variava desde previsões passivas até a intervenção ativa em eventos futuros 

específicos. Em uma extremidade do espectro estão as pessoas que previam o 

futuro com facilidade e espontaneidade, graças a habilidades inatas, sem 

recorrer à magia. Na outra extremidade estão os feiticeiros, que, por meio de 

magia instrumental, eram capazes de manipular o futuro conforme os próprios 

desejos ou os de seus consulentes. No meio, encontram-se os praticantes que, 

utilizando rituais mágicos, eram capazes de extrair informações sobre o futuro, 

mas não conseguiam alterar o curso dos acontecimentos. 

 

De acordo com a autora supracitada, nas tradições desses povos, as mulheres 

parecem ter dominado ou, até mesmo, monopolizado as atividades as atividades 

referentes ao primeiro grupo, o que se pode perceber em textos como a Edda Poética, em 

que mulheres mortais e figuras mitológicas preveem o futuro sem o uso da magia.  

A habilidade premonitória através do uso da magia era conhecida nas fontes 

nórdicas. Esta atividade era reservada às vǫlvas, que se utilizavam do seiðr. O pouco que 

sabemos sobre a performance sugere que originalmente ela havia sido uma função das 

deusas, voltada para a comunidade. Não exclusivamente feminina, mas normalmente 

associada a mulheres. Tornou-se, de fato, uma forma de poder estreitamente ligada ao 

feminino (Mitchell, 2011). 

No concernente à representação das mulheres feiticeiras, bem como a magia no 

mundo nórdico, estas diferem das outras fontes de uma maneira muito importante — é 

somente nelas que ocasionalmente se encontram representações positivas desses 

fenômenos, especialmente quando podem ser usados em benefício do herói (Mitchell, 

2011) Assim, por exemplo, na Bósa saga ok Herrauðs (1954) (Saga de Bósi e Herrauðr), 

é através da magia que a bruxa Busla consegue garantir a libertação da prisão de seu filho 

adotivo e herói da saga, Bósi. A atitude em relação à magia e à feitiçaria em Bósa saga 

ok Herrauðs, no entanto, está longe de ser uniforme: quando Busla entoa seu 

 
40 Jean Delumeau, em A História do Medo no Ocidente (2009, p. 490), diz: “Advertindo contra a “mulher 

dissoluta”, afirma que ela “arrasta atrás de si” toda espécie de infortúnios expressos pelas seis letras da 

palavra: “M: a mulher má é o mal dos males; “V”: a vaidade das vaidades; L: a luxúria das luxúrias; I: a ira 

das iras; E [alusão às Erínias]: a fúria das fúrias; R: a ruína dos reinos” 



153 

 

 

encantamento, o autor faz questão de deixar clara sua desaprovação. E em um momento 

anterior da saga, ele escreve:  

 

“Havia uma velha chamada Busla, que fora concubina de Thvari e criara seus 

filhos para ele. Busla era altamente habilidosa em magia. Ela achou Smid mais 

receptivo do que seus irmãos e lhe ensinou muito. Ela se ofereceu para instruir 

Bósi em magia também, mas ele disse que não queria que fosse escrito em 

sua saga que ele havia conseguido algo por artimanha em vez de confiar 

em sua própria virilidade.” (tradução e grifo da autora). 

 

Essa questão associada ao gênero pode ser visualizada em outros momentos da 

narrativa. O seiðr era visto como algo feminino demais para os homens – Bósi prefere 

confiar em sua karlmenska (‘masculinidade, valor’) em vez de usar magia (taufr, galdr) 

e artimanha (sleita)41. 

Em outras palavras, a bruxaria e a magia tinham muito a ver com como a 

“masculinidade” e a “feminilidade” eram construídas no pensamento nórdico da Baixa 

Idade Média. Essa visão nativa foi ainda reforçada ao longo do tempo pela feminização 

pan-europeia da bruxaria, a qual sustentava que apenas os fracos de mente e de fé seriam 

enganados pelo diabo — traços há muito associados, segundo a sociedade letrada, às 

mulheres. 

Na Escandinávia medieval, os crimes associados à bruxaria possuíam caráter de 

gênero: de um lado, as mulheres acusadas eram condenadas sob o viés da sexualidade, 

enquanto os homens eram tipicamente acusados de heresia ou crimes semelhantes, 

embora “em teoria, a bruxaria fosse algo praticado por homens e mulheres” (Mitchell, 

2011, p. 199-200). Esse olhar se faz necessário para uma compreensão mais aprofundada 

sobre como o sistema de crença nórdico era nesse período. 

Contudo, a complexidade entre gênero e bruxaria/feitiçaria nórdica na Baixa Idade 

Média vai muito além de uma regra simples, sendo algo extremamente complexo e 

apresentando uma infinitude de representações dessas personagens na literatura, na lei e 

nos documentos jurídicos. Sendo assim, indubitavelmente, essa relação vai muito além 

de uma simples questão de poder, de teologia e de atitudes e crenças do período pré-

cristão, embora todas essas façam parte dessa miríade. 

 

4.3 A construção do feminino mágico como alteridade e ameaça 

 

 
41 Cf. Mitchell (2011). 



154 

 

 

A figura feminina associada à magia é frequentemente vista como uma metáfora 

da alteridade e ameaça da supremacia masculina. Barbara Creed, na sua obra The 

Monstrous-Feminine42, analisa a figura da mulher-monstro, em uma representação do 

corpo feminino como algo abjeto e ameaçador, pois o monstruoso representa a fronteira 

entre o humano e o não-humano, sendo a fascinação e o medo masculinos 

incessantemente reconfigurados nas narrativas literárias. 

Julia Kristeva, em seu livro Powers of Horror: An Essay on Abjection, discute a 

questão do corpo abjeto, o que se pode transferir ao corpo e existência do feminino 

mágico – feiticeiras, bruxas e profetisas – de modo a representar este corpo feminino 

como algo impuro, liminar e altamente perigoso, pois este se funda naquilo que perturba 

a ordem e ameaça as fronteiras do eu e da cultura, o que é corroborado por Jean Delumeau 

em A História do Medo no Ocidente, quando o autor nos remete ao fascínio e, ao mesmo 

tempo, repulsa existente pela figura feminina e seus elementos biológicos: sangue, leite 

materno e fluidos corporais. 

 

A mulher permanece para o homem um constante enigma: ele não sabe o 

que ela quer – constatação feita especialmente por Freud. [...] 

Mistério da maternidade, porém mais amplamente ainda mistério da fisiologia 

feminina ligada às lunações. Atraído pela mulher, o outro sexo é do mesmo 

modo repelido pelo fluxo menstrual, pelos odores, pelas secreções de sua 

parceira, pelo líquido amniótico, pelas expulsões do parto. [...] A mulher 

que tinha suas regras era tida como perigosa e impura. Corria o risco de 

ser portadora de toda a espécie de males. Então, era preciso afastá-la. Essa 

impureza nociva era estendida à própria parturiente, de modo que ela precisava 

ser, após o nascimento, reconciliada com a sociedade por meio de um rito 

purificador. (Delumeau, 2021, p. 464, grifo da autora) 

 

Sob o olhar do mundo nórdico, faz-se interessante examinar a presença de figuras 

femininas míticas que extrapolam a estrutura hierárquica masculina. John Lindow, em 

sua obra intitulada Norse Mythology: A Guide to the Gods, Heroes, Rituals, and Beliefs 

 
42 Ver CREED, Barbara. The Monstrous-Feminine: Feminism, Film, Psychoanalysis. 2. ed. London; 

New York: Routledge, 2022. 



155 

 

 

apresenta uma série de deidades do panteão nórdico, tais como nornas43, jotnaras44, 

deusas, valquírias45 e vǫlvas, as quais são ambíguas: ora divinas, ora destrutivas. Por 

exemplo, na Grottasöng – texto presente na Edda de Snorri Sturluson, no Skáldskaparmál 

– quando as escravas compradas por Fródi para moer ouro no moinho mágico da 

Dinamarca, as duas gigantas Fenja e Menja, decidem, além de fazer o que lhes foi 

ordenado, burilar também um exército contra o próprio Fródi, liderado por Mýsingr, que 

o mata, levando as escravas consigo e sem também lhes dar descanso – motivo pelo qual 

elas se revoltaram contra Fródi, após um período inicial de paz e prosperidade tecido por 

elas mesmas. 

 

43 Divindades femininas que presidem ao destino (Régis Boyer); espíritos femininos coletivos (John 

Lindow); mulheres do destino na mitologia escandinava (Rudolf Simek). A poesia éddica relaciona as 

nornas com uma ideia de julgamento (dómr) ou veredito (kviðr), em situações de nascimento ou morte, 

conectadas ao verbo SKÖP (destino). As nornas são citadas e descritas em numerosas fontes literárias 

medievais: Fáfnismál 11–13, 44; Reginsmál 2; Gylfaginning 14–15; Völuspá 20; Sigrdrífumál 17; 

Hamdismál 29–30; Hlöðskviða 34; Helgakviða Hundingsbana In Fyrri 2–3; Helgakviða Hundingsbana 

Önnor 26; Ynglingatal 24; Vafþrúðnismál 49; Sigurðarkvida In Skamma 7; Guðrúnarkvida Önnor 39; 

Guðrúnarhvöt 13; Hervarar Saga 32; Hávamál 111; Grógaldr 7; Sigurdarsdrápa 4; Buslubæn 8; Norna-

Gests Þáttr 10. Snorri descreveu objetivamente as atividades das nornas: elas teriam vindo de Jotunheim, 

encerrando a idade de ouro dos deuses. Elas possuíam um salão na base da árvore Yggdrasill e comandavam 

a vida dos homens – Urd, Verdandi e Skuld; mas também existiriam as nornas más para cada criança que 

nasce. Algumas seriam da família dos deuses, outras dos elfos e dos anões. O destino promissor ou fatalista, 

a fama ou a pobreza, tudo seria definido pelas nornas boas ou más (Gylfaginning 15). Urd e Verdandi são 

duas formas do verbo VERDA (devir), com o sentido de passado e presente. A norna Urd é associada, 

praticamente em todas as fontes, com o conceito de Urðar Brunnr, o poço de Urd. (Fonte: LANGER, Johnni. 

Nornas. In LANGER, Johnni. Dicionário de mitologia nórdica: símbolos, mitos e ritos. Hedra, 2015, p. 

331-332). 
44 Os gigantes possuem um importante papel na mitologia nórdica, especialmente relacionados à criação e 

presentes em grande parte das narrativas míticas. De modo geral, as fontes literárias e mitológicas 

representam os gigantes como criaturas sobrenaturais conectadas à natureza e ao universo. Seja como 

expressão da origem cósmica ou das manifestações naturais ou interferindo na genealogia de várias 

divindades, os gigantes podem encarnar valores positivos ou caóticos tanto para os homens quanto aos 

deuses. Com a crescente influência cristã na conservação das fontes literárias, os gigantes passaram a ter 

no imaginário, de uma inicial sabedoria e temeridade, para uma transformação em seres grotescos e 

perigosos do folclore. Neste sentido, também concorda o mitólogo alemão Rudolf Simek, que percebe no 

termo Jötunn a palavra original para gigantes, mas sem conotações especiais (como EOTEN, no anglo 

saxão). Na transição do paganismo para o cristianismo, o termo ÞURS ganha relevância, especialmente 

conectado à runa de mesmo nome, aplicada à magia negativa (SKÍRNISMÁL 36). Na Idade Média central, 

o termo Tröll passa a designar um tipo de mal, de gigante monstruoso, sendo a forma etimológica 

normalmente adotada pelo folclore. Mas nem sempre os gigantes e gigantas possuem tamanho superior ao 

humano nas fontes, porém algumas vezes isso é explícito, como o imenso Skrýmir descrito em Gylfaginning 

44. Para alguns acadêmicos, no entanto, o gigantismo nórdico surgiu tardiamente, a partir do século XIV, 

o que para nós é um grande exagero. De forma genérica, a literatura entre os séculos X e XIII descreve 

esses seres como sujos, cabeludos, feios e estúpidos. (Fonte: LANGER, Johnni. Gigantes. In LANGER, 

Johnni. Dicionário de mitologia nórdica: símbolos, mitos e ritos. Hedra, 2015, p. 204). 
45 O termo deriva-se do original nórdico Valkyrja (pl. Valkyrjar), que significa “Aquela que escolhe os 

mortos”. Entre suas diversas atribuições, essas guerreiras iam ao encontro dos combatentes que pereceram 

no campo de batalha para levá-los ao Valhalla e assim esperar pelo Ragnarök, o fim do mundo. Mas as 

valquírias também eram as mulheres que serviam estes mesmos homens, retratando uma subserviência de 

certo modo incoerente com seu status. (Fonte: LANGER, Johnni. Valquírias. In LANGER, 

Johnni. Dicionário de mitologia nórdica: símbolos, mitos e ritos. Hedra, 2015, p. 534). 

 



156 

 

 

 

Estrofe 8. 

Tu não cuidaste bem dos teus interesses, Fródi, 

Amigo eloquente dos homens, quando compraste escravas; 

Escolheste com base em força e aparência, 

Mas sobre a linhagem, nada perguntaste. 

 

Estrofe 9. 

Hrungnir era duro, e seu pai também, 

Mas Thjazi era mais poderoso que ambos; 

Idi e Aurnir, nossos parentes, 

Irmãos dos gigantes das montanhas — deles viemos ao mundo. 

(Sturluson, 1995, p. 108, grifo da autora) 

 

O poema nos dá a sensação de que os gigantes ameaçam tanto os humanos quanto 

os deuses, mas que enquanto os deuses geralmente conseguem manter os gigantes sob 

controle, os humanos não conseguem. Os gigantes possuem grandes poderes, mas tentar 

controlá-los pode ser perigoso e destrutivo. Óðinn e os deuses podem conseguir objetos 

preciosos dos gigantes, mas os humanos devem ter muito cuidado com isso. (Lindow, 

2002).  

Paralelamente à obra de Martin, as feiticeiras e personagens mágicas da obra 

também se apresentam como ambíguas em suas realidades: ora sendo mulheres com 

poderes divinos e sobrenaturais, ora como sendo perigosas e destrutivas, o que causa 

fascínio e repulsa, como, por exemplo, em Davos Seaworth, o qual se sente atraído e 

repelido por Melisandre.  

 

Os deuses nunca tinham significado muito para Davos, o contrabandista, 

embora, tal como a maioria dos homens, fizesse oferendas ao Guerreiro, antes 

da batalha, ao Ferreiro, quando lançava um navio ao mar, e à Mãe, sempre que 

sua mulher engravidava. Sentiu-se mal enquanto os via arder, e não apenas por 

causa da fumaça. 

Meistre Cressen teria impedido isso. O que as fofocas diziam era que o velho 

desafiara o Senhor da Luz e tinha sido abatido pela sua falta de fé. Davos 

conhecia a verdade. Tinha visto o meistre derramar alguma coisa na taça 

de vinho. Veneno. O que mais poderia ser? Bebeu uma taça de morte para 

libertar Stannis de Melisandre, mas de alguma forma o deus dela a protegeu. 

Teria matado com prazer a mulher vermelha por aquilo, mas que chance 

teria onde um meistre da Cidadela falhara? Era apenas um 

contrabandista que tinha subido na vida, Davos da Baixada das Pulgas, o 

Cavaleiro das Cebolas. (Martin, 2011b, p. 100, grifo da autora). 

  

 Karen Bek-Pedersen (2011) faz uma análise acerca das nornas como entidades 

femininas que regulam o destino de todos os seres, operando fora do controle masculino. 

Isso as coloca em uma posição de alteridade e poder, tornando-as reverenciadas e temidas. 



157 

 

 

Além disso, compara-as com as vǫlur, cuja acessibilidade é maior, diferentemente das 

nornas, que não são.  

 Segundo Bek-Pedersen (2011, p. 61) 

 

O termo nornir aparece principalmente na poesia de batalha, nas lendas 

heroicas e em contextos mitológicos, enquanto o termo vǫlur ocorre 

predominantemente em fornaldarsögur, Íslendingasögur e poemas 

mitológicos. Além disso, parece que as vǫlur são concebidas principalmente 

como mulheres humanas realizando certos rituais; nornir nunca são humanas 

(isso só ocorre em fontes com terminologia claramente confusa). Nornir 

raramente aparecem em pessoa, mas é comum que vǫlur o façam, e parece 

justo dizer que as nornir são geralmente concebidas como seres distantes e 

intangíveis, que realizam suas tarefas além do alcance humano, enquanto as 

vǫlur, quando descritas como presentes fisicamente na sociedade humana, 

representam uma versão mais compreensível de um conhecimento igualmente 

sobrenatural. Ainda assim, vǫlur sempre mantêm alguma qualidade outra. 

Dessa forma, vǫlur e nornir podem, de fato, representar noções bastante 

semelhantes — talvez até a mesma noção — apenas em formatos diferentes ou 

em níveis diferentes. 

  

 As vǫlur cumprem papéis semelhantes nos níveis divino e humano de percepção 

(Steinsland, 2005, p. 285); elas são consultadas por humanos nas sagas e também pelos 

deuses — ou pelo menos por Óðinn — em alguns poemas mitológicos, notadamente 

Baldrs draumar e Vǫluspá. Nas Íslendingasögur, elas são normalmente retratadas como 

mulheres humanas com habilidades especiais, de modo que não constituem uma categoria 

totalmente sobrenatural; a vǫlva, no entanto, é sempre uma forasteira, não pertencendo ao 

grupo para o qual profetiza, o que lhe confere fortes conotações de alteridade (McKinnell, 

2005, pp. 95–100). 

 Partindo disso, ao se analisar o papel da magia tanto nas sagas como nos textos 

contemporâneos, pode-se observar que a feiticeira ou a mulher mágica compartilha um 

lugar simbólico de ameaça, situando entre os limites do aceitável: entre a morte e a vida, 

entre o humano e o divino, entre o corpo e a palavra. Um bom exemplo disso na obra de 

Martin, para além das feiticeiras – cuja parte nesse capítulo será dedicada exclusivamente 

a elas – é a personagem de Catelyn Stark, que é morta durante o Casamento Vermelho, 

juntamente com Robb Stark, seu filho, e a esposa dele, Talisa, bem como outros diversos 

membros aliados aos nortenhos. 

 Morta há dias quando seu corpo é encontrado, é ressuscitada por Beric 

Dondarrion, o qual entrega sua própria vida através dos poderes do deus R’hllor, 

retornando uma figura fria, vingativa e muda, marcada pela decomposição corporal e pela 

morte prolongada e exposição à água, representando uma forma de justiça brutal contra 



158 

 

 

todos aqueles que traíram os Stark – especialmente os Frey e os Lannister. Sua aparição 

ocorre no epílogo do terceiro livro A Tormenta das Espadas, em que Merrett Frey a 

encontra. 

 

— E por isso costurou a cabeça dele ao pescoço de Robb Stark depois que os 

dois estavam 

mortos - disse o do manto amarelo. 

— Foi o meu pai que fez isso. Tudo o que eu fiz foi beber. Não mataria um 

homem por beber. - Merrett lembrou-se então de uma coisa, uma coisa que 

podia ser a sua salvação. - Dizem que Lorde Beric sempre concede um 

julgamento, que não mata nenhum homem a menos que algo seja provado 

contra ele. O Casamento Vermelho foi obra de meu pai, e de Ryman e de 

Lorde Bolton. Lothar armou as tendas de maneira a caírem e pôs os besteiros 

na galeria com os músicos, Walder Bastardo liderou o ataque aos 

acampamentos... são eles que querem, não eu, eu só bebi um pouco de vinho... 

vocês não têm testemunhas. 

— Pois acontece que aí se engana. - O cantor virou-se para a mulher 

encapuzada. - Senhora? 

Os fora da lei afastaram-se quando ela avançou, sem dizer palavra. Quando 

abaixou o capuz, algo se apertou no peito de Merrett, e por um momento não 

conseguiu respirar. Não. Não, eu a vi morrer. Ela esteve morta durante um 

dia e uma noite antes de despirem-na e atirarem seu corpo no rio. Raymund 

abriu a garganta dela de orelha a orelha. Ela estava morta. 

O manto e o colarinho escondiam o golpe que a lâmina do irmão tinha feito, 

mas seu rosto estava em estado pior ainda do que ele se lembrava. A carne 

tornara-se esponjosa na água e tomara a cor do leite coalhado. Metade dos 

cabelos tinha desaparecido, e o resto ficou tão branco e quebradiço como 

o de uma velha. Sob o couro cabeludo destroçado, o rosto era feito de pele 

rasgada e sangue negro, nos locais em que a cortara com as próprias 

unhas. Mas os olhos eram aquilo que tinha de mais terrível. Os olhos viam-

no, e o odiavam. 

— Ela não fala - disse o homem grande do manto amarelo. - Vocês, malditos 

bastardos, cortaram a garganta dela fundo demais para isso. Mas ela lembra-

se. - Virou-se para a morta e disse: - O que diz, senhora? Ele participou? 

Os olhos da Senhora Catelyn não o deixaram por um instante. Assentiu com a 

cabeça. 

Merrett Frey abriu a boca para suplicar, mas o nó corredio afogou suas 

palavras. Seus pés deixaram o chão, enquanto a corda cortava profundamente 

a carne mole por baixo de seu queixo. Subiu, esperneando e torcendo-se, subiu, 

subiu, e subiu. (Martin, 2012a, p. 955-956, grifo da autora) 

 

 Nesse momento, tem-se lugar ao corpo abjeto, descrito como algo pior do que se 

lembrara. Barbara Creed (2022) diz que é relevante considerar as várias maneiras pelas 

quais teóricos e críticos abordaram a questão da mulher como monstro, adotando uma das 

seguintes abordagens: simplesmente discutiram a monstruosidade feminina como parte 

da monstruosidade masculina, quando afastada dessa realidade masculina. Nesse caso, 

Catelyn Stark é exatamente esse contraponto monstruoso e vingativo deslocado desse 

masculino, a qual lidera a Irmandade Sem Bandeiras.46  

 
46 A Irmandade Sem Bandeiras, também conhecida como Cavaleiros do Monte Oco e Companhia 

Esquecida, é um grupo criminoso que inicialmente lutava pelos Lannister em nome do Rei Robert. 

https://wiki.geloefogo.com/index.php/Casa_Lannister
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Robert_Baratheon


159 

 

 

 Nesse novo corpo – morto-vivo – Catelyn Stark é a imagem da mulher abjeta e 

fruto da magia, que, nesse caso, representa o horror, o caos e a dissolução a partir da busca 

por vingança, enfatizando a forma reverenciada e temida da personagem que se levanta 

dos mortos.   

 No concernente à alteridade dessas personagens, nos textos do mundo nórdico, 

essas profetisas eram comumente estrangeiras e relacionadas a povos tidos por muito 

habilidosos e versados em magia, e essa característica pode ser encontrada nas fontes 

éddicas, como os poemas Baldrs draummar 4 e Grógaldr 1, que reforçam o caráter de 

outsider dessas mulheres, cujos túmulos, que se encontram próximos, porém fora dos 

limites de uma das terras dos mortos, Niflhel, dando a elas esse aspecto do estrangeiro 

(Alves, 2025). Partindo disso e analisando a morte e ressureição da Catelyn Stark 

anteriormente descrita – mesmo considerando que a personagem não era uma profetisa, 

mas, sim, alguém que se beneficiou de uma magia realizada por Thoros de Myr e Beric 

Dondarrion, os quais eram estrangeiros naquele território – Lady Stark não teve o seu 

funeral realizado seguindo as tradições de sua casa47, o qual era realizado colocando-se o 

corpo dentro de um barco em um rio e o patriarca da casa atira flechas para incendiá-lo. 

Nesse contraponto, tem-se uma personagem mulher, cujo funeral não seguiu as tradições 

 
Antigamente liderados pelo Senhor Relâmpago, Beric Dondarrion, e atualmente liderado pela Senhora 

Coração de Pedra, o grupo está localizado nas Terras Fluviais, e é formado pela maior parte por soldados e 

nobres que foram enviados pela antiga Mão do Rei, Eddard Stark, para matar levar Gregor Clegane à 

justiça. Depois que eles são emboscados e quase derrotados, o grupo continua a luta como um grupo de 

guerrilha. O seu número aumenta à medida que eles acolhem soldados derrotados de outras batalhas e 

refugiados da  Guerra dos Cinco Reis. (Fonte: 

https://wiki.geloefogo.com/index.php/Irmandade_Sem_Bandeiras) 
47 Lady Catelyn Stark – originalmente, Catelyn Tully – era a filha mais velha da Senhora Minisa Whent 

com o Lorde Hoster Tully, Senhor Suserano das Terras Fluviais. Ela tinha dois irmãos mais velhos: Edmure 

e Lysa. Passou sua infância em Correrrio, onde desenvolveu uma profunda amizade com o protegido de 

seu pai, Petyr Baelish (conhecido na obra como “Mindinho”). Embora o amigo tenha se apaixonado por ela 

e pedido sua mão em casamento, Catelyn nunca correspondeu seus sentimentos, vendo-o apenas como um 

irmão mais jovem e nada mais. Quando ela tinha doze anos, foi anunciado que estava prometida a Brandon 

Stark, herdeiro de Winterfell, uma união que firmaria laços entre as duas grandes casas. Quando Brandon 

foi a Correrrio para se encontrar com Catelyn, o jovem Petyr o desafiou a um duelo pela mão dela. Brandon 

ganhou com facilidade, mas poupou a vida de Baelish atendendo a pedidos de Catelyn; Petyr foi banido de 

Correrrio e enviado para sua casa quando se recuperou o suficiente para viajar. Após a morte de Brandon, 

ele enviou uma carta a Catelyn, mas ela a queimou sem lê-la. O compromisso de Catelyn com Brandon foi 

interrompido abruptamente quando ele e seu pai foram mortos pelo Rei Louco, iniciando a Rebelião de 

Robert, liderada pelo irmão mais jovem de Brandon, Eddard Stark, e por Robert Baratheon. Durante a 

rebelião, a aliança entre os Stark e os Tully foi confirmada quando Eddard ocupou o lugar do irmão mais 

velho e se casou com Catelyn. Após a noite de núpcias, Eddard partiu para a guerra e Catelyn, grávida, 

esperou seu retorno, recebendo-o com seu herdeiro, Robb, quando ele voltou. Os dois partiram para criar o 

menino em Winterfell e, com o tempo, os dois criaram fortes vínculos de amor duradouro. Com o tempo, 

os dois tiveram mais filhos: Sansa, Arya, Bran e Rickon, mantendo-se como uma família unida e feliz. O 

único ponto de discórdia era Jon Snow, o filho bastardo de Eddard. Eddard insistia em criá-lo em Winterfell 

junto com os filhos legítimos, para o total desagrado de Catelyn. 

https://wiki.geloefogo.com/index.php/Beric_Dondarrion
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Senhora_Cora%C3%A7%C3%A3o_de_Pedra
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Senhora_Cora%C3%A7%C3%A3o_de_Pedra
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Terras_Fluviais
https://wiki.geloefogo.com/index.php/M%C3%A3o_do_Rei
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Eddard_Stark
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Gregor_Clegane
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Guerra_dos_Cinco_Reis


160 

 

 

de sua casa (seu corpo foi jogado no rio para apodrecer), em uma terra estrangeira, tal 

qual as narrativas nórdicas.  

 Ainda considerando o texto de Alves (2025), uma outra alteridade atribuída às 

vǫlur diz respeito à sua natureza de acordo com a mitologia e a cosmologia nórdicas. As 

sagas de cunho lendário tendem a atribuir origens não humanas a elas, embora de modo 

por vezes implícito. Em diversos momentos da obra de George Martin, são atribuídas à 

Melisandre de Asshai características que extrapolam o não-humano. Em sua primeira 

aparição na obra, no segundo livro, ela bebe veneno colocado em sua taça e não morre. 

 

[...] A taça de Sor Davos estava na sua frente, ainda com tinto amargo pela 

metade. Encontrou uma dura lasca de cristal na manga, apertou-a bem entre o 

indicador e o polegar enquanto estendia a mão para a taça. Movimentos suaves, 

hábeis, agora não posso me atrapalhar, rezou, e os deuses mostraram-se 

bondosos. Num piscar de olhos, os dedos ficaram vazios. Havia anos que suas 

mãos não tinham estado tão firmes, nem com metade daquela leveza. Davos 

viu, mas mais ninguém, tinha certeza. De taça na mão, levantou-se. 

- Talvez tenha sido um tolo. Senhora Melisandre, quer partilhar comigo uma 

taça de vinho? Uma taça em honra do seu deus, do seu Senhor da Luz? Uma 

taça para brindar ao poder dele? 

A mulher vermelha o estudou. 

- Se quiser... 

[...] 

Encontraram-se sob a mesa elevada, com os olhos de todos os homens sobre 

eles. Mas Cressen só via a mulher. Seda vermelha, olhos vermelhos, o rubi 

vermelho no pescoço, lábios vermelhos encurvados num tênue sorriso 

quando colocou a mão sobre a dele, em torno da taça. A pele dela pareceu-

lhe quente, febril. 

- Não é tarde demais para jogar o vinho fora, meistre. 

- Não - murmurou roucamente. - Não. 

- Como quiser. 

Melisandre de Asshai tirou a taça de suas mãos e bebeu, longa e 

profundamente. Quando a devolveu, restava apenas meio gole de vinho no 

fundo. 

- E agora você. 

As mãos de Cressen tremiam, mas obrigou-se a ser forte. Um meistre da 

Cidadela não devia ter medo. Sentiu o vinho amargo na língua. Deixou a 

taça vazia cair dos seus dedos e se estilhaçar no chão. 

- Ele tem poder aqui, senhor - disse a mulher. - E o fogo purifica - na sua 

garganta, o rubi cintilava, vermelho. 

Cressen tentou responder, mas as palavras ficaram presas na garganta. 

Sua tosse transformou-se num terrível assobio agudo quando tentou 

inspirar. Dedos de ferro apertaram-se em torno do seu pescoço. Quando 

caiu de joelhos, ainda balançava a cabeça, negando-a, negando seu poder, 

sua magia, negando o seu deus. E os guizos tiniam nos chifres, cantando tolo, 

tolo, tolo, enquanto a mulher vermelha o olhava com piedade, e as chamas das 

velas dançavam nos seus olhos tão... tão vermelhos. (Martin, 2011b, p. 23-24, 

grifo da autora). 

 

 Em um outro momento, ela parece completamente imune ao frio que faz na 

Muralha. 

 



161 

 

 

- O vento está aumentando, senhora - o sargento avisou Melisandre enquanto 

devolvia as armas de Jon. - Deveria colocar uma capa mais quente. 

- Tenho minha fé para me aquecer. — A mulher vermelha desceu a escada 

ao lado de Jon. - Sua Graça está gostando cada vez mais de você. (Martin, 

2012c, p. 83, grifo da autora) 
 

 

 Considerando-se essas informações, tem-se um arcabouço analítico interessante 

para se entender a relação da magia em As Crônicas do Gelo e Fogo com as vǫlur. Dentre 

outras coisas, essas diferentes cargas de significativa alteridade atreladas as vǫlur talvez 

fossem um meio de explicar o inexplicável: a fonte de seu poder, sendo elas “altamente 

versadas nas artes mágicas, inclusive mais do que a grande maioria dos deuses” (Alves, 

2025, p. 12).  

 

4.4 A magia como forma de agência e resistência 

 

A magia, especialmente quando ligada ao sexo feminino, não se reduz apenas à 

vilania e a marginalidade: ela pode representar formas alternativas de poder frente à 

dominação política, religiosa e epistemológica. 

Em As Crônicas do Gelo e Fogo, a presença de personagens femininas ligadas 

diretamente à magia, como Melisandre de Asshai e Mirri Maz Duur, ou que a mobilizam 

em determinados contextos, como a Senhora Coração de Pedra (Catelyn Stark 

ressuscitada) e Daenerys Targaryen, mostram o uso desse artifício em momentos de 

exclusão e opressão. Desta maneira, pode-se interpretar o elemento mágico e sobrenatural 

como uma forma de resistência simbólica.  

Em The Death of Nature, Carolyn Merchant discute acerca dos saberes 

tradicionais femininos e como estes foram destruídos com o avanço da ciência e de um 

mundo pautado em um conhecimento a partir do masculino. A autora parte do princípio 

de que “mulheres e natureza têm uma afiliação ancestral que persistiu ao longo da cultura, 

da linguagem e da história” (Merchant, 1993, p. xix) e que, durante um determinado 

período histórico, mais precisamente no início da idade moderna, essa imagem do 

elemento natural era a de um reino desordenado e caótico, que precisava ser subjugado e 

controlado, e essa representação de uma natureza incontrolável e caótica estava associada 

à figura feminina. 

Antropólogos apontaram que a natureza e as mulheres são ambas percebidas como 

estando em um nível inferior ao da cultura, que tem sido associada simbólica e 

historicamente aos homens. Como as funções fisiológicas das mulheres — reprodução, 



162 

 

 

cuidado e criação de filhos — são vistas como mais próximas da natureza, seu papel social 

ocupa uma posição mais baixa na escala cultural do que o dos homens. As mulheres são 

desvalorizadas por suas tarefas e papéis, por sua exclusão das funções comunitárias das 

quais o poder é derivado, e por meio do simbolismo (Merchant, 1993, p. 44). 

A magia, por um outro ponto de vista, representava também um lugar de 

resistência na vida dessas mulheres. Em The Land of the Green Man, a inglesa Carolyne 

Larrington analisa contos e mitos que se valem do artifício mágico para proteger, vingar 

ou se libertar das estruturas dominadas pelos homens no período. Ao explorar os 

elementos mitológicos das narrativas, reforça o que já fora outrora apresentado por 

Merchant (1993), em que a mulher mágica surge como aquela que impõe equilíbrio, pune 

transgressores e protege os limites do mundo natural e que a figura masculina só é capaz 

de prosperar nesse meio se respeitar a autonomia dessa mulher, bem como seus códigos 

de conduta.  

Considerando-se o fato de que a mulher e a natureza possuem uma ligação 

ancestral, inclusive apresentada em narrativas mitológicas – celtas, saxãs, nórdicas, etc -

, pode-se entender que magia também era utilizada como arma estratégica diante do 

masculino. Em um dos momentos do seu texto, Larrington (2015, p. 172-173) nos 

apresenta uma narrativa que conta a história de uma sereia resgatada por um homem 

chamado Lutey, concedendo-lhe três desejos, mas quase o afogando. Ao ser salva, ela diz 

que voltaria para buscá-lo após nove anos. 

 

[...] A sereia promete atender a esses desejos enquanto ele a leva nos 

braços em direção ao mar. Ela envolve os braços ao redor de seu pescoço 

enquanto ele caminha pelas águas rasas, convidando-o em tons sedutores 

a visitar seu mundo sob as ondas. Lutey quase se deixa enfeitiçar e já está 

com a água na cintura quando seu cachorro, deixado na margem, começa a 

latir. Ele olha para trás e percebe que não pode abandonar tudo o que lhe é 

precioso em terra firme, mas a sereia aperta ainda mais o abraço em seu 

pescoço e já não sussurra sedutoramente — ela parece determinada a arrastá-

lo para o fundo. Lutey tem a presença de espírito de puxar sua faca do cinto e 

ameaçá-la; ao ver o aço frio, a sereia afrouxa o aperto. Ao nadar para longe, 

ela grita que voltará para buscá-lo em nove anos. 

Mesmo assim, a sereia cumpriu sua promessa, e Lutey se tornou um 

curandeiro e feiticeiro branco muito conhecido, cujos poderes lhe 

trouxeram prosperidade e fama. Mas exatamente nove anos após o encontro 

com a sereia, ele estava no mar em uma noite calma e iluminada pela lua, 

pescando com um companheiro, quando a sereia surgiu ao lado do barco 

com seus cabelos dourados flutuando sobre a água e chamou seu nome. 

‘Minha hora chegou!’, disse Lutey, e imediatamente pulou no mar, sendo 

nunca mais visto.” (grifo da autora). 

 



163 

 

 

Entretanto, o mar, elemento da natureza, que é associado ao universo feminino, 

na obra As Crônicas do Gelo e Fogo tem a sua representação masculina, na representação 

religiosa do Deus Afogado. Aqui, cabe ressaltar um aspecto contraditório: a sereia 

representa o feminino sedutor, mas também monstruoso, que exige a vida de quem cai 

sob seus encantos; o Deus Afogado é uma representação masculina punitiva: ela exige o 

sacrifício e a obediência, de modo a conceder a força desejada. 

Em ambos os casos, existe uma lógica de troca – seja o poder mágico desejado ou 

a benção religiosa – através do contato com o sagrado, mas ambos com o risco de 

destruição. Contudo, a mulher representa a sedução e a magia, enquanto o masculino 

exige a submissão e o renascimento a partir da morte ritual. Em ambos os casos, o mar 

atua como um juiz e senhor do destino humano, o qual, de maneira personificada, reclama 

tudo aquilo que lhe pertence.  

Com o passar do tempo e os avanços da ciência moderna, a visão renascentista da 

natureza e da sociedade passou a se basear na analogia orgânica entre o corpo humano, 

ou microcosmo, e o mundo maior, ou macrocosmo. Dentro desse quadro mais amplo, no 

entanto, várias variações sobre o tema orgânico eram possíveis. A visão predominante da 

natureza era a ideia de que existia uma ordem hierárquica planejada no cosmo e na 

sociedade, correspondente à integração orgânica das partes do corpo — uma projeção do 

ser humano sobre o cosmos. Com isso, o corpo da mulher passou a ser uma parte desse 

microcosmos – em termos mecânicos, fragmentados e manipuláveis – abrindo espaço 

para a dominação masculina através da ciência (Merchant, 1993). Desta maneira, tudo o 

que não era visto como científico era tratado como superstição e magia, muito não só por 

uma questão religiosa, mas pela forma como isso representava um conhecimento 

alternativo à ciência da época. Então, a caça às bruxas funcionou como uma ruptura 

epistêmica, porque, eliminando-se a mulher detentora desse conhecimento não-científico, 

eliminava-se tudo aquilo que não representava o racional e controlado. 

Pode-se interpretar esse contexto em analogia à obra de Martin sob a óptica das 

personagens feiticeiras Mirri Maz Duur e Melisandre, ambas representando esse contexto 

mágico associado ao feminino, que representa o caos e a desordem, necessitando de 

contenção e controle. Ambas, representam essa mediação entre o natural e o sagrado em 

um mundo em que esses saberes representam ameaça. Desta forma, ambas reencenam o 

conflito existente entre as formas de saber mágico e sobrenatural e o poder que resiste à 

racionalidade dominante. 

 



164 

 

 

4.5 A feiticeiras em As Crônicas do Gelo e Fogo 

 

As feiticeiras em As Crônicas do Gelo e Fogo ocupam um papel narrativo 

interessante e de destaque na obra. Nesse tópico, ter-se-á uma apresentação sobre o papel 

das feiticeiras na obra de George R. R. Martin, em comparação com os textos das sagas 

islandesas, com o intuito de buscar influências dessas obras na representação literária 

dessas personagens. 

Embora a obra apresente um número considerável de mulheres mágicas: Quaithe 

de Asshai, Mirri Maz Duur, Daenerys Targaryen, entre outras, o foco desse estudo se dará 

sobre a personagem Melisandre de Asshai, cujo papel de destaque diante das outras 

representantes se dá pela sua manipulação de poder e controle a partir do elemento mágico 

na narrativa martiniana. 

Em um primeiro momento, a personagem será apresentada, bem como sua origem, 

elementos mágicos e influência na narrativa para, em um segundo momento, analisarem-

se as características existentes em sua construção e atuação comparada às sagas. 

 

4.5.1 Melisandre de Asshai: a feiticeira vermelha de R’hllor 

 

A personagem Melisandre de Asshai, também conhecida na obra como 

Sacerdotisa Vermelha ou Mulher Vermelha, é uma sacerdotisa do Senhor da Luz, R’hllor 

a serviço do rei Stannis Baratheon, ao qual ela acredita piamente ser a reencarnação de 

Azor Ahai48. 

 
48 Azor Ahai foi um herói lendário que viveu cerca de oito mil anos antes do Desembarque de Aegon. Diz-

se que durante a Longa Noite, Azor Ahai surgiu para derrotar os Outros empunhando uma espada de fogo, 

a Luminífera. Segundo lendas do Extremo Oriente, a Traição Sangrenta do Imperador da Pedra de 

Sangue deu início a uma era de escuridão — o que os Westerosis chamam de "a Longa Noite" — nos 

tempos antigos, quando o Antigo Império de Ghis ainda estava se formando. Um grande guerreiro surgiu 

para combater essa escuridão, de acordo com uma lenda originada de Asshai. Seguidores de R'hllor dizem 

que o nome do herói era Azor Ahai, enquanto outras culturas o chamam de Hyrkoon o Herói, Yin Tar, 

Neferion, e Eldric Caçador de Sombras. Azor Ahai precisava forjar uma espada heroica, então trabalhou 

por trinta dias e noites nas fogueiras sagradas de um templo até completá-la. No entanto, ao tentar temperá-

la na água, a espada quebrou. Ele não desistiu e recomeçou; desta vez, trabalhou por cinquenta dias e noites 

e tentou temperar a espada cravando-a no coração de um leão, mas o aço novamente se partiu. Na terceira 

tentativa, sabendo o que precisaria fazer, Azor Ahai trabalhou cem dias e noites até a espada estar pronta. 

Desta vez, ele chamou sua esposa, Nissa Nissa, e pediu que ela expusesse o peito. Ao cravar a espada em 

seu coração, a alma dela fundiu-se com o aço, criando a Luminífera, a "Espada Vermelha dos Heróis". Daí 

em diante, a espada estava sempre quente ao toque.  Mesmo com a Luminífera, Azor Ahai não lutou 

sozinho; liderou homens virtuosos em batalha para que a escuridão fosse derrotada. Segundo a profecia em 

antigos livros de Asshai, com mais de cinco mil anos, Azor Ahai renascerá como um campeão enviado por 

R'hllor. Isso ocorrerá após um longo verão, quando uma maligna escuridão fria descer sobre o mundo. Diz-

se que, empunhando novamente a Luminífera, Azor Ahai se erguerá contra essa escuridão e, se falhar, o 

mundo falhará com ele.  

https://wiki.geloefogo.com/index.php/Guerra_da_Conquista
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Longa_Noite
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Outros
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Lumin%C3%ADfera
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Mais_a_Leste
https://wiki.geloefogo.com/index.php?title=Trai%C3%A7%C3%A3o_Sangrenta&action=edit&redlink=1
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Imperador_da_Pedra_de_Sangue
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Imperador_da_Pedra_de_Sangue
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Westeros
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Longa_Noite
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Antigo_Imp%C3%A9rio_de_Ghis
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Asshai
https://wiki.geloefogo.com/index.php/R%27hllor
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Nissa_Nissa
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Lumin%C3%ADfera


165 

 

 

Ela é descrita como uma mulher muito bela e atraente, mas com um ar 

estranhamente sobrenatural, de modo que intimida e assusta os homens ao seu redor. 

 

Como sempre, trajava vermelho dos pés à cabeça, com um longo vestido solto 

de seda esvoaçante, brilhante como fogo, com longas mangas pendentes e 

profundos cortes no corpete, pelos quais se entrevia um tecido mais escuro, 

vermelho-sangue, que usava por baixo. Tinha em torno da garganta uma 

gargantilha de ouro vermelho, mais apertada do que qualquer corrente de 

meistre, ornamentada com um único grande rubi. O cabelo não era de tom 

alaranjado ou cor de morango dos ruivos comuns, mas de um profundo 

acobreado lustroso que brilhava à luz das tochas. Até seus olhos eram 

vermelhos... Mas a pele era lisa e branca, imaculada, clara como leite. E era 

esguia, graciosa, mais alta que a maior parte dos cavaleiros, com seios fartos, 

cintura estreita e um rosto em forma de coração. Os olhos dos homens que a 

encontravam não se afastavam facilmente, nem mesmo os de um meistre. 

Muitos diziam que era bela, mas não era. Era vermelha, e terrível, e vermelha. 

(Martin, 2011b, p. 21) 

 

Ela está sempre vestida de vermelho dos pés à cabeça, conforme a descrição 

acima, ora em cetim cintilante em tom de escarlate, conforme descrito no capítulo 25 – 

Davos, em A Tormenta das Espadas, ora em veludo vermelho, no mesmo livro, no 

capítulo 10 - Davos49, ora um longo vestido solto de seda esvoaçante, brilhante como 

fogo, com profundos cortes no corpete, pelos quais se entrevia um tecido mais escuro, 

vermelho-sangue, por baixo, como na passagem supracitada. As mangas de suas roupas 

eram cheias de bolsos ocultos, onde guardava seus pós para manipular as chamas – suas 

cores, suas fumaças e seus sons. 

Em torno do pescoço, ela utiliza uma gargantilha feita de ouro com um rubi 

vermelho em destaque no centro, o qual brilha intensamente quando ela utiliza magia, a 

ponto de, em alguns momentos, queimar sua pele.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 
49 Um adendo importante: a narrativa é contada a partir dos pontos de vista dos personagens envolvidos, e 

os capítulos levam seus nomes. Não necessariamente eles convivem entre si ou suas narrativas ocorrem 

com a mesma relação espaço-tempo; logo, os dois capítulos mencionados nessa passagem correspondem a 

narrativa de Davos, que está em Pedra do Dragão, sob as ordens de Stannis Baratheon. 



166 

 

 

Figura 14: Melisandre de Asshai, interpretada na série Game of Thrones pela atriz Carice von Houten 

 

Fonte: https://wiki.geloefogo.com/images/1/18/Melisandre-Season-5-Episode-9.jpg 

 

Melisandre é extremamente fiel a sua religião e acredita cegamente que Stannis 

Baratheon é a figura messiânica de R'hllor da profecia de Azor Ahai e, apesar de apoiar 

sua causa para o Trono de Ferro, ela não se importa com as guerras entre os Reis de 

Westeros, pois sua grande missão em vida é derrotar o Senhor das Trevas e salvar o 

mundo da Grande Guerra entre a luz e escuridão. Por causa de sua fé que prega a luta 

eterna entre o bem e mal, Melisandre tem uma forma bem polarizada de perceber as 

pessoas e as coisas, pois não acredita em meios termos, apenas no bem ou no mal. 

Embora Melisandre tenha o intuito de salvar o mundo, ela não valoriza a vida das 

pessoas, pois, sempre que pode e é necessário, ela sacrifica vidas em prol do seu deus, 

queimando-as vivas, sem se importar se são adultos ou crianças, como acontece com 

Shireen, filha de Stannis.  

Seu modo de agir e o medo que as pessoas sentem de sua imagem faz com que 

muitos personagens sintam medo dela, mesmo quando ela tenta os ajudar, como acontece 

com Jon Snow, Davos Seaworth e o próprio Stannis Baratheon, que levou um bom tempo 

até confiar nela. 

Graças a sua ligação com R'hllor, Melisandre e os Sacerdotes Vermelhos têm 

poderes mágicos ligados as chamas e ao sangue, como a criação de sombras assassinas, 



167 

 

 

usar o sangue de rei em sanguessugas e queimá-las para assassinatos a distância, magias 

de ilusões que ela chama de Sedução, e principalmente visões proféticas que lhe dão um 

conhecimento parcial dos acontecimentos futuros. 

Melisandre tem fé absoluta nessas visões, mesmo que ela mesma admita que pode 

interpretá-las de forma errada, pois é apenas uma humana, apesar de dominar com grande 

maestria os segredos das chamas sagradas, sempre fazendo questão de dizer que suas 

habilidades mágicas eram mais triviais do que realmente eram. Além disso, ela dorme 

muito pouco, quando não há momento na narrativa em que nem dorme, pois sofre com 

os pesadelos de sua vida passada que o sono lhe traz.  

 

4.5.2 A magia em Melisandre de Asshai: um comparativo com as sagas islandesas 

 

Neste tópico, analisar-se-á o comportamento mágico da personagem Melisandre 

comparativamente com os textos literários da tradição nórdica.  

Em As Crônicas de Gelo e Fogo, Melisandre se utiliza de inúmeros elementos de 

feitiçaria com o intuito alcançar os seus objetivos. As fontes literárias da Escandinávia 

Medieval deixaram diversos de seus registros e impressões sobre certas práticas mágicas 

e aqueles que a praticavam. Dentre tais descrições figuram uma série de profetisas 

chamadas vǫlur (no singular, vǫlva), a quem os narradores medievais atribuíam poderes 

relacionados a divinação e a magia ofensiva causadora de dano (Alves, 2025), sendo estes 

registros, feitos quase que em sua totalidade após o término da Era Viking (os últimos 

quatro séculos da Idade Média) e por religiosos cristãos; e o caso das sagas islandesas, 

um dos maiores repositórios que temos a respeito da magia, das práticas mágicas e das 

antigas tradições dos nórdicos (Simek, 2007, p. 274). 

Para uma melhor compreensão desse capítulo, dividir-se-á a análise a partir dos 

elementos de magia utilizados por Melisandre a partir do seu aparecimento nas obras. 

Destarte, tornar-se-á mais compreensível o andamento narrativo e a progressão da 

personagem na saga. 

Deve-se considerar que a mesma não aparece em todas as obras – o autor apresenta 

Melisandre aos leitores apenas no segundo livro da série – A Fúria dos Reis; no quarto 

livro, a mesma não aparece, mas é mencionada por outros personagens. 

No quadro 11, apresentar-se-á, por obras, os momentos em que Melisandre se 

utiliza de magia. A partir desse ponto, analisar-se-á os trechos de modo comparado, posto 



168 

 

 

que as sagas islandesas, de algum modo, serviram de parâmetro para a elaboração da 

personagem. 

 

Quadro 11: Melisandre e a utilização de magia por obra 

A Guerra dos Tronos 

A personagem não é apresentada. 

A Fúria dos Reis 

Visões no fogo Melisandre afirma ver visões no fogo, 

convence e guia Stannis Baratheon baseado 

nelas. Em alguns momentos, afirma ver 

dragões nessas sombras. 

Resistência ao veneno • Quando o meistre Cressen tenta envenená-la 

com uma taça de vinho envenenado, ela bebe 

sem sofrer efeitos nocivos, enquanto Cressen 

morre. 

Nascimento da primeira sombra 

assassina 

• Melisandre pare uma sombra a qual é 

mencionada como responsável pela morte de 

Renly Baratheon, que foi testemunhada por 

Catelyn Stark e Brienne de Tarth. 

A outra sombra assassina • Em uma caverna sob Ponta Tempestade, 

Melisandre dá à luz uma sombra que se 

esgueira até o castelo e mata Sor Cortnay 

Penrose, permitindo que Stannis tome o local. 

A Tormenta de Espadas 

Tentativa de sacrificar Edric Storm • Melisandre quer usar o sangue do bastardo de 

Robert Baratheon para realizar feitiços e 

fortalecer Stannis. Ela eventualmente realiza 

uma versão menor disso queimando 

sanguessugas com o sangue dele, mencionando 

os nomes de Robb Stark, Balon Greyjoy e 

Joffrey Baratheon, que morrem 

posteriormente. 

O Festim dos Corvos 

Melisandre não aparece, mas é mencionada pelas personagens. 

A Dança dos Dragões 

Manipulação da neve e do frio Durante sua estadia na Muralha, Melisandre 

parece ter algum controle sobre o frio e a 

neve, criando ilusões para Jon Snow. 

Feitiço de sedução em Mance Rayder Ela usa um feitiço de ilusão para fazer Mance 

Rayder parecer Camisa de Chocalhos, 

enganando a todos e salvando Mance da 

execução. 

Visões no fogo sobre Jon Snow e os 

Outros 

Melisandre tem visões que indicam perigo 

para Jon Snow e tenta interpretar sinais sobre 

a ameaça dos Caminhantes Brancos. 
Fonte: elaborado pela autora 



169 

 

 

 

 A partir dessa tabela, pode-se perceber a utilização da magia por parte da 

personagem e de que forma ela acontece. De modo didático, a comparação será feita a 

partir dessa tabela, cujo intuito é facilitar o entendimento do leitor não-familiarizado com 

a obra de George Martin e tornar didático o conhecimento, com isso, dividir-se-á esse 

tópico a partir dos tipos de magia realizados pela feiticeira e, quando necessário, será feito 

de maneira comparada com outras personagens da obra. 

 

a) Magia da profecia e da visão 

 

Inicialmente, Melisandre é uma umbromante50, e é através das sombras e do fogo 

que ela tem suas visões proféticas. Faz-se necessário, entretanto, entender primeiramente 

o que vem a ser uma profecia que é uma tentativa de prever o futuro por meio da 

canalização de algum tipo de poder superior ou força mágica, frequentemente realizada 

por um indivíduo, mas às vezes por um grupo de pessoas, a fim de receber algum 

presságio ou vislumbre desse futuro a partir desse poder ou força, é algo como um 

conceito universal. A maioria, senão todas, as culturas ao redor do mundo têm suas 

próprias versões desse conceito — a arte da previsão (Frenning, 2017). 

Considerando-se essa definição, a profecia seria, originalmente, uma suposta 

palavra de um deus, dada aos seres humanos para orientá-los. Faz-se importante 

considerar que há uma diferença entre a adivinhação e a profecia: a primeira está mais 

comumente associada à uma teologia das religiões abraâmicas, mas precisa-se considerar 

que estas definições podem variar de acordo com a cultura, já a segunda está ligada à 

questão da “leitura de sorte”. 

Quando se observam as profecias do âmbito das sagas islandesas, apesar de serem 

problemáticas e apresentarem anacronismos e alguns enviesamentos pertinentes, as sagas 

não podem ser descartadas de forma alguma e, no quesito magia, esse tipo textual é a 

melhor fonte de que se dispõe. É necessário, apenas, observar que as sagas nos revelam 

que a dicotomia cristianismo versus paganismo servirá pouco como uma leitura 

aproveitável, posto que a cristianização da Escandinávia foi um longo processo e ainda 

 
50 Um umbromante é aquele que, através de magia, consegue controlar as sombras de acordo com sua 

vontade. As duas umbromantes mais proeminentes vistas em As Crônicas de Gelo e 

Fogo são Melisandre e Quaithe, que vem de Asshai, na Terra das Sombras. É sabido que muitos 

umbromantes vem de Asshai também e estes têm o hábito de cobrirem seus rostos. Quaithe segue esta 

prática, mas Melisandre não. Os umbromantes de Asshai são conhecidos por serem os mais sinistros 

feiticeiros do leste.  

https://wiki.geloefogo.com/index.php/As_Cr%C3%B4nicas_de_Gelo_e_Fogo
https://wiki.geloefogo.com/index.php/As_Cr%C3%B4nicas_de_Gelo_e_Fogo
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Melisandre
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Quaithe
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Asshai
https://wiki.geloefogo.com/index.php/Terra_das_Sombras


170 

 

 

inacabado mesmo depois de diversos reinos terem abraçado o cristianismo política e 

oficialmente e, por isso, as sagas se revelam em larga medida como produtos de uma 

cultura mista (Raudvere, 2002, p. 75) 

De modo a entender a conexão existente entre esse tipo textual e a obra martiniana, 

Melisandre acredita piamente que Stannis Baratheon é a encarnação de Azor Ahai, da sua 

religião, pois a mesma recebeu a profecia através da leitura e interpretação das sombras 

e do fogo.  

 

- Nos livros antigos de Asshai está escrito que chegará um dia, após um longo 

Verão, em que estrelas sangrarão e o bafo frio da escuridão cairá, pesado, sobre 

o mundo. Nessa hora de terror, um guerreiro retirará do fogo uma espada em 

chamas. E essa espada será a Luminífera, a Espada Vermelha dos Heróis, e 

aquele que a pegar será Azor Ahai renascido, e a escuridão fugirá perante ele 

- e levantou a voz, para que fosse ouvida pela tropa ali reunida. - Azor Ahai, o 

amado de R'hllor! O Guerreiro da Luz, o Filho do Fogo! Avance, a sua espada 

o espera! Avance, e tome-a em sua mão! 

Stannis Baratheon avançou como um soldado marchando para a batalha. Seus 

escudeiros se aproximaram para servi-lo. [...] 

O rei mergulhou no fogo de dentes cerrados, segurando o manto de couro à sua 

frente para as chamas afastadas. Dirigiu-se diretamente à Mãe, agarrou a 

espada com a mão enluvada e a libertou da madeira ardente com um único 

puxão forte. Então recuou, com a espada bem erguida e chamas verde-jade a 

rodopiar em volta do aço cor de cereja. [...] 

- Contemplem! Um sinal foi prometido, e agora um sinal é visto! 

Contemplem a Luminífera! Azor Ahai regressou! Deem vivas ao Guerreiro 

da Luz! Deem vivas ao Filho do Fogo! 

 

 No mundo antigo, prever o futuro era algo possível (Beerden, 2013). Embora às 

vezes fossem criticados por sua vagueza ou por sua ocasional corrupção, o princípio 

fundamental dos santuários oraculares — de que os deuses podiam e, geralmente, iriam 

dizer algo aos seus devotos sobre seu futuro — raramente era questionado (Atalli, 2023).  

 Profecias conhecidas de uma variedade de lugares e culturas aludem a eventos 

semelhantes: o Garanhão que Monta o Mundo51, o Príncipe que Foi Prometido52, o 

 
51 O Garanhão Que Monta o Mundo, em dothraki Vezh fin saja rhaesheseres, é uma profecia dothraki sobre 

um khal que unirá todos os khalasares em um só, sendo o "khal dos khals". O Garanhão cavalgaria até o 

fim do mundo. As dosh khaleen – viúvas dos khals mortos – acreditavam que Rhaego, o filho natimorto de 

Daenerys Targaryen, seria o Garanhão Que Monta o Mundo. No entanto, após a sua morte e a de Drogo, 

seu khal e marido, a própria Daenerys assumiu controle de um khalasar ao invés de se tornar uma dosh 

khaleen como nenhuma khaleesi tinha feito antes, e eventualmente matou todos os khals, unindo todos os 

khalasares a seu comando. 
52 O “Príncipe Que Foi Prometido”, às vezes chamado de o “Príncipe Prometido”, ou “Aquele Que Foi 

Prometido”, e também o “Escolhido do Senhor”, “Filho do Fogo”, e “Guerreiro da Luz”, é um salvador 

profetizado na religião do Senhor da Luz. De acordo com a profecia, essa figura nasceria “em meio ao sal 

e à fumaça” e puxaria uma espada chamada Luminífera das chamas, que ele usaria para combater a iminente 

escuridão. A profecia foi escrita originalmente em Alto Valiriano, e isso teria levado a uma tradução errada 

como as nuances daquela língua foram esquecidas ao longo dos séculos. Em alto valiriano, a palavra que 



171 

 

 

renascimento de Azor Ahai. Essas previsões dizem respeito ao destino do mundo ou, ao 

menos, de um país, e anunciam a vinda de um líder providencial, como o Príncipe 

Predestinado do Antigo Oriente Próximo. Na Casa dos Imortais, visitantes podem receber 

visões do passado, presente e futuro. Também há profecias feitas por videntes individuais, 

notadamente Quaithe e Maggy, a Rã. Enquanto Quaithe aparentemente profetiza de forma 

espontânea, Maggy utiliza sangue. Tal diversidade também existia na Antiguidade: 

figuras de autoridade, como Tirésias, eram consideradas detentoras do dom da profecia, 

enquanto outros, que não ostentavam carisma algum, seguiam rituais específicos para 

alcançar seu objetivo. 

 No mundo nórdico, existe uma série de registros em torno de magia divinatória, 

ou seja, a magia empregada para que se soubesse com antecedência a respeito de 

acontecimentos futuros. Segundo Tolley (2009, p. 136), a expressão ganga til frétta – sair 

em busca de notícias – era utilizada para mencionar a consulta com um adivinho para 

obter profecias, as quais, acreditava-se, eram conferidas por uma divindade ou entidade 

sobrenatural, podendo, em seguida, ser comunicadas de maneira direta ou por algum 

intermediário.  

 No concernente às sagas e aos textos éddicos, a pessoa que era capaz de adivinhar 

o futuro se apresenta com alguns nomes específicos, tais como spá, spádomr, spásaga, 

spámæli e forspá; seus praticantes recebiam o nome de spámaðr, caso fosse homem, ou, 

se fosse mulher, spákona (Mitchell, 2011, p. 59). O radical que compõe todas essas 

palavras – spá – é literalmente “profecia”, podendo assumir a forma do verbo “profetizar” 

(De Vries, 1977, p. 531). Além desse nome, outra nomenclatura também é usada para 

designar essas personagens – vǫlva (vǫlur, no plural), que parece ser um sinônimo de 

spákona; são também chamadas de spákona, vǫlva ou vísindakona (McKinnell, 2003, p. 

242), sendo algumas vǫlur associadas às palavras sanspár (“profetizando o que se mostra 

verdadeiro”) e forspár (“prevendo o futuro”) (Dronke, 1997, p. 132). 

 Na Escandinávia medieval, existiram diversas formas de magia divinatória e 

profética, sendo a mais mencionada entre elas o seiðr, ao lado do galðr (Langer, 2009, p. 

68). O seiðr era utilizado em rituais proféticos e divinatórios e para fins curativos, sendo 

introduzido como um ritual mais elaborado e como meio de promover poder sobre 

determinada situação, e esse poder dependia de uma perspectiva: o que poderia 

 
corresponde a “príncipe” é neutra em termos de gênero, então o nome correto para este salvador profetizado 

é “Príncipe ou Princesa Que Foi Prometido”, indicando que poderia ser um homem ou uma mulher. 



172 

 

 

representar um poder de destruição para um, poderia representar uma magia curativa para 

outrem.  

 Vale salientar que o seiðr é uma técnica de obtenção de conhecimento a respeito 

do futuro ou então uma tentativa de alteração a favor de alguém (seja uma pessoa, uma 

família ou uma comunidade inteira) (Alves, 2025). As descrições dos seiðr costumam ser 

acompanhadas de contextos específicos e, em algumas delas, predominam conflitos entre 

o paganismo e o cristianismo, nos quais o seiðr pode atuar como elemento atribuidor de 

identidade pagã ou ferramenta à disposição do religioso pagão; em outras sagas, pode ser 

retratado de forma mais regional, como sendo a manifestação de uma tradição 

comunitária local (siðr). 

 No concernente à obra As Crônicas do Gelo e Fogo, Melisandre se utiliza dos seus 

poderes divinatórios e proféticos com os mais diversos personagens. Por exemplo, no 

capítulo Davos IV, de A Tormenta das Espadas, Davos Seaworth diz: 

 

Agora é noite nos seus Sete Reinos - prosseguiu a mulher vermelha mas logo 

o sol voltará a se levantar. A guerra continua, Davos Seaworth, e certos homens 

aprenderão em breve que até uma brasa entre cinzas ainda pode causar um 

grande incêndio, O velho meistre olhava para Stannis e via apenas um homem. 

Você vê um rei. Ambos se enganam. Ele é o escolhido do Senhor, o 

guerreiro do fogo. Vi-o à frente da luta contra a escuridão, vi-o nas 

chamas. As chamas não mentem, caso contrário você não estaria aqui. Isso 

também está escrito na profecia. Quando a estrela vermelha sangra e as 

trevas reúnem forças, Azor Ahai renascerá por entre fumaça e sal, para acordar 

dragões da pedra. A estrela sangrenta já chegou e partiu, e Pedra do Dragão é 

o local de fumaça e sal. Stannis Baratheon é Azor Ahai renascido! [...] 

Com um sorriso e um rodopio de saias escarlates, desapareceu. Só o seu odor 

permaneceu depois de ela partir. Isso e o archote. Davos abaixou-se até o chão 

da cela e abraçou os joelhos. A luz inconstante do archote varria-o. Depois que 

os passos de Melisandre deixaram de ser ouvidos, o único som que ficou foi o 

arranhar das ratazanas. Gelo e fogo, pensou. Branco e preto. Trevas e luz. 

Davos não podia negar o poder do deus dela. Tinha visto a sombra sair do 

ventre de Melisandre, e a sacerdotisa sabia coisas que não tinha como saber. 

Ela viu as minhas intenções nas chamas. [...] (Martin, 2012c, p. 307, grifos 

da autora) 

 

 Antes de iniciar com as sagas propriamente ditas, cabe uma analogia da profetisa 

Melisandre com a vǫlva da Voluspá, da Edda Poética. A Profecia da Vidente, ou Vǫluspá, 

é um poema encontrado em dois famosos manuscritos escandinavos: no anônimo Codex 

Regius (GKS 2365 4to, também chamado de Konungasbók), datado de cerca de 1270 e, 

também, corpo central da obra que hoje é denominada de Edda Poética, uma das maiores 

fontes da mitologia nórdica; e em duas folhas do Hauksbók, compilação da pena de Haukr 

Erlendsson, sendo o códice datado do início do século XIV. Adicionalmente, boa parte 

do seu conteúdo é citado em forma poética nos escritos que compõem a narrativa do 



173 

 

 

Gylfaginning, narrativa que é parte da chamada de Edda em Prosa, disponível em quatro 

manuscritos: novamente no Codex Regius, Codex Upsaliensis (DG 11, início do século 

XIV), no Codex Wormianus (AM 242 fol, metade do século XIV) e no Codex Trajectinus 

(MSS 1374, geralmente datado do século XVII) (Miranda, 2018). 

 Considera-se que esse poema tenha sido escrito por volta dos anos 100053, 

momento em que as religiosidades nórdicas pré-cristãs produziram novos conceitos, 

baseados no seu contato com o cristianismo que circulava nas Ilhas Britânicas, na Europa 

e Ásia, lembrando que muitos escandinavos tentaram a vida em Bizâncio. Não obstante, 

de acordo com Miranda (2018), o poema Vǫluspá pode ser analisado mediante a 

perspectiva da interpretativo norroena, na qual os poetas escandinavos interpretam o 

conjunto de ideias cristãs, que transformam seus cultos e mitos. 

 A narrativa em si se dá a partir de um monólogo, feito por uma vidente conjurada 

dos mortos pelo deus Óðinn, que lhe pede para relatar os fatos do passado e os 

acontecimentos escatológicos que resultarão na morte e renascimento dos seres vivos, 

habitantes do cosmos escandinavo: homens, deuses, anões e gigantes. Vale-se comentar 

que a vidente em questão fora educada pelos gigantes e era detentora de um vasto 

conhecimento desejado pelo deus em questão. Como fora trazida dos mortos – estava 

morta e fora conjurada à vida – possuía acesso a um corpo de informações para além das 

sabedorias dos mortais. O poema é carregado de um caráter profético único em seus 

sessenta e três versos. 

  

 
53 Ursula Dronke considera que o poema em questão como tendo sido composto por volta do ano 1000, 

com uma estrutura similar ao que encontramos no manuscrito 2365 4to, o Codex Regius, surgindo variações 

escritas séculos depois (R I e R II), e ocasionalmente se configurando no texto que conhecemos do 

Hauksbók com algumas variações, até que surja no Gylfaginning com consideráveis diferenças em relação 

ao texto encontrado no Codex Regius (Dronke, 1997, p. 63). Estou simplificando um esquema outrora já 

feito por Ursula Dronke, que entende haver ainda diferenças entre as folhas do Hauksbók (HI e H II) e a 

sua relação com o Codex Wormianus, mas destrinchar toda a discussão filológica e codicológica em torno 

da transmissão escrita relativa à datação desse poema pede uma publicação à parte, onde o escrutínio ao 

método utilizado também deve ser levado em consideração. Entretanto deixamos um ponto em aberto, mais 

a título de provocação que de conclusão: a datação do corpo éddico é assaz complicado e envolve muitas 

vezes uma minuciosa investigação linguística (a exemplo dos estudos sobre partículas expletivas, a 

detecção de iniciais –v ou –vr ou o emprego de expressões do ramo germânico fora do corpo linguístico 

nórdico), o fato do poema estar em Fornyrdislag não garante a sua antiguidade, mas levanta 

questionamentos sobre a) um arcaísmo consciente dos escribas que nos legaram a Profecia da Vidente, b) 

construções de um repositório mítico-religioso pertencente à Escandinávia central, perpetuada enquanto 

uma tradição do imaginário islandês medieval. (Miranda, 2018). Bernt Thorvaldsen, discutindo em torno 

das influências textuais e dessa tradição, nos estimula a procurar não um texto original do qual a transmissão 

textual bastaria, mas um cenário onde ambas as aproximações metodológicas nos possibilitem a tratar cada 

texto como um material de investigação contido em si mesmo, onde ganharemos mais perguntando o que 

uma sociedade questiona como antigo e em que perspectivas eram tratados como tal (Thorvaldsen, 2014, 

pp. 80-87 e 90).   



174 

 

 

1. Eu peço a atenção de toda  

a sagrada descendência,  

nobres e modestos  

filhos de Heimdall;  

eu fui requisitada, Pai dos Mortos,  

para bem narrar  

os antigos acontecimentos do mundo,  

como lembrar dos tempos longínquos.  

 

2. Eu me lembro dos gigantes  

nascidos no primórdio,  

aqueles que outrora a mim criaram; 

nove mundos eu lembro  

nove ogras de madeira,  

a ilustre Árvore da Medida 

no chão abaixo.   

 

[...] 

 

21. Ela lembra daquela grande guerra  

primeira no reino,  

quando Gullveig54 

em lanças prenderam  

e no salão de Hárr  

a queimaram;  

três vezes a queimaram  

três vezes renascida,  

frequentemente, não raramente,  

entretanto, ela ainda vive.  

 

22. Heiðr55 eles a nomearam  

quando as casas visitava,  

a vidente de boas visões,  

conjurava ela feitiços;  

seiðr ela conhecia,  

seiðr ela bem praticava,  

sempre foi ela a querida  

das más pessoas. (Miranda, 2018, p. 185-193) 

 

  

 O poema, por si só, é profético – a profetisa começa pedindo a atenção de todos e 

inicia relatando que lembra de todos os elementos desde o início da criação dos tempos: 

os nove mundos, as ogras de madeira e a Yggdrasil. 

 O poema nos apresenta Heiðr/Gullveig que também era uma profetisa, que 

realizada e tinha conhecimento do seiðr. Segundo Raudvere (2002), esse tipo de magia 

consistia em uma cerimônia no qual um ou mais performadores agiam ritualisticamente 

diante de uma audiência e, de acordo com algumas sagas, vários tipos de equipamento 

 
54 Também chamada de Heiðr, Bebe Ouro. A queima de Gullveig é um ponto importante na guerra entre os 

Æsir e Vanir e é possível traçar uma ligação entre Gullveig/Heiðr e a deusa Freyja, tendo em vista que tal 

conflito, a troca de deuses reféns e a prática de Seiðr, que também envolve a vidência, gravita em torno de 

Freyja na Ynglinga saga. 
55 Brilhante ou Honra, é um nome comum dado as feiticeiras nas sagas islandesas, aqui o nome é dado a 

Gullveig após ela começar a praticar seiðr.   



175 

 

 

poderiam ser utilizados, sendo importante ressaltar seu caráter público e comunitário 

(Langer, 2005, p. 70). Os praticantes do seiðr são predominantemente mulheres. 

 Partindo das observações expostas, observa-se que na estrofe 22 da Voluspá, a 

feiticeira performa nas casas em que era chamada, ficando implícito o caráter cerimonial 

e ritualístico com que esses eventos ocorriam. 

 

22. Heiðr56 eles a nomearam  

quando as casas visitava,  

a vidente de boas visões,  

conjurava ela feitiços;  

seiðr ela conhecia,  

seiðr ela bem praticava,  

sempre foi ela a querida  

das más pessoas. (Miranda, 2018, grifo da autora) 

 

 Na Voluspá, a vǫlva narra a criação do mundo e prevê o Ragnarök (fim dos tempos 

para os nórdicos).  

 

60. Sem planteio vai  

o lavrado crescer,  

toda a desgraça vai sarar  

Baldr vai retornar;  

Hǫðr e Baldr, aqueles residirão  

nos lares da vitória de Hroptr,  

os deuses dos mortos estão bem.  

Queres saber mais – e o que?  

61. Então Hoenir poderá  

escolher ramos de adivinhação,  

e habitarão os filhos  

dos dois irmãos  

no extenso Vindheimr57.  

Queres saber mais – e o que?  

62. Ela vê um salão que é  

mais belo que o sol  

coberto de ouro,  

em Gimlé58;  

lá irão habitar  

as valorosas pessoas59 

e em eternidade  

 
56 Brilhante ou Honra, é um nome comum dado as feiticeiras nas sagas islandesas, aqui o nome é dado a 

Gullveig após ela começar a praticar seiðr.   
57 Reino dos Ventos.   
58 Abrigo do Fogo. 
59 O breve ponto de inflexão aqui foi proposital. Apesar da expressão ser usualmente traduzida como 

Bandos de Guerreiros Valorosos ou Bandos de Guerreiros Nobres (a exemplo de Dronke 1997, p. 24 e 

Larrington 2014, p. 12), Drótt pode ser entendido como um conjunto de pessoas que coabitam uma casa, 

fazendo referência ao espaço doméstico. Adicionalmente, Dróttinn, que usualmente é traduzido como rei 

ou senhor, torna-se também uma figuração para Cristo. Note-se que essa ambivalência é característica do 

momento em que o presente poema está sendo circulando, convergindo noções cosmológicas cristãs e pagãs 

que se influenciam mutuamente (Miranda, 2018, p.205).   



176 

 

 

desfrutarão da felicidade.  

 

63. Assim veio o sombrio  

dragão voando,  

a serpente cintilante, de baixo  

desde Niðafjǫll60;  

em suas escamas carrega  

- sobre o campo voa -  

Níðhǫggr, corpos.  

Agora ela irá afundar. (Miranda, 2018, p. 204-205) 

 

 Em As Crônicas do Gelo e Fogo, Melisandre também apresenta visões cósmicas 

e escatológicas (fogo, gelo, guerra final, etc). 

 

- ... é um garoto! Poderia ser o melhor garoto que alguma vez respirou, que 

não teria importância. Meu dever é para com o reino. - A mão varreu a Mesa 

Pintada. - Quantos garotos vivem em Westeros? Quantas garotas? Quantos 

homens, quantas mulheres? A escuridão vai devorá-los todos, diz ela. A noite 

que não tem fim. Fala de profecias... um herói renascido no mar, dragões vivos 

chocados a partir de pedra morta... fala de sinais e jura que apontam para mim. 

Nunca pedi isso, assim como não pedi ser rei. Mas vou me atrever a não lhe 

dar ouvidos? - rangeu os dentes. - Não escolhemos o nosso destino. Mas 

temos... temos de cumprir o nosso dever, não é? Grande ou pequeno, temos de 

cumprir o nosso dever. Melisandre jura que me viu em suas chamas, 

enfrentando a escuridão com a Luminífera erguida bem alto. [...] - Cintila 

lindamente, admito, mas na Água Negra essa espada mágica não me serviu 

melhor do que qualquer aço banal. Um dragão teria virado essa batalha. Aegon 

esteve um dia onde estou agora, olhando para esta mesa. Pensa que lhe 

chamaríamos hoje Aegon, o Conquistador, se não tivesse tido dragões? 

(Martin, 2012c, p. 627, grifo da autora). 

 

 Pode-se dizer que Melisandre é uma espécie de vǫlva invertida. Dentro do 

contexto tradicional das feiticeiras, as vǫlur tradicionais, como na Voluspá, são 

frequentemente associadas aos mortos, à terra ou a tradição ctônica (subterrânea) – na 

Voluspá, a vǫlva é chamada à vida por Óðinn e as suas visões advém de um conhecimento 

escondido, “subterrâneo”, o qual está associado aos deuses, o destino e o passado antigo. 

Desta maneira, pode-se entender que há uma ligação em nível profundo de tempo, a uma 

ideia de conhecimento ancestral. Em contraposição, Melisandre tem suas visões advindas 

do fogo, e não da terra e do subterrâneo. 

 Melisandre também vê o fim do mundo – o fogo contra o gelo, tal qual as visões 

do Ragnarök, entretanto suas visões vêm do fogo – ela seria uma personagem associada 

à luz e ao calor (poder-se-ia chamar até de solar), pois o seu conhecimento não advém do 

mundo oculto. Além disso, diferentemente da personagem da Voluspá, ela é quem invoca 

 
60 Montanha Escura, Nið diz respeito, entre outras coisas, ao período entre a Lua Minguante e a Lua Nova, 

onde o satélite fica com pouca ou nenhuma visibilidade.   



177 

 

 

– a vǫlva recebe o chamado de Óðinn e renasce dos mortos; já a Melisandre impõe suas 

visões, funcionando como uma espécie de oráculo.  

Quanto à sua linguagem, diametralmente à feiticeira da Voluspá, que se vale do 

canto e dos seus saberes antigos, a Feiticeira Vermelha possui uma linguagem carregada 

de certeza e bastante dogmática, interpretando suas visões com convicção, ainda que o 

fogo mostre apenas sombras.  

Partindo desse ponto, pode-se contrapor Melisandre à uma ideia tradicionalista de 

uma sacerdotisa, cuja imagem está associada à tradição e à morte – pode-se considerá-la 

um agente de ruptura e de futuro, guiada pela luz, e não pela obscuridade, entretanto cega 

dentro de suas próprias convicções. Essa contraposição apresentada é exposta de maneira 

mais sucinta e didática a partir da exposição do quadro 12. 

    

Quadro 12: Comparação entre a vǫlva da Voluspá e a Melisandre 

Elemento Voluspá Melisandre 

Origem da visão Terra, morte, escuridão Fogo, luz, calor 

Posicionamento Chamada por Óðinn a falar Impõe sua palavra profética 

Relação com os deuses Serva dos deuses antigos Missionária de um deus estrangeiro 

Tom da profecia Ambíguo, profético e ritualístico Dogmático e apocalíptico 

Estética e imagética Tumba, raízes, noite Chamas, sombra, sangue 

Fonte: elaborado pela autora (2025) 

  

 

 Considerando a partir de agora as sagas, pode-se comparar a personagem de 

George Martin com as vǫlvas e seiðkonas existentes em algumas sagas islandesas. Além 

disso, pode-se ainda considerar, nessa análise, a questão da magia e da profecia 

juntamente com a questão associada à gênero.  

 Na sequência interpretativa e comparativa do texto do Martin às sagas, deve-se 

considerar, a princípio, conforme dito anteriormente, que “o homem que acompanha o 

seiðr é qualificado de ergi” (Alves, 2025, p. 13), o qual pode ser traduzido como 

“homossexualidade”. Entretanto, vale destacar que esse termo deve ser, ao máximo 

evitado, de modo que não se caia em anacronismos. Já Ström (1974, p. 4) afirma que a 

palavra ergi também pode ser utilizada para as mulheres, entretanto, ao invés de significar 

lesbianismo, considerando que, para o masculino, representaria isso, seria uma 

hiperatividade sexual, uma espécie de “ninfomania”.  



178 

 

 

 Alves (2025, p. 13) afirma que a magia tem um caráter fortemente negativo, 

atribuindo a seus praticantes uma carga vergonhosa também atrelada a noções de 

comportamentos sexuais entendidos como impróprios, como a passividade homossexual 

entre os homens, sendo o seiðr é o que possui as conotações sexuais mais explícitas. Essa 

noção poderia estar conectada ao fato de que, durante sua performance mágica, a 

especialista precisasse entrar num estado de grande receptividade e vulnerabilidade, 

atuando como uma espécie de receptáculo para os espíritos auxiliares. Quanto maior sua 

receptividade, maior seus poderes mágicos. Isso destacava as profetisas nórdicas dos 

demais membros da sociedade, explicitando por um lado suas habilidades sobrenaturais 

de manipulação de certas forças, enquanto que por outro lado evidenciava o preço de se 

conseguir esse feito: abrindo as fronteiras de seu corpo (em sentido amplo) para a 

penetração de tais forças, algo visto como vexatório e passivo (sendo, por isso, tão 

pejorativo para homens). 

 Na Yinglinga saga61, Snorri Sturluson descreve Óðinn como um praticante do 

seiðr.  

 

Óðinn conhecia aquela habilidade, que acompanhava o maior poder, e o 

mesmo a performava, que era chamada de seiðr, e a partir disso, ele podia 

prever o destino dos homens e coisas não acontecidas e ainda causar a morte 

dos homens ou má sorte ou conceder a doença e tomar dos homens o intelecto 

ou força e conceder a outros. E essa feitiçaria, se é praticada, acompanha 

assim grande perversão, assim os homens de valor não pensavam em 

praticá-la sem mácula, e aquela habilidade era ensinada às sacerdotisas 

(Sturluson, 2023, p. 109, grifo da autora). 

 

 Conforme se pode perceber na passagem da saga, o seiðr era algo considerado 

vergonhoso para os homens, pois era associado à perversão e à passividade – ligados ao 

universo feminino – e logo vinculado à ideia de ergi – que designa não só um desvio 

sexual, mas também um comportamento moralmente condenável, ligado à submissão e 

desequilíbrio de uma ordem social. 

 Trazendo a obra de Martin para essa análise, Melisandre não representa esse 

aspecto transgressor de Óðinn – ela é mulher e, embora isso, ela atua numa posição de 

poder ritual e político, o que a aproxima das seiðkonur das sagas islandesas: eram 

 
61 A Saga dos Inglingos ou Saga dos Ynglingos, também conhecida em português pelo seu nome original 

Ynglinga saga (em nórdico antigo: Ynglinga saga) é uma saga lendária, escrita em nórdico antigo pelo 

escritor islandês Snorri Sturluson no século XIII, por volta de 1225. Está incluída no início da obra 

Heimskringla sobre os antigos reis nórdicos. Narra a parte mais antiga da história da Casa dos Inglingos 

(Escilfingos de Beovulfo), incluindo uns 30 reis, na maioria míticos ou lendários. Em 1844 foi traduzida e 

publicada em inglês pela primeira vez. 



179 

 

 

mulheres que eram dotadas de magia e poder profético e, ao mesmo tempo em que eram 

consultadas, eram também temidas. Tal qual Óðinn, Melisandre também tem acesso ao 

conhecimento profético do futuro – feita por meio da interpretação das chamas de R’hllor 

– e se utiliza disso de maneira estratégica, de modo a moldar decisões, influenciar reis e 

justificar decisões.  

 Em A Dança dos Dragões, Melisandre afirma que: 

 

- Enquanto ele usar essa joia, ele pertence a mim, de sangue e alma - a 

sacerdotisa vermelha disse. — Esse homem o servirá fielmente. As chamas 

não mentem, Lorde Snow (Martin, 2012c, p. 305, grifo da autora). 

 

 Entretanto, por mais que ela seja uma sacerdotisa, ela também afirma ser passível 

de erros. 

 

Quando olho para as chamas, posso ver através da pedra e da terra e encontrar 

a verdade nas almas dos homens. Posso talar com reis há muito mortos e com 

crianças que ainda não nasceram, e assistir aos anos e às estações do tremulante 

passado, até o final dos dias. 

- E o fogo nunca erra? 

- Nunca... apesar de que nós, sacerdotes, somos mortais e algumas vezes 

erramos, contundindo o deve ser com o pode ser (Martin, 2012c, p. 83, grifo 

da autora). 

 

 Essa questão ambígua entre revelação e engano – algo central no seiðr – reaparece 

com destaque em sua magia. Suas visões são bastante poderosas, conforme pode ser visto 

nos excertos anteriormente apresentados, mas são imprecisas e simbólicas, construídas a 

partir da interpretação das sombras do fogo, contudo são tomadas como literais. 

Melisandre representa uma representação contemporânea de uma magia feminina, 

profética e perigosa, inserida em um contexto em que a política, a fé e a guerra competem 

por uma hegemonia narrativa.  

 Vale salientar que, assim como as vǫlur e as seiðkonur, apesar de não sofrer ergi, 

Melisandre impõe medo e é marginalizada por causa da sua influência política sob 

Stannis. Mulheres com poderes ocultos, principalmente aqueles capazes de alterar a 

percepção da realidade sempre foram temidas. Um exemplo disso pode ser visto na 

Eyrbyggja saga62, com a personagem Katla: seu filho Oddr comete um assassinato, sendo 

 
62 A saga retrata as diferentes famílias e indivíduos que vivem na Islândia, em Snæfellsnes. Devido aos 

constantes conflitos entre os diferentes clãs de Snæfellsnes, principalmente por recursos como madeira, 

propriedades e gado, os personagens recorrem constantemente a Snorri e Arnkel em busca de conselhos e 

permissão para tomar medidas legais e/ou físicas contra os perpetradores que os prejudicaram. A história 

da Eyrbyggja saga frequentemente gira em torno de ações que provêm da ganância, do medo, da ambição 



180 

 

 

perseguido por homens que querem capturá-lo; com isso, Katla o esconde em casa e lança 

feitiços contra os homens que vem buscá-lo. 

 

Mas, quando estavam a uma curta distância do recinto, Arnkel parou e disse: 

“Não será que Katla lançou um feitiço sobre nossos olhos, e Odd, seu filho, 

estava ali, disfarçado de roca de fiar?” 

“Não é impossível”, disse Thorarin, “voltemos.” 

E assim fizeram. 

Quando foram vistos retornando a Holt, Katla disse a suas mulheres: 

“Permaneçam sentadas, mas eu irei com Odd para o salão de entrada.” Ao 

saírem pela porta da câmara, Katla foi até o alpendre, diante da porta 

principal, penteou os cabelos de Odd e cortou-os. 

Então Arnkel e os seus invadiram a casa, viram Katla acariciando seu bode e 

alisando sua barba e pelagem. Entraram na estufa e não encontraram Odd, 

apenas a roca de Katla sobre o banco — e com isso pensaram que Odd 

nunca estivera ali. 

Saíram e se foram. Mas quando chegaram ao mesmo ponto em que haviam 

parado antes, Arnkel disse: “Não vos parece que Odd estava ali na forma 

daquele bode?”63 (Anônimo, s.d., grifo e tradução da autora). 

 

 Quando, enfim, descobrem a farsa, Odrr e Katla são capturados e punidos. 

 

Quando os visitantes entraram na câmara, não houve cumprimentos. Geirrid 

tirou o manto e foi até Katla, pegou um saco de pele de foca que trouxera e o 

colocou sobre a cabeça de Katla; seus companheiros o amarraram firmemente 

por baixo. Então Geirrid mandou que abrissem o estrado, e lá 

encontraram Odd, que foi amarrado. [...]. 

Odd foi enforcado ali, e enquanto se debatia na corda, Arnkel disse: “Teu 

destino é cruel por causa de tua mãe; de fato, tiveste uma mãe perversa.” 

Katla respondeu: “Pode ser que ele não tenha tido uma boa mãe, mas o 

destino cruel que teve por minha causa não foi por minha vontade; mas é 

minha vontade que todos vós tenhais má sorte por minha causa — e espero 

que assim aconteça. E que não se esconda de vós que fui eu quem causou 

 
ou da pura maldade, pois descreve negociações insensíveis entre fazendeiros e chefes. Todos os eventos da 

saga ocorrem em uma pequena região de Snæfellsnes, alternando entre Álptafjord, que corta a costa norte 

da península, e Helgafell, a fazenda em Thórsnes, onde Snorri Goði residia. A saga mostra uma mudança 

constante do paganismo na Islândia para o cristianismo ao longo de aproximadamente vinte anos. 
63 But when they were come a short space from the garth, Arnkel stood still and said: 

"Whether now has Katla cast a hood over our heads, and was Odd her son there whereas we saw but a 

rock?" 

"She is not unlike to have so done," said Thorarin, "so let us fare back." And that they did. 

But when it was seen from Holt that they turned back, then said Katla to her women: 

"Ye shall still sit in your seats, but I will go with Odd out into the fore-chamber." So when they were come 

out through the chamber door, she went into the porch over against the outer door, and combed Odd her 

son, and sheared his hair. 

Then Arnkel and his folk fall in at the door, and saw where Katla was, and played with a he-goat of hers, 

and stroked his head and beard, and combed out his fell. Arnkel and his men went into the stove and saw 

Odd nowhere, but there lay Katla's rock on the bench, and thereby they deemed that Odd could never have 

been there. 

Thereafter they went out and fared away. But when they came nigh to where they had turned before, Arnkel 

said: "Is it not in your mind that Odd was there in the likeness of that he-goat?" (Tradução minha. Fonte: 

Anônimo. Eyrbyggja saga. Disponível em https://sagadb.org/eyrbyggja_saga.en. Acesso em: 16 maio 

2025. 

https://sagadb.org/eyrbyggja_saga.en


181 

 

 

o mal a Gunnlaug Thorbiornson, do qual todos estes problemas se 

originaram. 

“Mas tu, Arnkel”, disse ela, “não podes ter má sorte por tua mãe, pois não 

a tens viva; mas se meu feitiço tiver força, que teu destino vindo de teu pai 

seja ainda pior do que o que Odd teve por minha causa — pois tu tens 

mais a perder do que ele; e espero que ainda se diga que tiveste um pai 

perverso.” 

Depois disso, apedrejaram Katla até que morresse sob a rocha. Em 

seguida, foram a Mewlithe e lá passaram a noite. No dia seguinte, voltaram 

para casa64 (Anônimo, s.d., grifo e tradução da autora). 

 

 No contexto da saga, a magia pode ser entendida como uma ameaça à ordem 

patriarcal e à justiça local. 

 No contexto da obra de Martin, Melisandre é constante cercada de hostilidade e 

desconfiança por onde passa; em especial, pela Patrulha da Noite e pelos nortenhos. Em 

A Dança dos Dragões, Mance Rayder é supostamente queimado pelo rei Stannis 

Baratheon. Na realidade, o que ocorre é que Melisandre se utiliza de magia e, no lugar de 

Mance, ela coloca o Senhor dos Ossos65, o qual é sacrificado. 

 

Jon Snow se virou para Melisandre.  

- Que feitiçaria é essa?  

- Chame como quiser. Sedução, aparição, ilusão. R‟hllor é o Senhor da Luz, 

Jon Snow, e é dado para seus servos tecer com isso, como outros tecem com 

fios.  

Mance Rayder riu.  

- Eu também tinha minhas dúvidas, Snow, mas por que não deixá-la tentar? 

Era isso, ou Stannis me assando.  

- Os ossos ajudam — disse Melisandre. — Os ossos se lembram. As seduções 

mais fortes são construídas com tais coisas. Uma bota de um homem morto, 

um tufo de cabelo, um saco de dedos da mão. Com palavras suspiradas e 

orações, a sombra de um homem pode ser tirada de um e vestida em outro 

 
64 But when those folk came into the chamber, it came to no greetings between them. Geirrid cast off her 

cloak and went up to Katla, and took a sealskin bag which she had had with her, and did it over Katla's 

head; and then her fellows bound it fast beneath. Then bade Geirrid break open the dais, and there was Odd 

found, and bound sithence; and after that those twain were brought up to Buland's-head. 

There was Odd hanged, and as he spurned the gallows Arnkel said: "Ill is thy lot from thy mother; and so 

it is that thou hast verily had an ill mother." 

Katla said: "True it may be that he has had no good mother, but the ill lot that he has had from me has not 

been by my will; but it is my will that all ye may have ill hap from me, and I hope withal that that may 

come to pass; nor shall it be hidden from you that I wrought that harm to Gunnlaug Thorbiornson wherefrom 

all these troubles have arisen. 

"But thou, Arnkel," said she, "may'st have no ill hap from thy mother, because thou hast none alive; but 

herein were I fain that my spell may stand fast, that from thy father thou mightest have a lot as much the 

worse than Odd has had from me, as thou hast the more to risk than he; and I hope that this may be said 

before all is over, that thou hast an ill father." 

Thereafter they stoned her with stones that she died under the Head there; [...]. (Tradução minha. Fonte: 

Anônimo. Eyrbyggja saga. Disponível em https://sagadb.org/eyrbyggja_saga.en. Acesso em: 16 maio 

2025). 
65 O Senhor dos Ossos, também conhecido como “Camisa de Chocalho” pela Patrulha da Noite, era um 

renomado líder do povo selvagem. Seu apelido “Camisa de Chocalho” era devido a sua armadura, que é 

feita de ossos que fazem barulho (como de um chocalho) quando ele se move. Ele usa um crânio quebrado 

como capacete. 

https://sagadb.org/eyrbyggja_saga.en
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Patrulha_da_Noite


182 

 

 

como um manto. A essência de quem veste não muda, apenas sua 

aparência.  

Ela fazia isso soar uma coisa simples e fácil. Eles não precisavam saber quão 

difícil tinha sido ou quanto custara para ela. Essa era uma lição que Melisandre 

aprendera havia muito tempo, em Asshai; quanto mais fácil o feitiço parecia, 

mais os homens temiam o feiticeiro. 

[...] 

- A mim? — Snow pareceu assustado. (Martin, 2012c, p. 575, grifo da 

autora).  

 

 O que se pode perceber é que, embora o seu poder derive da luz – mais 

especificamente do fogo – sua figura é tratada com o mesmo medo e repulsa destinado às 

feiticeiras das sagas. Ambas as mulheres – Katla e Melisandre – representam mulheres 

que dominam o conhecimento sobre o mundo invisível, desafiando as estruturas de poder. 

Considerando-se as narrativas, a punição de Katla e a desconfiança que recai sobre 

Melisandre nada mais é do que um fruto de uma mesma lógica: o controle masculino 

sobre o discurso da magia e a perseguição da mulher que o ameaça. 

 Apesar do existir um controle masculino acerca dessa narrativa de desconfiança, 

faz-se importante destacar o papel de liderança e alteridade dessas personagens. Por 

exemplo, em Eiríks saga rauða66, a vǫlva Þorbjǫrg lítilvǫlva67 é chamada durante um 

tempo de crise — fome e instabilidade — para realizar uma profecia ritual na comunidade 

nórdica na Groenlândia. Deve-se aqui, destacar a descrição da personagem 

 

Quando ela chegou à noite, acompanhada pelo homem que fora enviado para 

buscá-la, estava vestida de modo peculiar: usava um manto azul, com 

fechos no pescoço, enfeitado com pedras preciosas até a barra. No pescoço, 

tinha colares de contas de vidro. Na cabeça, usava um capuz preto de pele 

de cordeiro, forrado de arminho. Na mão, levava um bastão com um botão 

ornamentado com latão e cravejado de gemas ao redor. Usava ao redor da 

cintura um cinto de pelos macios, com uma grande bolsa de couro onde 

guardava os talismãs necessários à sua sabedoria. Nos pés, calçava sapatos 

de couro de bezerro, com tiras longas e fortes e grandes botões de latão 

nas pontas. Nas mãos, usava luvas de pele de arminho, brancas e peludas 

por dentro68 (Anônimo, s.d., tradução e grifo da autora) 

 
66 A Saga de Erico, o Vermelho, (Eiríks saga rauða) conta a história da colonização nórdica na Groenlândia 

e da descoberta de terras no Hemisfério Ocidental. Provavelmente foi escrita no início do século XIII e, 

como acontece com a maioria das outras sagas islandesas, seu autor é desconhecido. Foi preservado nos 

manuscritos Hauksbók e Skálholtsbók. Ela é semelhante em muitos aspectos à Saga Groenlandesa, mas, em 

termos gerais, elas contam os mesmos eventos, mas de maneiras diferentes, e também diferem em muitos 

aspectos. Há também relatos mais curtos das viagens à Groenlândia, de Eirik e seu filho Leif, em vários 

manuscritos, e nesse contexto podemos mencionar o Livro do Povo Islandês de Ari, o Sábio, o Livro de 

Flateyjar, Landnáma e a saga de Ólafs de Tryggvason. (Adaptado de MIRANDA, Pablo Gomes de. A saga 

de Erik, o Vermelho e a presença nórdica na América. In: COLÓQUIO INTERNACIONAL DE 

HISTÓRIA, 1., 2008, João Pessoa. Anais... João Pessoa: UFPB, 2008. GT 11) 
67 Thorbjörg litilvölva, em alguns textos. 
68 Now, when she came in the evening, accompanied by the man who had been sent to meet her, she was 

dressed in such wise that she had a blue mantle over her, with strings for the neck, and it was inlaid with 

gems quite down to the skirt. On her neck she had glass beads. On her head she had a black hood of 



183 

 

 

 

 Quanto à essa descrição, pode-se traçar um forte paralelo entre as duas 

personagens: Þorbjǫrg e Melisandre, posto que a mesma é descrita em A Fúria dos Reis 

(AFDR) com a mesma riqueza de detalhes 

 

Como sempre, trajava vermelho dos pés à cabeça, com um longo vestido 

solto de seda esvoaçante, brilhante como fogo, com longas mangas 

pendentes e profundos cortes no corpete, pelos quais se entrevia um tecido 

mais escuro, vermelho-sangue, que usava por baixo. Tinha em torno da 

garganta uma gargantilha de ouro vermelho, mais apertada do que 

qualquer corrente de meistre, ornamentada com um único grande rubi. O 

cabelo não era de tom alaranjado ou cor de morango dos ruivos comuns, mas 

de um profundo acobreado lustroso que brilhava à luz das tochas. Até seus 

olhos eram vermelhos... Mas a pele era lisa e branca, imaculada, clara como 

leite. E era esguia, graciosa, mais alta que a maior parte dos cavaleiros, com 

seios fartos, cintura estreita e um rosto em forma de coração. Os olhos dos 

homens que a encontravam não se afastavam facilmente, nem mesmo os de um 

meistre. Muitos diziam que era bela, mas não era. Era vermelha, e terrível, e 

vermelha. 

  

 Na saga, Þorbjǫrg apresenta em suas práticas proféticas canções mágicas 

(varðlokur), as quais devem ser entoadas por mulheres, incluindo Guðríður69, e exige 

silêncio, respeito e oferendas, sendo tratada como autoridade espiritual, mediadora entre 

os deuses e os humanos, interpretando sinais invisíveis sobre a colônia 

 

No dia seguinte, quando já era tarde, prepararam para ela tudo o que era 

necessário ao exercício de seus encantamentos. Ela pediu que lhe trouxessem 

mulheres que conhecessem os cânticos mágicos chamados varðlokur, pois 

esses eram essenciais. Mas nenhuma mulher se apresentou. Procurou-se então 

por toda a casa se havia alguma mulher que conhecesse essa arte. 

Então respondeu Guðríður: 

"Não sou versada em grandes saberes, nem sou uma sábia, embora Halldis, 

minha ama de leite, tenha me ensinado na Islândia os cânticos que ela chamava 

de varðlokur." 

"Então tua sabedoria chegou em boa hora", respondeu Thorbjorg. Mas 

Guðríður disse: 

"Essa prática e essa cerimônia são de um tipo tal, que não pretendo tomar parte 

nelas, pois sou cristã." 

 
lambskin, lined with ermine. A staff she had in her hand, with a knob thereon; it was ornamented with 

brass, and inlaid with gems round about the knob. Around her she wore a girdle of soft hair, and therein 

was a large skin-bag, in which she kept the talismans needful to her in her wisdom. She wore hairy calf-

skin shoes on her feet, with long and strong-looking thongs to them, and great knobs of latten at the ends. 

On her hands she had gloves of ermine-skin, and they were white and hairy within. (Tradução minha. Fonte: 

Anônimo. Eiríks saga rauða. Disponível em https://sagadb.org/eiriks_saga_rauda.en. Acesso em: 16 maio 

2025). 
69 No ritual descrito em Eiríks saga rauða, a vǫlva Þorbjǫrg precisa de alguém que entoe os varðlokur — 

cânticos mágicos que “atraem os espíritos” para que a profecia possa ocorrer. Nenhuma das mulheres 

presentes aceita participar, com exceção de Guðríður (ou Gudrid), uma jovem educada no cristianismo, que 

resiste inicialmente por considerar a prática pagã, mas é convencida. Sua voz, no entanto, é fundamental: 

apenas com sua participação o ritual se completa. 

https://sagadb.org/eiriks_saga_rauda.en


184 

 

 

Thorbjorg respondeu: 

"Poderias, talvez, ajudar aos homens desta casa sem que fosses pior por isso; 

e dou a Thorkell a incumbência de providenciar tudo o que for necessário." 

Thorkell então insistiu para que Guðríður consentisse, e ela cedeu. As mulheres 

formaram um círculo em volta, e Thorbjorg subiu na plataforma e sentou-se 

em seu assento mágico. Então Guðríður entoou o varðlokur com uma voz tão 

bela e excelente que ninguém ali se lembrava de já ter ouvido algo tão belo. 

A vǫlva agradeceu-lhe o canto: 

"Muitos espíritos estiveram presentes sob o encanto desta canção e se 

agradaram de ouvi-la, os quais antes nos evitavam e não nos prestavam 

homenagem. Agora muitas coisas me estão claras, que antes estavam 

ocultas tanto para mim quanto para os outros. Posso dizer agora que a 

escassez não durará mais; a estação melhorará com a chegada da 

primavera. A epidemia que tanto nos afligiu desaparecerá mais rápido do que 

esperávamos. E a ti, Guðríður, recompensarei desde já por tua ajuda, que 

muito nos beneficiou; pois teu destino me está agora claro e visível: tu 

farás aqui na Groenlândia um casamento honrado, ainda que não 

duradouro; pois teu caminho te levará de volta à Islândia, e de ti nascerá 

uma linhagem numerosa e distinta, sobre cujos ramos brilhará uma luz 

radiante. E assim, vai agora em paz e com felicidade, minha filha." (Anônimo, 

s.d., tradução e grifo da autora) 

 

 Paralelamente à Melisandre, pode-se comparar e analisar seus rituais da mesma 

forma que ocorre nas sagas: os mesmos exigem silêncio e concentração, mas também 

temor. 

 

- Muito e ainda mais - mas ver nunca era tão simples quanto essas palavras 

sugeriam. Era uma arte e, como todas as artes, exigia maestria, disciplina, 

estudo. Dor. Isso também. R’hllor falava com seus escolhidos através do fogo 

sagrado, em uma linguagem de cinzas, brasas e chamas retorcidas que apenas 

um deus poderia realmente compreender. Melisandre praticara sua arte por 

anos além da conta e pagara o preço. Não havia ninguém, nem mesmo na sua 

ordem, que tivesse sua habilidade em ver os segredos meio revelados e meio 

ocultos nas chamas sagradas. Até agora, ela não tinha tido uma visão sequer 

de seu rei.  

Rezo por um vislumbre de Azor Ahai, e R’hllor me mostra apenas Snow. 

(Martin, 2012c, p. 561, grifo da autora). 

 

 Pode-se entender, então, que ambas são como pontes entre dois mundos: a vǫlva 

na Eiríks saga rauða entre os homens e os deuses nórdicos; e Melisandre entre os vivos 

e o Senhor da Luz, e ambas as personagens requerem atenção solene enquanto realizam 

seus encantamentos.  

 Além disso, ambas acreditam que estão salvando a humanidade, embora os 

métodos de Melisandre sejam bastante questionáveis, através de uma profecia ritualística, 

tendo sua autoridade mística advinda tanto da performance simbólica (vestimentas e 

indumentárias, suas palavras e o ambiente), quanto do temor que inspiram. Faz-se mister 

considerar que o respeito conquistado por Þorbjǫrg na saga é conquistado por Melisandre, 

muitas vezes, através da imposição do medo.  



185 

 

 

b) Magia de sangue e sacrifício 

 

Um outro ponto que se deve observar quanto à Melisandre se concentra em torno 

do uso de magia envolvendo sangue e sacrifício. Deve-se considerar, no entanto, que a 

série de TV Game of Thrones apresenta algumas cenas sacrificiais que, na obra escrita, 

não ocorreram e, neste trabalho, considerar-se-á a obra literária. 

De acordo com Price (2019, p. 72), as feiticeiras se encontram dentro de um ideal 

literário, no qual são “instigadoras e mulheres de sangue”, sendo que, que muitas dessas 

figuras não refletem as condições reais nem do período pré-cristão em que se passa a ação 

das sagas, nem do mundo medieval em que foram compostas. 

As características comuns dessas mulheres foram resumidas de forma útil por 

Katherine Morris (1991, p. 173), quando ela escreve que “a magia era manipulativa, 

prática e alcançada de forma imediata. A feiticeira mudava o tempo, lançava feitiços ou 

controlava coisas fora de si”. Aqui podemos examinar os traços coletivos e individuais 

presentes nas descrições dessas pessoas, bem como de outros tipos de feiticeiras. Alves 

(2025, p. 6) afirma que ritos sacrificiais podem ser encontrados nas mais diversas sagas, 

como, por exemplo, na Yinglinga saga, quando é dito que Þorolf participava de vários 

sacrifícios e buscava profecias com o deus Þórr (Yinglinga saga – cap. 4). 

Considerando-se a já citada Yinglinga saga, no capítulo 8, pode-se encontrar a 

presença de relatos sacrificiais a pedido do deus Óðinn, de modo que as colheitas 

pudessem ser boas, pudessem ter vitórias ou apaziguar os deuses. 

Óðinn estabeleceu em sua terra as mesmas leis que estavam em vigor em 

Ásaland. Assim, ele decretou por lei que todos os mortos deveriam ser 

cremados, e seus pertences colocados com eles sobre a pira, e as cinzas 

lançadas ao mar ou enterradas na terra. Assim, dizia ele, cada um chegaria a 

Valhalla com as riquezas que possuíra na pira; e também desfrutaria daquilo 

que ele mesmo tivesse enterrado na terra. 

Para homens de importância, deveria ser erguido um túmulo em sua memória; 

e para todos os outros guerreiros que se tivessem destacado por sua bravura, 

uma pedra ereta (stein) deveria ser colocada — costume que perdurou muito 

tempo após a época de Óðinn. 

No Dia de Inverno (Vetrnætr, início do calendário nórdico, por volta de 

outubro), deveria haver um sacrifício de sangue para assegurar um bom 

ano; no meio do inverno (provavelmente o Jól, o solstício de inverno), para 

uma boa colheita; e o terceiro sacrifício deveria ser feito no Dia de Verão 

(abril), para vitória em batalha. 

Em toda a Suécia (Svíþjóð), o povo pagava a Óðinn um scatt (tributo ou 

imposto) — uma quantia por cabeça; e em troca, Óðinn deveria defender o país 

de inimigos ou distúrbios, e pagar os custos dos banquetes de sacrifício em prol 

de um bom ano70. (Anônimo, s.d., grifo e tradução da autora) 

 
70 Óðinn established the same law in his land that had been in force in Asaland. Thus he established by law 

that all dead men should be burned, and their belongings laid with them upon the pile, and the ashes be cast 

into the sea or buried in the earth.  Thus, said he, every one will come to Valhalla with the riches he had 



186 

 

 

 

 Um outro exemplo disso ocorre em Gautrek’s saga. O sacrifício, nessa saga, é 

atribuído a Starkarð, que se torna uma espécie de herói trágico na literatura escandinava. 

Embora não seja uma feiticeira, é possível encontrar a utilização de sacrifícios em nome 

dos deuses – nesse caso, este ocorre a pedido do deus Óðinn. 

 

Nos melhores anos 

do meu tempo de batalhas, 

segui o primeiro 

dos reis famosos; 

então partimos 

para nossa última 

odiosa jornada 

até Hordaland. 

 

Thor moldou 

minha vergonha, ordenou 

que eu fosse traidor, 

prendeu-me à desgraça. 

 

Não era de mim 

o desejo de matar: 

não era apto 

para tal mal. 

 

Contra minha vontade, 

entreguei aos deuses 

meu verdadeiro senhor, 

Víkkar, ao alto da árvore: 

jamais tanta dor 

senti em mim 

como quando minha lança 

penetrou seu lado.71 (Gautrek’s saga 7, 1985, p. 157-158, tradução e grifo da 

autora) 

 
with him upon the pile; and he would also enjoy whatever he himself had buried in the earth.  For men of 

consequence a mound should be raised to their memory, and for all other warriors who had been 

distinguished for manhood a standing stone; which custom remained long after Óðinn's time.  On winter 

day there should be blood-sacrifice for a good year, and in the middle of winter for a good crop; and the 

third sacrifice should be on summer day, for victory in battle.  Over all Swithiod the people paid Óðinn a 

scatt or tax -- so much on each head; but he had to defend the country from enemy or disturbance, and pay 

the expense of the sacrifice feasts for a good year. (Tradução minha. Fonte: Anônimo. Yinglinga saga. 

Disponível em < https://www.sacred-texts.com/neu/heim/02ynglga.htm>. Acesso em: 16 maio 2025). 

 
71 The best years 

of my battle-time, 

I followed the first 

of famous kings; 

then we launched 

upon our last 

hateful venture 

to Hordaland. 

 

Thor shaped 

my shame, ordained 

https://www.sacred-texts.com/neu/heim/02ynglga.htm


187 

 

 

 

 Sob essa óptica, o sacrifício ritualístico ocorre como forma de garantir 

prosperidade ou sabedoria sobrenatural, sob a ordem de um deus – no caso Óðinn. Vale 

salientar que, nessa saga, o sangue sacrificial é de um rei – Víkarr. 

 O sangue sacrificial tem um papel importante dentro das sagas. Na Völsunga saga, 

por exemplo, ao matar Fafnir72 e comer o coração dele, o herói Sigurd ganha poderes 

sobrenaturais de compreensão – fala com animais, vê o invisível. 

 

Então Sigurd cortou a serpente e retirou-lhe para fora o coração com a espada 

chamada Ridil. Então Regin bebeu do sangue de Fafnir e disse: “Concede-me 

uma graça que não te custará nada. Pega o coração, vai acender uma fogueira 

para assá-lo e então dá-mo, para eu comê-lo. 

Foi-se Sigurd e pôs-se a assá-lo num espeto. E, quando começava a espumar, 

encostou o dedo para testar se já estava assado. Levou então o dedo à boca. E, 

assim que o sangue da serpente tocou a sua língua, passou a compreender 

o canto dos pássaros. Ele ouviu que os picancilhos piavam no arbusto ao seu 

lado. (Anônimo, 2011, p. 80-81, grifo da autora) 

 

 Similarmente, em As Crônicas do Gelo e Fogo, Melisandre assume um papel 

“odínico”, ao determinar quem deve viver ou morrer para que os outros prosperem, 

incluindo, inclusive, a questão do sangue real – Edric Storm73 é um dos personagens, os 

 
me traitor, tied 

me to misery. 

I was not keen 

for killing: I 

was not apt 

for such evil. 

 

Against my will 

I gave to the gods 

my true lord Vikar 

high on the tree: 

never such pangs 

of pain for me 

as when my spear 

slipped into his side. (Tradução minha. GAUTREK’S SAGA. In: PÁLSSON, Hermann; EDWARDS, Paul 

(Trad.). Seven Viking Romances. London: Penguin Books, 1985. p. 157-158). 
72 Na mitologia nórdica, Fafnir é o filho do rei anão Hreidmar e irmão de Regin e Otaro. Na Völsunga saga 

(Saga dos Volsungos), ele é um anão com um braço poderoso e uma alma sem medo. Certo dia, Loki vê 

Otaro - filho de Hreidmar - com um peixe, o confunde com uma lontra e o mata. Após Otaro ser morto, 

Hreidmar recebe o Andvarinaut como recompensa, um anel amaldiçoado. Fafnir e Regin matam seu pai 

pelo ouro, mas Fafnir decide tomar posse completa do tesouro e se torna um dragão. Regin envia seu 

aprendiz Siegfried para matá-lo, e o jovem parte para a toca do inimigo. Siegfried então mata o dragão 

Fafnir com um golpe de sua espada Gram, e se banha com o sangue do inimigo para ter invulnerabilidade, 

exceto por um dos ombros, coberto por uma folha. Regin então pede a Sigurðr o coração de Fafnir, e 

Siegfried também bebe um pouco do sangue do dragão, ganhando a habilidade de entender a língua dos 

pássaros. Os pássaros o alertam para matar Regin, que tramava a morte do jovem. Siegfried cumpre o 

pedido, mata Regin e consome o coração de Fafnir, recebendo o dom da sabedoria. 
73 Edric Storm é filho bastardo do Rei Robert Baratheon e de Delena Florent. 



188 

 

 

quais Melisandre, pela questão sanguínea, decide que deve morrer em A Tormenta das 

Espadas (ATDS), em um diálogo entre ela e Davos Seaworth. 

 

- Não há deuses além de R’hllor e do Outro, cujo nome não pode ser 

pronunciado.  

- A boca de Melisandre era uma linha dura e vermelha. - E os homens pequenos 

amaldiçoam aquilo que não são capazes de compreender.  

- Eu sou um homem pequeno - admitiu Davos -, portanto, explique-me por 

que necessita desse garoto, Edric Storm, para acordar o seu grande 

dragão de pedra, senhora.  

- Estava determinado a proferir o nome do garoto tantas vezes quantas pudesse.  

- Só a morte pode pagar pela vida, senhor. Uma grande dádiva requer um 

grande sacrifício.  

- Onde está a grandeza numa criança ilegítima?  

- Ele tem o sangue de um rei nas veias. Já viu o que até um pouco desse 

sangue pode fazer... 

- Vi a senhora queimar algumas sanguessugas.  

- E dois falsos reis estão mortos. (Martin, 2012a, p. 626) 

 

 Alguns textos nórdicos mencionam os blóts (sacrifícios), tais como a 

Heimskringla e o Íslendingabók, os quais mostram que as práticas de sacrifícios humanos 

em momentos de crise eram práticas comuns nesses períodos, comprovados através, 

inclusive, de fontes documentais da época.  

 De modo a elucidar o entendimento, o quadro 13 faz um contraponto entre a magia 

de sangue de Melisandre e nas sagas, as quais serão explicadas a posteriori. 

 

Quadro 13: Magia de sangue em Melisandre e nas sagas 

Elemento Fontes nórdicas Melisandre 

Tipo de vítima Homens, reis, filhos de sangue 

nobre 

Criança real 

Finalidade do sacrifício Fertilidade, poder, sabedoria Vitória, visão, apocalipse 

Justificativa religiosa Ordem divina, pacto com Óðinn Profecia e fé em R’hllor 

Agente do sacrifício Reis, sacerdotes, deuses (Óðinn 

etc.) 

Mulher-sacerdotisa (Melisandre) 

Elemento simbólico Sangue e sofrimento abrem 

caminhos místicos 

Sangue real gera poder mágico 

Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

 Melisandre, durante a obra, vale-se de sacrifícios de sangue. Embora não envolva 

sacrifício letal direto – ou seja, ela não sacrifique diretamente as vítimas – ela se vale do 

sangue real “simbólico” para tal, como uma espécie de vetor mágico. Um bom exemplo 

disso é o episódio em que a Feiticeira Vermelha se vale das sanguessugas – vetores 

indiretos de magia – para a realização de sacrifícios a pedido de Stannis Baratheon. 



189 

 

 

 

Stannis rangeu os dentes.  

- Não quero ouvir mais nada sobre isso. Os dragões acabaram-se. Os Targaryen 

tentaram trazê-los de volta meia dúzia de vezes. E fizeram papel de bobos, ou 

de cadáveres. Cara-Malhada é o único bobo de que precisamos neste rochedo 

esquecido por deus. Você tem as sanguessugas. Faça o seu trabalho.  

Melisandre inclinou rigidamente a cabeça e disse:  

- Às ordens de meu rei. - Enfiou a mão direita na manga esquerda e atirou um 

punhado de pó dentro do braseiro. Os carvões rugiram. Enquanto chamas 

pálidas se contorciam por cima deles, a mulher vermelha pegou o prato de prata 

e levou-o ao rei. Davos viu-a levantar a tampa. Por baixo dela encontravam-se 

três grandes sanguessugas negras, inchadas com sangue.  

O sangue do garoto, soube Davos, Sangue de um rei.  

Stannis estendeu uma mão, e seus dedos fecharam-se em volta de uma das 

sanguessugas.  

- Diga o nome - ordenou Melisandre.  

A sanguessuga retorcia-se na mão do rei, tentando se prender a um de seus 

dedos.  

- O usurpador - disse ele, - Joffrey Baratheon, - Quando atirou a sanguessuga 

no fogo, ela enrolou-se entre os carvões como uma folha de outono e 

incendiou-se.  

Stannis agarrou a segunda,  

- O usurpador - declarou, dessa vez mais alto. - Balon Greyjoy. - Deu-lhe um 

piparote ligeiro para dentro do braseiro, e o corpo do animal abriu-se e 

crepitou. O sangue jorrou de seu interior, silvando e fumegando,  

A última sanguessuga estava na mão do rei. Estudou aquela por um momento, 

enquanto se contorcia entre seus dedos.  

- O usurpador - disse por fim, - Robb Stark. - E atirou-a para as chamas. 

(Martin, 2012c, p. 434, grifo da autora). 

 

 A partir daí, os três personagens supracitados acabam morrendo. Embora as 

mortes ocorram, tal qual exposto do quadro 14, apresentado na sequência, de modo que 

não estejam diretamente relacionados com a magia de Melisandre, estas cumprem o seu 

papel na narrativa. 

 

Quadro 14: Morte dos personagens envolvidos na magia das sanguessugas 

Personagem Morte Causa da 

morte 

Relação com o ritual 

Balon 

Greyjon74 

Entre A Tormenta 

das Espadas e O 

Festim dos Corvos 

Cai de uma 

ponte de corda 

durante uma 

tempestade 

Morte suspeita. Há indícios de 

que ele fora assassinado por 

Euron Greyjoy, sugerindo 

influência indireta do ritual ou 

apenas coincidência 

manipulada. 

 
74Balon Greyjoy é o chefe da Casa Greyjoy de Pyke; e assim, lorde supremo das Ilhas de Ferro. Ele é capitão 

da Grande Lula Gigante. Ele é um seguidor dos Costumes Antigos dos homens de ferro e tentou levá-los 

de volta a proeminência. Em 289 d.C., ele proclamou a independência das Ilhas de Ferro sobre o Trono de 

Ferro, porém foi derrotado pelas forças de Rei Robert I. 



190 

 

 

Joffrey 

Baratheon75 

No Casamento 

Púrpura, em A 

Tormenta das 

Espadas 

Envenenado 

por Olenna 

Tyrell76 e Petyr 

Baelish77 

Planejamento político. A magia 

de Melisandre não é 

comprovada, mas morte 

cumpre o seu “presságio”. 

Robb 

Stark78 

No Casamento 

Vermelho, em A 

Tormenta das 

Espadas 

Assassinado 

nas Gêmeas, no 

Casamento 

Vermelho 

Conspiração entre as casas 

Frey, Bolton e Lannisters. Não 

há evidência direta de magia, 

mas a morte serve 

politicamente a Stannis. 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

Os três personagens, eventualmente, morrem em circunstâncias adversas, o que 

levanta questões sobre a sua fé, causalidade e manipulação, posto que são ações políticas 

e humanas que as causam. Nesse ponto, a ambiguidade narrativa é completamente 

deliberada – o autor decide manter a dúvida sobre a eficácia da magia de Melisandre: ou 

ela é eficaz ou apenas fruto de uma manipulação de eventos para manter sua autoridade 

espiritual.  

Nesse ponto, Melisandre buscava assassinar todos aqueles que se pusessem diante 

dos seus objetivos, mesmo que à distância. Partindo desse conceito, a ideia de magia à 

 
75 O Rei Joffrey I Baratheon foi o décimo oitavo rei a governar a partir do Trono de Ferro e o segundo rei 

da dinastia Baratheon. Embora seja considerado pela maioria como o filho mais velho do Rei Robert 

Baratheon e da Rainha Cersei Lannister, Joffrey é, na verdade, um bastardo nascido do relacionamento 

incestuoso de Cersei com seu irmão gêmeo, Jaime Lannister. Ele é o irmão mais velho de Myrcella e 

Tommen Baratheon. A decisão imprudente de Joffrey de executar Ned Stark sob falsas acusações de traição 

deu início à Guerra dos Cinco Reis, que dá origem a narrativa de As Crônicas de Gelo e Fogo. 
76 Lady Olenna Tyrell, nascida Redwyne, era a matriarca idosa da Casa Tyrell e a última chefe conhecida 

daquela casa. Lady Olenna fora uma mestra da política da corte, conspiradora e intrigante por excelência 

ao longo de sua vida. Ela também era conhecida por sua sagacidade e sarcasmo. Como resultado, Lady 

Olenna foi popularmente apelidada de Rainha dos Espinhos, em referência ao símbolo Tyrell - uma rosa - 

e seus comentários cortantes e farpados. De muitas maneiras, ela era a chefe de fato da Casa Tyrell na época 

da Guerra dos Cinco Reis e parecia ter grande influência. Após a maior parte de sua família ser morta na 

destruição do Grande Septo de Baelor, um evento orquestrado por Cersei Lannister, o desejo de vingança 

de Olenna a leva a prometer as forças da Casa Tyrell a Daenerys Targaryen. No entanto, quando Daenerys 

envia suas forças para tomar Rochedo Casterly, o exército de Jaime Lannister saqueia Jardim de Cima. 

Oferecendo a Olenna um fim pacífico, ele permite que ela beba veneno. No entanto, antes de morrer, ela 

revela que foi ela quem assassinou seu filho, Joffrey Baratheon, no Casamento Púrpura. 
77 Lorde Petyr Baelish, popularmente chamado de Mindinho, foi o Mestre da Moeda no Pequeno 

Conselho sob os Reis Robert Baratheon e Joffrey Baratheon. Ele era um manipulador habilidoso e usou sua 

propriedade de bordéis em Porto Real para adquirir vasta riqueza e acumular informações sobre rivais 

políticos. A rede de espionagem de Baelish é eclipsada apenas pela de seu arquirrival Varys, a Aranha, 

chamado também de Mestre dos Sussuros. Em sua busca por poder, ele orquestrou um enorme conflito em 

Westeros por meio de múltiplas conspirações e assassinatos, que efetivamente deram início à Guerra dos 

Cinco Reis, levando à devastação generalizada e à destruição de várias casas importantes. 
78 Robb é o filho mais velho de Catelyn e Eddard, irmão de Sansa, Arya, Bran e Rickon e meio-irmão 

de Jon Snow. Robb adotou um lobo chamado Vento Cinza. Quando Eddard é preso e posteriormente 

executado pelo rei Joffrey Baratheon, Robb é declarado Rei no Norte (do inglês, Rei do Norte), e lidera 

uma rebelião contra o Trono de Ferro. No conflito resultante, ele se mostra um comandante de batalha 

adepto, garantindo várias vitórias notáveis sobre as forças Lannister e capturando Jaime Lannister, o 

Regicida. 

https://gameofthrones.fandom.com/wiki/Master_of_Coin
https://gameofthrones.fandom.com/wiki/Small_Council
https://gameofthrones.fandom.com/wiki/Small_Council
https://gameofthrones.fandom.com/wiki/Robert_Baratheon
https://gameofthrones.fandom.com/wiki/Joffrey_Baratheon
https://gameofthrones.fandom.com/wiki/King%27s_Landing
https://gameofthrones.fandom.com/wiki/Varys
https://gameofthrones.fandom.com/wiki/War_of_the_Five_Kings
https://gameofthrones.fandom.com/wiki/War_of_the_Five_Kings
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Catelyn
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Eddard
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Sansa
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Arya
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Bran
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Rickon_Stark
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Jon_Snow
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Joffrey_Baratheon
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Trono_de_Ferro
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Casa_Lannister
https://gameofthrones.fandom.com/pt-br/wiki/Jaime_Lannister


191 

 

 

distância é comum é ambas as tradições e possui vínculos simbólicos. Com isso, a morte 

pode, sim, ser “enviada” por meios indiretos, a partir da utilização de elementos pessoais, 

como sangue, nomes, etc., servindo como canais mágicos para tal, assim como foi o caso 

das sanguessugas. 

Esse conceito de magia enviada – de uma magia de contágio – cujo intuito é o 

papel do agente mágico e dos alvos a serem atingidos pode ser vista em algumas sagas, 

tais como a Vatnsdæla saga e na Eyrbyggja saga. 

Na Vatnsdæla saga, a personagem Ljót é descrita como uma mulher de 

temperamento difícil, solitária e pouco estimada pelas pessoas. Ela tem um filho, com 

quem vive, chamado Hrolleifur, o qual é forte, mas possuidor de um comportamento 

agressivo e opressor. Ambos moravam na região de Hrolleifsdal e, lá, rapidamente 

entraram em conflito com os vizinhos. 

Certa vez, Hrolleifur, após uma série de desentendimentos e assassinato de 

Ingimundr, o Velho, é morto pelos seus filhos, que vingam a morte do pai. Sabendo disso, 

Ljót tenta vingar a morte do seu filho se utilizando de magia, a qual não é bem sucedida, 

tal qual pode ser vista na passagem do capítulo 26. 

 

[...] 

Jökull se sentou atrás dos esquis, e logo um homem saiu e ficou cochichando 

na porta, sem ver os homens que estavam ali. Depois saíram outros dois 

homens, e o terceiro era Hrolleif. Jökull o reconheceu e atacou ferozmente, e 

a pilha de esquis caiu, mas ele conseguiu jogar o porrete para os irmãos e 

desceu correndo da casa, atacando Hrolleif de modo que ele não conseguiu 

escapar. Nenhum deles conseguiu vantagem e caíram ladeira abaixo, ficando 

feridos. 

Quando os irmãos chegaram, Högni perguntou: 

— O que está acontecendo aqui? Não sei do que se trata. 

Þorsteinn respondeu: 

— É Ljót, a velha, que está fazendo coisas estranhas. 

Ela estava com as roupas puxadas para trás da cabeça, andando ao 

contrário e movendo a cabeça entre as pernas. Seu olhar era horrível, 

como se lançasse um feitiço aterrorizante. 

Þorsteinn disse a Jökull: 

— Mate agora Hrolleif, que você quer fazer isso há muito tempo. 

Jökull respondeu: 

— Estou pronto para isso. 

Ele cortou a cabeça dele e pediu que ele não se reerguesse nunca. 

— Sim, sim — disse Ljót — agora está claro que posso vingar o filho de 

Hrolleif, e vocês, filhos de 

Ingimundur, são homens poderosos. 

Þorsteinn perguntou: 

— O que você quer dizer com isso? 

Ela disse que pretendia mudar todo o cenário, mas eles ficaram 

envergonhados e tiveram que fugir pela floresta como animais selvagens. 

Ela disse que teria sido pior se não os tivesse visto antes. 

Þorsteinn desejou que tivessem boa sorte. 



192 

 

 

Depois disso, Ljót morreu em sua loucura e feitiçaria, e assim termina esta 

história79 (Anônimo, 2001, p. 247, grifo e tradução da autora). 

 

 O mesmo acontece na Eyrbyggja saga, conforme apresentado outrora, quando 

Katla realiza magia de transfiguração no seu filho, para que ele não seja capturado e 

morto.  

 De modo comparativo, pode-se observar semelhanças e diferenças entre as ações 

de Melisandre e das feiticeiras nessas duas sagas. Quanto às semelhanças, os alvos dos 

feitiços são inimigos políticos ou locais das personagens, sendo mulheres dotadas de 

poder mágico. Entretanto, as diferenças são maiores.  

 

 Melisandre embebe as sanguessugas com o sangue de Edric Storm e, 

cerimonialmente, são atiradas ao fogo, em que a mesma, juntamente com Stannis, deseja 

a morte de seus inimigos usurpadores do trono, conforme acreditam ser. Diferentemente 

de Ljót e Katla, Melisandre é uma sacerdotisa ambígua e temida, o que difere dos papéis 

das duas feiticeiras das sagas, as quais são marginalizadas, temidas, mas, eventualmente, 

punidas pelos seus atos. O quadro 15 explicita as diferenças e semelhanças existentes 

entre as personagens em ambos os textos. 

 

 

 
79 Jokul positioned himself in the pile of firewood, and soon a man came out and looked around by the door, 

and did not see the men who had come there. Then a second man came out and a third, and this was Hrolleif. 

Jokul recognized him clearly and gave a violent start, and the log pile collapsed, but he was still able to 

throw the stick to his brothers, and jumped down and managed to grab Hrolleif so that he could not run 

away. There was no difference in their strength, and they both rolled down the bank, each lying alternately 

on top and underneath.  

When the brothers approached, Hogni said, 'What monster is this coming towards us here? I do not know 

what it is.'  

Thorstein replied, "This is Ljot the old witch - look how bizarrely she has got herself up.'  

She had pulled her clothes up over her head and was walking backwards, with her head thrust between her 

legs. The look in her eyes was hideous - the way she could dart them like a troll.  

Thorstein said to Jokul, 'Kill Hrolleif now; you have wanted to do this for a long time.'  

Jokul said, 'I'm quite ready for it now.  

He then hacked off his head and told him that he would never haunt them again.  

'Well, well,' said Ljot, 'I came very near to being able to avenge my son Hrolleif, and you sons of Ingimund 

are very lucky men.'  

Thorstein replied, 'What is the clearest sign of that?"  

She said that she had intended to change the whole lie of the land there, 'and all of you would have run wild 

and been driven crazy with fear out among the wild animals, and that is how things would have turned out 

if you had not spotted me before I saw you."  

Thorstein said that it was no surprise that their respective luck had changed. Then Ljot the witch died in her 

rage and sorcery, and mother and son are now out of the saga. (Tradução minha. ANÔNIMO. The Saga of 

the People of Vatnsdal. In: THE SAGAS of the Icelanders. Translated by Judy Quinn. Introduction by 

Robert Kellogg. New York: Penguin Books, 2001. p. 247). 



193 

 

 

Quadro 15: Morte dos personagens envolvidos na magia das sanguessugas 

Elemento Melisandre Feiticeiras (Katla/Ljót) 

Meio mágico 

utilizado 

Sanguessugas embebidas no 

sangue real (Edric Storm). 

Objetos encantados, canções, 

manipulação da percepção. 

Vínculo com o 

alvo 

Sangue de Edric Storm 

(parente dos reis rivais). 

Simpatia mágica (bonecos, 

nomes, fragmentos pessoais 

(cabelo, etc.)). 

Modo de ação Nomeia cada um e atira as 

sanguessugas no fogo. 

Encantamento à distância, com 

intuito de dissimular. 

Alvos do feitiço Robb Stark, Balon Greyjoy e 

Joffrey Baratheon (rivais ao 

trono, considerados 

usurpadores). 

Inimigos locais, rivais em 

disputas familiares ou políticas. 

Consequência 

esperada 

Morte dos rivais políticos de 

Stannis Baratheon. 

Doença, confusão, morte ou 

invisibilidade temporária do 

inimigo. 

Autoridade do 

agente mágico 

Sacerdotisa reconhecida 

(ambígua e temida). 

Mulheres marginalizadas, 

temidas e, eventualmente, 

punidas pelos seus atos. 

Confirmação 

de poder 

Todos os três reis morrem 

(uma aparente eficácia). 

Rituais funcionam até serem 

descobertos, expostos ou 

rompidos por outros rituais 

mágicos. 

Dimensão 

simbólica 

Sangue representa o poder 

real; fogo representa a 

purificação e a execução 

mágica. 

Objeto seria o canal mágico; 

visão seria enganada; e o nome 

seria a essência mágica. 

Resposta social Mistura de reverência 

(Stannis, Selyse, Jon) e 

desconfiança (Jon Snow e 

Davos) 

Pânico e punição social (como 

ocorre com Katla, quando é 

morta). 

Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

 A partir do quadro, pode-se observar que todas essas feiticeiras representam o 

feminino desviante, sendo Melisandre aquela que porta uma autoridade ritualística e uma 

moral, posto que é reverenciada e temida; no contraponto, Katla e Ljót são feiticeiras 

domésticas, as quais se valem de sua magia, mas são socialmente invisíveis enquanto 

autoridade ritualística. Além disso, Melisandre é tolerada em seu meio, pois serve a 

intuitos maiores – a ascensão de Stannis Baratheon ao trono; já Katla e Ljót são reprimidas 

ou mortas. Deste modo, pode-se dizer que a Feiticeira Vermelha representa uma versão 

hierarquizada e institucionalizada dessa feiticeira, ao contrário do que ocorre nas sagas, 

em que as mesmas são mais vulneráveis à repressão social. 

 

c) Magia sexual e de controle corporal 



194 

 

 

 

Nesse contexto, analisar-se-á a questão sexual vinculada à elaboração da 

personagem em contraponto com as sagas. Faz-se necessário um adendo, posto que a série 

de TV Game of Thrones traz algumas cenas, as quais não ocorrem (ou não são 

explicitamente ditas) na obra.  

Um dos eventos que ocorre na série – a relação sexual entre Stannis Baratheon e 

Melisandre – na obra é subentendida e não fica realmente explícito se ela ocorreu, embora 

exista na obra indícios de um envolvimento sexual entre eles. Em A Dança dos Dragões, 

no único capítulo dedicado exclusivamente à feiticeira, tem-se um indício dessa 

informação. 

 

Amanhecer. Outro dia nos é dado, com a graça de R’hllor. Os terrores da 

noite retrocedem. Melisandre passara a noite na cadeira ao lado do fogo, como 

frequentemente fazia. Com a partida de Stannis, sua cama tinha pouco uso. 

Não tinha tempo para dormir, com o peso do mundo sobre seus ombros. E tinha 

medo de sonhar. Dormir é uma pequena morte, sonhos são sussurros do Outro 

que quer nos arrastar para a noite eterna. Preferia sentar-se banhada pelo 

brilho avermelhado das chamas do seu senhor vermelho, seu rosto 

enrubescendo pelas ondas de calor como se fossem beijos de um amante. 

Algumas noites, ela dormitava, mas nunca mais do que uma hora. Um dia, 

Melisandre esperava, não dormiria mais. Um dia estaria livre dos sonhos. 

Melony, pensou. Lote Sete (Martin, 2012c, p. 562-563, grifo da autora). 

 

 Martin faz uma construção textual um tanto quanto ambígua – não se sabe ao certo 

se ela não dormira por causa do “peso do mundo sobre seus ombros” ou apenas porque 

Stannis não estava com ela. Isso se deve ao fato de que no livro A Fúria dos Reis, no 

capítulo Davos II, Davos Seaworth leva Melisandre de barco a uma caverna sob Ponta 

Tempestade80. Nesse momento, Melisandre está “nua e enormemente grávida” (Martin, 

2012c, p. 401) e, na sequência, dá à luz a uma sombra, a qual é responsável pela morte 

de Cortnay Penrose. 

 

“Melisandre tinha jogado o capuz para trás e saía de dentro da sufocante veste. 

Por baixo estava nua, e enormemente grávida... Ofegando, a mulher agachou 

e abriu as pernas... a sombra deslizou por completo para o mundo e se ergueu, 

mais alta do que Davos... Ele conhecia aquela sombra. E conhecia o homem 

que a lançava.” (Martin, 2012c, p. 401-402, grifo da autora). 

 

 
80 Ponta Tempestade é o assento ancestral da Casa Baratheon, e um de três grandes castelos controlados 

pela antiga casa nobre, os outros sendo: a Fortaleza Vermelha em Porto Real e a ilha de Pedra do Dragão. 

Stannis Baratheon era o Senhor da Ponta Tempestade até morrer. Por enquanto, ainda não se sabe quem 

ficará entitulado ao castelo, se alguém assim ficará. Ponta Tempestade é uma fortaleza formidável, 

localizada na costa sudeste de Westeros de frente à Baía dos Naufrágios. 



195 

 

 

 Um outro momento sugerido em que, possivelmente, Melisandre e Stannis 

possuem uma ligação sexual é quando Salladhor Saan81, em conversa com Davos 

Seaworth diz que 

 

- Ninguém? - rouquejou. - O que quer dizer com ele não receber ninguém? - 

sua voz soava úmida e espessa, até mesmo aos seus ouvidos, e por um 

momento a cabine pareceu oscilar ao seu redor.  

- Ninguém além dela - disse Salladhor Saan, e Davos não precisou perguntar o 

que ele queria dizer.  

- Meu amigo está se cansando. E de uma cama que está precisando, não de 

Salladhor Saan, Uma cama e muitas mantas, com uma compressa quente no 

peito e mais vinho e cravo.  

Davos sacudiu a cabeça - Vou ficar bem. Conte-me, Salla, preciso saber. 

Ninguém além de Melisandre?  

O liseno lançou um longo olhar de dúvida para ele e prosseguiu com relutância,  

- Os guardas estão mantendo todos os outros afastados, até sua rainha e a 

filhinha. Criados trazem refeições que ninguém come. - Inclinou-se para a 

frente e baixou a voz, - Ouvi estranhas conversas sobre fogos esfomeados 

dentro da montanha, e sobre como Stannis e a mulher vermelha descem 

juntos para observar as chamas. Há poços, dizem, e escadas secretas que 

descem até o coração da montanha, até lugares quentes onde só ela pode 

caminhar sem se queimar. É mais do que suficiente para aterrorizar um 

velho, a tal ponto que às vezes quase não arranja forças para comer.  

Melisandre. Davos estremeceu.  

- A mulher vermelha fez isso a ele - disse. - Enviou o fogo para nos consumir, 

para punir Stannis por tê-la posto de lado, para lhe ensinar que não tem 

esperança de vencer sem seus feitiços (Martin, 2012c, p. 127-128, grifo da 

autora). 

 

 Em um outro momento, em uma conversa entre Melisandre e Davos Seaworth, 

Melisandre diz: 

 

- Estará o bravo Sor Cebolas assim tão assustado por uma sombra passageira? 

Se é assim, anime-se. As sombras só vivem quando são geradas pela luz, e 

os fogos do rei ardem tão fracos que não me atrevo a tirar-lhe mais para 

fazer outro filho. Isso poderia até matá-lo. - Melisandre aproximou-se. - Mas 

com outro homem... um homem cujas chamas ainda se erguem quentes... se 

realmente deseja servir à causa do seu rei, venha uma noite aos meus 

aposentos. Poderia dar-lhe prazer tal como nunca conheceu e, com seu fogo da 

vida, poderia gerar...  

- ... um horror. - Davos afastou-se dela. - Não quero nada com a senhora. Ou 

com o seu deus. Que os Sete me protejam. 

 

 
81 Salladhor Saan é um pirata de Lys, embora nativo das Ilhas do Verão. Ele comanda uma frota de trinta 

navios que frequentemente ataca navios mercantes que viajam entre Westeros e as Cidades Livres. Às 

vezes, em busca de riqueza extra, ele muda de ramo e trabalha como vendedor: vendendo os serviços de 

seus navios e tripulações pela maior oferta, para atuar como mercenário em vários conflitos. Ele foi 

recrutado para a causa do Rei Stannis Baratheon, mas Salladhor o abandonou depois da Batalha da Água 

Negra. Salladhor reentrou no serviço de Stannis, no entanto, o rei conseguiu um empréstimo do Banco de 

Ferro de Braavos, permitindo-lhe pagar a taxa de Salladhor. 



196 

 

 

 Entende-se, no entanto, que há uma tensão sexual subentendida na relação entre 

essas duas personagens, a qual o autor, George Martin, não deixa completamente 

explícita. 

 Analisando-se a obra de Martin à luz dos textos nórdicos, Katherine Morris (1991, 

p. 172) conduziu um estudo extenso sobre conceitos de gênero em relação à mulher 

usuária de magia na antiga cultura nórdica, traçando o caminho das atitudes transformadas 

desde as videntes e feiticeiras até o conceito medieval de bruxa. Ela argumenta que o 

período de composição das sagas via a bruxa como uma figura lasciva, carnal, de 

sexualidade perigosa, e que essa imagem foi projetada sobre as fontes escritas como uma 

camada distorcida, sendo sua análise firmemente enraizada na teoria literária moderna, o 

que é problemático para nossos propósitos aqui, pois geralmente considera modelos 

literários criativos em vez de realidades antigas, mas suas conclusões são instigantes. 

 Dado o caráter do complexo ergi e suas fortes conexões com o ato do seiðr, parece 

razoável perguntar exatamente o que havia na realização do ritual que produzia um 

sistema tão extremo de tabus e associações. Uma possibilidade é que as conotações 

homoeróticas do ergi masculino possam sugerir que o seiðr envolvia atos reais ou 

simbólicos desse tipo – esta é a linha adotada por muitos dos primeiros intérpretes (Price, 

2019) 

 Jenny Jochens (1996, p. 74) afirma que 

 

Pode-se aventar, no entanto, que a cerimônia de seiðr imitava o ato 

heterossexual, em que a mulher desempenhava seu papel costumeiro de 

receber, não o membro masculino, mas seu substituto: o bastão, que sempre 

foi o equipamento padrão das vǫlur humanas encarregadas da magia. Na mente 

dos criadores dos textos mitológicos, o seiðr pode ter incluído orgasmo 

masturbatório por parte da praticante, mas, eventualmente, apenas o bastão 

permaneceu como símbolo. 

 

 Tolley (1995, p. 70) diz que há, de fato, considerável evidência circunstancial que 

sugere que os rituais envolviam ações sexuais literais ou simuladas, nas quais os vários 

tipos de bastões desempenhavam um papel importante como substituto ou símbolo fálico. 

Primeiro, os próprios bastões têm epítetos fálicos. Em Bósa saga 11, por exemplo, 

encontramos a palavra gǫndull usada para significar “pênis”, estabelecendo uma 

conotação sexual definitiva para o bastão com o mesmo nome. Já vimos acima a relação 

entre os bastões e os espíritos que eles invocavam (gǫndull – gandir) ou as pessoas que 

os usavam (vǫlr – vǫlva), e de fato o famoso episódio Vǫlsa þáttr reproduz o mesmo 

padrão, com o pênis vǫlsi e a divindade fálica do mesmo nome. 



197 

 

 

 Em Hrólfs saga kraka, por exemplo, a presença de Skuld, meio-elfa que se rebela 

contra o rei Hrólf se utilizando de necromancia e feitiçaria, liderando um exército de 

mortos – o que remete, na obra de Martin, aos Caminhantes Brancos – e é descrita como 

uma presença ambígua e monstruosa. No capítulo 11 da saga, sua mãe diz 

 

Então a mulher, que segurava a criança, disse: 

"Saiba, ó rei, que seus parentes pagarão por você ter ignorado meu pedido. 

Ainda assim, você colherá um benefício por ter me libertado da maldição. 

Saiba que a menina se chama Skuld, e ela é nossa filha." 

Então o grupo partiu. 

A mãe de Skuld era uma mulher élfica, e o rei nunca mais a viu ou ouviu falar 

dela. Skuld cresceu com o rei; desde muito jovem ela demonstrava um 

temperamento cruel. 

Dizem que o rei Helgi se preparou para partir em uma viagem para esquecer 

sua tristeza. Hrolf, seu filho, ficou para trás. O rei Helgi saqueou terras 

distantes, realizando grandes feitos (Anônimo, 1998, p. 73, grifo da autora). 

 

 Mais à frente, no capítulo 31, Skuld, já adulta, é apresentada como uma feiticeira 

poderosa: “Skuld era uma feiticeira poderosa. Ela vinha de linhagem élfica por parte de 

mãe, e por esse motivo o rei Hrolf e seus campeões pagariam caro” (Hrólfs saga kraka, 

1998, p. 133). Para isso, 

 

Do mesmo modo, os campeões não suspeitaram de nada, pois tudo foi feito 

com a mais habilidosa magia e feitiçaria. Skuld, para dominar seu irmão, o 

rei Hrolf, criou um feitiço de altíssimo poder, que invocou elfos, nornas e 

inúmeras outras criaturas vis. Nenhum poder humano poderia resistir a 

uma força tão intensa (Anônimo, 1998, p. 135, grifo da autora). 

 

 Nas sagas, as vǫlvas comumente utilizam um bastão ou cajado, como, por 

exemplo, na Eíriks saga rauda.  

 

[...] 

Havia na colônia uma mulher chamada Thorbjorg. Ela era uma profetisa 

(rainha da previsão) e era chamada de Litilvǫlva (pequena vǫlva/sibila). Tivera 

nove irmãs, e todas eram profetisas, sendo ela a única ainda viva. 

[...] 

Quando ela chegou à noite, acompanhada do homem enviado para buscá-la, 

estava vestida da seguinte maneira: usava um manto azul, com cordões no 

pescoço, adornado com pedras preciosas até a barra. No pescoço, tinha colares 

de contas de vidro. Na cabeça, usava um capuz preto de pele de cordeiro, 

forrado com arminho. Tinha um cajado na mão, com um botão no topo; era 

ornamentado com bronze e cravejado de pedras ao redor do botão. Ao 

redor da cintura, usava um cinto de pêlos macios, no qual carregava uma 

grande bolsa de couro, onde guardava os talismãs necessários à sua sabedoria. 

Usava sapatos de pele de bezerro com pelos, com longas tiras resistentes e 

grandes botões de latão nas pontas. Nas mãos, tinha luvas de pele de arminho, 

brancas e peludas por dentro (Anônimo, s.d., grifo da autora). 

 



198 

 

 

 Price, em sua obra The Viking Way: Magic and Mind in Late Iron Age 

Scandinavia, traz à discussão a Vǫlsa þáttr82, a partir de uma argumentação interessante 

sobre sexualidade, ritual e gênero, em que o autor menciona que os elementos fálicos – 

tanto simbólica quanto literalmente – estavam intimamente ligados ao seiðr e à autoridade 

das mulheres, sobretudo as vǫlur. Segundo Katherine Morris (1991), a noção do falo de 

um cavalo pode também ter tido uma relevância específica, pois há uma série de 

associações sexuais sutis entre mulheres do norte e animais em contextos de feitiçaria. 

Jochens (1996, p. 259) argumenta que os “postes de insulto” (níðstǫng), usados para fazer 

acusações de efeminação ou homossexualidade, também podem, por sua forma, ser 

tomados como análogos das conotações sexuais do bastão. Tolley (1995, p. 70) adiciona 

um simbolismo que considera que o ato de invocar os gandir (ou seja, usar o bastão) era 

um dos aspectos do seiðr que era considerado sexualmente desviante. 

 Margaret Clunies Ross, em seu livro Prolonged Echoes83, ela argumenta que, se 

esse tipo de feitiçaria realmente era xamânica, então o ato de possessão espiritual pode 

ser visto em termos de uma mulher permitindo ser penetrada. Essa interpretação é 

convincente, mas ao mesmo tempo altamente problemática, pois não há evidência real de 

que tal possessão ocorresse no seiðr. 

 No concernente ao objeto fálico e à obra de Martin, Melisandre não utiliza nenhum 

deles – nem bastão, nem cajado – mas um colar com um rubi. A questão fálica é 

inexistente na personagem. Ambos os objetos possuem a aura de transformação e 

transgressão: o cajado estaria associado à travessia entre os mundos, em que a vǫlva entra 

em transe e acessa o futuro, os mortos ou os deuses; já o colar de Melisandre permite que 

ela viva como jovem nesse mundo – mesmo se sabendo na narrativa que ela é muito 

velha: sua forma pertence ao limiar da morte. Desta maneira, pode-se entender que o 

cajado é transcendental, e o colar suspende o tempo e engana os sentidos. 

 Além disso, o cajado da vǫlva ou seiðkona estaria associado a um poder feminino, 

frequentemente temido, associado à sexualidade, marginalidade ou traição. Já o colar de 

 
82 Vǫlsa þáttr (às vezes traduzido como “O Conto do Falo do Cavalo” ou “O Episódio do Falo do Cavalo”) 

é um pequeno texto medieval islandês que aparece como um episódio dentro da Ólafs saga helga (a Saga 

de São Olaf, rei da Noruega). O texto descreve um ritual pagão nórdico — uma cerimônia doméstica 

realizada por uma família que mantém um falo de cavalo (o órgão sexual do cavalo) preservado e o usa 

como um objeto sagrado em uma espécie de culto à fertilidade. Durante o ritual, os membros da família — 

principalmente as mulheres — passam o falo de cavalo ao redor, cantando versos que invocam fertilidade, 

força e poder mágico, sendo considerado um dos relatos mais explícitos e interessantes sobre práticas rituais 

pagãs ligadas à sexualidade, fertilidade e magia no mundo nórdico pré-cristão. 
83 ROSS, Margaret Clunies. Prolonged echoes: Old Norse myths in medieval Northern society. Volume 

2: The reception of Norse myths in medieval Iceland. Odense: Odense University Press, 1998. 



199 

 

 

Melisandre marca o seu poder feminino, permitindo a ela rivalizar, sendo uma espécie de 

arma de fé, política e mágica. 

 Quando o objeto fálico está ausente, a magia simplesmente não ocorre, seja 

quando o cajado não está presente, seja quando o cordão não está com Melisandre (toda 

a magia da personagem vai embora). Pode-se dizer que o cajado é visível, ereto e 

imponente, já o cordão é uma espécie de cajado moderno e simbólico: discreto, mas 

igualmente poderoso.  

 Na Bósa saga ok Herrauðs, por exemplo, os elementos sexuais são explícitos em 

meio a aventuras heroicas e episódios eróticos e mágicos. O’Duffy (2024, p. 1) afirma 

que as “cenas pornográficas” em Bósa saga formam um tríptico de conquistas sexuais 

que se tornam quase folclóricas em sua repetição: três vezes os heróis epônimos 

encontram uma propriedade rural; Bósi faz sexo com a filha do fazendeiro; ela fornece 

informações pós-coito que ajudarão Bósi e Herrauðr na próxima etapa de sua jornada. As 

cenas não são apenas marcantes por seu detalhamento gráfico e sua natureza repetitiva, 

mas também estruturam a narrativa mais ampla da saga.  

  

À noite, eles eram levados para a cama com roupas boas. O fazendeiro ficou 

no último beliche, e a filha do fazendeiro no meio da cabana, enquanto os 

irmãos adotivos foram designados para um beliche perto da porta do lado de 

fora. Mas quando as pessoas estavam dormindo, Bósi se levantou, foi até a 

cama da filha do fazendeiro e tirou suas roupas. Ela pergunta quem estava lá. 

Bósi disse para si mesmo. 

"Por que você está vindo aqui?" ela disse. 

"Porque eu não conseguia fazer o que esperavam de mim", e ele disse que 

queria se esconder debaixo das roupas dela. 

"O que você quer fazer aqui?" ela disse. 

"Quero fortalecer meu conde com você", diz Bógu-Bósi. 

"Que conde é esse?" ela disse. 

"Ele é jovem e nunca esteve perto da lareira antes, mas o conde endurecerá o 

jovem."  

 

Ele lhe deu um dedo de ouro e foi para a cama com ela. Agora ela pergunta 

onde está o conde. Ele pediu que ela o pegasse entre as pernas, mas ela retirou 

a mão e, infelizmente, perguntou ao conde por que ele estava carregando 

consigo esse infortúnio, duro como madeira. Ele disse que amoleceu no buraco 

escuro. Ela pediu que ele fosse com o que quisesse. Agora ele coloca o conde 

entre as pernas dela. Não havia muito espaço na rua, mas ele ainda conseguiu 

passar. Eles agora ficam deitados por um tempo, como bem entendem, antes 

que a filha do fazendeiro pergunte se o conde havia levado o herzlan. Mas ele 

pergunta se ela quer apertar com mais frequência, e ela diz que não tem 

problema se ele achar necessário. 

Ela não sabe quantas vezes eles tocaram naquela noite, mas percebe que Bósi 

perguntou se ela não sabia: "onde procurar para encontrar uma maneira de 

contar a verdade sobre o que nós, irmãos adotivos, fomos enviados e escritos 

em letras douradas". 

Ela disse que o recompensaria com ouro e uma boa noite de 

entretenimento, além de lhe contar o que ele queria saber: "mas quem 



200 

 

 

ficou tão bravo com você que quis te levar embora e te enviar uma 

mensagem?" 

"Nenhum mal acontece a todos, e ninguém se torna famoso à toa", ele diz, "e 

há muitas coisas que muitas vezes acabam sendo boas, mesmo que estejam 

perigosamente estabelecidas". (Bósa saga ok Herrauðs, s.d., grifo da autora) 

 

 O sexo, nesse contexto, é instrumentalizado como forma de obter informações 

para que a jornada dos personagens pudesse seguir. Embora não tenha usado ergi, a 

relação sexual é utilizada como uma espécie de meio mágico de adquirir sabedoria e 

poder, algo que, indiretamente, remete à prática do seiðr. A magia, para Bósi, era algo 

não másculo, conforme passagem do capítulo 3 da saga. 

 

O nome da velha era Busla. Ela havia sido amante do homem Thvar. Ela criou 

os filhos dele. Ela sabia muito sobre magia. Smiðr era muito mais dedicado a 

ela e aprendeu muito com ela. Ela convidou Bósi para lhe ensinar magia, 

mas Bósi disse que não queria que ficasse escrito em sua história que ele 

havia conquistado algo por meio de trabalho duro, algo que seria 

considerado másculo para ele. (Bósa saga ok Herrauðs, s.d., grifo da autora) 

 

  

Nas práticas mágicas do mundo nórdico, o seiðr era uma forma de feitiçaria 

associada ao feminino e vista como vergonhosa para homens – considerada ergi – por ser 

passiva e manipuladora. No entanto, Bósi pratica um tipo de magia sexualizada 

masculina: ele força o corpo da mulher e, ao mesmo tempo, extrai conhecimento oculto 

dela, como se realizasse um ritual de extração de poder. Desta maneira, em ambos os 

casos – tanto masculino quanto feminino – o corpo funcionaria como um portal que dá 

acesso a um determinado tipo de conhecimento mágico. 

Ao se analisarem os dois contextos – da Bósa saga ok Herrauðs e da obra de 

Martin – pode-se perceber a clara relação entre o sexo e a magia: Melisandre utiliza desse 

artifício como feitiço, detendo o poder, enquanto na Bósa saga, esse poder é extraído das 

mulheres através do sexo. Percebe-se que em ambas as narrativas – tanto na saga como 

quanto na obra de fantasia – o sexo está associado ao saber oculto.  

 

d) Magia de criação ou invocação 

 

Um outro elemento a ser analisado comparativamente diz respeito à magia de 

invocação e de criação. Para tal, é necessário compreender as nuances existentes no 

mundo nórdico sob esse aspecto. 



201 

 

 

Nas sagas islandesas, a magia se apresenta sobre algumas formas, sendo as mais 

evidentes em seus textos o seiðr e o galdr. Segundo Langer (2015), o galdr é um tipo de 

encantamento ou elemento da magia nórdica antiga, cuja performance sonora denotava 

uma voz estridente, sugerindo uma aproximação com o som do corvo, sendo utilizando 

nas fontes literárias escandinavas para curas, adivinhações, proteções e malefícios. 

Estas canções para encantamento possuem uma métrica na literatura islandesa, o 

galdralag, derivado do ljóðaháttr – forma sonora que se alterna com o fornyrðislag, a 

métrica das estórias antigas, na qual a maioria dos poemas da Edda Poética e os 

constantes nas fornaldarsögur foram compostos (Langer, 1995, p. 196). 

Nas sagas, há menções do uso do galdr diretamente como uma prática para 

controle climático (Laxdœla Saga 35-3684), também era utilizado para tanto para 

aprisionar, quanto para desfazer outros encantos que “prendiam” guerreiros (poema 

anglo-saxão de Merseburg85). O uso de elementos ritualísticos também era observado nas 

sagas, como, por exemplo, no poema Buslubæn, na Bósa saga ok Herrauðs, em que se 

usam runas e plantas, como o visco e o cardo. Além disso, A prática do galdr nas sagas 

islandesas reflete a continuidade de tradições religiosas germânicas da Antiguidade 

(presente entre os indo-europeus), que no período medieval apresentou uma área de 

dispersão e influência muito maior que o seiðr (este influenciado diretamente pelo 

xamanismo lapônico e circumpolar dentro do mundo viking): atingia toda a Escandinávia 

insular e continental, a região báltica e eslava (Langer, 2015, p. 196-197). 

Já o seiðr foi uma das várias práticas mágicas que existiram na Era Viking, 

relacionada diretamente com as estruturas religiosas e inserida na vida das comunidades 

de caráter rural da Escandinávia, entre os séculos VIII a X, sendo o significado do 

substantivo seiðr é polêmico: o termo seria advindo de raízes indo-europeias e significaria 

“canto” ou “vínculo”, mas grande parte dos pesquisadores vincula a palavra com outros 

termos semelhantes no germânico antigo, o seiðr aparece também como cinturão, numa 

ideia de atrair, amarrar, puxar (Langer, 2015, p. 447). 

 
84 Neste trecho, especificamente, o seiðmenn Kotkell utiliza o galdr para invocar uma tempestade marinha, 

com um resultado trágico para seus inimigos. 
85 Na literatura islandesa, essa paralisia que tomava conta dos guerreiros recebia o nome de herfjöturr e era 

creditada diretamente ao deus Óðinn, a exemplo de Hárðar saga ok Hólmverja 36 (þá kom á hörð herfjötur, 

veio a paralisia para Hörð). Também o galdr era utilizado como proteção contra a paralisia, invocando uma 

das nornas (Gróugaldr 7, “Urðar lokurhaldi þér öllum megum, er þú á sinnum ser”, “A fechadura de Urð 

te protega, se ficares em perigo”) (ver o verbete galdr em: LANGER, Johnni (org.) Dicionário de mitologia 

nórdica: símbolos, mitos e ritos. Hedra, 2015 



202 

 

 

Como características que surgem nas fontes associadas às práticas sociais desta 

magia, tem-se adivinhação e clarividência, descoberta de coisas perdidas e segredos do 

espírito; cura de doenças, controle do tempo, manipulação de venenos, maldição contra 

um indivíduo, insulto e ofensas.  

A principal divindade nórdica relacionada com a magia é Óðinn, o qual utilizaria 

o seiðr para ter grande poder, conhecer o futuro, trazer morte, azar, doença e até mesmo 

a controlar a inteligência dos homens. Mas ainda, os homens que realizariam tal prática 

seriam acometidos de certa fraqueza e ansiedade, trazendo tanta vergonha e efeminação 

que o seiðr seria praticado majoritariamente por mulheres. Nos textos literários, o rito 

mágico é realizado majoritariamente por mulheres, e alguns praticantes masculinos 

teriam sido queimados pelo envolvimento no ritual, devido a uma associação direta com 

o ergi, que pode ter interferido em seus papéis sociais, o que é discutido pelos 

escandinavistas. Além disso, em diversas sepulturas femininas, nas quais os arqueólogos 

encontraram vestígios de objetos relacionados com magia, como bastões mágicos e 

cajados. 

O termo mais comum para magia nas fontes nórdicas é fjölkynngi86 

(conhecimento). as duas técnicas mágico-religiosas mais mencionadas na literatura 

escandinava medieval são o seiðr (canto), ritual de caráter divinatório e xamânico, e o 

galdr (sons mágicos), utilizado em operações curativas e encantamentos. ambas as 

técnicas podem ser mencionadas como tendo sido executadas pelas mesmas agentes, 

como as seiðkonas (mulheres praticantes do seiðr), galdrakonas (mulheres praticantes do 

galdr) e as vǫlvas (profetisas). o padrão que percebemos claramente é a utilização de sons, 

canções ou poesias mágicas, assentadas sobre fórmulas específicas para o contexto de 

uma plateia, repletas de conteúdo mitológico e religioso. tanto o seiðr quanto o galdr 

foram relacionados a atividades de preservação da ordem (curas, profecias, controle do 

 
86 A palavra troll também foi empregada com frequência nos primórdios da literatura cristã nórdica, 

equiparando-os a criaturas como demônios e monstros; contudo, ela simultaneamente cobria, nesses 

materiais, ideias relacionadas a conhecimentos extraordinários e feitos astutos praticados por humanos de 

destaque (Raudvere, 2002, p. 87-88). Assim, o uso da palavra trolldómr para se referir à magia manifesta 

entendimentos que estão relacionados ao sobrenatural, à marginalidade (talvez também à alteridade?) e à 

desconfiança por conta de seu potencial de causar o mal, revelando, ao mesmo tempo, características 

relacionadas à sagacidade e sapiência daqueles que a praticam. Dentre essa variedade de termos para se 

referir à magia, uma das poucas distinções terminológicas que foram feitas dizia respeito às formas de 

magia aceitas ou toleradas em oposição às que não o eram, sendo aquelas geralmente de origem cristã. 

Após o estabelecimento do cristianismo na Escandinávia, principalmente depois do século XIII, algumas 

práticas mágicas censuráveis foram convenientemente reunidas sob a noção daquilo que seria chamado de 

“bruxaria”. Dentre esses termos encontravam-se, além do próprio trolldómr, fjǫlkynngi, fordæða, forneskja 

e fyrnska (Mitchell, 2011, p. 50-51) 



203 

 

 

clima e da natureza), como para malefícios (controle, desilusão, assassinato, maldições) 

(Langer, 1995, p. 287-288). 

Algumas sagas se utilizam de runas, seiðr e fjölkynngi. Um exemplo disso é a 

Yinglinga saga, em que Óðinn se vale do uso da fjölkynngi para saber o futuro e enganar. 

 

Ele tinha dois corvos, aos quais ensinara a linguagem humana; e eles voavam 

por toda a terra e lhe traziam as notícias. Em todas essas coisas, ele era 

supremamente sábio. Ensinou todas essas artes em runas e canções que são 

chamadas de encantamentos, e por isso o povo de Asaland era chamado 

de ferreiros de encantamentos. 

Óðinn também compreendia a arte na qual reside o maior poder, e que ele 

próprio praticava; a saber, o que se chama magia. Por meio dela, ele podia 

saber de antemão o destino predestinado dos homens, ou o que ainda não 

havia se cumprido em sua sorte; e também trazer morte, azar ou doença 

às pessoas, bem como tirar a força ou inteligência de uma pessoa e dá-la a 

outra. (Sturluson, 2023, grifo da autora). 

 

 O fjǫlkynngi também se encontra presente na Hrólfs saga kraka, no capítulo 51, 

além do uso de runas e seiðr. A meio-elfa Skuld invoca através de magia um exército de 

mortos para lhe servir na batalha, atuando como uma necromante, com uma magia de 

cunho militar – ela invoca os próprios mortos para lutarem por ela. 

 

Böðvarr disse: “O exército de Skuld é formidável, e agora suspeito que os 

mortos estão se aglomerando aqui e ressuscitando para lutar contra nós, 

e será difícil lutar contra fantasmas, e tantas pernas que estão aqui estão 

partidas e escudos rasgados, capacetes e armaduras cortados em pequenos 

pedaços e muitos chefes despedaçados, então eles são agora os mais cruéis 

na resistência dos mortos, e não temos poder para resistir a isso, afinal, 

onde está aquele guerreiro do Rei Hrólfr que mais encantou minha mente e que 

primeiro me ordenou que saísse, antes que eu lhe respondesse, e eu não o vejo 

agora, e ainda assim não estou acostumado a falar mal dos homens?” (Bósa 

saga ok Herrauðs, s.d., grifo da autora). 

 

 No concernente à invocação de seres sombrios, na obra de Martin, Melisandre 

também se vale desse artifício e pare uma sombra, a qual é responsável pela morte de 

Renly Baratheon. Aqui, o corpo de Melisandre atua como um receptáculo e, ao contrário 

da necromancia, em que os mortos voltam à vida, no caso da Hrólfs saga kraka, seu útero 

gera vida – mesmo que uma vida macabra e mortífera. 

 

“Melisandre tinha jogado o capuz para trás e saía de dentro da sufocante veste. 

Por baixo estava nua, e enormemente grávida... Ofegando, a mulher agachou 

e abriu as pernas... a sombra deslizou por completo para o mundo e se 

ergueu, mais alta do que Davos... Ele conhecia aquela sombra. E conhecia o 

homem que a lançava.” (Martin, 2012c, p. 401-402, grifo da autora). 

 



204 

 

 

 

No que diz respeito ao galdr, entende-se que esses tipos de feitiços são utilizados 

com o intuito de aumentar a força e a coragem, provocar ilusões, enlouquecer e atacar 

inimigos e proteger aliados.  

Na Vatnsdœla saga 40, Þóroddur contratou uma feiticeira chamada Þorgríma para 

que ela fizesse uma tempestade de neve contra Bjǫrn, quando ele atravessasse a charneca. 

 

Þóroddur contratou, durante o inverno, a feiticeira Þorgríma para que ela 

fizesse uma tempestade de neve contra Bjǫrn quando ele atravessasse a 

charneca. 

Aconteceu certo dia que Bjǫrn foi até Fróðá. E ao anoitecer, quando ele se 

preparava para voltar para casa, o tempo estava espesso, com alguma chuva, e 

ele partiu um pouco tarde. Mas quando chegou ao topo da charneca, o 

tempo esfriou e começou a nevar. Estava então tão escuro que ele não 

podia ver o caminho à sua frente. Depois disso, irrompeu uma tempestade 

de neve com tamanha ventania que ele mal conseguia se orientar. Suas 

roupas, já encharcadas, começaram a congelar sobre ele. Então ele se perdeu 

tanto que não sabia para onde estava indo. Durante a noite, encontrou uma 

pequena caverna sob uma rocha e entrou nela, permanecendo lá durante toda a 

noite, em abrigo frio87. (Eyrbyggja saga, 2025, cap. 40, tradução e grifo da 

autora) 
 

 O mesmo ocorre na Laxdæla saga 35, o uso do galdr também é utilizado 

abertamente por Kotkell, Gríma e os filhos deles, quando eles são condenados por roubo 

e feitiçaria. 

 

Þórður mandou levar para o navio todos os bens móveis que sua mãe possuía 

lá, e o rebanho devia ser conduzido para dentro dos fiordes. Eram ao todo doze 

no navio. Lá estavam Ingunn e outra mulher. Þórður chegou à fazenda de 

Kotkell com dez homens. Os filhos de Kotkell não estavam em casa. Em 

seguida, ele processou Kotkell, Gríma e os filhos deles por roubo e feitiçaria, 

propondo que fossem banidos. Ele levou o caso ao Alþingi (Assembleia Geral) 

e depois foi ao navio. Então Hallbjörn e Stígandi voltaram para casa quando 

Þórður já tinha saído da costa, mas ainda não estava longe. Kotkell contou aos 

filhos o que havia acontecido. Os irmãos ficaram furiosos e disseram que 

ninguém antes havia os enfrentado abertamente com tamanha hostilidade. 

Então Kotkell mandou construir uma grande plataforma de feitiçaria. 

Eles todos subiram nela. Ali eles entoaram seus encantamentos — e esses 

eram feitiços. Logo depois, uma forte tempestade caiu88. (Laxdæla saga, 

2025, cap. 35, tradução e grifo da autora). 

 
87 O trecho destacado acima, em islandês, é “Þóroddur keypti um veturinn að Þorgrímu galdrakinn að hún 

skyldi gera hríðviðri að Birni þá er hann færi um heiðina”. A palavra galdrakinn é utilizada para se referir 

à Þorgríma, o que indica que a personagem se vale do uso do galdr em sua magia, realizada através de um 

canto para invocar a neve. 
88 O trecho destacado acima, em islandês, é: “Sagði Kotkell þá sonum sínum hvað þar hafði í gerst. Þeir 

bræður urðu óðir við þetta og kváðu menn ekki hafa fyrr gengið í berhögg við þau um svo mikinn fjandskap. 

Síðan lét Kotkell gera seiðhjallr mikinn. Þau færðust þar á upp öll. Þau kváðu þar fræði sín en það voru 

galdrar. Því næst laust á hríð mikilli. As palavras em destaque nessa passagem sugerem, respectivamente, 

a plataforma de feitiçaria e os feitiços (galdrar), o que sugere, mais uma vez, que esses ocorriam de modo 

cantado.  



205 

 

 

 

 O galdr, quando proferido, é capaz de manipular a realidade perceptiva – tal qual 

ocorre na Vatnsdœla saga – e causar confusão mental. Além disso, esses encantamentos 

são capazes de invocar elementos da natureza, de modo a causar clima e situações 

adversas, como grandes ondas – tal qual acontece com Þórðr e seu barco na Laxdæla 

saga89 - as quais impedem àqueles a quem os feitiços são direcionados de escaparem. 

 Melisandre, em contrapartida, não canta em seus rituais – ela não se vale desse 

artifício. Entretanto, ela se vale da repetição de versos e de uma ritualística corporal e 

textual, que não se assemelha, nesse ponto, às sagas, mas, sim, a uma postura que lembra 

as homílias da Igreja Católica. Em A Fúria dos Reis, segundo livro da série, pode-se 

verificar o caráter ritualístico das magias da Mulher Vermelha, com repetições de frases 

e palavras. 

 

Uma onda irregular de gritos respondeu no momento em que a luva de Stannis 

começava a ficar incandescente. Praguejando, o rei enterrou a ponta da espada 

na terra úmida e apagou as chamas com pancadas na perna.  

- Senhor, lance sobre nós a sua luz! - Melisandre gritou.  

- Pois a noite é escura e cheia de terrores - responderam Selyse e seus 

homens (Martin, 2011b, p. 101, grifo da autora). 

  

 Apesar de não utilizar propriamente o canto, pode-se observar características do 

galdr quanto à manipulação de forças naturais: no caso de Melisandre, o fogo e as 

sombras. Ainda no livro A Fúria dos Reis, Melisandre administra o fogo na apresentação 

da espada Luminífera. 

 

Melisandre estava toda vestida de cetim escarlate e veludo cor de sangue, com 

os olhos tão vermelhos como o grande rubi que cintilava na sua garganta, como 

se estivesse em chamas.  

- Nos livros antigos de Asshai está escrito que chegará um dia, após um longo 

Verão, em que as estrelas sangrarão e o bafo frio da escuridão cairá, pesado, 

sobre o mundo. Nessa hora de terror, um guerreiro retirará do fogo uma 

espada em chamas. E essa espada será a Luminífera, a Espada Vermelha 

dos Heróis, e aquele que a pegar será Azor Ahai renascido, e a escuridão 

fugirá perante ele - e levantou a voz, para que fosse ouvida pela tropa ali 

reunida. - Azor Ahai, o amado de R'hllor! O Guerreiro da Luz, o Filho do 

Fogo! Avance, a sua espada o espera! Avance, e tome-a em sua mão! 

[...] 

- Uma espada de fogo! - gritou a Rainha Selyse. Sor Axell Florent e os outros 

homens da rainha acompanharam-na no grito. - Uma espada de fogo! Ela 

arde! Ela arde! Uma espada de fogo!  

Melisandre ergueu as mãos sobre a cabeça.  

- Contemplem! Um sinal foi prometido, e agora um sinal é visto! 

Contemplem a Luminífera! Azor Ahai regressou! Deem vivas ao Guerreiro 

 
89 Na saga, a magia realizada ergue uma grande onda no mar, e Þórður e todos os seus marinheiros se 

afogaram, o navio se despedaçou, e o quilha foi levado para a ilha que desde então se chama Kjalarey. 



206 

 

 

da Luz! Deem vivas ao Filho do Fogo! (Martin, 2011b, p. 101, grifo da 

autora). 

 

 Em A Dança dos Dragões, Melisandre se vale do poder da palavra para queimar 

o Senhor dos Ossos. 

 

Ele não me deixa escolha. Que assim seja.  

- Devan, deixe-nos - ela disse, e o escudeiro saiu e fechou a porta atrás de si.  

Melisandre tocou o rubi em seu pescoço e falou uma palavra.  

O som ecoou estranhamente pelos cantos do quarto e se torceu como um verme 

dentro dos ouvidos deles. O selvagem ouviu uma palavra, o corvo, outra. 

Nenhuma delas era a palavra que saíra dos lábios dela. O rubi no pulso do 

selvagem escureceu, e feixes de luz e sombra ao redor dele se contorciam e se 

esvaíam.  

Os ossos permaneceram; o chocalho de costelas, as garras e os dentes ao longo 

dos braços e ombros, a grande clavícula amarelada através de seus ombros. O 

crânio quebrado de gigante permanecia um crânio quebrado de gigante, 

amarelado e rachado, com um sorriso selvagem e manchado. (Martin, 2012c, 

p. 574, grifo da autora). 

 

 Nesse contexto, fica perceptível que a personagem de Martin faz suas invocações 

de elementos naturais – no caso, fogo e sombras – por meio de palavras, frases, mas não 

de cantos, entretanto, tanto nas sagas como no texto contemporâneo, o objetivo é atingido.

  

e) Resistência física e imunidade mágica 

 

Na obra de Martin, Melisandre é descrita de maneira resistente fisicamente. Em A 

Tormenta das Espadas, pode-se ter uma noção dessa resistência, cuja crença era de que 

adviesse do seu colar. 

 

Melisandre esperava-o na base da Muralha. Mandara embora os homens da 

rainha.  

- O que Sua Graça quer de mim? - perguntou-lhe quando entraram na gaiola.  

[...] 

Beijada pelo fogo, pensou, recordando Ygritte. O vento penetrou no interior 

das longas vestes vermelhas de Melisandre e fez com que batessem contra as 

pernas de Jon, a seu lado.  

- Não sente frio, senhora? - perguntou-lhe.  

Ela riu.  

- Nunca. - O rubi na garganta parecia pulsar, em uníssono com o bater de seu 

coração. - O fogo do Senhor vive dentro de mim, Jon Snow. Sinta-o. - Pôs 

a mão no rosto dele, e manteve-a ali enquanto ele sentia como ela estava 

quente. - E esta a sensação que a vida deve ter - disse-lhe ela. - Só a morte é 

fria. (Martin, 2012a, p. 896-897) 

 

 Além da resistência ao frio, ela também não sentia fome e tinha medo de dormir, 

conforme se vê em A Dança dos Dragões. 



207 

 

 

 

Amanhecer. Outro dia nos é dado, com a graça de R‟hllor. Os terrores da 

noite retrocedem. Melisandre passara a noite na cadeira ao lado do fogo, como 

frequentemente fazia. Com a partida de Stannis, sua cama tinha pouco uso. 

Não tinha tempo para dormir, com o peso do mundo sobre seus ombros. E tinha 

medo de sonhar. Dormir é uma pequena morte, sonhos são sussurros do 

Outro que quer nos arrastar para a noite eterna. Preferia sentar-se banhada 

pelo brilho avermelhado das chamas do seu senhor vermelho, seu rosto 

enrubescendo pelas ondas de calor como se fossem beijos de um amante. 

Algumas noites, ela dormitava, mas nunca mais do que uma hora. Um dia, 

Melisandre esperava, não dormiria mais. Um dia estaria livre dos sonhos. 

Melony, pensou. Lote Sete. 

[...] 

Melisandre foi até a janela e empurrou as persianas, para abri-las. Lá fora, o 

leste apenas começava clarear, e as estrelas da manhã ainda estavam 

penduradas no céu escuro. Castelo Negro iniciava sua agitação, enquanto 

homens de manto negro faziam seu caminho pelo pátio para quebrar o jejum 

com uma tigela de mingau antes de renderem seus irmãos no alto da Muralha. 

Alguns flocos de neve entraram pela janela aberta, flutuando com o vento.  

- Minha senhora deseja quebrar seu jejum? — perguntou Devan.  

Comida. Sim, eu deveria comer. Alguns dias ela se esquecia. R’hllor a 

provia com todos os nutrientes que seu corpo precisava, mas isso era algo 

que era melhor manter oculto dos homens mortais (Martin, 2012c, p. 563, 

grifo da autora) 

 

 A resistência física de Melisandre é um detalhe de destaque na obra de George 

Martin, a qual apresenta a personagem com uma vitalidade maior do que realmente 

demonstra, a qual se deve, acreditavam os outros personagens, a sua magia. Na Yinglinga 

saga, Freyja é descrita como uma sacerdotisa (blótgyðja), guardiã dos rituais e dona de 

poder. Embora não seja explícita a relação, a transcendência das leis corporais da deusa 

Freyja pode ser percebida quando ela introduz o seiðr aos Æsir, posto que, esta prática 

era originalmente ligada ao feminino, envolvendo transe, profecia e manipulação da 

realidade. Desta forma, pode-se perceber o corpo feminino, no caso da Freyja, era 

portador do poder. 

 

A filha de Njǫrðr era Freyja, ela era uma sacerdotisa sacrificial, e ela 

ensinou primeiro aos Æsir a encantar, como era frequente aos Vanir. 

Quando Njǫrðr estava com os Vanir, ele teve sua irmã como esposa, pois assim 

era a lei lá. Foram nascidos deles Freyr e Freyja. Porém, isso foi proibido entre 

os Æsir, de habitar com parentesco tão próximo (Yinglinga saga 4, 2022, p. 

105, grifo da autora). 

 

 Em outro momento, na mesma saga, tem-se 

 

Freyja continuou então os sacrifícios, pois só ela sobrou dos deuses, e 

tornou-se então a mais conhecida, de modo que com seu nome deveriam 

chamar todas as mulheres nobres, assim como agora chamam Frúvur. 

Assim chamava-se também qualquer uma, Freyja acerca de suas posses, e 



208 

 

 

assim Freyja-da-casa, se tem uma casa (Yinglinga saga 10, 2022, p. 112-113, 

grifo da autora). 

 

 Nessas duas passagens, embora não se tenha uma menção direta à uma resistência 

física de Freyja, pode-se enxergar o seiðr como algo que submete o corpo a uma 

transcendência das leis corporais – e, aqui, realizada por uma deusa. Na obra As Crônicas 

de Gelo e Fogo, Melisandre também experimenta esse tipo de resistência advinda da 

magia, pois é resistente as mais diversas intempéries, o que pode ser visto no livro A Fúria 

dos Reis, quando meistre Cressen tenta envenená-la e acaba morto, mesmo ela tendo 

bebido o veneno “Estrangulador”. 

 

- Talvez tenha sido um tolo. Senhora Melisandre, quer partilhar comigo uma 

taça de vinho? Uma taça em honra do seu deus, do seu Senhor da Luz? 

Uma taça para brindar ao poder dele?  

A mulher vermelha o estudou.  

- Se quiser...  

Podia sentir que todos o observavam. Davos agarrou-o quando se levantou do 

banco, prendendo sua manga com os dedos que Lord Stannis tinha encurtado.  

- O que está fazendo? - sussurrou.  

- Uma coisa que tem de ser feita - respondeu meistre Cressen. - Para o bem 

do reino e da alma do meu senhor - sacudiu a mão de Davos, derramando 

uma gota de vinho nas esteiras.  

Encontraram-se sob a mesa elevada, com os olhos de todos os homens sobre 

eles. Mas Cressen só via a mulher. Seda vermelha, olhos vermelhos, o rubi 

vermelho no pescoço, lábios vermelhos encurvados num tênue sorriso quando 

colocou a mão sobre a dele, em torno da taça. A pele dela pareceu-lhe quente, 

febril.  

- Não é tarde demais para jogar o vinho fora, meistre.  

- Não - murmurou roucamente. - Não.  

- Como quiser.  

Melisandre de Asshai tirou a taça de suas mãos e bebeu, longa e 

profundamente. Quando a devolveu, restava apenas meio gole de vinho no 

fundo.  

- E agora você. As mãos de Cressen tremiam, mas obrigou-se a ser forte. Um 

meistre da Cidadela não devia ter medo. Sentiu o vinho amargo na língua. 

Deixou a taça vazia cair dos seus dedos e se estilhaçar no chão.  

- Ele tem poder aqui, senhor - disse a mulher. - E o fogo purifica - na sua 

garganta, o rubi cintilava, vermelho.  

Cressen tentou responder, mas as palavras ficaram presas na garganta. 

Sua tosse transformou-se num terrível assobio agudo quando tentou 

inspirar. Dedos de ferro apertaram-se em torno do seu pescoço. Quando 

caiu de joelhos, ainda balançava a cabeça, negando-a, negando seu poder, 

sua magia, negando o seu deus. E os guizos tiniam nos chifres, cantando tolo, 

tolo, tolo, enquanto a mulher vermelha o olhava com piedade, e as chamas das 

velas dançavam nos seus olhos tão... tão vermelhos. (Martin, 2012a, p. 21, 

grifo da autora) 

 



209 

 

 

 Na Þáttr Þorvalds ens Víðfǫrla90, a feiticeira encontrada por Þorvaldr tem poderes 

proféticos e ritualísticos – Þórdís spákona, tal qual era chamada. O seu próprio apelido a 

coloca no lugar de uma grande profetisa, qual, de acordo com Jochens (1991, p. 308), 

pode ser percebido em outras sagas, tais como a Vatnsdœla saga, sendo ela descrita como 

‘muito conhecedora de muitas coisas’; na Kormáks saga, é atribuído a ela o poder de 

fjölkynngi, indicando não apenas adivinhação, mas também feitiçaria. 

 Nicolas Meylan (2014, p. 119), partindo desse ponto, chama a atenção ao 

enunciadores das sagas, em que, a depender de quem fala, são atribuídos significados 

diferentes à magia e à feiticeira.  

 

[...] Outras sagas, no entanto, oferecem um retrato diferente dessa mulher. 

Kormáks saga aplica o discurso condenatório esperado a ela, com termos 

depreciativos como “kona illa lynd” e “vanda fordæða” (Einar Sveinsson 

1939, 233) (mulher de temperamento ruim, bruxa perversa). Parece, portanto, 

que, dadas determinadas circunstâncias – e determinados enunciadores – 

a associação com a magia podia receber significados bastante distintos 

(grifo da autora). 
 

 Þórdís vive em um ambiente ermo e remoto. Essa resistência física apresentada 

por Þórdís na saga, de sobrevivência a um ambiente remoto pode ser observada em 

Melisandre no norte, na Muralha, em que a mesma não sente os efeitos das baixíssimas 

temperaturas: não é ferida, nem subjugada pelo local em que se encontra. Do ponto de 

vista da enunciação na narrativa de Martin, Melisandre é uma mulher cujas descrições 

variam do ponto de vista de quem a vê, mas, pela maioria de seus espectadores, como 

vermelha, assustadora e poderosa. 

 No quesito imunidade, a magia da Mulher Vermelha a deixa isenta de dor, morte 

e outras intempéries, podendo ser visto no seu envenenamento. Além disso, mesmo 

representando uma ameaça à Fé dos Sete, ela consegue, pelo seu próprio poder e 

manipulação, permanecer imune às ameaças existentes: muito disso, pelo medo que as 

 
90 Na saga, a feiticeira se encontra em um lugar ermo. Por mais que a história esteja relate um processo 

cristianização, elementos pagãos extremamente fortes são encontrados. Þórdís recebe uma oferta em 

dinheiro, mas, por três vezes, recusa, o que indica uma certa influência cristã na narrativa, que deve ser 

levada em consideração na leitura e análise desse texto: However the pagan Þórdís the young man, the Þáttr 

only grants her small profetic role of predicting his future fame. Otherwise, she is cast in pagan mold. Three 

times offered money by Koðrán by Þorvaldr, she refuses to accept anything from the first purse because 

you have taken it from men as fines with force and tyranny." She likewise rejected the second purse because 

use "this money you have collected greedily from lands and rents and interests above the legal limit; a man 

who is going to be both just or mild cannot suitably keep that kind of wealth". She finally consents to accept 

three marks from the third purse. When queried by Koðrán, she reminds him that he had acquired this 

money rightfully, as his father's inheritance" (cf. Jochens, Jens. Old Norse Magic and Gender. 

Scandinavian Studies, Vol. 63, No. 3, p. 305-317) 

https://www.jstor.org/journal/scanstud


210 

 

 

pessoas tinham de seu poder, como era o caso de Jon Snow e Davos; muito pela admiração 

e conversão à Fé do Senhor da Luz, no caso de Stannis e Selyse Baratheon. 

 Isso pode ser encontrado na Bósa saga. Busla, a feiticeira, utiliza-se de magia e 

recita palavras ofensivas ao rei Hring – o poema Buslabæn91 é um dos maiores exemplos 

nas narrativas nórdicas do uso de magia de conjuração de malefícios contra outrem.  

 
Aqui jaz Hring, o rei 

Chefe dos Gauts 

O mais teimoso 

De todos os homens; 

Você pretende assassinar 

Seu filho, você mesmo. 

A coisa excepcional 

Será amplamente conhecida. Ouça a oração de Busla 

Logo será cantada 

Para que seja ouvida 

Em todo o mundo 

E desnecessária 

Para aqueles que ouvem 

E as coisas mais diabólicas 

Que eu contarei. 

 

Demônios se desviarão 

Será sem precedentes 

Os penhascos serão divididos 

O mundo enlouquecido 

O tempo vai piorar 

A menos que você, Rei Hring 

Traga paz para Herraud 

E para Bosi 

Traga segurança. Então serei rude 

No seu peito. 

No seu coração 

Víboras roerão, 

E seus ouvidos 

Nunca ouvirão 

E seus olhos 

Virados do avesso 

A menos que você para Bosi 

Traga segurança 

E para Herraud 

Dê paz. Se você navegar 

Seu cordame irá quebrar 

E do leme 

Farpas voam em pedaços 

Com lençóis rasgados 

Afunde a vela 

E tiras de vela 

Todas rasgadas 

A menos que você para Herraud 

Traga paz, 

E então para Bosi 

 
91 A Buslabæn é um poema integrante da Bósa saga ok Herrauðs. Nesse trecho, ela invoca uma maldição 

para o rei Hring, o qual se recusa a oferecer uma reconciliação para Bosi e Herraud, acusados de cometer 

o assassinato do filho bastardo do rei. 



211 

 

 

Ofereça reconciliação. 

 

Se você cavalgar, 

As rédeas ficarão desordenadas 

O cavalo ficará coxo 

O cavalo ficará enfermo 

Em todas as ruas 

E caminhos 

Todos são pisoteados 

Nas mãos dos trolls 

A menos que você dê 

Segurança a Bosi 

E a Herraud 

Dê paz. 

Que você possa descansar 

Na palha queimando 

Ou no assento alto 

Como em uma onda do mar 

Embora você demore 

A pior visão 

Se você quiser ter 

Uma brincadeira de homem com uma donzela 

Você perderá o caminho 

Ou você quer mais? 

 

Então o rei respondeu: "Fique quieta, mulher, e vá embora, ou então eu a 

torturarei por suas maldições". "Então nos encontramos agora", disse Busla, "e 

não nos separaremos antes que eu tenha meu caminho". 

O rei tentou se levantar, mas ele estava preso à cama e seus servos não 

acordaram. Busla então continuou com o segundo terço de sua oração, mas eu 

não devo deixar que seja escrito aqui, porque é inútil para quem o repete. Não 

é provável que seja repetido, se não for escrito. No entanto, este é o começo: 

 

Trolls e elfos, 

e nornas-magas 

queimam seus salões 

Gigantes de gelo destroem você 

Cavalos pisam em você 

Palha te pica 

E tempestades te remam 

E ai de você 

A menos que você faça minha vontade. 

 

Quando seu encanto acabou, o rei disse a ela: "Antes que você me amaldiçoe 

por mais tempo, darei vida a Herraud, e Bosi deve ser levado para fora da terra 

e ele será morto se eu algum dia o pegar." "Então eu terei que fazer melhor 

para você", disse Busla. Então ela começou aquele verso, que é chamado de 

"verso Syrpa" que tem a magia mais poderosa, e que não é permitido ser 

cantado após o pôr do sol. Isso está perto do fim: 

 

Seis homens vêm aqui, 

Diga seus nomes 

Tudo desvendado 

eu devo te mostrar 

Se você não for capaz de resolver isso 

De modo que pareça certo para mim, 

Então os cães irão 

Roê-lo no inferno 

E sua alma 

Afundar no abismo. 



212 

 

 

 

Resolva este nome, para que fique correto, ou todo o pior que eu pedi terá 

efeito, a menos que você faça a minha vontade." Quando Busla terminou sua 

oração, o rei sabia com certeza como deveria responder às suas exigências. 

"Qual é agora a sua vontade?", disse o rei. "Envie os dois filhos", disse a velha, 

"em uma missão perigosa, seja qual for, e torne-os responsáveis por si 

mesmos." O rei ordenou que ela fosse embora, mas ela não quis fazer isso, 

antes que o rei jurasse que honraria o que havia prometido a ela, e então a 

oração de Busla não o prejudicaria. Então a velha desapareceu. (Bósa saga ok 

Herrauðs, s.d.) 

 

 Assim como Melisandre, Busla se utiliza de seu poder ritual e atua sem qualquer 

contato físico, permanecendo imune – mesmo distante – a qualquer ação que o rei Hring 

pudesse fazer. Dessa maneira, é possível perceber, tanto nas sagas como nas narrativas 

de Martin, a influência da magia na resistência e imunidade dessas personagens.  

 

 

 

CAPÍTULO V – MAGIA E POLÍTICA EM AS CRÔNICAS DE GELO E FOGO 

 

 

Um dos aspectos mais importantes e cruciais da narrativa de George Martin diz 

respeito à relação existente entre magia e poder em Westeros. 

Em um primeiro momento, é necessário entender como a dinâmica de poder se 

desenvolve na narrativa construída em As Crônicas do Gelo e Fogo. Para tal, considerar-

se-á, para essa análise, a teoria de Realismo Ofensivo e Realismo Defensivo, criadas por 

Mearsheimer, apresentadas em sua obra, The Tragedy of Great Power Politics92. Embora 

essa teoria seja bastante utilizada em relações internacionais, ela se mostra extremamente 

relevante para se compreender como se desenrolam as relações de poder nos romances. 

 O Realismo Ofensivo se baseia nas disputas de poder entre as nações, em que 

meios agressivos podem ser utilizados, caso sejam necessários, para se manter os 

interesses das grandes potências; já o Realismo Defensivo se diferencia da corrente 

anterior, em que os Estados somente priorizam a preservação de suas posições em um 

cenário regido pelo equilíbrio de poder (Mearsheimer, 2001). 

Desta forma, Martins (2019) parte de duas questões centrais: por que razão os 

Estados competem por poder? E quão poderosos os Estados desejam e buscam ser? Para 

responder a primeira pergunta, deve-se considerar um cenário de anarquia: não é porque 

 
92 MEARSHEIMER, John. The Tragedy of Great Politics, 2001, p. XV. 



213 

 

 

os Estados estão ou estarão sempre em conflito, mas sim pelo fato de que não existe um 

governo supremo que os force a cumprir determinadas ordens, sendo os países 

responsáveis por responder somente aos seus próprios interesses. 

O segundo pressuposto parte do princípio da capacidade militar ofensiva dos 

grandes poderes – Estados ou potências – que permitem a criação de um comportamento 

agressivo dos países, onde há grande possibilidade de destruição mútua. Sendo assim, 

percebe-se que as ações dos Estados se baseiam em um comportamento hostil e 

desconfiado: os Estados temem uns aos outros. 

Embora os Estados, aparentemente, mostrem-se preocupados uns com os outros e 

sejam pacifistas, no final, só se importam com os benefícios próprios em épocas ou 

situações de instabilidade (Mearsheimer, 2001, p. 33). 

Ações de poder não são somente pautadas em ações ofensivas e guerras. Segundo 

Martins (2019, p. 37-38), as ações diplomáticas dos Estados também se tornam hostis 

quando seus líderes se utilizam de um meio antiético para assegurar os seus interesses: a 

mentira, sendo entendida como uma forma de manipulação de informações, a qual se 

torna difícil de detectar, posto que não há registros sobre ela – tudo fica subentendido.  

Esses conceitos se tornam plausíveis a se analisar a dinâmica da política de 

Westeros a partir das casas que afirmam ter direito a sentar no Trono de Ferro. As Casas 

– assim como os Estados no mundo real – agem conforme os seus interesses e, sendo 

assim, elas acreditam e agem conforme seus ideais. 

Na narrativa, é possível considerar o direito ao Trono de Ferro a partir de quatro 

elementos principais: a) legitimidade do reivindicante; b) hereditariedade; c) força militar 

e apoio político; e d) motivações e estratégias. 

Quatro são as casas reivindicantes ao trono: Casa Lannister, Casa Baratheon, Casa 

Stark e Casa Targaryen. A seguir, apresentar-se-á os motivos pelos quais elas acreditam 

serem detentoras de seus direitos. 

 

5.1 As Casas e a Guerra dos Tronos 

 

a) Casa Lannister 

 

A Casa Lannister é a primeira casa que se diz detentora do direito ao Trono de 

Ferro.  



214 

 

 

Robert Baratheon e Cersei Lannister eram o casal de rei e rainha de Westeros, até 

Robert morrer ao ser atacado bêbado em uma caçada – plano orquestrado por sua esposa 

e Lancel Lannister, seu capanga/amante. Com a morte do rei, seu então filho, Joffrey 

Baratheon se torna rei. Embora se saiba durante a narrativa que os filhos de Cersei 

Lannister são frutos de uma relação incestuosa com o seu irmão, Jaime Lannister, o 

Regicida, oficialmente Joffrey era o filho do rei e, portanto, aquele que deveria ascender 

ao trono, como ocorre no início da narrativa. 

A Casa Lannister se concentra em Rochedo Casterly, um local repleto de riquezas 

e com uma forte influência política, cujo lema extraoficial é Um Lannister sempre paga 

suas dívidas93. 

No entanto, a legitimidade do rei Joffrey Baratheon é questionada a partir do 

momento que a notícia de que ele é bastardo – logo, não poderia ascender ao trono – é 

revelada. Com isso, o seu tio Stannis deveria, por direito – já que Robert, em tese, não 

possui filhos legítimos – tornar-se rei dos Sete Reinos.  

Após a morte de Joffrey no Casamento Púrpura, orquestrada por Lady Olenna 

Tyrell, em conspiração com Petyr Baelish (Mindinho), Tommen, seu irmão – que é uma 

criança – é alçado à posição de rei. No entanto, devido à sua idade (algo em torno de oito 

anos), quem realmente reina é sua mãe, a rainha Cersei. 

Na figura 15, tem-se a árvore genealógica correspondente à formação da casa 

Lannister. 

 

Figura 15: Árvore genealógica da casa Lannister 

 
93 O lema oficial da casa é “Ouça-me rugir”, entretanto, durante a obra, nos mais diversos momentos, Tyrion 

Lannister, o Anão/Duende, repete essa frase, a qual é considerada extraoficialmente um outro lema. 



215 

 

 

 

Fonte: https://veja.abril.com.br/especiais/a-genealogia-das-casas-de-game-of-thrones/ 

 

b) Casa Baratheon 

 

 

A Casa Baratheon tem dois representantes nessa disputa pelo trono: os irmãos 

Stannis e Renly, mais velho e mais novo, respectivamente, que, inclusive, brigam entre 

si pelo trono. 

A base de poder da casa Baratheon fica em Porto Tempestade e tem apoio de 

vassalos. Com a morte de Robert e a notícia de que seu filho é bastardo, por 

primogenitura, aquele que deveria se tornar rei seria Stannis – o qual é descrito como um 

homem sisudo e muito sério. Entretanto, por motivos de popularidade e apoio político – 

como da Casa Tyrell -, Renly decide fazer o mesmo, gerando um enorme desconforto 

entre ele e seu irmão, pois o mesmo acreditava que o seu irmão seria um rei ruim e que 

ele próprio poderia ser um rei melhor. Na figura 16, tem-se a genealogia da casa 

Baratheon. 

 

Figura 16: Árvore genealógica da casa Baratheon 



216 

 

 

 

Fonte: https://veja.abril.com.br/especiais/a-genealogia-das-casas-de-game-of-thrones/ 

 

c) Casa Targaryen 

 

 

A casa Targaryen vem de uma longa linhagem de reis dos Sete Reinos até a 

Rebelião de Robert – também chamada de Guerra do Usurpador. Essa guerra resultou no 

fim da dinastia Targaryen no trono com o assassinato do rei Aerys II Targaryen, 

conhecido como O Rei Louco e de seu filho, Rhaegar e filhos.  

O Rei Louco tinha dois filhos à época – Viserys e Daenerys Targaryen – os quais 

tentavam se reerguer no trono que, segundo eles, eram-lhes de direito. Viserys negocia a 

sua própria irmã, Daenerys, com os dothraki, casando sua filha com Khal Drogo, em troca 

de que ele lhe fornecesse um exército suficientemente forte para conquistar novamente o 

trono para si. Entretanto, o mesmo acaba assassinado por Khal Drogo, o qual, tempos 

depois, morre. Com isso, Daenerys decide não se tornar uma dosh khaleen94 e toma a 

 
94 O Dosh Khaleen é um grupo de anciãs dothraki que vivem em Vaes Dothrak. Todas elas já foram uma 

Khaleesi, esposas de Khals que já morreram. São as únicas residentes fixas da única cidade dothraki. São 

reverenciadas por todos e servem como videntes e somente eunucos as servem. São elas quem aprovam as 

esposas dos novos Khals. 



217 

 

 

frente do seu khalasar – grupo de guerreiros dothraki de Khal Drogo – e retorna a 

Westeros. 

Em Westeros, quando o rei Robert descobre que um dos herdeiros da casa 

Targaryen está vivo – no caso, Daenerys – e está grávida de Khal Drogo, à espera do 

Garanhão que Monta o Mundo – o conselho decide que ela deve ser morta, o que não 

ocorre. 

 

Figura 17: Árvore genealógica da casa Targaryen95 

 

Fonte: https://veja.abril.com.br/especiais/a-genealogia-das-casas-de-game-of-thrones/ 

 

 

d) Casa Stark 

 

A Casa Stark é oriunda da região mais ao norte de Westeros – chamada de 

Winterfell. Na obra A Guerra dos Tronos, é encabeçada por Ned Stark, que é convocado 

para servir como a Mão do rei em Porto Real. Antes do rei falecer, descobre que a Mão 

anterior, Jon Arryn, foi morto, e que os filhos de Cersei são fruto de incesto com seu 

 
95 Em Os Ventos do Inverno (livro ainda não publicado oficialmente por George R. R. Martin, cujos 

capítulos foram disponibilizados em seu blog pessoal e traduzidos pela editora Leya), há indícios narrativos 

de que Jon Snow, até então filho de Eddard Stark, possa ser, na verdade, Aegon Targaryen, filho de Lyanna 

Stark (irmã de Eddard) e Rhaegar Targaryen, morto por Robert Baratheon. Acredita-se que o garoto foi 

entregue a ele para que Ned cuidasse dele, pois, se o rei Robert soubesse que era sangue dos Targaryen, 

seria morto (as informações são dadas nos capítulos Arianne I e Arianne II). 



218 

 

 

irmão, Jaime. Ainda assim, guarda esse segredo e recebe as orientações do rei no leito de 

morte: nomeia-o Lorde Regente do reino, pede para cancelar o ataque a Daenerys e 

confessa não ter sido um bom pai para o seu filho, Joffrey. 

Ao revelar o testamento do rei, foi acusado de traição e, mesmo sua filha, Sansa, 

tendo negociado à sua vida e trocado sua suposta confissão, para que ele vestisse o negro 

eternamente na Muralha, Joffrey, já coroado rei, condena-o a morte, ocasionando o início 

da Guerra dos Tronos.  

Com isso, Arya consegue fugir de Porto Real, e Sansa acaba prisioneira dos 

Lannister. Ao receber a notícia, Robb, irmão delas e filho de Eddard Stark, proclama-se 

Rei do Norte e parte em direção à batalha. Entretanto, em uma emboscada durante o 

Casamento Vermelho, orquestrada por Lorde Walder Frey, com a ajuda de Roose Bolton 

e apoio de Tywin Lannister, a família Stark – Robb Stark e sua esposa, Talisa; sua mãe, 

Catelyn Stark, e muitos de seus aliados e soldados – são massacrados. 

 
Figura 18: Árvore genealógica da casa Stark 

 

Fonte: https://veja.abril.com.br/especiais/a-genealogia-das-casas-de-game-of-thrones/ 

O quadro 16 explicita a dinâmica dos reivindicantes ao Trono de Ferro 

Quadro 16: Reivindicantes do Trono de Ferro 

Casa Reivindicante Motivo principal Legitimidade 

Lannister Joffrey / Tommen / 

Cersei 

Filho (falso) do rei / 

poder político. 

Contestada e muito 

fraca. 

Baratheon Stannis / Renly Irmãos de Robert 

Baratheon. 

Forte, principalmente 

Stannis. 



219 

 

 

Targaryen Daenerys Herdeira do trono 

anterior. 

Forte, por 

hereditariedade direta. 

Stark / 

Targaryen96 

Jon Snow (Aegon 

Targaryen) 

Filho legítimo de 

Lyanna Stark e Rhaegar 

Targaryen. 

Fortíssima, sendo 

herdeiro legítimo do 

trono. 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

 

5.2 As Crônicas de Gelo e Fogo e as teorias sobre relações de poder 

 

Entendendo-se a divisão das casas, faz-se importante entender, então, as relações 

de poder da narrativa e como elas se desenrolam. Para isso, nesse trecho, buscar-se-á um 

embasamento teórico sobre poder e suas relações. 

Para se compreender o processo de relações de poder, é necessário, 

primeiramente, entender que este emana do povo, segundo Nicolau Maquiavel, em O 

Príncipe, posto que é ele quem mantém o líder em seu lugar de liderança. Ou seja, o 

governante só lidera uma nação, se aquele povo assim permitir. Desta forma, Maquiavel 

(2011, p. 60-61) diz que 

 

Deve, pois, alguém que se torne príncipe mediante o favor do povo, conservá-

lo amigo, o que se lhe torna fácil, uma vez que não pede ele senão não ser 

oprimido. Mas quem se torne príncipe pelo favor dos grandes, contra o povo, 

deve antes de mais nada procurar ganhar este para si, o que se lhe torna fácil 

quando assume a proteção do mesmo. [...] O príncipe pode ganhar o povo por 

muitas maneiras que, por variarem de acordo com as circunstâncias, delas não 

se pode estabelecer regra certa, razão pela qual das mesmas não cogitaremos. 

 

 Em um outro momento, Thomas Hobbes, em O Leviatã, afirma que o conceito de 

poder reside nos meios que os indivíduos possuem para a garantia dos seus bens ou 

vantagens futuras. Desta forma, para ele o poder pode ser entendido como um instrumento 

obtido pela união de pessoas que, mesmo com recursos individuais, precisam se unificar 

para que os seus interesses se propaguem. 

 Para este trabalho, tomar-se-á como conceito de poder o entendimento de Joseph 

Nye97 acerca do que seria uma relação de poder. Para o autor, o poder se divide no que 

ele chama de soft power e hard power98 em que o primeiro diz respeito a forma de atuação 

que emprega meios brutos que tentam moldar o comportamento de um terceiro indivíduo 

 
96 Considerando-se a possibilidade de Jon Snow ser, de fato, filho de Lyanna e Rhaegar. 
97 NYE, Joseph. The Powers to Lead. Oxford University: Nova Iorque: 2008. 
98 A ideia de soft power e hard power se debruçam sobre os conceitos de um “poder brando” e um “poder 

duro”, respectivamente.  



220 

 

 

com o intuito de se obter um benefício desejado, englobando as forças econômicas e 

militares de um estado; já o segundo – também conhecido como “poder brando” – diz 

respeito a capacidade de convencer com que pessoas ou Estados ajam de acordo com o 

seu interesse, fazendo com que elas queiram o mesmo que você.  

 A partir da interrelação entre esses dois tipos de poder, surge um terceiro, chamado 

de smart power, a qual seria a habilidade de combinar os dois tipos de poder – hard e soft 

power – de maneira estratégica. Sendo assim, de modo a maximizar o seu poder e seus 

interesses, os Estados precisam “barganhar”, a partir de trocas que beneficiem ambas as 

partes de alguma maneira. Para que isso ocorra, os Estados devem observar os seus 

recursos à disposição, de modo que esses possam ser utilizados em troca de favores ou 

para atribuir a eles determinadas vantagens de seu interesse.  

 No universo fictício da narrativa de George Martin, fica evidenciado que as 

relações de poder ocorrem através do uso de elementos subversivos e disputas entre 

grandes famílias, as quais são responsáveis por desenvolver toda a dinâmica da história. 

Em diversos momentos, as escolhas realizadas pelos personagens perpassam decisões 

antiéticas e, quiçá, até pouco honrosas. 

Considerando-se a teoria do smart power, entre esses dois processos de escolha, 

os personagens, muitas vezes, optam por escolher a primeira – as ações antiéticas – posto 

que, em diversas situações, a partir da barganha, elas podem levar a vitória.  

Um exemplo disso na narrativa se dá a partir do momento em que Lady Catelyn 

Stark mantém o anão Tyrion Lannister como refém e o leva até a sua irmã, Lysa Arryn, 

em Ninho da Águia. Tyrion, como prisioneiro e acusado da morte do seu marido, Jon 

Arryn99, sugere que seja feito um julgamento por combate, o qual Bronn luta por Tyrion, 

e Sor Vardis Egen – que acaba perdendo – luta por Lysa Arryn. Com isso, Tyrion 

consegue a sua libertação. 

Ela parecia tão contente consigo mesma, pensou Tyrion, e não admirava. 

Como poderia um julgamento ameaçá-la, quando o senhor juiz era o fracote 

do filho? Tyrion olhou de relance para a Porta da Lua. Mãe, quero vê-lo voar!, 

dissera o rapaz. Quantos homens teria já o ranhento canalhinha mandado 

atravessar aquela porta?  

- Agradeço, minha boa senhora, mas não vejo necessidade de incomodar Lorde 

Robert -disse Tyrion delicadamente. - Os deuses conhecem a verdade da minha 

inocência. Desejo o seu veredicto, não o julgamento dos homens. Exijo um 

julgamento por combate. 

[...] 

 
99 Lorde Jon Arryn, Senhor do Ninho da Águia, Defensor do Vale e Protetor do Leste. Serviu como Mão 

do Rei Robert desde o fim da Rebelião, até sua morte, 14 anos depois. Jon era marido da Senhora Lysa 

Arryn e pai do Lorde Robert Arryn. Atuou como um segundo pai para Eddard Stark e Rei Robert Baratheon. 



221 

 

 

Os olhos de um azul aguado de Lysa Arryn pareceram incertos. Tinha sido 

apanhada de surpresa.  

- Tem certamente esse direito. 

[...] 

- Minha senhora - ele disse gravemente, deixando-se cair sobre o joelho -, peço 

livrar-me deste fardo, pois não tenho gosto nele. O homem não é guerreiro 

nenhum. Olhe-o. Um anão, com metade do meu tamanho e coxo das pernas. 

Seria vergonhoso matar um homem assim e dar-lhe o nome de justiça. 

[...] 

Então, houve uma agitação na parte de trás da sala.  

- Eu luto pelo anão - gritou Bronn.  

[...] 

- A senhora me prometeu que eu o faria voar - gritou o Senhor do Ninho da 

Águia à mãe, e começou a tremer.  

O rosto da Senhora Lysa estava corado de fúria.  

- Os deuses acharam por bem proclamá-lo inocente, filho. Não temos outra 

escolha que não seja libertá-lo - ergueu a voz. - (Martin, 2011a, p. 593-594; 

621-622) 

 

 Observando-se o cenário da narrativa, protagonizado por grandes batalhas, o uso 

de estratégias de guerra se faz indispensável. Em Westeros, o que move todas as grandes 

famílias – ou até mesmo personagens singulares – é o desejo de sentar no Trono de Ferro 

e controlar todos os Sete Reinos. E, para isso ser concretizado, táticas são empregadas 

objetivando o poder máximo (Martins, 2019). 

 Uma das estratégias utilizadas para isso é o uso da “política de armamentos”: ou 

seja, a maioria dos grandes embates é resolvida por meio de batalhas, de acordo com a 

teoria do Realismo Ofensivo.  

 Entretanto, para que toda estratégia criada se concretizasse, um aspecto era 

crucial: a comunicação, a qual era especialmente lenta. Para que isso ocorresse a contento, 

algumas artimanhas precisavam ser utilizadas e, com isso, dois personagens tem um 

grande destaque: Varys, a Aranha; e Petyr Baelish, Mindinho. O primeiro se vale de seus 

“passarinhos” – informantes – para conseguir informações valiosas; e Mindinho, advindo 

de uma Casa sem pretensão de ascensão, realiza diversos ardis para alcançar os seus 

objetivos: um deles, jurar amor a Lady Lysa Arryn e, logo em seguida, assassiná-la, 

tornando-se, assim, responsável por controlar o Reino do Vale e do Céu, bem como seus 

recursos e exército.  

 Em meio a toda essa hostilidade, tem-se de levar em consideração a ideia de 

preservação da sobrevivência dos Estados – no caso da obra de Martin, dos reinos. Essa 

ideia, no caso de As Crônicas de Gelo e Fogo nem sempre ocorre de forma ética, e um 

aspecto diretamente relacionado a isso se deve a um outro fator: a violência (Martins, 

2019).  



222 

 

 

 A agressão é algo que se faz presente em Westeros, e mesmo em terras distantes 

– como em Vaes Dothraki, em Essos, onde Daenerys está – esses recursos hostis são 

utilizados de forma a garantir o controle sobre determinadas coisas ou pessoas através do 

uso do hard power.  

 Um último ponto a ser considerado dentro dessas relações de poder diz respeito 

ao sistema de crenças. Aqui, serão analisados os aspectos religiosos e, mais 

especificamente, o papel de Melisandre enquanto detentora de poder através dos 

elementos mágicos na narrativa. 

 

5.3 O sistema de crenças: A Fé do Senhor da Luz e as relações de poder 

 

Assim como no mundo atual, a existência de diferentes religiões é algo que guia 

o comportamento dos indivíduos de forma distinta. Neste cenário bélico, a religião ocupa 

um espaço importante e interfere de maneira significativa, assim como atitudes dos 

personagens envolvidos.  

Melisandre exerce o seu poder através de uma combinação de magia ritualística, 

religião e influência sobre os líderes políticos.  

Partindo da teoria do Realismo Defensivo e Ofensivo, Melisandre pode ser uma 

personagem dúbia: apesar de seus diálogos e poder de convencimento, o que poderia ser 

entendido como um soft power, ela não mede esforços em utilizar toda a sua fé e força 

em detrimento de alcançar os seus objetivos, de maneira realista ofensiva. Desta maneira, 

pode-se enxergar Melisandre como uma personagem dentro de um smart power: uma 

mulher inteligente, sagaz, com atitudes imorais, amorais e antiéticas, não importando 

nada; apenas a sua fé em R’hllor.  

 

 

 

 

 

5.4 A influência da fé e da magia de Melisandre nas tomadas de decisões 

 

Melisandre é uma personagem estratégica: sua religião não é baseada apenas em 

costumes e orações. Nela há a inserção de magia e rituais de sacrifício, rituais esses 

demandados pelo Senhor da Luz. 



223 

 

 

Ela é a conselheira do rei Stannis Baratheon – o qual se converte a sua fé ao ser 

convencido por ela de que ele é a reencarnação de Azor Ahai, um profeta da sua fé. Desta 

forma, para que os objetivos sejam alcançados e decisões sejam tomadas, ela justifica sua 

fala a partir do uso da magia: o poder de enxergar suas profecias através das chamas.  

Sangue, fogo, poções e feitiços, embora nem sempre suficientes, são as principais 

ferramentas mágicas em ação na criação de G. R. R. Martin: Melisandre rotineiramente 

precisava de sangue em suas magias. 

Blacharska (2014) afirma que a representação de Melisandre, assim como a de seu 

deus, é algo complexo, pois oferece unicamente uma fusão de opostos: elementos de bem 

e mal, luz e escuridão, messianismo e diabolismo, religiosidade profunda e feitiçaria, 

sendo retratada pela perspectiva de forasteiros, Melisandre surge como perigosa, cruel, 

malévola e, acima de tudo, sinistra — o que, de fato, reflete a imagem de seu deus. 

Uma outra característica diz respeito à sua descrição. Embora a cor associada às 

bruxas e feiticeiras comumente seja o preto, a abundância exuberante de vermelho na 

aparência de Melisandre é igualmente inquietante. Sua compleição, assim como suas 

vestes, constrói sua imagem como seguidora do Deus da Chama e aumentam seu fascínio 

— ela parece personificar o fogo (Blacharska, 2014).  

Na obra, Melisandre representa o poder divino que guiará Stannis durante a 

narrativa. De maneira didática, pode-se dividir essa relação em alguns momentos 

importantes: a) criação do mito de Azor Ahai; b) sacrifícios de sangue e uso de magia; c) 

conselhos estratégicos e religiosos; d) conflito com os outros conselheiros; e) 

transformação de Stannis. A partir desses pontos, construir-se-á a análise comparativa 

desses pontos da obra com as sagas islandesas fundamentais para o entendimento dessa 

personagem. 

 

a) Criação do mito de Azor Ahai 

 

A interpretação de Melisandre de que Stannis Baratheon é a reencarnação de Azor 

Ahai se faz a partir da sua leitura nas chamas – ele é o prometido do deus R’hllor, na sua 

leitura, as quais ela interpreta sozinha. Considerando essa informação, entende-se que os 

outros precisam confiar em suas leituras, colocando-a como a única mediadora da verdade 

divina. 



224 

 

 

Essa mesma interpretação pode ser vista nas sagas. Entretanto, primeiramente, 

citar-se-á um texto nórdico, o qual ecoa nas sagas: a Voluspá. Embora não seja uma saga, 

é essencial para entender esse paralelo e trazer à discussão, a posteriori, as sagas. 

Paralelamente, Melisandre e a vǫlva da obra se apresentam como videntes: elas 

enxergam o passado e o futuro através de suas profecias. A vǫlva da obra apresenta 

profecias sobre os deuses: a narrativa se dá, na forma de um monólogo, feito por uma 

Vidente (vǫlva) que é conjurada dos mortos pelo deus Óðinn. Nela, a vidente, devido aos 

seu grande conhecimento, pois estava morta ao ser invocada, tem acesso a informações 

sobre o Ragnarök. 

O mesmo acontece com Melisandre: ela é uma personagem profética. Com sua 

magia, ela exerce influência sobre Stannis Baratheon e o convence de que ele é a própria 

encarnação de Azor Ahai. Em um processo de hierofania, ela o declara como o profeta de 

sua fé, ao fazê-lo segurar aquela que seria a Luminífera – a espada de fogo de Azor Ahai. 

 

Melisandre estava toda vestida de cetim escarlate e veludo cor de sangue, com 

os olhos tão vermelhos como o grande rubi que cintilava na sua garganta, como 

se estivesse em chamas.  

- Nos livros antigos de Asshai está escrito que chegará um dia, após um longo 

Verão, em que as estrelas sangrarão e o bafo frio da escuridão cairá, pesado, 

sobre o mundo. Nessa hora de terror, um guerreiro retirará do fogo uma 

espada em chamas. E essa espada será a Luminífera, a Espada Vermelha 

dos Heróis, e aquele que a pegar será Azor Ahai renascido, e a escuridão 

fugirá perante ele - e levantou a voz, para que fosse ouvida pela tropa ali 

reunida. - Azor Ahai, o amado de R'hllor! O Guerreiro da Luz, o Filho do 

Fogo! Avance, a sua espada o espera! Avance, e tome-a em sua mão! 

[...] 

- Uma espada de fogo! - gritou a Rainha Selyse. Sor Axell Florent e os outros 

homens da rainha acompanharam-na no grito. - Uma espada de fogo! Ela 

arde! Ela arde! Uma espada de fogo!  

Melisandre ergueu as mãos sobre a cabeça.  

- Contemplem! Um sinal foi prometido, e agora um sinal é visto! 

Contemplem a Luminífera! Azor Ahai regressou! Deem vivas ao Guerreiro 

da Luz! Deem vivas ao Filho do Fogo! 

Uma onda irregular de gritos respondeu no momento em que a luva de 

Stannis começava a ficar incandescente. Praguejando, o rei enterrou a ponta 

da espada na terra úmida e apagou as chamas com pancadas na perna.  

- Senhor, lance sobre nós a sua luz! - Melisandre gritou.  

- Pois a noite é escura e cheia de terrores - responderam Selyse e seus homens.  

(Martin, 2011b, p. 101, grifo da autora). 

  

 A magia de Melisandre, nesse momento, torna-se convincente – Stannis é, agora, 

a encarnação de Azor Ahai e o convence disso, tanto com sua ritualística como com a sua 

magia. A profecia – até então, realizou-se: o verdadeiro guerreiro seria aquele que 

empunharia a Luminífera, e Stannis assim o fez.  



225 

 

 

O mesmo ocorre na Hrólfs saga kraka. Heiðr é uma feiticeira, cuja profecia não é 

questionada, sendo a mesma uma autoridade, tal qual Melisandre o é em As Crônicas do 

Gelo e Fogo. 

 

Então chegou uma vǫlva (vidente) chamada Heiðr. O rei pediu que ela usasse 

sua arte para adivinhar o que pudesse sobre os meninos. O rei preparou um 

banquete magnífico para ela e a colocou em uma alta plataforma de transe. 

Então ele perguntou o que ela podia ver sobre o futuro: "Porque eu sei", disse 

ele, "que muitas coisas lhe serão reveladas. Vejo que há grande sorte em você, 

então me responda o mais rápido possível." Ela escancarou a boca e bocejou 

profundamente, e este canto emergiu de sua boca: 

 

2. Dois são os homens 

em quem não confio, 

eles, os excelentes, 

que se sentam ao lado do fogo. 

 

O rei respondeu: 

"Você está falando dos meninos ou daqueles que os salvaram?" 

Ela respondeu: 

 

3. Aqueles que por muito tempo 

ficaram na ilha de Vil 

e lá foram chamados 

por nomes de cães, 

Hopp e Ho. 

 

Nesse momento, Signy jogou um anel de ouro para a vǫlva. Heid ficou 

satisfeita com o presente e quis encerrar sua adivinhação. Ela disse: "As coisas 

estão assim. O que eu disse é apenas uma mentira, e agora todas as minhas 

profecias saíram do rumo." 

 

O rei respondeu: "Se você não escolher melhor suas palavras, será torturada 

até falar. Aqui, entre tantas pessoas, ainda não entendo nada melhor do que 

antes o que está dizendo. E por que Signy não está em seu assento? Será que 

os lobos estão tramando com os predadores?" Foi dito ao rei que Signy havia 

passado mal por causa da fumaça da lareira. 

 

O jarl Saevil pediu a ela que se sentasse e se comportasse com coragem: "Isso 

pode ter muito peso na sobrevivência dos meninos, se for esse o destino deles. 

Aja de tal forma que seus pensamentos não possam ser lidos. Do jeito que estão 

as coisas, não há nada que possamos fazer para ajudá-los." 

O rei Frodi então pressionou duramente a feiticeira. Ordenou que ela dissesse 

a verdade, se não quisesse ser torturada. Sua boca se escancarou, mas o feitiço 

tornou-se difícil. Finalmente, ela falou este verso: 

 

4. Eu vejo onde se sentam, 

filhos de Halfdan, 

Hroar e Helgi, 

ambos saudáveis. 

Eles roubarão 

a vida de Frodi. 

 

"A menos que sejam rapidamente eliminados", ela disse, "mas isso não 

acontecerá." Então ela saltou da plataforma de transe e disse: 

 

5. Duros são os olhos 



226 

 

 

de Ham e Hrani; 

eles são príncipes 

maravilhosamente ousados. 

 

Os meninos, agora assustados, fugiram do salão e correram para a floresta. 

Regin, seu pai adotivo, os reconheceu e ficou profundamente comovido. A 

feiticeira, que agora também corria para fora do salão, havia dado bons 

conselhos aos meninos ao dizer-lhes para se salvarem. O rei ordenou que seus 

homens se levantassem e perseguissem os meninos. Regin então apagou todas 

as luzes do salão. Os homens começaram a lutar entre si, e alguns deles 

contiveram os homens do rei. Havia aqueles no salão que queriam ver os 

meninos escaparem e, por causa dessa intervenção, os dois chegaram à floresta. 

 

O rei Frodi disse: "Eles escaparam por pouco desta vez, e muitos aqui estão 

conspirando com eles. Quando tiver tempo, farei uma vingança terrível por 

isso. Agora, porém, estamos livres para beber a noite toda. Os príncipes ficarão 

tão aliviados por terem escapado que primeiro tentarão salvar suas vidas." 

(Hrólfs saga kraka, 1998, p. 50-51) 

 

 Tanto na obra de George Martin como nas sagas, o conhecimento de magia e o 

poder inquestionável que as feiticeiras apresentam exercem influência sobre as ações dos 

personagens das narrativas e suas decisões. O mesmo poder pode ser visto na Eíriks saga 

rauða, no momento em que a vǫlva Þorbjǫrg lítilvǫlva realiza um canto mágico 

(varðlokkur) e fala dos eventos futuros. 

 

A vidente (spákona) agradeceu-lhe pela canção. “Muitos espíritos”, disse ela, 

“estiveram presentes sob o seu encanto, e ficaram satisfeitos por escutá-la, 

quando antes se afastavam de nós e não nos concediam tal homenagem. E 

agora muitas coisas me são claras, que antes estavam ocultas tanto para mim 

quanto para os outros. E posso dizer isto: a escassez não durará mais, a estação 

melhorará à medida que a primavera avançar. A epidemia de febre que há 

muito nos oprime desaparecerá mais rapidamente do que poderíamos esperar. 

E a ti, Gudrid, recompensarei prontamente por essa tua ajuda, que nos foi de 

grande utilidade; pois o teu destino agora me é claro e visível. Tu farás um 

casamento aqui na Groenlândia, um casamento muito honroso, embora não 

seja de longa duração para ti, pois teu caminho te levará à Islândia; e ali surgirá 

de ti uma linhagem de descendentes numerosos e belos, e sobre os ramos da 

tua família brilhará uma luz radiante. E assim, segue agora bem e feliz, minha 

filha.” 

Depois, os homens foram até a sábia e cada um perguntou sobre o que 

mais lhe despertava curiosidade. Ela também foi generosa em suas 

respostas, e o que disse mostrou-se verdadeiro. Depois disso, veio alguém 

de outra propriedade chamá-la, e então ela foi até lá. Thorbjorn foi convidado, 

porque não queria permanecer em casa enquanto tal culto pagão era realizado. 

O tempo logo melhorou quando a primavera começou, como Thorbjorg 

havia dito.100 [...] (Eíriks saga rauða, s.d., tradução e grifo da autora) 

 
100 The spae-queen thanked her for the song. "Many spirits," said she, "have been present under its charm, 

and were pleased to listen to the song, who before would turn away from us, and grant us no such homage. 

And now are many things clear to me which before were hidden both from me and others. And I am able 

this to say, that the dearth will last no longer, the season improving as spring advances. The epidemic of 

fever which has long oppressed us will disappear quicker than we could have hoped. And thee, Gudrid, will 

I recompense straightway, for that aid of thine which has stood us in good stead; because thy destiny is now 

clear to me, and foreseen. Thou shalt make a match here in Greenland, a most honourable one, though it 

will not be a long-lived one for thee, because thy way lies out to Iceland; and there, shall arise from thee a 



227 

 

 

 

 Em Örvar-Odds saga, a vǫlva Heiðr lança sobre o herói Öddr uma profecia: não 

importasse para onde fosse, ele estaria fadado a morrer em sua terra natal.  

 

Oddr segurava um galho preparado na mão e disse: 

"Vou enfiar este galho no teu nariz se disseres algo sobre meu destino." 

 

Ela respondeu: 

"Ainda assim te direi, mas ouvirás", disse ela. 

Então um canto surgiu em seus lábios: 

 

"Não me ameaces, 

Oddr de Jaðarr, 

com lenha em brasa, 

ainda que zombes por palavras. 

A história se cumprirá, 

aquela que diz a vǫlva. 

Ela conhece o destino 

de todos os homens. 

 

Não cruzarás assim 

os fiordes largos, 

nem passarás 

por terra e mar, 

mesmo que as ondas 

do mar te lavem, – 

aqui deverás arder 

em Berurjóðr. 

 

Um verme há de ferir-te, 

envenenado, 

brilhando dos ossos 

do velho Faxi. 

A serpente te morderá 

por baixo do pé, 

quando fores um rei 

já bem envelhecido." 

 

"Devo te dizer, Oddr," disse ela, "algo que pode ser bom para ti saber: 

está destinado que vivas por muito mais tempo do que qualquer outro 

homem. Viverás por trezentos invernos e viajarás de terra em terra, e 

sempre serás tido como o maior onde quer que chegues. Pois tua fama 

correrá o mundo inteiro, mas nunca irás tão longe que escapes de morrer 

aqui, em Berurjóðr. Um cavalo está agora no estábulo, com crina espessa 

e cinzento de cor. A cabeça dele, a do cavalo Faxi, será tua perdição." 

 
line of descendants both numerous and goodly, and over the branches of thy family shall shine a bright ray. 

And so fare thee now well and happily, my daughter." 

Afterwards the men went to the wise-woman, and each enquired after what he was most curious to know. 

She was also liberal of her replies, and what she said proved true. After this came one from another 

homestead after her, and she then went there. Thorbjorn was invited, because he did not wish to remain at 

home while such heathen worship was performing. 

The weather soon improved when once spring began, as Thorbjorg had said, Thorbjorn made ready his 

ship, and went on until he came to Brattahlid (the steep slope). Eirik received him with the utmost cordiality, 

saying he had done well to come there. Thorbjorn and his family were with him during the winter. And in 

the following spring Eirik gave to Thorbjorn land at Stokknes, and handsome farm buildings were there 

built for him, and he dwelt there afterwards. 

 



228 

 

 

 

"A mais miserável das profecias de todas as velhas!", disse Oddr, furioso. 

 

Ele se lançou sobre ela quando ela disse isso, e bateu com o galho em seu nariz 

com tanta força que o sangue caiu ao chão imediatamente. 

 

"Tragam minhas roupas", disse a vǫlva, "quero ir embora deste lugar, pois 

nunca antes me aconteceu que alguém levantasse a mão contra mim."  

 

[...] 

 

Então Oddr disse: "Agora tudo o que a feiticeira me disse se realizará. 

Agora me deitarei em um trono de pedra e morrerei ali. Então você 

acenderá uma fogueira lá fora e queimará tudo junto." 

 

Então ele se deitou no trono de pedra e disse: "Agora você levará minhas 

saudações para Silkisif, nossos filhos e amigos." 

 

Depois disso, Oddr morre. Eles então atearam fogo e queimaram tudo, e não 

foram embora até que tudo estivesse queimado. A maioria das pessoas diz que 

Oddr tinha doze côvados de altura, porque era assim que a pedra era esculpida 

por dentro. (Örvar-Odds saga, s.d., grifo da autora) 

 

 No caso de Oddr, ele decide questionar, mas as verdades proferidas pela feiticeira 

Heiðr se mostram, assim como as apresentadas nas outras sagas, como não questionáveis. 

Ele tenta escapar do seu destino, mas, ainda assim, a profecia se cumpre, reforçando o 

caráter inevitável da palavra profética feminina. 

 Nas sagas, é possível perceber que esse discurso profético, além de impossível de 

ser questionado, ele se cumpre: Oddr morre (Örvar-Odds saga) e a escassez termina 

(Eíriks saga rauða), por exemplo. Contudo, ao se analisar a feiticeira de Martin, a 

ambiguidade se faz presente: embora os seus poderes não sejam questionados por Stannis 

e Selyse, as suas profecias são questionáveis e, em diversos momentos, não se realizam 

por efeito mágico, mas, sim, por outros fatores alheios a isso: no geral, políticos ou 

estratégicos que, em tese, atingem os alvos os quais a magia dela é lançada. Isso a coloca 

num lugar ambíguo de poder.   

 

 

 

b) Sacrifícios de sangue e uso de magia 

 

O uso de sacrifícios de sangue e magia nas sagas islandesas remete a práticas 

arcaicas e a elementos do imaginário pagão nórdico, especialmente relacionados ao culto 

aos deuses, ao seiðr e à necromancia. Esses temas aparecem de forma dispersa, mas 

significativa, em algumas Íslendingasögur e Fornaldarsögur. 



229 

 

 

O uso de sacrifícios de sangue (blót) eram comuns nos rituais religiosos da 

Escandinávia, sendo representados nas sagas de forma mais simbólica ou recontados 

como práticas do passado – esse último, a depender do período histórico e da influência 

cristã na fonte textual. 

Considerando o fato histórico, iniciar-se-á essa explicação trazendo textos cujas 

influências cristãs não sejam tão evidentes e, após isso, algumas sagas onde essa já é mais 

destacada.  

Na Víga-Glúms saga, o personagem principal Glúmur apresenta uma forte relação 

com o destino através de sacrifícios e símbolos mágicos, os quais se percebe uma ligação 

entre honra, magia e sangue. Um exemplo disso ocorre no capítulo 6 

 

No início do inverno, preparavam-se um banquete e um sacrifício aos 

deuses, no qual todos deveriam participar, mas Glúmur sentou-se em seu 

lugar e não compareceu. À medida que a noite avançava e os convidados 

chegavam, não havia tanta alegria, devido ao encontro de amigos e às boas-

vindas mútuas, como seria de se esperar quando tantos se reuniam. No dia em 

que as pessoas chegaram, Glúmur não saiu para encontrá-las, nem pediu a 

ninguém que se sentasse ao seu lado ou tomasse seu lugar101. (Víga-Glúms 

saga, s.d., grifo e tradução da autora) 

 

E outro exemplo, ainda mais evidente do uso do sangue sacrificial, ocorre no 

capítulo 25, em que se menciona o sangue de gado sacrificado, indicando blót.  

 

Na manhã seguinte, Glúmur mandou buscar Thorarin e ordenou-lhe que fosse 

a Diupadal, o mais tardar às seis da manhã, para ouvir os juramentos. Thorarin 

apressou-se e reuniu cento e vinte homens, e quando chegaram ao templo, seis 

pessoas entraram, a saber, Gizor e Asgrim com Glúmur e Einar e Hlenni, o 

velho, com Thorarin. Quem tivesse que fazer o juramento do templo 

segurava com a mão o anel de prata, que estava manchado de vermelho 

com o sangue do gado sacrificado, e que não deveria pesar menos de três 

onças. Então Glúmur disse palavra por palavra: Nomeio Asgrim para 

testemunhar, e Gizor em segundo lugar para testemunhar, que faço o juramento 

do templo, no anel, e o digo ao Deus. Quando Thorvald, o desonesto, recebeu 

seu golpe mortal...102 (Víga-Glúms saga, s.d., grifo e tradução da autora) 

 
101 At the commencement of winter there was a feast prepared, and a sacrifice to the gods, in which 

observance all were expected to take part, but Glum sat in his place and did not attend it. As evening passed 

on, and the guests had arrived, there was not so much merriment, on account of the meeting of friends and 

the welcoming one another, as might have been expected when so many had come together. On the day on 

which the people came, Glum had not stirred out to meet them, nor did he ask anyone to sit by him ort to 

take his place. 
102 The morning after Glum sent to find Thorarin, and told him to come to Diupadal, not later than six in 

the morning, to hear the oaths. Thorarin bestirred himself and got together a hundred and twenty men, and 

when they came to the temple, six people went into it, that is to say, Gizor and Asgrim with Glum, and 

Einar and Hlenni the old with Thorarin. Whoever had to take the temple oath laid hold with his hand of the 

silver ring, which was stained red with the blood of the cattle sacrificed, and which ought not to weigh less 

than three ounces. Then Glum said word for word thus: I name Asgrim to bear witness, and Gizor in the 



230 

 

 

  

Um dos exemplos mais emblemáticos dos textos nórdicos envolvendo blót é a 

Eyrbyggja saga. No capítulo 4, o sacerdote Thorolf, o Barbudo, realiza sacrifícios de 

maneira regular, e a presença de sangue é constante. 

 

Na barraca também deveria ficar a bacia de sangue, e dentro dela estava 

a vara de sangue, semelhante a um aspersor, e com ela deveria ser 

aspergido da bacia aquele sangue chamado "Hlaut", que era o tipo de 

sangue que fluía quando os animais sacrificados aos Deuses eram feridos. 

Mas ao redor da barraca estavam os Deuses vestidos no Lugar Sagrado103. 

(Eyrbyggja saga, s.d., tradução da autora). 

  

 Elementos envolvendo sangue nas narrativas de As Crônicas do Gelo e Fogo são 

comuns na feiticeira Melisandre de Asshai. O episódio sacrificial das sanguessugas com 

o sangue de Edric Storm, nos quais Stannis Baratheon dá o nome de três – no seu 

pensamento – usurpadores do trono. O que se tem nessa narrativa é uma releitura do blót: 

é um sacrifício de sangue, mas a partir da utilização de sanguessugas ao fogo, cuja magia 

não ocorre com a manipulação direta do elemento: nenhum personagem precisou se 

banhar ou sujar suas mãos; apenas extrair o sangue do garoto. 

 

- Às ordens de meu rei. - Enfiou a mão direita na manga esquerda e atirou um 

punhado de pó dentro do braseiro. Os carvões rugiram. Enquanto chamas 

pálidas se contorciam por cima deles, a mulher vermelha pegou o prato de prata 

e levou-o ao rei. Davos viu-a levantar a tampa. Por baixo dela encontravam-se 

três grandes sanguessugas negras, inchadas com sangue.  

O sangue do garoto, soube Davos, Sangue de um rei.  

Stannis estendeu uma mão, e seus dedos fecharam-se em volta de uma das 

sanguessugas.  

- Diga o nome - ordenou Melisandre.  

A sanguessuga retorcia-se na mão do rei, tentando se prender a um de seus 

dedos.  

- O usurpador - disse ele, - Joffrey Baratheon, - Quando atirou a 

sanguessuga no fogo, ela enrolou-se entre os carvões como uma folha de 

outono e incendiou-se.  

Stannis agarrou a segunda,  

- O usurpador - declarou, dessa vez mais alto. - Balon Greyjoy. - Deu-lhe 

um piparote ligeiro para dentro do braseiro, e o corpo do animal abriu-se 

e crepitou. O sangue jorrou de seu interior, silvando e fumegando,  

A última sanguessuga estava na mão do rei. Estudou aquela por um 

momento, enquanto se contorcia entre seus dedos.  

- O usurpador - disse por fim, - Robb Stark. - E atirou-a para as chamas. 

(Martin, 2012c, p. 434, grifo da autora). 

 
second place to bear witness, that I take the temple oath, on the ring, and I say it to the God. When Thorvald 

the crooked got his death-blow-- 
103 On the stall should also stand the blood-bowl, and therein the blood-rod was, like unto a sprinkler, and 

therewith should be sprinkled from the bowl that blood which is called "Hlaut", which was that kind of 

blood which flowed when those beasts were smitten who were sacrificed to the Gods. But round about the 

stall were the Gods arrayed in the Holy Place. 



231 

 

 

 

Diferentemente do que ocorre na narrativa de George Martin, nas sagas, o sangue 

sacrificial era também utilizado de forma a garantir força às personagens que, em algumas 

situações, bebiam o sangue ou se alimentavam de partes do corpo humano. Isso pode ser 

encontrado em duas sagas especificamente: na Völsunga saga, quando Sigurðr bebe o 

sangue de Fáfnir e, com isso, consegue entender a língua dos animais; e na Hrólfs saga 

kráka, em que a Frodi pede para que Bodvar beba o sangue de sua própria panturrilha. 

 

Então Frodi se aproximou e empurrou Bodvar, dizendo: 

"Parente, você não é tão forte quanto deveria ser." 

Frodi fez sair sangue de sua própria panturrilha e disse a Bodvar para 

beber, e 

Bodvar assim o fez. 

Então Frodi empurrou o irmão uma segunda vez, mas Bodvar permaneceu 

firme em seu lugar. 

"Agora você está extremamente forte, parente", disse Frodi. "Acredito que a 

bebida foi útil para você. De agora em diante, você será superior à maioria dos 

homens em força e destreza, assim como em coragem e nobreza. Esse 

pensamento me agrada imensamente." 

Em seguida, Frodi pisou em uma pedra que estava por perto. Sua perna 

afundou na rocha até o pequeno osso saliente na parte de trás da perna, acima 

do casco de alce. Ele disse: 

"Voltarei a esta pegada todos os dias para ver o que há nela. Será terra se você 

tiver morrido de doença; água se tiver se afogado; mas será sangue se tiver sido 

morto por armas. Se for a última opção, então eu o vingarei, porque o amo 

mais do que a qualquer outro homem." (Hrólfs saga kraka, s.d., tradução e grifo 

da autora). 

 

 Com o advento da cristianização da Escandinávia, os blóts foram considerados 

parte do que se chamava bruxaria. Com isso, eles eram frequentemente tratados nas 

narrativas de maneira: a) distanciada ou crítica, representando resquícios de um período 

bárbaro; b) ambíguo, retratando-os com fascínio e repulsa ao mesmo tempo; ou c) 

simbólico, onde o sacrifício literal era substituído por metáforas, sonhos ou rituais 

adaptados.  

 Um exemplo claro disso ocorre na Njáls saga. Ao final da narrativa, há influências 

explícitas das tradições cristãs em detrimento das pagãs (Njáls saga 97-100). 

 

Na primavera seguinte, Thangbrand partiu para pregar o cristianismo, e Hall 

foi com ele. Mas quando chegaram a Staffell, cruzando Lonsheath, a oeste, 

encontraram um homem chamado Thorkell. Ele se manifestou contra a fé e 

desafiou Thangbrand para um combate individual. Então, Thangbrand 

carregou uma cruz de madeira diante do escudo, e o resultado do combate foi 

que Thangbrand venceu e matou Thorkell. 

[...] 



232 

 

 

Depois disso, partiram de Woodcombe para Headbrink. Naquela época, a 

história de sua jornada já se espalhara por toda parte. Havia um homem 

chamado Hedinn que morava em Carlinedale. Lá, pagãos fizeram um acordo 

com ele para que matasse Thangbrand e toda a sua companhia. Ele partiu para 

Arnstacksheath, e lá fez um grande sacrifício quando Thangbrand cavalgava 

vindo do leste. Então, a terra se rompeu sob seu cavalo, mas ele saltou do 

cavalo e se salvou na beira do golfo, mas a terra engoliu o cavalo e todos os 

seus arreios, e nunca mais o viram. 

Então Thangbrand louvou a Deus. 

[...] 

Thangbrand contou ao Rei Olaf todas as maldades que os islandeses lhe 

fizeram e disse que eles eram tão feiticeiros que a terra se rompeu sob seu 

cavalo e o engoliu. 

 

 Em analogia à As Crônicas de Gelo e Fogo, pode-se comparar o processo de 

conversão de Stannis a Fé do Senhor da Luz, trazida por Melisandre, e o medo que ela 

representava em seguidores da Fé dos Sete, mais especificamente em Davos Seaworth, 

que, em diversos momentos, questiona e apresenta receio quanto à sua magnitude de sua 

influência na vida de Stannis e Selyse Baratheon. 

 

Como sempre, trajava vermelho dos pés à cabeça, com um longo vestido solto 

de seda esvoaçante, brilhante como fogo, com longas mangas pendentes e 

profundos cortes no corpete, pelos quais se entrevia um tecido mais escuro, 

vermelho-sangue, que usava por baixo. Tinha em torno da garganta uma 

gargantilha de ouro vermelho, mais apertada do que qualquer corrente de 

meistre, ornamentada com um único grande rubi. O cabelo não era de tom 

alaranjado ou cor de morango dos ruivos comuns, mas de um profundo 

acobreado lustroso que brilhava à luz das tochas. Até seus olhos eram 

vermelhos... Mas a pele era lisa e branca, imaculada, clara como leite. E era 

esguia, graciosa, mais alta que a maior parte dos cavaleiros, com seios fartos, 

cintura estreita e um rosto em forma de coração. Os olhos dos homens que a 

encontravam não se afastavam facilmente, nem mesmo os de um meistre. 

Muitos diziam que era bela, Mas não era. Era vermelha, e terrível, e 

vermelha.  

- Eu... lhe agradeço, senhora.  

- Um homem da sua idade deve ver onde pisa - Melisandre disse cortesmente. 

- A noite é escura e cheia de terrores. Ele conhecia a frase, uma prece qualquer 

da fé dela. Não importa, tenho minha própria fé. (Martin, 2011b, p. 18, grifo 

da autora) 

 

Em um outro momento, Davos questiona e apresenta receio quanto à Melisandre 

e sua influência, mais uma vez, sobre Stannis. 

 

- Senhor, lance sobre nós a sua luz! - Melisandre gritou.  

- Pois a noite é escura e cheia de terrores - responderam Selyse e seus homens.  

Deveria eu dizer as palavras também?, perguntou-se Davos. Deverei tanto 

assim a Stannis? Será este deus de fogo realmente o seu? Seus dedos 

encurtados contorceram-se. (Martin, 2011b, p. 98, grifo da autora) 

 



233 

 

 

 Especificamente nas relações entre Melisandre e Davos e de Melisandre com Jon 

Snow fica evidente a desconfiança e o desconforto desses dois personagens quanto a ela: 

Davos, pela sua própria crença na Fé dos Sete, e Jon Snow, por ser um nortenho, há 

indícios nas narrativas de sua crença nos Deuses Antigos do Norte. 

 

- R'hllor — entoou Melisandre, braços estendidos contra a neve que caía você 

é a luz em nossos olhos, o fogo em nossos corações, o calor em nossas costas. 

Seu é o sol que aquece nossos dias, suas são as estrelas que nos guardam na 

escuridão da noite.  

- Todos louvam R’hllor, o Senhor da Luz - os convidados do casamento 

responderam em um coro irregular, antes que uma rajada de vento frio levasse 

suas palavras embora. Jon Snow levantou o capuz do manto. (Martin, 2012c, 

p. 805, grifo da autora). 

 

 Neste momento, o que se observa é que a religião do Senhor da Luz, e seus 

aspectos sacrificiais, representam, na verdade, um paralelo interessante à narrativa no que 

diz respeito à desconfiança. Pode-se dizer que ela ocorre em três níveis: a) religioso, em 

que o deus R’hllor é visto como estrangeiro e, portanto, não é bem visto pelos seguidores 

da Fé dos Sete, do Deus Afogado e dos Deuses Antigos; b) moral/ético: há a repulsa 

visível dos sacrifícios de sangue; e c) político: medo da influência que a Feiticeira 

Vermelha é capaz de exercer sobre Stannis, Selyse e seus homens.  

 

c) Conselhos estratégicos e religiosos 

 

Nas sagas islandesas e textos nórdicos, em geral, a presença de líderes e reis 

guiados por conselhos divinos e visionários, orientados por videntes, sacerdotisas ou 

profetisas é algo relativamente comum às narrativas. Desse modo, é possível perceber um 

conflito entre a autoridade mundana, a qual eles representam, e o poder espiritual ou 

mágico, advindo do desconhecido. 

O mesmo contraponto pode ser trazido ao se observar a trajetória narrativa de As 

Crônicas de Gelo e Fogo. Melisandre, a Mulher Vermelha de R’hllor, é uma sacerdotisa 

que representa um papel de liderança nas decisões militares e estratégicas de Stannis 

Baratheon. Com isso, pode-se fazer um contraponto interessante de influência dos textos 

nórdicos na elaboração dessa personagem. 

Antes de considerar as sagas propriamente ditas, há um texto nórdico de suma 

importância para esse entendimento: a Voluspá. O poema éddico apresenta narrativa de 

influência religiosa para justificar a tomada de determinadas ações de suas personagens. 



234 

 

 

Na Heimskringla104, vê-se que os reis noruegueses muitas vezes seguem profecias, 

presságios ou conselhos de deuses antigos e cristãos durante a transição religiosa da 

Noruega, tal qual ocorre com Melisandre na narrativa de George Martin. Na Óláfs saga 

Tryggvasonar 54, é possível observar que o processo de conversão ocorre a partir do uso 

de meios violentos. 

 

Então todos ao redor de Vík, para o leste, foram batizados. Em seguida, o rei 

foi para o norte de Vík e ordenou que todos recebessem o cristianismo, e 

àqueles que se opuseram ele impôs punições severas: matou alguns, 

mutilou outros, e alguns ele expulsou do país. 

[...] 

No início da primavera, o rei Óláfr saiu para Vík com uma grande força e 

seguiu então para o norte, até Agðir. E em todos os lugares onde ele realizava 

assembleias com os camponeses, ordenava que todos fossem batizados, e o 

povo aceitava o cristianismo, pois nenhuma rebelião dos camponeses contra o 

rei teve sucesso, e as pessoas eram batizadas por onde ele passava. (Óláfs saga 

Tryggvasonar, s.d., p. 216) 

 

 Nesse excerto da Óláfs saga Tryggvasonar, foi-se utilizada violência no processo 

de conversão, o que pode ser evidenciado também nas narrativas de George Martin quanto 

à feiticeira Melisandre. O seu processo de conversão à Fé do Senhor da Luz envolve 

violência física, simbólica e psicológica. Pode-se dividir, para uma melhor compreensão, 

em três grandes tipos: a) a destruição dos símbolos religiosos da Fé dos Sete; b) os 

sacrifícios humanos como processo de conversão; e c) a violência simbólica através do 

medo. 

 Considerando o ponto a), ao chegar em Westeros e iniciar seu processo de 

conversão de Stannis Baratheon, Melisandre queima as estátuas dos deuses da Fé dos Sete 

e as substitui por fogueiras do Senhor da Luz. Esses movimentos de iconoclastia religiosa 

ocorreram historicamente em diversos movimentos de conversão, assim como no texto 

da saga apresentada. No livro A Fúria dos Reis, o segundo da série, pode-se ver esse 

procedimento iconoclasta e violento da personagem, através não só das ações, mas 

também do discurso, em que verbaliza que esses deuses eram inimigos do seu deus.  

 

Centenas de pessoas tinham vindo até os portões do castelo para 

testemunhar o incêndio dos Sete. O cheiro no ar era pestilento. Mesmo para 

os soldados, era difícil não sentir desconforto perante tamanha afronta aos 

deuses que a maioria havia adorado durante toda a vida.  

 
104 Heimskringla é compilação mais conhecida das antigas sagas reais nórdicas (Konungasögur). Foi escrita 

em nórdico antigo na Islândia, e publicado em aprox. 1230, sendo correntemente atribuído ao poeta e 

historiador islandês Snorri Sturluson (1179–1242).  



235 

 

 

A mulher vermelha caminhou três vezes em volta do fogo, rezando uma vez 

na língua de Asshai, outra em Alto Valiriano, e mais outra no Idioma Comum. 

Davos só compreendeu a última oração. 

- R’hllor, venha até nós na escuridão - evocou a mulher. - Senhor da Luz, 

oferecemos-lhe estes falsos deuses, estes sete que são um, e esse um é o 

inimigo. Receba-os e lance a sua luz sobre nós, pois a noite é escura e cheia 

de terrores. (Martin, 2011b, p. 99). 

 

 Do ponto de vista sacrificial, Melisandre é convincente. Em dois momentos 

específicos da obra, pode-se verificar a força de convencimento da feiticeira junto à 

Stannis: quando ela o convence de que Lord Alester Florent105 é um traidor – não só do 

rei, mas da Fé do Senhor da Luz – e o sacrifica para R’hllor. Ele é preso em A Tormenta 

das Espadas e, em O Festim dos Corvos, no apêndice106, é dito que ele foi sacrificado, 

mas o sacrifício não é narrado na obra. No livro três, A Tormenta das Espadas – em um 

diálogo entre Davos e Axell Florent,  

 

Estavam no centro da ponte quando Sor Axell parou subitamente. Fez um gesto 

brusco com a mão, e seus homens afastaram-se para onde não pudessem ouvi-

los.  

- Se a escolha fosse minha, queimaria você com o meu irmão Alester - disse 

a Davos. - São ambos traidores.  

- Diga o que quiser. Eu nunca trairia o Rei Stannis. 

- Trairia. Trairá. Vejo em seu rosto. E também vi nas chamas. R'hllor 

abençoou-me com esse dom. Tal como à Senhora Melisandre, mostra-me o 

futuro no fogo. Stannis Baratheon irá sentar no Trono de Ferro. Eu vi. E sei o 

que tem de ser feito. Sua Graça precisa fazer de mim sua Mão, no lugar de meu 

irmão traidor. E você vai lhe dizer exatamente isso (Martin, 2011c, p. 424, 

grifo da autora). 

 

 Em O Festim dos Corvos, o poder de convencimento e de violência religiosa de 

Melisandre é possível de ser visto com o massacre dos septões e septãs da Fé dos Sete, 

no Alto Septo de Baelor. 

 

Um homem perneta deu um passo em frente, apoiado numa muleta de madeira. 

– Vossa Graça, esses são os ossos de homens e mulheres santos, 

assassinados devido à sua fé. Septões, septãs, irmãos negros, pardos e 

 
105 Alester Florent é o lorde de Águas Claras e chefe da Casa Florent. Ele é casado com Melara Crane e tem 

três filhos com ela, Melessa, Alekyne e Rhea. Alester tem três irmãos, Sor Axell, Sor Ryam e Sor Colin, 

além de uma irmã, Rylene. Sua sobrinha Selyse é casada com Stannis Baratheon. Ele também é avô materno 

de Samwell Tarly. 
106 No apêndice de O Festim dos Corvos, lê-se: “Os Florent da Fortaleza de Águas Claras são vassalos de 

Jardim de Cima. Ao rebentar a Guerra dos Cinco Reis, Lorde Alester Florent seguiu seu suserano na 

proclamação pelo Rei Renly, mas seu irmão, Sor Axell, escolheu Stannis, marido de sua sobrinha Selyse. 

Após a morte de Renly, Lorde Alester passou para o lado de Stannis com todas as forças de Águas Claras. 

Stannis fez de Lorde Alester sua Mão e entregou o comando de sua frota a Sor Imry Florent, irmão da 

esposa. Tanto a frota como Sor Imry se perderam na Batalha da Água Negra, e os esforços realizados por 

Lorde Alester para negociar uma paz após a derrota foram vistos pelo Rei Stannis como traição. Ele 

foi entregue à sacerdotisa vermelha Melisandre, que o queimou como sacrifício a R’hllor”. 



236 

 

 

verdes, irmãs brancas, azuis e cinzentas. Alguns foram enforcados, outros 

estripados. Septos foram pilhados, donzelas e mães foram violadas por 

homens ímpios e adoradores de demônios. Até irmãs silenciosas foram 

molestadas. A Mãe no Céu chora em angústia. Trouxemos seus ossos de 

todo o reino até aqui para servir de testemunho à agonia da Santa Fé.  

Cersei sentia o peso dos olhos sobre si. 

– O rei saberá dessas atrocidades – respondeu solenemente. – Tommen 

partilhará de sua indignação. Isto é obra de Stannis e de sua bruxa vermelha, 

e dos nortenhos selvagens que adoram árvores e lobos – ergueu a voz: – 

Bom povo, seus mortos serão vingados!  

Alguns aclamaram, mas só alguns. (Martin, 2012b, p. 326-327, grifo da autora) 

 

 É perceptível o poder do discurso profético sobre a mente de Stannis: embora 

Melisandre estivesse apenas preocupada com a sua Fé e com o fato de acreditar que o rei 

seria Azor Ahai, ela exerce um papel crucial – e violento – no propagar de sua crença 

pelo território westerosi, exercendo forte influência discursiva. Na Óláfs saga Tryggvason 

79, é possível também encontrar a presença de sacerdotes cristãos exercendo seu poder 

sobre os reis. 

 

[...] 

Então o rei navegou todo o caminho para o norte até Ǫmð, e todo o povo de lá 

se submeteu ao cristianismo. Depois, o rei mudou sua rota de volta para o sul. 

Mas, quando ele desceu do norte até Sálpti, houve uma tempestade ao longo 

do fiorde, com borrifos voando no ar. O rei ficou ali por algumas noites, e o 

vento continuava o mesmo. Então o rei falou com o bispo Sigurðr e 

perguntou se ele poderia oferecer algum conselho a respeito. O bispo 

respondeu que tentaria, se Deus concedesse sua ajuda para vencer esse 

poder diabólico. (Óláfs saga Tryggvason, s.d., p.230, grifo da autora) 

 

 Em último ponto, Melisandre exerce poder pelo medo, a partir da utilização de 

uma forte violência simbólica, espalhando, assim, um terror apocalíptico entre os 

personagens que, com ela, convivem, deixando no ar um sentimento de inevitabilidade e, 

com isso, justificando todo e qualquer ato realizado como parte do seu plano cruel de luta 

contra o Grande Outro – a escuridão. Espalha um sentimento de inevitabilidade e terror 

apocalíptico, justificando qualquer ato cruel como parte da luta contra a escuridão. 

 

d) Conflito com outros conselheiros 

 

A Fé do Senhor da Luz é uma fé estrangeira e, portanto, um dos principais fatores 

da narrativa diz respeito aos conflitos de poder causados pela fé e magia de Melisandre. 

No quadro 17, é possível observar os principais opositores da Mulher Vermelha e de sua 

fé e a forma como se opõem a ela, bem como suas consequências. 

Quadro 17: Opositores à Fé do Senhor da Luz e/ou à Melisandre de Asshai 



237 

 

 

Conselheiro Tipo de conflito Resultado final 

Davos Seaworth Ético, político e religioso Perde influência, mas 

sobrevive. 

Meistre Cressen Científico, filosófico e 

religioso 

Morre ao tentar matá-la 

Selyse 

Florent/Baratheon 

Ciúme de poder Rivalidade fria, mas 

submissa 

Jon Snow Estratégico e ideológico Cooperação tensa e limitada 

Clérigos da Fé dos 

Sete 

Religioso e institucional Executados e silenciados. 

Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

 Os dois primeiros opositores que se vê na narrativa são Meistre Cressen e Davos. 

Faz-se necessário destacar que, logo no início de A Fúria dos Reis, Cressen morre 

envenado bebendo na mesma taça que Melisandre, cuja magia, aparentemente, protege-

a. 

 

- Não é tarde demais para jogar o vinho fora, meistre. 

- Não - murmurou roucamente. - Não. 

- Como quiser. 

Melisandre de Asshai tirou a taça de suas mãos e bebeu, longa e 

profundamente. Quando a devolveu, restava apenas meio gole de vinho no 

fundo. 

- E agora você. 

As mãos de Cressen tremiam, mas obrigou-se a ser forte. Um meistre da 

Cidadela não devia ter medo. Sentiu o vinho amargo na língua. Deixou a 

taça vazia cair dos seus dedos e se estilhaçar no chão. 

- Ele tem poder aqui, senhor - disse a mulher. - E o fogo purifica - na sua 

garganta, o rubi cintilava, vermelho. 

Cressen tentou responder, mas as palavras ficaram presas na garganta. 

Sua tosse transformou-se num terrível assobio agudo quando tentou 

inspirar. Dedos de ferro apertaram-se em torno do seu pescoço. Quando 

caiu de joelhos, ainda balançava a cabeça, negando-a, negando seu poder, 

sua magia, negando o seu deus. E os guizos tiniam nos chifres, cantando tolo, 

tolo, tolo, enquanto a mulher vermelha o olhava com piedade, e as chamas das 

velas dançavam nos seus olhos tão... tão vermelhos. (Martin, 2011b, p. 23-24, 

grifo da autora). 

 

 Davos, também chamado de Cavaleiro das Cebolas107, embora fosse um homem 

fiel a Stannis, tinha visível receio do poder que Melisandre exercia: “Deveria eu dizer as 

 
107 Davos é um homem de baixo nascimento, nascido na Baixada das Pulgas em Porto Real e sempre teve 

uma vida de dificuldades. Em sua juventude, ele descobriu serviço numa galé sob o comando de Roro 

Uhoris, um tyroshi contrabandista e pirata. Eventualmente Uhoris foi pego pela frota da Patrulha da Noite 

em Atalaialeste do Mar, onde foi executado pelo comércio de armas com os selvagens. Embora 

impressionado com este evento, Davos não se recusou a negociar com os membros da Patrulha da Noite 

mais tarde. Depois de Uhoris, Davos fez o seu próprio caminho e garantiu seu próprio navio, o Betha Negra, 

tornando-se um dos traficantes mais infames para navegar o Mar Estreito. Davos se casou com uma mulher 

chamada Marya Seaworth, juntos tiveram sete filhos: Dale, Allard, Matthos, Maric, Devan, Stannis e 

Steffon. Durante a Rebelião de Robert, o cerco de Ponta Tempestade durou quase um ano, Davos furou o 



238 

 

 

palavras também?, perguntou-se Davos. Deverei tanto assim a Stannis? Será este deus 

de fogo realmente o seu? Seus dedos encurtados contorceram-se” (Martin, 2012b, p. 101). 

Nesse ponto, ele foi um personagem combativo à Melisandre. Uma observação disso pode 

ser visualizada em A Tormenta das Espadas, quando ao final da Batalha de Água Negra, 

Davos fica encalhado nas Lanças do Rei Bacalhau e, enlouquecendo – pois acreditava 

que os Sete estavam falando consigo – planeja matar Melisandre. Ela, entretanto, 

consegue visualizar nas sombras o plano e sor Axell Florent acaba o prendendo. 

 

Os guardas estão mantendo todos os outros afastados, até sua rainha e a 

filhinha. Criados trazem refeições que ninguém come. - Inclinou-se para a 

frente e baixou a voz, - Ouvi estranhas conversas sobre fogos esfomeados 

dentro da montanha, e sobre como Stannis e a mulher vermelha descem juntos 

para observar as chamas. Há poços, dizem, e escadas secretas que descem até 

o coração da montanha, até lugares quentes onde só ela pode caminhar sem se 

queimar. É mais do que suficiente para aterrorizar um velho, a tal ponto que às 

vezes quase não arranja forças para comer.  

Melisandre. Davos estremeceu.  

- A mulher vermelha fez isso a ele - disse. - Enviou o fogo para nos consumir, 

para punir Stannis por tê-la posto de lado, para lhe ensinar que não tem 

esperança de vencer sem seus feitiços. 

[...] 

- Não é brincadeira. Pretendo matá-la, - Se ela puder ser morta por armas 

mortais. Davos não tinha certeza se isso era possível. Tinha visto o velho 

Meistre Cressen despejando veneno no vinho dela, viu com os próprios olhos, 

mas quando ambos beberam da taça envenenada, foi o meistre quem morreu, 

e não a sacerdotisa vermelha. Mas uma faca no coração... até os demônios 

podem ser mortos pelo ferro frio, segundo dizem 05 cantores. 

[...] 

- E foi esse o motivo - disse Davos. - Para fazer isso. Para pôr fim em 

Melisandre de Asshai e em todas as suas obras. Por que mais o mar teria me 

cuspido? Conhece a Baía da Água Cinzenta tão bem como eu, Salla. Nenhum 

capitão com bom senso levaria seu navio para passar entre as lanças do rei 

bacalhau, arriscando-se a ter o casco rasgado. O Dança de Shayala nunca 

deveria ter passado perto de mim (Martin, 2012c, p. 128-129, grifo da autora). 

 

 Sor Davos Seaworth é o principal opositor de Melisandre: ele representa o poder, 

a justiça e a racionalidade – ele respeita e admira Stannis Baratheon – enquanto a feiticeira 

representa, com a sua magia, uma representação fanática e apocalíptica, na qual ele se 

sente incumbido a combater. 

 
bloqueio Redwyne para contrabandear cebolas e outros alimentos para o castelo. A comida permitiu aos 

homens de Stannis Baratheon resistirem até Eddard Stark chegar a romper o cerco. Como recompensa por 

seu serviço, Stannis o tornou cavaleiro, dando-lhe terras e a senhoria sobre a Cabo da Fúria e permitindo-

lhe escolher Seaworth como o nome de sua nova casa. No entanto, Davos perdeu a primeira articulação de 

cada dedo da mão esquerda, como pagamento por seus crimes passados. Davos considera a decisão justa, 

e concorda com os termos de Stannis. Ele manteve os ossos de suas articulações em uma bolsa em volta do 

pescoço, porque ele acreditava que eles tiveram sorte, tendo comprado um futuro para sua família. 



239 

 

 

 Selyse, a rainha de Stannis, é uma opositora sutil. Ela é rígida e devota de R’hllor, 

mas tem uma autoridade real diminuta quanto à sua opositora, a Mulher Vermelha. Em A 

Dança dos Dragões, último livro publicado, essa relação fica mais evidente em diversas 

passagens. No capítulo Jon I, é possível perceber a sua enorme devoção a R’hllor, mas 

sua comitiva não parece segui-la. 

 

Ele olhou para a Rainha Selyse. Deve ter acontecido uma nevasca no dia em 

que ela e Stannis se casaram. Encolhida sob seu manto de arminho e cercada 

por suas damas, aias e cavaleiros, a rainha sulista parecia uma coisa frágil, 

pálida e contraída. Um sorriso tenso estava congelado no lugar de seus lábios, 

mas seus olhos estavam repletos de reverência. Ela odeia o frio, mas ama as 

chamas. Era só olhá-la para saber isso. Uma palavra de Melisandre, e ela 

caminharia para o Jogo de boa vontade, abraçando-o como a um amante. 

Nem todos os homens da rainha pareciam partilhar seu fervor. Sor Brus parecia 

semiembriagado, a mão enluvada de Sor Malegorn descansava na bunda da 

senhora ao lado dele, Sor Narbert estava bocejando e Sor Patrek da Montanha 

do Rei parecia zangado. Jon Snow começava a entender por que Stannis 

deixara-os com a rainha. 

[...] 

Melisandre ergueu as mãos, e as chamas da fogueira se ergueram em direção 

aos seus dedos, como um grande cão pulando de alegria. Um redemoinho de 

faíscas se levantou para encontrar os flocos de neve que caíam.  

- Oh, Senhor da Luz, nós o agradecemos - ela entoou para as chamas zangadas. 

Agradecemos pelo bravo Stannis, por Sua Graça, nosso rei. Guie-o e defenda 

o, R’hllor. Proteja-o das traições dos homens maus e garanta-lhe forças para 

ferir os servos da escuridão.  

- Garanta-lhe forças - responderam a Rainha Selyse, seus cavaleiros e damas. 

- Garanta-lhe coragem. Garanta-lhe sabedoria (Martin, 2012c, p. 885-887). 

 

 Esse aspecto de medição de forças implícitas entre Melisandre e Selyse é possível 

de ser observado a partir das marcas textuais: as falas de Selyse sempre se contrapõem ou 

ocorrem, nessas ocasiões, após falas da feiticeira, e a marcação em itálico oriundas do 

próprio livro de Martin, as quais não são marcações de autoria, deixam imbricado uma 

relação sutil e silenciosa de mensuração de poder. 

 Em Jon III, vê-se uma Selyse totalmente irrelevante do ponto de vista estratégico. 

Ela tenta dar ordens sobre como Jon Snow deveria proceder com os selvagens. Entretanto, 

suas palavras são completamente ignoradas por ele. 

 

- Deixe-os morrer - disse a Rainha Selyse.  

Era a resposta que Jon Snow esperava. Esta rainha nunca deixa de decepcionar.  

De alguma forma, isso não suavizava o golpe. - Vossa Graça - insistiu, 

teimosamente estão famintos em Durolar, milhares deles. Muitos são 

mulheres...  

- ... e crianças, sim. Muito triste. - A rainha puxou a filha para mais perto e lhe 

deu um beijo na bochecha. A bochecha intocada pelo escamagris, Jon não 

deixou de notar. - Sentimos pelos pequeninos, é claro, mas devemos ser 

sensatos. Não temos comida para eles, e são jovens demais para ajudar o rei 

meu marido nas guerras.  Melhor que renasçam na luz.  



240 

 

 

Isso era apenas um jeito mais suave de dizer deixe-os morrer.  

O aposento estava lotado. A Princesa Shireen estava ao lado do assento da mãe,  

com Cara-Malhada de pernas cruzadas aos seus pés. Atrás da rainha assomava-

se Sor Axell Florent. Melisandre de Asshai estava parada perto do fogo, o 

rubi na garganta pulsando a cada respiração. A mulher vermelha tinha 

seus assistentes também; o escudeiro Devan Seaworth e dois dos guardas que 

o rei deixara para ela.  

[...] 

Ele não estaria rindo agora.  

Jon perdera tempo suficiente ali. 

- Sinto ter incomodado Vossa Graça. A Patrulha da Noite cuidará deste 

assunto.  

As narinas da rainha se dilataram.  

- Você ainda pretende ir a Durolar. Vejo em seu rosto. Deixe-os morrer, eu  

digo, e mesmo assim você persiste nessa loucura. Não negue.  

- Preciso fazer o que acho melhor. Com todo o respeito, Vossa Graça, a 

Muralha é minha, assim como esta decisão. (Martin, 2012c, p.1231-1232) 

 

 Jon Snow – outro opositor – enxerga Melisandre com bastante ceticismo, 

cooperando com ela de forma limitada e tensa. Ela, em muitos momentos, orienta-o a agir 

de maneira mais implacável, mas ele recusa, pois não se sente seguro o suficiente para 

confiar nela. Isso se mostra claro no capítulo Jon IV, quando a Mulher Vermelha diz a 

ele que o viu nas chamas. 

 

- R'hllor nos manda as visões que ele deseja, mas procurarei por este homem, 

Tormund, nas chamas. - Os lábios de Melisandre se curvaram em um sorriso. 

- Já vi você nas chamas, Jon Snow.  

- E uma ameaça, senhora? Quer me queimar também?  

- Você se engana com meus propósitos. - Ela lhe deu um olhar inquiridor. - 

Temo tê-lo deixado inquieto, Lorde Snow.  

Jon não podia negar.  

- A Muralha não é lugar para uma mulher.  

- Está enganado. Sonhei com sua Muralha, Jon Snow. Grande foi o 

conhecimento que a ergueu e grandes foram os feitiços presos sob seu gelo. 

Nós caminhamos por baixo de uma dobradiça do mundo. — Melisandre olhou 

para ele, seu hálito quente formando uma nuvem úmida no ar. - Este é meu 

lugar tanto quanto é seu, e logo você precisará seriamente de mim. Não recuse 

minha amizade, Jon. Vi você na tempestade, muito pressionado, com inimigos 

por todos os lados. Você tem tantos inimigos... Devo dizer-lhe seus nomes?  

- Eu sei os nomes.  

- Não esteja tão certo disso. - O rubi na garganta de Melisandre brilhava, 

vermelho.  

- Não são os inimigos que o maldizem abertamente que você deve temer, mas 

aqueles que sorriem quando você está olhando e amolam as facas quando você 

vira as costas. Faz bem em manter seu lobo sempre por perto. Gelo, eu vi, e 

adagas na escuridão. Sangue congelado vermelho e duro, e aço nu. Estava 

muito frio. (Martin, 2012c, p. 83, grifo da autora) 

 

 Ela, para ele, serve como uma aliada tática e estratégica, embora o mesmo tenha 

receio sobre ela e seus posicionamentos.  



241 

 

 

 Por último – e por questões bem aparentes – os septões e septãs da Fé dos Sete, a 

qual ela combate com o intuito de fortalecer a fé no seu deus estrangeiro. O aspecto do 

estrangeirismo pode ser visualizado na Eyrbyggja saga: Þórgunna é uma mulher 

estrangeira, bem como Melisandre, com poderes sobrenaturais, sendo vista com 

desconfiança pelos islandeses: “Entre os passageiros havia uma mulher das Ilhas do Sul 

chamada Þórgunna, e os marinheiros diziam que ela possuía entre seus pertences objetos 

raros, difíceis de encontrar na Islândia” (Eyrbyggja saga 50). 

 Após a sua morte – depois de uma chuva de sangue na comunidade -, surge uma 

série de assombrações e conflitos espirituais que afetam todo o local. 

 

Þóroddur prometeu obedecer. Pouco depois, Þórgunna faleceu. 

Seu corpo foi levado à igreja local, colocaram-no em um caixão, e no dia 

seguinte, Þóroddur organizou a queima dos objetos. Ele reuniu lenha para fazer 

uma fogueira, mas Þuríður protestou: 

— É um desperdício queimar coisas tão valiosas. Isso foi só inveja dela, não 

queria que ninguém aproveitasse o que era seu. 

Þóroddur hesitou, mas acabou cedendo aos apelos de Þuríður. Ela salvou o 

cobertor, os lençóis e as cortinas, e ele queimou apenas o colchão e a almofada. 

Ainda assim, ambos ficaram inquietos. 

Prepararam então a viagem funerária até Skálholt. O corpo foi envolto em linho 

(mas não costurado) e colocado no caixão. Durante o trajeto, enfrentaram 

lamaçais e travessias difíceis. Ao chegar a uma fazenda chamada Nes, pediram 

hospedagem, mas o dono recusou. 

Como já era noite, decidiram ficar mesmo assim. Levaram o caixão para um 

aposento e se prepararam para dormir sem comida. Durante a noite, os 

empregados ouviram um barulho vindo da despensa. Foram investigar e viram 

uma mulher nua e alta — era Þórgunna, que havia voltado dos mortos — 

preparando comida. Assustados, não ousaram se aproximar. 

Þórgunna colocou a comida na mesa e então desapareceu. Diante disso, o 

fazendeiro e sua esposa mudaram de ideia e ofereceram comida e abrigo aos 

viajantes. A casa foi purificada com água benta, e todos comeram sem sofrer 

danos, apesar da origem sobrenatural da refeição. 

Depois disso, a viagem seguiu sem mais incidentes. Chegaram a Skálholt, 

entregaram as doações de Þórgunna, e os padres receberam seu corpo com 

alegria. Ela foi enterrada ali, e os que a acompanharam voltaram para casa em 

segurança. 

 

 Ao se observar a narrativa, pode-se associar o estrangeiro ao outro desconhecido: 

Melisandre e Þórgunna representam esse “outro” assustador e que é disruptivo de um 

padrão social já existente e padronizado. No entanto, Melisandre consegue infiltrar-se nas 

camadas sociais mais elevadas e estratégicas e, assim, participar ativamente do jogo dos 

tronos.  

 

e) Transformação de Stannis Baratheon 

 



242 

 

 

O último ponto dessa análise e da influência da magia no andamento da narrativa 

de As Crônicas de Gelo e Fogo diz respeito à transformação de Stannis Baratheon: do 

irmão do falecido rei à possível reencarnação de Azor Ahai, o personagem sofre 

alterações intensas em sua personalidade a partir de sua conversão à Fé do Senhor da Luz. 

Stannis Baratheon se torna um rei visionário, pois acredita nas palavras de 

Melisandre sobre ele ser a reencarnação de Azor Ahai, e obstinado na busca pelo Trono 

de Ferro. 

Sagas envolvendo a temática de conversão – seja de reis convertendo povos e se 

convertendo – são comuns, posto que boa parte desses textos são escritos em um período 

em que a Escandinávia estava vivendo o seu processo de cristianização e, de algum modo, 

sofreram o influxo desse processo. 

Considerando-se a conversão de Stannis Baratheon, pode-se observar 

similaridades com a Kristni saga108. Essa saga narra a conversão da Islândia ao 

cristianismo. Nessa história, os líderes são pressionados por visões, sinais e ameaças 

divinas. Aqui, a luta interna para aceitar uma nova fé se deve muito mais devido à 

manutenção de uma ordem social e coletiva do que, necessariamente, uma crença na fé. 

Grønlie (2006) afirma que, quando a Kristni saga é comparada com as histórias mais 

explicitamente exemplares sobre conversão presentes na Óláfs saga Tryggvasonar, torna-

se evidente que o autor consistentemente deixa passar oportunidades de destacar as 

dimensões morais e espirituais dos eventos. No bom estilo das sagas, ele evita discursos 

homiléticos e comentários interpretativos, e parece até atenuar a presença do sobrenatural, 

que, de todo modo — com poucas exceções — está principalmente restrito à missão de 

Fiorvaldr. 

 

Fiorvaldr e o bispo foram ao Quadrante Oeste para pregar a fé. 

Eles chegaram a Hvammr durante o Althing, à casa de fiórarinn fylsenni, e ele 

estava então na assembleia, mas sua esposa Friðgerður estava em casa com o 

filho deles, Skeggi. 

Fiorvaldr pregou a fé às pessoas ali, mas, enquanto isso, Friðgerður estava no 

templo e oferecia sacrifícios, e cada um ouvia as palavras do outro, e o menino 

Skeggi ria deles. 

Então Fiorvaldr recitou este verso: 

 

 
108 A saga de Kristni é uma das sagas dos bispos escrita em meados do século XIII. O seu argumento 

concentra-se na cristianização da Islândia desde finais do século X até princípios do século XII. O enredo 

se fundamenta em várias fontes, apresentando, contudo, indícios de se tratar de uma obra de autoria 

individual. A sua principal fonte é a Íslendingabók, que é mais curta e muito mais esclarecedora sobre a 

obra missionária de Þangbrandr, desde a conversão e os primeiros bispos de Skálholt até à morte de Gissur 

Ísleifsson em 1118. Kristni þættir e a saga de Kristni aportam vasta informação adicional sobre os primeiros 

missionários, a viagem de Thorvaldur Kodransson e o bispo Friðrekr. 



243 

 

 

Preguei a preciosa fé, 

nenhum homem deu ouvidos a mim; 

recebemos escárnio do aspergidor 

— filho do sacerdote — do ramo mergulhado em sangue. 

E sem qualquer senso, 

velha mulher-troll contra o poeta 

— que Deus esmague a sacerdotisa — 

gritava no altar pagão. 

 

Ninguém foi batizado como resultado de suas palavras no Quadrante Oeste, 

até onde se sabe, mas no Quadrante Norte muitas pessoas deixaram de 

fazer sacrifícios e destruíram seus ídolos, e alguns recusaram-se a pagar o 

tributo do templo. (Kristni saga, 2006, grifo da autora) 

 

 Na Þorvalds þáttr víðfǫrla - por mais que não seja uma saga, e sim um þáttr109 – 

traz o personagem Þorvaldr, que viaja em busca de uma fé. Essa temática do peregrino 

em busca de uma verdade pode ser enxergada em Stannis, o qual abandona a sua fé em 

detrimento da nova fé apresentada por Melisandre. 

 Ao se olhar essa personagem, faz-se necessário compreender algumas 

características que são importantes a ele, tais como a sua justiça rígida e impessoal, sendo 

a lei a máxima maior – mesmo Davos tendo o ajudado, ainda assim o puniu cortando seus 

dedos, por exemplo; sob a influência de Melisandre, ele verdadeiramente acredita na 

missão divina e no seu destino enquanto herdeiro do Trono de Ferro, sendo capaz de 

quaisquer sacrifícios em nome de um bem maior, mesmo que, para isso, seja considerado 

frio e apático. Desta maneira, Stannis se transforma de uma figura um tanto descrente 

para quase uma figura messiânica dentro da narrativa à medida que ela avança. 

 De modo didático, o quadro 18 apresenta como essas características podem ser 

associadas à personagem, tanto no livro como nas sagas. 

 

Quadro 18: Stannis Baratheon e suas características associadas às sagas 

Tema Stannis Baratheon Sagas ou personagens 

Justiça cega Rígido e sacrifica inocentes 

em nome de sua fé 

Njáll, Þorgeirr (Kristni 

saga), por exemplo. 

Influência feminina Melisandre Þorbjörg (Eíriks saga rauða), 

vǫlur, deusas proféticas. 

Fogo como 

purificação 

Sacrifício de Lord Alester 

Florent. 

Hákonar saga góða, Rei 

Domalde (Ynglinga Saga), 

Völsunga saga, por exemplo. 

Conversão religiosa Adere a R’hllor, mesmo cético Þorvaldr, Þorgeirr. 

 
109 A palavra þáttr (plural: þættir) significa literalmente “fio” ou “episódio” em nórdico antigo. É um conto 

curto, geralmente incluído em compilações maiores de sagas, como em manuscritos do tipo Morkinskinna 

ou Flateyjarbók. Esses contos costumam: a) focar em elementos isolados; b) ter caráter anedótico, religioso 

ou lendário; e c) ser mais breves e diretos do que as sagas completas. 



244 

 

 

Sacrifício de sangue Sangue real é utilizado nos 

rituais das sanguessugas 

Várias sagas exigem 

sacrifícios simbólicos. 

Messianismo 

forçado 

Azor Ahai reencarnado (não 

confirmado) 

Reis são escolhidos pelos 

deuses ou pelo destino. 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

 Nicolas Meylan (2014) faz uma interessante análise do poder da magia – e que 

pode ser facilmente associada a Stannis Baratheon – a partir do momento em que “se o 

infortúnio real fosse explicado por meio de discursos sobre magia, a implicação lógica 

era que a magia fosse um contraponto crível ao poder real” (p. 94). Segundo o autor, 

 

Na construção de uma magia que representasse uma ameaça verossímil, 

os biógrafos reais podiam contar com outra representação relativamente 

difundida — e talvez antiga — segundo a qual a magia era um 

instrumento que podia ser usado para alcançar fins materiais. Assim 

como um rei dispunha de meios para conquistar e manter seu poder, 

também aqueles que conseguiam dominar a magia colhiam benefícios 

terrenos. Nessas condições, não poderiam tais discursos sobre magia acabar 

sendo usados para investir seu objeto com poder? Curiosamente, diversos 

textos, apesar de condenarem firmemente essa categoria, apontam para a 

existência desses discursos ao construírem uma equivalência entre magia e 

outras fontes mais ordinárias de poder (Meylan, 2014, p. 94-95, grifo da 

autora). 

 

 Stannis se utiliza da magia de Melisandre de modo a alcançar os seus benefícios 

e fins materiais: no caso da obra, a personagem objetiva sentar-se no Trono de Ferro, o 

qual se enxerga como herdeiro legítimo. 

 Nesse ponto, vê-se que Stannis, assim como os reis e outras figuras dominantes 

das sagas, recorriam a essa magia quando eram derrotados por inferiores sociais — 

circunstância que recodificavam como uma perturbação da ordem “natural” e adequada. 

Esse discurso condenatório desqualificava tais inferiores ao rotulá-los como inimigos do 

plano sancionado divinamente, colocados fora do cosmo — religiosamente, 

espacialmente e socialmente. Funcionando como condenação, esse discurso permitia que 

figuras dominantes explicassem retrospectivamente seus fracassos, ao mesmo tempo em 

que evocavam a ameaça de punições legais associadas à prática da magia, para 

desencorajar futuras tentativas de subversão (Meylan, 2014). 

Stannis, como um personagem que, ao longo da narrativa, converte-se e se 

transforma, vale-se da magia, tal qual ocorre nos textos da literatura nórdica, posto que 

esses discursos se distinguiam por sua ênfase na utilidade da magia como instrumento e 

pela ausência da dimensão moral que pesava tanto nos discursos condenatórios (Meylan, 



245 

 

 

2014, p. 198), sendo aqueles que redigiam esses textos  responsáveis pela construção de 

uma magia como um meio altamente eficaz e moralmente neutro de alcançar o sucesso. 

A sombra dos discursos e definições condenatórios, no entanto, ainda pairava, pois esses 

textos limitavam o uso da magia a personagens que jamais poderiam ser confundidos com 

os responsáveis por sua produção. Tais discursos foram predominantemente ambientados 

no mundo distante dos deuses e heróis pagãos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



246 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Esta tese teve como objetivo investigar, a partir de uma abordagem comparatista 

e multidisciplinar, o papel da magia nas tradições nórdicas e na obra contemporânea As 

Crônicas de Gelo e Fogo, de George R. R. Martin. Tomando como foco central a 

personagem Melisandre, procurou-se demonstrar como os elementos da magia nas sagas 

islandesas foram ressignificados e incorporados ao universo ficcional criado por Martin, 

tanto no que se refere às práticas mágicas quanto ao papel simbólico e político do 

feminino mágico. O trabalho se insere no campo das Ciências das Religiões, mas se 

articula também com os Estudos Literários, a História da Cultura e a Escandinavística, 

conferindo-lhe um caráter transdisciplinar. 

Partiu-se da hipótese de que a construção da figura de Melisandre, em sua atuação 

como sacerdotisa, feiticeira e conselheira real, carrega em si marcas das tradições mágicas 

nórdicas, especialmente no que tange ao seiðr, ao galdr, à visão profética e ao uso 

ritualístico do corpo feminino como canal do sagrado. A análise se concentrou na 

identificação de cinco categorias principais de magia exercida por Melisandre: magia da 

profecia e da visão; magia de sangue e sacrifício; magia sexual e de controle corporal; 

magia de invocação ou criação; e imunidade mágica e resistência física, as quais foram 

em diálogo com os registros de práticas semelhantes nas sagas islandesas. 

Foi possível perceber que a personagem de Melisandre extrapola o estereótipo da 

feiticeira tradicional. Ela representa um tipo de poder feminino que opera tanto no campo 

do sagrado quanto no político, cujos feitiços e profecias influenciam diretamente as 

tomadas de decisão do rei Stannis Baratheon, alterando o curso da guerra e reorganizando 

alianças. A religião do Senhor da Luz, da qual Melisandre é uma das principais 

representantes, oferece uma estrutura teológica que legitima sua atuação como mediadora 

entre o mundo visível e o invisível através de elementos como a figura de Azor Ahai, 

representação messiânica de sua fé, os rituais de sacrifício e as visões nas chamas, que 

compõem um universo que remonta não apenas a influências cristãs ou zoroastristas, mas 

também às práticas de völur e seidrkonur das tradições nórdicas. 

Ao contrapor os elementos mágico-religiosos das sagas com aqueles presentes na 

obra de Martin, confirmou-se que o autor não apenas se inspira nos elementos do medievo 

nórdico, mas também os ressignifica dentro de uma narrativa moderna que dialoga com 

questões contemporâneas, como o papel da mulher, a relação entre fé e poder, e a 

ambivalência entre bem e mal. Neste contexto, pode-se considerar que a literatura de 



247 

 

 

fantasia, neste sentido, funciona como um espaço para a reatualização de mitos e 

estruturas simbólicas, permitindo personagens complexas e multifacetadas como 

Melisandre surjam nas mais diferentes narrativas. 

Outro ponto relevante ao final da análise é a percepção da magia como um 

instrumento de poder. A magia, na obra de Martin, não é apenas um elemento estético ou 

narrativo. Ao contrário, esta pesquisa mostrou que a magia funciona como um dispositivo 

de poder nas relações entre personagens e casas nobres. Considerando-se o universo da 

narrativo, em que as disputas que ocorrem são intensas, brutais e bastante violentas, 

Melisandre rompe com o lugar do feminino passivo – construído pela Fé dos Sete, com a 

figura da Mãe Acima e da Donzela – e atua como sujeito político e estratégico ao invocar 

visões, manipular o fogo e reconfigurar alianças, ocupando um lugar de protagonismo. 

Neste sentido, a pesquisa também se alinha a uma perspectiva de gênero, ao 

explorar como a representação das mulheres mágicas carrega resquícios históricos da 

perseguição às bruxas, da associação entre feminino e perigo, e da construção simbólica 

da alteridade. A figura da feiticeira, tanto nas sagas quanto na literatura contemporânea, 

aparece como aquela que detém saberes interditos, que transita entre mundos e que, por 

isso mesmo, representa uma ameaça ao status quo. Através de Melisandre, George R. R. 

Martin reelabora essa representação, conferindo-lhe complexidade e densidade 

psicológica, mas sem apagar sua ambivalência. 

Deste modo, a contribuição desta tese é dupla: ao inserir-se dentro dos estudos da 

Escandinavística, ao explorar elementos ainda poucos estudados dentro contexto 

brasileiro, de modo a ampliar as discussões acerca das sagas e dos textos medievais 

nórdicos; e, por outro lado, amplia o campo dos Estudos Literários, ao propor uma leitura 

comparada de textos medievais nórdicos em uma abordagem associada a uma obra 

contemporânea de fantasia medieval. A partir dessa abordagem, buscou-se demonstrar 

que a literatura de fantasia não deve ser tratada dentro da academia como um gênero 

menorizado, mas sim como um campo fecundo de reflexão, observando-se o presente 

através do imaginário do passado. 

 Reconhece-se, contudo, que essa pesquisa possui três grandes limitações: a 

primeira diz respeito a à vastidão do corpus abordado: tanto as sagas quanto a obra do 

George Martin são extensas e, para isso, foi necessário realizar recortes, de modo a 

garantir a viabilidade do estudo dentro do tempo apresentado. Com isso, outras feiticeiras 

poderiam ter sido abordadas, tais como Mirri Maz Duur ou Quaithe, ou práticas de magia, 

como as que ocorrem com Daenerys Targaryen.  



248 

 

 

Outro ponto a se considerar é o fato de que a obra ainda não se encontra finalizada 

e, para fins de trabalho, foram utilizados os cinco livros já publicados do autor e os 

capítulos disponibilizados e traduzidos pela editora Leya da obra ainda não publicada, Os 

Ventos do Inverno.  

O terceiro se considerar quanto às vulnerabilidades desse estudo diz respeito à 

disponibilidade das sagas. Embora se tenha uma grande quantidade de sagas publicadas 

em língua inglesa, ainda há dificuldades de se encontrar alguns textos em português, e até 

mesmo em inglês, o que se tornou um desafio para a realização dessa pesquisa.  

A presente investigação reafirma a importância da literatura comparada como 

instrumento crítico e metodológico, permitindo a emergência de novos olhares sobre 

temas clássicos. Ao promover o diálogo entre diferentes tradições culturais e temporais, 

o comparatismo se mostra uma ferramenta potente para a compreensão dos fluxos 

simbólicos que atravessam a história da humanidade. A escolha de um corpus que vai das 

sagas islandesas à literatura de fantasia contemporânea demonstrou que há uma 

continuidade simbólica entre essas expressões, cuja chave interpretativa é o conceito de 

medievalismo. 

George R. R. Martin, como autor que se inspira fortemente em estruturas 

medievais, é parte de um movimento maior de reatualização do medievo no século XXI. 

Sua obra, ao incorporar elementos do mundo nórdico, reinscreve uma tradição em um 

novo contexto, em que as tensões entre magia e religião, gênero e poder, mito e história, 

ganham novos contornos. Melisandre, nesse sentido, é um ponto crucial dessa interseção: 

figura do feminino mágico, sacerdotisa e estrategista, ela representa a força dos modelos 

literários que atravessam culturas e épocas, resignificando-os para um novo público. 

 Sendo assim, espera-se que esta tese sirva de incentivo para outras pesquisas que 

desejem realizar cruzamentos temáticos entre religião, literatura, gênero e poder em obras 

ficcionais. Deve-se entender que a literatura de fantasia, como campo simbólico e 

narrativo, possui muito a revelar sobre os valores, os medos e os desejos das sociedades 

que as produzem; desta forma, investigar suas camadas históricas e mitológicas funciona 

também como um modo de compreender a permanência de certas estruturas simbólicas e 

abrir espaço para novas interpretações e possibilidades. 

Encerra-se, assim, este trabalho. Contudo, as reflexões permanecem abertas e, tal 

qual as chamas de Melisandre, devem permanecer queimando na literatura, de modo a 

iluminar os caminhos da pesquisa e da investigação acadêmica. 

 



249 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

Primárias 

 

MARTIN, George R. R. A guerra dos tronos. Tradução de Jorge Candeias. São Paulo: 

Leya, 2011a. (As Crônicas de Gelo e Fogo, Livro 1). 

 

MARTIN, George R. R. A fúria dos reis. Tradução de Jorge Candeias. São Paulo: 

Leya, 2011b. (As Crônicas de Gelo e Fogo, Livro 2). 

 

MARTIN, George R. R. A tormenta de espadas. Tradução de Jorge Candeias. São 

Paulo: Leya, 2012a. (As Crônicas de Gelo e Fogo, Livro 3). 

 

MARTIN, George R. R. O festim dos corvos. Tradução de Jorge Candeias. São Paulo: 

Leya, 2012b. (As Crônicas de Gelo e Fogo, Livro 4). 

 

MARTIN, George R. R. A dança dos dragões. Tradução de Jorge Candeias. São Paulo: 

Leya, 2012c. (As Crônicas de Gelo e Fogo, Livro 5). 

 

MARTIN, George R. R. A guerra dos tronos. Tradução de Jorge Candeias. São Paulo: 

Leya, 2011c. Disponível em: https://universobh.wordpress.com/wp-

content/uploads/2013/01/a-guerra-dos-tronos-george-r-r-martin-as-crc3b4nicas-de-gelo-

e-fogo-conhecimentovaleouro-blogspot-com-by-viniciusf666.pdf. Acesso em: 20 abr. 

2025. 

 

Secundárias 

 

ABRAMS, M. H. The Mirror and the Lamp. New York: W.W. Norton, 1953. 

 

ADAMS, Rebekah. Weirwoods and Nameless Gods: The Old Gods and their 

Historical Influences. Sidney, 2023. Disponível em: 

https://www.academia.edu/123159863/Rebekah_Adams_Weirwoods_and_Nameless_G

ods_The_Old_Gods_and_their_Historical_Influences. Acesso em: 21 abr. 2025. 

 

ALÓS, Anselmo Peres. Literatura comparada ontem e hoje: campo epistemológico de 

ansiedades e incertezas. Organon, v. 27, n. 52, p. 17-42, 2012. 

ALVES, Victor Hugo Sampaio. Xamanismo ártico na Escandinávia: uma análise 

comparada da ocorrência de fenômenos xamânicos entre os povos nórdicos, balto-

fínicos e sámis. 2023. 443 f. Tese (Doutorado em Ciências das Religiões) – 

Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2023. 

ALVES, Victor Hugo Sampaio. Magia, feminilidade e alteridade: uma síntese sobre 

a figura das profetisas nórdicas nas fontes escandinavas medievais. Revista 

Brasileira de História das Religiões, v. 18, n. 52, 2025, p. 1-16 

ANÔNIMO. Eyrbyggja saga. SagaDB, [s.d.]. Disponível em: 

https://sagadb.org/eyrbyggja_saga.en. Acesso em: 16 maio 2025. 

https://universobh.wordpress.com/wp-content/uploads/2013/01/a-guerra-dos-tronos-george-r-r-martin-as-crc3b4nicas-de-gelo-e-fogo-conhecimentovaleouro-blogspot-com-by-viniciusf666.pdf
https://universobh.wordpress.com/wp-content/uploads/2013/01/a-guerra-dos-tronos-george-r-r-martin-as-crc3b4nicas-de-gelo-e-fogo-conhecimentovaleouro-blogspot-com-by-viniciusf666.pdf
https://universobh.wordpress.com/wp-content/uploads/2013/01/a-guerra-dos-tronos-george-r-r-martin-as-crc3b4nicas-de-gelo-e-fogo-conhecimentovaleouro-blogspot-com-by-viniciusf666.pdf
https://www.academia.edu/123159863/Rebekah_Adams_Weirwoods_and_Nameless_Gods_The_Old_Gods_and_their_Historical_Influences
https://www.academia.edu/123159863/Rebekah_Adams_Weirwoods_and_Nameless_Gods_The_Old_Gods_and_their_Historical_Influences
https://sagadb.org/eyrbyggja_saga.en


250 

 

 

ANÔNIMO. Eyrbyggja saga. Tradução para o inglês. SagaDB, [s.d.]. Disponível em: 

https://sagadb.org/eyrbyggja_saga.en. Acesso em: 16 maio 2025. 

ANÔNIMO. Eiríks saga rauða. Tradução para o inglês. SagaDB, [s.d.]. Disponível 

em: https://sagadb.org/eiriks_saga_rauda.en . Acesso em: 16 maio 2025. 

ANÔNIMO. Laxdæla saga. [S.l.]: Icelandic Saga Database, [s.d.]. Disponível em: 

https://sagadb.org/laxdaela_saga.is. Acesso em: 20 maio 2025. 

ANÔNIMO. Laxdæla saga. Tradução parta o inglês SagaDB, [s.d.]. Disponível em: 

https://sagadb.org/eyrbyggja_saga.en. Acesso em: 16 maio 2025. 

ANÔNIMO. The Saga of the People of Vatnsdal. In: THE SAGAS of the Icelanders. 

Translated by Judy Quinn. Introduction by Robert Kellogg. New York: Penguin Books, 

2001. p. 185–269. 

ANÔNIMO. The Story of Burnt Njal. Tradução de George W. DaSent. 1861. 

Disponível em: https://sagadb.org/files/pdf/brennu-njals_saga.en.pdf. Acesso em: 20 

maio 2025. 

ATTALI, Maureen. Religious Violence in Game of Thrones: An Historical Background 

from Antiquity to the European Wars of Religion. In: PIETRZYK-REZLER, 

Agnieszka; BEREZOWSKI, Leszek (org.). History and Fantasy: From the Middle 

Ages to Game of Thrones. Frankfurt am Main: Peter Lang, 2021. p. 153–168. 

BAMPI, Massimiliano. Genre. In: The Routledge Research Companion to the 

Medieval Icelandic Sagas. Routledge, 2017. p. 4-14. 

BARBOSA, Thaïs de Matos. Feiticeira ou bruxa? Uma análise da personagem 

Melisandre, de As crônicas do gelo e fogo sob a óptica das sagas 

islandesas. Medievalis, v. 11, n. 1, 2022. 

BASSNETT, Susan. Comparative Literature: a critical introduction. Cambridge, 

Massachusetts: Blackwell Publishers, 1993 

BATALHA, Maria Cristina. Literatura fantástica: algumas considerações 

teóricas. Letras & letras, v. 28, n. 2, 2012. 

BEK-PEDERSEN, Karen. The Norns in Old Norse Mythology. Edinburgh: Liverpool 

University Press, 2013. 

BELLOTTI, Karina Kosicki. História das Religiões: Conceitos e debates na Era 

Contemporânea. História: Questões & Debates, n. 55, 2011, p. 13-42. 

BERGER, Peter L. O dossel sagrado: elementos para uma teoria sociológica da 

religião. Organização de Luiz Roberto Benedetti; tradução de José Carlos Barcellos. 

São Paulo: Paulinas, 1985. (Coleção Sociologia e Religião; 2). ISBN 85-05-00240-7. 

BIDDICK, Kathleen. The Shock of Medievalism. Durham, NC, and London: Duke 

University Press, 1998 

https://sagadb.org/eyrbyggja_saga.en
https://sagadb.org/eiriks_saga_rauda.en
https://sagadb.org/laxdaela_saga.is
https://sagadb.org/eyrbyggja_saga.en
https://sagadb.org/files/pdf/brennu-njals_saga.en.pdf


251 

 

 

BLACHARSKA, Katarzyna. Ambiguity in the depiction of Melisandre in A Song of Ice 

and Fire by George R. R. Martin. In: BŁASZKIEWICZ, Bartłomiej (ed.). George R.R. 

Martin’s A Song of Ice and Fire and the Medieval Literary Tradition. Warszawa: 

Wydawnictwa Uniwersytetu Warszawskiego, 2014. p. 211–230. 

BÓSA SAGA OK HERRAUÐS. The Saga of Bosi and Herraud. Tradução de George 

L. Hardman. 2011. Disponível em: 

https://www.germanicmythology.com/FORNALDARSAGAS/BosaSagaHardman.html. 

Acesso em: 4 maio 2025. 

BOYER, Régis. Héros et dieux du Nord: guide iconographique. Paris: Flamarion, 

1997 

BRANDÃO, Jacyntho Lins. Primórdios do épico: A Ilíada. As formas do épico. Porto 

Alegre: Ed. Movimento/UFRGS, 1992. 

BROWN, Shaun C. What Is Dead May Never Die: The Drowned God and Jesus’ 

Call to Discipleship. In: BRAKE, Matthew (Ed.). Theology and Game of Thrones. 

Lanham: Fortress Academic, 2022. p. 85-100. 

BUGGE, A. “The Origin and Credibility of the Icelandic Saga.” The American 

Historical Review 14, no. 2 (1909): 249–61. https://doi.org/10.2307/1832657. 

BYNUM, David E. Heroic Epic and Saga: An Introduction to the World's Great Folk 

Epics. 1980. 

BYOCK, Jesse L. Viking Age Iceland. London: Penguin Books, 2001. 

BYOCK, Jesse L. (Trad.). The Saga of King Hrolf Kraki. London: Penguin Books, 

1998. 

CAHILL, Martin. The Role of Magic in Fantasy Literature: Exposing Reality 

through Fantasy. 2012. 

CALLOW Christopher. Dating and Origins. In Jakobsson Á, Jakobsson S. The 

Routledge Research Companion to the Medieval Icelandic Sagas. Ashgate. 2017 

CAMPOS, Luciana de. Literatura e mito na Escandinávia Medieval: Aspectos da 

mulher guerreira na Saga de Hervör. Tese (Doutorado em Letras) - Universidade 

Federal da Paraíba, João Pessoa, 2018. Disponível em:< 

https://repositorio.ufpb.br/jspui/handle/123456789/13066>. Acesso em: 26 mar. 2024 

CANTOR, Norman F. Inventing the Middle Ages: The Lives, Works and Ideas of 

the Great Medievalists of the Twentieth Century. NY: William Morrow, 1991. 

CAPELLI, Roberta et al. Comparative Cultural Studies and the Study of Medieval 

Literature. Companion to Comparative Literature, World Literatures, and 

Comparative Cultural Studies, p. 162, 2013. 

CARROLL, Shiloh. Medievalism in a Song of Ice and Fire and Game of Thrones. 

Boydell & Brewer, 2018. 

https://www.germanicmythology.com/FORNALDARSAGAS/BosaSagaHardman.html
https://repositorio.ufpb.br/jspui/handle/123456789/13066


252 

 

 

CASANOVA, José Francisco Ruiz. Alejandro Cioranescu." La forma del tiempo. 

Estudios de literatura general y comparada". Edición de Andrés Sánchez Robayna. 

Madrid: Biblioteca Nueva, 2014, 300 págs. Anuari TRILCAT, n. 5, p. 92–94-92–94, 

2015. 

CASTLE, Melissa J. Wicked witches or worldly women? Gender, power, and magic 

in medieval literature. Washington: American University, 2005.  

CESERANI, Remo. Lo fantástico. Madri: Visor, 1999 [1996]. 

CHELEBOURG, Christian. Le Surnaturel. Poétique et écriture. Paris: Armand Colin, 

2006 

CIORANESCU, Alejandro. Principios de Literatura Comparada. Espanha: 

Universidad de La Laguna, 1964 

CLOVER, Carol J. The medieval saga. Cornell University Press, 1982. 

COOK, James; KOLASSA, Alexander; WHITTAKER, Adam. Music in fantasy pasts: 

Neomedievalism and Game of Thrones. In: Recomposing the Past: Representations 

of Early Music on Stage and Screen. Routledge, 2018. p. 229-250. 

 

CRAVEN, Sydney A. Religion in George R.R. Martin's "A Song of Ice and Fire" 

Franchise. 2020. Dissertação (Bacharelado em Inglês) – Faculdade de Letras, 

Universidade do Mississippi, Oxford, 2020. Disponível em: 

https://egrove.olemiss.edu/hon_thesis/1470. Acesso em: 26 abr. 2025. 

 

CREED, Barbara. The Monstrous-Feminine: Feminism, Film, Psychoanalysis. 2. ed. 

London; New York: Routledge, 2022. 

 

CROCE, Benedetto. La "letteratura comparata". In: -. Problemi di estetica. 4ª ed. BaTi: 

Gins. Laterza & Figli, 1949, p. 71-76. In CARVALHAL, Tânia; COUTINHO, Eduardo. 

F. Literatura comparada: textos fundadores. Rio de Janeiro: Rocco, 1994.  

DE VRIES, Jan. Altnordisches etymologisches wörterbuch. Leiden: E.J. Brill, 1977. 

DELUMEAU, Jean.A História do Medo no Ocidente, São Paulo: Companhia das 

Letras. 2009 

DETIENNE, Marcel. Comparar o incomparável. São Paulo: Idéias e Letras, 2004 

DOMINGUEZ, César. Medieval Literatures as a Challenge to Comparative Literature: 

A Reflection on Non-National Cultural Formations. Canadian Review of 

Comparative Literature, v. 31, n. 4, p. 399, 2004. 

 

DOMÍNGUEZ, César. Fuentes principales para el estudio de la literatura comparada. In: 

Campus stellae : haciendo camino en la investigación literaria / coord. por Dolores 

Fernández López, Mónica Domínguez Pérez, Fernando Rodríguez-Gallego 

López, Vol. 1, 2006, ISBN 84-9750-612-X, págs. 53-69 

 

DOTY, William G. Mythography: The Study of Myths and Rituals. 2nd ed. 

Tuscaloosa: University of Alabama Press. 2000 

https://egrove.olemiss.edu/hon_thesis/1470
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=11361
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=1389050
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=1389050
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=1908837
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=1939734
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=1939734


253 

 

 

 

DRONKE, Ursula. Notes and commentaries. In: The Poetic Edda: Mythological 

Poems. Edição e tradução de Ursula Dronke. Oxford: University Press, 1997. 

 

DROUT, Michael DC. The Problem of Transformation: The Use of Medieval Sources 

in Fantasy Literature. Literature Compass, v. 1, n. 1, p. 1-22, 2004.  

 

EHRENREICH, Barbara; ENGLISH, Deirdre. Witches, midwives, and nurses: a 

history of women healers. 2. ed. New York: The Feminist Press at CUNY, 2010. 

 

EIRÍKS saga rauða. The Saga of Erik the Red. Tradução J. Sephton. Disponível em: 

https://sagadb.org/eiriks_saga_rauda.en. Acesso em: 24 maio 2025. 

 

ELIADE, Mircea. O sagrado e o profano. Tradução de Rogério Fernandes. São Paulo: 

Martins Fontes, 1992. 

 

ELKINS, Charles. “An Approach to the Social Functions of Science Fiction and 

Fantasy.” The Scope of the Fantastic: Culture, Biography, Themes, Children’s 

Literature. Selected Essays from the First International Conference on the Fantastic in 

Literature and Film. Eds. Collins, Robert A. and Howard D. Pearce. Contributions to the 

Study of Science Fiction and Fantasy 11. Westport: Greenwood Press, 1985. p. 23-31. 

 

EMERY, Elizabeth; UTZ, Richard. Introduction. In Elizabeth Emery and Richard Utz 

(eds.), Medievalism: Key Critical Terms, Cambridge: D.S. Brewer, 2017, p. 1-10.  

 

FABRIZI, Mark A. Fantasy Literature: Challenging Genres. vol. 8. Greenville, 

U.S.A: Sense Publishers, 2016 

 

FERRIS, David. Why Compare? In BEHDAD, Ali; THOMAS, Dominic (Ed.). A 

companion to comparative literature. John Wiley & Sons, 2011. 

FILORAMO, Giovanni; PRANDI, Carlo. As ciências das religiões. São Paulo: Paulus, 

2012 

FITZPATRICK, Kellyann. Neomedievalism, popular culture and the academy: from 

Tolkien to Game of Thrones. Cambridge: D. S. Brewer, 2019 

FRIÐRIKSDÓTTIR, Jóhanna Katrín. Women's Weapons: A Re-Evaluation of Magic in 

the ‘Íslendingasögur.’ Scandinavian Studies, vol. 81, no. 4, 2009, pp. 409–436.  

FOLEY, John Miles. Epic as genre. The Cambridge Companion to Homer, v. 171, p. 

187, 2004. 

FORD, Andrew. Epic as genre. In: A new companion to Homer. Brill, 2011. p. 396-

414. 

FOWLER, Rebekah M. Sansa’s songs: the allegory of medieval romance in George 

R.R. Martin’s A Song of Ice and Fire series. In: BŁASZKIEWICZ, Bartołomiej (ed.). 

George R.R. Martin’s “A Song of Ice and Fire” and the medieval literary tradition. 

Warsaw: University Press of Warsaw, 2014. p. 71-94. 

https://sagadb.org/eiriks_saga_rauda.en


254 

 

 

FROG, Etunimetön. Traditional Epic as Genre: Definition as a Foundation for 

Comparative Research. RMN Newsletter, v. 3, p. 47-48, 2011. 

FROG, Etunimetön. Mythology in Cultural Practice: a Methodological Framework 

for Historical Analysis. Retrospective Methods Network, n. 10, 2015, p. 33-58. 

FROG, Etunimetön. Myth. Humanities, n. 7, 14, 2018.  

GABRIELLI, Murilo Garcia. O lugar do fantástico na literatura 

brasileira. ITINERÁRIOS–Revista de Literatura, 2002. 

GAUTREK’S SAGA. In: PÁLSSON, Hermann; EDWARDS, Paul (Trad.). Seven 

Viking Romances. London: Penguin Books, 1985. p. 96–133. 

GEERTZ, Clifford. A interpretação das culturas. Tradução de: The Interpretation of 

Cultures. 15. reimp. Rio de Janeiro: LTC, 2008. 323 p. ISBN 978-85-216-1333-6. 

GONÇALVES, Ana Teresa Marques; DE SOUZA, Marcelo Miguel. Epopéias: Gênero, 

Discursos e Ações. GRANDES EPOPÉIAS DA, p. 4, 2014. 

GRØNLIE, Siân. Introduction. In: STURLUSON, Snorri. Íslendingabók – Kristni 

saga: The Book of the Icelanders – The Story of the Conversion. London: Viking 

Society for Northern Research, 2006. (Text Series, XVIII). p. vii–xlvi. 

GUILLÉN, Cláudio. Entre lo uno y lo diverso: Introducción a la literatura 

comparada. Barcelona: Editorial Crítica, Trad. Cola Franzen, 1993 

GUYARD, Marius-François (1978). La Littérature comparée, 6ª ed., Paris, PUF. 1ª 

ed. 1951. 

HALLBERG, Peter. The Icelandic Saga. U. of Nebraska Press, 1962. 

HAVÍŘOVÁ, Tereza. Fantasy as a Popular Genre in the Works of JRR Tolkien and 

JK Rowling. Unpublished master's thesis). Masaryk University. Retrieved November, 

v. 25, p. 2018, 2007. 

HARPER, April. The Image of the Female Healer in Western Vernacular 

Literature of the Middle Ages. Social History of Medicine 24.1 (2011): 108-24. 

Disponível em:  https://etsu.illiad.oclc.org/illiad/pdf/317062.pdf. Acesso em: 30 de 

março de 2024 

HARRIS, Joseph. Genre in the saga literature: a squib. Scandinavian Studies, v. 47, 

n. 4, p. 427-436, 1975. 

HARRIS, Joseph. The Icelandic Sagas. Teaching Oral Traditions, p. 382-90, 1998. 

HOBBES, Thomas. Leviatã ou Matéria, Forma e Poder de uma República 

Eclesiástica e Civil Tradução João Paulo Monteiro e Maria Beatriz Nizza da Silva. São 

Paulo: Martins Fontes. 1. ed. 2003 

HUME, Kathryn. Fantasy and Mimesis: Responses to Reality in Western 

Literature. New York: Methuen, 1994 

https://etsu.illiad.oclc.org/illiad/pdf/317062.pdf


255 

 

 

HUTTON, Ronald. The Witch: A History of Fear, from Ancient Times to the 

Present. País de Gales: Yale University Press, 2017. 

ISLANDA. Vatnsdæla saga. In: SAGADB – Sögur á íslensku. Disponível em: 

https://sagadb.org/vatnsdaela_saga.is. Acesso em: 18 maio 2025. 

JAKOBSSON, Ármann. Two wise women and their young apprentice A miscarried 

magic class. Arkiv för nordisk filologi, v. 122, p. 43-57, 2007. 

JACKSON, Jess H. Origins of Icelandic Literature. 1955. 

JACKSON, Rosemary. Fantasy: The Literature of Subversion. London & New York: 

Methuen & Co. Ltd., 1981.  

JAMES, Edward. Tolkien, Lewis and the explosion of genre fantasy. JAMES, Edward; 

MENDLESOHN, Farah. The Cambridge Companion to Fantasy Literature. 

Cambridge: CUP, 2012 

JOCHENS, Jenny. Old Norse magic and gender: þáttr Þorvalds ens Víðfǫrla. 

Scandinavian Studies, v. 63, n. 3, 1991, p. 305–317. 

JOCHENS, Jenny. Old Norse images of women. Philadelphia: University of 

Pennsylvania Press, 1996. 

JOHNSON, Lars. Gender, race, and participatory neomedievalism in Dungeons & 

Dragons. Estrangement and reconciliation, v. 26, p. 68-79, 2020. 

JOLY, Fábio Duarte. Marcel Detienne e o experimento da comparação. 2013. 

JONES, Lindsay. Encyclopedia of Religion. 2. ed. Detroit: Thomson Gale, 2005. 

JOSEPH, Les études de littérature comparée à l'étranger et en France. Revue 

Internationale de l'Enðgnement. [Paris], 25 (1893), 253-69 In CARVALHAL, Tânia; 

COUTINHO, Eduardo. F. Literatura comparada: textos fundadores. Rio de Janeiro: 

Rocco, 1994.  

KELLOGG, Robert. Introduction/Forms of Icelandic narrative. The sagas of 

Icelanders: a selection. London: Penguin Books, 2000, pp. xv-lv. 

KELSO, Sylvia. Playing for Real, accepted for publication in Journal of Myth, Fantasy 

and Romanticism, 1997. 

KOCH, Kevin. The Thin Places: A Celtic Landscape from Ireland to the Driftless. 

Eugene, OR: Wipf & Stock Publishers, 2018. ISBN 9781532639821. Disponível em: 

https://wipfandstock.com/9781532639821/the-thin-places/. Acesso em: 26 abr. 2025. 

KOSHY, Reeba Sara. Magic is Might: Understanding the Nature of Magic in Literature. 

Literary Herald, v. 2, n. 4, p. 479-486, 2017. 

KRISTEVA, Julia. Powers of horror: an essay on abjection. Translated by Leon S. 

Roudiez. New York: Columbia University Press, 1982. 

https://sagadb.org/vatnsdaela_saga.is
https://wipfandstock.com/9781532639821/the-thin-places/


256 

 

 

KRISTINSSON, Axel. Lords and literature: The Icelandic sagas as political and social 

instruments. Scandinavian journal of history, v. 28, n. 1, p. 1-17, 2003. 

LANGER, Johnni.  Religião e magia entre os vikings: uma sistematização 

historiográfica. Brathair, n. 5, 2005, p. 55-82. 

LANGER, Johnni. Sagas islandesas. LITERATURA E HISTÓRIA, 2015a. 

LANGER, Johnni. Fornaldarsögur ou sagas lendárias. In LANGER, Johnni. Dicionário 

de mitologia nórdica: símbolos, mitos e ritos. Hedra, 2015, p. 438-440. 

LANGER, Johnni. Na trilha dos vikings: estudos de religiosidade nórdica. João 

Pessoa: Editora da UFPB, 2015. 

LANGER, Johnni. Galdr. In LANGER, Johnni. Dicionário de mitologia nórdica: 

símbolos, mitos e ritos. Hedra, 2015, p. 196-199. 

LANGER, Johnni. Magia e feitiçaria nórdica. In LANGER, Johnni. Dicionário de 

mitologia nórdica: símbolos, mitos e ritos. Hedra, 2015, p. 286-290. 

LANGER, Johnni. Seiðr. In LANGER, Johnni. Dicionário de mitologia nórdica: 

símbolos, mitos e ritos. Hedra, 2015, p. 447-450. 

LANGER, Johnni. Galdr e feitiçaria nas sagas islandesas: uma análise do poema 

Buslubæn. BRATHAIR-REVISTA DE ESTUDOS CELTAS E GERMÂNICOS, v. 9, 

n. 1, 2009. 

LANGER, J. História e sociedade nas sagas islandesas: perspectivas metodológicas. 

Alétheia - Revista de estudos sobre Antiguidade e Medievo, v. 1., jan/jul, 2009.  

LARRINGTON, Carolyne. The land of the green man: a journey through the 

supernatural landscapes of the British Isles. London: I.B. Tauris, 2015. 

LARRINGTON, Carolyne. Winter is coming: o mundo medieval de Game of Thrones. 

Tradução de Márcia Blasques. 1ª ed. Rio de Janeiro: Ubook editora, 2018. 

LARRINGTON, Carolyne. All men must die: power and passion in Game of 

Thrones. London: I. B. Tauris, 2021. 

LINDOW, John. Norse mythology: a guide to the gods, heroes, rituals, and beliefs. 

New York: Oxford University Press, 2002. 

LÖNNROTH, Lars. Hjálmar’s death and the delivery of eddic poetry. Speculum, v. 46, 

n. 1, 1971, pp. 1-20. 

LÖNNROTH, Lars. The concept of genre in saga literature. Scandinavian Studies, v. 

47, n. 4, 1975,  p. 419-426.  

MAHFOOD, David. The Faith of the Seven and Faith in the Trinity. In: BRAKE, 

Matthew (org.). Theology and Game of Thrones. Lanham: Lexington Books/Fortress 

Academic, 2022. p. 145–164. 



257 

 

 

MAQUIAVEL, Nicolau. O Príncipe. Tradução Antônio Caruccio-Caporale. São Paulo: 

L&PM Editores: Porto Alegre 2011 

MARSH, Arthur Richmond. The Comparative Study of Literature. PMLA, 11, nº 2, 

1896, p. 151-170 

MARTINS, Jéssica Fernanda. Game of Thrones e as Relações de Poder: A Presença 

do Realismo Ofensivo na Dinâmica de Westeros. Curitiba: Appris, 2016. 

MATTHEWS, Richard. Fantasy: The Liberation of Imagination. New York: 

Twayne, 1997. 

MCGILL. Anna. Magic and Femininity as Power in Medieval Literature. 

Undergraduate Honors Theses. Paper 293, 2015 

MCKINNELL, John. Encounters with völur. Papers from the 11th International Saga 

Conference, 2003, p. 239-251 

MEARSHEIMER, John. The Tragedy of Great Politics, 2001 

MERCHANT, Carolyn. The death of nature: women, ecology, and the scientific 

revolution. San Francisco: Harper & Row, 1983.  

MEYLAN, Nicolas. Magic and kingship in medieval Iceland: the construction of a 

discourse of political resistance. Turnhout: Brepols, 2014. (Studies in Viking and 

Medieval Scandinavia, v. 3) 

MINNIS, Alastair J. Medieval Theory of Authorship: Scholastic Literary Attitudes 

in the Later Middle Ages. 1984. Philadelphia: U of Philadelphia P, 1989. 

MIRANDA, Pablo Gomes de. Konungasögur ou saga de reis. In LANGER, 

Johnni. Dicionário de mitologia nórdica: símbolos, mitos e ritos. Hedra, 2015, p. 

440-444. 

MIRANDA, Pablo Gomes de. Vǫluspá, a profecia da vidente: notas e tradução. 

Scandia: Journal of Medieval Norse Studies, João Pessoa, v. 1, p. 178–196, 2018. 

Disponível em: http://www.periodicos.ufpb.br/ojs/index.php/scandia. Acesso em: 12 

maio 2025. 

MITCHELL. Stephen. Nordic Witchcraft in Transition: Impotence, Heresy, and 

Diabolism in 14th-century Bergen. Scandia. Tidskrift för historisk forskning, vol. 63, 

no. 1, pp. 17-33, 1997.  

MITCHELL, Stephen. Learning magic in the sagas. In: Old Norse Myths, Literature 

and Society: Proceedings of the 11th International Saga Conference. 2000. p. 2-7. 

MITCHELL, Stephen. Magic as acquired art and the ethnographic value of the 

sagas. Odense: University Press of Southern Denmark, 2003.  

MITCHELL. Stephen. Warlocks, Valkyries and Varlets: a Prolegomenon to the 

Study of the North Sea Witchcraft Terminology. Disponível em < 

https://www.academia.edu/1963848/Warlocks_Valkyries_and_Varlets_A_Prolegomeno

http://www.periodicos.ufpb.br/ojs/index.php/scandia
https://www.academia.edu/1963848/Warlocks_Valkyries_and_Varlets_A_Prolegomenon_to_the_Study_of_North_Sea_Witchcraft_Terminology


258 

 

 

n_to_the_Study_of_North_Sea_Witchcraft_Terminology> Acesso em: 01 de abril de 

2024 

MITCHELL, Stephen A. Witchcraft and magic in the Nordic Middle Ages. 

Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2011. 

MOOSBURGER, Théo de Borba. Posfácio. Três sagas islandesas. Curitiba: Editora da 

UFPR, 2007, pp. 125-137. 

MORRIS, Kathryn. Sorceress or witch? The image of gender in medieval Iceland 

and northern Europe. Lanham: University Press of America, 1991. 

MUNDAL, Else. Dating the sagas. Denmark: Museum Tusculanum Press and the 

authors, 2013 

NITRINI, Sandra Margarida. Literatura Comparada: história, teoria e crítica. São 

Paulo: EdUSP, 1997 

NODIER, Charles. Contes fantastiques. Tomes 1 et 2. Apresentação de Michel Laclos. 

Paris: Jean-Jacques Pauvert, 1957. 

NODIER, Charles. 1961. Contes. Pierre-George Castex (ed.), París, Garnier. — 1998. 

Oeuvres complètes de Charles Nodier. Ginebra, Slatkine Reprints, 12 vols. 

(reproducción de la edición original impresa en París, ed. Renduel, 1832-1837) 

NYE, Joseph. The Powers to Lead. Oxford University: Nova Iorque: 2008. 

O’DUFFY, Grace. A triptych of sexual violence in Bósa saga ok Herrauðs. Oxford: 

University of Oxford, 2024. Disponível em: https://ora.ox.ac.uk/objects/uuid:04d25e64-

e33f-49c1-bf9f-eb2247f6e74b/files/s2n49t359v. Acesso em: 18 maio 2025 

OGILVIE, Astrid E. J.; PÁLSSON, Gísli. Weather and witchcraft in the sagas of 

Icelanders.  In: 13th International Saga Conference, Durham University, 2006. 

PLATZ, Amanda Rose. Autonomous Power and Profound Agency: Women and 

Magic in the Icelandic Legendary Sagas. Clemson University, 2021. 

PICHOIS, Claude; ROUSSEAU, André-Michel (1969): La literatura comparada, trad. 

Germán Colón Doménech, Madrid, Gredos. Trad. de: La Littérature comparée, Paris, 

Armand Colin, 1967. 

PINHO, Melissa de Araújo. “May the Others take them all”: Spirituality and the 

Supernatural in A Song of Ice and Fire. 2022. Dissertação (Mestrado em Estudos 

Anglo-Americanos) – Faculdade de Letras, Universidade do Porto, Porto, 2022. 

Disponível em: https://sigarra.up.pt/fdup/pt/pub_geral.show_file?pi_doc_id=381082. 

Acesso em: 26 abr. 2025. 

PRICE, Neil. The Viking Way: Magic and Mind in Late Iron Age Scandinavia. 2. 

ed. Oxford: Oxbow Books, 2019. 

POSNETT, Hutcheson Macaullay. The Comparative Method and Literature. In: -. 

Comparative Literature. New York: Appleton, 1886, p. 73-86. In CARVALHAL, 

https://www.academia.edu/1963848/Warlocks_Valkyries_and_Varlets_A_Prolegomenon_to_the_Study_of_North_Sea_Witchcraft_Terminology
https://ora.ox.ac.uk/objects/uuid:04d25e64-e33f-49c1-bf9f-eb2247f6e74b/files/s2n49t359v
https://ora.ox.ac.uk/objects/uuid:04d25e64-e33f-49c1-bf9f-eb2247f6e74b/files/s2n49t359v
https://sigarra.up.pt/fdup/pt/pub_geral.show_file?pi_doc_id=381082


259 

 

 

Tânia; COUTINHO, Eduardo. F. Literatura comparada: textos fundadores. Rio de 

Janeiro: Rocco, 1994.  

 

PUGH, Tison, and Angela Jane Weisl. Medievalisms: Making the Past in the 

Present. New York: Routledge, 2013. 

 

RAUDVERE, Catharina. Trolldómr in Early Medieval Scandinavia. In: RAUDVERE, 

Catharina; JOLLY, Karen; PETERS, Edwards (eds.). Witchcraft Magic in Europe. 

Vol. 3: the Middle Ages. 2002, p. 73-173. 

 

REMAK, Henry H. H. The Future of Comparative Literature. In: Proceedings of The 

Eighth Congress Ff The ICLA. Stuttgart: Kunst und Wissen/Erich Bieber, 1980. p. 

429- 437. 

ROSS, Margaret Clunies. The Old Norse Icelandic Saga. Cambridge: CUP, 2010 

ROSS, Margaret Clunies; LÖNNROTH, Lars. The Norse Muse. 1999. 

ROSS, Margaret Clunies. Prolonged echoes: Old Norse myths in medieval Northern 

society. Volume 1: The myths. Odense: Odense University Press, 1994. 

ROSS, Margaret Clunies. Prolonged echoes: Old Norse myths in medieval Northern 

society. Volume 2: The reception of Norse myths in medieval Iceland. Odense: 

Odense University Press, 1998. 

SAMMONS, Martha C. War of the Fantasy Worlds: CS Lewis and JRR Tolkien on 

art and imagination. Bloomsbury Publishing USA, 2009. 

SANKOWSKI, Marcin. OF ICE AND FIRE. POLITICS AND RELIGION IN 

GEORGE RR MARTIN’S A GAME OF THRONES. Political Discourses in 

Contemporary Anglophone Literature and Culture, p. 75, 2015. 

SAWYER, Birgit & SAWYER, Peter. Medieval Scandinavia: from conversion to 

reformation circa 800-1500. London: University of Minnesota Press, 2006. 

SELLING, Kim. Fantastic neomedievalism": The image of the Middle Ages in popular 

fantasy. Flashes of the fantastic, p. 211-218, 2004. 

SIIKALA, Anna-Leena. What Myths Tell about Past Finno-Ugric Modes of Thinking. 

In: SIIKALA, Anna-Leena (ed.). Myth and Mentality: Studies in Folklore and 

Popular Thought. Cidade: editor, 2002, p. 15-33. 

SIMEK, Rudolf. Dictionary of Northern Mythology. Cambridge: D.S. Brewer, 2007. 

SNORRI STURLUSON. The Prose Edda: Norse Mythology. Translated by Anthony 

Faulkes. London: Everyman's Library, 1995. 

SOARES, Isabelle Maria. Algumas considerações acerca das relações entre ficção e 

realidade no contexto das sagas islandesas. Scripta Uniandrade, v. 19, n. 2, 2001, p. 

278-294. 



260 

 

 

STAGGS, Matt. “Petyr Baelish and the Mask of Sanity.” Beyond the Wall: Exploring 

George R.R. Martin’s A Song of Ice and Fire. Ed. James Lowder. Dallas (TX): 

Benbella Books, 2012. p. 141–152. 

STALLONI, Yves. Os gêneros literários. Trad. Flávia Nascimento. Rio de Janeiro: 

DIFEL, 2007 

STURLUSON, Snorri. Ynglinga saga: Introdução, Tradução direta do Nórdico 

Antigo e Notas. Tradução de Saulo Norberto Vasconcelos Feitosa. 2022. Trabalho de 

Conclusão de Curso (Graduação em Letras – Língua Portuguesa) – Universidade 

Federal do Amazonas, Instituto de Filosofia, Ciências Humanas e Sociais, Manaus, 

2022. Disponível em: 

https://www.academia.edu/127759533/Ynglinga_saga_Introdu%C3%A7%C3%A3o_Tr

adu%C3%A7%C3%A3o_direta_do_N%C3%B3rdico_Antigo_e_Notas?auto=download

. Acesso em: 16 maio 2025. 

STURLUSON, Snorri. The Ynglinga Saga, or The Story of the Yngling Family from 

Óðinn to Halfdan the Black. Tradução de Samuel Laing. 1844. Disponível em: 

https://sacred-texts.com/neu/heim/02ynglga.htm. Acesso em: 21 maio 2025. 

STURLUSON, Snorri. Heimskringla: The Chronicle of the Kings of Norway. 

Tradução de Samuel Laing. 1844. Disponível em: https://www.sacred-

texts.com/neu/heim/02ynglga.htm. Acesso em: 17 maio 2025. 

STURLUSON, Snorri. Heimskringla I. [S.l.]: Viking Society for Northern Research, 

[s.d.]. Disponível em: https://vsnrweb-publications.org.uk/Heimskringla%20I.pdf. 

Acesso em: 25 maio 2025. 

STURLUSON, Snorri. Íslendingabók – Kristni saga: The Book of the Icelanders – 

The Story of the Conversion. Tradução de Siân Grønlie. Londres: Viking Society for 

Northern Research, 2006. (Text Series, XVIII). Disponível em: http://www.vsnrweb-

publications.org.uk/Text%20Series/IslKr.pdf. Acesso em: 25 maio 2025. 

SZAISZ, Thomas. The manufacture of madness. New York: Delta Books, 1971. 

THE POETIC EDDA. Translated by Carolyne Larrington. Revised ed. Oxford: Oxford 

University Press, 2014. 

THOMAS, Keith. Religion and the Decline of Magic: Studies in popular beliefs in 

sixteenth and seventeenth century England. London: Penguin Books, 1991. 

TOLLEY, Clive. Vörðr and Gandr: helping spirits in Norse magic. Arkiv för nordisk 

filologi, Lund, v. 110, 1995, p. 57–75.  

TOLLEY, Clive. Shamanism in Norse Myth and Magic, v.1, Helsinque: Academia 

Scientiarum Fennica, 2009. 

VALK, Ülo. Thunder and Lightning in Estonian Folklore in the Light of Vernacular 

Theories. In Mythic Discourses: Studies in Uralic Traditions. Edited by Frog, Anna-

Leena Siikala and Eila Stepanova. (Studia Fennica Folkloristica 20). Helsinki: Finnish 

Literature Society, 2012. p. 40–67. 

https://www.academia.edu/127759533/Ynglinga_saga_Introdu%C3%A7%C3%A3o_Tradu%C3%A7%C3%A3o_direta_do_N%C3%B3rdico_Antigo_e_Notas?auto=download
https://www.academia.edu/127759533/Ynglinga_saga_Introdu%C3%A7%C3%A3o_Tradu%C3%A7%C3%A3o_direta_do_N%C3%B3rdico_Antigo_e_Notas?auto=download
https://sacred-texts.com/neu/heim/02ynglga.htm
https://www.sacred-texts.com/neu/heim/02ynglga.htm
https://www.sacred-texts.com/neu/heim/02ynglga.htm
https://vsnrweb-publications.org.uk/Heimskringla%20I.pdf
http://www.vsnrweb-publications.org.uk/Text%20Series/IslKr.pdf
http://www.vsnrweb-publications.org.uk/Text%20Series/IslKr.pdf


261 

 

 

VAN TIEGHEM, Paul. La Littérature Comparée. Paris: Colin, 1931 

VÉSTEINSSON, Orri. Archaeology of economy and society. In: MCTURK, Rory 

(Ed.). A company to Old Norse-Icelandic literature and culture. London: Blackwell 

Publishing, 2007, pp.7- 26. 

VIGA-GLÚMS saga. Viga-Glum's Saga. Tradução de Edmund Head. Disponível em: 

https://sagadb.org/viga-glums_saga.en. Acesso em: 24 maio 2025. 

WARD, John O. Magic and Rhetoric from Antiquity to the Renaissance: Some 

Ruminations. Rhetorica, 6.1 (Winter), 1988, p. 57-118 

WELLEK. René. A crise da Literatura Comparada. Trad. de Maria Lúcia Rocha-

Coutinho. In: COUTINHO, F. E. & CARVALHAL, T. F. (orgs.). Literatura 

Comparada: Textos Fundadores. Rio de Janeiro: Rocco, 1994a, pp. 108-119 

WILLIAMS, Jordan T. A Literary Analysis of Magic: A Dissection of Medieval 

Icelandic Literature. 2021. 

 

WINDLING, Prefácio a The Year´s Best Fantasy and Horror, St. Martin Press, vol. 

1, 1987 

WOLFE, Gary K. Fantasy from Dryden to Dunsany. in JAMES, Edward; 

MENDLESOHN, Farah. The Cambridge Companion to Fantasy Literature. 

Cambridge: CUP, 2012 

WORKMAN, Leslie J. The Future of Medievalism. The Year’s Work in Medievalism 

10, 1999, p. 7–18. 

YOUNG, Joseph Rex. George R. R. Martin and the Fantasy Form. New York: 

Taylor and Francis, 2019 

https://sagadb.org/viga-glums_saga.en



