
 

 

 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS LETRAS E ARTES 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM HISTÓRIA 

 

VICTOR MEDEIROS GARCIA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

GLOBALIDADE E RACIALIZAÇÃO NAS VIAGENS DE JEAN DE MANDEVILLE 
(SÉCULO XIV) 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
JOÃO PESSOA – PB 

2025 
 

 



1 

 
GLOBALIDADE E RACIALIZAÇÃO NAS VIAGENS DE JEAN DE MANDEVILLE 

(SÉCULO XIV) 
 
 

 
  

Trabalho apresentado ao Programa de Pós-Graduação em 
História, Centro de Ciências Humanas Letras e Artes da 
Universidade Federal da Paraíba, como requisito para a 
aprovação na defesa.  

Orientador: Prof. Dr. Guilherme Queiroz de Souza 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

JOÃO PESSOA - PB  
2025  

1 



2 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Catalogação na publicação  
Seção de Catalogação e Classificação  

G216g Garcia, Victor Medeiros.  
 Globalidade e racialização nas viagens de Jean de  
Mandeville (século XIV) / Victor Medeiros Garcia. -  
João Pessoa, 2025.  
 156 f.  

 Orientação: Guilherme Queiroz de Souza.  
 Dissertação (Mestrado) - UFPB/CCHLA.  

 1. História medieval. 2. História global. 3.  
Globalidade. 4. Racialização. I. Souza, Guilherme  
Queiroz de. II. Título.  

UFPB/BC CDU 93/94(043) 

 
 

Elaborado por GRACILENE BARBOSA FIGUEIREDO - CRB-15/794 
 

 

2 



3 

3 



4 

 
 

 

4 



5 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

In memoriam de Pitchuca, minha gatinha de 

estimação “mestranda” da UFPB, e de Oliver, 

meu “gatão” de estimação. 

 
 
 

 

5 



6 

Agradecimentos  
 
 

Agradeço a minha família por todo o apoio que recebi em meus estudos e por estar 

presente durante todos os momentos de minha vida. Agradeço a meus pais, Jadenir Lopes 

Garcia e Carla Cristina Cruz Medeiros, por todo o incentivo que recebi em minha educação e 

desenvolvimento. Agradeço ao meu avô Amaro Rodrigues de Medeiros, meu grande amigo, a 

minha irmã Bruna Medeiros Garcia, a minha tia e madrinha Cristiane Cruz Medeiros, aos 

meus primos Ariane Bernardo Medeiros e Caio Bernardo Medeiros, a minha mãe de coração 

Aurenice Felix da Silva, por sempre estarem ao meu lado, como também ao meu tio e 

padrinho Henrique Bernardo da Silva, a minha prima Camila Cabral Medeiros, e aos meu tios 

Cleverson Cruz Medeiros e Flávia Regina de Melo Cabral. Agradeço ao meu tio José Roberto 

Lopes Garcia, representando a minha família do Rio Grande do Sul, tios, tias e primos(as) 

pelo carinho e torcida pelo meu desenvolvimento e sucesso. In memoriam de minhas amadas 

avós maternas, Neuza de Almeida Cruz Medeiros e Ana Maria Cruz, que estiveram presentes 

em todos os momentos de minha vida. In memoriam de Belarmino Garcia e Maria Carlota 

Lopes Garcia, meus queridos avós paternos. In memoriam de Pitchuca, minha gatinha de 

estimação oriunda da UFPB, e de Oliver, meu “gatão” de estimação. 

Agradeço de forma especial ao Professor Dr. Guilherme Queiroz de Souza por me 

inspirar durante minha caminhada, pelas atividades desenvolvidas no Gradalis – Grupo de 

Estudos Medievais ao longo desses cinco anos, pelo trabalho conjunto que desenvolvemos 

durante as monitorias, pelas correções e orientações que recebi, pela dedicação como 

professor, e pelo apoio no desenvolvimento de minha prática docente.  

Agradeço aos meus professores da graduação em História: Priscilla Gontijo Leite, 

Ângelo Emílio da Silva Pessoa, Serioja Rodrigues Cordeiro Mariano, Cláudia Lago Borges, 

Telma Cristina Delgado Dias Fernandes, Carla Mary de Oliveira, Mozart Vergetti de 

Menezes, Lúcio Flávio Vasconcellos, Tiago Bernardon de Oliveira, Acácio Lopes Catarino, 

Eduardo Henrique de Lima Guimarães, Ana Beatriz Ribeiro, Martinho Guedes dos Santos 

Neto, Fernando Cauduro Pureza, José Jonas Duarte da Costa, Paulo Roberto de Azevedo 

Maia, Ana Maria Veiga, Paulo Giovani Antonio Nunes e Monique Guimarães Cittadino.  

Agradeço aos meus professores de graduação na área de educação: Fabíula Barrocas 

Tavares, Jean Carlo de Carvalho Costa, Aurora Camboim Lopes de Andrade, Mauriceia 

Ananias, José Ramos Barbosa da Silva, e Everton de Lima Silva. Agradeço aos professores de 

estágio Antonio Carlos Ferreira Pinheiro e Danielle Cristine Camelo Farias.  

6 



7 

Agradeço aos meus professores da pós-graduação pelo PPGH da UFPB: Ana Maria 

Veiga, Guilherme Queiroz de Souza, João Batista Gonçalves Bueno, Monique Guimarães 

Cittadino e Telma Cristina Delgado Dias Fernandes pelas disciplinas da pós-graduação em 

história. Agradeço ao professor da UFPE Bruno Uchoa Borgongino, e aos professores da 

UFRPE Mariana Dantas e Uiran Guebara da Silva pelas disciplinas que participei como aluno 

especial e aluno externo durante o período 2023.1 do mestrado. 

 Agradeço de forma especial aos meus melhores amigos da graduação, Ana Beatriz 

Quirino, Claudio Kuievinny da Silva Duarte, Leticia Alves Herculano e Pedro Matias Barbosa 

Neto, que trabalharam comigo de forma conjunta em diversas atividades ao longo de nossa 

graduação, um amigo que respeito e admiro muito.  

Agradeço aos meus colegas da turma 2017.2 da graduação Allan da Silva Ribeiro de 

Morais, Anderson Rodrigues de Lucena, Bruno Sergio Bezerra Guimarães, Claudio 

Kuievinny da Silva Duarte, Henrique Saraiva Louvrem, Hildebranthe da Silva Cândido, 

Letícia Holmes de Almeida, Lucas Aranha de Aquino, Lucas Diniz, Marcio Gomes dos 

Santos, Natália Cristina de Oliveira, Obede Domingos de Sant’Anna, Patricia Martinelli de 

Morais, Ricardo Vicente Ferreira Filho, Vanessa Roque da Silva e Vinicius de Brito Castro 

pelo acolhimento que recebi.  

Agradeço aos meus colegas de monitoria e ENID da graduação, Ana Beatriz Gomes 

Tavares, Cláudio Kuievinny Duarte, Ana Júlia Neves e Nathalia Marques Bandeira pelas 

nossas experiências como monitores de História Moderna e História Medieval, pelo 

desenvolvimento de nossos trabalhos e pelo desenvolvimento de nossas habilidades na 

docência.  

Agradeço aos profissionais de fonoaudiologia e terapia ocupacional que me atenderam 

e fizeram parte de minha trajetória na graduação: Juliana Cândido, Hilda Cortez, Emmyly 

Menezes, Dhebora Heloisa, Mariana Martins, Elis Brandão, Ana Flavia Vasconcellos, Alex 

Junion, Hionara Barboza, e Joyce Eveliane Pereira. Agradeço aos estudantes apoiadores 

Carlos Guilherme da Cruz Pereira, Cleiciane Alves de Farias, Jessica Santos e Gabriel Souza 

que me auxiliaram durante a graduação. 

Agradeço aos meus colegas da pós-graduação da UFPB: Alanna Soares de Moraes, 

Aline Vieira Fernandes, Ana Carolina Simões Silva, Ana Laura Santos Medeiros,  Ana Vitória 

de Medeiros Oliveira, Claudio Kuievinny da Silva Duarte, Fernanda Oliveira Lopes Pires, 

Hugo Takeshi Hatakeyama, Isadora Assunção Sousa Chaves, Julio Henrique da Silva 

Rodrigues, Lucas Dantas Costa, Olaisylenne dos Santos Gonçalo, Paula Carolina Firmino de 

Lima, Pedro Matias Barbosa Neto, Renan Proust Vaz, Ricardo Vicente Ferreira Filho, Roberto 

7 



8 

Laurentino dos Santos Deriu, Victor Rocha da Silva Junior e Vinicius Bezerra de Oliveira 

pelo acolhimento e pelos momentos que tivemos na pós graduação.  

Agradeço aos colegas da disciplina de Tópico Especial em História Medieval da 

UFPE: Jamerson Marques da Silva, Rafaella Marques da Silva e Silvio Romero Tavares 

Neiva Coelho. Agradeço aos colegas da disciplina de História Vista de Baixo – Historiografia 

e Ensino de História da UFRPE: Allef Fraemann, Carlos Eduardo, Emmylayne Lima do 

Nascimento, Fabianne Alves, Gusmão Freitas, Isabelle Lisboa, Joaz do Amaral, Josafá de 

Assis Silva, Joyce Martins, Juliano Mota, Kaysa Mirelly, Lécio Cordeiro, Luan Costa, Lucas 

Vieira, Luiz Cordeiro, Marcos Manoel, Matheus Henrique, Otavio Vicente Ferreira Neto, 

Paulo Hipólito, Pedro Botelho, Romero Antonio da Silva, Rosely Bezerra, Sebastião Irroga 

Morais Chauma, Silvana de Jesus, Stéphane Martins, Tatiane Almeida, Taylor Cavalcanti, 

Valeska Ferreira, Vinicius Oliveira, Wildson Felix Roque da Silva. 

Agradeço a todos os colegas do Gradalis - Grupo de Estudos Medievais por todas as 

trocas de saberes, conhecimentos, experiências e debates que tivemos desde 2018, ano de 

fundação do grupo de pesquisa. Agradeço especialmente aos colegas do Cinco Dedos de Adão 

Claudio Kuievinny da Silva Duarte, Maria Milena Lima Queiroz, Letícia Herculano da Silva 

Alves e Ana Beatriz de Farias Quirino pelas risadas que tivemos em nosso grupo de 

WhatsApp.  

Agradeço ao Comitê de Inclusão e Acessibilidade (CIA) da UFPB pelo atendimento e 

pela acessibilidade que recebi durante a minha graduação e pós-graduação. Agradeço a Rafael 

Paulo de Ataíde Monteiro Melo, coordenador do CIA, Maria Natália Santos Calheiros, vice 

coordenadora do CIA, pelo atendimento que recebi dentro da universidade. Por fim, agradeço 

a Dina Pereira Melo, Samuel Amaral Veras Bonifacio, e aos demais membros do Nedesp 

(Núcleo de Educação Especial), pelos materiais adaptados em fonte ampliada que recebi ao 

longo de meus estudos na UFPB. 

Agradeço aos colegas de trabalho da Escola de Referência em Ensino Médio Filipe 

Camarão (EREM Filipe Camarão): Alessandra Guedes, Arizete do Vale, Catarino Santos, 

Danielle Cavalcanti, Djalma Junior, Eva Mousinho, Fábio Aguiar, Flávia Linhares, Henrique 

Marques, Karla Elvira, Karla Renata, Maria Eduarda, Múcio Flávio, Raquel Correia, Romero 

Lopes e Williams Ferreira.  

8 



9 

 

 
Resumo 

 
 
 
Esta dissertação, pela linha de pesquisa Ensino de História e Saberes Históricos, tem como 
objetivo analisar a globalidade e a racialização na literatura de viagens da Baixa Idade Média 
a partir da fonte Livro das Maravilhas do Mundo e Viagens Para a Terra Santa de Jean de 
Mandeville, conhecida popularmente como Viagens de Jean de Mandeville, do século XIV. 
Minhas fontes primárias para o estudo da obra são as edições da obra do viajante inglês, em 
especial a edição brasileira elaborada e traduzida por Susani Silveira Lemos França. A análise 
da fonte será a história global, o conteúdo da obra será contextualizado aos conceitos de 
globalidade e racialização. A globalidade é entendida como a percepção de que as diversas 
partes do mundo estão interligadas por conectividades temporais e espaciais. A racialização 
no contexto da Baixa Idade Média e da literatura de viagens é entendida como a construção de 
identidades para classificar outros grupos humanos em genealogias bíblicas pela sua 
localização geográfica e por suas crenças religiosas. Estes grupos racializados têm as suas 
genealogias, relações e conexões descritas por meio de divergência (grupos que possuem a 
mesma origem, mas que se diferenciam ao longo da história), convergência (grupos de origem 
distintas, mas que convergiram ao longo da história), contágio (grupos que atravessam 
fronteiras e “destroem” as sociedades internamente) e sistemas (organização de grandes 
impérios) na consciência de globalidade do viajante do século XIV. Desta forma, este estudo 
irá contribuir para o avanço nos estudos de história global e sua aplicabilidade para a Idade 
Média. 
 
Palavras-Chave: Viagens de Jean de Mandeville, História Medieval, História Global, 
Globalidade, Racialização.  

9 



10 

 
Abstract 

 
 

This monography, by the research line Teaching History and Historical Knowledge, has as its 

objective to discuss the globality and the racialization on the Late Middle Agee’s travel 

literature by the source The Travels of Sir John Mandeville, also know Mandeville’s Travels, 

from the XIV century. My primary sources for the study of the work are the editions of the 

book, mainly the Braziliam edition elaborated and translated by Susani Silveira Lemos 

França. The source analysis will be the global history, comparing the book’s content with the 

concepts of globality and racialization. The globality is understood as the perception that the 

diverse world’s parts are linked by temporal and spatial connectivities. The racialization in the 

Late Middle Ages and travel literature context is understood as the construction of identities 

to qualify other human groups in biblical genealogies by their geographic location and their 

religious beliefs.  These racialized groups have their genealogies, relations and connections 

described through divergence (groups with same origins, but that have differentiated by the 

history), convergence (groups with different origins, but that have converged throughout 

history), contagion (groups that cross the borders and “destroy” the societies internally) and 

systems (the organization of great empires) in the XIV traveler’s global consciousness. In this 

way, this study will contribute to the advancement of global history studies and their 

applicability to the Middle Ages. 

 

Key Words: Travels of Sir John Mandeville, Medieval History, Global History, Globality, 

Racialization.  

10 



11 

 
Resumen 

 
 

Esta tesis, por la línea de investigación Enseñanza de la Historia y Conocimientos Historicos, 

analizar la globalidad y la racialización en la literatura de viajes de la Baja Edad Media a 

partir de la fuente Libro de las Maravillas del Mundo y Viajes Para la Terra Santa, conocida 

popularmente como Viajes de Juan de Mandevilla, del siglo XIV. Mis fuentes primarias son 

las ediciones de la obra del viajero inglés, en especial la edición brasileña elaborada y 

traducida por Susani Silveira Lemos França. El análisis de las fuentes será basado en la 

historia global, el contenido de la obra se contextualiza a los conceptos de conciencia de 

globalidad y racialización. La globalidad es comprendida como la percepción de que las 

diversas partes del mundo están interligadas por conexiones temporales y espaciales. La 

racialización en el contexto de la Baja Edad Media y de la literatura de viajes es comprendida 

como la construcción de identidades para calificar otros grupos humanos en genealógicas 

bíblicas por su ubicación geográfica y creencias religiosas. Estos grupos racializados tienen 

sus genealogías, relaciones, y conexiones descritas a través de la divergencia (grupos que 

poseen el mismo origen, pero que se han diferenciado a lo largo de la historia), la 

convergencia (grupos de orígenes distintos, pero que se han convergido a lo largo de la 

historia), el contagio (grupos que atraviesan fronteras y “destruyen” las sociedades 

internamente) y los sistemas (organización de grandes imperios) en la conciencia de 

globalidad del viajero del siglo XIV. De este modo, este estudio contribuirá en el avance de 

los estudios de historia global y su aplicabilidad a la Edad Media.   

 

Palabras Clave: Viajes de Juan de Mandevilla, História Medieval, Historia Global, 

Globalidad, Racialización.  

11 



12 

 

SUMÁRIO 
 

Introdução​ 13 
CAPÍTULO 1 – O LIVRO DAS MARAVILHAS COMO GÊNERO DA LITERATURA 
DE VIAGENS PÓS ENCICLOPÉDICO​ 28 

1.1 O gênero enciclopédico​ 28 
1.2 A literatura de viagens na Baixa Idade Média​ 31 
1.3 O Viagens de Jean de Mandeville: idiossincrasia e identidades 
linguístico-religiosas​ 35 

CAPÍTULO 2 - O ORIENTALISMO E A RACIALIZAÇÃO COMO CONSTRUÇÃO 
DA GLOBALIDADE: UM PANORAMA GERAL DOS “FILHOS DE NOÉ”​ 41 

2.1 O Orientalismo Medieval​ 42 
2.2 O Conceito de Raça no Viagens de Jean de Mandeville a partir da História 
Global da Idade Média​ 44 

2.2.1 A “Terra dos Negros” e a “Terra dos Brancos”​ 46 
2.2.2 As Raças do Sul da Ásia e Sudeste Asiático​ 55 
2.2.3 Os Três Filhos de Noé​ 68 
2.2.4 Raça e Globalidade: Considerações Parciais​ 78 

2.3 O Reino de Preste João e Seus Arredores​ 81 
2.3.1 A origem de Preste João, sua riqueza e sua Igreja​ 82 
2.3.2 As Raças “Inocentes” e “Bestas” dos arredores de Preste João​ 91 
2.3.3 A Bondade dos Nativos da Ilha de Bragmam​ 92 
2.3.4 Salvação fora da Igreja: Lei Natural e Culto da Natureza​ 98 
2.3.5 Provincialização, Alteridade e Convergências​ 103 

CAPÍTULO 3 - O ORIENTALISMO E A RACIALIZAÇÃO COMO CONSTRUÇÃO 
DA GLOBALIDADE: AS POSSIBILIDADES DE CONVERSÃO DOS JUDEUS E DOS 
“SARRACENOS”​ 106 

3.1 “Impossíveis” de Conversão: os Judeus​ 107 
3.1.1 A destruição do Templo de Salomão por um terremoto​ 108 
3.1.2 O veneno da ilha de Sumatra​ 111 
3.1.3 As Dez Tribos Aprisionadas às Margens do Mar Cáspio​ 114 
3.1.4 A Racialização dos Judeus: Considerações Parciais​ 119 

3.2 “Possíveis” de conversão: os “Sarracenos”​ 121 
3.2.1 História “não sagrada” do Islamismo​ 121 
3.2.2 As Utopias Medievais no Paraíso Muçulmano​ 124 
3.2.3 Facilidade de converter os muçulmanos à fé cristã​ 127 
3.2.4 As “dúvidas” sobre qual é a religião verdadeira​ 133 
3.2.5 Ad Hipocritan: Mandeville “desmascara” o Islã​ 137 

Considerações Finais​ 143 
Fontes Primárias​ 148 
Referências Bibliográficas​ 149 

12 



13 

 
​​ 

​​​ Introdução ​  

 
 

O Livro das Maravilhas do Mundo e Viagens para a Terra Santa, também conhecido 

como Viagens de Jean de Mandeville, foi publicado entre os anos de 1355 e 1356 em idioma 

anglo normando. A obra narra as diversas viagens ao Oriente feitas por Jean de Mandeville, 

cavaleiro inglês natural de Saint Albans, cidade a 32 km de Londres. Estas viagens teriam 

ocorrido de sua partida em 1322, até o seu retorno em 1355, aproximadamente 34 anos depois 

do início de suas jornadas rumo ao mundo desconhecido no Oriente além da Terra Santa. 

 
Nascido na Inglaterra, na cidade de Saint Albans, atravessei o mar no ano de 1322, 
no dia de São Miguel, e a partir dessa data fiquei durante muito tempo no além-mar, 
vendo e visitando diversos lugares, reinos, províncias e ilhas. Passei pela Turquia, 
Armênia, a pequena e a grande, pela Tartária, Pérsia, Arábia, Egito, o alto e o baixo, 
pela Líbia, pela Caldeia, e por grande parte da Etiópia, pela Amazônia, pela Índia, 
pela maior e pela menor, e passei por muitas outras ilhas que circundam a Índia, 
onde habitam diversos povos com costumes, religiões e aparências diferentes. 
Destas terras e ilhas, falarei detalhadamente mais adiante. A seu tempo, descreverei, 
segundo me forem ocorrendo algumas coisas que existem ali, especialmente para 
aqueles que têm o desejo de conhecer a nobre cidade de Jerusalém e os santos 
lugares que a cercam. E eu quero falar sobre o caminho que eles podem tomar para 
chegar lá, pois eu muitas vezes fiz esse caminho e cavalguei por ali em boa 
companhia1.   

 
Quase todas as informações que temos a respeito da biografia do autor são 

provenientes do livro que leva o seu nome. Apesar da fama e de sua obra ser consagrada, a 

autoria e a existência de Jean de Mandeville foram objeto de discussões dentro da 

historiografia sobre literatura medieval e literatura de viagens na Baixa Idade Média.  

O objetivo geral desta pesquisa será: Interpretar a globalidade e a racialização na 

literatura de viagens da Baixa Idade Média a partir da fonte Livro das Maravilhas do Mundo e 

Viagens para a Terra Santa.  

Na introdução deste trabalho veremos, num primeiro momento, um breve panorama 

sobre a antiga polêmica a respeito da identidade e da existência do autor, e como esta foi 

superada em detrimento de pesquisas a respeito de temáticas mais atuais para a historiografia 

medieval. Em seguida, veremos como a produção de livros pela imprensa, as diversas edições 

do livro e as características internas da obra favoreceram a popularidade da obra. Por fim, será 

1 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Tradução e organização Susani Silveira Lemos 
França. Bauru: EDUSC, 2007, Prólogo, p. 35. 

13 



14 

explicada a perspectiva teórica da história global e como o livro Viagens pode ser estudado 

numa perspectiva de consciência de globalidade para a Baixa Idade Média. 

A identidade de Jean de Mandeville foi questionada por diversos autores que o 

acusaram de ser um “farsante”, de nunca ter existido, e de ser um mero “viajante de quarto” 

que copiava relatos e histórias de territórios longevos a partir de outros livros de viagens e de 

fontes clássicas da Antiguidade. Antes de citar as possibilidades do estudo do livro Viagens de 

Mandeville a partir de uma perspectiva da história global se faz necessário tecer algumas 

considerações a respeito da polêmica em torno da existência e da real identidade de Jean de 

Mandeville. Além disso, será preciso escrever também a respeito da importância que o livro 

adquiriu ao longo da Baixa Idade Média e do século XVI devido às diversas edições deste e à 

sua grande popularidade derivada desta alta circulação.  

Para boa parte da historiografia  que contesta a identidade de Jean de Mandeville, o 

autor é visto como um Alter Ego que recebeu informações de viagens a partir do relato de 

outros viajantes da Idade Média2. O grande apetite do leitor por conhecimento teria sido o 

fator que o levou a compilar diversas autoridades e fontes da Antiguidade e da Idade Média 

em um relato a respeito do Oriente Médio e do Extremo Oriente, com ênfases para Jerusalém 

e para o reino de Preste João3. 

 
Este é o contexto no qual as Viagens de Mandeville, um texto distinto claramente 
voltado para o olhar exterior com curiosidade sobre a diversidade étnica e natural do 
mundo em seu tempo. Mesmo a composição do Viagens a partir de uma mistura de 
autoridades e fontes já conhecidas, aparentemente a partir de um sinal de uma 
viagem interior, reflete um apetite pelo conhecimento dos outros, e de fato as 
Viagens podem e têm sido tratadas como uma enciclopédia de viagens do Oriente 
Médio e Ásia e como um saber etnográfico como foram os do final da Idade Média4.  

 

Segundo a edição da obra elaborada por Paul Hamelius5, o verdadeiro autor do Livro 

das Maravilhas do Mundo e Viagens Para a Terra Santa seria Jean d’Outremeuse (ca. 

1338-1399), um habitante da cidade belga de Liège. Assim, Jean de Mandeville teria sido um 

pseudônimo adotado por Outremeuse para publicar o seu livro de viagens. O livro Myreur des 

Histories, do próprio Jean d’Outremeuse, seria uma versão anterior do Viagens. Hamelius 

também afirma que o nome Jean de Mandeville foi adotado por Jean de Bourgogne.  

5 HAMELIUS, Paul. Mandeville’s Travels. London: Early English Text Society, 1923, p.8-13. 
4 Tradução livre do autor. Ibidem, p.113.  
3 Ibidem, p.113.  

2 KHANMOHAMEDI, Shirin. In Light of Another’s World: European Ethnography in the Middle Ages. 
Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2014.  

14 



15 

A nível de contextualização, foi a partir da historiografia do século XIX que a 

existência de Mandeville foi posta em dúvida.6 Este ceticismo surgiu devido aos dados 

provenientes do prólogo e do epílogo de sua obra. As informações das edições passaram a ser 

questionadas e tidas como incertas para a maioria daqueles que estudaram a biografia do 

autointitulado cavaleiro de Saint Albans7.  

Osorio e Hoyos detalham que foi a partir do século XX que outros autores passaram a 

ser considerados como os reais escritores do livro Viagens8. Os já citados Jean de Bourgogne 

e Jean d’Outremeuse foram tidos como a verdadeira identidade de Jean de Mandeville para 

essa historiografia. Foi numa carta enviada pelo patriarca da Igreja Ortodoxa ao papa João 

XXII9  que a identidade de Jean de Mandeville foi criticada e tida como falsa10. O líder 

ortodoxo11 considerou que o suposto cavaleiro inglês ocultou sua verdadeira identidade e 

ainda realizou um plágio em forma de itinerário do Liber Peregrinatio.   

É um consenso entre os medievalistas que duas versões iniciais do livro de Mandeville 

circularam pela Europa12. Uma versão continental, e outra versão proveniente da 

Grã-Bretanha. A primeira delas mostra conexões com Jean d’Outremeuse e com Jean de 

Bourgogne. Algo que não ocorre com a versão britânica. Também é importante ressaltar  que 

tanto a identidade quanto a nacionalidade do autor são postas em xeque, podendo este ser 

inglês ou francês13. Também não haveria como averiguar se Mandeville realmente foi um 

cavaleiro. A versão peninsular do livro de Mandeville passou a ser conectada a Jean 

d’Outremer e Jean de Bourgogne14, enquanto que a versão Continental da obra não foi 

considerada como proveniente destes autores15. 

O estilo narrativo de Mandeville em primeira pessoa com destaque para os minuciosos 

detalhes de cada uma das localidades que o cavaleiro inglês narra ao longo de todo o seu 

15 Ibidem, p.1. 

14 VOLOSKI, Jorge Luiz; & REIS, Jaime Estevão dos. A Perspectiva de Monstro no Livro Viagens de Jean de 
Mandeville: os seres disformes viventes no oriente. XI Encontro Internacional de Produção Cientifica, Out, 
2019, pp.1-6. 

13 Ibidem, p.26. 

12 CUENCA, Carmen Manuel. Elementos fantásticos en los Viajes de Juan de Mandeville. ATLANTIS, Vol 3, 
n1-2, jun-nov, 1986, pp.21-35. 

11 O nome do patriarca da Igreja Ortodoxa não foi mencionado diretamente por Juan Camillo Silvestre (2011) 
10  Ibidem, p. 238. 

9 CONDE DE SILVESTRE, Juan Camillo. De la Peregrinación Medieval al Viaje Imaginario: la Evolución 
Literaria y estética de un Género Como Prefiguración del Hecho Turístico. Cuadernos del Turismo, n 27, 2011, 
pp.227- 245.   

8 Ibidem, p.337. 
7 Ibidem, p.336-337. 

6 OSORIO, Susana Moraes; & HOYOS, Sonia Fernandez. El mediterraneo através de la ficción: el extraño caso 
de Sir John Mandeville. Anuario de Estudios Medievales, N.36, Enero-Junio, 2006, pp.335-354. 

15 



16 

livro, deixa a possibilidade da sua existência em aberto para medievalistas que estudam a sua 

obra.  

O “Eu Narrativo” utilizado no Livro das Maravilhas do Mundo e Viagens para a Terra 

Santa expressa uma experiência pessoal direta no relato de Jean de Mandeville16. De modo 

similar, C.W.R.D Moseley vê no relato do Viagens uma ausência de juízos sobre as 

populações locais apresentadas nas páginas da obra17. Essa ausência de juízos também está 

relacionada ao que torna o livro de Mandeville original para a época em que foi elaborado, o 

“Eu Narrativo” do autor. Esta é uma das principais características que deixam em aberto a 

existência e a identidade do cavaleiro inglês, contrariando aqueles medievalistas do século 

XIX e do início do século XX que o consideraram um “farsante” ou uma “ficção”.  Nesta 

dissertação será levada em conta a perspectiva historiográfica que considera a persona de Jean 

de Mandeville como real.  

Em vez de focar na dúvida se a identidade de Mandeville é real ou fictícia, ou buscar 

uma prova para a existência ou inexistência do autor, a historiografia mais recente sobre o 

tema se centra em entender como a obra de Jean de Mandeville se tornou tão popular. A fama 

do livro percorre do final do século XIV até o final do século XVI. Como dito por José 

Mattoso  é importante para a história investigar a finalidade que levou o livro a ser escrito e as 

ideias, processos e categorias mentais que foram utilizadas para se alcançar esta determinada 

finalidade18. 

Se a historiografia trata a identidade e a nacionalidade do autor como incertas, a 

popularidade e a grande circulação de sua obra em manuscritos e impressos na Europa é vista 

como um consenso historiográfico. Conforme Susani Silveira Lemos França, a principal 

pesquisadora brasileira na obra, o Viagens era o livro que mais circulava na Europa entre o 

final do século XIV e final do século XV19. Segundo o medievalista inglês M. C. Seymour, 

250 manuscritos de Mandeville são conhecidos somente nas línguas europeias. Ele ainda 

afirma que 80 edições foram elaboradas somente a partir do final do século XV. 20. 

20 SEYMOUR, M.C, Mandeville’s Travels, Oxford: Claredon Press. XIII, 1967. 
19 FRANÇA, Susani Silveira Lemos. Viagens de Jean de Mandeville. Bauru: EDUSC, 2007, p.13. 
18 MATTOSO, José. A Escrita da História. Lisboa: Editorial Estampa, 1997, p.116. 

17 MOSELEY, C. W. R. D. In: JOHN MANDEVILLE. The Travels of Sir John Mandeville. London: Penguin, 
1983, p.18. 

16 CUENCA, Carmen Manuel. Elementos Fantasticos en los Viajes de Juan de Mandeville. ATLANTIS, Vol 3, 
n1-2, jun-nov, 1986. p.25.  

16 



17 

 A fama do autor na Península Ibérica inclusive é muito bem documentada. O Viagens 

de Mandeville chegou ao navegador genovês Cristóvão Colombo21 e o influenciou a realizar a 

sua viagem de 1492 que resultaria na chegada dos europeus ao continente americano22.  

O filólogo espanhol Pedro Tena23 afirma que a primeira edição de Jean de Mandeville 

traduzida na Península Ibérica foi a edição aragonesa do século XIV24. Ao lado desta, temos 

as edições de Veneza e Valencia, ambas também elaboradas durante o século XIV. Com a 

invenção da imprensa por Johannes Gutenberg, e a chegada desta à Península Ibérica, novas 

edições do Livro das Maravilhas do Mundo e Viagens Para a Terra Santa se desenvolveram 

pela Espanha. As principais versões da obra de Jean de Mandeville na Espanha do século XVI 

podem ser enumeradas da seguinte forma25: 

A primeira tradução para o castelhano é uma edição que data de 1503, em seguida 

temos a primeira edição impressa em Sevilha (datada de 1507), a edição impressa em Toledo 

(datada de 1518), a segunda edição impressa em Sevilha (datada de 1520), a edição 

Valenciana (datada de 1524), a terceira edição impressa em Sevilha (datada de 1529), e, por 

fim, a edição impressa em Zaragoza (datada de janeiro de 1498).   

Uma explicação para a enorme popularidade da obra é a mescla do conteúdo descrito 

em seu interior26. Alguns tradutores adotaram uma divisão interna do Viagens em duas partes 

a partir do conteúdo descrito pelo autor. A primeira parte do livro trata-se de um guia de 

peregrinação para os locais sagrados do cristianismo. Junto ao conteúdo a respeito do sagrado, 

há diversas fábulas locais contadas pelo autor. Já a segunda parte do livro é considerada como 

uma leitura para diversão dos leitores. Dados geográficos sobre as regiões distantes do globo 

são misturados a novas fábulas e dados mitológicos, sem perder o caráter de “verdade” por 

parte do viajante que as descreve e para os leitores que recebem o texto. 

O Viagens adota um certo nível de credibilidade pelo ceticismo das informações27. 

Para citar um simples exemplo, o autor afirma que em certas ilhas habitam gigantes: 

27 UEBEL, Michael. Esctatic Transformation on the Uses of Alterity in the Middle Ages. Hampshire, Palgrave 
Macmillan, 2005, p. 110.  

26 CUENCA, Carmen Manuel. Elementos fantásticos en los Viajes de Juan de Mandeville. ATLANTIS, Vol 3, 
n1-2, jun-nov, 1986. p.24. 

25  Ibidem, p.223 

24 Ibidem, p.223. O autor detalha que a edição aragonesa do século XIV se originou a partir da tradução de uma 
edição francesa do Viagens de Mandeville. 

23 TENA, Pedro. Notas a la Obra de Juan de Mandeville. Atas do IV Congresso, Vol II, Outubro, 1991, Lisboa. 
p.223 

22 Ibidem. Jul, 2018. p.1-2. 

21 MARQUES ESPANHA, Claudia Marilia & FRÓES, Vânia Leite. Uma Visão Antropológica na Literatura de 
Viagem de Jean de Mandeville (século XIV). Anais Encontro Internacional e XVIII Encontro de História da 
ANPUH-RIO: História e Parcerias. Jul, 2018. p.1-25. 

17 



18 

“Disseram-nos, que havia uma ilha, mais além desta, na qual vivem gigantes ainda maiores28”. 

Pouco depois, o viajante afirma que não viu nenhum gigante, pois, evitou se aproximar do 

território dos gigantes: “Contudo, eu não vi nenhum gigante, pois não me aproximei, já que 

ninguém entra em uma ilha nem em outra sem ser devorado29”. A informação da existência 

dos gigantes não foi testemunhada de forma ocular pelo viajante, porém, a não confirmação 

dos gigantes pela testemunha ocular é confirmada pelo fato do viajante não se aproximar da 

ilha para não ser devorado pelos gigantes. O autor cria a impressão de que realmente esteve 

no local pela forma que descreve o relato. Assim, o espírito de fabulação pela apresentação 

das maravilhas caminha lado a lado com a credulidade em Mandeville30.  

Algumas passagens dentro do texto do Viagens aparentam ser originais de Jean de 

Mandeville, ou, pelo menos, não aparentam ter paralelismos com outras fontes medievais até 

o momento31. Um exemplo deste caso é o trecho em que o viajante de Saint Albans descreve 

uma “ilha” próxima do reino de Prestes João com práticas “antinatalismo”.  

Neste território, as mulheres lamentam quando têm filhos pois entendem que nascer é 

um sinônimo de sofrer, enquanto celebram quando alguém morre: “Mais além, há outra ilha 

onde as mulheres se entristecem quando os meninos nascem, e quando morrem, ao contrário, 

fazem grande festa e manifestações barulhentas de alegria e de prazer32”. A justificativa para 

esta prática é a crença de que ao nascer começam os sofrimentos físicos da vida e as dores da 

tristeza: “A causa pela qual choram quando nascem seus filhos, e ficam felizes quando 

morrem, é porque a chegada a este mundo pressupõe que enfrentam, fadigas, dores e 

tristeza33”. Enquanto a morte é entendida pelos habitantes da ilha “antinatalista” como o 

momento em que a alma irá para o paraíso e receberá bens, abundâncias e não sofrerá as dores 

do labor: “E dizem que, quando morrem, vão ao paraíso, lugar onde nos rios flui leite e mel, e 

onde as pessoas vivem felizes, rodeadas de abundância de bens, sem labor e sem dor34”. Para 

Christine Deluz, estas passagens sobre a moralidade e a justiça que há na ilha são próprias de 

Mandeville, e possuem uma finalidade de caráter moralizante35. 

35 DELUZ, Christine. Le Livre des Merevilles dou Monde. Paris: CNRS, 2000. p 455. 
34 Ibidem. p. 238. 
33 Ibidem. p. 238. 
32 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 31, p. 238. 

31 RODRÍGUEZ TEMPERLEY, María Mercedes. Estudio Preliminar. In: JUAN DE MANDEVILLA. Libro de 
las maravillas del mundo (Ms. Esc. M-III-7). Buenos Aires: SECRIT, 2005. p. LXIII. 

30 KAPPLER, Claude. Monstros demônios e encantamentos no fim da Idade Média. São Paulo: Martin Fontes, 
1994, p. 38-39. 

29 Ibidem. Cap. 31, p. 237.  
28 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap. 31, p. 237.  

18 



19 

Para a maior parte da historiografia, a obra de Jean de Mandeville apresenta uma 

narrativa que não contêm características de subjetividade cotidiana36. Quando o autor relata os 

itinerários que foram percorridos e apresenta os costumes, as raças de origens plinianas, ou 

criaturas do maravilhoso, a descrição destes relatos é organizada de modo a confirmar para os 

leitores que as observações da viagem são verdadeiras tanto pela visão do autor quanto pelo 

relato de viajantes predecessores. A forma como as informações foram passadas aos leitores 

pelo itinerário do viajante é vista pela historiografia como um dos fatores que levou à 

popularidade da obra junto com a sua circulação pelas imprensas da Europa a partir do século 

XV.  

Para fins do estudo da obra neste trabalho, será utilizada a edição brasileira do livro 

organizada e traduzida por Susani Silveira Lemos França37. A opção pela edição brasileira se 

dá em virtude de não haver diferenças tão significativas no texto em relação às demais 

edições. Quando necessário mencionar algum topônimo presente na obra utilizarei também a 

edição inglesa, organizada por C.W.R.D Moseley38 e a edição portuguesa organizada e 

traduzida por Clara Pinto Correia39. Quando necessário mencionar algum aspecto de redução 

ou ampliação do texto do viajante, serão mencionadas as edições aragonesa e castelhana 

organizadas por Maria Mercedez Rodriguez Temperley.  

A edição brasileira de Susani Silveira Lemos França40foi elaborada adotando-se a 

divisão do Viagens em duas partes a partir da edição inglesa de Paul Hamelius41 (publicada 

em 1923), que adotou as temáticas internas de cada um dos capítulos da obra de Mandeville. 

Assim temos “Parte 1 A Terra Santa e o Oriente Próximo”42,  e “Parte 2 Os Países que Estão 

Mais Além da Terra Santa”43. O texto da edição brasileira organizado por Susani França foi 

43 Ibidem, p.143 

42 FRANÇA, Susani Silveira Lemos. In: JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Bauru: 
EDUSC, 2007, p.31.  

41 HAMELIUS, Paul. Mandeville’s Travels. London: Early English Text Society, 1923.  

40 FRANÇA, Susani Silveira Lemos. In: JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Bauru: 
EDUSC, 2007. 

39 JOHN MANDEVILLE. Viagens de Mandeville. Introdução, Tradução e Notas de Clara Pinto Correia.  Lisboa: 
Fundação Calouste Gulbekian, 2012.    

38 JOHN MANDEVILLE. The Travels of Sir John Mandeville. Translated with an introduction by C. W. R. D 
Moseley. London: Penguin Books, 2005. 

37 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Tradução e organização Susani Silveira Lemos 
França. Bauru: EDUSC, 2007.  

36 UEBEL, Michael. Esctatic Transformation on the Uses of Alterity in the Middle Ages. Hampshire, Palgrave 
Macmillan, 2005, p. 110.  

19 



20 

elaborado a partir das edições críticas de Ana Pinto Correa44, Christine Deluz45, Paul 

Hamelius46, Malcon Letts47, M.C Seymour48, e G. Warner49. 

As edições inglesas de Hamelius e Seymour são versões baseadas no texto do 

manuscrito Cotton, escrito por volta de 1400 e proveniente da região de Midlands Oriental. A 

edição inglesa de Letts foi elaborada a partir do mais antigo manuscrito da versão continental 

(B.N.F.n.A.Fr 4515) de Jean de Mandeville e da edição francesa de G. Warner. A edição 

francesa de Christine Deluz é uma versão crítica de 25 manuscritos continentais do Viagens. 

As diferenças, ampliações ou reduções de trechos do livro de Mandeville nestas 

distintas edições foram destacadas nas notas de rodapé da edição de Susani Silveira Lemos 

França. A grafia dos nomes bíblicos na edição brasileira do Viagens leva em conta a Bíblia do 

Peregrino, publicada por Luís Alonso Schokel pela editora Paulus em 1997. 

Outra edição que também adota a divisão do Viagens em duas partes é a edição crítica 

elaborada pela medievalista argentina Maria Mercedes Rodriguez Temperley. Em suas 

edições críticas do Libro de las Maravillas del Mundo y del Viaje de la Tierra Sancta, 

Rodríguez Temperley dividiu as obras do viajante de Saint Albans em estruturas distintas. No 

estudo do manuscrito aragonês (publicado em 200550), a filóloga argentina não separou os 

itinerários do livro em duas partes, manteve apenas a sequência de capítulos conforme os 

fólios aragoneses. No estudo das edições espanholas do século XVI (publicado em 201151), a 

autora optou por dividir o texto medieval em duas partes levando em consideração as 

localizações geográficas que o viajante descreveu em cada parte da obra.  

A edição portuguesa do Viagens de Mandeville elaborada por Clara Pinto Correia52 

divide a obra do viajante em “Primeiro Livro: A Peregrinação à Terra Santa”, que vai do 

começo da viagem até o contato do viajante com os árabes muçulmanos, e “Segundo Livro: a 

Viagem Para o Oriente”, que engloba todo o restante de sua viagem. 

A divisão interna de algumas edições do Viagens de Mandeville em duas partes 

favoreceu a popularidade do livro junto com as descrições das criaturas monstruosas e do 

52 JOHN MANDEVILLE. Viagens de Mandeville. Introdução, Tradução e Notas de Clara Pinto Correia.  Lisboa: 
Fundação Calouste Gulbekian, 2012.    

51 Ibidem. Libro de las maravillas del mundo y del Viaje de la Tierra Sancta de Jerusalém: (Impresos Castellanos 
del siglo XVI). Buenos Aires: IIBRICIT - SECRIT, 2011.  

50 RODRÍGUEZ TEMPERLEY, María Mercedes. Estudio Preliminar. In: JUAN DE MANDEVILLA. Libro de 
las maravillas del mundo (Ms. Esc. M-III-7). Buenos Aires: SECRIT, 2005.  

49 WARNER, G. The Buke of John Mandeville. Westminster: Roxburguer Club, 1889. 
48 SEYMOUR, M.C. Mandeville’s Travels. Oxford: Claredon Press. XIII, 1967. 
47 LETTS, Malcon. Mandeville’s Travels. London: Hákluyt Society. 1953. 
46 HAMELIUS, P. Mandeville’s Travels. London: Early English Text Society, 1923. 
45  DELUZ, Christiane. Livre des Merevilles du Monde. Paris: CNRS, 2000. 
44  PINTO, Ana. Los viajes de Sir John Mandeville. Madrid: Ediciones Cátedra, 2001. 

20 



21 

imaginário maravilhoso que habitam as terras distantes e desconhecidas do Oriente53. Os 

monstros são, inclusive, muito diferentes entre si e desempenham papéis igualmente distintos 

ao longo dos capítulos do livro.  

Diversos autores da Antiguidade Clássica e da Idade Média influenciaram a obra do 

cavaleiro de Saint Albans. Alguns nomes provenientes do Mundo Antigo que estão presentes 

nas páginas do Livro das Maravilhas do Mundo são Homero54, Aristóteles55, Plínio o Velho56, 

Flávio Josefo57, Eusébio de Cesareia58 e Agostinho de Hipona. Já os autores da Idade Média 

aparecem em maior número. A historiografia medieval sobre Mandeville já listou influências 

de Isidoro de Sevilla59, Jacopo de Varazze60, Jacques de Vitry61, Brunetto Latini62, Marco 

Polo63, Vicente de Beauvais64, Gervásio de Tilbury65, Johannes Sacrobosco66, frade Odorico da 

Podernone67, Albert de Aix68, Guilherme de Trípoli69 e Antônio de Córico70 dentro de Jean de 

Mandeville. 

O fato de haver um “catálogo” de autores presentes ao longo das páginas e capítulos 

da obra não significa uma prova que o seu autor falsificou os relatos de suas experiências. 

Para os autores da Idade Média, a transcrição de informações provenientes de outros autores 

para o texto em processo de elaboração não pode ser vista como um mero processo de cópia 

como entendemos no nosso mundo contemporâneo. Os autores da Idade Média expressavam 

70 La Flor des Estories de la Terre d’Orient junto a manuais de cavalería.  

69 O Notitia de Mahometo era uma obra que apresentava informações e refutações da fé muçulmana para os 
cristãos latinos.  

68 Mais uma obra com informações sobre a Terra Santa, Historia Hiierosolymitanae Expeditiones.  
67 As Viagens do Frade Odorico ofereceram muitas descrições para Jean de Mandeville.  
66 O Tratado das Esferas foi usado para provar a esfericidade da terra a partir das descrições das estrelas.  
65 Pela obra Otia Imperialia.   

64  As descrições da fauna e da flora teve influências da Speculum Naturale, já as crenças religiosas não cristãs 
presentes em Mandeville tiveram o Speculum Historiale de Beauvais.  

63 O Livro das Maravilhas de Marco Polo ofereceu informações sobre os Mongóis e a China. 

62 A noção de raça apresentada por Jean de Mandeville recebeu bases das descrições raciais presentes no Le Livre 
du Tésor.    

61 As descrições da cidade de Jerusalém e da Terra Santa são bem detalhadas, de modo similar ao Historia 
Orientalis Silve Hierosolimitas de Jacques de Vitry.   

60 Referências às histórias da Legenda Aurea com as hagiografias de personagens bíblicos e provenientes dos 
livros apócrifos judeus e cristãos podem ser encontradas na parte um do Livro das Maravilhas do Mundo e 
Viagens Para a Terra Santa.   

59 O livro Etimologias serviu de base para descrever as riquezas de outras regiões do globo.  

58 A descrição da fé das outras Igrejas cristãs por Jean de Mandeville pode ter sido influenciada pelo História 
Eclesiástica.   

57 Mandeville utilizou a História dos Judeus para complementar as descrições sobre a Terra Santa além dos 
episódios que se encontram na Bíblia cristã.  

56 Criaturas provenientes da História Natural podem ser encontradas no Viagens. 

55 É discutida a presença da Ética a Nicômaco como influente na visão do viajante quando escreveu sobre as 
práticas e costumes das sociedades de regiões distantes. 

54 Os seres mitológicos da Ilíada são mencionados por Jean de Mandeville.  

53 VOLOSKI, Jorge Luiz; & REIS, Jaime Estevão dos. A Perspectiva de Monstro no Livro Viagens de Jean de 
Mandeville: os seres disformes viventes no oriente. XI Encontro Internacional de Produção Científica, Out, 
2019, p.4.  

21 



22 

a sua consciência de globalidade a partir da circulação de relatos literários que poderiam ser 

encontrados em outros livros e com as suas próprias estruturas imaginárias.  

A respeito desta busca do viajante inglês por outras fontes para escrever o seu relato, 

Khanmohamedi discorda da interpretação do cavaleiro inglês como um produtor de uma 

etnografia de itinerários da Idade Média do tipo empírico. O mais correto para a iraniana seria 

olhar o autor do livro como produtor de uma etnografia medieval do tipo tardio.  

 
Apesar do autor Mandeville retrabalhar a partir de fontes de viagens existentes, não 
se pode dizer que representem uma etnografia empírica, sua cuidadosa imitação da 
forma e do gênero assegura ao trabalho um importante lugar em nosso exame de 
diálogo da poética etnográfica medieval tardia, amplamente exibida nas Viagens71.   
 

Desse modo o itinerário escrito por Jean de Mandeville pode ser considerado como um 

exemplo de olhar interior a partir da descrição feita sobre o outro72. Ao mencionar as 

características da religiosidade de outros povos, o cavaleiro inglês representa a abnegação e o 

martírio dos cristãos latinos da Europa Ocidental em forma de reflexão a respeito das próprias 

crenças.  

Noção similar de autodefinição a partir do outro realizada no Viagens é defendida por 

Suzane Conklin Akbari73 ao abordar as descrições feitas por Mandeville a respeito da Índia e 

da diversidade de suas populações como consequência de habitarem uma região de sétimo 

clima do globo terrestre74. Desse modo, ao se analisar os diversos aspectos do maravilhoso e 

do “outro” no Viagens de Mandeville será necessário contextualizar as origens do 

Orientalismo75 para a compreensão das descrições feitas pelos autores do medievo europeu a 

respeito das populações e seres do maravilhoso que aparecem no Oriente. Assim, o estudo da 

história global pela consciência de globalidade na obra do viajante precisa dialogar com o 

Orientalismo e com o conceito da alteridade, a autodefinição a partir do outro.  

Conforme o historiador alemão Sebastian Conrad a história global nos ensina a superar 

os limites existentes a partir do nacionalismo metodológico. Limites estes que são originados 

a partir da fragmentação da abordagem pautada no nacional e no eurocentrismo disciplinar. A 

circulação e o intercâmbio de coisas, pessoas e ideias constituem o seu principal objetivo. A 

História Global possui ainda três variações “de uso”. Ela pode ser lida como uma “história de 

75 SAID, Edward. Orientalismo: o Oriente Como Invenção do Ocidente. São Paulo: Companhia das Letras, 1987.  
74 Ibidem, p.170. 

73 AKBARI, Suzanne Conklin. The Diversity of Mankind in the Book of John Mandeville. In: ALLEN, 
Rosamund. Eastward Bound. Manchester: Manchester University Press, 2004, p.156-176.  

72 Ibidem, p.128. 
71 KHANMOHAMADI, Shirin A. In Light of Another’s Word. Philadelphia: PENN, 2014, p.114. Tradução livre. 

22 



23 

tudo”, como uma “história das conexões”, ou como uma “história das integrações”76. A 

problemática central de qualquer um dos três modelos consiste em mostrar as relações entre o 

todo e as partes77. 

O primeiro modelo, “All in” ou “história de tudo”, foca na exaustividade planetária. 

Aqui se incluem a história dos grandes impérios da humanidade. O Império Romano, o 

Império Bizantino, o Império Mongol, o Império Britânico são bons exemplos de incluir 

diversos temas como parte da história global. As histórias globais deste gênero incluem as 

biografias do café, do chá, do ouro, da prata, da mirra, do incenso, do perfume, da seda, dentre 

tantos outros exemplos que podemos citar. O estudo de qualquer categoria não pode ser 

regionalizado e deve levar em conta o panorama global que a rodeia de diversos modos e a 

influência na construção de diversos tipos de relações.  

 O segundo modelo de percepção da história global, “história das conexões” enfatiza a 

inexistência de nação ou civilização que se desenvolveu sem realizar contatos com outras 

nações e civilizações ao longo de sua história. Aqui, a história global é entendida, nas 

palavras do próprio Sebastian Conrad, como “história dos entrelaçamentos78”. Este modelo 

pode ser aplicado a qualquer época histórica, porém, Conrad destaca que as conexões se 

tornaram mais intensas na história a partir do século XVI, e, principalmente, após o século 

XIX79.  

O último modelo de Sebastian Conrad, que interpreta a história global como uma 

“história das integrações”, leva em conta os padrões e trocas que moldaram as respectivas 

sociedades. Estes padrões e trocas, por sua vez, devem ser evidenciados na forma em que 

serviram para modular as sociedades e as mentalidades que se conectaram. Este modelo lida 

com questões relacionadas à globalização em épocas modernas e que se estendem por todo o 

globo. Os processos globais na história das integrações precisam ser intensos para além das 

conexões, abordados em uma escala planetária e exemplificar como moldaram as sociedades 

modernas, caso contrário, não constituem uma história global80. Desta forma, problemas 

históricos do que chamamos de “Idade Média” não constituem parte da história das 

integrações por serem anteriores à formação do mercado mundial no século XVI e à 

mundialização pela revolução industrial a partir dos séculos XVIII e XIX. 

80 Ibidem, p. 111- 116. 
79 Ibidem. p. 135. 
78 Ibidem, p.20. 
77 Ibidem, p. 106. 
76  CONRAD, Sebastian. O Que é a História Global? Lisboa: Edições 70, 2019, p. 14-22.  

23 



24 

Em sua obra O que é História Global?81, a historiadora Pamela Kyle Crossley, 

considera que a história global é tanto uma forma de se escrever a história quanto uma série 

de métodos de investigação. Como forma de se escrever a história, a história global descreve 

os processos históricos de modo descentralizado, sem destacar um centro82. Como método, a 

história e os historiadores globais rejeitam os parâmetros nacionais e regionais de narrativa e 

de escrita da história. 

Há ao menos quatro teorias gerais que, segundo Crossley, compõem a narrativa e os 

princípios analíticos da história global83: 1) Divergência, 2) Convergência, 3) Contágio, e 4) 

Sistemas. A divergência designa uma narrativa de elementos que possuem uma mesma 

origem e, posteriormente, se diversificam com o passar do tempo. A convergência, por sua 

vez, é a narrativa de elementos que possuem origens distintas, mas que, por necessidades, 

passam a adquirir semelhanças com o passar das épocas. Contágio é o termo usado para se 

referir a elementos que atravessam as mais diversas fronteiras e limites, para posteriormente, 

alterarem as dinâmicas das fronteiras em que estes ingressaram. Por fim, os sistemas são 

estruturas que interagem e ao mesmo tempo se modificam de forma mútua.  

A história global não pode ser confundida com a história da globalização e nem com 

uma história no modelo world history84. A primeira é a história do globo criado pelas 

interconexões a partir das largas unidades que envolvem a globalização, o contexto das 

entidades históricas, seus fenômenos e seus processos, enquanto que a segunda estuda as 

transformações do mundo globalizado como uma unidade interconectada por fluxos, contratos 

e redes de serviços mundiais. Por fim, a world history estuda as unidades de análise que 

impactaram a história como um todo, mesmo antes do globo estar totalmente interconectado. 

Para historiadores mais conservadores em termos de definições geográficas e análises 

econômicas, a história global lidaria apenas como os períodos históricos posteriores ao século 

XVI uma vez que somente após a chegada dos europeus nas Américas o globo estaria 

interconectado e haveria a formação de uma economia capitalista numa escala global que 

envolvesse o mundo todo numa única unidade. A história da globalização, por outro lado, 

poderia ser dividida em três abordagens85: a abordagem extremista, a abordagem moderada e 

a abordagem conciliadora. Pela abordagem extremista apenas a contemporaneidade a partir do 

século XIX após a revolução industrial poderia ser vista como uma história da globalização. A 

85 Ibidem. p. 125-127. 
84 OLSTEIN, Diego. Thinking History Globally. London: Palgrave Mamillan, 2015. p. 24-28. 
83 Ibidem. p. 21. 
82 Ibidem p. 15. 
81 CROSSLEY, Pamela Kyle. O que é história global? Rio de Janeiro: Editora Vozes, 2015. 

24 



25 

abordagem moderada relacionada a globalização contemporânea com períodos muito mais 

antigos. Por fim, a abordagem conciliadora procura dialogar com as diversas definições de 

globalização e não adotar uma periodização unificada do tempo histórico e dos marcos para o 

início da globalização. 

Numa abordagem extremista, aquilo que é delimitado cronologicamente como “Idade 

Média”, a literatura de viagens não pode ser estudado pela história da globalização, pois 

somente a economia capitalista mundialmente unida a partir da revolução industrial poderia 

ser considerada como parte da história da globalização. Numa abordagem da globalização por 

uma perspectiva moderada, a Idade Média e a literatura de viagens também não poderiam ser 

analisadas como parte de um processo de globalização, pois para esta perspectiva o mundo 

pré-revolução industrial só estaria iniciando o seu processo de ingresso na globalização com a 

expansão marítima europeia durante o século XVI. De forma similar, a história global, por 

esta definição, também apenas teria utilidade para estudar os fenômenos após a 

circum-navegação de todo o globo e a criação de uma rede de comércio que envolvesse as 

Américas à economia capitalista do tipo mercantil. 

Outros historiadores, contudo, veem a abordagem moderada da globalização como 

incompleta ao não incluir o tempo histórico anterior ao século XVI como parte do processo de 

desenvolvimento das conexões, fluxos e redes de comércio. Por esta perspectiva existem três 

formas de globalização ao longo da história humana: a globalização arcaica, a proto 

globalização e a globalização moderna86. 

A globalização arcaica envolve todo o tempo histórico antes da industrialização e 

formação dos estados nacionais modernos. É um período marcado pelos impérios 

pré-modernos da Eurásia e África durante o que chamamos de “Mundo Antigo” e “Mundo 

Medieval”. A proto globalização é o tempo histórico em que os europeus formam seus 

impérios coloniais de capitalismo mercantil e economia metalista nas Américas antes da 

Revolução Industrial. A globalização moderna é o processo histórico de formação de um 

sistema internacional de relações por associação e assimilação que vai desde a Revolução 

Industrial até a atualidade. 

Samir Amin defende que a primeira globalização na história envolveu apenas três 

continentes: a África, a Ásia e a Europa. Este processo de globalização foi também o mais 

longo que os seres humanos passaram ao longo da história, uma vez que a sua datação vai de 

500 anos antes da era comum até o ano de 1500 com o início da colonização européia nas 

86 Ibidem. p. 131-132. 

25 



26 

Américas (500 A.E.C - 1500)87. Segundo este debate, o capitalismo isolado não seria um 

critério para definir a globalidade das conexões, fluxos e circulações na história88. 

Aplicar os conceitos de “global” e “globalidade” para falar da Idade Média exige lidar 

com os problemas do anacronismo e do “anacronismo controlável” na dimensão conceitual e 

mental da historiografia89. Como definido por Kathleen Davies90 e Julia McClure91, o termo 

“Idade Média” carrega uma carga de colonialismo oriunda da divisão quadripartite de uma 

historiografia com concepções de tempo eurocêntricas. 

Independente dos debates a respeito das abordagens e do conceito de globalização, os 

conceitos de “História Global” e “Medievo Global” conquistam cada vez mais adeptos dentro 

do meio acadêmico92. Conforme Guilherme Queiroz de Souza , a história global contribui 

para reavaliar o significado dos espaços dentro do mundo medieval e para desmistificar a 

antiga história pelas “corridas de revezamento” entre as “civilizações”. 93 

Ao parafrasear a tese de Catherine Holmes sobre a Idade Média Global, Aline Dias da 

Silveira  recorda que a História Global da Idade Média está submetida a princípios que lhe são 

próprios e particulares94. Por exemplo, para a Idade Média Global as conexões 

intercontinentais incluem a África, a Ásia e a Europa, mas não incluem as Américas nem a 

Oceania. Assim, não há na Idade Média Global uma tomada de empréstimos de categorias 

que só se originaram em períodos que são posteriores ao medievo95.  

Em Capítulo 1 - O Livro das Maravilhas como gênero da Literatura de Viagens e 

Enciclopédia Global o primeiro objetivo específico será alcançado: Contextualizar a 

produção e as influências literárias presentes no Livro das Maravilhas do Mundo e Viagens 

Para a Terra Santa. Aqui, será estudada a forma em que o Viagens de Jean de Mandeville se 

originou como uma obra do gênero da literatura de viagens da Baixa Idade Média e recebeu 

influências do gênero enciclopédico. 

95 Ibidem, p. 219-220. 

94 SILVEIRA, Aline Dias da. História Global da Idade Média: Estudos e Propostas Epistemológicas. Roda da 
Fortuna Revista Eletrônica Sobre Antiguidade e Medievo, vol 8, n 2, 2019, pp.210-236. 

93 Ibidem. p. 381. 

92 SOUZA, Guilherme Queiroz de. Ramon Llull e a Idade Média Global: geopolítica, integração e diversidade. 
Antíteses., Londrina, vol. 16, p. 370-400, 2023. p 374.  

91 MCCLURE, Julia. A New Politics of the Middle Ages: A Global Middle Ages for a Global Modernity. 
History Compass, v. 12, n. 11, p. 610-619, 2015. p. 612. 

90 DAVIES, Kathleen. Periodization and Sovereginity: how ideas of Feudalism & Secularization Govern the 
Politics of Time. Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2008. p.5 

89 CARRETO, Carlos F. Clamote. Global Middle Ages ou as virtudes do anacronismo. A lição do texto medieval 
e-letras com Vida – Revista de Humanidades e Artes, vol. 2, p.118-149, 2019. p. 119-121. 

88 OLSTEIN, Diego. Thinking History Globally. London: Palgrave Macmillan, 2015. p 132. 

87 AMIN, Samir. Economic Globalism and Political Universalism: Conflicting Issues?. Journal of World System 
Research 7. N. 3, 2000, pp. 582-623.  

26 



27 

 No Capítulo 2 - O Orientalismo e a Racialização Como Construção da 

Globalidade: Um Panorama Geral dos “Filhos de Noé” irei desenvolver o segundo 

objetivo específico desta pesquisa: Analisar a racialização e o orientalismo pré-moderno como 

instrumentos para a construção da consciência de globalidade na obra Viagens de Jean de 

Mandeville. Veremos como a racialização da humanidade a partir da teoria dos climas do 

globo e da genealogia dos três filhos de Noé são utilizados para a construção da consciência 

de globalidade na obra de Jean de Mandeville.  

Por fim, no Capítulo 3 -  O Orientalismo e a Racialização Como Construção da 

Globalidade: As Possibilidades de Conversão dos Judeus e dos “Sarracenos” será 

desenvolvido o terceiro objetivo específico da pesquisa: Comparar a racialização e as 

possibilidades de conversão dos judeus e dos “sarracenos” na construção da globalidade de 

Jean de Mandeville. Veremos como as possibilidades de se converter os muçulmanos 

apresentam o desenvolvimento da consciência de globalidade da história global na obra 

Viagens de Jean de Mandeville. 

 

 

27 



28 

 

​​CAPÍTULO 1 – O LIVRO DAS MARAVILHAS COMO GÊNERO DA LITERATURA 

DE VIAGENS PÓS ENCICLOPÉDICO  

 

Neste capítulo irei desenvolver o primeiro objetivo específico desta pesquisa: 

Contextualizar a produção e as influências literárias presentes no Livro das Maravilhas do 

Mundo e Viagens Para a Terra Santa. A leitura externa da fonte servirá para contextualizar a 

origem do livro que leva o nome de Jean de Mandeville, suas influências de gêneros textuais 

anteriores, de outras obras de viajantes e do contexto global em que a obra foi elaborada.  

Falar sobre o contexto que levou à formação dos relatos de viajantes e à literatura de 

viagens durante a Baixa Idade Média exige o estudo do gênero literário que antecedeu à 

literatura de viagens. O gênero enciclopédico surgiu a partir da integração do espaço e das 

observações naturalistas e etnográficas no mundo romano durante o final da Antiguidade e o 

início da Antiguidade Tardia. Após o fim do Império Romano do Ocidente e com o 

crescimento do cristianismo, o gênero enciclopédico foi cristianizado, porém, as divisões das 

temáticas internas e a estética dos textos enciclopédicos permaneceram com a divisão de 

livros por temáticas ordenadas e divididas em capítulos. 

O crescimento da fé muçulmana no século VII, a integração da Ásia em diversos 

impérios por volta do ano 1000, e a popularização das viagens à Terra Santa pelos cristãos na 

Idade Média Central, e as cruzadas contra o islã ocasionaram a transição das enciclopédias 

para os relatos de viajantes durante meados dos séculos XI e o final do século XIV. Antes de 

detalhar sobre a popularidade dos textos de viajantes como Marco Polo, Guilherme de 

Rubruck, Odorico de Pordenone ou do próprio Jean de Mandeville, veremos como as 

temáticas e as etnografias presentes nos conteúdos das enciclopédias influenciaram e foram 

substituídas pela literatura de viagens.     

 

​​1.1 O gênero enciclopédico 
 

O gênero enciclopédico pode ser definido basicamente como a literatura das 

enciclopédias que organizaram os saberes na Idade Antiga e Idade Média. As enciclopédias 

medievais se apoiam sobre a compilação e a refundação de materiais provenientes de autores 

28 



29 

e obras existentes. Desse modo, o diferencial nas enciclopédias medievais se dá em virtude do 

ordenamento diferente que era dado aos saberes conhecidos e transmitidos pelos 

antecessores96.  

Se para o mundo contemporâneo o nosso conhecimento se baseia nas observações e 

nos resultados obtidos a partir da experimentação, para o homem da Idade Média os saberes e 

o conhecimento tinham uma relação de dependência com as informações predominantes nos 

livros97. 

O saber acumulado através dos séculos outorgava às enciclopédias da Idade Média 

uma espécie de “Marco Enciclopédico” pelo qual os relatos de viajantes e o gênero da 

literatura de viagens se nutriam via intercâmbios de conhecimento e empréstimos de 

informações98. 

Entre os séculos I e IV a integração do Mediterrâneo pelo Império Romano 

proporcionou o crescimento das enciclopédias e do gênero enciclopédico. Como exemplos de 

obras marcantes para o período, podemos citar a Historia Naturalis de Plínio, O Velho, e a 

Digestis Collectanea Rerum Memoralibum de Iulius Solinus99. A Historia Naturalis de Plínio 

divide as suas observações dos itinerários em capítulos por temas da geografia, mineralogia, 

zoologia, botânica, populações, e neste último inclui a divisão dos povos conforme as línguas 

faladas por cada região100.  

Na Península Ibérica do século VII o cronista Isidoro de Sevilla publicou as 

Etymologiae, uma das enciclopédias de maior influência para os enciclopedistas e viajantes 

dos séculos seguintes do Medievo101. Influenciada pelo pensamento Aristotélico, a obra divide 

e cataloga a geografia, a zoologia, a botânica, a mineralogia e as populações de territórios a 

Oriente da Europa102.  

102 LE GOFF, Jacques. O Ocidente Medieval e o Oceano Índico. In: Para um Novo Conceito de Idade Média: 
tempo trabalho e cultura no Ocidente. Lisboa: Editorial Estampa LTDA, 1979. p. 270 

101 LE GOFF, Jacques. O Ocidente Medieval e o Oceano Índico. In: Para um Novo Conceito de Idade Média: 
tempo trabalho e cultura no Ocidente. Lisboa: Editorial Estampa LTDA, 1979. p. 270. e  QUANTIN, Pierre 
Michaud. Les Petites encyclopédies du XIIIe siécle: la pensée encyclopedique au Moyen Âge. Neucâtel: Cahiers 
d’Historie Mondiale, 1966. p. 

100 RAMEY, Lynn T. Black Legacies. Grainsville: Florida University: 2014. p. 90 e p. 94. 

99 LE GOFF, Jacques. O Ocidente Medieval e o Oceano Índico. In: Para um Novo Conceito de Idade Média: 
tempo trabalho e cultura no Ocidente. Lisboa: Editorial Estampa LTDA, 1979. p. 268-269. 

98 RODRÍGUEZ TEMPERLEY, María Mercedes. Libro de las maravillas del mundo (Ms. Esc. M-III-7). Buenos 
Aires: SECRIT, 2005. p. L 

97 LEWIS, C. S. La Imagen del Mundo. Introducción a la literatura medieval y renacentista. Barcelona: 
Peninsula, 1997, p.  14. 

96 RODRÍGUEZ TEMPERLEY, María Mercedes. Libro de las maravillas del mundo (Ms. Esc. M-III-7). Buenos 
Aires: SECRIT, 2005. p. L. 

29 



30 

Isidoro classifica algumas populações, a exemplo dos mouros, como descendentes de 

Cam, filho amaldiçoado de Noé, devido a coloração mais escura de sua pele103. Outro aspecto 

de destaque na Etymologiae, é a batalha no ventre materno que ocorre quando a alma da 

criança gerada pela “semente paterna” e o aspecto “material” gerado pela mãe da criança, 

entram em conflito devido aos genitores serem oriundos de diferentes religiões104.  

No século XIII a Speculum Historiale e a Speculum Naturales de Vincent de Beauvais, 

a De Proprietatibus Rerum de Bartholomaeus Anglicus e a Otia Imperialia de Gervásio de 

Tilbury marcaram o gênero enciclopédico105. As duas enciclopédias elaboradas por Vincent de 

Beauvais apresentavam a descrição na natureza e da história por princípios de neoplatonismo 

e conceitos de que os elementos são um reflexo das partes e as partes são refletidas no todo. 

Por meio do conhecimento das qualidades e dos segredos que as partes e o todo abrigam é 

possível conhecer os segredos da natureza e da criação que foi organizada por Deus106. 

O período que vai de meados do século XIII até o início do século XIV inicia uma 

transição na popularidade das enciclopédias na literatura medieval. Os textos enciclopédicos 

perdem espaço para o gênero da literatura de viagens na Baixa Idade Média. O texto de 

caráter “rígido” e hierarquizado por temáticas das enciclopédias dá lugar à fluidez e ao texto 

mais dinâmico característico dos itinerários. As descrições mais “fluidas” de Marco Polo 

sobre a vegetação e as riquezas das terras “desconhecidas” de Madagascar, ganharam mais 

“popularidade” do que as descrições das terras “conhecidas” do Mediterrâneo feitas pelas 

enciclopédias da Antiguidade ou da Idade Média107. Os relatos sobre palácios de ouro, seres 

maravilhosos, propriedades das pedras de terras longínquas, grandes impérios pagãos e os 

itinerários da Terra Santa ganharam maior destaque com as suas apresentações das maravilhas 

que existiam em outros continentes para além da Europa108.   

Nas palavras de Pierre Michaud Quantin as primeiras décadas do século XIV 

marcaram o desaparecimento das enciclopédias medievais e a sua posterior substituição pelos 

relatos dos itinerários. Os séculos seguintes são considerados pela historiografia como o auge 

108 POPEANGA, Eugenia. Lectura e investigación de los libros de viajes medievales. Filología Románica, Anejo 
I, 1991, pp. 9-26. p. 25. 

107 DELUMEAU, Jean. Uma História do Paraíso: o jardim das delícias. Lisboa: Terramar, 1992. p. 105. 

106 KAPPLER, Claude. Monstros demônios e encantamentos no fim da Idade Média. São Paulo: Martin Fontes, 
1994, p. 15-16. 

105 LE GOFF, Jacques. O Ocidente Medieval e o Oceano Índico. In: Para um Novo Conceito de Idade Média: 
tempo trabalho e cultura no Ocidente. Lisboa: Editorial Estampa LTDA, 1979. p. 270 

104 Ibidem. p. 66-67. 
103 RAMEY, Lynn T. Black Legacies. Grainsville: Florida University: 2014. p. 94. 

30 



31 

dos relatos de viajantes e da literatura de viagens pela Cristandade europeia da Baixa Idade 

Média.109  

Alguns dos fatores que levaram à crise do gênero enciclopédico medieval foram o 

rápido crescimento do islã a partir do século VII, as perdas territoriais de Bizâncio para os 

próprios muçulmanos neste período, as diversas informações que circulavam sobre os 

impérios e os povos que habitavam o Império Mongol, e o desejo de converter estas 

populações que não tinham contato com o cristianismo para a fé cristã.  

A transição da popularidade das enciclopédias medievais para a popularidade dos 

relatos de viagens também pode ser explicada pelas mudanças do tipo textual característicos 

de ambos os gêneros. Nas enciclopédias medievais o texto tem um caráter expositivo e 

explicativo para os leitores. Já nos itinerários há um enfoque no texto do tipo narrativo110. Em 

ambos os tipos de literatura há uma função referencial da linguagem com a transmissão de 

informações sendo passada para os leitores, o que os diferencia é a forma que os itinerários 

são passados para quem lê o texto111. 

Em outras palavras, as enciclopédias medievais apresentam o seu conteúdo material 

textual preestabelecido pela divisão interna em livros e capítulos. Os livros de viagens da 

Baixa Idade Média, por sua vez, estabelecem a ordem de seus conteúdos pela progressão dos 

itinerários. É a observação do mundo que se apresenta aos olhos do viajante e a hermenêutica 

nas palavras do redator que organizam a transmissão do conhecimento por este gênero da 

literatura medieval112.  

 

​​1.2 A literatura de viagens na Baixa Idade Média 

 

A formação do gênero da literatura de viagens e a sua posterior popularização também 

são explicadas pelo contexto global da Eurásia durante os séculos XII e XIII do que 

conhecemos como a Baixa Idade Média. Por volta da década de 1220, o Império Mongol 

atinge um estado de estabilidade na região. Nas palavras do historiador Jerôme Baschet, este 

112 RODRÍGUEZ TEMPERLEY, María Mercedes. Estudio Preliminar. In: JUAN DE MANDEVILLA. Libro de 
las maravillas del mundo (Ms. Esc. M-III-7). Buenos Aires: SECRIT, 2005. p. LIV. 

111 POPEANGA, Eugenia. El discurso medieval en los libros de viajes. Filología Románica, núm. 8, Ed. 
Universidad Complutense, Madrid, 1991, pp. 149-162. p. 150. 

110 RODRÍGUEZ TEMPERLEY, María Mercedes. Estudio Preliminar. In: JUAN DE MANDEVILLA. Libro de 
las maravillas del mundo (Ms. Esc. M-III-7). Buenos Aires: SECRIT, 2005. p. LII 

109 QUANTIN, Pierre Michaud. Les Petites encyclopédies du XIIIe siécle: la pensée encyclopedique au Moyen 
Âge. Neucâtel: Cahiers d’Historie Mondiale, 1966, p. 595. 

31 



32 

fenômeno permitiu a formação de diversas “correntes” de viajantes até o início do século 

XV113.  

De início, os itinerários eram guias de peregrinação destinados a ensinar os caminhos 

aos lugares sagrados e as orações que deveriam ser recitadas pelos peregrinos114. Com o 

avançar dos séculos e dos trajetos que poderiam ser percorridos, os relatos itinerários 

passaram a incluir também as maravilhas “pagãs”, as lendas, os mitos, além das histórias mais 

antigas ou mais recentes sobre os territórios que eram visitados pelos viajantes115. Em geral, 

os itinerários com ênfase na descrição da Terra Santa, descrevem outros itinerários de modo 

sucinto e dão ênfase aos locais sagrados em suas descrições detalhadas116. 

É necessário abrir um parêntesis para diferenciar a literatura de viagens num “termo 

geral” em relação à literatura de viagens da Baixa Idade Média. A historiografia sobre livros 

de viagens considera que este tipo de literatura pode ser encontrado em obras de autores 

anteriores à Era Comum. A Odisseia e a Ilíada de Homero são consideradas um protótipo do 

gênero dos itinerários da Europa por parte da historiografia sobre este tema117. Já no Extremo 

Oriente, os primeiros “protótipos” ou exemplos da literatura de viajantes são Sima Qian e 

Zhang Qian. O historiador chinês Sima Qian viajou para o território Sinde, próximo da Pérsia, 

e escreveu sobre a cultura deste povo. Seu quase contemporâneo Zhang Qian viajou como 

comandante militar até a região da Bactria e Parthia na Pérsia e escreveu sobre as suas 

experiências no estrangeiro118. 

Retornando ao que chamamos de Idade Média, o mundo árabe islâmico desenvolveu a 

partir dos séculos XI e XII o gênero da Rihla a partir da integração do Magreb ao Sudeste 

Asiático pelo islamismo119. O africano berbere Abu Abdullah Muhamad Ibn Battuta 

(1304-1377), conhecido popularmente como Ibn Battuta, escreveu a Rihla que se tornou uma 

das mais abrangentes e extensas do mundo islâmico e da Idade Média120. Em sua primeira 

viagem, Battuta realizou a Hajj até Meca, viajou pelo Norte da África e Oriente Médio e 

visitou as comunidades muçulmanas das regiões. Posteriormente, chegou à região do 

120 CROSSLEY, Pamela Kyle. O que é história global?. Rio de Janeiro: Editora Vozes, 2015. p. 43. 

119 CANO, María José. La otredad em los libros de viajeros musulmanes y judios em Síria-Palestina segun Ibn 
Yubayr y Benjamin de Tudela. MEAH Sección Arabe Islam, n 63, 2014. pp 5-20. p. 5-6. 

118 CROSSLEY, Pamela Kyle. O que é história global?. Rio de Janeiro: Editora Vozes, 2015. p. 31 

117 CANO, María José. La otredad em los libros de viajeros musulmanes y judios em Síria-Palestina segun Ibn 
Yubayr y Benjamin de Tudela. MEAH Sección Arabe Islam, n 63, 2014. pp 5-20. p. 5-6. 

116  PÉREZ PRIEGO, Miguel Ángel. Estudio Literario de los libros de viajes medievales. Epos, vol. I, 1984, p. 
217-239. p. 221. 

115  Ibidem. p. 37 

114 POPEANGA, Eugenia. El viaje iniciático. Las peregrinaciones, itinerarios, guías y relatos. Filología 
Románica, Anejo I, Ed. Universidad Complutense, Madrid, 1991. pp. 27-37. p. 28. 

113  BASCHET, Jerôme. A Civilização Feudal: do ano 1000 à colonização da América. Petrópolis: Vozes, 2023. 
p. 391. 

32 



33 

Subcontinente indiano e trabalhou por nove anos como empregado do Sultão em Nova 

Delhi121. Viajou, em seguida, para a região das Estepes Asiáticas, e posteriormente para as 

regiões do Sudeste Asiático. Em suas viagens para terras mais longínquas, Battuta escreveu 

também sobre as comunidades não muçulmanas ao redor do globo122. Em sua visita a região 

da Síria e da Palestina, Battuta escreveu sobre as comunidades cristãs da região pelo 

comércio123: “aqui termina o trajeto dos mercadores cristãos da Síria que vem comercializar 

com os peregrinos vendendo-lhe provisões e outras coisas124”, e pelo contato com as demais 

religiões monoteístas, “Iam juntos, todos os homens, crianças e maiores, os judeus com a sua 

Torah, os cristãos com o seu evangelho, com suas mulheres e filhos125”.  

Ibn Battuta não considerava o mundo como uma desordem de excentricidades 

regionais e locais ou como uma compilação de seres bizarros e maravilhosos. Sua fé 

muçulmana o aproximava das demais comunidades islâmicas que ele visitava em outras 

regiões do globo. Seu idioma árabe permitia que ele se comunicasse com outros povos 

islamizados pela língua do Corão. A Rihla de Battuta é um exemplo de como este tipo da 

literatura de viagens pode apresentar uma escrita da história pelas conexões e pela 

globalidade126. 

É perceptível que apesar de estarem cronologicamente próximas, a Rihla e a literatura 

dos itinerários da Europa cristã possuem distinções internas no que diz respeito ao contexto 

religioso que estes dois tipos de livros de viagens apresentam, enquanto no mundo árabe 

islâmico há uma conexão religiosa e um continuum dialetal linguístico a partir do árabe 

clássico, a língua do islã; no mundo Europeu e cristão a unidade linguística não existe. Ao 

mesmo tempo, o que poderíamos chamar de “mundo cristão” sob a “liderança” da Igreja 

Católica, encontrava-se encurralado pelas forças do mundo islâmico e do Império Mongol, 

uma “incógnita” que poderia se tornar um aliado caso fosse convertido à religião cristã. 

Ao receber as notícias de um grande império no Oriente, a Igreja Católica e a 

Cristandade Latina organizaram o envio de diversos viajantes e embaixadores para os 

territórios controlados pelo Império dos Mongóis tendo como objetivo principal a tentativa de 

conversão destes para a fé católica. O papa Inocêncio IV organizou o envio e a formação de 

126 CROSSLEY, Pamela Kyle. O que é história global?. Rio de Janeiro: Editora Vozes, 2015. p. 44. 
125 Ibidem. p. 237. 
124 IBN BATTUTA. Ibn Battuta a través del Islam. Síria-Palestina. p. 253. 

123 ESPINAR MORENO, Manuel. Siria y Palestina según Ibn Battuta, siglo XIV. UNES Universidad, Escuela y 
Sociedad. Septiembre 2018. pp. 125-142. p. 139. 

122 CROSSLEY, Pamela Kyle. O que é história global?. Rio de Janeiro: Editora Vozes, 2015. p. 43. 
121 SANZ, Arturo Sanchez. El gran viaje de Ibn Battuta. Revista de Clase Historia, N 312, 2012. p.1-12. p.6-7. 

33 



34 

embaixadas para integrar a Igreja e o Império Mongol por meio de alianças políticas127. Por 

volta de 1245, o frade franciscano João Piano Carpini foi enviado como embaixador do papa 

nas terras do Khan. Em 1253 foi a vez de Guilherme de Rubruck ser enviado às terras da Ásia 

e buscar pelos cristãos atribuídos ao apóstolo Tomé128. Os relatos dos viajantes europeus da 

Baixa Idade Média estavam organizados pela “coleta” das fontes provenientes das 

“autoridades”, ou, dito de outra maneira, os relatos de seus predecessores129. 

A ambição de converter os mongóis à religião cristã era justificada de um lado pelas 

ameaças políticas que o próprio Império Mongol poderia representar à coesão da Cristandade 

Ocidental caso não fosse convertido, e, de outro, pelo Império Islâmico que havia conquistado 

o Oriente Médio, o Norte da África e a Península Ibérica entre os séculos VII e XI130. 

Segundo Valerie Hansen, o Egito Fatímida era um dos maiores centros do comércio de 

produtos e escravos no Mediterrâneo desde o século X131. Ainda segundo Hansen, durante 

este mesmo período, ocorria também o processo de islamização da Ásia Central e o 

fortalecimento dos estados islâmicos da região132. As noticias do crescimento do islamismo 

em várias regiões da Ásia e da África preocupavam a Cristandade europeia e justificaram o 

envio de viajantes e missionários para as regiões que não tinham o cristianismo como a 

religião oficial de seus estados. 

No livro de viagens atribuído ao viajante veneziano Marco Polo, o termo 

“maometano” é um sinônimo para assassino133: “mas os homens desse país são muito maus, 

briguentos, ladrões, homicidas e professam a religião de Maomé134”. A literatura de viagens 

europeia da Baixa Idade Média expressa o temor do “perigo islâmico” que limita a expansão 

da Cristandade. Este medo do islamismo e o desejo pela conversão de outros povos à Igreja 

de Roma ocasionou a formação de catálogos e explicações gramaticais de idiomas 

estrangeiros dentro dos livros de viajantes cristãos europeus.  

134  MARCO POLO. As Viagens. LIVRO I CAP XIX, p. 39. 
133 DELUMEAU, Jean. Uma História do Paraíso: o jardim das delícias. Lisboa: Terramar, 1992. p. 104 
132 Ibidem. p. 154-156. 

131  HANSEN, Valerie. Ano 1000: quando exploradores conectaram o mundo e a globalização começou. Rio de 
Janeiro: Alta Cult, 2021. p. 139-140. 

130 RODRÍGUEZ TEMPERLEY, María Mercedes. Estudio Preliminar. In: JUAN DE MANDEVILLA Libro de 
las maravillas del mundo (Ms. Esc. M-III-7). Buenos Aires: SECRIT, 2005. p. LX. 

129 POPEANGA, Eugenia. Lectura e investigación de los libros de viajes medievales. Filología Románica, Anejo 
I, 1991, pp. 9-26. p. 15. 

128 BASCHET, Jerôme. A Civilização Feudal: do ano 1000 à colonização da América. Petrópolis: Vozes, 2023. 
p. 391. 

127 RODRÍGUEZ TEMPERLEY, María Mercedes. Estudio Preliminar. In: JUAN DE MANDEVILLA. Libro de 
las maravillas del mundo (Ms. Esc. M-III-7). Buenos Aires: SECRIT, 2005. p. LX 

34 



35 

A preocupação pelo conhecimento das línguas orientais e a sua incidência no processo 

de conversão está presente nas obras Ramon Lull135, autor este que escreveu obras em 

diversos idiomas com o objetivo de converter outros povos à fé católica136. O projeto de 

Ramon Lull incluía o ensino das línguas árabe, persa, comânico e guza137. O viajante 

veneziano Marco Polo conhecia quatro idiomas, em virtude de seu contato e seu comércio 

com os mongóis138. 

Como podemos perceber, em virtude da crise da Cristandade Ocidental e da 

possibilidade de se converter outras populações à religião cristã, a preocupação pelo catálogo 

e pelo ensino de “idiomas orientais” nos livros de viagens se tratava de uma problemática 

contemporânea ao período em que o livro de Jean de Mandeville foi escrito139. Veremos como 

o livro do cavaleiro inglês de Saint Albans apresenta diversos alfabetos (reais ou inventados) 

e como esta característica se relaciona com a herança enciclopédica, com os itinerários de seu 

livro e com a construção das identidades.  

 

​​1.3 O Viagens de Jean de Mandeville: idiossincrasia e identidades linguístico-religiosas  

 

A obra do viajante de Saint Albans possui uma grande ênfase na idiossincrasia de cada 

povo. A idiossincrasia pode ser definida como a associação entre idioma de cada população e 

as demais características geográficas do local140. Como veremos, a representação de alfabetos 

reais ou fictícios de outros idiomas no livro do cavaleiro do século XIV está intimamente 

relacionada com a localização e a distância geográfica de seus itinerários em relação ao seu 

continente.  

Os idiomas de outros povos são procurados, catalogados e estudados pelos viajantes 

europeus em um momento em que a Europa procura se expandir para outro continente (a 

Ásia) para tentar converter um outro império (o Império Mongol). Desta forma o livro de 

140  Ibidem. p. LIX. 

139 RODRÍGUEZ TEMPERLEY, María Mercedes. Estudio Preliminar. In: JUAN DE MANDEVILLA. Libro de 
las maravillas del mundo (Ms. Esc. M-III-7). Buenos Aires: SECRIT, 2005. p. LXII. 

138 KINOSHITA, Sharon. Reorientations: The Worlding of Marco Polo. In: GANIM, John M.; LEGASSIE, 
Shayne Aaron (ed.). Cosmopolitanism and the Middle Ages. New York: Palgrave Macmillan, 2013. p. 39-57. p. 
47. 

137 LLULL, Ramon. Liber de passagio: De recuperatione Terrae Sanctae. In: LULLI, Raimundi. Opera Latina: 
Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis. Turnhout: Brepols, 2003b. v. 182, t. 28, p. 327-331. Edição de 
Fernando Domínguez Reboiras. p. 328. 

136 SOUZA, Guilherme Queiroz de. Ramon Llul e a Idade Média Global: geopolítica, integração e diversidade. 
Antiteses., Londrina, vol. 16, p. 370-400, 2023. p. 389-390. 

135 RODRÍGUEZ TEMPERLEY, María Mercedes. Estudio Preliminar. In: JUAN DE MANDEVILLA. Libro de 
las maravillas del mundo (Ms. Esc. M-III-7). Buenos Aires: SECRIT, 2005. p. LXI. 

35 



36 

Mandeville organiza uma alteridade em que a identidade e mesmo o caráter de um povo 

podem ser definidos pelo seu idioma141. O primeiro alfabeto listado pelo viajante em sua obra 

é o alfabeto grego:  

 
E se desejais conhecer o seu alfabeto e quais letras usam, podeis vê-las com os 
nomes que eles lhes dão: Alpha, Betha, Gama, Delta, Ebrevis, Elonge, Epilom, 
Zetha, Hetha, Iota, Kapda, Lapda, Or, Ni, Exi, Obrevis, Pi, Cophe, Ro, Summa, 
Thau, Vi, Fy, Chi, Psi, Othomega, Diacosin142. 

 

O alfabeto grego citado nesta passagem do texto tem sua fonte e sua origem discutidas 

pela historiografia sobre as edições do Viagens. De início, a obra De Inventione Linguarum, 

atribuída a Rábano Mauro143, foi apontada como a inspiração para o viajante do século XIV 

escrever os seus alfabetos conforme os itinerários que percorria. Posteriormente, a 

historiografia considerou que o alfabeto grego foi inserido a posteriori dentro dos primeiros 

fólios da edição aragonesa de Mandeville144. As edições de C.W.R.D Moseley145 e Clara Pinto 

Correia146 informam que as letras do alfabeto grego do viajante do século XIV misturam as 

letras maiúsculas e minúsculas do idioma grego. 

Após passar pelo Egito, Mandeville detalha que no território egípcio há diversos 

idiomas em contato e diversos alfabetos provenientes das integrações continentais existentes 

na Baixa Idade Média: “No Egito, também há diversos idiomas e diversos alfabetos, formas 

diferentes das de outros lugares. Mostrar-vos ei como são e como se chamam, com a 

finalidade de que possais apreciar as diferenças entre essas e outras147”. Em seguida o viajante 

descreve as letras do alfabeto copta: “Athomus, Bunchi, Chirok, Duram, Em, Fui, Gomor, 

Heket, Ianni, Karacta, Lusanin, Mithe, Narm, Oldalch, Pilou, Quyn, Yron, Sichen, Tela, 

Urmrom, Ypih, Zarin148”. As letras coptas, segundo as traduções de C.W.R.D Mosely149 e 

Clara Pinto Correia150, foram representadas de modo similar às letras da gótica da Baixa Idade 

Média. 

150 JOHN MANDEVILLE. Viagens de Mandeville.  PRIMEIRO LIVRO: A PEREGRINAÇÃO À TERRA 
SANTA, Cap 7, p. 74. 

149 JOHN MANDEVILLE. The Travels of Sir John Mandeville.  Chap 7, p. 84-85. 
148  Ibidem. Cap 7, p. 74. 
147  JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 7, p. 74. 

146  JOHN MANDEVILLE. Viagens de Mandeville.  PRIMEIRO LIVRO: A PEREGRINAÇÃO À TERRA 
SANTA, Cap 3, p. 48. 

145 JOHN MANDEVILLE. The Travels of Sir John Mandeville.  Chap 3, p. 64. 

144 RODRIGUEZ TEMPERLEY, María Mercedes. Alfabetos, lenguas y gruñidos (o Sobre el linguaje em Juan de 
Mandevilla). Studia in Honorem Germán Ordura. Alcalá de Hernares (España): Universidad de Alcalá. 2001. 
p.1-14. p. 6 

143 RABANI MAURI: De Inventione Linguarum. In: J.P. MIGNE. Patrología Latinae, CXII, col.1579-1584. 
142 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 3, p. 49. 
141 Ibidem. p. LX 

36 



37 

 O alfabeto hebraico é mais um que significa parte das identidades. Na primeira 

metade da obra, ele é identificado como parte da identidade dos hebreus e, na segunda metade 

da obra, justifica o fato de todos os judeus estudarem este idioma: “todos os judeus que vivem 

em qualquer outra parte do mundo aprendem hebreu151”. Quando visita a cidade de Jerusalém 

na Terra Santa, o viajante do século XIV descreve o alfabeto hebraico e suas letras: 

 
E se quereis conhecer as letras que usam os judeus, bem como seus nomes 
correspondentes, elas são como segue: Aleph, Beth, Gymel, Deleth, He, Van, Zai, Gy, 
They, Ioth, Kaph, Lambd, Men, Num, Sameth, Ey, Phe, Sade, Coph, Fyr, Son, Than152 
 

O alfabeto hebraico como descrito e transliterado pelo viajante do século XIV 

apresenta erros de transliteração das letras153. O cavaleiro de Saint Albans apresenta as letras 

do hebraico como correspondentes de um alfabeto de idiomas europeus, e ignora os detalhes 

do hebraico possuir um sistema de escrita consonantal, ou abjad, com 22 consoantes154. O 

alfabeto hebraico apresentado no Viagens contém erros de transliteração de algumas letras: A 

sexta letra do alfabeto hebraico, “Waw”, foi transliterada erroneamente por Mandeville como 

“Van”. A oitava letra, “Heth”, foi transliterada erroneamente como “Gy”, e a antepenúltima 

letra, “Resh”, foi transliterada erroneamente como “Fyr”. Segundo as traduções organizadas 

por C.W.R.D Mosely155 e Clara Pinto Correia156, algumas edições da obra trazem as letras 

hebraicas desenhadas em um “pseudo alfabeto” logo após o cavaleiro de Saint Albans 

descrever os sons transliterados das letras hebraicas.  

Para Malcon Letts a imprecisão das letras hebraicas no texto do livro ocorreu devido 

às divergências textuais da escrita de diversos copistas que reescrevam o texto de Mandeville 

nas diversas edições que circularam pela Europa entre os séculos XIV e XVI157. Christine 

Deluz segue a mesma linha de raciocínio e afirma que a corrupção das letras foi o produto de 

diversas e sucessivas cópias do texto158. 

Quando finaliza o seu capítulo sobre os árabes, Jean de Mandeville apresenta o 

alfabeto árabe e suas letras dividido entre as letras que são familiares aos europeus e as letras 

“adicionais” que existem no alfabeto árabe. O alfabeto “familiar” aos europeus foi 

158 DELUZ, Christine. Livre des Merevilles du Monde. Paris: CNRS, 2000. p. 163 
157 LETTS, Malcon. Mandeville’s Travels. London: Hákluyt Society. 1953, p. xli.  

156 JOHN MANDEVILLE. Viagens de Mandeville.  PRIMEIRO LIVRO: A PEREGRINAÇÃO À TERRA 
SANTA, Cap 12, p. 117 

155 JOHN MANDEVILLE. The Travels of Sir John Mandeville.  Chap 12, p. 118-119. 
154 HARRISON, Roland Kenneth. Biblical Hebrew. New York: Teach Yourself, 1992. p. 11. 

153 RODRÍGUEZ TEMPERLEY, María Mercedes. Libro de las maravillas del mundo (Ms. Esc. M-III-7). 
Buenos Aires: SECRIT, 2005. 

152 Ibidem. Cap 12, p. 116. 
151 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 29, p. 117. 

37 



38 

transliterado da seguinte forma: “Falar-vos ei de suas letras, dos nomes como eles chamam: 

Almoy, Beth, Cachi, Deltoi, Estoi, Foith, Gaiphei, Tothi, Heth, Iochi, Kachi, Lacm, Milai, 

Rabath, Orthi, Yrtho, Zoemich.159”. Em seguida, o texto explica a existência das letras 

“adicionais” que existem no alfabeto árabe comparando-as com as letras a mais no alfabeto 

inglês: “Eles têm quatro letras a mais dada a peculiaridade, da sua língua, porque pronunciam 

com a garganta, da mesma forma que nós, da Inglaterra, temos em nosso alfabeto, duas outras 

letras diferentes, ‘b’ e ‘3’, chamadas thorn e iyogh.160” 

É necessário tecer alguns comentários sobre o alfabeto árabe descrito por Mandeville e 

sua presença nos textos de outros viajantes da Baixa Idade Média. O viajante do século XIV 

limitou-se a transliterar as letras do idioma árabe de forma separada sem considerar as 

diferenças na caligrafia que ocorrem devido à posição da letra ser inicial (no começo da 

palavra), medial (no meio da palavra), final (no final da palavra) ou separada (de forma 

isolada)161. A obra do cavaleiro inglês também não fez nenhum comentário a respeito do fato 

do alfabeto árabe, do mesmo modo que o alfabeto hebraico, possuir somente consoantes e não 

utilizar vogais162.  

As edições de C.W.R.D. Moseley163 e de Clara Pinto Correa164 informam que algumas 

edições do Viagens apresentam símbolos rúnicos como as letras do alfabeto árabe. Assim, o 

alfabeto árabe é mais um a ser representado no itinerário como um correspondente aos 

alfabetos europeus, e não como um abjad de 22 consoantes. O cavaleiro de Saint Albans 

aproxima a escrita dos “infiéis islâmicos” em relação à escrita das línguas europeias. Em seu 

texto, o viajante considera que mesmo com as diferenças religiosas entre cristãos e 

muçulmanos, os territórios dominados pelo islamismo são parte de um mundo, até certo 

ponto, conhecido para a realidade dos europeus do século XIV.  

O alfabeto persa é o último dos alfabetos descritos em algumas edições da obra de 

Jean de Mandeville. O viajante cita o alfabeto após a sua passagem pelas cidades da Pérsia. 

“Se quereis saber as letras peras e seus nomes, sabei que elas são as seguintes: Alim, Boin, 

Doin, Ethin, Fochina, Gith, Hith, Iothin, Kanuncein, Lathim, Moim, Nichom, Oriph, Phisoun, 

164 JOHN MANDEVILLE. Viagens de Mandeville. PRIMEIRO LIVRO: A PEREGRINAÇÃO À TERRA 
SANTA, Cap 15, p. 146-147. 

163  JOHN MANDEVILLE. The Travels of Sir John Mandeville.  Chap 15, p. 141. 

162 Ibidem. p. 13-14. As vogais no alfabeto árabe são escritas somente para a fins de alfabetização para a leitura e 
escrita do Corão.  

161 SMART, Jackes & ALTORFER, Frances. Arabic. New York: Teach Yourself, 2003. p.10-11 
160 Ibidem. Cap 15, p. 141. 

159 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 15, p. 141. O texto editado por C.D.R 
Moseley traz três imagens de desenhos rúnicos junto à transliteração das letras do alfabeto árabe. JOHN 
MANDEVILLE. the Travels of Sir. Jhon Mandeville. Chap 14, p. 141-142. 

38 



39 

Gumuch, Pi, Eth, Toich, Vith, Ya, Zozim165”. As edições de Susani França, C.W.R.D 

Moseley166, Clara Pinto Correia167 e María Mercedes Rodriguez Temperley168 descrevem 

apenas a transliteração das letras persas. Não há um alfabeto rúnico para representar as letras 

persas. 

As descrições e transliterações dos alfabetos de idiomas distantes em relação às 

línguas europeias indicam que o viajante de Saint Albans foi muito provavelmente alguém 

presente nos círculos de leituras e estudos de alguma universidade europeia169.  As conexões 

entre os continentes da África, da Ásia e da Europa pelo Império Mongol permitiram que os 

conhecimentos linguísticos chegassem até as universidades da Europa durante a Idade Média. 

Posteriormente, estes saberes chegariam às mãos dos viajantes medievais.  

A passagem das antigas enciclopédias para os livros de viagens da Baixa Idade Média 

na Europa foi acompanhada pela expansão da idiossincrasia, a vontade e o desejo dos 

viajantes pelo conhecimento de diversos idiomas. Esta idiossincrasia dentro dos guias de 

viagens e dos itinerários poderia ocorrer por diversos motivos, tais como a busca pelo 

conhecimento de outros idiomas para converter os estrangeiros à fé cristã, a consciência de 

globalidade dos viajantes, o desejo de preencher as lacunas dos itinerários, a construção de 

uma alteridade das populações localizadas em territórios mais próximos à Cristandade, ou, 

por questões de estética e artes dos próprios escritores dos itinerários.  

Há um detalhe importante no que diz respeito à apresentação dos alfabetos pelo livro 

de Jean de Mandeville. Os sistemas de escrita e/ou as letras de outros idiomas estão presentes 

na parte um do livro do viajante, que percorre os territórios que vão da Europa até o Oriente 

Próximo. Este recorte engloba as populações que ou são cristãs de vertentes distintas do 

cristianismo católico ou são membros dos monoteísmos “imperfeitos” dos judeus e dos 

muçulmanos. Assim, somente os povos de crenças monoteístas possuem algum alfabeto 

representado no livro de Mandeville, e praticamente todos estes povos se localizam nas 

proximidades do mundo cristão.  

O restante do “globo” percorrido pelo viajante não possui alfabetos apresentados pois, 

como veremos, a grande maioria dos povos de religiões “pagãs” ou que não possuem uma 

169 RODRÍGUEZ TEMPERLEY, María Mercedes. Libro de las maravillas del mundo (Ms. Esc. M-III-7). 
Buenos Aires: SECRIT, 2005. p. LXII. 

168 JUAN DE MANDEVILLA. Libro de las maravillas del mundo. (MS. Esc. M-III-7). Edición crítica, estudio 
preliminar y notas de María Mercedes Rogriguez Temperley. Buenos Aires: Secrit, 2005. p. 

167 JOHN MANDEVILLE. Viagens de Mandeville. SEGUNDO LIVRO: A VIAGEM PARA O ORIENTE, Cap 
15, p. 156. 

166 JOHN MANDEVILLE. The Travels of Sir John Mandeville. Chap 16, p. 146. 
165 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 16, p. 150. 

39 



40 

religião são incapazes de possuírem fala e escrita, e portanto, não possuem um alfabeto 

próprio segundo a divisão do globo na obra do cavaleiro de Saint Albans. 

No próximo capítulo veremos como o viajante do século XIV construiu os seus 

itinerários e a globalidade a partir da racialização e do orientalismo pré-moderno sobre as 

populações do globo.   

40 



41 

 

​​CAPÍTULO 2 - O ORIENTALISMO E A RACIALIZAÇÃO COMO CONSTRUÇÃO 

DA GLOBALIDADE: UM PANORAMA GERAL DOS “FILHOS DE NOÉ” 

 

Neste capítulo irei desenvolver o segundo objetivo específico desta pesquisa: analisar 

a racialização e o orientalismo medieval como instrumentos para a construção da consciência 

de globalidade na obra de Jean de Mandeville.  

Antes de iniciar a leitura interna da fonte será necessário diferenciar os conceitos de 

orientalismo medieval e racialização na Idade Média. Embora estes dois conceitos possam 

estar entrelaçados e se confundirem dentro das fontes medievais, o orientalismo pré-moderno 

é uma categoria distinta da racialização durante o período medieval.  

A dicotomia orientalista entre o Oeste (Ocidente) e o Leste (Oriente) era rara, ou pelo 

menos, não tão direta nos textos escritos pelos autores da Idade Média. As fontes medievais 

costumavam dividir o globo em três continentes (Europa, África e Ásia), quatro pontos 

cardeais, ou, sete zonas climáticas170. Cada continente da terra era atribuído a um dos filhos do 

profeta Noé: Jafé era associado à Europa, Sem era associado à Ásia e Cam era associado à 

África. Esta separação genealógica entre a humanidade e a atribuição de zonas climáticas para 

cada uma destas populações constitui uma das principais formas de racialização na Idade 

Média. A divisão tripartite dos continentes da terra está muito presente na literatura de 

viajantes da Baixa Idade Média, e é uma das bases para a divisão do globo terrestre no livro 

Viagens de Jean de Mandeville. 

As relações entre o local e a globalidade no itinerário do século XIV dependem da 

forma como o viajante organiza a racialização das populações dos continentes e utiliza o que 

poderíamos chamar de orientalismo medieval para deslocar determinadas criaturas e certas 

características etnográficas para o leste do globo de modo a construir uma relação de 

antípodas (pólos opostos) entre a Europa Cristã e os demais continentes não cristãos. 

Contudo, antes de partir para a análise de como a globalidade é construída a partir da 

construção do orientalismo e da racialização de outras populações do globo, será necessário 

apresentar um breve panorama dos conceitos do orientalismo e da racialização segundo a 

historiografia medieval.  

 

170 AKBARI, Suzanne Conklin. Idols in the East: European representation of Islam in the Orient, 1100-1450. 
New York: Conrell University Press, 2009. p. 3. 

41 



42 

​​2.1 O Orientalismo Medieval  

 

O conceito de Orientalismo foi desenvolvido por Edward W. Said, autor cristão 

protestante e palestino171. A geografia que divide o Ocidente (oeste) do Oriente (leste)172 é 

utilizada não apenas como uma base para a localização das regiões, mas também para 

conceituar a noção antagônica de civilização e de barbaridade para cada uma das respectivas 

regiões envolvidas em um projeto colonial173. 

Na visão de Sylvia Tomasch, a geografia sempre unifica os elementos do controle, da 

conquista, e mesmo do revanchismo para a necessidade do desenvolvimento do projeto 

colonial174. Contudo, a distinção geográfica vai além da dissociação entre o Oeste (Ocidente) 

e o Leste (Oriente), e engloba uma série de descrições de filologia, paisagem, perfil 

psicológico, sociologia e outras áreas do conhecimento construídas pelos estudiosos 

ocidentais a respeito dos indivíduos orientais, de modo que, a produção a respeito do Oriente 

diz muito mais a respeito do Ocidente do que sobre o próprio Oriente175. 

O orientalismo faz o Oriente falar a partir de uma definição construída de forma 

exterior, fora do Oriente, a partir do Ocidente. Esta construção exterior serve para 

“desmistificar” o oriental e “desvendar” os seus mistérios oriundos de uma antiguidade 

remota. O Ocidente indica o que é o Oriente não apenas de modo existencial, mas também 

moral176.  

Nas definições de Edward Said, o orientalismo da Antiguidade é distinto do 

orientalismo que emergiu a partir da “Era Global” do final da Idade Moderna e início da Idade 

Contemporânea. Após 1789 com a Revolução Francesa e com a invasão do Egito por 

Napoleão Bonaparte o orientalismo adquire um caráter intrínseco com o fenômeno da fase 

imperialista e industrial do capitalismo177. Além de sua conexão com a fase do capital 

Imperialista, um discurso pautado pelo orientalismo pelas definições de Said só teve seu 

desenvolvimento posterior ao surgimento da filosofia iluminista178.  

178  AHMAD, Aijaz. In Theory: Classes, Nations, Literature. New York: Verso, 1992. p. 181. 
177  Ibidem, p. 333. 
176  Ibidem, p. 51.  

175 SAID, Edward W. Orientalismo: o Oriente como invenção do Ocidente. São Paulo: Companhia de Bolso, 
2007, p. 40-41. 

174 TOMASCH, Sylvia. Text and Territory: geographical imagination in the European Middle Ages. 
Philadelphia: University of Pensylvania Press, 1988, p. 2.  

173 MITTMAN, Asa Simon. Mandeville’s Jews, colonialism, certainty, and art history. In: FROJMOVIC, Eva & 
KARKOV, Catherine E. Postcolonising the Medieval Europe. London and New York: Routledge, 2017, p. 102. 

172 Ibidem, p. 17. 

171 SAID, Edward W. Orientalismo: o Oriente como invenção do Ocidente. São Paulo: Companhia de Bolso, 
2007, p. 38. 

42 



43 

Segundo Edward Said, na Antiguidade e na Idade Média só é possível se falar em um 

orientalismo do tipo pré-moderno, uma vez que, segundo a teoria do historiador palestino, o 

fenômeno do orientalismo está interligado com as relações entre o Oriente e o Ocidente após 

o iluminismo e com a formação do capitalismo imperialista.  

De acordo com Suzanne Conklin Akbari, o orientalismo pré-moderno que emergiu na 

Idade Média destaca não apenas as formas físicas do oriental, mas destaca também as 

características e as qualidades religiosas para definir a essência do habitante das terras 

distantes. Em outras palavras, o orientalismo medieval utiliza tanto as bases corporais 

fisiológicas do oriental quanto às bases das crenças religiosas para determinar a identidade do 

oriental e construir as alteridades em relação ao Ocidente179. Ainda segundo Akbari, na 

definição e no discurso do orientalismo medieval, há uma forte ênfase na localização 

geográfica como um determinante na diversidade das formas corporais, características étnicas, 

e a na formação dos estados e impérios180.  

Diversos textos medievais organizam anatomias, categorias, e hierarquias do espaço. 

Estas reconstruções do espaço, que eram utilizadas como uma geografia do tipo imaginário, 

não constituíam uma verdade universal, mas serviam como um discurso em articulação e em 

construção para organizar as suas próprias verdades e construir as alteridades.  

A nível de exemplo, o orientalismo destes textos medievais pode ser expresso nos 

mapas que separam os três continentes (Europa, Ásia e África) para cada um dos três filhos 

descendentes de Noé na Bíblia: Jafé, Sem e Cam. Outro exemplo de orientalismo geográfico 

que pode ser citado nos textos medievais, é a localização de um território muito distante para 

a ocorrência da profecia do Apocalipse com a participação ou da geração de um destes três 

filhos de Noé ou de um exército de judeus organizado para combater os cristãos181. 

A distinção binária entre o Ocidente e o Oriente, comum nos textos orientalistas da 

modernidade, estava ausente nas fontes cartográficas provenientes da Idade Média. Somente 

alguns textos medievais apresentavam a dicotomia do ocidental e do oriental182.   

Veremos como o orientalismo medieval pela construção da forma física e das 

qualidades religiosas do oriental foi utilizado na obra de Jean de Mandeville para organizar 

uma racialização das populações localizadas a leste e a sul do globo.  

182 AKBARI, Suzanne Conklin. Idols in the East: European representation of Islam in the Orient, 1100-1450. 
New York: Conrell University Press, 2009. p. 35. 

181 O Viagens de Jean de Mandeville apresenta estes exemplos de orientalismo geográfico que foram citados. 
Eles serão analisados em partes do segundo e do terceiro capítulo desta dissertação. 

180 Ibidem. p. 12-13. 

179 AKBARI, Suzanne Conklin. Idols in the East: European representation of Islam in the Orient, 1100-1450. 
New York: Conrell University Press, 2009. p.12. 

43 



44 

 

​​2.2 O Conceito de Raça no Viagens de Jean de Mandeville a partir da História Global da 
Idade Média  

 
Neste subcapítulo irei discutir como o conceito de raça no período medieval está 

presente no Viagens de Jean de Mandeville a partir da perspectiva da história global da Idade 

Média. Os conceitos chave para a construção de nossa discussão de raça na Idade Média são: 

as zonas climáticas da terra existentes na cartografia medieval, a influência das zonas 

climáticas do globo na formação das raças monstruosas, e a narrativa da divergência da 

descendência dos três filhos de Noé. 

Na definição de Lynn Ramey, o conceito de raça pode ser definido como algumas das 

características físicas compartilhadas por um grupo de indivíduos183. Ele é distinto do conceito 

de etnia, que, por sua vez, pode ser definida como algumas características culturais 

compartilhadas por um grupo de indivíduos que habitam um determinado espaço 

geográfico184. O racismo, segundo o mesmo autor, pode ser definido como a valorização 

destas características físicas de um determinado grupo como meio de classificar estes seres 

humanos de forma hierárquica mediante a comparação com as características físicas de outros 

grupos de seres humanos185. 

O conceito e a definição da palavra raça têm o seu significado em disputa segundo a 

historiografia contemporânea186.  A dificuldade em se dar um único conceito para o termo, é o 

fato de “raça” não ser um fenômeno pronto e definido de forma objetiva por teorias, 

metodologias e experimentações, mas, antes de tudo, a “raça” é fruto de um processo 

historicamente construído. Pamela Kyle Crossley destaca de maneira assertiva que o conceito 

do que nós, indivíduos do século XXI, chamamos de “raça” não possui nenhuma base 

científica e/ou genética187. Dessa forma, todas as categorias raciais são frutos de uma 

construção social controlados por padrões de pensamento dos grupos e não possuem qualquer 

base científica188.Este processo histórico, que rodeia o contexto da origem do significado de 

“raça”, levou a Europa (autodefinida como branca e cristã) a subjugar os demais continentes 

188  Ibidem, p. 63. 
187 CROSSLEY, Pamela Kyle. O que é História Global?. Rio de Janeiro: Editora Vozes, 2015. p. 62. 

186 CHISM, Christine. Definitions and representations of race. In: HAHN, Thomas. A Cultural History of Racism 
in the Middle Ages (Vol 2). London, New York, Oxford, New Delhi, Sydney: Bloomsbury Academic, 2022, p. 
27, Ibidem, p. 98 

185  Ibidem. 
184  Ibidem. 
183 RAMEY, Lynn T. Black Legacies. Gainesville: Florida University, 2014. p. 25.  

44 



45 

do globo desde a fase de expansão marítima nos séculos XVI até o fim dos impérios coloniais 

europeus na África e na Ásia durante a segunda metade do século XX. 

É importante frisar que o que nós, seres humanos do século XXI, definimos como raça 

e como racismo não é uma definição que pode ser aplicada do mesmo modo para ler, 

interpretar e delimitar estes mesmos conceitos dentro dos textos escritos por autores 

medievais189. A cultura medieval não ignorava o fenótipo como um dos critérios para 

classificar as “raças humanas”, porém este critério não era o único e não era idêntico à noção 

racial de fenótipo que foi desenvolvida pela Europa de práticas coloniais e imperialistas dos 

séculos XVIII e XIX190.  

Como bem exposto por Geraldine Heng na introdução de seu livro The Invention of 

Race in the European Middle Ages, as atuais definições do que é raça são provenientes das 

teorias racistas do século XIX e possuem noções que não podem ser aplicadas na 

interpretação das fontes medievais191. Os estudos medievais sobre raça, iniciados em 2001192 

pelo Journal of Medieval and Early Modern Studies, não possuem objetivo de revelar a 

existência ou a inexistência daquilo que nós chamamos de “racismo” durante a Idade Média. 

Para a medievalista Christine Chism, estudar a raça nas sociedades pré-modernas 

exige comparar os conceitos de raça na Idade Média e na Idade Moderna. Enquanto que o 

fenótipo foi um critério utilizado pela Era Moderna para definir e conceituar as raças 

humanas, as sociedades pré-modernas e a Idade Média não adotam uma definição baseada 

exclusivamente ou majoritariamente no fenótipo para classificar a raça. A raça no medievo 

engloba características de estamentos sociais, religião, geografia física, origem étnica, gênero, 

condições de saúde ou deficiência física e comportamentos193. Ainda segundo Chism, haviam 

pelo menos três formas de “racialização” existentes nas sociedades pré-modernas da Idade 

Média cristã: Pela cultura de generalização e exceção. Pela biologia corporal, familiar e 

cultural. E por fim, pelas relações de alienação e mapeamento dos grupos racializados194. 

194 Ibidem. p. 33 

193 CHISM, Christine. Definitions and representations of race. In: HAHN, Thomas. A Cultural History of Racism 
in the Middle Ages (Vol 2). London, New York, Oxford, New Dheli, Sydney: Bloomsbury Academic, 2022, p. 29 

192 BORGONGINO, Bruno Uchoa Um Negro entre os “Pais do Deserto”: Reflexões sobre Raça na Primeira 
Idade Média a partir da Abba de Moíses, O Etíope. Estudos em História e Cultura do Próximo Oriente. 1 ed, Rio 
de Janeiro: Sobre Ontens/UFRJ, 2020, p. 25. 

191 Ibidem, p. 3.  

190 LUGT, Maaik Van Der. Race and Science: black skin in medieval medicine and natural philosophy. In: 
HAHN, Thomas. A Cultural History of Racism in the Middle Ages (Vol 2). London, New York, Oxford, New 
Dheli, Sydney: Bloomsbury Academic, 2022. p. 82-83. 

189 HENG, Geraldine. The Invention of Race in the European Middle Ages. Cambridge University Press, 2018, p. 
3. 

45 



46 

Já numa concepção de raça pelas definições do filósofo cristão Agostinho de Hipona, 

os seres que possuem corpos humanos misturados a corpos de animais (como os cinocéfalos 

ou os trogloditas) são considerados uma raça distinta de seres humanos devido à sua 

comunicação por latidos e incapacidade de se comunicar pela fala. A sua racialização não 

depende de sua diferença pelas proporções do corpo físico, mas, de sua ausência de 

linguagem falada195.  

Ao mesmo tempo, também é possível encontrar nos textos medievais uma concepção 

cristã que associa tanto um corpo disforme quanto a cor de pele negra como sinônimo do 

demônio196. Os etíopes eram associados com frequência ao pecado pelos autores cristãos 

devido à tonalidade de pele escura que possuíam197. Vejamos como as categorias de raça 

aparecem nos textos medievais e, sobretudo, na obra de Jean de Mandeville. 

 

​​2.2.1 A “Terra dos Negros” e a “Terra dos Brancos”  

 
Aquilo que poderíamos chamar de “raça” por diferença de “proporção física” ou “pela 

cor da pele” para a Idade Média apareceu em diversos momentos ao longo do Livro das 

Maravilhas do Mundo e Viagens para a Terra Santa. As mulheres da Caldeia são descritas 

como negras, feias, e, medonhas: “Há mulheres negras, feias e medonhas. E na verdade, 

quanto mais feias, mais medonhas198”. O texto da edição aragonesa traz os detalhes de que 

quanto mais negras as mulheres da caldeia são mais feias e desagradáveis de se ver: “Et han 

los cabeillos negros pendientes al derredor de lures espaldas, et son las mugeres muy negras, 

non pas brunas, et muy feas et mal graciosas a veer199”.  

A Baixa Idade Média cristã associava a coloração escura à ausência total de 

luminosidade. A escuridão e a coloração negra da pele passaram a ser associadas à feiura. 

Contraposto à feiura, a coloração mais clara da pele passou a ser associada à beleza, à 

luminosidade da graça divina, e ao padrão de beleza para as sociedades cristãs europeias200. O 

viajante veneziano Marco Polo quando descreve a região de Zanzibar em sua obra As Viagens 

200 ECO, Umberto. Historia de la Fealdad. Barcelona: Lumen, 2007, p. 15.  

199 JUAN DE MANDEVILLA. Libro de las maravillas del mundo. (MS. Esc. M-III-7). Edición crítica, estudio 
preliminar y notas de María Mercedes Rogriguez Temperley. Buenos Aires: Secrit, 2005. p. 79. 

198  JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 17, p. 152  
197  RAMEY, Lynn T. Black Legacies. Gainesville: Florida University, 2014, p. 28. 

196 MACEDO, José Rivair. Minorias, questão racial e mestiçagem no mundo medieval: séculos XI-XIII. In: 
TEIXEIRA, Igor Salomão; ALMEIDA, Cybele Crossetti de. (Org.). Reflexões sobre o medievo: práticas e 
saberes no Ocidente Medieval. 1ª ed. São Leopoldo: Oikos Editora/ANPUH-RS Vol. 3, 2013, p. 69-70. 

195 RAMEY, Lynn T. Black Legacies. Gainesville: Florida University, 2014, p. 30. 

46 



47 

também citou as mulheres negras como feias: “As mulheres são igualmente feias, com olhos 

horrendos, boca grande e nariz largo201”. 

A associação da tonalidade escura da pele à feiura dentro dos textos medievais foi 

inclusive feita num documento muito importante para a tradição litúrgica da Igreja, a edição 

Vulgata Latina da Bíblia feita por Jerônimo de Estridão. A tradução da Vulgata do Cântico 

dos Cânticos traz o texto “Nigra Sed Formosa” (“Negra, porém bonita202”) em referência à 

rainha de Sabá203. Conforme demonstrado por Borgongino204, a literatura cristã associava a 

coloração escura ao pecado, às heresias, aos demônios e às tentações sexuais contra os 

cristãos205. O termo Ethyopium em algumas enciclopédias medievais era sinônimo da cor 

negra, de perversão sexual, do pecado e de aparência aterrorizante206. 

Durante o século XIII o autor Bartholomaeus Anglicus descreveu os etíopes como 

primitivos devido à coloração escura da pele que estes tinham207. Em sua Enciclopédia, De 

Proprietaribum Rerum, Anglicus dividia as populações do globo em dois tipos: os habitantes 

do norte e os habitantes do sul. Quanto mais ao norte do globo terrestre se localizavam certos 

grupos, estes grupos seriam mais altos em estatura e teriam a coloração de sua pele mais clara. 

Por outro lado, quanto mais ao sul os grupos humanos estivessem localizados, a sua pele seria 

mais escura e sua altura seria menor208.  Uma pele mais escura era um indicativo de um clima 

quente e seco, uma pele mais clara seria um indicativo de um clima frio e húmido, já uma pele 

de cor “misturada” indicaria um clima neutro209. Estes conceitos das zonas climáticas estavam 

presentes em escritos de naturalistas da Antiguidade Clássica. 

Na obra enciclopédica de Plínio, O Velho, a diferença da coloração da pele das 

populações de nações diferentes dependia dos fatores climáticos da natureza resultante da 

proximidade entre a terra e o sol. Os habitantes das terras mais próximas ao sol teriam a pele 

mais queimada, os cabelos e a barba mais frisados. No polo oposto, os habitantes das terras 

209 LUGT, Maaik Van Der. Race and Science: black skin in medieval medicine and natural philosophy. In: 
HAHN, Thomas. A Cultural History of Racism in the Middle Ages (Vol 2). London, New York, Oxford, New 
Dheli, Sydney: Bloomsbury Academic, 2022. p. 87. 

208 AKBARI, Suzanne Conklin, The Diversity of Mankind in The Book of John Mandeville. Eastwrd Bound: 
Travel and Travellers, 1050-1500, Manchester University Press, 2004. p. 160.  

207 RAMEY, Lynn T. Black Legacies. Gainesville: Florida University, 2014, p. 28. 

206​  COHEN, Jeffrey Jerome. A Cultura dos monstros: sete teses. In: COHEN, Jeffrey Jerome (Org.). 
Pedagogia dos Monstros: os prazeres e os perigos da confusão de fronteiras. Belo Horizonte: Autêntica, 2000. 
p. 35-36 

205 Ibidem, O Monge e o Demônio Etíope: Raça e DiscretIo nas Collationes Patrum de João Cassiano (426-428). 
Topoi (Rio J.), Rio de Janeiro, v. 22, n. 47, 2021, p. 376. 

204 BORGONGINO, Bruno Uchoa. Um Negro entre os “Pais do Deserto”: Reflexões sobre Raça na Primeira 
Idade Média a partir da Abba de Moíses, O Etíope. Estudos em História e Cultura do Próximo Oriente. 1 ed, Rio 
de Janeiro: Sobre Ontens/UFRJ, 2020. p. 29. 

203 RAMEY, Lynn T. Black Legacies. Gainesville. Florida University, 2014, p. 49 
202 Cântico dos Cânticos 1;5. Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Paulus, 2002. 
201 MARCO POLO, As Viagens. Livro III, Cap XLI, p. 191.  

47 



48 

mais distantes do sol teriam a pele mais branca, os cabelos mais longos e mais claros. “Não 

pode haver dúvida que os etíopes são queimados por sua proximidade ao calor do sol; e 

nascem como pessoas queimadas, com a barba e os cabelos frisados; enquanto nas partes 

opostas e congeladas da terra, há nações com pele branca e cabelos longos e claros210”. A obra 

de Marco Polo também adotou estas analogias de racialização entre a coloração escura da pele 

presente em certas populações e a influência do forte calor derivado da irradiação solar na 

região da Bascia: “É uma região muito quente, o que faz com que os homens sejam 

negros211”. 

Esta noção de influência da zona norte ou zona sul do planeta sobre os traços físicos 

dos indivíduos fica muito nítida em Mandeville (e indica um provável contato deste com a 

obra de Bartholomaeus Anglicus212) quando lemos suas comparações entre os negros da 

Etiópia do Sul e a Etiópia do Leste, chamada também de Mauritânia. “A Etiópia está dividida 

em duas partes principais, a do Sul e a do Leste. A do Sul chama-se Mauritânia, e o povo 

desta parte é mais negro do que o povo do Leste213”. 

O reino de Cússis, ou terra da Etiópia, é apresentado por Mandeville pelos seus 

diversos tipos de humanos que lá habitam214: “Na Etiópia, chamada também Cússis, existem 

muitos tipos diferentes de gentes215”. A primeira raça humana da Etiópia a ser mencionada por 

Jean de Mandeville são os humanos de um só pé, os Esquiápodes: “Ali há pessoas que têm 

apenas um pé e caminham tão rápido que é uma maravilha216”. O autor detalha o corpo deste 

tipo de habitante da Etiópia. Ele menciona o modo rápido que o Esquiápode se locomove. Por 

fim, ainda afirma que esta raça é uma maravilha. Os detalhes corporais são descritos de modo 

mais pormenorizado: “O pé é de tal magnitude que dá sombra em todo o corpo quando a 

pessoa, deitada para descansar, volta-o para o sol217”. Quando o indivíduo se deita com o pé 

para cima em direção ao sol, forma-se uma sombra sobre todo o corpo devido a proporção do 

tamanho do pé em relação ao restante dos membros.  

217 Ibidem.  
216 Ibidem.  
215 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville, Cap 17, p. 154. 

214 No livro de Mandeville e em outras fontes medievais os termos “Etiópia” e “Índia” não correspondem com 
exatidão aos territórios ou as regiões atuais que possuem estas nomenclaturas. HENG, Geraldine. Race and 
politics. In: HAHN, Thomas. A Cultural History of Racism in the Middle Ages (Vol 2). London, New York, 
Oxford, New Delhi, Sydney: Bloomsbury Academic, 2022. p. 61. 

213 JOHN MANDEVILLE. Viagens de Mandeville. Introdução, Tradução e Notas de Clara Pinto Correia.  
Lisboa: Fundação Calouste Gulbekian, 2012, p. 161. 

212 HENG, Geraldine. Race and politics. In: HAHN, Thomas. A Cultural History of Racism in the Middle Ages 
(Vol 2). London, New York, Oxford, New Delhi, Sydney: Bloomsbury Academic, 2022. p. 52. 

211  MARCO POLO, As Viagens. Livro I, Cap XXV, p. 54. 
210  PLÍNIO, O VELHO. História Natural Livros I-IV. Curitiba: Antonio Fortuna, 2023. p. 92. 

48 



49 

A racialização utilizada por Mandeville ao descrever uma parte da população dos 

etíopes como Esquiápodes deriva de pelo menos dois autores da Antiguidade: naturalista 

romano Plínio, o Velho, e o filósofo cristão Agostinho de Hipona. O filósofo cristão menciona 

os Esquiápodes no capítulo 8 do livro 16 da obra Cidade de Deus Contra os Pagãos. 

“Também se diz que há um povo onde as pessoas só têm uma perna sobre os pés, não dobram 

o joelho e são duma espantosa rapidez; chamam-lhes Sciópodas, porque no verão, deitadas de 

costas sobre a terra, protegem-se, com a sobra dos pés218”. Plínio, o Velho, cita os 

Esquiápodes em seu Volume 2 do livro História Natural. O naturalista romano escreve que 

segundo o autor Ctésias existe uma raça humana de uma só perna: “Ele (Ctésias) fala também 

de outra raça de homens que são conhecidos como Monópodos, que têm apenas uma perna, 

mas são capazes de saltar com agilidade surpreendente219”. Estes, de uma perna só, são 

chamados de Monópodes por Ctésias, segundo Plínio. O modo de locomoção dos Monópodes 

é saltar com o seu único membro inferior. O naturalista romano comenta que estes humanos 

podem ser chamados de Esquiapódes por utilizarem o seu pé para fazer sombra durante o 

verão extremo, ao se deitarem com as costas contra o chão: “As mesmas pessoas também são 

chamadas de Esquiápodas, porque têm o hábito de deitar de costas, durante o tempo do calor 

extremo, e se proteger do sol à sombra de seus pés220”. Os Esquiapódes, junto com os Blêmios 

(que veremos mais adiante), estavam entre as raças de Plinio mais representadas na literatura 

e na arte da Idade Média221. 

Mandeville narra que todos os bebês da Etiópia nascem com o cabelo loiro, mas à 

medida que eles crescem os seus cabelos se tornam de cor escura: “Na Etiópia, os meninos 

pequenos têm o cabelo loiro, porém quando crescem, ele se torna negro222”. Aqui é possível 

perceber mais uma frase que pode indicar uma percepção racial expressa pelo autor do texto. 

Para ele, primeiro o etíope nasce com o cabelo loiro, similar ao dos brancos europeus, e ao 

longo da vida o cabelo se torna escuro devido à influência solar sobre o território africano. 

Esta concepção de ver o habitante dos trópicos serem o oposto do europeu também foi 

expressa por Bartholomaeus Anglicus na sua enciclopédia Das Propriedades das Coisas: 

 
 

222 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 17, p. 154. 

221 FRIEDMAN, John Block. The Monstrous Races in Medieval Art and Thought. New York: Syracuse 
University Press, 2000. p. 135-136. 

220 Ibidem. Tradução de minha Autoria. 

219 PLINIO, EL VIEJO. Historia Natural Libros VII-XI. Libro VII, 23. Ciudad de Mexico: Biblioteca Clássica 
Gredos, 2018. p. 12. Tradução de minha autoria 

218 AGOSTINHO DE HIPONA. Cidade de Deus Contra os Pagãos. Vol 3, Livro XVI, Cap 8. Lisboa: Fundação 
Calouste Gulbekian, 2000. 

49 



50 

E o contrário do homem do norte: para a ausência de frio, isto é, sem parar os pores 
e cria humores das marcas do corpo homens mais cheios e maiores, enquanto o frio 
é a mãe das marcas da sua branquitude, mais brancos na face e na pele, e vapores e 
espíritos sendo dirigidos na marca interior e, portanto, mais sangue e mais 
resistência223.   

 
 

Nos trechos em que a população da Etiópia é mencionada, Mandeville descreve os 

banhos de rio que os povos da região tomam para se proteger do sol: “Nesse país, na Etiópia e 

em outras muitas terras, a gente se joga completamente desnuda nos rios e arroios, homens e 

mulheres juntos, desde a terceira hora até o pôr do sol224”. O determinismo climático continua 

quando é descrito o modo que os habitantes de pele escura se banham: “Põem todo o corpo 

dentro da água, exceto o rosto, por causa do intenso calor que ali faz225”. Percebemos que a 

explicação dada pelo viajante medieval aos banhos que as populações de pele mais escura 

tomam ao longo do dia é a zona clima em que elas habitam226.  

A historiografia sobre raça na Idade Média reconhece que os etíopes e os indianos 

possuem a sua coloração escura da pele devido ao clima intenso das zonas climáticas segundo 

as explicações do Livro das Maravilhas do Mundo e Viagens Para a Terra Santa 227. Este tipo 

de justificativa para a coloração da pele dos etíopes é mencionada diretamente por Plínio, O 

Velho, em sua História Natural: “Pois não há dúvida de que os etíopes são queimados pelo 

calor do corpo celestial perto deles e nascem com uma aparência chamuscada, com barba e 

cabelos encaracolados228”. 

Segundo o texto do Viagens, o próprio clima e a geografia do local são apontados 

como um determinante para as diferentes tonalidades de pele que existem na humanidade ao 

redor do globo terrestre. Vale ressaltar que esta noção de determinismo geográfico e 

determinismo climático não é exclusiva da Idade Média ou da opinião dos eruditos que 

viveram na Europa Ocidental. Esta explicação está presente em diversos autores da 

Antiguidade clássica, a exemplo do já citado, Plínio, o Velho.  

Em termos de diversidade, as regiões tidas como os extremos da terra para Plínio e 

para Aristóteles eram consideradas inferiores às regiões das zonas temperadas e às regiões 

localizadas mais ao centro do planeta pelas enciclopédias e itinerários da Baixa Idade Média. 

228  PLÍNIO O VELHO. The Natural History. II, 189. Editado e traduzido por H. Rackham. Cambridge: Harvard 
University Press, 1938. Tradução Livre. 

227  ILKO, Krisztina. Chess and Race in the Global Middle Ages. Speculum, Volume 99, N.2, April, 2024, p. 531. 

226 AKBARI, Suzanne Conklin. The Diversity of Mankind in The Book of John Mandeville. Eastwrd Bound: 
Travel and Travellers, 1050-1500, Manchester University Press, 2004. p. 161. 

225 Ibidem.  
224 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 17, p. 158.  

223 BARTHOLOMAEUS ANGLICUS. De proprietatibus rerum. Cap 15. 66. Lodon: Claredon Press, Oxford, 
1911. p. 657. Tradução Livre. O mesmo é dito na mesma obra, página 763, pelo enciclopedista. Tradução livre. 

50 



51 

Os manuais de física, filosofia e história natural do Medievo adotavam esta justificativa, 

oriunda da Antiguidade Clássica, da maior ou menor incidência da radiação solar para 

explicar a diversificação dos seres vivos e dos diferentes “tipos de humanos” que existiam na 

terra.  

Alberto Magno, em sua enciclopédia De Natura Loci, dividiu o globo terrestre em sete 

zonas climáticas que influenciam o comportamento, a diversidade e, de certo modo, o caráter 

das populações que eram oriundas de cada uma das zonas. Segundo ele, a quarta e a quinta 

zona climática possuíam uma maior diversidade cultural e uma maior tendência a gozar das 

virtudes da moderação por estarem localizadas mais ao centro da linha equatorial do 

planeta229. A enciclopédia de Alberto Magno afirmava, com base no pensamento aristotélico, 

que caso um indivíduo de um clima fosse removido de sua zona de origem e fosse 

transportado para outra zona climática, seus descendentes sofreram as influências da zona do 

clima em que estariam, e ,dentro de algumas gerações, seus corpos físicos teriam proporções e 

colorações distintas230. 

O tratado das esferas do enciclopedista Johannes Sacrobosco descreveu a Etiópia 

como a zona “tórrida” do globo terrestre. A coloração de pele mais escura dos etíopes foi 

explicada por Sacrobosco pela localização da Etiópia no centro da zona equatorial dos sete 

climas do globo terrestre, enquanto a coloração dos europeus, era branca devido à localização 

destes na zona temperada do globo terrestre231.  

Se a Etiópia é a terra das pessoas negras por causa da influência climática, a Albânia é 

a terra das gentes brancas, de cabelos loiros e de olhos azuis pelo mesmo motivo: “Na 

continuação, encontra-se a Albânia, que é um grande reino, assim chamado porque suas 

gentes são mais brancas que as de outras terras contíguas232”. O próprio termo “Albânia”, 

junto com “Alemanha”, foi associado de forma etimológica à cor de pele clara, cabelos loiros, 

olhos azulados e à alta estatura de seus habitantes por Bartholomaeus Anglicus233, e 

posteriormente, pelo Viagens de Jean de Mandeville234. 

234 HENG, Geraldine. Race and politics. In: HAHN, Thomas. A Cultural History of Racism in the Middle Ages 
(Vol 2). London, New York, Oxford, New Dheli, Sydney: Bloomsbury Academic, 2022, p. 49. 

233 BARTHOLOMAEUS ANGLICUS. De proprietatibus rerum. Cap 15. 66. London: Claredon Press, Oxford, 
1911, p. 657 e p. 763. Tradução livre. 

232 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 16, p. 146.  

231 HENG, Geraldine. Race and politics. In: HAHN, Thomas. A Cultural History of Racism in the Middle Ages 
(Vol 2). London, New York, Oxford, New Delhi, Sydney: Bloomsbury Academic, 2022, p. 49. 

230 AKBARI, Suzanne Conklin. Race, Environment, Culture. In: HAHN, Thomas. A Cultural History of Racism 
in the Middle Ages (Vol 2). London, New York, Oxford, New Delhi, Sydney: Bloomsbury Academic, 2022 p. 53. 

229 UEBEL, Michael. Ecstatic Transformation on the Uses of Alterity in the Middle Ages. New York: Palgrave 
Macmillan, 2005, p. 23 

51 



52 

Para a historiografia sobre racialização pré-moderna, a enciclopédia de Bartholomaeus 

Anglicus é um documento histórico que já associa a coloração da pele dos habitantes de cada 

zona do planeta às noções de beleza e feiura235. Os povos da “Albânia” e da “Alemanha” são 

considerados mais belos por Anglicus por terem a coloração de pele mais clara, enquanto que 

os Etíopes são considerados feios pela sua coloração de pele mais escura e pela baixa 

estatura236. Mandeville reproduz estes conceitos de racialização e beleza ao ligar a coloração 

“negra” aos adjetivos “feias e medonhas” quando descreve a aparência das mulheres da 

Caldeia e, posteriormente, quando ele descreve as grandes cidades da Índia e seus arredores 

como locais com uma alta concentração de pessoas com aparência feia: “Pode-se ver ali muita 

fealdade junta, especialmente perto das cidades importantes237”. 

No capítulo 17 do livro, o autor lança mais uma explicação para a diversidade de 

povos e raças que existem ao redor do mundo: o poder de regência de cada planeta sobre cada 

uma das zonas climáticas238. Segundo esta ideia, muito popular na literatura medieval, cada 

uma das sete zonas climáticas existentes no globo terrestre seria regida por um dos planetas. 

A regência de um planeta influencia na diversidade do local, especialmente no que diz 

respeito à população que habita uma determinada região.  

No que diz respeito à influência dos climas sobre a diversidade das populações 

humanas que existem ao redor do globo terrestre, Mandeville detalha no mesmo capítulo que 

os territórios da Grã-Bretanha e seus arredores (região norte da Europa) não fazem parte de 

nenhum clima em específico, assim como os demais antípodas da Europa, que nesta divisão 

do globo, corresponde à região das ilhas da Índia. O extremo oeste e o extremo leste são polos 

opostos, que, por sua distância, escapam da influência das zonas climáticas tórridas existentes 

nos climas da terra.  

 
Deveis saber que, de acordo com a teoria dos antigos sábios filósofos e astrônomos, 
nem nosso país, nem a Irlanda, nem Gales, nem a Escócia, nem a Noruega, nem 
nenhuma das ilhas dos arredores está na superfície da terra, tal como se constata nos 
livros de astronomia, pois esta superfície está dividida em sete partes, de acordo com 
os sete planetas. E essas partes são chamadas climas. E esses países não se 
encontram nos sete climas, pois estão no extremo ocidente, estendendo-se pela 
redondeza do mundo. Tampouco as ilhas da Índia, que estão na parte oposta à nossa, 
no extremo leste, estão incluídas nos climas. Os climas rodeiam o mundo239.   

 

239  JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville, Cap 19, p.174.  

238 Intitulado “Da terra de Jó e do seu tempo, do apresto das gentes da Caldéia, da terra de onde vivem mulheres 
sem a companhia de homens, da natureza e das virtudes do verdadeiro diamante” 

237 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 18, p. 158. 
236 Ibidem p. 49. 
235 Ibidem. p. 50. 

52 



53 

O texto enumera primeiro os territórios que são próximos à região que o autor diz ser 

proveniente. Desta forma, a Inglaterra (território natal do viajante, segundo o prólogo do 

livro), a Irlanda, Gales, a Escócia e a Noruega não se encontram nas sete partes divididas do 

planeta, e, desse modo, nesta divisão climática do globo terrestre só possuem um planeta 

regente que os influencia. No ponto oposto ao norte da Europa encontra-se o extremo leste, 

também chamado de Extremo Oriente, que, para o contexto histórico em que a obra de 

Mandeville foi escrita, era o local apontado como o ponto em que se localizam as regiões das 

ilhas da Índia.  

Os europeus são brancos devido à sua localização numa região de antípoda, enquanto, 

no outro antípoda do globo, oposto ao norte da Europa, existem os povos que habitam as 

regiões das ilhas da Índia, de pele mais escura. Como veremos, o antípoda que está localizado 

ao norte também é o oposto, não apenas em termos raciais, mas de fisionomia, de costumes e 

de religião em relação ao antípoda que está localizado ao sul. A construção das ideias dos 

antípodas do globo é também um marcador para indicar a oposição entre a tonalidade branca 

da pele dos europeus cristãos em relação à coloração escura das populações da África e do 

subcontinente indiano240. 

O território e a grande população da Índia estão sobre a regência do planeta Saturno. A 

alta densidade demográfica é justificada pela vontade de permanecer no mesmo território: “As 

gentes da Índia são de uma tal condição que não saem jamais de sua própria terra, razão pela 

qual nela há uma multidão de habitantes241”. Mandeville considera que a regência deste 

planeta e a zona climática do território fazem com que a sua população não deseje viajar ou 

sair do território: “pois não se deslocam, porque vivem no primeiro clima, que está regido por 

Saturno, que é lento e dado a mover-se pouco242”. 

O “planeta lunar” do sétimo clima, que rege a Europa, move-se mais rapidamente: 

“Em nossa terra, sucede justamente o contrário, pois estamos no sétimo clima, que está regido 

pela lua, que tem um movimento rápido, é o planeta de passagem243”. A regência lunar é o que 

justifica a motivação dos europeus viajarem e desejarem conhecer outros continentes e outras 

culturas fora de seu continente de origem: “Por isso ela nos dá condição e vontade de nos 

deslocarmos e de caminharmos por diferentes rotas em busca de coisas estranhas e das 

diversidades do mundo, pois a lua se move ao redor da terra mais rapidamente que nenhum 

243 Ibidem.  
242 Ibidem.  
241 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 18, p. 157. 

240 HENG, Geraldine. Race and politics. In: HAHN, Thomas. A Cultural History of Racism in the Middle Ages 
(Vol 2). London, New York, Oxford, New Dheli, Sydney: Bloomsbury Academic, 2022. p. 107. 

53 



54 

outro planeta244”. Pela regência lunar pela rápida velocidade da lua é que ocorre o desejo dos 

europeus do sétimo clima pelo ato de viajar a territórios distantes.  

Esta conexão entre a regência da translação da lua e a vontade dos europeus de viajar 

construída pelo texto de Mandeville pode ser interpretada como um dos conceitos de 

globalidade defendidos pelo historiador alemão Sebastian Conrad: a mobilidade. Segundo 

Conrad a mobilidade é um dos pilares da história global, pois “sem mobilidade e interação 

não existe globalidade245”. A ideia de que os europeus têm uma vontade “natural” oriunda 

“dos planetas” para explorar e procurar conhecer a diversidade do mundo indica uma 

consciência de globalidade de Jean de Mandeville. Segundo Roland Robertson, a consciência 

de globalidade ocorre a partir da compreensão temporal e espacial do mundo246.  

O planeta Saturno é lento e demora a passar pelos 12 signos, percurso que a lua 

demora um mês para percorrer: “Ele tarda 30 anos para fazer sua volta pelos 12 signos, 

enquanto a lua demora um mês para passar por eles247”. Pela regência e pela lentidão de 

Saturno a população do primeiro clima, localizada nas Índias, tende a não querer se deslocar: 

“E por Saturno ser tão demorado de movimento de movimento, as gentes destas terras, sob a 

influência desse clima regido por ele, tendem por natureza e vontade a não se deslocar248”. 

Esta defesa e a justificativa feita pelo Viagens de que as populações de cada território 

possuem uma natureza fixa de raça, desejo, vontade e religião mostram que a racialização no 

Viagens é a ferramenta para construir a consciência de globalidade do autor.  

Contudo, a terra natal do viajante apresenta um cenário bem mais distinto em termos 

de miscigenação racial e de cargas genéticas. Durante meados do século XIV, na Inglaterra de 

Jean de Mandeville, havia uma considerável diversidade étnica e racial. Conforme 

demonstrado por Geraldine Heng, uma série de pesquisas de arqueologia apresentaram 

evidências de esqueletos de africanos e asiáticos num cemitério de Londres249. Esta circulação 

de cargas genéticas de distintas origens nas terras da Bretanha, as referências de Mandeville 

às suas “terras natais” e a descrição minuciosa dos indivíduos de “pele escura” são exemplos 

de globalidade dentro da obra do viajante do século XIV. Segundo Roland Robertson, a 

249 HENG, Geraldine. The Invention of Race in the European Middle Ages. Cambridge University Press, 2018, p. 
13.  

248 Ibidem. Cap 18, p. 157 
247 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 18, p. 157. 

246 ROBERTSON, Roland. Globalização: teoria social e cultura global. Petrópolis, RJ: Editora Vozes, 1999. P. 
12. 

245 CONRAD, Sebastian. O Que é História Global?. Lisboa: Edições 70, 2019. p. 111. 
244 Ibidem., p. 158. 

54 



55 

globalidade pode ser definida como o encontro problemático entre as diferentes formas de 

vida que são parte da humanidade250.  

O cavaleiro de Saint Albans organizaria uma estrutura determinada de populações para 

cada zona climática do globo como uma forma de comunicar as diferenças existentes em seu 

período e em sua terra natal. Em um território inglês com miscigenação e trocas de cargas 

genéticas, a explicação das zonas climáticas temperadas destinadas aos europeus e zonas 

climáticas tórridas destinadas aos povos da África serviria como uma justificativa para 

explicar os lugares de origem de cada população no globo. A explicação das regiões 

climáticas pode ser vista como uma expressão da globalidade na relação do todo com as 

partes, como descrito por Sebastian Conrad251. O viajante utiliza um conceito geográfico 

proveniente das enciclopédias medievais para ordenar o todo global e organizar uma 

explicação para ordenar as populações de outra origem etnico-racial presentes em seu local de 

origem.  

 

​​2.2.2 As Raças do Sul da Ásia e Sudeste Asiático 

 
Ao longo do capítulo 22252 do Viagens, são mencionadas outras raças com 

características físicas distintas do corpo físico do europeu cristão. Conforme veremos, estas 

diferentes raças humanas estão presentes nas ilhas do Oceano Índico. Algumas são 

provenientes de textos gregos da Antiguidade Clássica, enquanto outras são oriundas de 

outros manuais e enciclopédias da Idade Média. A literatura de viajantes da Baixa Idade 

Média se caracteriza por deslocar os seres mitológicos, os demônios, as feiticeiras e outros 

seres metamorfos para as terras do Oriente. Um local em que a menor influência da Igreja 

Católica serviria como uma justificativa eclesiástica para a maior concentração destas 

criaturas pela ótica da Cristandade Ocidental253. Os lugares remotos do globo terrestre 

moldavam a aparência, o caráter e a religiosidade das raças “plinianas” na cosmografia 

medieval254. 

254 FRIEDMAN, John Block. The Monstrous Races in Medieval Art and Thought. New York: Syracuse 
University Press, 2000. p. 37. 

253 KAPPLER, Claude. Monstros, demônios e encantamentos no fim da Idade Média. São Paulo: Martins Fontes, 
1994, p. 254. 

252 Intitulado “De como se sabe pelo ídolo se os doentes vão morrer ou não, de pessoas de formas diferentes e 
muito desfiguradas, e dos monges que dão esmola aos babuínos, símios, macacos e outros animais”. 

251 CONRAD, Sebastian. O Que é a História Global? Lisboa: Edições 70, 2019, p. 106. 

250 ROBERTSON, Roland. Globalização: Teoria Social e Cultura Global. Petrópolis, RJ: Editora Vozes, 1999, p. 
48. 

55 



56 

Boa parte das outras raças, que Jean de Mandeville localiza nas ilhas do Sul da Ásia 

são provenientes da fonte Epístola de Preste João das Índias, um texto muito influente na 

Baixa Idade Média e que a historiografia considera que influenciou muito as descrições sobre 

o reino de Preste João feitas por Jean de Mandeville no Viagens.  

 
Nascem também na nossa terra: cavalos e burros selvagens, monóculos, homens 
com olhos adiante e atrás, homens sem cabeça, com a boca e os olhos no peito, cujo 
comprimento é doze pés, e a largura seis; na cor, são semelhantes ao ouro puríssimo; 
homens com doze pés e seis braços, doze mãos, quatro cabeças, em cada uma das 
quais têm duas bocas e três olhos255. 

 

A primeira ilha descrita no Oceano Índico é habitada por ciclopes: “Em uma delas há 

gentes de enorme estatura, como gigantes, que são horrorosas à vista. Têm apenas um olho no 

meio da testa e não comem senão peixe e carne crus256”. Conforme a descrição feita pelo 

autor, esta raça de gigantes é tida como feia e sua alimentação consiste basicamente em carne 

crua; especialmente carne humana; e leite. A poesia homérica da Antiguidade destaca o hábito 

antropofágico e voraz dos ciclopes: “Pleno de humanas carnes o amplo ventre, leite bebe o 

ciclope e a grandes sorvos257”. Na mitologia grega os ciclopes são criaturas humanóides com 

um só olho, localizado no meio da testa. A literatura clássica designa pelo menos três espécies 

de ciclopes: os urânios, os sicilianos e a terceira raça. 

 Os ciclopes urânios estão presentes na Teogonia de Hesíodo. Conforme o poema, eles 

foram os primeiros descendentes de Gaia (deusa da terra) e Urano (deus do Céu) Eles foram 

jogados nas profundezas do tártaro por seu pai. Gaia, com raiva de seu marido, organizou uma 

conspiração para Cronos cortar os testículos de Urano e destronar o deus dos céus258:   

 
Então Gaia pariu os Cíclopes, que tinham corações muito violentos, Brontes 
(trovão), e Esteropes (relâmpago) e Argos (brilho), esses deram o raio de Zeus e o 
poder dos trovões. Eram como deuses, em outras palavras, mas tinham apenas um 
olho no meio de suas testas259. 

 

 O segundo tipo de raça de ciclopes é a dos sicilianos, que habitavam o sudoeste da 

Sicília. Nos poemas homéricos, eles são filhos de Poseidon, deus dos mares, com a deusa 

Toosa. “O mor ciclope, que num antro unida, A Netuno, pariu Toosa estripe, De Forcis, deus 

259 HESÍODO. Teogonia. 126-153. Estudo e Tradução por Jaa Torrado. São Paulo: Editora Iluminuras LTDA, 
1995. 

258 Ibidem 173-182.  
257  HOMERO. Odisseia. IX, 225-226. Traduzido por Odorico Mendes. São Paulo: Editora Jardina, 2020. 
256  JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 22, p. 184.  
255 Carta do Preste João das Índias. Lisboa: Assírio & Alvim, 1998, p. 57. 

56 



57 

do pego inseminável260”. A relação destes para com os seres humanos é de predação, uma vez 

que se alimentavam de carne humana. O texto da Odisséia considera os ciclopes como 

criaturas arrogantes para com os seres humanos: “De arrogantes ciclopes infestada261”. No que 

diz respeito à anatomia destes, nem todos possuíam um olho ao centro da testa. Polifemo era o 

mais destacado dentre os ciclopes sicilianos, seu único olho também era quase cego: “Por ter 

do olho privado a Polifemo262”.   

O Medievo construiu uma associação dos ciclopes aos etíopes. Quando esta população 

da África, ou das Índias, para a cartografia medieval, era ligada às criaturas mitológicas filhas 

de Gaia da Grécia antiga, havia uma associação entre a maldade dos ciclopes, a população 

etíope e a coloração escura da pele. Em síntese, quando autores como Jacopo de Vitry 

comparavam os ciclopes com os etíopes, a monstruosidade estava sendo interligada ao 

conceito de caráter pecaminoso e ao conceito de feiura para a Idade Média263. 

Os ciclopes, especialmente os ciclopes gigantes são para o medievo um monstro do 

tipo geográfico. Este tipo de monstruosidade limita a mobilidade daquele que tenta caminhar 

em seu território, rejeita as hierarquias, e produz as suas próprias regras dentro do território 

em que habita e delimita. Os ciclopes eram para os gregos uma associação aos estrangeiros e 

às ameaças de um governo dominado pelos estrangeiros264.   

 A segunda ilha também é habitada por criaturas provenientes da mitologia clássica, os 

blêmios: “Em outra ilha, a sul, vivem também pessoas de feia constituição e má índole. Não 

têm cabeça, possuem olhos nos ombros e a boca curvada situada no meio do peito265”. Estes 

seres são representados como humanos sem cabeça e com a face localizada nos peitos. O 

texto da edição aragonesa acrescenta o formato de uma ferradura para descrever a boca dos 

blêmios no meio de seus peitos: “En vna otra ysla vers midiac fincan gentes de fea statura et 

de mala natura que no han point de cabe[ç]a et han los oios en las espaldas et la boca tuertad 

como vna ferradura en medio de los pechos266”.   

Para a Antiguidade greco-romana, os blêmios eram os habitantes das terras da África. 

De maneira geral, as fontes antigas localizavam esta raça humana nos territórios ao redor do 

266 JUAN DE MANDEVILLA. Libro de las maravillas del mundo. (MS. Esc. M-III-7). Edición crítica, estudio 
preliminar y notas de María Mercedes Rodriguez Temperley. Buenos Aires: Secrit, 2005. p. 104 

265 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville, Cap 22, p. 184.  

264 COHEN, Jeffrey Jerome. A Cultura dos monstros: sete teses. In: COHEN, Jeffrey Jerome (Org.). Pedagogia 
dos Monstros: os prazeres e os perigos da confusão de fronteiras. Belo Horizonte: Autêntica, 2000, p. 43. 

263 ECO, Umberto. Historia de la Fealdad. Barcelona: Lumen, 2007, p. 10.  
262 Ibidem. I, 59. Ibidem.  
261 Ibidem. VI, 4. Ibidem. 
260 HOMERO. Odisseia. I, 59-61. Traduzido por Odorico Mendes. São Paulo: Editora Jardina, 2020. 

57 



58 

Egito Antigo: a Núbia, a Etiópia, a Líbia e a Arábia267.  Nas fontes medievais, os blêmios 

podem adquirir um significado de identidade de uma comunidade: auto imaginação. A 

localização da face no centro do peito da criatura significa o centro da comunidade, que está 

rodeada pelas deformidades corporais do ser mitológico268.  

No trecho “homens sem cabeça, com a boca e os olhos no peito, cujo comprimento é 

de doze pés, e a largura seis269” da Epístola de Preste João das Índias os blêmios são descritos 

conforme a anatomia de homens sem cabeça, que possuem a sua boca e os seus olhos no 

peito. Não restam dúvidas que as criaturas descritas nestes versos (Dc e Dd) da Epístola são 

os blêmios da mitologia clássica.  

O Viagens desloca os blêmios para a região do Sudeste Asiático por pelo menos dois 

motivos. Primeiro para compor a região próxima da Índia e de Preste João, que tem como 

característica a diversidade de raças humanas em sua composição natural. Segundo, para 

representar nos blêmios o centro de uma comunidade construída em cima do imaginado no 

Medievo cristão ocidental, Preste João, para se contrapor ao islamismo e associar esta 

comunidade como o centro da fé cristã. Por fim, os blêmios também adquiriram o significado 

da monstruosidade de um ser decapitado atrás das astúcias do pecado do sexo feminino270.  

Desta forma, as criaturas da mitologia clássica que possuem a face no local do tórax 

são deslocadas para as terras da Índia para representar a característica de diversidade 

monstruosa da região. Os blêmios também são usados para simbolizar o mítico reino de 

Preste João como o centro da comunidade cristã em guerra contra o islamismo. Além de 

servirem para apresentar a referida zona climática como um território que os cristãos 

deveriam ter cuidado ao visitar.  

A presença dos blêmios nesta região antípoda do globo indica uma construção da 

consciência de globalidade pelo viajante ao elaborar uma relação do todo global com o 

local271. O blêmio é uma manifestação do global pois sua face no centro do peito é um 

símbolo da Cristandade como centro da humanidade dentro de um mundo que aparenta ser 

disforme e desordenado por meio do resto do corpo da criatura mitológica. Os blêmios são ao 

mesmo tempo uma raça distinta presente numa região antípoda do globo, e, uma expressão do 

271 SILVEIRA, Aline Dias da. Imago Mundi: consciência de globalidade e cosmografia medieval. Anos 90., Vol. 
29, p.1-21, 2022. p. 18  

270 KAPPLER, Claude. Monstros, demônios e encantamentos no fim da Idade Média. São Paulo: Martins Fontes, 
1994, p. 394. 

269 Carta do Preste João das Índias. Lisboa: Assírio & Alvim, 1998, p. 57. 

268 UEBEL, Michael. Ecstatic Transformation on the Use of Alterity in the Middle Ages. Hampshire: Palgrave 
Macmillam, 2005, p. 18. 

267 SNOWDEN, Frank M. Blacks in Antiquity: Ethiopians in the Greco-Roman Experiences. Massachussetts: 
Harvard University Press, 1970, p. 117. 

58 



59 

global dentro do local que forma uma consciência de globalidade. A cartografia feita pelo 

viajante une o racial ao espacial, criando uma interligação entre a racialização e globalidade. 

Os habitantes da terceira ilha possuem uma face plana de anatomia disforme, com dois 

furos redondos onde deveriam possuir olhos, e uma fenda onde deveriam ter a boca e os 

lábios: “Na terceira, há gentes de cara completamente plana e igualada, sem nariz e sem 

olhos, somente com dois pequenos furos redondos no lugar dos olhos e uma boca 

completamente plana, como uma fenda sem lábios272”.  

Estes seres representados na terceira ilha pelo viajante são chamados de astromori pela 

literatura clássica e medieval. O seu significado já foi analisado como duas pulsões da 

psicanálise de Sigmund Freud, a pulsão da realidade e a pulsão do prazer. A primeira é uma 

representação dos traumas alimentares desagradáveis273. A segunda, por sua vez, representa 

uma tentativa de fuga e de negação desta realidade por quem representa a criatura. Desta 

forma, para a Baixa Idade Média e para o Viagens, os astromori podem significar a fuga de 

uma condição de crise alimentar e da ansiedade gerada por esta mesma condição274. 

Mandeville estaria representando um reflexo da sociedade européia em sua época pelos 

astromori dos antípodas do globo. Uma interconexão entre dois pontos dentro de uma 

consciência de globalidade275.   

As populações que habitam a quarta ilha possuem um lábio enorme, capaz de cobrir 

todo o rosto do indivíduo quando este dorme deitado para se banhar ao sol: “Numa quarta 

ilha, há gentes de horrorosa configuração física, com o lábio superior tão enorme que, quando 

estão dormindo ao sol, cobrem toda a face com esse lábio276”.   

Novamente uma característica de tamanho e clima foi feita para caracterizar os 

habitantes da quinta ilha, eles são anões: “Numa quinta, há gentes com estatura tão pequena, 

como a dos anões, contudo, são maiores que pigmeus e têm um pequeno orifício redondo no 

lugar da boca, por isso quando comem ou bebem, fazem-no através de um cano ou coisa 

parecida277”. Além de sua baixa estatura, maior somente que a dos pigmeus, os anões possuem 

orifícios em vez de uma boca. Assim, a sua alimentação se dá de modo distinto, comem e 

bebem por meio de canos sugando os alimentos. Por fim, o folio 57r da edição aragonesa do 

277 Ibidem. Cap 22, p. 184.  
276 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 22, p. 184.  

275 SILVEIRA, Aline Dias da. Imago Mundi: consciência de globalidade e cosmografia medieval. Anos 90., Vol. 
29, p.1-21, 2022.  p. 18. 

274 KAPPLER, Claude. Monstros, demônios e encantamentos no fim da Idade Média. São Paulo: Martins Fontes, 
1994, p. 410-411. 

273 A obra do psicanalista citada como referência no estudo de Claude Kappler é Relação Entre Símbolo e 
Sintoma, publicada em 1937. 

272 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 22, p. 184.  

59 



60 

Viagens Para a Terra Santa acrescenta o detalhe de que estas “gentes” não falam, uma vez 

que não possuem língua. Em vez de se comunicar pela fala, esta população se comunica por 

meio do uso de sinais como fazem os monges: “por esto lis conuiene prender lo que eillos 

comen et beuen por vn charamel de rrosel o d’otra cosa, et no han point de lengoa et no fablan 

point sino que eillos estriffent et fazen signos l’uno al otro assi como moniesc o mudos et assi 

entienden l’uno al otro278”. 

A população da sexta ilha do Oceano Índico têm como principal característica física o 

tamanho de suas grandes orelhas: “Numa sexta ilha há gentes com grandes orelhas que 

chegam até os joelhos279”. Os habitantes da sétima ilha são parte humanos e parte cavalos, os 

centauros: “Numa sétima, há gentes com pés de cavalo. São tão fortes, potentes, e velozes que 

pegam animais selvagens quando correm e os comem280”. As edições espanholas do século 

XVI detalham que estes centauros possuem um chifre na testa: “Em outra ysla ay gentes que 

tienen los pies como cauallos, e tienen cuernos, y son muy poderosas gentes y grandes 

corredores, poraue correndo toman las bestias saluajes y se las comen281”. Este é mais um 

exemplo de maravilha proveniente da mitologia grega. 

O poeta florentino do século XIII, Dante Alighieri, usou os centauros em alguns dos 

cantos da Divina Comédia. No Canto XII do Inferno os centauros Quíron e Nessus são os 

guardiões do rio de fogo Flegetonte localizado no sétimo círculo do inferno:  

 
No espaço, a que o penhasco é sobranceiro, 
Centauros correm, setas agitando, 
Como soíam no viver primeiro. (...) 
Àqueles monstros que ágeis se moviam,  
Chegamo-nos. Quiron com seta ajeita 
Os cabelos, que os lábios lhe encobriam. (...) 
Quiron volveu-se à destra e a Nesso forte 
“Torna atrás”, disse, “e serve-lhes de guia: 
Que outro bando o caminho lhes não corte!” 
Já Partimos na fida companhia,  
As ondas costeando rubras, quentes, 
Donde agudo estridor ao ar subia 
“Té os cílios no sangue os padecentes 
Eu vi. Disse o centauro: São tiranos 
Truculentos e em roubo preminentes282. (...) 

 

282 DANTE ALIGHIERI. Inferno. Canto XII. 55-139. Traduzido por José Pedro Xavier Pinheiro. Jardina: Editora 
Princips, 2020. 

281 JUAN DE MANDEVILLA. Libro de las maravillas del mundo y del Viaje de la Tierra Sancta de Jerusalém: 
(Impressos Castellanos del siglo XVI). Ediccíon crítica, estudio preliminar y notas de María Mercedes Rodriguez 
Temperley. Buenos Aires: IIBRICIT - SECRIT, 2011. Cap Iij, p. 177. 

280 Ibidem.  
279 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 22, p. 184. 

278 JUAN DE MANDEVILLA. Libro de las maravillas del mundo. (MS. Esc. M-III-7). Edición crítica, estudio 
preliminar y notas de María Mercedes Rogriguez Temperley. Buenos Aires: Secrit, 2005. p. 104-105. 

60 



61 

Os centauros também são mencionados no Purgatório de Dante como exemplos do 

pecado da gula pela embriaguez. “Lembrai esses malditos, inda ouvimos, Filhos das nuvens, 

duplos na figura, Que atacaram Teseu, ébrios cadimos (...)”283. Para Mandeville os centauros 

deixam de ser criaturas guardiãs infernais ou que sofrem as duras penas do Purgatório e 

passam a ser maravilhas que existem nas terras antípodas em relação à Europa cristã. Eles 

possuem um papel de certo modo similar ao dos blêmios dentro da obra. Representam um 

grupo de criaturas mitológicas que foram deslocadas da Grécia antiga para as regiões da Índia 

e do Sudeste Asiático pelo autor para compor as populações de natureza diversa destas zonas 

da terra dentro de seu texto. Ao mesmo tempo, representam um símbolo para a Cristandade 

latina em seu ideal de cruzadas no século XIV. Se os blêmios são o centro de uma 

comunidade cristã que está disforme e desequilibrada, os centauros representam um ideal de 

uma forte defesa que rodeia as regiões da comunidade. Esta forte defesa, como veremos mais 

adiante, está também representada pelo reino de Preste João. 

A tradição greco-romana foi um impulso alegórico que a tradição judaico cristã se 

apropriou e utilizou de diversas maneiras em sua literatura. A familiaridade funcionava como 

uma ciência para criar a condição do surpreendente dentro do texto. Em seguida, a 

exemplificação funcionava como uma tentativa de suprimir a ciência da familiaridade e 

substituí-la por uma alegoria que enfatizava o familiar284.  

Interessante é a descrição feita pelo autor sobre as “gentes” que habitam na oitava ilha: 

“Numa oitava, há gentes que andam sobre as mãos e os pés, como animais, e são peludos, e 

trepam rapidamente nas árvores, como os símios285”. Seres com pelos, que se locomovem com 

as mãos e os pés, não são bípedes, fazem seus atos sexuais nas árvores, e são como os 

primatas. Mandeville parece ter descrito não apenas uma raça proveniente da mitologia grega 

ou de Agostinho. Possivelmente as descrições feitas neste trecho do livro são uma referência 

aos orangotangos286 do Sudeste da Ásia. De algum modo, seja pela viagem física ou pela 

leitura de enciclopédias medievais, o autor pode ter encontrado informações sobre estes 

“humanos”, e devido à semelhança física com as diversas raças de humanos conhecidas no 

Medievo, os classificou como uma raça à parte, e não como animais.  

A classificação taxonômica de Carlos Lineu e a teoria da evolução das espécies por 

meio da seleção natural só chegariam no século XIX, assim, para o século XIV classificar os 

286 Nome científico: Simia satyros para Linnaeus (1760), Pongo pygmaeus para Lacépède (1799).  
285 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 22, p. 184-185.  

284 UEBEL, Michael.  Ecstatic Transformation on the Uses of Alterity in the Middle Ages. Hampshire: Palgrave 
Macmillan, 2005, p. 18. 

283 Ibidem. Purgatório. Canto XXIV. 121-123. Ibidem.  

61 



62 

primatas como uma dentre as diversas raças de humanos fazia sentido dentro das 

extremamente complexas noções raciais da Idade Média.  

Seres de natureza hermafrodita são deslocados para esta região do Oriente pelo texto. 

O significado “metade homem e metade mulher” para explicar este grupo de humanos é bem 

explícito na descrição do autor. A principal característica dos seres hermafroditas é a divisão 

de cada lado do corpo com a característica de um dos sexos: um lado masculino e outro lado 

feminino. De um lado há o órgão genital masculino e a ausência de seios. Enquanto do outro 

lado do corpo ocorre o inverso, há o órgão reprodutor feminino e os seios com mamas. 

 
Numa nona, há gentes que são ao mesmo tempo homem e mulher, contando com a 
natureza de um e de outro. Têm um só seio em um dos lados e nenhum do outro. E 
têm membros de procriação de homem e de mulher, podendo fazer uso de um ou 
outro à vontade: uma vez um, outra vez outro. Quando usam o membro viril, 
engendram os filhos, e quando usam o feminino, dão à luz os filhos.287  

 

A edição de C.W.R.D Moseley “There is another isle where the people are 

hermaphrodite, having the parts of each sex, and each has a breast on one side288” e a edição 

portuguesa de Clara Pinto Correia “Há outra ilha onde as pessoas são hermafroditas, tendo as 

partes de cada sexo, e cada um tem um peito de um lado289” utilizam livremente o termo 

hermafrodita para se referirem a esta raça apresentada pelo viajante inglês. 

Nem mesmo os detalhes de como estes seres hermafroditas se reproduzem foi deixado 

de fora na densa descrição de nosso viajante. O símbolo que estas criaturas hermafroditas 

podem ter no texto se relaciona com os livros sapienciais do Velho Testamento cristão, o 

Cântico dos Cânticos. A cópula dos seres hermafroditas e disformes pode se tratar de um 

símbolo para a relação entre Deus e o ser humano após a purificação dos pecados. Esta 

relação está expressa no Cântico dos Cânticos pela apresentação de Deus como uma figura 

feminina que está em contato com o ser humano que compreende a sua própria natureza no 

universo e como deve ser a sua relação com a divindade. 

Os seres hermafroditas do texto de Mandeville também representa a prática de atos 

sexuais ou formas de utilizar o corpo antes desconhecidos pela cultura dos cristãos europeus. 

Os monstros desse tipo possuem o poder de impor novas práticas sexuais para aqueles que os 

veem e desconstruir todo o repertório de sexualidade que existia mentalmente para aqueles 

que nunca os tinham visto anteriormente290. 

290 COHEN, Jeffrey Jerome. A Cultura dos monstros: sete teses. In: COHEN, Jeffrey Jerome (Org.). Pedagogia 
dos Monstros: os prazeres e os perigos da confusão de fronteiras. Belo Horizonte: Autêntica, 2000, p. 43-44. 

289 JOHN MANDEVILLE. Viagens de Mandeville. Segundo Livro: A Viagem Para o Oriente. Cap 7, p. 200 
288 JOHN MANDEVILLE. The Travels of Sir John Mandeville. Chap 22, p. 176. 
287 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 22, p. 185.  

62 



63 

Além de significado de novas práticas de um obscuro desconhecido, os monstros de 

cada ilha no livro de Mandeville representam a descoberta de um novo mundo desconhecido 

que é livre de regras291. É uma terra de liberdade em que todas as fantasias são permitidas sem 

limitações da Igreja ou de outras instituições que dão suporte ao clero.  

Em um determinado momento, o autor deixa de enumerar as ilhas que contêm outros 

tipos de humanos e passa apenas a descrever as características físicas destes: “Há, ainda, outra 

ilha onde se encontram gentes que maravilhosamente, caminham sempre de joelhos e a cada 

passo que dão parece que vão cair. Têm em cada pé oito dedos292”. Considerados uma 

maravilha, os seres humanoides desta ilha caminham de joelhos e sem se equilibrar muito 

bem. Além disso, esses humanos do Oriente têm oito dedos em seus pés, três a mais que os 

cinco dedos dos europeus. O número de oito dedos, e a diferença de três a mais em relação 

aos cinco dedos do corpo humano, podem significar uma referência à trindade cristã feita pelo 

autor do texto. Assim, ter três dedos a mais pode significar dentro da descrição pela pelo 

Viagens um centro cristão dentro das aparentes deformidades do Extremo Oriente.  

Para a Europa cristã medieval, a disformidade significava um sinônimo de 

imperfeição293. Um corpo disforme e com proporções sem uniformidade era considerado 

como um sinal de monstruosidade, e muitas vezes, como um símbolo do diabólico ou de 

criaturas malignas. Portanto, representar o antípoda da Europa com um corpo disforme em 

membros, tamanho da boca, ou pelo modo de locomoção significava, como veremos adiante 

com mais detalhes, uma marcação da diferença entre o europeu de fé cristã e o estrangeiro que 

não conhecia a mensagem cristã. 

A deformidade corporal nos monstros é para os autores da Idade Média um símbolo 

daquilo que não pode ser enumerado, classificado ou posto dentro de uma ordem 

pré-estabelecida. O corpo híbrido é um corpo que não pode ser classificado dentro de um 

sistema ou de uma estrutura.294 Dentro deste rompimento da ordem classificatória existe um 

rompimento de fronteiras nos mundos que são conhecidos pelo leitor295. A apresentação das 

novas fronteiras do mundo fora do normal, o mundo dos monstros, aquele que percebe e 

interage com o monstro mentalmente necessita repensar as suas próprias noções da realidade 

conhecida e das fronteiras que já eram pré-estabelecidas.  

295 Ibidem. p. 31. 

294 COHEN, Jeffrey Jerome. A Cultura dos monstros: sete teses. In: COHEN, Jeffrey Jerome (Org.). Pedagogia 
dos Monstros: os prazeres e os perigos da confusão de fronteiras. Belo Horizonte: Autêntica, 2000, p. 30 

293 MACEDO, José Rivair. Minorias, questão racial e mestiçagem no mundo medieval: séculos XI-XIII. In: 
TEIXEIRA, Igor Salomão; ALMEIDA, Cybele Crossetti de (orgs.). Reflexões sobre o medievo: práticas e 
saberes no Ocidente Medieval. 1ª ed. São Leopoldo: Oikos Editora/ANPUH-RS Vol. 3, 2013, p. 71 

292 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 22, p. 185.  
291 Ibidem, p. 51 

63 



64 

Fazendo uma clara alusão à diversidade das raças humanas na Ásia como antípodas à 

ausência de diversidade de raças na Europa, e em sua terra natal, Mandeville escreve que há 

muitos outros tipos de humanóides nas ilhas ao redor das já citadas: “Outros muitos tipos de 

gentes existem em outras ilhas dos arredores, sobre as quais haveria muito a se dizer, mas a 

matéria seria muito longa, assim passarei por elas abreviadamente296”. 

Um tipo de raça muito comum nos textos medievais era a dos humanos com cabeça de 

cachorro. Os canopholos, também chamados de cinocephali ou cinocéfalos, aparecem em 

muitas mitologias da Antiguidade Oriental e da Antiguidade Clássica. Sua aparição na 

literatura cristã deriva sobretudo dos escritos do filósofo da patrística Agostinho de Hipona 

em Cidade de Deus contra os Pagãos: “Que direi dos Cinocéfalos, cuja cabeça de cão e o 

próprio latido os fazem tomar mais por animais do que por homens?297”. O filósofo cristão os 

classifica como humanos, apesar da sua natureza tida como extraordinária298.  

Jean de Mandeville os localiza na ilha de Nicobar. Chamadas no texto como ilha de 

Nacumera299: “Atravessando muitas outras ilhas, acha-se uma ilha rica e bonita chamada 

Nacumera. Tem um perímetro de mais de mil milhas e seus habitantes, tanto os homens como 

as mulheres, têm cabeças de cão e são chamados canopholos300”. Mais detalhes são dados a 

respeito da cognição e da religiosidade destes humanos com rosto de canídeos: “São gentes 

razoáveis e de bom entendimento, mas adoram um boi como seu deus. Cada um deles leva um 

boi de ouro ou prata na testa, como sinal de que ama seu deus301”.   

No livro As Viagens de Marco Polo302, os cinocéfalos estão situados nas ilhas 

Andamão (Angamanas na grafia do próprio texto), no Oceano Índico, similar à descrição 

deixada por Jean de Mandeville em seu texto. O viajante da Península Itálica dá ênfase à 

cabeça similar à de um cão “desengonçado” e à alimentação dos “Canopholos” com carne 

(inclusive humana), leite e arroz. 

 
É grande a ilha de Angania. Seus habitantes vivem como animais, são selvagens e 
muito cruéis, adoram os ídolos e vivem de carne, arroz e leite; também comem carne 

302 MARCO POLO, As Viagens. Livro III Cap XXI, p. 173. 
301  Ibidem. p.180. 
300 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 21, p.179. 

299 A ilha é nomeada como “Barcemeram” nas edições do século XVI. JUAN DE MANDEVILLA. Libro de las 
maravillas del mundo y del Viaje de la Tierra Sancta de Jerusalém: (Impressos Castellanos del siglo XVI). 
Ediccíon crítica, estudio preliminar y notas de María Mercedes Rodriguez Temperley. Buenos Aires: IIBRICIT - 
SECRIT, 2011. Cap L, p. 172. 

298 UEBEL, Michael. Ecstatic Transformation on the Uses of Alterity in the Middle Ages. Hampshire: Palgrave 
Macmillan, 2005, p. 16 

297 AGOSTINHO DE HIPONA. Cidade de Deus Contra os Pagãos Vol III. Livro XVI, Cap 8.  
296 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 22, p. 185.  

64 



65 

humana. Os homens são desengonçados, pois sua cabeça parece a de um cão, assim 
como os dentes e os olhos.303 

 
A classificação dos cinocéfalos como uma raça à parte por Jean de Mandeville e 

Marco Polo, apesar de suas descrições serem distintas, reside no conceito próximo do ideal 

agostiniano de humanidade. Para Agostinho de Hipona, os cinocéfalos não são classificados 

como humanos devido à sua linguagem de latidos. Sua não humanidade reside no fato de 

latirem em vez de falarem304. No que diz respeito a outros significados destes seres com 

cabeça de cachorro para a Baixa Idade Média, seus principais significados são a representação 

dos humanos vulgares305 e um símbolo para os muçulmanos durante o período das cruzadas306. 

Os cinocéfalos na literatura de viagens também representam uma simbologia do aliciamento e 

daqueles que usam o charme para obter vantagens307. A psicanálise considera que as figuras 

que lembram o animal canino são para os seres humanos a mais profunda representação com 

complexo de Édipo, símbolo da docilidade e da submissão308.  O território dos Cinocéfalos é 

uma terra que é destinada a ser dominada pelos cristãos apesar das tentativas do animal de 

aliciar os seus “dominadores cristãos”. 

Outro tipo de seres que são deslocados das terras bíblicas para a região de Preste João 

no Oriente no Viagens de Jean de Mandeville são os gigantes: “Mais além desse vale há uma 

grande ilha, cujos habitantes são grandes como gigantes de 28 ou 30 pés de altura e não 

vestem roupas309”. No que diz respeito à alimentação, os gigantes se alimentam de carne crua, 

bebem leite e não se alimentam de pão: “Não comem pão, preferem ingerir carne crua, e 

bebem leite, pois há nessa terra abundância de todo tipo de animal310”. Sendo o Sul da Ásia e 

Sudeste Asiático um antípoda da Europa cristã, a ilha dos gigantes é abundante em diversos 

tipos de animais para alimentação, enquanto a Europa, seu oposto, é homogênea no que diz 

respeito aos alimentos disponíveis.   

Jean de Mandeville descreve uma ilha repleta de humanóides de alta estatura. Os 

gigantes não possuem habitações, se alimentam de carne humana e preferem comer seres 

humanos a qualquer outro tipo de alimento disponível: “Não tem casas e preferem comer 

310 Ibidem.  
309 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 31, p. 237. 

308 Ibidem. Of Giants: sex, monsters and the Middle Ages. Minestoa: University of Minestoa Press, 1999. p. 
129-130. 

307 COHEN, Jeffrey Jerome. A Cultura dos monstros: sete teses. In: COHEN, Jeffrey Jerome (Org.). Pedagogia 
dos Monstros: os prazeres e os perigos da confusão de fronteiras. Belo Horizonte: Autêntica, 2000, p. 53.  

306 UEBEL, Michael. Ecstatic Transformation on the Uses of Alterity in the Middle Ages. Hampshire: Palgrave 
Macmillan, 2005, p. 17. 

305 LE GOFF, Jacques. O Ocidente medieval e o Oceano Índico: um horizonte onírico. In: Para um Novo 
Conceito de Idade Média: tempo trabalho e cultura no Ocidente. Lisboa; Editorial Estampa LTDA, 1979, p. 273. 

304  RAMEY, Lynn T. Black Legacies. Gainesville: Florida University, 2014, p. 30. 
303 Ibidem.  

65 



66 

carne humana a qualquer outra311”. Nenhum ser humano se atreve a entrar na ilha dos 

gigantes, pois, evidentemente corre o risco de ser devorado: “Nessa ilha ninguém se atreve a 

se aproximar, pois, se suas gentes veem um barco com homens a bordo, logo entram no mar 

para pegá-los312”. 

Além da ilha citada, o autor deixa em aberto para os seus leitores a possibilidade de 

haver uma outra ilha com habitantes gigantes, desta vez com 45 ou até 50 pés de altura, e 50 

cúbitos de comprimento: “Disseram-nos, que havia uma ilha, mais além desta, na qual vivem 

gigantes ainda maiores, uns de 45 pés, outros de 50 pés, e segundo dizem, outros de 50 

cúbitos de comprimento313”. Mostrando uma narrativa com detalhes de sua testemunha ocular, 

o viajante finaliza a descrição das hipotéticas ilhas dos gigantes afirmando que não viu 

gigante algum pois não visitou estas ilhas devido ao risco de ser devorado vivo: “Contudo, eu 

não vi nenhum gigante, pois não me aproximei, já que ninguém entra em uma ilha nem em 

outra sem ser devorado314”.  

O monstro gigante no livro de Mandeville é uma espécie de monstro que simboliza um 

extremo rompimento com as ordens e noções classificatórias dos sistemas e das fronteiras 

pré-estabelecidas. E o fato de o gigante se alimentar de carne humana é uma desordem ainda 

mais perturbadora na desconstrução dos universos conhecidos315. Pois o gigante devorador de 

carne, engole, tritura e elimina todas as formas de conceitos estabelecidos e classificações 

para, posteriormente, apresentar novas formas destes conceitos e classificações que fogem a 

todas as regras do universo do leitor e do viajante. A antropofagia do gigante é uma 

simbologia para a fragilidade da identidade em momentos de ansiedades, em momentos de 

descoberta de novas fronteiras e em momentos de insegurança alimentar316. 

No livro de Números os gigantes que habitam a região de Canaã são gigantes de alta 

estatura e se alimentam de humanos, como seres antropofágicos: 

 
Então Caleb fez calar o povo reunido diante de Moíses: “Devemos marchar”, disse 
ele “e conquistar essa terra, realmente podemos fazer isto”. Os homens que o haviam 
acompanhado disseram: “Não podemos marchar contra esse povo, visto que é mais 
forte do que nós”. E puseram-se a difamar diante dos israelitas a terra que haviam 
explorado: “a terra que fomos explorar é terra que devora os seus habitantes todos 
aqueles que lá vimos são homens de grande estatura. Lá também vimos gigantes (os 

316 Ibidem. Of Giants: Sex, Monsters and the Middle Ages. Minnesota: University of Minnesota Press, 1999, p. 
80. 

315 COHEN, Jeffrey Jerome. A Cultura dos monstros: sete teses. In: COHEN, Jeffrey Jerome (Org.). Pedagogia 
dos Monstros: os prazeres e os perigos da confusão de fronteiras. Belo Horizonte: Autêntica, 2000, P. 32 

314 Ibidem. Cap. 31, p. 237.  
313 Ibidem.  
312 Ibidem.  
311 Ibidem.  

66 



67 

filhos de Enac, descendência de gigantes). Tínhamos a impressão de sermos 
gafanhotos diante deles, e assim também lhes parecíamos317”. 

 
 Já no relato do Deuteronômio os gigantes Emim e os Enacim são citados como 

inimigos dos israelitas que habitavam a terra prometida: “Antigamente os emim habitavam aí: 

eram um povo grande, e numeroso e de alta estatura como os enacim318”. No livro atribuído 

ao profeta Amós, os amorreus, inimigos dos israelitas, também são citados como gigantes: “E 

à frente de vocês, eu fui quem derrotou os amorreus, altos como os cedros do Líbano e fortes 

como carvalhos: os frutos deles, eu cortei por cima, e por baixo, as suas raízes319”.  

Um outro significado associado aos gigantes para a literatura dos itinerários da Baixa 

Idade Média é o do pecado do orgulho: a soberba320. A soberba é o pecado que fez os anjos 

rebeldes serem expulsos do paraíso e posteriormente serem lançados no inferno segundo a 

literatura bíblica. Na literatura hebraica os gigantes simbolizam ao mesmo tempo a soberba e 

a distorção que os adversários de Israel sofrem no texto para que sua cultura se assemelhe ao 

monstruoso que necessita ser eliminado pela ordem daqueles que dizem ser o povo escolhido 

por Deus. Assim, cria-se uma justificativa para a eliminação de todas as “deformidades” que 

desafiam a ordem estabelecida pelo deus bíblico321. Para a literatura antiga e medieval, os 

gigantes também foram considerados como descendentes dos anjos caídos que tiveram 

relações sexuais com humanos mortais. Por essa perspectiva, o corpo do gigante era um 

sinônimo de bruxaria, atos sexuais ilícitos, relação com o demônio e a mais perigosa dentre as 

raças do Oriente322.   

O uso que Jean de Mandeville faz das referências bíblicas para descrever as 

populações e raças existentes ao redor do globo é bem mais amplo que simples exemplos de 

tipos de humanos. Os monstros do Viagens, similares até certo ponto aos monstros bíblicos, 

são representações de outras culturas descritas conforme os seus detratores acham 

conveniente323. Generalizadas e, em várias ocasiões, demonizadas para se criar uma divisão 

entre um mundo que é ordenado e classificado pelas conformidades dos ideais da Europa 

cristã e um mundo que é desordenado e não pode ser classificado ou regulado pelos ideais da 

323 Ibidem. A Cultura dos monstros: sete teses. In: COHEN, Jeffrey Jerome (Org.). Pedagogia dos Monstros: os 
prazeres e os perigos da confusão de fronteiras. Belo Horizonte: Autêntica, 2000, p. 46. 

322 Ibidem. Of Giagants: sex, monsters, and the Middle Ages. Medieval Cultures (vol 17). Minesota: University 
of Minesota Press, 1999, p. 123. 

321 COHEN, Jeffrey Jerome. A Cultura dos monstros: sete teses. In: COHEN, Jeffrey Jerome (Org.). Pedagogia 
dos Monstros: os prazeres e os perigos da confusão de fronteiras. Belo Horizonte: Autêntica, 2000, p. 33. 

320 LE GOFF, Jacques. O Ocidente medieval e o Oceano Índico: um horizonte onírico. In: Para um Novo 
Conceito de Idade Média: tempo trabalho e cultura no Ocidente. Lisboa; Editorial Estampa LTDA, 1979, p. 273. 

319 Amós 2:9. Ibidem.  
318 Deuteronômio 2:10. Ibidem. 
317 Números 13, 30-33. Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Paulus, 2002.  

67 



68 

Cristandade europeia. Mas mesmo este mundo desordenado, cheio de criaturas que fogem à 

lógica das ordens do universo conhecido, funciona como uma outra metade da sociedade 

cristã européia. Ao estar localizado nos antípodas do globo, a região do Oriente apresenta os 

reflexos de aspectos da sociedade cristã refletidos como se estivessem numa imagem 

distorcida de um espelho. As raças do Sul da Ásia e Sudeste Asiático são figuras que mostram 

a conexão entre as duas bandas opostas do mesmo globo. Uma consciência global como 

definida por Aline Dias da Silveira, a mesma essência em diferentes escalas324. 

A apresentação e a descrição das diferentes raças ao longo das ilhas do Oceano Índico 

pelo guia de viagens constrói uma percepção de mundo chamada por Roland Robertson de 

percepção do mundo como “ser em si”325. Dentro desta percepção da globalidade, todas as 

partes do cosmo, os climas da natureza e as populações que habitam cada continente estão 

conectados e possuem uma relação de interdependência.   

A justificativa utilizada por Mandeville para descrever a origem e a existência das 

criaturas monstruosas ao redor do globo terrestre nas fronteiras mais longínquas da 

Cristandade Ocidental também se apoia em uma noção racial genealógica da descendência 

dos três filhos de Noé após o dilúvio bíblico. A ordenação do “Caos” pelas zonas climáticas 

da terra também é ordenada a partir da genealogia bíblica.  

 

​​ 2.2.3 Os Três Filhos de Noé  
  

Um aspecto muito importante para entender o conceito de raça e racismo na Baixa 

Idade Média é a genealogia bíblica entrelaçada às características físicas dos nativos de cada 

um dos três continentes e como estas se associam à religião predominante de cada um dos 

povos que o habitam. 

 Logo no início do capítulo 24326 do Viagens, o texto de Jean de Mandeville descreve a 

teoria racial das gerações descendentes dos três filhos de Noé; Sem, Cam, e, Jafé; após o 

dilúvio Bíblico. Segundo esta genealogia racial e religiosa, Cam viu as partes íntimas de Noé 

enquanto este dormia após ter ficado bêbado com vinho. Ele chama seus outros dois irmãos, 

Sem e Jafé, para rir da nudez de seu pai. Jafé ignora a zombaria feita por Cam e cobre o seu 

pai sem olhar para as partes íntimas dele. Devido à vergonha que Cam causara a Noé, esse foi 

326 Intitulado “Por que o Grande Cã é assim chamado, do estilo de suas cartas e da inscrição que há ao redor de 
seus selos, o grande e o pequeno”.  

325 ROBERTSON, Roland. Globalização: teoria social e cultura global. Petrópolis, RJ: Vozes, 1999. p.84. 

324 SILVEIRA, Aline Dias da. Imago Mundi: consciência de globalidade e cosmografia medieval. Anos 90., Vol. 
29, p.1-21, 2022. p. 18. 

68 



69 

amaldiçoado por Javé. Toda a geração descendente de Cam foi amaldiçoada em virtude da 

desonra contra a figura paterna, Noé.  

Segundo a descrição do Viagens, da geração de Cam se originaram os habitantes da 

Ásia. De Sem, se originaram os habitantes da África. E de Jafé, que se recusou a zombar de 

seu pai, se originou todo o povo de Israel. Posteriormente os europeus, cristãos, se incluíram 

na descendência de Jafé como parte dos povos abençoados pelo Deus bíblico.    

 
Desse modo, explicar vos-ei primeiramente a razão pelo qual é chamado o Grande 
Cã. Deveis saber que toda a terra foi destruída pelo dilúvio, exceto Noé, sua mulher 
e seus filhos. Noé tinha três filhos: Sem, Cam e Jafé. Esse Cam foi o que viu 
descobertas as partes íntimas de seu pai enquanto este dormia, mostrando-as aos 
seus irmãos e fazendo mofa dele. Por isso Deus o amaldiçoou. E Jafé, voltando a 
vista para o outro lado cobriu-o. Esses três irmãos tomaram posse de toda a terra. 
Cam, por sua crueldade, tomou posse da parte oriental, chamada Ásia, que é a 
melhor e mais extensa. Sem tomou posse da África e Jafé da Europa. Por isso a terra 
ficou dividida em três partes. 327 
 

Cada um dos três continentes do mundo, conforme a cartografia da Baixa Idade 

Média, era habitado por um tipo de raça humana. Ao mesmo tempo, as características físicas 

de cada uma das raças também se relacionam com a maldição ou a benção que elas receberam 

durante a sua origem genealógica.  

Assim, a linhagem de Cam, amaldiçoada por Deus e por Noé, originou os asiáticos. 

Estes povos são pagãos dentro desta genealogia bíblica proveniente da Cristandade. Todos os 

povos que seguem religiões não monoteístas, que são fisicamente distintos ou representados 

de fisionomia distinta da dos europeus em termos fenotípicos, e que habitam as terras 

localizadas à Oriente da Europa são classificados pelos europeus cristãos como descendentes 

de Cam.  

Os descendentes de Cam também podem ser associados, para algumas fontes da 

literatura medieval aos habitantes do inferno, pelo fato de possuírem formas corporais 

monstruosas, serem povos pagãos e não poderem compreender a mensagem da revelação 

cristã328. Os descendentes de Cam são classificados como filhos de mulheres com demônios 

oriundos do inferno pelo livro do século XIV: 

 

 Naqueles tempos, costumavam vir do inferno os demônios para se deitarem com as 
mulheres de sua descendência e engrenar seres monstruosos e disformes, alguns sem 

328 DI FEBO, Martina. Re e regine d’Oriente: utopie e distopie del potere nel Livre des Merevilles dou Monde di 
Jean de Mandeville. In: MASCHERPA, Giuseppe & STRINNA, Giovanni. Predicatori, mercanti, pellegrini: 
L’Occidente medievale e lo sguardo letterareo sull’Altro tra l’Europa e il Levante. Mantova: Universitas 
Studiorum, 2018, p. 133. 

327 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 24, p. 197.  

69 



70 

cabeça, outros com enormes orelhas, outros com um só olho, outros gigantes, outros 
com pé de cavalo, e outros e mais com diversas formas desconfiguradas329. 

 

Os povos tidos como intermediários nesta genealogia racial bíblica são os 

descendentes de Sem. Estes são interpretados como os sarracenos pelo discurso cristão. Os 

muçulmanos são vistos como os monoteístas que negam a Jesus. Acreditam na “verdade” de 

um Deus único, mas acreditam nas “mentiras” do “herege” profeta Maomé.  

De forma simultânea, a linhagem de Jafé, abençoada por Noé e Deus, originou o povo 

de Israel, o que inclui toda a ascendência genealógica de Cristo, e consequentemente todos 

aqueles que creem em Cristo, os europeus, por isso os brancos da Europa também são 

referidos como descendentes da linhagem abençoada. 

 
Da geração de Cam procedem os pagãos e diversas gentes que vivem nas ilhas do 
mar que rodeia toda a índia e, porque ele era o mais poderoso e não houve ninguém 
que pudesse desafia-lo, proclamou-se filho de Deus e soberano de todo o mundo. E 
por isso os imperadores proclamam-se Cã soberanos de todo o mundo. E da geração 
de Sem, procedem os sarracenos, da de Jafé, o povo de Israel e, depois, nos próprios 
que vivemos na Europa. Nisso creem os sírios e os samaritanos, e o que me deram a 
entender antes que eu fosse à Índia.330    

 

 

A edição crítica de Rodriguez Temperley com base nos manuscritos castelhanos do 

século XVI acrescenta também o seguinte trecho à redação sobre a genealogia dos 

descendentes de Cam: “Y de aquestos três hermanos, el mayor e mas poderoso fue Cam, del 

qual decendieron mas generaciones que de todos los otros331”.  

Em outras fontes medievais, a genealogia dos três filhos de Noé e a sua associação 

com as raças de outros continentes pode ser apresentada com algumas alterações. O viajante 

judeu do século XII, Benjamin de Tudela, cita que os descendentes de Cam (Ham) são os 

negros africanos do reino de Cush escravizados pelo Egito: “Quando os homens de Asuam 

fazem uma incursão em seu país (…) é assim que eles trazem de volta muitos deles como 

prisioneiros, e os vendem na terra do Egito e nos países circundantes. E esses são os escravos 

negros, os filhos de Ham332”. Os descendentes de Cam podem ser associados aos habitantes da 

África ou da Ásia a depender da fonte em questão. O que não varia na racialização produzida 

332 BENJAMIN DE TUDELA. O Itinerário de Benjamin de Tudela. São Paulo: Editora Perspectiva S.A, 2017. p. 
134. 

331 JUAN DE MANDEVILLA. Libro de las maravillas del mundo y del Viaje de la Tierra Sancta de Jerusalém: 
(Impressos Castellanos del siglo XVI). Edicíon crítica, estudio preliminar y notas de María Mercedes Rodriguez 
Temperley. Buenos Aires: IIBRICIT - SECRIT, 2011. Cap LVIJ, p. 193. 

330 Ibidem. p. 198. A grafia do nome varia entre “Cam”, “Cã”, “Kan” e “Khan” dentro das edições da obra do 
viajante. 

329 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 24, p. 197. 

70 



71 

por este tipo de fonte medieval é a associação entre os europeus monoteístas (cristãos e 

judeus) com a figura de Jafé devido à bênção que este recebeu de seu pai Noé.  

Por sua ascendência conectada à linhagem de Cam, os mongóis e os tártaros são 

descritos por Mandeville como povos idólatras que celebram ao menos duas festas ao ano 

para os seus deuses organizadas pelo imperador: “A primeira delas comemora a data em que o 

ídolo foi posto no templo e entronizado. A segunda, quando o ídolo começou a falar e a fazer 

milagres333”. O autor enfatiza que os mongóis não são monoteístas do mesmo modo que os 

cristãos em sua religiosidade, apesar de possuírem um deus imortal que é superior a todos os 

demais ídolos: “Embora não sejam cristãos, o imperador e todos os tártaros creem no Deus 

imortal334”. Os ídolos dos mongóis são feitos de ouro, prata, feltro ou tecido: “Creem que um 

deus criou e formou todas as coisas, contudo, têm ídolos de ouro, de prata, de feltro e de 

tecido335”. Os mongóis e os tártaros são povos que descendem de Cã, praticam uma religião 

que mistura a “idolatria” a outros deuses com uma forma de divindade superior, e formam 

grandiosos impérios em poder extensão e riquezas.  

Para evidenciar o poder e a grande extensão do Império Mongol, Mandeville afirma 

que o império do grande Cã é o mais poderoso dentre todos os que existem na terra: “Não há 

sobre o firmamento, senhor tão grande nem senhor tão poderoso como o Grande Cã, nem 

mesmo o Preste João que é imperador da Alta Índia, nem o sultão da Babilônia, nem o 

imperador da Pérsia.336”. As divergências entre o império do grande Cã e os demais “filhos de 

Cam” ficam mais evidentes quando o autor continua a comparar a extensão do território dos 

mongóis com outros reinos que existem ao redor do globo: “Nenhum deles pode comparar-se 

ao grande Cã, nem em poder, nem em nobreza e nem em riqueza. Pois em tudo ele ultrapassa 

todos os príncipes da terra337”.  

Estas distinções entre os povos que Mandeville enumera como sendo descendentes de 

Cam em sua obra são um exemplo da narrativa global do tipo divergente conforme descrito 

por Pamela Kyle Crossley. Povos com uma única origem se diversificam ao longo do tempo e 

do espaço338.  Os “filhos de Cam” possuem a mesma origem, mas com o passar dos séculos e 

com diferentes influências se diversificaram pelos diversos espaços do continente asiático. 

338 CROSSLEY, Pamela Kyle. O Que é História Global?. Rio de Janeiro: Editora Vozes, 2015. p. 21 
337 Ibidem.  
336 Ibidem. Cap 25, p. 202. 
335 Ibidem. Cap 26, p. 203. 
334 Ibidem. Cap 25, p. 202. 
333 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 26, p. 203. 

71 



72 

Além do Império Mongol, outro reino com grande território, riquezas e de religião 

pagã descrito pelo viajante de Saint Albans na Ásia em sua obra. O reino de Java, localizado 

na homônima, na região do Sudeste Asiático. 

A riqueza e a extensão do reino de Java são destacadas por Jean de Mandeville em 

diversos momentos. A grande extensão territorial do reino é destacada pelo viajante quando 

este chega ao império do Sudeste Asiático: “Junto dali, passando por mar, há uma grande ilha 

e um grande país chamado Java, a ilha tem um circuito aproximado de duas mil milhas339”. O 

reino de Java é um império que domina diversos outros territórios e possui uma grande 

densidade demográfica em sua população: “A ilha está muito habitada e povoada de gente340”. 

Muitas pedras preciosas compõem o palácio do imperador de Java: “Também há nele grande 

abundância de ouro e de prata (…) e todas as paredes internas estão cobertas de lâminas de 

ouro e prata341”.  

O Império Mongol e o Império de Java são exemplos de povos não cristãos, do tipo 

pagão, que constituíram impérios de extensão territorial grandiosa no continente asiático. 

Estes “filhos de Cam” são exemplos de forças políticas localizadas no Extremo Oriente que se 

diferenciam muito daquelas populações das “gentes” das pequenas ilhas enumeradas pelo 

viajante no Oceano Índico. Segundo a sinóloga Valerie Hansen, a região do Índico 

apresentava um forte fluxo comercial entre a China Tang e a região de Java entre os séculos X 

e XIII. Esta rota comercial envolvia não apenas a região do Sudeste da Ásia e a China, mas 

incluía também o Golfo Pérsico342. A ênfase dada pelo cavaleiro do século XIV às riquezas e 

à força militar do reino de Java indicam não apenas o panorama político da região no período, 

mas são um reflexo do contexto de trocas e circulações que ocorriam na região do Índico do 

século XI até o final do século XIII.  

Ao descrever os costumes da religião dos habitantes da Índia no capítulo 18, 

Mandeville acrescenta detalhes a respeito de sacrifícios de crianças aos “ídolos” pelos 

próprios pais: “Nessa terra, os ídolos são feitos metade humana e metade boi. Através desses 

ídolos, falam os maus espíritos e respondem o que lhes é perguntado. Diante desses ídolos, 

muitas vezes as pessoas sacrificam os seus filhos, respingando-os com o sangue das 

vítimas343”. Estes detalhes são provavelmente uma referência tirada da descrição do Antigo 

Testamento a respeito dos sacrifícios feitos pelos povos cananeus da antiga Palestina à 

343 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 18, p. 162. 

342 HANSEN, Valerie. Ano 1000: quando exploradores conectaram o mundo e a globalização começou. Rio de 
Janeiro: Alta Cult, 2021. p. 211-213. 

341 Ibidem. Cap 21, p. 175-176. 
340 Ibidem. Cap 21, p. 175. 
339 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 21, p. 175.  

72 



73 

divindade chamada de Moloc. As populações da Índia são consideradas dentro do texto, como 

amaldiçoadas pela sua genealogia de Cam, e, por conta disso, seguem uma religião que 

idolatra bois e que tem sacrifícios de crianças como ritual.  

Na região do Sudeste Asiático próxima da ilha de Java, o capítulo 21 do Viagens lista 

uma série de ilhas que contém povos “endêmicos” de costumes que são “pagãos” e 

“selvagens” aos olhos dos Cristãos, mas que servem para se enquadrar no esquema tripartite 

das genealogias raciais e religiosas de cada um dos filhos de Noé344. 

Por meio de um mar que não foi identificado pelo autor, numa “ilha” chamada 

Caffolos345. Nesta terra, os seus habitantes deixam que os mortos sejam comidos pelos 

pássaros: “Navegando-se pelo Mar Oceano, chega-se a uma ilha chamada Caffolos. As gentes 

desta ilha têm o costume de pendurar seus doentes nas árvores, pois dizem que é melhor que 

sejam comidos pelos pássaros, que são anjos de Deus, do que pelos repugnantes gusanos da 

terra.346”. Este costume, segundo o viajante, deriva da crença (pagã) de que os pássaros do céu 

são anjos de Deus347. E para os nativos da “ilha”, é melhor que os defuntos sejam comidos 

pelos pássaros “anjos” do céu do que pelos vermes que se alimentam dos corpos em 

decomposição abaixo da terra.  

Uma possibilidade sobre a descrição de Caffolos feita pelo viajante do século XIV é 

que o costume de deixar que os “pássaros” comam o corpo dos cadáveres pode ser uma 

descrição sobre as práticas funerárias do zoroastrismo. Contudo a historiografia sobre 

Mandeville e as edições da obra não mencionam esta possibilidade ao citarem a descrição 

desta população pelo viajante. 

Em outra ilha, o autor descreve outro povo dentre os descendentes de Cam que são 

considerados “malvados” por seus costumes e por sua linhagem pagã: “Daí se vai a outra ilha, 

cujas gentes são de natureza muito malvada, pois criam enormes cães e os treinam para que 

estrangulem seus enfermos e estes não morram de morte natural, pois dizem que assim 

sofreriam muito mais dor. Uma vez estrangulados, os vivos comem sua carne em lugar da 

347 Os pássaros que são comparados aos “anjos” nesta passagem são possivelmente uma referência a urubus e 
abutres que se alimentam de outros animais mortos. 

346 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 21, p. 178-179. 

345 A edição aragonesa da obra traz o topônimo de “Kafo” para esta região. JUAN DE MANDEVILLA. Libro de 
las maravillas del mundo. (MS. Esc. M-III-7). Edición crítica, estudio preliminar y notas de María Mercedes 
Rodriguez Temperley. Buenos Aires: Secrit, 2005. p. 101. As edições castelhanas do séc XVI trazem o termo 
“Boffon” JUAN DE MANDEVILLA. Libro de las maravillas del mundo y del Viaje de la Tierra Sancta de 
Jerusalém: (Impressos Castellanos del siglo XVI). Edición crítica, estudio preliminar y notas de María Mercedes 
Rodriguez Temperley. Buenos Aires: IIBRICIT - SECRIT, 2011. p. 170. 

344 O capítulo é intitulado “Do palácio do rei da Ilha de Java, das árvores que são farinha, mel, vinho e veneno, e 
de outras maravilhas e costumes das ilhas dos arredores” 

73 



74 

carne de animais de caça348”. O costume dos nativos que foram descritos por Mandeville é 

comer a carne humana dos seus defuntos que foram estrangulados por cães, criados para 

matar os enfermos do povo. A crença dos “descendentes de Cam” que justificaria esta prática 

“maligna” e “pagã” é a ideia que a morte pelo estrangulamento feito pelos canídeos é menos 

dolorosa do que morte natural pela velhice ou pelas doenças que acompanham a velhice. 

Os costumes da população da ilha Malaca, também chamada de Milke349 são mais uma 

associação dos nativos da Ásia com a crueldade natural: “cujos habitantes são também muito 

malvados, pois não se deleitam com nenhuma outra coisa mais do que lutar para matar gente. 

Bebem com prazer o sangue de suas vítimas, chamando esse sangue de Deus, e aquele que 

mata mais pessoas torna-se o mais respeitado350”. Os nativos teriam o costume prazeroso de 

lutar até a morte uns contra os outros para posteriormente beber o sangue dos derrotados nas 

lutas. Quanto mais vítimas em batalha, mais respeitado seria o guerreiro, que também bebeu 

mais sangue. 

A edição organizada Clara Pinto Correia cita diretamente o termo “Malaca” para se 

referir a ilha da população “malvada e cruel” do Sudeste Asiático: “até chegarmos àquele que 

se chama Malaca. Aqui também vive um povo malvado e cruel351”. Já C.W.R.D Moseley 

deixa em aberta a possibilidade do termo “Milky” ser traduzido para “Malaca”: “And from 

this country you go via many others in the sea too ne called Melk (Malaca?)352”. 

Nas interpretações de Paul Hamelius , a prática de beber o sangue das vítimas com 

prazer seria uma crítica satírica de Jean de Mandeville em relação à transubstanciação no rito 

da Eucaristia na doutrina da missa católica353. Donald Howard354 e Khanmohamedi355 vêm 

nesta passagem da obra uma paródia feita pelo viajante sobre a Cristandade Ocidental. Uma 

crítica ao ascetismo em seu caráter mais emocional. 

355 Ibidem. p.125-126. 

354 Segundo Khanmohamedi (p. 126), esta afirmação foi feita por Howard Donald em The World of Mandeville’s 
Travels. Yearbook of English Studies I, 1971. p. 13-16. KHANMOHAMEDI, Shirin. In Light of Another’s 
World: European Ethnography in the Middle Ages. Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2014, 
p.125-126. 

353 HAMELIUS, Paul. Mandeville’s Travels. London: Early English Text Society, 1923, p. 128 
352 JOHN MANDEVILLE. The Travels of Sir John Mandeville. Cap 21, p. 171. 

351 JOHN MANDEVILLE. Viagens de Mandeville. SEGUNDO LIVRO: A VIAGEM AO ORIENTE, Cap 6, p. 
194. 

350 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 21, p. 179. 

349 Hamelius supõe que o nome Milke é uma referência à Malaca, na Malásia. HAMELIUS, Paul. Mandeville’s 
Travels. London: Early English Text Society, 1923, p. 108. Já as edições espanholas do século XVI trazem o 
termo “Millo” em vez de “Milke”. JUAN DE MANDEVILLA. Libro de las maravillas del mundo y del Viaje de 
la Tierra Sancta de Jerusalém: (Impressos Castellanos del siglo XVI). Edición crítica, estudio preliminar y notas 
de María Mercedes Rodriguez Temperley. Buenos Aires: IIBRICIT - SECRIT, 2011. p. 171. 

348 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 21, p. 179. 

74 



75 

Em uma outra ilha, chamada Tracoda, o viajante descreve mais uma população 

consideradas “gentes inteiramente bestiais e não razoáveis356”. Estes povos vivem em 

cavernas devido à sua falta de conhecimento para construir casas: “Vivem em cavernas que 

escavam na terra, pois carecem de conhecimento para construir casas357”.  Sua alimentação é 

de carne de serpentes: “Comem carne de serpentes, porém, comem pouco, e nada falam, ainda 

que assobiem uns aos outros como as serpentes358”. A característica desta raça é mais 

animalesca, pois se comunicam como o som das serpentes em vez de se comunicarem com a 

linguagem falada. Sendo de índole “bestial”, não possuem a capacidade de construir suas 

moradias, e, nas conforme o texto, não praticam a religião pois descendem de Cam e não 

possuem a capacidade para receber e compreender a revelação cristã.  

O símbolo da caverna como um local para o estado primitivo da humanidade está 

presente em uma fonte judaica da Antiguidade, o livro apócrifo intitulado “Livro de Adão e 

Eva: o conflito de Adão e Eva com Satã”. Em determinado momento da narrativa, após serem 

expulsos do paraíso por Deus, Adão e Eva passam a habitar em uma caverna com tesouros: 

“Adão e Eva abstiveram-se, então da água e não beberam nada, mas caminharam e entraram 

na caverna dos tesouros359”.  

No capítulo 22, antes de listar as dez ilhas com raças “exóticas”, o texto menciona o 

costume de canibalismo familiar praticado pelos nativos de Dondin360: “há outra grande ilha 

chamada Dondin, na qual vive um povo de costumes terríveis, tanto que o pai come o filho, o 

filho, o pai; o marido, a mulher e esta o marido361”.  Para saber se o enfermo morrerá ou não, 

os familiares consultam um “ídolo” que afirma o destino do ente querido. “o filho recorre 

imediatamente ao sacerdote de sua religião e suplica que pergunte ao ídolo se o enfermo vai 

morrer dessa doença ou não. Então o sacerdote e o filho se dirigem juntos ao ídolo e, 

ajoelhando-se devotamente diante dele, fazem a pergunta362”. Caso este venha a falecer, o ente 

e o sacerdote matam a vítima e posteriormente chamam mais convidados para a cerimônia e 

devoram o seu corpo no ritual:  

 
Mas se o ídolo diz que a pessoa morrerá, então o sacerdote acompanha o filho ou a 
esposa ao enfermo. Eles põem uma mão na boca do enfermo para cortar a sua 
respiração e assim sufocam-no e matam-no. Depois de fatiar todo o corpo em 

362 Ibidem. 
361 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 22, p. 183. 
360 Ilhas de Andamão. HAMELIUS, P. Mandeville’s Travels. London: Early English Text Society, 1923, p. 109. 

359 O Primeiro Livro de Adão e Eva: O Conflito de Adão e Eva com Satã. Cap  XI, 3. In: TRICCA, Maria Helena 
de Oliveira. Apócrifos II: os proscritos da Bíblia.São Paulo: Mercuryo, 1992, p. 38. 

358 Ibidem.  
357 Ibidem.  
356 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 21, p. 179.  

75 



76 

pedaços, rogam a todos os seus amigos que se reúnam, com eles para comer o 
morto363 

 

O trecho da edição aragonesa sobre a ilha de Dondin possui os adjetivos “fea” e chama 

os habitantes de “gentes” antes de acrescentar os detalhes a respeito do canibalismo entre os 

descendentes e genitores da mesma família: “ay vna otra ysla granda et fea que ha nombre 

Dondin. En aquella ysla ay gentes de diuersas naturas, car el padre comme el fijo et el fijo 

comme el padre et el marido la muger et la muger su maridoc364”. Após descrever como as 

vítimas deste ritual são mortas, o texto aragonês dá mais detalhes sobre as festividades e a 

forme em que os parentes são devorados e seus ossos são enterrados na terra pelos seus entes 

queridos: “Et lo comen a grant fiesta et a grant solepnidat, et quando eillos han comido la 

carne, eillos prenden los huesos et los entierran et cantan et fazen grant melodia365”. 

Este caso do ritual familiar de canibalismo é mais um exemplo da associação da 

crença em ídolos “pagãos” com a ascendência de Cam e a localização asiática em que estes 

povos habitam. Em suma, considerando-se a “parte dois” da edição do Viagens, os povos 

“malignos” e de religião “idólatra” estão ligados pela geografia, pelo clima e por sua origem 

no pós-dilúvio. Em termos quantitativos, cinco povos são descritos como pagãos do tipo 

“idólatras” pelo autor. São eles: os nativos de Milky, os canibais de Dondin, os Cinocefalos, 

os mongóis e os tártaros.  

Nenhum destes povos “idolátras” que descendem de Cam se localiza dentro da zona 

cristã do reino de Preste João, todos estão localizados em outras zonas da Ásia. Cada local e 

cada detalhe sobre a religiosidade foi escrito por Mandeville para representar uma ordem 

religiosa organizada no globo, em que cada população e cada forma de religiosidade possui 

um local específico e delimitado nos planos divinos. A divergência dos povos “filhos de Cã” 

levou estas populações sem capacidade de compreender e receber o monoteísmo cristão e se 

espalharem por todas as partes de seu continente, a Ásia. 

Pamela Kyle Crossley afirma que as genealogias bíblicas das populações do globo 

feitas pelos enciclopedistas e viajantes da Baixa Idade Média se originou da necessidade de se 

explicar as origens das populações estrangeiras de fronteiras extremamente expandidas a 

partir de ramos distantes de uma árvore genealógica que remontasse aos primeiros fundadores 

da raça humana366. 

366 CROSSLEY, Pamela Kyle. O que é História Global?. Rio de Janeiro: Editora Vozes, 2015. p. 46. 
365 Ibidem.  

364 JUAN DE MANDEVILLA. Libro de las maravillas del mundo. (MS. Esc. M-III-7). Edición crítica, estudio 
preliminar y notas de María Mercedes Rodriguez Temperley. Buenos Aires: Secrit, 2005. p. 103. 

363 Ibidem, Cap 22, p. 183. 

76 



77 

A mesma autora, contudo, afirma que viajantes como Jean de Mandeville e Marco 

Polo descreviam monstros e seres mitológicos em regiões distantes e ao Oriente do globo 

como uma forma de não fazer uso da genealogia em suas obras e não reconhecer a 

ancestralidade humana destas populações e que somente a partir dos séculos XVI e XVII as 

genealogias seriam utilizadas pelos Europeus para classificar a origem de outros povos367. É 

evidente que, ao contrário do que fora afirmado por Crossley, a obra de Mandeville, oriunda 

do século XIV, utiliza da genealogia do tipo bíblico que engloba mesmo as “raças exóticas” 

que se localizam nas regiões mais distantes do globo terrestre. As “gentes” e os monstros das 

diversas ilhas do Oceano Índico são referidos pelo viajante de Saint Albans como 

descendentes de Cam, um dos três filhos do profeta bíblico Noé. 

A narrativa dos três filhos de Noé servia também como uma justificativa para a divisão 

fictícia e religiosa da sociedade cristã medieval em três ordens elaborada nos discursos da 

Igreja. Neste esquema tripartite, os Oratores do clero eram associados à figura de Sem, os 

Bellatores da nobreza eram associados à linhagem de Jafé, e por fim, os laboratores eram 

associados à maldição de Cam, e diante disso, estariam tendo o justo fardo da servidão e do 

trabalho ligado ao campesinato368.  

Em algumas edições do Viagens de Mandeville as três ordens são evocadas no 

episódio em que o autor narra a respeito do castelo de Esparviter. Neste caso, dentre as 

ordens, somente aqueles que estão associados aos mercadores é que terão sucesso econômico, 

independente do governo369. Essa associação dos três filhos de Noé com cada uma das ordens 

sociais do feudalismo esteve presente inclusive nas representações da iconografia medieval, 

como foi descrito por Hilário Franco Júnior em seu ensaio A castração de Noé a respeito da 

cena de Gênesis (9; 25-27) pintada na igreja de Saint Savin370.  

A divisão do globo e do espaço geográfico entre a descendência dos três filhos de Noé, 

a conexão das descendências de Jafé, Sem e Cam com diferentes grupos religiosos que 

existem no globo, e a interdependência de cada região geográfica e seus povos com um dos 

planetas do sistema solar são uma clara expressão da consciência de globalidade e da Imago 

Mundi dentro do Viagens de Jean de Mandeville. 

370 FRANCO JÚNIOR, Hilário. A Castração de Noé: Iconografia, Folclore e Feudalismo. In: A Eva Barbada: 
ensaios de mitologia medieval. São Paulo: EDUSP, 1996, p. 75-77. 

369 DI FEBO, Martina. Re e regine d’Oriente: utopie e distopie del potere nel Livre des Merevilles dou Monde di 
Jean de Mandeville. In: MASCHERPA, Giuseppe & STRINNA, Giovanni. Predicatori, mercanti, pellegrini: 
L’Occidente medievale e lo sguardo letterareo sull’Altro tra l’Europa e il Levante. Mantova: Universitas 
Studiorum, 2018, p. 125. 

368 MACEDO, José Rivair. Os filhos de Cam: a África e o saber enciclopédico medieval. SIGNUM: Revista da 
ABREM, Vol. 3, 2001, p.13. 

367 Ibidem. p. 46-47. 

77 



78 

 

​​2.2.4 Raça e Globalidade: Considerações Parciais  

 
A noção de raça utilizada pelo livro Viagens de Jean de Mandeville é demasiado 

complexa mesmo dentro do contexto da definição medieval para a raça. O viajante natural de 

Saint Albans mescla uma série de conceitos que delimitam e determinam as características 

físicas e religiosas das populações que habitam as terras ao redor do globo terrestre. 

Conforme as descrições e detalhes presentes no texto do autor, há em primeiro lugar a 

influência do sol sobre a cor da pele das populações humanas. Os etíopes e os habitantes da 

Caldeia são de cor negra e escura porque habitam uma região do globo que recebe maior 

radiação solar. Esta maior incidência solar sobre os corpos destas populações faz com que os 

seus tamanhos sejam menores em estatura, por isso Jean de Mandeville os descreve como 

sendo mais baixos do que os europeus caucasianos. 

Em segundo lugar, existe a influência das zonas do clima sobre as populações que 

vivem em cada uma das sete regiões de latitude do planeta terra. Desse modo, as sociedades 

que estão localizadas em zonas climáticas mais quentes são mais suscetíveis a possuírem as 

características determinadas pela zona climática em que habitam. O sudeste da Ásia é repleto 

de diversas raças humanas com características físicas diversas por conta da zona climática em 

que esta região está localizada. 

O texto de Jean de Mandeville realiza um deslocamento do espaço geográfico dos 

seres mitológicos da religião grega antiga. Os ciclopes, os centauros e os gigantes saem das 

terras do Mare Nostrum e também são inseridos na região do Sudeste Asiático, antípoda do 

continente europeu para a literatura e cartografia da Baixa Idade Média.  

Estes seres mitológicos são descritos como parte das populações do se localizam na 

região do extremo leste do globo, ou Sudeste asiático. Uma área que está fora das zonas 

climáticas que compõem o globo terrestre. Esta região tem como seu antípoda, como o seu 

pólo oposto, o extremo oeste, região em que Mandeville diz ser sua terra natal. Se a Europa é 

uma região fria, sem diversidade populacional e marcada pela predominância da fé cristã, o 

seu antípoda, será exatamente o extremo oposto disto. Como consequência de habitarem um 

antípoda da terra, com um índice elevado de radiação solar recebido pelos povos que vivem, 

estes territórios são povoados por criaturas maravilhosas, distintas de forma oposta racial, 

cultural e religiosamente aos europeus do oeste do globo. 

78 



79 

Ainda que as criaturas maravilhosas sejam raças de “pagãos virtuosos” que não 

praticam crueldades, o fato de serem provenientes do extremo leste do planeta e descendentes 

de Cam as torna sem compreensão do divino, e, portanto, não seguem à religião cristã devido 

a esta falta de compreensão da mensagem divina. O deslocamento das raças e das criaturas 

mitológicas ao longo do espaço feito pelo autor também é um aspecto chave para a 

globalidade do espaço e do tempo presente nesta fonte medieval do século XIV.  

Além da influência do sol, do clima, dos planetas e dos antípodas sobre a coloração da 

pele, sobre a forma física, sobre a vontade de deslocamento, e sobre a religiosidade dos povos 

que habitam ao redor do globo terrestre, o livro de Mandeville também incorpora a noção das 

três raças de descendentes de Noé como uma justificativa para a existência da diversidade 

populacional e religiosa ao redor do planeta. Os cristãos são descendentes de Jafé, devido à 

bênção divina que este recebeu de seu pai Noé, por isso, os europeus são praticantes da fé 

cristã. Sem, o filho intermediário de Noé, levou sua descendência pela África, devido a tal 

fator, os árabes muçulmanos são vistos como os povos “intermediários” pela Europa cristã, 

uma vez que são monoteístas mas seguidores de uma “falsa” fé, não são cristãos e nem 

pagãos. Quando não são muçulmanos filhos de Sem, os povos asiáticos são racializados como 

pagãos cruéis devido à sua ascendência de Cam e ao fato de habitarem o território do extremo 

leste, um antípoda da Europa cristã, regido pelo planeta Saturno. Já os descendentes da 

maldição de Cam, responsáveis por povoar o continente africano, são vistos como “feios”, 

“malditos” e “pagãos cruéis” pelo olhar do europeu cristão latino.  

A influência das zonas climáticas frias, temperadas e tórridas da terra e a regência dos 

planetas do sistema solar sobre as diversas populações do globo utilizada pelo cavaleiro inglês 

e por outras fontes medievais constitui uma explicação que relaciona a mobilidade com a 

história e que procura justificar a relação entre o todo e as partes dentro de uma narrativa pela 

globalidade. A apresentação da relação entre as o todo global e as partes locais é parte da 

história global para Sebastian Conrad371. Além disso, a divisão genealógica bíblica dos três 

filhos de Noé adotada por Mandeville e por outras fontes medievais para classificar as origens 

das populações do mundo é uma das formas de consciência de globalidade conforme a teoria 

da globalidade do mundo como “ser em si” de Roland Robertson, pois, cada parte está 

conectada e interrelacionada com o todo372.  

372 ROBERTSON, Roland. Globalização: teoria social e cultura global. Petrópolis, RJ: Editora Vozes, 1999. p. 
48. 

371 CONRAD, Sebastian. O Que é a História Global? Lisboa: Edições 70, 2019. p. 106. 

79 



80 

Os Mapas Mundi com divisão do globo em três partes são um modelo desta divisão e 

“ordem” racial, climática e religiosa da terra em conformidade com a visão preconcebida da 

cristandade ocidental a respeito dos outros povos que habitavam o mundo durante a Baixa 

Idade Média. As bases para o racismo e a escravização de nativos da África a partir do século 

XVI já apresentavam os seus embriões formados séculos antes, na Idade Média e na 

Antiguidade. Por este motivo, pode-se falar numa história global da racialização, suas bases 

são mais antigas do que o período em que a historiografia convencionou em chamar de 

Modernidade. 

Denise Ferreira da Silva entende que o surgimento da globalidade está entrelaçado 

com as origens da racialidade por meio da fusão de traços corporais em configurações sociais 

em regiões globais específicas no mundo moderno373. Os debates sobre a racialidade e a sua 

existência durante o período pré-moderno levam as origens da globalidade a partir da 

racialidade para os períodos que nomeamos como Idade Antiga e Idade Média na cronologia 

não universal da história. 

No livro Viagens de Jean de Mandeville os povos descendentes de Cam possuem uma 

origem única e uma “carga genética” em comum por meio da sua ascendência de Cam, filho 

de Noé. Esta ascendência do terceiro filho de Noé os transforma em povos pagãos em termos 

de religião e os torna inaptos a receberem a salvação pela Igreja. 

É por sua ascendência proveniente do filho com a marca amaldiçoada de Noé que 

alguns dos filhos de Cam se organizam e vivem em estados imperiais que se estendem por 

enormes territórios pelo continente, como no caso do Império Mongol, ou por mar, como no 

caso da Ilha de Java. Outros povos que se originaram na mesma linhagem, como os habitantes 

das diversas ilhas do Oceano Índico, não conseguiram desenvolver grandes reinos em seus 

territórios devido à regência dos planetas e à influência das zonas climáticas tórridas sobre as 

regiões em que habitam.   

A forma em que os povos pagãos filhos de Cam constroem os seus ricos e grandiosos 

impérios ou vivem em pequenos territórios com seus corpos disformes e aparência 

monstruosa é uma justificativa para uma escrita da história universal do tipo divergente 

segundo Pamela Kyle Crossley374. Todos estes povos são diversos, possuem territórios 

distintos, modos de vida distintos e moralidades distintas, apesar de todos possuírem um 

374 CROSSLEY, Pamela Kyle. O que é história global? Rio de Janeiro: Editora Vozes, 2015. p. 47. 

373 SILVA, Denise Ferreira da. Homo Modernus: para uma ideia global de raça. Rio de Janeiro: Editora Cobogó, 
2022. p. 27. 

80 



81 

único ancestral comum, Cam. Esta forma de narrativa histórica que remonta a uma única 

origem para os povos asiáticos que habitam o seu continente delimitado no globo é um claro 

exemplo de divergência nas narrativas sobre o tempo e sobre o espaço dentro da obra de Jean 

de Mandeville. 

 
 

​​2.3 O Reino de Preste João e Seus Arredores  

 
Neste subcapítulo irei analisar a presença e o papel do Reino de Preste João e o seu 

papel para a construção da narrativa do tipo convergente da história global dentro do Livro 

das Maravilhas do Mundo e Viagens Para Terra Santa.  

O Reino de Preste João teve suas lendas circulando pelo Ocidente dos séculos XII ao 

XVI. Uma das primeiras fontes a mencionar sobre a existência de Prestes João foi o viajante 

Benjamin de Tudela. O judeu escreve brevemente sobre as relações entre os Tártaros e Prestes 

João em seu Itinerário do século XII: “Eles estão aliados aos Kafar al-Turak, que adoram o 

vento e vivem nas terras do agreste, que não comem pão e nem bebem vinho, mas se 

alimentam de carne crua375”.  

Apesar de poucas informações sobre a religiosidade deste território nas primeiras 

fontes que o mencionam, os cristãos produziram diversas fontes sobre Prestes João com o 

possível intuito de informar sobre um grandioso império cristão que existia no Oriente. Os 

cristãos ocidentais liam relatos de um grande e poderoso império cristão chamado de Zan, que 

se estendia da África à Ásia, e possuía um pontífice de ordenação diaconal como seu líder 

imponente376. Outra fonte de informações sobre um poderoso reino cristão em terras distantes 

da Europa, eram os textos que citavam o reino dos cristãos etíopes de Axum durante os 

séculos XI e XII377. A historiografia sobre o Reino de Prestes João, porém, ainda não chegou a 

um consenso sobre qual era o “real” império que herdou o nome e a fama de Prestes João para 

a literatura medieval. 

A Epístola de Preste João é um informe sobre o momento de crise política a partir do 

século XII. Sua escrita no Ocidente pode ser entendida como a escrita de uma utopia espacial 

377 MACEDO, José Rivair. História da África. São Paulo: Contexto, 2020. p. 31. 
376 DELUMEAU, Jean. Uma História do Paraíso: o jardim das delícias. Lisboa: Terramar, 1992, p. 89-90. 

375 BENJAMIN DE TUDELA. O Itinerário de Benjamin de Tudela. São Paulo: Editora Perspectiva S.A, 2017, p. 
15 e p. 120. 

81 



82 

e temporal378. Após a vitória cristã na Primeira Cruzada e a retomada de Jerusalém pelos 

exércitos de Saladino, os cristãos ocidentais passaram por um momento de fragilidade em sua 

batalha pela cidade sagrada. O principal desejo dos cristãos latinos era o ter um reino aliado 

cristão na retaguarda para atacar os combatentes islâmicos379.   

Para a historiografia, a descrição do reino de Preste João feita por Jean de Mandeville 

nos últimos capítulos do Viagens pode ser considerada a mais completa dentre os autores 

medievais380. O texto dá excelentes detalhes sobre as províncias do império, sobre os desertos 

do reino, a respeito dos homens e dos seres selvagens que lá vivem das maravilhas que 

existem em Preste João, das riquezas presentes nos palácios daquela terra, e da religiosidade 

que é seguida pelos habitantes do reino mítico.381. 

​​2.3.1 A origem de Preste João, sua riqueza e sua Igreja 

 
O capítulo 32 de Mandeville narra a origem de Preste João da seguinte forma382: 

 
Há muito tempo havia um imperador, que era um príncipe muito valente e tinha em 
sua companhia muitos cavaleiros cristãos, da mesma forma que acontece com o 
atual, sucedeu que aquele imperador tinha grandes desejos de ver como era o culto 
da igreja entre os cristãos, naquele tempo em que a cristandade se estendia, no 
ultramar, por toda a Turquia, Síria, Tartária, Jerusalém, Palestina, Arabia, Alepo e 
por todo o Egito. Assim, aquele imperador, junto a um cavaleiro cristão, foi a uma 
igreja do Egito. Era sábado depois do pentecostes, e o bispo administrava o 
sacramento da ordem sacerdotal. O imperador contemplava e seguia a liturgia e 
perguntou quem eram aqueles ordenados diante do prelado e o que lhes estava 
reservado. O cavaleiro respondeu que se converteriam em prestes. Então o 
imperador respondeu que não queria ser chamado nem de rei nem de imperador por 
mais tempo, apenas de preste. E queria ter o nome do primeiro preste que saísse, o 
qual foi o nome João. Assim, desde então, tem sido chamado preste João383.   
 

Uma característica das riquezas do reino de Preste João é a ligação que existe entre as 

pedras preciosas do reino e Adão, o primeiro ser humano criado por Deus no livro do Gênesis 

e o primeiro profeta divino das religiões monoteístas. Preste João é um enorme território 

vizinho do paraíso terrestre conforme a maioria das versões de sua utopia. Esta posição e suas 

383 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 32, p. 245. 

382 O capítulo 32 é intitulado “Da bondade das gentes da Ilha de Bragman, do rei Alexandre, e do porquê do 
nome Preste João” 

381 DELUMEAU, Jean. Uma História do Paraíso: o jardim das delícias. Lisboa: Terramar, 1992, p. 101. 

380 UEBEL, Michel. Ecstatic Transformation on the Uses of Alterity in the Middle Ages. Hampshire: Palgrave 
Macmillan, 2005, p. 139. 

379 DELUMEAU, Jean. Uma História do Paraíso: o jardim das delícias. Lisboa: Terramar, 1992, p. 91 

378 UEBEL, Michel. Ecstatic Transformation on the Uses of Alterity in the Middle Ages. Hampshire: Palgrave 
Macmillan, 2005, p. 128. O autor faz a mesma afirmação na página 12 de sua obra. 

82 



83 

ligações com o primeiro homem garantem ao Reino uma série de bens materiais e 

imateriais384.  

O ato em que Adão domina os animais nos versos 29-30 do capítulo 2 de Gênesis385 é 

reinterpretado como um domínio do primeiro homem sobre as riquezas naturais pelas fontes 

que descrevem a história do Reino de Prestes João. Em seu vigésimo segundo capítulo, a 

Epístola de Preste João expressa o domínio do Reino sobre as riquezas e as espécies de 

animais e plantas que existem no reino: 

Os animais venenosos não podem habitar neste lugar nem aqui causar qualquer 
dano. Através de uma província nossa, onde vivem os pagãos, corre um rio chamado 
Idono. Esse rio, saindo do paraíso, estende o seu curso por toda aquela província em 
diversos meandros, e aí são encontrados pedras naturais, esmeraldas, safiras, 
carbúnculos, topázios, crisólitos, ónices, berilos, ametistas, sardas e muitas outras 
pedras preciosas. Aí nasce uma erva chamada assíduo, cuja raiz se alguém a trouxer 
consigo, afugenta o espírito imundo, e obriga-o a dizer quem é, de onde é e que 
nome tem. Por isso naquela terra os espíritos imundos não ousam apoderar-se de 
ninguém. Em outra província nossa nasce e colhe-se toda a pimenta que é trocada 
por trigo, provisões, couro e panos. Essa terra porém, é cheia de florestas, 
principalmente de salgueiros, e repleta de serpentes386. 

 
O elo entre Adão e os presentes dados pelos três reis magos após o nascimento de 

Cristo é reforçado por um texto apócrifo cristão chamado de O Evangelho Armênio da 

Infância de Jesus387. Este evangelho extra canônico só foi conhecido pela cristandade latina a 

partir do século VI e teve grande influência na literatura da Idade Média388. O capítulo 10 do 

apócrifo narra que os reis magos depositaram honras junto a carta dos tempos de Adão com 

uma mensagem sobre o nascimento de Cristo, e posteriormente, levaram estas honras para 

prestigiar o nascimento do menino Jesus: “Nossos pais a depositaram com toda a classe de 

honras em uma sala especial, e, assim, chegou até nós, que, graças a este escrito misterioso, 

viemos de antemão em conhecimento do novo monarca, Rei de Israel389” . 

No que diz respeito às referências sobre Adão em populações próximas do mítico 

reino cristão, o capítulo 20390 do livro cita os habitantes de Lamary como um povo de virtude 

390 Intitulado “Dos vis costumes que imperam na Ilha de Lamary e de como a terra e o mar são todos de forma 
redonda, como prova a estrela chamada Antártica”. 

389 El Evangelio Armenio de la Infancia, X, 11. In: OTERO, Aurelio de Santos. Los Evangelhos Apocrifos. 
Madrid: Bibliotca de Autores Cristianos, 2005. 

388 TRICCA, Maria de Oliveira. Apócrifos: Os Proscritos da Bíblia. São Paulo: Mercuryo, 2005, p. 127. 

387 FRANCO JUNIOR, Hilário. O Conceito de Tempo na Epístola de Preste João. In: Os Três Dedos de Adão: 
ensaios de mitologia medieval. São Paulo: Editora EDUSP, 2010, p. 150. 

386 Carta do Preste João das Índias. Lisboa: Assírio & Alvim, 1998, p. 62.  

385 Gênesis 2, 20 “E adão deu nome a todo o gado, e às aves dos céus, e a todo o animal do campo”. Bíblia de 
Jerusalém. São Paulo: Paulos, 2002. 

384 FRANCO JUNIOR, Hilário. O Conceito de Tempo na Epístola de Preste João. In: Os Três Dedos de Adão: 
ensaios de mitologia medieval. São Paulo: Editora EDUSP, 2010, p. 148. 

83 



84 

como a dos primeiros humanos antes da queda. “Nessa terra faz muito calor, daí o costume de 

homens e mulheres andarem completamente desnudos e zombarem quando veem algum 

estrangeiro andar vestido391”. Nas edições de C.W.R.D Mosely e Clara Pinto Correia, o 

território de Lamary é traduzido como ilha de Sumatra. O texto inglês cita os termos 

simultaneamente: “men come to a large country called Lamary (Sumatra)392”. “Os homens 

chegam a um país chamado Sumatra. Nesta ilha faz um calor extremo; o costume deles é os 

homens e as mulheres andarem completamente nus393”. 

O ideal de pureza no Gênesis é reforçado na população desta terra quando o seu 

costume de nudez se justifica pela pureza da humanidade antes da queda: “Dizem que Deus 

criou Adão e Eva nus, e por isso, ninguém deveria envergonhar-se de mostrar-se como Deus o 

fez, pois não é mal o que é natural394”. Os povos “adâmicos” de Lamary seguem fielmente o 

mandamento de crescer e se multiplicar: “Dizem que pecariam se rechaçassem os homens, 

pois Deus ordenou a Adão e a todos seus descentes o seguinte: ‘Crescite et multiplicamini et 

replete terram’395”. A relativa proximidade da ilha de Lamary com Preste João é o que 

transforma os seus habitantes em “pagãos de virtude” como se os nativos de Lamary fossem 

uma humanidade antes da expulsão do Jardim do Éden. 

No que diz respeito às riquezas dos arredores de Preste João, Mandeville descreve 

densamente o palácio do imperador. O espaço é mobiliado com salas de ouro e prata, uma 

pradaria completa como jardim e um observatório astronômico com torres para a visualização 

dos objetos celestes, utilizado para a diversão do monarca. 

 
Ele tem um palácio muito bonito, cujo circuito de muralhas é de duas milhas. Dentro 
há muitos jardins e belas salas e quartos de ouro e prata. No centro de um desses 
jardins há um montículo com uma pequena pradaria, e nessa pradaria, há um 
pequeno observatório com torres e pináculos completamente de ouro. Nesse 
pequeno observatório, senta-se frequentemente para tomar ar e para divertir-se, pois, 
este lugar não foi construído para outra coisa senão para seu deleite. No caminho do 
regresso desse país, atravessa-se a terra do Grande Cã, do qual falei e não convém 
repetir396.  

 
Mesmo a região que rodeia o reino de Preste João também goza das riquezas e das 

condições favoráveis que goza o próprio reino de Preste João. A existência de um 

396 Ibidem. Cap. 34, p. 254. 
395 Ibidem.  
394 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 20, p. 169. 

393 JOHN MANDEVILLE. Viagens de Mandeville. SEGUNDO LIVRO: A VIAGEM PARA O ORIENTE, Cap 
5, p. 179 

392 JOHN MANDEVILLE. The Travels of Sir John Mandeville. Cap 20, p. 163 
391 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 20, p. 169. 

84 



85 

observatório evidencia que nesta narrativa utópica que Mandeville reproduz, o céu da região é 

favorável à observação e não sofre com influências externas que não sejam as das riquezas da 

terra. Na Epístola de Preste João o palácio do rei sacerdote tem safiras, topázios e estrelas no 

céu397.  

Vejamos como o viajante faz críticas aos sacerdotes e ao papado de forma implícita. 

Na terra de Preste João, existem diversos tipos de cristãos de boa fé e devotos. Todos estes, 

em especial os nativos de Preste João, os habitantes celebram a missa pelo ritual grego e seus 

ritos orais na missa são simples, bem distintos (nas palavras do autor), da missa do rito 

romano existente nas regiões em que predomina a fé católica. As únicas palavras ditas na 

missa são o pai nosso e as palavras do sacramento da eucaristia: 

 
Em sua terra, há muitos cristãos de boa fé e devotos, especialmente os nativos. 
Comumente os sacerdotes celebram a missa e o sacramento do pão, como os gregos, 
porém, não dizem tantas coisas na missa, como aqui. Não dizem mais do que diziam 
os apóstolos, tal como nosso senhor lhes ensinou, ou seja, como São Pedro, São 
Tomé e o resto dos apóstolos celebravam a missa, dizendo o Pater Noster e as 
palavras do sacramento. Contudo, nós temos muitos acréscimos, feitos por diversos 
papas, que são desconhecidos por eles398.    

 
O texto de Mandeville deixa explícito que há uma dissociação entre o rito da missa 

que é celebrado no reino de Preste João para o rito da missa que é celebrado pela Igreja de 

Roma. O rito romano é, conforme a descrição do viajante, repleto de acréscimos feitos pelos 

papas da Igreja, e que não são sequer conhecidos pelos habitantes da terra de Preste João 

(sejam eles os sacerdotes cristãos ou os cristãos leigos).  

Ainda no que diz respeito às diferenças entre o rito missal da Igreja Católica e o rito 

que é relatado no reino de Preste João, Mandeville escreve abertamente, que o rito romano foi 

acrescentado pelos papas da Igreja, enquanto o rito “puro” de Preste João foi ensinado pelos 

apóstolos Tomé e Pedro e permaneceu preservado por seus habitantes, independentemente de 

serem cristãos nativos e ou cristãos não nativos. A população completa do reino é cristã 

devido à punição que existe para os não cristãos que tentam entrar no território. Quando um 

herege ou um infiel entra em Preste João e escuta a verdade sobre como deve ser a doutrina 

cristã e sobre como se deve crer no Deus verdadeiro ou aceita a verdade e se converte, ou cai 

morto fulminado399.   

399 DELUMEAU, Jean. Uma História do Paraíso: o jardim das delícias. Lisboa: Terramar, 2005, p. 90. 
398 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 32, p. 245.  

397 FRANCO JUNIOR, Hilário. O Conceito de Tempo na Epístola de Preste João. In: Os Três Dedos de Adão. 
São Paulo: Editora EDUSP, 2010, p. 139. 

85 



86 

Esta punição é descrita no capítulo 19 do livro no momento em que o autor visita a 

Índia e conta sobre os julgamentos que são feitos pela mão do apóstolo Tomé. Este juízo de 

valor ocorre diante da disputa das testemunhas para saber qual dos relatos seria considerado a 

verdade pela mão do falecido apóstolo400: 

 
O braço com a mão que pôs no dorso de Nosso Senhor, quando este lhe apareceu 
depois da ressureição e lhe disse: Noli esse incredulus sed fidelis, continua ainda em 
uma urna ao lado de fora. É por meio dessa mão que as gentes desse país fazem o 
julgamento para ver quem está errado e quem está com a razão, cada uma, pois, 
quando há discordância entre as partes e cada qual crê que tem razão, cada uma das 
partes põe por escrito sua causa e, depois, esses escritos são colocados na mão de 
São Tomé. Imediatamente, a mão lança fora o escrito da causa injusta e retém o da 
causa justa e verdadeira. Daí que venham pessoas de terras distantes para ter o 
julgamento das causas duvidosas401. 

 
A evocação da figura do apóstolo Tomé por Mandeville e sua referência na Índia não é 

por acaso. Conforme as lendas sobre Tomé que se espalharam pela cristandade, os cristãos 

seguidores do apóstolo conseguiram fixar raízes na região da Índia402. A Epístola de Preste 

João menciona a o território do império cristão do mesmo modo que a descrição feita pelo 

viajante do século XIV: “A nossa magnificência domina as três índias, o nosso território 

começa na Índia posterior, na qual repousa o corpo do apóstolo São Tomé, estende-se pelo 

deserto em direção ao berço do sol, e desce até à deserta babilônia, contígua à Torre de 

Babel403”. 

A origem deste rito associado ao discípulo Tomé, segundo a mitologia evocada pelo 

viajante de Saint Albans, é oriunda do transporte do corpo do apóstolo pela região do Oriente. 

Primeiro o corpo de Tomé estava sepultado na cidade de Calamye, local associado ao martírio 

deste discípulo de Cristo. Posteriormente, os cristãos assírios levaram a maior parte do corpo 

para Edessa, uma cidade localizada na região da Mesopotâmia. Apenas a mão de Tomé, o 

apóstolo, foi deixada em Calamya: 

 
É um grande reino, com muitas belas cidades e vilas. Nesta terra jaz o corpo do 
apóstolo São Tomé, em carne e osso, em uma bela tumba da cidade de Calamye, 
pois ali foi martirizado e enterrado. Contudo, os assírios levaram o corpo a uma 
cidade da Mesopotâmia chamada Edessa, mas logo devolvera àquela cidade404 

 

404 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 19, p. 165. 
403 Carta do Preste João das Indias. Lisboa: Assírio & Alvim, 1998, p. 53.  
402  DELUMEAU, Jean. Uma História do Paraíso: o jardim das delícias. Lisboa: Terramar, 2005, p. 92. 
401  JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 19, p. 165. 

400 O capítulo é intitulado “Dos julgamentos feitos pela mão de São Tomé, o apóstolo, na cidade de Calamye, da 
devoção e dos sacrifícios feitos aos ídolos, e da procissão ao redor da dita cidade”. 

86 



87 

O caráter subjetivo e utópico de Preste João serve para manter os espaços abertos em 

uma imagem neutra do tipo de cristandade seguida no reino. O cristianismo de Preste João 

não é o latino ocidental nem o ortodoxo oriental. A igreja do pontífice nas fontes que contam 

a história de Preste João não representa exatamente uma instituição, mas uma linha 

sombreada em um potencial transitório entre duas culturas, sem um limite rígido. Em suma, 

um espaço neutro para os cristãos do Ocidente e do Oriente405.  

 
Mas se queres conhecer a grandeza e excelência de nossa alteza e porque terras se 
estende o nosso poderio, entende e crê sem falha, que eu, Preste João, sou o Senhor 
dos Senhores e me avantajo a todos os reis da terra inteira, em todas as abundâncias 
que existem debaixo do céu, em força e em poder. Setenta e dois reis são nossos 
tributários. Somos um cristão devotado e, onde quer que haja cristãos pobres, que o 
poder na Nossa Clemência governa, defendemo-los e sustentamo-los com as nossas 
esmolas. Desejamos ardentemente visitar o sepulcro do Senhor com um grande 
exército, pois convém à glória da Nossa Majestade humilhar e desbarbar os inimigos 
da cruz de Cristo e exaltar o Seu nome bendito406. 

 
Há internamente na figura do Prestes João e na Epístola um discurso pela legitimidade 

da obediência sem contestação a um poder monárquico de um rei, guiador da Cristandade407. 

Este discurso justifica-se na mentalidade do autor como uma superação do contexto de 

fragmentação política e religiosa sofrido pela Europa cristã durante os séculos em que a Carta 

foi elaborada.  

A localização de Preste João, também é um aspecto muito importante para a 

construção da noção de provincialização, do ideal do outro estrangeiro, e do orientalismo na 

narrativa do itinerário do século XIV. Além de um poderoso reino político, o império de 

Preste João é o território que equilibra e que controla as “ameaçadoras presenças” dos seres 

monstruosos, dos muçulmanos, dos judeus e dos desconhecidos que existem em seus 

arredores nas ilhas da região do Sudeste Asiático408. 

Na região mais precisa, a localização de Preste João, bem como a sua religiosidade, 

adquire o significado daquilo que Fyre chama de o ideal do outro social e a possibilidade de 

desordem entre o apocalíptico e o demoníaco. O funcionamento deste ideal, é de um espaço 

408 DI FEBO, Martina. Re e regine d’Oriente: utopie e distopie del potere nel Livre des Merevilles dou Monde di 
Jean de Mandeville. In: MASCHERPA, Giuseppe & STRINNA, Giovanni. Predicatori, mercanti, pellegrini: 
L’Occidente medievale e lo sguardo letterareo sull’Altro tra l’Europa e il Levante. Mantova: Universitas 
Studiorum, 2018, p. 136. 

407 UEBEL, Michel. Ecstatic Transformation on the Uses of Alterity in the Middle Ages. Hampshire: Palgrave 
Macmillan, 2005, p. 93-95. 

406 Carta do Preste João das Índias. Lisboa: Assírio & Alvim, 1998, p. 55. 

405 UEBEL, Michel. Ecstatic Transformation on the Uses of Alterity in the Middle Ages. Hampshire: Palgrave 
Macmillan, 2005, p. 129. 

87 



88 

neutro enquanto desejo da população cristã latina da Idade Média contra as forças que 

impediam a sua continuidade409. Este espaço de neutralidade idealizada pela Epístola 

origina-se num desejo de que a cristandade conseguisse superar as suas divisões internas 

oriundas das traições, guerras religiosas e dos massacres que ocorreram entre os cristãos 

latinos e ortodoxos durante os primeiros séculos após o grande Cisma de 1054410. 

Um aspecto muito importante presente na Epístola de Preste João e que foi muito 

reforçado no Viagens é a peregrinação que os viajantes passam pelo deserto que está presente 

no mítico império cristão das Índias. Este processo de passar pelo deserto repleto de seres 

demoníacos reforça o caráter de provação e de purificação para aqueles que desejam chegar a 

Preste João e precisam provar que pertencem à cristandade e que possuem as reais virtudes de 

um bom cristão. 

 
Perto da Ilha de Milstorak à margem esquerda do Rio Fison, há uma coisa 
maravilhosa. Trata-se de um vale entre as montanhas que tem uma longitude 
aproximada de quatro milhas. Alguns o chamam de Vale Encantado, outros, Vale dos 
Demônios e outros, Vale Perigoso. Nesse vale, ouvem-se frequentemente tormentas, 
grandes murmúrios e ruídos, tanto de dia como de noite. Grandes barulhos e ruídos 
como o soar de tambores, bombos e trombetas, tais como os de uma grande festa. 
Esse vale está, e sempre esteve, cheio de demônios.  A gente diz que é uma das 
entradas do inferno. Nele há muito ouro e muita prata, daí que muitos infiéis e 
também muitos cristãos entrem nele em busca de tesouro que ali se encontra, 
todavia, poucos regressam, principalmente os infiéis e os cristãos que vão por cobiça 
de possuir, porque são rapidamente estrangulados pelo demônio411.  

 
No livro de Isaías, para citar alguns exemplos, o deserto adquire uma multiplicidade 

de significados412. O deserto é um local que simboliza a desolação: “Porventura é este o 

homem que fazia tremer a terra, que abalava reinos? Que reduziu o mundo ao deserto 

arrasou-lhe as cidades e nunca permitiu que os prisioneiros voltassem a sua pátria?413”. É um 

espaço repleto de animais que simbolizam as presenças demoníacas: “Antes ali farão o seu 

pouso os animais do deserto, e as suas casas ficarão cheias de bufos; ali habitarão os 

avestruzes, os bodes ali dançarão414”. É também o território destinado aos animais selvagens, 

como chacais, avestruzes, gatos selvagens, hienas, e de seres mitológicos tidos como 

malignos, como os sátiros: “Ela servirá de morada para os chacais, de habitação para os 

414 Isaías 13; 20. Ibidem. 
413 Isaias 14; 16-17. Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Paulus, 2002.  

412 UEBEL, Michael. Ecstatic Transformation on the Uses of Alterity in the Middle Ages. Hampshire: Palgrave 
Macmillan, 2005, p. 64-65. 

411 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 31, p.235. 
410 DELUMEAU, Jean. Uma História do Paraíso: o jardim das delícias. Lisboa: Terra e Mar, 1992, p. 94. 

409 UEBEL, Michael. Ecstatic Transformation on the Uses of Alterity in the Middle Ages. Hampshire: Palgrave 
Macmillan, 2005, p.21.  

88 



89 

avestruzes. Os gatos selvagens conviverão ali com as hienas, os sátiros chamarão seus 

companheiros. Ali descansará Lilith e achará um pouso para si”415 .  

O deserto representa para a mentalidade cristã um espaço rodeado de perigos, sem 

morada, que a tudo destrói: “Minha morada foi arrancada, removida para longe de mim, como 

tenda de pastores; como tecelão enrolei a minha vida, da urdidura ele me separou, dia e noite 

me consumiste416”. Bem como, representa o local onde o merecedor da salvação divina será 

salvo por Deus: “Alegrem-se o deserto e a terra seca, rejubile-se a estepe e floresça; como o 

narciso417”, “Transformarei o deserto em pântanos e a terra seca em nascentes de água418”.  

É nesse ideal de deserto com um caráter de provação e de peregrinação que 

Mandeville descreve de forma muito minuciosa a sua experiência pessoal de religiosidade 

vivida no reino de Preste João. O autor evoca a figura de companheiros de peregrinação para 

dar mais credibilidade à sua narrativa e à sua própria experiência de provação. Ao lado do 

viajante inglês, estavam frades de vários níveis e de várias nacionalidades. Após o encontro 

com os outros 14 religiosos, todos participaram de uma missa, confessaram seus pecados a 

um sacerdote, praticaram a celebração da eucaristia cristã como preparação para o rito. Ao 

final do processo, o viajante alega que apenas nove dentre os religiosos do grupo retornaram, 

e diz que não se sabe o que ocorreu com os cinco (dois de origem grega e três de origem 

espanhola) que não retornaram a salvo do Vale dos Demônios: 

 

Deveis saber que, quando meus companheiros e eu estivemos nesse vale, hesitamos 
muito se deveríamos nos atrever a correr o risco de entrar com a proteção de Deus. 
Alguns decidiram entrar e outros não. Havia entre nós dois homens valentes, frades 
menores, que eram da Lombardia, e disseram que, se alguém entrasse, 
preparar-se-iam e entrariam junto. Depois de esses homens dizerem isso, confiando 
na graça divina e neles próprios, ouvimos missa, confessamo-nos, comungamos e 
entramos 14 de nós, mas saímos apenas nove. Nunca soubemos se nossos 
companheiros se perderam, ou, ao contrário, se deram a volta por medo, mas nunca 
voltamos a vê-los. Dois eram da Grécia, três da Espanha. Aqueles de nossos 
companheiros que não quiseram ir conosco foram por outro caminho para 
esperar-nos na saída, como ocorreu419.   

 
O relato de como se deu a passagem pelo Vale dos Demônios e do que lá havia 

continua de forma muito detalhada por Mandeville. A descrição segue dando ênfase às 

tentações que cada um dos cristãos que resolve cruzar o local sofrerá pelas ações de 

419 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 31, p. 236. 
418 Isaías 41; 18. Ibidem. 
417 Isaías 35; 1. Ibidem. 
416 Isaías 38; 12. Ibidem. 
415 Isaías 34; 13-14. Ibidem. 

89 



90 

metamorfose, artimanhas, mentiras e turbulências criadas pelas figuras malignas dos 

demônios.  

 
Assim foi que cruzamos esse perigoso vale e encontramos nele grande quantidade de 
ouro, prata, pedras preciosas e jóias em abundância de um lado e de outro, como nos 
pareceu. No entanto, não sei se tudo aquilo era como parecia, porque não toquei em 
nada, já que os demônios são muito astuciosos e fazem com que algo pareça o que 
não é, com o propósito de enganar. Por isso, não toquei em nada, e também porque 
não queria que aquilo me desviasse da minha devoção, pois estava mais devoto do 
que jamais tinha sido, em razão tanto do terror aos demônios que via sob figuras 
diferentes quanto da grande quantidade de corpos mortos que jaziam estendidos no 
caminho, por todo o vale. Parecia que uma grande guerra ocorrera entre os dois reis 
mais poderosos do país e a maior parte tivesse sido derrotada. Creio que dificilmente 
existam tantos mortos como havia naquele vale; uma cena horripilante! Fiquei 
assombrado com a existência de tantos mortos e com o fato de que seus corpos 
estavam inteiros e sem se decomporem. Creio, todavia, que os demônios fizeram 
com que parecessem não corrompidos, pois não acredito que tivessem podido entrar 
tantas pessoas de uma vez, nem que tivessem acabado de ser mortas e ainda não 
tivessem apodrecido. Muitos defuntos estavam vestidos com roupas de cristãos, mas 
creio que aqueles que entraram buscavam o tesouro, movidos por cobiça, de forma 
que, com seus corações tão fracos, não suportaram o medo. Por essa razão, 
sentimo-nos muito mais crentes, embora muitas vezes tenhamos sido lançados em 
terra por ventos, raios e tempestades. Mas sempre a graça de Deus nos ajudou. E 
assim foi que atravessamos esse vale perigoso, sem encontrar obstáculos nem correr 
perigo, graças a Deus420.  

 
A presença de demônios e das experiências das tentações que os peregrinos 

obrigatoriamente passam durante a travessia do Vale Perigoso representam um ideal muito 

marcante nas narrativas de peregrinação durante a Idade Média, especialmente durante as 

cruzadas e outros momentos de confrontos religiosos contra “inimigos” da Cristandade. A 

nível bíblico, estas descrições servem para aproximar o peregrino da figura de Cristo pelo 

episódio em que Jesus ficou 40 dias no deserto sendo tentado pelo diabo421.   

Além do caráter religioso, a peregrinação descrita de modo minucioso pelo viajante do 

século XIV pode ser interpretada como o processo da mudança de mentalidade sofrida pelo 

autor ao longo de suas experiências vividas pelas viagens que realizou. A visão de mundo do 

autor seria alterada a partir do que ele viu pelos itinerários que visitou. Diferentes culturas, 

diferentes interpretações sobre o sagrado, diferentes modos de vida, e diferentes noções de 

como se seguir corretamente os mandamentos que são sagrados para a tradição religiosa que o 

próprio autor declara pertencer. Ao mesmo tempo em que a fé cristã de Jean de Mandeville foi 

preservada. 

​​  

421 Mateus 4; 1-2. “Então Jesus foi levado pelo espírito para ser tentado pelo diabo. Por quarenta dias e quarenta 
noites esteve jejuando”. Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Paulus, 2002. 

420 Ibidem, p.236-237. 

90 



91 

​​2.3.2 As Raças “Inocentes” e “Bestas” dos arredores de Preste João 

 
A região dos arredores do reino de Preste João possui as mesmas características das 

ilhas localizadas no Sul da Ásia422 pelo texto do Viagens de Jean de Mandeville. As 

populações destes territórios também têm similaridades com os habitantes da região das 

Índias e outras partes da Ásia em termos físicos, de índole, de moralidade, de fé religiosa 

pagã, e de modo de vida simples. 

A primeira ilha a ser mencionada nesta zona, é a ilha de Pytan. Seus habitantes são 

referidos como um outro tipo de raça, de índole tida como simples e bestial. Os nativos desta 

ilha não sabem como cultivar e arar a terra. São indivíduos de baixa estatura, pequenos como 

os anões, mas não tão pequenos como os pigmeus. Sua fonte de energia é o odor da maçã 

silvestre. Mandeville os chama de muito simples e bestiais: 

 
Seus habitantes não cultivam nem aram a terra, pois não comem absolutamente 
nada. Tem boa cor e uma bela forma, de acordo com seu tamanho. São pequenos 
como os anões, porém, não tão pequenos como os pigmeus. Vivem do odor das 
maças silvestres e, quando vão para longe de sua terra, levam essas maçãs consigo, 
pois se fossem privados desse cheiro, morreriam logo. Não são inteiramente 
racionais, são antes muito simples e bestiais423.   

 
Próxima à ilha de Pytan, e ainda nos arredores de Preste João424, Mandeville descreve 

uma ilha com habitantes que são descritos como outras raças. O corpo destes é descrito como 

coberto de pelos, possuem capacidade de nadar rapidamente no mar e se alimentam quase 

exclusivamente de carne e peixe cru. “Depois, há outra ilha cujas gentes são inteiramente 

peludas, exceto na cara e nas palmas das mãos. Essas gentes se movem no mar tão bem como 

na terra seca e comem tanto carne como peixe cru425”. 

Em termos raciais, este grupo se difere dos europeus devido à sua anatomia. O texto da 

obra faz talvez uma descrição a respeito de primatas da região, e os interpreta como sendo 

uma outra raça da humanidade. A localização desses seres nas proximidades de Preste João é 

explicada pela noção de zonas climáticas, influências dos antípodas do globo terrestre, pela 

geração de um dos filhos de Noé, Cam. Devido a tais fatores, estes seres são um tipo de raça 

humana segundo o autor do século XIV.  

425 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 32, p. 244. 
424 Talvez um sinônimo para a região do Sul da Ásia ou do Sudeste Asiático, como já dito anteriormente.  
423 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 32, p. 244. 

422 A geografia do globo descrito no Viagens não é exata. Os arredores de Preste João podem se referir às terras 
próximas do Sudeste Asiático, ou podem ser a própria região do Sul da Ásia. 

91 



92 

A proximidade do rico reino Preste João com as zonas habitadas pelas raças pagãs, 

com pouca capacidade de ter uma linguagem, sem capacidade de receber a mensagem cristã, 

sem possibilidade de desenvolver formas de governo complexas, e “adaptadas” ao clima 

quente, é um recurso utilizado pelo texto para mostrar que o reino cristão pode neutralizar as 

influências das zonas climáticas quentes, dos antípodas da terra, da geração descendente de 

Cam, e ainda usufruir das riquezas que o clima quente e exótico pode proporcionar para o 

país.  

 

​​2.3.3 A Bondade dos Nativos da Ilha de Bragmam 

 
Um aspecto muito importante destacado pela historiografia a respeito da construção da 

ideia de tolerância, do caráter orientalista, e da “provincialização” da Europa Ocidental no 

Viagens é o episódio a respeito da ilha de “Bragman”, ou, ilha dos Brâmanes. O caráter de 

provincialização da Europa não impede que o livro de Jean de Mandeville também seja um 

texto medieval com uma linguagem orientalista pré-moderna426. Este aspecto é nítido nos 

trechos que o autor se coloca como contrário aos judeus e adota posturas que virão a fazer 

parte de discursos coloniais em suas descrições sobre o exótico e sobre o outro que habita as 

regiões do globo para além do Ocidente Medieval europeu427. 

Jean de Mandeville, a partir da Epístola de Preste João, descreve uma ilha de povos 

“pagãos”, chamada Bragmam (“ilha dos homens de Bhrama”), onde os seus habitantes vivem 

em uma terra tida como boa e fértil, são puros e bondosos pela própria natureza. Todos os 

habitantes desta ilha são considerados bons, honestos, de boa fé e que sabem viver bem. A 

bondade de seus atos e de suas práticas deriva de sua “religião natural”: 

 
Mais além dessa ilha há outra grande, boa e fértil, onde vive gente boa, honesta, de 
boa fé e bom viver, de acordo com a natureza da sua religião. E mesmo não sendo 
cristãos, por instinto natural vivem comedidamente, são pessoas de grande virtude, 
afastadas de todos os pecados, vícios e malícias. Não são soberbas nem cobiças nem 
preguiçosas, invejosas nem coléricas nem glutonas, nem luxuriosas. Essas pessoas 
não fazem a ninguém o que não querem que outros façam a elas, cumprindo assim, 
os dez mandamentos. E não se preocupam em ter riqueza, não mentindo nem 
jurando por nenhum motivo, simplesmente dizendo “sim” e “não”, pois afirmam que 

427 Ibidem. p. 102. 

426 Esta característica do texto de Mandeville foi notada por diversos autores. MITTMAN, Ansa Simon. 
Mandeville’s Jews, colonisation, certainty; and art history. In: FROJMOVIC, Eva; & KARKOV, Catherine E. 
Postcolonising the Medieval Image. London: Routledge, 2017, p. 92. 

92 



93 

jurar é querer enganar o próximo. Daí que tudo o que fazem, fazem-no sem 
juramento. Essa ilha é chamada de Bragmam, e outros a chamam de Terra da Fé428. 

 
A edição de Clara Pinto Correia usa o termo “Bramânia” para se referir à ilha dos 

brâmanes: “A ilha onde vive este povo é chamada a Bramânia429”. O texto da edição 

aragonesa chama a ilha dos brâmanes de “cualidades utópicas” e quando menciona sobre o 

fato dos brâmanes não serem cristãos usa o termo “lei natural” para se referir às virtudes desta 

população: “Et comoquiere qu’ellos non sean perfectos christianos que eillos no ayan ley 

perfecta segunt nos, maguera de la ley natural eillos son plenos de todas virtudes430”. 

A descrição dos brâmanes segundo o texto da Epístola de Preste João possui menos 

detalhes do que a descrição do Viagens. No texto da Epístola, os brâmanes são considerados 

como uma população muito simples, que vive em estado de pureza. Possuem capacidade de 

suportar tudo, e vivem em constante estado de santidade. As orações feitas pelos brâmanes 

servem para proteger o reino de Preste João das ameaças diabólicas que o rodeiam. Por fim, é 

dito que os brâmanes são um dos diversos povos súditos do império cristão das Índias.  

Os brâmanes são muitos e homens simples que levam uma vida pura. Não querem 
ter mais haveres do que a necessidade da natureza exige. Suportam e aguentam tudo. 
Dizem ser supérfluo tudo o que não é necessário. São santos mesmo quando ainda 
em vida. Com cuja santidade e justiça toda a cristandade é em toda parte sustentada, 
como veremos, e, para que não seja vencida pelo diabo, é defendida pelas suas 
orações. Eles estão ao serviço da Nossa Majestade somente com suas orações e nós 
não desejamos deles ter mais nada431.  

 
É perceptível que o texto do cavaleiro de Saint Albans fez diversos acréscimos 

“cristianizados” a respeito dos brâmanes. A expressão de ser santo e viver em estado de 

pureza na descrição da Epístola, torna-se sinônimo de seguir os dez mandamentos para a 

descrição cristianizada de Jean de Mandeville.  

No livro As Viagens de Marco Polo, o viajante veneziano descreve alguns dos 

costumes dos brâmanes de modo similar a Mandeville. Por exemplo, Polo menciona que os 

brâmanes não mentem, são monogâmicos, não roubam, não comem nem matam animais e não 

bebem vinho: “chegamos à província de Laé, habitada pelos abrajamins (sectários de 

Brahma), que tem horror de mentiras. cada um tem apenas uma mulher, abominam o rapto e o 

roubo, não se servem para sustento nem de carne nem de vinho e não matam nenhum 

431 Carta do Preste João das Índias. Lisboa: Assírio & Alvim, 1998, p. 89. 

430 JUAN DE MANDEVILLA. Libro de las maravillas del mundo. (MS. Esc. M-III-7). Edición crítica, estudio 
preliminar y notas de María Mercedes Rogriguez Temperley. Buenos Aires: Secrit, 2005. p. 151. 

429 JOHN MANDEVILLE. Viagens de Mandeville. Introdução, Tradução e Notas de Clara Pinto Correia.  
Lisboa: Fundação Calouste Gulbekian, 2012. p. 277.   

428  JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 32, p. 243.  

93 



94 

animal432”. Porém, Marco Polo não cita os brâmanes como santos, mas como idólatras de 

presságios “São idólatras e apegados aos presságios433” e que adoram os bois “adoram os bois 

e untam com reverência o corpo com um óleo que fazem com os ossos dos bovinos434”. 

Assim, enquanto o viajante de Veneza tem uma postura de desconfiança para com os 

brâmanes, Mandeville os enxerga com admiração.  

Toda esta descrição do viajante de Saint Albans a respeito da ausência dos pecados 

capitais bíblicos entre todos os brâmanes é uma leitura que serve para provincializar a Europa 

cristã, a cristandade latina, e as práticas consideradas pecaminosas que são realizadas pelos 

cristãos. O texto que aparenta ser uma simples etnografia sobre os brâmanes e suas práticas 

morais é também uma acusação contra aqueles que mantêm vivos as práticas dos pecados 

dentro da cristandade. Se a “ilha dos Brâmanes” é a terra dos pagãos que tem boa fé, a Europa 

é a terra dos cristãos que não tem boa fé, pois sua fé não se traduz pelo abandono do pecado. 

Em sua obra Orientalismo: o Oriente como Invenção do Ocidente, Edward Said vê nas 

representações cristãs a respeito dos brâmanes durante a Idade Média e início da Idade 

Moderna uma idealização do que os cristãos deveriam ser, mas não conseguiam devido às 

ganâncias do “pecado” sobre a Cristandade435.  

Karma Lochire considera que a tolerância de Mandeville para com os habitantes de 

Bragmam é uma das diversas formas de provincialização da Europa feitas no texto do 

Viagens. Esta provincialização feita pelo autor se dá de diversas formas: do conhecimento, da 

cristandade e da conquista cultural.436 O conhecimento da Europa é provincianizado porque 

enquanto os europeus (incluindo o próprio autor do relato) desconheciam o globo que está 

sendo descrito (e surpreende aos viajantes e aos leitores que o descobrem) os brâmanes, por 

outro lado, já têm conhecimento intuitivo sobre a verdadeira moral e sobre as práticas de “boa 

fé” que são parte da fé cristã, mas que são ignoradas pelos próprios cristãos europeus devido à 

manutenção dos pecados.  

A Cristandade é provicianizada na obra de Jean de Mandeville porque ao longo de 

toda a viagem feita pelo autor, o viajante percebeu que a fé cristã não é seguida de forma 

majoritária pelos povos que estão fora do continente europeu e as suas práticas não se dão da 

436 LOCHIRE, Karma. Provincializing Medieval Europe: Mandeville’s cosmopolitian utopia. Modern Language 
Association. Vol 124, N.2, Mar-2005, p. 596.   

435 SAID, Edward W. Orientalismo: o Oriente como invenção do Ocidente. São Paulo: Companhia das Letras, 
2007, p. 108. 

434 Ibidem. p. 183. 
433 Ibidem.  
432 MARCO POLO. As Viagens. Livro III, Cap XXX, p. 182. 

94 



95 

mesma forma que fazem os cristãos que seguem o rito de Roma. A obra de Jean de 

Mandeville apresenta uma consciência de globalidade de forma similar a outras obras cristãs 

escritas após a década de 1270. A expansão do Império Mongol durante o período final do 

século XIII contribuiu para a noção de que os cristãos são uma minoria dentro do globo e que 

estão em uma pequena proporção em comparação com outros povos e outras religiões437. 

Autores como Roger Bacon438, Guilherme de Adão439 e Ramon Lull440 tinham a consciência 

de que os cristãos poderiam ser apenas um décimo ou até mesmo um centésimo em relação a 

toda a população mundial de “infiéis”. 

A partir de sua consciência de globalidade, o viajante de Saint Albans nota que os 

brâmanes conhecem os princípios bíblicos dos dez mandamentos e os ensinamentos de Cristo 

(de modo intuitivo) e estão mais próximos do amor divino do que os cristãos que receberam a 

revelação de Jesus. Os cristãos são como infiéis quando continuam a ignorar os sagrados 

mandamentos do Antigo e do Novo Testamento. Os brâmanes desconhecem a revelação de 

Cristo, mas são “cristãos” quando praticam as boas obras e os dez mandamentos bíblicos. Ou 

seja, mesmo numa região em que os habitantes praticam boas obras e seguem indiretamente 

os mandamentos bíblicos, a fé cristã é desconhecida. 

O purismo e a positividade das práticas religiosas dos brâmanes na construção textual 

do Viagens é um modelo de Imitatio Christi com adaptações de princípios religiosos e 

filosóficos oriundos do budismo e do hinduísmo adquiridos pelo viajante provavelmente a 

partir da circulação de obras literárias do medievo441. 

A ilha de Bragmam está isenta de toda e qualquer desarmonia climática, pois os 

castigos naturais são enviados pelo Deus cristãos para aqueles povos que não seguem os seus 

mandamentos sagrados. Na ilha de Bragman, devido à pureza natural de seus habitantes mão 

existem assassinatos, nem prostituição, nem pobreza (não há mendigos) e nunca ocorreu uma 

morte nesta terra. Todos os seus nativos são justos e virtuosos, e por conta disto, não existem 

441 CHISM, Christian. Definitions and representations of race. In: HAHN, Thomas. A Cultural History of Racism 
in the Middle Ages (Vol 2). London, New York, Oxford, New Dheli, Sydney: Bloomsbury Academic, 2022. p. 
45. 

440 O filosofo natural da Ilha de Mallorca escreveu que “eu acredito que para cada um cristão há uma centena ou 
mais que não são cristãos”. LLULL, Ramon. Petició de Ramon al papa Celestí V per a la conversió dels infidels. 
In: LLULL, Ramon. Un text català desconegut. Arxiu de textos catalans antics. 1982. n. 1, p. 9-46. Edição e 
estudo de Josep Perarnau Espelt. 

439 ADÃO, Guilherme. Directorium ad Faciendum Passagium Transmarinum. The American Historical Review, 
[Oxford], v. 12, n. 4, p. 810-857, 1907. Edição de C. Raymond Beazley.1907, p. 820 

438 POWER, Amanda. Roger Bacon and the defence of Christedoom. Cambridge: Cambridge University Press. 
2013, p. 235 

437 SOUZA, Guilherme Queiroz de. Ramon Llul e a Idade Média Global: geopolítica, integração e diversidade. 
Antiteses., Londrina, vol. 16, p. 370-400, 2023. p. 385-386. 

95 



96 

desastres naturais (temporais e tormentas), enfermidades (danos e pestes), guerras, fome nem 

qualquer outra mácula (tributação) semelhante àquelas que existem na terra natal do viajante 

de Saint Albans. 

  
Nessa ilha, não há ladrões nem assassinos nem prostitutas nem mendigos nem 
vigaristas, e nunca alguém foi morto ali. são muito castos, levam uma vida como a 
dos religiosos e jejuam todos os dias. E porque são todos probos, tão justos e tão 
cheios de boas virtudes, no seu país não há temporais, tormentas, danos, pestes, 
guerras, fome nem alguma outra tribulação, como temos sofrido nós em razão de 
nossos pecados442.  

 
Os detalhes da população de santos brâmanes que habita sua própria ilha, e, devido à 

sua santidade serve para Mandeville corroborar em seu texto, a enorme influência de Preste 

João sobre os territórios que estão localizados em seus arredores443. A força da religiosidade 

cristã do reino cristão oriental é tanta que influenciou a moralidade e as recompensas do clima 

dadas pelo Deus cristão à população de Bragmam.  

O texto de Mandeville adotou perspectivas raciais ao descrever e ao citar as regiões da 

Índia e do Sul da Ásia, e/ou os arredores de Preste João. O conceito de racialização é válido 

para se entender a construção que o viajante faz sobre a ilha de Bargmam, com o diferencial 

que a referida ilha é uma terra de pagãos “virtuosos”, descendentes de Cam que não pecam. 

A índole dos indivíduos e sua religião são fatores determinados pela influência 

climática que é exercida pelos astros sobre estas regiões do globo terrestre. Os habitantes de 

Bargmam são “bons pagãos” porque seu “paganismo” deriva da região do globo em que eles 

habitam, o Extremo Oriente. Suas obras boas e suas virtudes, são derivadas do fato da região 

ser também um antípoda do globo sob influência de Preste João. Na obra de Mandeville, 

também há uma possível associação entre o clima habitado pelos brâmanes à explicação 

bíblica de como Javé controla as condições meteorológicas da terra para abençoar os justos, 

presente no capítulo 37 (versos 2 a 13) do livro de Jó444. 

444 Jó 37, 2-13: “Atenção! Ouvi o trovão de sua voz, e o estrondo que sai de sua boca. Ele o envia para a vastidão 
dos céus, e seus raios aos confins da terra. A seguir ressoa o seu bramido e reboa seu fragor majestoso; nada 
detém seus raios, tão logo se faz ouvir sua voz. Deus troveja a plena voz das maravilhas e realiza proezas que 
não compreendemos. Diz à neve: ‘Cai sobre a terra’, e ao aguaceiro ‘Desce com violência!’ Suspende a atividade 
dos homens para que reconheçam que é obra sua. As feras também entram em seu covil e permanecem em suas 
tocas. Da Câmara austral sai o furacão, os ventos do norte trazem o frio. Ao sopro de Deus forma-se o gelo, 
congelando a superfície das águas. Carrega de umidade o nimbo, as nuvens da tempestade expelem o raio. Ele os 
faz circular e preside a sua alternância. Em tudo executam as suas ordens sobre a superfície de seu mundo 
terrestre. É para castigar os povos da terra, ou para uma obra de bondade que o envia”. Bíblia de Jerusalém. São 
Paulo: Paulus, 2002. 

443 DELUMEAU, Jean. Uma História do Paraíso: o jardim das delícias. Lisboa: Terramar, 2005, p.103.  
442 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 32, p.241. 

96 



97 

Distintos dos demais habitantes do Sul Asiático, os nativos de Bargmam possuem 

capacidade de seguirem os princípios básicos da religiosidade cristã de forma intuitiva. O 

motivo para tal capacidade, todavia, não é dito de modo explícito pelo itinerário do século 

XIV. Uma boa hipótese a ser levada em consideração, pode ser uma maior influência moral de 

Preste João sobre Bragmam do que sobre as demais ilhas do Sudeste Asiático. Este aspecto da 

justiça divina dada em conformidade com as boas obras de cada um também pode ser 

visualizado em Jó445. 

É precisamente nesta possível associação entre a bondade dos “brâmanes” ser derivada 

da influência do reino vizinho cristão que se conclui mais um aspecto orientalista presente no 

texto medieval: a simplificação da religião atribuída aos brâmanes como um tipo de 

panteísmo cristão446. Esta leitura, que pode soar como um elogio de um cristão para os 

orientais no discurso do próprio cristão, é uma formação de identidades que busca converter o 

Oriente a algo similar ao Ocidente447.  

Outra relação que pode ser traçada entre a descrição dos brâmanes do Extremo Oriente 

feita por Jean de Mandeville e o continente europeu é a de dois reinos que são as contrapartes 

estruturais um do outro, reflexos invertidos pela lente de um espelho. O reino dos brâmanes e 

os reinos da Grã Bretanha de Mandeville simbolizam uma conexão entre o Oriente e o 

Ocidente situados em extremidades opostas do globo448. Esta perspectiva global demonstra 

que o que é descrito depende inteiramente de onde quem descreve está situado449. 

As informações sobre os brâmanes no guia de viagens podem nos revelar o contexto 

“glocal” da  região da Grã Bretanha por uma perspectiva de análise da globalidade entre o 

todo global e as questões locais na Inglaterra de Mandeville. Segundo Khanmohamedi entre 

os séculos XIII e XIV, os teólogos das universidades inglesas debatiam se Deus teria a 

onipotência absoluta para libertar a humanidade da própria onipotência divina. Os teólogos 

“conservadores” e mais próximos à teologia de Tomás de Aquino rejeitaram esta proposição. 

Contudo os teólogos mais naturalistas e adeptos da filosofia aristotélica organizaram diversas 

proposições sustentando que a onipotência de Deus poderia dar livre arbítrio aos povos de 

outras partes do globo e libertá-los da própria onipotência divina. Esta conclusão justificaria a 

449 Ibidem. p. 134. 

448 HAHN, Thomas. Race and Ethnicity. In: HAHN, Thomas. A Cultural History of Racism in the Middle Ages 
(Vol 2). London, New York, Oxford, New Dheli, Sydney: Bloomsbury Academic, 2022. p. 133. 

447 Ibidem. p. 108. 

446 SAID, Edward W. Orientalismo: o Oriente como invenção do Ocidente. São Paulo: Companhia das Letras, 
2007, p. 108. 

445 Jó 34, 11-12: “Ele retribui ao homem segundo suas obras, e dá a cada um conforme sua conduta. Na verdade 
Deus não prática o mal, Shaddai não perverte o direito.” Ibidem. 

97 



98 

origem das populações de “pagãos de virtude” que seriam salvos por Deus exclusivamente 

pela sua infinita misericórdia450. 

Desta forma, a consciência de globalidade do viajante de Saint Albans uniu as 

informações sobre os brâmanes de suas viagens pelos territórios canatos do Império Mongol 

(ou provenientes de outros viajantes que relataram a religiosidade dos brâmanes) a nível 

global e as proposições dos teólogos naturalistas das universidades da Grã Bretanha a nível 

local. O cavaleiro do século XIV chegou às suas conclusões sobre a possibilidade da 

existência de populações pagãs que não creem na religião cristã, mas são abençoadas pela 

graça divina e que podem recebem o livre arbítrio e a salvação. 

 

​​2.3.4 Salvação fora da Igreja: Lei Natural e Culto da Natureza 

 
Neste subcapítulo veremos os conceitos de lei natural e do culto da natureza que o 

autor do Viagens utiliza nos capítulos finais da obra para se referir aos habitantes das regiões 

ao redor do reino de Preste João.  

Esta crença é seguida pela população que habita o Preste João e seus arredores. Temos 

descrito o exemplo de Jó como um bom pagão. A população virtuosa e livre da escravidão do 

pecado não necessita da mediação da Igreja para ser salva. A sua salvação deriva 

exclusivamente de seu amor e de suas virtudes de lealdade e humildade, da ausência de 

vanglória, assim como foi demonstrado pelo personagem bíblico Jó.  

 
E ainda que essas gentes não tenham os mesmos artigos de fé que nós temos, devido 
a sua boa religião natural e sua retidão de intenção, estou convencido de que Deus os 
ama e de que reconhece os seus serviços, da mesma forma que ocorreu com Jó, o 
qual era pagão e considerado por deus o seu leal servidor. E apesar de haver muitas 
religiões no mundo, creio que Deus ama sempre os que o amam e servem 
humildemente em virtude de lealdade e deprecia principalmente a vangloria deste 
mundo, como é o caso dessas gentes e como era de Jó451.    

 
O território habitado por eles está localizado entre a Caldeia e a Pérsia. A figura do 

pagão virtuoso é associada à figura bíblica de Jó, personagem que tem sua história contada no 

livro homônimo do Antigo Testamento452. O próprio Jó é transformado num pagão bondoso, 

452 RUBIÉS, Joan-Pau. Nature and Customs in Late Medieval Ethnography: Marco Polo and John Mandeville. 
In: La nature comme source de la morale au Moyen Âge, (Micrologus Library 58), Firenze: SISMEL/ Edizioni 
del Galluzzo 2014, p. 211.  

451 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 32, p. 243. 

450 KHANMOHAMEDI, Shirin. Light of Another’s World: European Ethnography in the Middle Ages. 
Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2014. p. 133-135. 

98 



99 

pelo relato de Mandeville, numa associação com a bondade natural da humanidade primitiva 

que se originou de Adão antes deste consumir o fruto proibido da árvore do conhecimento do 

bem e do mal em Gênesis453. 

A noção de lei natural é um conceito defendido por Jean de Mandeville para 

praticamente toda a região das ilhas localizadas pelos arredores do reino de Preste João. Todas 

as populações dos arredores que possuem o que o autor chama de “razão” têm os artigos da fé 

e outras “coisas boas” similares aos principais artigos da religiosidade cristã. O Deus criador 

do mundo é chamado de deus da natureza. 

 
Deveis saber que em todos esses países referidos, em todas essas ilhas e em todos 
esses povos de diversas leis e crenças, não há nenhum, entre os que tem razão e 
entendimento, que não tenha em sua crença artigos de nossa fé e algumas outras 
coisas boas de nossa religião. Creem em Deus, que criou o mundo e o qual chamam 
de Deus da natureza454, segundo diz o profeta Et metuent (eum) omnes fines terre455 

 
Esta concepção religiosa a partir de crenças naturais com aspectos das religiões 

monoteístas é interpretada por Khanmohamadi como a segunda forma em que Jean de 

Mandeville enxerga os pagãos em seu texto: pessoas virtuosas, ou dito de outra forma, pagãos 

virtuosos456. Os pagãos virtuosos no relato de Mandeville se diferenciam dos pagãos 

“idólatras” pelo fato de não seguirem ídolos em sua religiosidade. Somente três dentre os 

aproximadamente 23 povos “pagãos” mencionados na obra se enquadram nesta categoria de 

“pagãos virtuosos”: os nativos de Lamary (Sumatra), os nativos da ilha de Bragmans 

(brâmanes) e os Pigmeus457.  

Sobre os pigmeus, Mandeville comenta que este povo habita por uma ilha que passa 

um rio, e afirma que esta população de baixa estatura é bela e graciosa em sua pequenez: 

“Esse rio passa pela terra dos pigmeus, onde vivem gente de pequena estatura, pois não 

medem mais que três palmos de tamanho. São belos e graciosos, na sua pequenez, tanto os 

homens quanto as mulheres458”. O viajante de Saint Albans não descreve práticas religiosas 

458 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 22, p. 188. 

457 Os Pigmeus são considerados pagãos “virtuosos” não por sua localização em Preste João ou por seus hábitos 
religiosos. Mas pelo seu significado de humildade na literatura da Baixa Idade Média. Eles representam a ilha 
dos humildes. LE GOFF, Jacques. O Ocidente medieval e o Oceano Índico: um horizonte onírico. In: Para um 
Novo Conceito de Idade Média: tempo trabalho e cultura no Ocidente. Lisboa; Editorial Estampa LTDA, 1979, 
p. 273  

456 KHANMOHAMADI, Shirin. In Light of Another’s World: European Ethnography in the Middle Ages. 
Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2014. p.129-130. 

455 Texto do Salmo 67,8. A tradução de Susani Silveura de Lemos França (2007) preserva o texto da vulgata 
latina de São Jerônimo.  

454 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 34, p.254. 
453 Ibidem.  

99 



100 

“cruéis” ou “idólatras” quando escreve sobre o seu contato com os povos pigmeus no 

Extremo Oriente. A simplicidade, a pequenez, a sua beleza e os modos “graciosos” desta 

população os enquadram dentro dos “filhos de Cam” que são “pagãos virtuosos” dentro do 

itinerário do século XIV. 

Este número de três povos dentre todos os “pagãos” possui um significado. Na 

literatura da Baixa Idade Média três é o número associado à Trindade459. Estas populações são 

as únicas que não descendem de Jafé e que podem receber a graça divina mesmo sem ser 

parte da genealogia abençoada do filho de Noé e mesmo sem receber o batismo segundo os 

ritos cristãos. 

A virtude da graça divina dentro do texto de Jean de Mandeville consiste basicamente 

em se comportar como cristão e “crer” (num sentido de fazer boas obras) com a intuição do 

coração460.  A graça, deste modo, não está necessariamente relacionada com a fé ou com a 

revelação divina e de Cristo que promove o desenvolvimento da fé. A graça cristã, conforme 

as palavras do livro do século XIV, é o ato de praticar boas obras e seguir os mandamentos 

sagrados, independente da fé, do batismo ou da religião que o indivíduo possa ter.  

Para o Livro de Mandeville, a teologia da graça para a salvação é uma teologia 

totalmente contrária à filosofia da patrística agostiniana e beira posições quase heréticas461. 

Uma vez que, a igreja romana, desde as construções de Agostinho de Hipona, considera que é 

impossível haver qualquer chance de salvação fora da própria Igreja462. Seguir os 

mandamentos e os dogmas da Igreja é sim um caminho para a remissão dos pecados e para 

alcançar a vida eterna, porém, não é o único caminho existente para se chegar a receber a 

salvação e a graça divina. O viajante do século XIV utiliza de conceitos de raça e humanidade 

originários da filosofia de Agostinho de Hipona ao mesmo tempo em que adota uma visão 

teológica distinta da defendida pelo filósofo cristão.  

462 RUBIÉS, Joan-Pau. Nature and Customs in Late Medieval Ethnography: Marco Polo and John Mandeville. 
In: La nature comme source de la morale au Moyen Âge, (Micrologus Library 58), Firenze: SISMEL/ Edizioni 
del Galluzzo 2014, p. 213.  

461 Embora o Viagens cite as raças humanas do Oriente a partir da obra Cidade de Deus Contra os Pagãos de 
Agostinho, a noção de salvação da humanidade em Mandeville não é agostiniana. A construção da noção de 
humanidade feita pelo viajante inglês deriva de Agostinho, ao mesmo tempo em que a sua noção de salvação 
“natural” rompe com as concepções do filósofo cristão. 

460 RUBIÉS, Joan-Pau. Nature and Customs in Late Medieval Ethnography: Marco Polo and John Mandeville. 
In: La nature comme source de la morale au Moyen Âge, (Micrologus Library 58), Firenze: SISMEL/ Edizioni 
del Galluzzo, 2014, p. 216. 

459 Dentre estes, somente os Brâmanes estão localizados dentro do reino de Preste João. 

100 



101 

Mais do que uma mistura da “santa doutrina” da Igreja Católica com aspectos de 

“superstição” ou de uma “crença natural”, o texto do Viagens a respeito das crenças e das leis 

naturais que são seguidas pelas populações das áreas vizinhas ao reino de Preste João 

mostram que os mandamentos cristãos necessários para a salvação das almas precisam apenas 

ser seguidos de modo intuitivo e natural, inconsciente, sem importar a fé do indivíduo que os 

segue463. Não é necessário crer no Deus do Antigo e do Novo Testamento do mesmo modo 

que a Igreja o interpreta e da mesma forma que os cristãos de fora ou das igrejas de Preste 

João confessam crer464.  Mesmo para o que viria a ser a religiosidade e o entendimento da 

Sola Gratia para os reformadores protestantes, as posições descritas por Jean de Mandeville 

seriam um anátema por afirmarem que uma parte da humanidade pratica boas obras, pode ser 

salva ao mesmo tempo em que não conhece a fé cristã. 

Em meados do século XVI, a Reforma Protestante de Martinho Lutero e a afirmação 

da justificativa da Sola Fide na Confissão de Augsburgo consolidou na então fragmentada 

Cristandade a noção de que as boas obras são impossíveis de serem realizadas somente pela 

vontade humana sem a fé em Cristo como o salvador da humanidade. O Art. 20 do Livro de 

Concórdia explicitava abertamente que as naturezas e as capacidades humanas são incapazes 

de fazer boas obras como ter paciência, evitar maus desejos, amar ao próximo, etc. 

 
Pois que sem a fé e sem Cristo a natureza e capacidade humanas são por demais 
frágeis para praticar boas obras, invocar a Deus, ter paciência no sofrimento, amar o 
próximo, exercer com diligência ofícios ordenados, ser obediente, evitar maus 
desejos, etc. tais obras elevadas e autênticas não podem ser feitas sem o auxílio de 
Cristo, conforme ele mesmo diz em João 15: ‘Sem mim nada podeis fazer465 

 
No Viagens, a “ruptura” com alguns aspectos da doutrina da Igreja parece caminhar 

para uma “Reforma Protestante com sinais invertidos”. As boas obras praticadas adquirem um 

valor maior do que a fé no Deus bíblico, e por isso, mesmo os povos pagãos, como os 

brâmanes, podem receber bênçãos dadas pelo Deus cristão. Em sua narrativa, quanto mais 

Jean de Mandeville se distanciava de sua terra natal, já tendo igualmente se distanciado de 

Jerusalém e dos locais de peregrinação da Cristandade, mais o autor descreveu culturas e 

civilizações distintas, e mais as interpretações teológicas feitas pelo viajante adquiriram 

465 LIVRO DE CONCÓRDIA. A Confissão de Augsburgo. Art. 20, p.13. Tradução e notas de Arnaldo Schuler. 
Porto Alegre: Editora Concórdia, 1993.  

464 Ibidem.  

463 KHANMOHAMEDI, Shirin. In Light of Another’s World: European Ethnography in the Middle Ages. 
Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2014. p.129-130 

101 



102 

aspectos que poderiam chocar de modo abrupto com as concepções tradicionais da Igreja 

Católica Romana. 

O último aspecto da religiosidade presente na obra de Mandeville que irei descrever é 

a diferenciação entre idolatria e religião natural466. A dissociação entre simulacro e idolatria é 

citada no capítulo sobre a Índia. O simulacro adquire um caráter natural de culto, distinto da 

idolatria, que é contra a natureza. 

 
Alguns adoram simulacros e outros, ídolos. No entanto, entre simulacros e ídolos há 
uma grande diferença, pois os simulacros são imagens ou reproduções feitas à 
semelhança de alguma coisa natural, à semelhança de homens ou mulheres, da lua, 
de qualquer animal ou de qualquer coisa da natureza. Os ídolos, por sua vez, são 
imagens que procedem da louca imaginação humana e que não podem ser 
encontradas entre as coisas naturais, como, por exemplo, uma imagem com quatro 
cabeças, ou um homem com cabeça de cavalo, ou de boi ou de qualquer outro 
animal, que não se vê na disposição natural467. 

 
Na historiografia das artes, o simulacro é entendido como a simples imitação da 

natureza em detalhes. Este conceito, é destinado para definir a imitação das coisas naturais468. 

O Viagens considera que as imitações dos elementos naturais são produzidas pela própria 

natureza (divina). Já os ídolos são produzidos pelos seres humanos para representar os 

elementos da natureza, como os monstros, por exemplo469. O simulacro não é condenado 

como um pecado de idolatria pelo viajante inglês. Porém, os ídolos são condenados. 

A diferenciação entre ídolos e simulacros em Mandeville tem uma história de longa 

duração470. Aparece nas homilias de Orígenes de Cesareia. A partir da edição grega da 

Septuaginta, o capítulo 20 do livro do Êxodo foi interpretado nas categorias de proibição 

pelos termos traduzidos em latim (Neque e Vel) por Jerônimo, resultando em duas categorias 

de proibição distintas: ídolos (deuses) e imagens naturais (representando o divino). Esta 

diferença, e o simulacro do natural foram defendidos por Nicéforo, que havia se baseado em 

uma interpretação analítica da distinção feita por Orígenes. A tradutora Christiane Deluz 

interpreta que esta passagem sobre os ídolos e os simulacros em Mandeville deriva do texto 

470 RUBIÉS, Joan-Pau. Nature and Customs in Late Medieval Ethnography: Marco Polo and John Mandeville. 
In: La nature comme source de la morale au Moyen Âge, (Micrologus Library 58), Firenze: SISMEL/ Edizioni 
del Galluzzo 2014, p. 220-222 

469 KAPPLER, Claude. Monstros demônios e encantamentos no fim da Idade Média. São Paulo: Martin Fontes, 
1994. p. 306.  

468 ECO, Umberto. História da Beleza. Rio de Janeiro: Editora Record, 2004. p. 180. 
467 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 18, p. 158. 

466 RUBIÉS, Joan-Pau. Nature and Customs in Late Medieval Ethnography: Marco Polo and John Mandeville. 
In: La nature comme source de la morale au Moyen Âge, (Micrologus Library 58), Firenze: SISMEL/ Edizioni 
del Galluzzo 2014. p. 217-219. 

102 



103 

das Etimologias (VIII, II) de Isidoro de Sevilla471. Já Sarah Salih  vê nos comentários sobre os 

ídolos e simulacros uma releitura dos comentários de Tomás de Aquino sobre a primeira 

epístola do apóstolo Paulo aos Coríntios (capítulo 8 verso 4) no texto do viajante inglês.472 

As conclusões que Mandeville chegou a respeito da diferença entre a natureza dos 

simulacros e os ídolos poderiam ser tidas como heréticas para a Igreja de Roma473. Estas 

posições não foram tomadas nem por Tomás de Aquino nem por Peter de Tarantasia, o que 

evidencia uma “heterodoxia” dentro das conclusões do cavaleiro de Saint Albans. Ambos não 

conseguiram chegar às interpretações que o viajante do século XIV chegou474. 

 

​​2.3.5 Provincialização, Alteridade e Convergências 

 
As considerações do cavaleiro inglês são também uma evidência de que a viagem feita 

para as terras antes desconhecidas, não apenas o fizeram conhecer outras regiões do globo, 

outros seres maravilhosos, outras populações e outras interpretações que existiam a respeito 

da própria fé e da própria religiosidade, mas nos mostram que o próprio Mandeville também 

mudou após as suas vivências. As suas experiências o transformaram num sentido de 

identidade, de alteridade e de espiritualidade. 

A provincialização da Europa, a alteridade entre o “eu” e o "outro” e a mudança de 

identidade são os aspectos que marcam a percepção sofrida pelo autor ao longo de sua obra. A 

Europa é percebida como uma região que é um antípoda do globo, é uma zona que, em crise 

devido à expansão do islã e à expansão mongol. A Cristandade Ocidental está longe de ser o 

centro de poder da terra, e que devido à moral pecaminosa dos cristãos que caem pelo pecado, 

pelas disputas de poder, ou pela conversão ao islamismo, passa pelo processo de 

provincianização.  

O destino dos pagãos sem virtude, dos etíopes, e alguns dos monstros e outros “filhos 

de Cam” que habitam a área ao redor de Preste João é sofrer as influências determinadas pela 

sua zona climática do globo e não conseguir obter a salvação por não poderem receber a 

mensagem cristã. Por fim, os pagãos virtuosos, os brâmanes e os cristãos de Preste João 

474 Ibidem. p. 224. 

473 RUBIÉS, Joan-Pau. Nature and Customs in Late Medieval Ethnography: Marco Polo and John Mandeville. 
In: La nature comme source de la morale au Moyen Âge, (Micrologus Library 58), Firenze: SISMEL/ Edizioni 
del Galluzzo 2014, p.223. 

472 SALIH, Sarah. “Idols and simulacra. Paganity, hybridity and representation in Mandeville’s Travells, In: 
B.Bildhauher, R. Mills. The Monstrous Middle Ages. Cardiff, 2003, p. 113-133.  

471 DELUZ, Christiane. Livre des Merevilles du Monde. Paris: CNRS, 2000, p. 470  

103 



104 

possuem a sua alteridade mais aproximada à dos cristãos latinos por Jean de Mandeville. Pois 

estes, por meio de sua lei natural, de suas boas obras, ou de sua Igreja que se aproxima dos 

ritos associados aos apóstolos, estão aproximados em identidade dos cristãos católicos e mais 

próximos da salvação. 

A identidade do autor é alterada pelo seu contato com o reino de Preste João e com 

suas experiências lá vividas. A versão do cristianismo de Preste João fez com que a noção do 

que é ser cristão fosse questionada por Mandeville, outras formas de cristianismo, além da 

latina, também podem ser aceitas por Deus como parte da cristandade. A sua admiração pela 

religião natural dos habitantes que circulam o império cristão das Índias e pelos brâmanes que 

são considerados santos pagãos pelo viajante, resultaram na mudança do seu entendimento do 

que constitui a salvação e a graça divina que leva ao caminho da remissão dos pecados. A 

Igreja passa a não ser o único meio de ser salvo, embora permaneça sendo um dos meios de se 

chegar à salvação, segundo a percepção do autor.  

O cavaleiro de Saint Albans escreveu a história dos impérios de sua época pela 

narrativa global de convergência nas definições de Pamela Kyle Crossley, uma narrativa de 

globalidade convergente os reinos e suas sociedades passaram por estágios distintos de 

desenvolvimento e terminaram em níveis similares de desenvolvimento e de poder475. 

Populações que pertencem a climas distintos na teoria das zonas climáticas da terra e que 

possuem origens distintas na genealogia dos três filhos de Noé construíram impérios que 

chegaram a níveis semelhantes de poder político. 

O reino de Preste João é apresentado como um império convergente em relação aos 

canatos do Império Mongol e ao reino apresentado na Ilha de Java. Preste João possui origens 

distintas em relação aos estados mongóis e ao reino do Sudeste Asiático. A origem do reino 

cristão do Preste João remota de modo genealógico ascendente à Jafé, uma vez que os cristãos 

são descendentes da linhagem abençoada deste filho de Noé. Os canatos do Império Mongol e 

os habitantes do reino da Ilha de Java, por sua vez, são descendentes de Cam, pois são 

asiáticos e não são cristãos, mas pagãos. Ainda que as suas origens sejam distintas, as suas 

histórias são convergentes dentro da narrativa sobre o poder político destes reinos em suas 

respectivas regiões, em sua extensão territorial e em seu poder político. 

A narrativa convergente dentro da obra do viajante inglês cumpre um papel de 

organizar uma justificativa histórica para a existência de estados imperiais com fortes poderes 

475  CROSSLEY, Pamela Kyle. O que é História Global?. Rio de Janeiro: Editora Vozes, 2015. p. 69. 

104 



105 

monárquicos. O reino de Preste João, os canatos do Império Mongol e o reino da Ilha de Java 

cumprem o papel de explicar de modo “evolutivo” e administrativo a organização dos 

governos humanos em diferentes partes do globo terrestre. Seja estes reinos organizados pelos 

filhos de Jafé ou pelos filhos de Cam, a sua organização política é convergente dentro da 

história universal escrita pelo viajante inglês do século XIV. 

Numa Europa fragmentada e provincianizada, as descrições do reino de Prestes João, 

dos canatos do Império Mongol e do reino de Java como uma convergência representava o 

desejo do que a Europa desejava ser, mas não podia ser devido às crises alimentares e 

epidêmicas que ocorriam durante o século XIV. A narrativa convergente construída de modo 

racializado e pela consciência de globalidade é um recorte do local dentro do contexto global 

descrito pelo viajante. O cavaleiro inglês utiliza as suas descrições do reino de Preste João 

para construir uma imagem do que a Inglaterra, o seu local de origem, deveria ser. O desejo 

de Mandeville por uma monarquia forte e centralizada com um governo imperial cristão é 

explicado dentro dos contextos de crise na Europa do século XIV em comparação com o 

estado dos impérios da Ásia e do o utópico reino de Preste João. O global é uma imagem 

invertida no espelho em relação ao local.   

As genealogias das raças humanas e a justificativa para a formação convergente de 

monarquias e impérios dentro da obra de Mandeville possuem uma base filosófica agostiniana 

embora a sua teologia sobre a salvação divina aponte para outras direções. A genealogia e a 

localização dos filhos de Jafé, Sem e Cã; e a convergência de alguns destes grupos dos três 

continentes para construir e organizar ricos e poderosos impérios ao redor do globo são um 

exemplo de uma World History com elementos filosóficos agostinianos. O viajante usa a sua 

consciência de globalidade sobre a divisão da humanidade e a formação de estados 

monárquicos de modo convergente e adota explicações que, em sua racialização, apontam à 

falta de livre arbítrio diante da genealogia dos povos, da regência de algum dos sete planetas 

sobre uma região, das zonas climáticas que influenciam a terra, e das interferências divinas 

sobre a sua criação.  

105 



106 

 

​​CAPÍTULO 3 - O ORIENTALISMO E A RACIALIZAÇÃO COMO CONSTRUÇÃO 

DA GLOBALIDADE: AS POSSIBILIDADES DE CONVERSÃO DOS JUDEUS E DOS 

“SARRACENOS” 

 

Neste capítulo irei desenvolver o último objetivo específico desta pesquisa: Comparar 

a racialização e as possibilidades de conversão dos judeus e dos “sarracenos” na construção 

da globalidade de Jean de Mandeville.   

A racialização dos judeus e os muçulmanos por alguns autores cristãos poderia unir as 

características físicas corporais e as identidades religiosas dos “infiéis”, ou, poderia ser 

descrita somente em termos da alteridade religiosa a depender da fonte em questão. Estava 

relacionada com a negação de aceitar Cristo como a “verdade”476.  Esta categorização dos 

“infiéis” judeus e islâmicos como uma raça por conta de sua “falsa religião” e sem relação 

com os seus fenótipos, está registrada dentro da história do racialização pré-moderna477. 

 Segundo Suzanne Conklin Akbari, o discurso antijudaico da Idade Média organizava 

a diferenciação dos judeus em termos de alma e de corpo físico. Os judeus eram descritos e 

representados no discurso cristão da Baixa Idade Média por características anatômicas e 

fisiológicas como itinerantes de sua natureza. A comunicação da alteridade corporal judaica 

era um sinônimo da alteridade religiosa478. Por outro lado, o corpo dos “sarracenos” era 

entendido em termos de localizações fixas e delimitadas dentro das zonas climáticas do globo. 

Sua localização em territórios das zonas tórridas do globo os destinava a possuírem um corpo 

deformado e “grotesco”, às vezes com forma de animais ou com forma de gigantes479. 

O caráter de “diáspora” do corpo dos judeus era representado como um microcosmos 

de sua ausência de lugar delimitado no globo pela teoria das zonas climáticas da terra em 

virtude da sua “recusa” e “negação” da verdade cristã. a racialização dos judeus consistia em 

afirmar a sua manifestação exterior a partir da manifestação “anormal” do interior480. Já a 

racialização dos “sarracenos” pelas fontes cristãs da literatura de viagens ocorria por afirmar o 

480 Ibidem. p. 3-4. 
479 Ibidem. p. 155-156. 

478 AKBARI, Suzanne Conklin. Idols in the East: European representation of Islam in the Orient, 1100-1450. 
New York: Conrell University Press, 2009. p. 114. 

477 HENG, Geraldine. In: HAHN, Thomas. A Cultural History of Racism in the Middle Ages (Vol 2). London, 
New York, Oxford, New Delhi, Sydney: Bloomsbury Academic, 2022, p. 98 

476  AKBARI, Suzanne Conklin. Idols in the East: European representation of Islam in the Orient, 1100-1450. 
New York: Conrell University Press, 2009. p. 31.  

106 



107 

pertencimento dos árabes muçulmanos a uma região específica do globo. Esta marcação de 

um local fixo dos “sarracenos” na terra modificaria a divisão norte e sul do globo pela teoria 

climática para uma nova divisão a partir do século XIV: a divisão entre ocidente cristão e 

oriente muçulmano481. 

Estes conceitos de um corpo de diáspora derivado da “imoralidade” dos judeus e um 

corpo com marcas fixas da zona climática dos árabes muçulmanos foi bem utilizado na obra 

de Mandeville. Mesmo quando o cavaleiro do século XIV não cita explicitamente o termo 

“corpo” para se referir às características destes grupos, a sua genealogia dos muçulmanos 

como “filhos de Sem” e os judeus como “filhos de Jafé” delimita os espaços os fiéis das 

outras religiões monoteístas possuem no globo. É a partir desta divisão das zonas climáticas e 

da genealogia dos judeus e dos muçulmanos que o viajante irá construir a sua relação entre 

racialização e globalidade. 

 

​​3.1 “Impossíveis” de Conversão: os Judeus 

 

Este subcapítulo irá analisar como Jean de Mandeville expressa o seu o orientalismo e 

a sua consciência de globalidade quando escreve sobre a história e a localização dos judeus 

dentro de seus relatos. 

Em “A destruição do Templo de Salomão por um terremoto” veremos como o viajante 

atribui um juízo de valor e uma vontade divina à destruição do Templo de Salomão para 

demonizar os judeus que habitavam Jerusalém durante a época do imperador Adriano. Esta 

expulsão dos judeus de Jerusalém e a edificação do Santo Sepulcro na cidade sagrada no 

Viagens também servirão para indicar o contexto religioso e social dos judeus no mundo 

cristão da Baixa Idade Média. 

Em “O veneno da Ilha de Sumatra” o antijudaísmo de Mandeville será analisado a 

partir da construção orientalista dos judeus como “bons matadores” que organizam um plano 

de conspiração para destruir a Cristandade com o uso de um veneno extraído das árvores da 

ilha de Sumatra.  

A expressão mais extensa e detalhada do antijudaísmo no Viagens Para a Terra Santa 

será estudada em “As Dez tribos aprisionadas às margens do Cáspio”. Veremos como o mito 

das dez tribos de Israel aprisionadas pelas Amazonas entre as montanhas do Cáucaso foi 

481 Ibidem p.155. 

107 



108 

utilizado por Jean de Mandeville para alertar os cristãos sobre uma futura guerra entre a 

Cristandade e as dez tribos presas no Cáucaso. É neste episódio que o orientalismo de 

Mandeville construiu uma identidade linguística, racial e religiosa dos judeus e apresentou 

uma consciência de globalidade ao destacar o hebraico como o idioma utilizado pelas 

comunidades judaicas do globo. 

 

​​3.1.1 A destruição do Templo de Salomão por um terremoto 

 
 A primeira evidência de ódio aos judeus expressa pelo autor é durante a sua descrição 

da cidade de Jerusalém e do templo de Salomão no capítulo 11 de seu livro. O viajante atribui 

a destruição do templo por um terremoto à vontade divina. E após esta associação, os 

imperadores romanos que se opuseram à presença dos hebreus na região da Terra Santa são 

mencionados como bons exemplos482: 

 
Quando os judeus erguiam o templo, veio um terremoto, como se por vontade de 
Deus, e destruiu tudo o que havia sido construído. Depois Adriano, o imperador de 
Roma, que era da estirpe de Tróia, reconstruiu Jerusalém e o templo da mesma 
forma como o havia feito Salomão. Não permitia, entretanto, que vivesse ali nenhum 
judeu, apenas os cristãos, pois, ainda que ele não fosse cristão, amava os cristãos 
mais que a qualquer outro povo, exceto o seu. Esse imperador mandou amuralhar a 
Igreja do Santo Sepulcro, que antes estivera fora da cidade, dentro dela483.  

 

Ao imperador Adriano é atribuída a reconstrução do templo que o terremoto havia 

destruído. O principal ponto do discurso do cavaleiro de Saint Albans vem logo depois. 

Quando menciona que não era permitido aos judeus viverem na cidade e ainda completa 

afirmando que só os cristãos eram permitidos na cidade de Jerusalém sob o governo de 

Adriano. Neste trecho do livro é nítido e evidente a quase santificação de Adriano por “se 

aliar” aos cristãos e declarar “guerra santa” aos judeus. 

Por fim, mais um motivo da “admiração” de Jean de Mandeville por Adriano foi 

exposto. A edificação das muralhas ao redor da Igreja do Santo Sepulcro, local mais sagrado 

para a fé cristã por ser o lugar onde, segundo a tradição cristã, ocorreu a crucificação de Jesus 

Cristo e se deu início ao milagre da paixão.  

Ao associar a construção da muralha ao redor do Santo Sepulcro a Adriano e detalhar 

que a referida igreja está fora da cidade antes da muralha ser construída, Mandeville consolida 

mais uma vez a associação entre o imperador e a defesa dos cristãos. O destaque dado ao 

483  JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 11, p. 96. 

482 Intitulado “Do templo do Nosso Senhor, da crueldade de Herodes, do Monte Sião, da Probática Piscina, e da 
Natatória de Siloé”. 

108 



109 

evento que resultou na destruição do templo e na expulsão dos judeus de Jerusalém possui um 

significado dentro das enciclopédias e dos itinerários do medievo. A Baixa Idade Média e 

suas teorias climáticas de locais e zonas fixas de cada povo atribuíam a Jerusalém o local dos 

judeus em épocas passadas e dos cristãos em épocas presentes484. Jerusalém era destacada 

como um território de origem judaica em tempos antigos que deixou de ser de posse dos 

judeus quando estes se recusaram a aceitar Jesus. O presente e o futuro de Jerusalém era 

pertencer à Cristandade nas fontes medievais da Baixa Idade Média485.  

O prólogo do Viagens apresenta a cidade de Jerusalém como o local que primeiro 

pertenceu aos judeus e que foi escolhida por Deus para se revelar na pessoa de Jesus: “E essa, 

terra, que era primeiramente dos judeus, foi por ele escolhida entre as outras como a 

melhor486”.  Posteriormente, a cidade sagrada é mencionada por Mandeville como o local que 

Cristo escolheu para propagar a sua mensagem por estar localizada no exato centro do mundo: 

“também o criador de todo o mundo, quis padecer por nós em Jerusalém que está no centro do 

mundo, de modo que fosse conhecida e propagada em todas as partes do mundo a forma 

como Ele redimiu o homem487”. A ênfase na expulsão dos judeus de Jerusalém, a explicação 

de que esta cidade pertencia aos judeus somente em épocas passadas também ocorre pela 

localização que a Cidade Santa tem como o exato centro do mundo no livro de viagens. Ian 

Higgins interpretou que Mandeville usa a centralidade de Jerusalém em sua obra de forma 

mais séria do que outros viajantes medievais anteriores ou contemporâneos a ele488. 

Uma das principais justificativas dadas para a segregação dos judeus de espaços 

públicos pela literatura da Baixa Idade Média era a perda do direito dos judeus sobre a terra 

prometida da Palestina pelo fato de estes terem rejeitado a Cristo. Os cananeus eram 

destacados como habitantes originais da Palestina para as enciclopédias medievais, de modo 

que os hebreus não possuíam um clima próprio ou um local próprio no globo por não serem 

os povos originários de nenhuma terra em específico489.  Esta justificativa para a expulsão dos 

judeus de Jerusalém em uma série de diásporas e a sua incapacidade de se enquadrarem em 

algumas das zonas climáticas da terra segundo os textos medievais será acompanhada por 

489 AKBARI, Suzanne Conklin. Idols in the East: European representation of Islam in the Orient, 1100-1450. 
New York: Conrell University Press, 2009. p. 117. 

488 HIGGINS, Ian Macleod. “Defining the Earth’s Center in a Medieval ‘Multi-Text’: Jerusalem in The Book of 
John Mandeville.” In Text and Territory: Geographical Imagination in the European Middle Ages, ed. Sylvia 
Tomasch and Sealy Gilles, 29–53. Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 1997. p. 44. 

487 Ibidem. p. 3 
486 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville, Prólogo, p. 2. 
485 Ibidem. p. 115-117. 

484 AKBARI, Suzanne Conklin. Idols in the East: European representation of Islam in the Orient, 1100-1450. 
New York: Conrell University Press, 2009. p. 114. 

109 



110 

diversas medidas de segregação física, restrições de mobilidade e perseguições em várias 

regiões da Europa. 

Na Inglaterra da Baixa Idade Média, território em que Jean de Mandeville afirma ser 

oriundo, as populações de judeus sofriam com diversas restrições de mobilidade, limitações 

de socialização em lares e bairros cristãos, marcações de vestimenta, limitações para rezas e 

volume sonoro nas sinagogas, maior pagamento de tributos, condenações à morte sem 

julgamento prévio e outras medidas de caráter discriminatório e segregacionista impostas 

pelas autoridades judiciais e religiosas daquele período490.  

Por volta de 1290, é documentada uma grande expulsão em massa de judeus de 

diversos bairros na Inglaterra491. Este fenômeno teve paralelos em outras regiões e cidades na 

Europa séculos antes, a exemplo da segregação entre bairros de judeus e bairros de cristãos 

que ocorreu no século XI dentro do Sacro Império do rei Rudiger492. Ainda que o bispo 

Speyer do Sacro Império tivesse delimitado bairros com condições “mais nobres” para os 

judeus da região, o fenômeno de se separar terrenos de bairros para um grupo religioso 

específico constitui uma segregação493. Segundo Jacques Le Goff, o final do século X e o 

início do século XI assinalam o aumento das ocorrências de pogroms e outras manifestações 

antijudaicas por parte das sociedades cristãs da Europa494. 

Segregações similares também foram documentadas por outras fontes no Império 

Bizantino durante este mesmo período. O rabino Benjamin de Tudela escreveu em seu 

Itinerário sobre as separações de Cristão e Judeus por bairros na cidade de Constantinopla. 

Segundo a descrição, os judeus só poderiam sair de Constantinopla pelo mar, pois eram 

cercados pelos territórios cristãos: “Nenhum judeu vive na cidade, porque eles foram 

estabelecidos atras de uma barra do mar. Um braço do mar de Mármora fecha-os por um lado, 

e eles não tem como sair, exceto pelo mar quando querem fazer negócios com os 

habitantes495”. A racialização praticada pelos cristãos ortodoxos de Constantinopla ainda 

separava os judeus rabinitas ortodoxos496 e os judeus caraítas em bairros distintos, conforme a 

mesma fonte: “No bairro judeu, há quase dois mil judeus rabanitas e perto de quinhentos 

496 O termo “judeus rabinitas” é um sinônimo para “judeus ortodoxos” e “judeus rabínicos”.  

495 BENJAMIN DE TUDELA. O Itinerário de Benjamin de Tudela. São Paulo: Editora Perspectiva S.A, 2017, p. 
63. 

494 LE GOFF, Jacques. A Bolsa e a Vida: economia e religião na Idade Média. Rio de Janeiro: Editora Vozes, 
2022, p. 36. 

493 Ibidem.  

492 FELDMAN, Sergio Alberto. Os judeus no imaginário medieval: diabolização de uma minoria. In: Tuiti 
Ciência e Cultura, n. 11, 1999. p. 6.  

491 Ibidem p. 98. 

490 HENG, Geraldine. Race and politics. In: HAHN, Thomas. A Cultural History of Racism in the Middle Ages 
(Vol 2). London, New York, Oxford, New Dheli, Sydney: Bloomsbury Academic, 2022, p. 98.  

110 



111 

caraítas, e uma cerca os divide497”. A racialização entre judeus rabínicos e judeus caraítas 

distinguia em categorias de espaços demarcados aqueles que acreditavam na Torá oral e 

aqueles que acreditavam apenas na Torá escrita.  

O Quarto Concílio de Latrão, convocado em 1215 pelo papa Inocêncio III, marcou 

uma nova etapa de restrições sobre a mobilidade e a presença física dos judeus em diversos 

espaços. Os judeus estavam proibidos de sair em público durante o período da páscoa, 

proibidos de ocupar qualquer tipo de cargo público, deveriam utilizar um sinal distintivo, 

dentre outras restrições498. O século XII foi marcado por um aumento da repressão às 

atividades econômicas dos setores primários, secundários e das profissões liberais exercidas 

pelos judeus499. As desapropriações forçadas dos terrenos e a proibição de frequentarem e 

habitarem nos mesmos bairros dos cristãos foi um dos fatores que para alguns medievalistas 

ocasionou a formação dos guetos nas cidades europeias da Baixa Idade Média500. 

A segunda metade do século XIII no mundo anglo francês marca a formação de um 

“nacionalismo” que enxerga nos judeus um grupo inimigo à formação das nações cristãs 

europeias. O estigma social, religioso e racial contra os israelitas cada vez mais serviu de 

justificativa para a formação de massacres, expulsões, pogroms e outras muitas formas de 

racialização praticadas pelos estados nacionais em formação pela Europa Ocidental.  

A literatura medieval representará os judeus cada vez mais como um grupo de 

assassinos de cristãos que se organizam para eliminar a Cristandade por diferentes métodos501. 

Esta noção estigmatizada dos judeus como assassinos de cristãos aparece pela primeira vez no 

Viagens de Mandeville quando o viajante narra o modo como a comunidade judia de Sumatra 

extraia veneno para tentar eliminar os cristãos. 

 

​​3.1.2 O veneno da ilha de Sumatra 

 
Durante o capítulo 21 da obra, quando Mandeville visita a ilha de Sumatra na região 

do Sudeste Asiático, ele usa mais uma vez a oposição entre judeus e cristãos para descrever 

501 HENG, Geraldine. Race and politics. In: HAHN, Thomas. A Cultural History of Racism in the Middle Ages 
(Vol 2). London, New York, Oxford, New Dheli, Sydney: Bloomsbury Academic, 2022. p. 99-100 

500 CROSSLEY, Pamela Kyle. O que é História Global?. Rio de Janeiro: Editora Vozes, 2015. p. 103. 

499 LE GOFF, Jacques. A Bolsa e a Vida: economia e religião na Idade Média. Rio de Janeiro: Editora Vozes, 
2022, p. 35-36. 

498 FOLLADOR, Kellen Jacobsen. A imagem dos judeus perante a sociedade cristã medieval. In: Em tempos de 
Histórias. Brasília Jan-Jun. N. 14, 2009. p. 151. 

497 BENJAMIN DE TUDELA. O Itinerário de Benjamin de Tudela. São Paulo: Editora Perspectiva S.A, 2017, p. 
64. 

111 



112 

um veneno oriundo de uma árvore daquela ilha502: “Esse veneno, os judeus pediram a um de 

seus amigos com a finalidade de envenenar toda a cristandade, segundo ouvi confessarem no 

leito de morte; contudo, graças a Deus falharam no seu propósito e, ao contrário, entre eles 

houve grande mortalidade503”. 

Para corroborar a própria interpretação de que todos os judeus são maléficos e 

perversos em relação aos cristãos, o autor escreve a informação de que o veneno seria 

utilizado pelos seguidores da lei de Moisés para envenenar todos os cristãos. Desse modo, o 

texto forma a oposição entre a lei de Jesus e a lei de Moisés dentro de um espírito das 

cruzadas. Para comprovar a superioridade do Deus da Igreja sobre o Deus dos hebreus, Jean 

de Mandeville atribui à justiça divina o fato do plano para envenenar a cristandade resultar na 

morte de inúmeros judeus, os mesmos que participaram da extração do veneno da árvore em 

Sumatra. 

Neste trecho, a racialização dos judeus também adquire uma outra conotação dentro da 

narrativa. Os judeus são associados à representação de “bons matadores”504. A sua existência 

é destinada a não aceitar a “palavra cristã” e, ao mesmo tempo, matar e/ou exterminar aqueles 

que aceitaram acreditar na “revelação de Cristo”. A visão teológica cristã constrói a 

identidade dos judeus como aqueles que existem apenas para negar à “Revelação” que Jesus e 

a Igreja trouxeram à humanidade. Seu destino é sofrer com a “justiça divina” que sempre irá 

intervir para defender a cristandade. 

A eclosão da peste bubônica pela Europa durante o século XIV ocasionou o 

crescimento do mito de que os judeus organizaram um complô para destruir toda a 

Cristandade. Acontecimentos como má colheita, propagação de doenças, baixa imunidade e 

altas taxas de natalidade, catástrofes climáticas ocorriam com maior frequência na Europa. Os 

judeus eram apontados como os culpados por todos esses eventos por estarem inseridos em 

atividades econômicas e/ou bancárias em muitas regiões da Europa505. 

Segundo Geraldine Heng, um mito muito popular que circulava entre as fontes cristãs 

antijudaicas, era a necessidade que os judeus tinham de consumir o sangue dos filhos dos 

cristãos para suprir a própria perda de sangue na pele, similar à menstruação feminina506. As 

506 HENG, Geraldine. Race and politics. In: HAHN, Thomas. A Cultural History of Racism in the Middle Ages 
(Vol 2). London, New York, Oxford, New Dheli, Sydney: Bloomsbury Academic, 2022. p. 98. 

505 FOLLADOR, Kellen Jacobsen. A imagem dos judeus perante a sociedade cristã medieval. In: Em tempos de 
Histórias. Brasília Jan-Jun. N. 14, 2009. p. 156. 

504 HENG, Geraldine. Race and politics. In: HAHN, Thomas. A Cultural History of Racism in the Middle Ages 
(Vol 2). London, New York, Oxford, New Dheli, Sydney: Bloomsbury Academic, 2022, p. 98. 

503 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 22, p. 176.  

502 O referido capítulo 21 é intitulado “Do palácio do rei de Java, das árvores que dão, farinha, mel e veneno, e de 
outras maravilhas e costumes das ilhas dos arredores”.  

112 



113 

acusações de os judeus consumirem o sangue de crianças cristãs para fazer os alimentos do 

Pessach também se somava às acusações dos judeus serem responsáveis por trazerem as 

doenças, e principalmente a peste bubônica, para contaminar a Cristandade Ocidental507. 

Suzanne Conklin Akbari considera que os autores medievais da Baixa Idade Média e o livro 

de Mandeville associavam a dieta dos judeus com o seu temperamento e sua essência. O que 

os judeus comiam faria dos judeus o que eles são. Desta forma, as acusações de que os judeus 

matariam e comeriam cristãos durante suas celebrações do pessach serviam de justificativa 

para associar a essência dos judeus ao assassinato de cristãos508.  

Durante os séculos XII e XIII as leis econômicas para combater as atividades ligadas à 

usura recaiam com mais frequência sobre os judeus devido ao sentimento antijudaico 

existente na Europa Ocidental509. Estas leis aplicavam punições mais severas aos cristãos e 

mais brandas aos judeus. Elas serviam para reforçar o ideal de que os judeus tinham uma 

“natureza pecadora” e, portanto, deveriam receber uma punição mais leve por sua “tendência 

natural” e “essência” do pecado. Os cristãos por terem a “natureza” e a “essência” para a 

salvação recebiam punições mais duras por parte das leis que regulamentavam as atividades 

da economia510. A racialização antijudaica idealizada pela Cristandade Ocidental naturalizou a 

alteridade dos judeus como tendo uma essência para a maldade por meio da mentira e por 

meio do mito do complô organizado para assassinar os cristãos.  

Nesta identidade que é construída pela literatura cristã e posteriormente atribuída aos 

judeus, o papel de “assassinos de cristãos” e de “negador da verdade” existe enquanto o judeu 

permanecer um fiel seguidor de sua religião. Caso convertido, o judeu deixa de ser um judeu e 

passa a fazer parte da comunidade cristã. A conversão serve para mudar não apenas a sua 

identidade, mas também a sua antiga essência. 

Os judeus são assinalados em lugares remotos e a oriente da Europa e da Cristandade 

devido a não mais pertencerem a uma zona climática dos sete climas ou a um planeta 

específico. Após a diáspora, segundo as enciclopédias e itinerários da Baixa Idade Média, o 

povo judeu teria deixado de ter um local fixo no globo e seria destinado a se dissipar pelos 

mais diversos territórios e climas do mundo511. Por esta perspectiva inclusive, os hebreus não 

511 AKBARI, Suzanne Conklin. Idols in the East: European representation of Islam in the Orient, 1100-1450. 
New York: Conrell University Press, 2009. p. 116-117. 

510 Ibidem. 

509 LE GOFF, Jacques. A Bolsa e a Vida: economia e religião na Idade Média. Rio de Janeiro: Editora Vozes, 
2022, p. 37. 

508 AKBARI, Suzanne Conklin. Idols in the East: European representation of Islam in the Orient, 1100-1450. 
New York: Conrell University Press, 2009. p. 150-151. 

507 COHEN, Jeffrey Jerome. A Cultura dos monstros: sete teses. In: COHEN, Jeffrey Jerome (Org.). Pedagogia 
dos Monstros: os prazeres e os perigos da confusão de fronteiras. Belo Horizonte: Autêntica, 2000. p. 34.  

113 



114 

poderiam reivindicar um território, uma pátria ou um reino próprio, por não possuírem este 

direito. 

Apesar de algumas fontes cristãs de base teológica agostiniana incentivarem a 

conversão de judeus à fé cristã e somente aceitarem os judeus convertidos (cristãos novos) 

como toleráveis dentro da cristandade, o Viagens está longe de ter uma postura de tolerância 

ou aceitação de judeus convertidos para a grande comunidade cristã. Longe disto, o último 

momento em que o livro de Mandeville escreve sobre os judeus, a obra os associa com o 

Anticristo e os destina a guerrear contra a cristandade.  

 

​​3.1.3 As Dez Tribos Aprisionadas às Margens do Mar Cáspio 
  

O último momento em que Mandeville expressa o seu antijudaísmo é ao longo do 

capítulo 29 do Viagens512. Quando o autor narra a sua passagem pelas montanhas do Cáucaso 

e pelo Mar Cáspio, território este que é politicamente controlado pelas Amazonas dentro de 

seu relato. Lá o viajante localiza os encarcerados membros das dez tribos perdidas de Israel.  

Essas dez linhagens de hebreus encerrados são referidas pelos nomes de Gog e Magog, 

como no capítulo 38 do livro de Ezequiel513, e não podem sair de onde foram aprisionados. A 

primeira parte deste relato é o momento em que Mandeville cita os 22 reis foram aprisionados 

com o resto do seu povo: 

 
Entre essas montanhas estão encerrados os judeus das dez linhagens, conhecidos 
com o nome de Gog e Magog, os quais não podem sair para parte alguma. Ali ficam 
presos 22 reis, junto com seu povo, vivendo entre os montes de Escítia. O rei 
Alexandre encurralou-os entre essas montanhas, onde pensava deixá-los detidos com 
a ajuda de seus homens, porém, quando viu que essa obra era impossível de levar a 
cabo, rogou a Deus da natureza que concluísse a obra que ele havia iniciado. E 
apesar de não ser digno de ser ouvido, Deus, por sua graça, juntou as montanhas, de 
forma que essas gentes seguem vivendo ali completamente detidas e rodeadas só de 
montanhas, exceto por um lado, no qual está o Mar Cáspio514.  

 

514 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 29, p. 226. 

513 Ez 38, 18-23: “18-Aquele dia, quando Gog avançar sobre a Terra de Israel -oráculo do senhor Yaweh-minha 
raiva irá estourar. 19-Em meu ciúme, no arder de minha fúria, o digo: Sim, aquele dia haverá um grande 
terremoto sobre o solo de Israel. 20-Tremerão então os peixes do mar e os pássaros do céu, as bestas do campo, e 
os répteis que serpenteiam sobre a terra, e todos os homens os quais se faz a terra. Entrarão em colapso as 
montanhas, cairão as rochas, todas as muralhas cairão por terra. 21-Convocarei contra ele toda a classe de 
terrores, oráculo do senhor Yaweh, voltarão a espada uns contra os outros. 22- Lhe castigarei com a peste e o 
sangue, farei cair uma chuva torrencial, granizos, fogo e enxofre, sobre ele, sobre os seus ossos e sobre os 
numerosos povos que vão com ele. 23- Manifestarei minha grandeza e minha santidade, me farei conhecer aos 
olhos de numerosas nações e saberão que eu sou Yaweh”. BÍBLIA DE JERUSALÉM. Bíblia de Jerusalém. São 
Paulo: Paulus, 2002.  

512 Intitulado “Dos países e ilhas que estão mais além de Catai e das diversas frutas dali, e dos 22 reis encerrados 
entre montanhas”.  

114 



115 

Mais uma vez o viajante evocou a intervenção divina como forma de combater os 

seguidores da Torá. Mandeville escreveu que por intervenção divina do Deus cristão, o rei 

Macedônio Alexandre o Grande conseguiu aprisionar as dez tribos perdidas naquele local. O 

pedido do “indigno” Alexandre Magno só foi atendido devido ao fato dos futuros 

aprisionados serem membros do povo hebreu. 

Os povos e nações de Gog e Magog estão evocados também na história sagrada do 

reino de Preste João515. Este reino cristão é responsável por proteger a cristandade de Preste 

João e a Cristandade Ocidental contra a guerra das dez tribos perdidas de Israel, uma vez que 

as tribos perdidas irão guerrear contra os cristãos durante o dia do Juízo Final. 

A Epístola de Preste João descreve os povos que foram enclausurados pelo imperador 

Alexandre Magno num território ao norte referido como “alquilão”. As populações 

aprisionadas podem ser conduzidas contra os inimigos de Preste João como escravos de 

guerra, e posteriormente podem devorar os outros povos em guerra sob ordem de Deus, 

referido como “Nossa Majestade” na carta. Após a eliminação daqueles que participaram da 

batalha como escravos da guerra, os demais continuam enclausurados.  

 
Os nomes deles são estes: Gog e Magog, Amic, Agic, Arenar,  Defar,  Fontineperi, 
Conei, Samantae, Agrimandi, Salterei, Armei, Anofragei, Annicefelei, Tasbei, 
Alanei. A esses e amuitos outros povos, o jovem Alexandre Magno, rei dos 
macedônios, enclausurou, entre altíssimos montes, para o lado do alquilão. A esses, 
quando queremos, conduzimos contra os nossos inimigos, e é lhes permitido pela 
Nossa Majestade, devorá-los, não restando nenhum homem ou animal que, 
imediatamente, não seja, devorado. Uma vez devorados os inimigos, 
reconduzimo-los aos seus lugares de origem. E reconduzimo-los, porque se daí 
voltassem para junto de nós, todos os homens e todos os animais que encontrassem 
os devorariam516.  
 

A Epístola de Preste João continua com a ênfase à ligação dos judeus das dez tribos 

perdidas ao Anticristo do livro do Apocalipse. Os judeus irão invadir os castelos dos nobres, 

os territórios da Igreja Católica (Roma), a Germânia, as duas Gálias, a Inglaterra, a Bretanha, 

a Escócia, a Espanha e os territórios que se estendem ao mar. O quantitativo dos hebreus que 

irão invadir as terras cristãs é comparado às areias das praias. E nenhuma nação cristã 

conseguirá resistir à invasão do Anticristo. Para reforçar a profecia, a Epístola afirma que o 

Deus cristão mandará, após a destruição causada pelas dez tribos, o fogo do céu, de modo que 

os hebreus serão transformados em cinzas pela ira divina: 

 

516 Carta do Preste João das Índias. Lisboa: Assírio & Alvim, 1998, p. 61.  

515 FRANCO JUNIOR, Hilário. O Conceito de Tempo da Epístola de Preste João. In: Três Dedos de Adão: 
ensaios de mitologia medieval. São Paulo: EDUSP, 2010, p. 142. 

115 



116 

Estas nações abomináveis sairão das quatro partes da terra antes da consumação do 
século no tempo do Anticristo e cercarão todos os castelos dos santos e a grande 
cidade de Roma que nos propusemos a dar ao nosso filho, com toda a Itália e toda a 
Germânia e ambas as Gálias, a Inglaterra, a Bretanha e a Escócia. Dar-lhe emos a 
Espanha e toda a terra que se estende até o mar coalhado. E não nos admiremos 
porque o seu número é como a areia que está nas praias do mar, e a essas nações 
nenhuma raça, nenhum reino, poderá certamente resistir. Estas nações, como 
efetivamente o profeta profetizou, não se apresentarão a juízo, devido às suas 
abominações, mas Deus lançará sobre elas o fogo do céu, de tal maneira que serão 
consumidas e delas não restarão sequer as cinzas517. 

 

A nível de comparação, o relato de Mandeville resume algumas informações se 

comparado à Epístola. Não são citados os nomes de todas as tribos por extenso. Apenas as de 

Gog e Magog. O rei Alexandre Magno é chamado de “Rei dos Macedônios” na Epístola, 

enquanto no Viagens, ele não recebeu essa nomenclatura. O fogo que cairá sobre as dez tribos 

após a destruição aparece de modo mais detalhado em Preste João do que no relato do século 

XIV. A Epístola menciona por nome os países que serão invadidos pelas tribos dos judeus 

previamente à consumação do século do Anticristo, informação que foi resumida pelo viajante 

de Saint Albans.  

Estas distinções entre as duas versões da profecia compiladas em épocas distintas da 

Baixa Idade Média nos mostram que do relato criado pelo cavaleiro inglês não se limitava 

somente a copiar as informações presentes no livro de Ezequiel ou da Epístola de Preste João, 

mas acrescenta algumas informações. 

O local nas vizinhanças do Mar Cáspio é vigiado pelas Amazonas que não permitem 

que nenhum judeu saia da prisão. Apenas com a chegada da profecia do Apocalipse é que os 

hebreus aprisionados irão sair de suas sepulturas e irão guerrear contra os cristãos por todo o 

mundo, até que os cristãos serão dominados por estes membros das dez tribos e seus 

descendentes. Este domínio será duradouro na mesma medida em que os cristãos dominaram 

os judeus: 

  
Contudo, dizem que sairão em tempos de anticristo e que levarão a cabo uma grande 
matança de cristãos, por isso, todos os judeus que vivem em qualquer outra parte do 
mundo aprendem hebreu, com a esperança de que, quando aqueles das montanhas 
do Cáspio saírem, possam entendê-los e conduzi-los à cristandade para destruírem 
os cristãos. Isso porque os judeus dizem que sabem bem, por suas profecias, que os 
judeus do Cáspio sairão e se espalharão por todo o mundo, e que manterão os 
cristãos sob seu jugo tanto tempo quanto estiveram antes sob o domínio destes. Se 
quereis saber como encontrarão a saída, contar-vos-ei o que ouvi518. 

 

518 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 29, p. 227.  
517 Ibidem, p. 61. 

116 



117 

Um aspecto importante do relato de Mandeville é a sua associação do hebraico como o 

idioma que os judeus de dentro e de fora do Mar Cáspio irão se comunicar após a soltura das 

dez tribos perdidas. O hebraico será a língua dos judeus dos três continentes, utilizada para 

organizar sua conspiração para tentar dominar e destruir a cristandade durante o tempo do 

Anticristo.  

O Viagens associa o idioma hebraico das comunidades judaicas espalhadas pela 

Europa, África e Ásia como um ponto de conexão entre estas comunidades judaicas ao redor 

do globo e as dez tribos de Israel aprisionadas nas montanhas do Cáucaso pelas amazonas. 

Deste modo, o relato de Mandeville contém dois pontos importantes que são destacados por 

Maria Mercedes Rodriguez Temperley a respeito da identidade linguística e racial dos judeus. 

Os judeus membros das dez tribos de Israel que estão aprisionados no Cáucaso só 

conhecem exclusivamente um idioma, o hebraico, que é a sua língua desde os tempos antigos 

e será o único idioma utilizado por eles para se comunicar com os demais judeus, de fora das 

montanhas, durante os acontecimentos do Anticristo519. 

As comunidades judaicas da África, Ásia e Europa, por sua vez, possuem 

conhecimentos de mais de um idioma: o seu idioma religioso, o hebraico, e o idioma falado 

pela população não judia de suas localidades. E o motivo de aprenderem hebraico é para se 

comunicarem com os judeus que irão sair do Cáucaso, para que, juntos, possam se comunicar 

e guerrear contra a cristandade e posteriormente tentar dominá-la a partir de suas estratégias 

de batalhas520. Os judeus são convertidos em “um outro” que virá para se contrapor ao 

Ocidente cristão e à Igreja. Mesmo quando possuem um “idioma próprio” (o hebraico) ou um 

segundo idioma (a língua da nação em que habitam), a identidade dos judeus continua a ser a 

dialética em relação ao cristianismo. Seu papel permanece a ser o de lutar contra a cristandade 

nos tempos do Anticristo.   

Ao final de sua interpretação do Apocalipse, Mandeville convida os seus leitores a 

continuarem a ler o seu relato se quiserem saber como escapar do futuro tenebroso de 

dominação dos hebreus comandados pela entidade do Anticristo. Além de serem racializados 

e associados ao Anticristo, os judeus são mais uma vez transformados em orientais, 

localizados nas Montanhas do Cáucaso e nas proximidades do Mar Cáspio, uma região ao 

Oriente da Europa que marca uma fronteira e uma entrada para Ásia e para o Oriente Médio. 

Segundo Suzanne Conklin Akbari, a localização das dez tribos de judeus nas distantes 

520 Ibidem. p. LX. 
 

519 RODRIGUEZ TEMPERLEY, María Mercedes. Estudio Preliminar. In: JEAN DE MANDEVILLA. Libro de 
las maravillas del mundo. (MS. Esc. M-III-7). Buenos Aires: Secrit, 2005. p. LX.  

117 



118 

montanhas do Cáucaso no livro de Mandeville e em outras fontes medievais significa que o 

“local certo” dos israelitas na divisão das zonas climáticas do globo é o extremo norte do 

globo às margens do mundo conhecido521.  

A localização da prisão das dez tribos perdidas nas montanhas do Cáucaso nas fontes 

medievais antijudaicas Epístola de Prestes João, Livro das Maravilhas do Mundo e Viagens 

Para a Terra Santa pode ser um indicativo de um estado judeu que existiu entre os séculos 

VII e X: o reino da Khazaria. Segundo Richard Smith, o território deste estado se estendia do 

sudoeste do Rio Volga até a região das montanhas Cáucaso. Sua localização estratégica lhe 

permitiu manter fortes relações comerciais pela troca de produtos com Rus de Kiev ao norte, 

com os califados ao sul, região e com o Império Bizantino a sudoeste. Os monarcas khazares 

seguiam o judaísmo como religião oficial522. As principais fontes a respeito da religiosidade 

judaica dos khazares são provenientes dos estados que mantinham comercio com este estado 

judeu. A classe governante do reino teria se convertido de suas religiões locais ao judaísmo 

por volta do século VIII. Este processo teria levado à adoção de costumes judaicos do 

Talmude e da Mishná progressivamente, enquanto a maioria da população continuaria a 

preservar as suas tradições locais ou a seguir os monoteísmos, cristão ou islâmico523. Poucas 

informações são citadas pelas fontes eslavas, árabes ou bizantinas dos séculos X e XI sobre o 

fim do reino Khazaria, acredita-se que o reino judeu teria sido incorporado pelos povos 

eslavos da região após as crises do século X.524 

As fontes antijudaicas que mencionam a prisão dos judeus nas montanhas do norte 

unem o contexto global e o contexto local de sua época para construir o mito da prisão dos 

judeus e da libertação das dez tribos perdidas nos tempos do Anticristo. A nível local, o 

sentimento antijudaico estava em crescimento pelas proibições de relações, permanência em 

espaços públicos, mobilidades, e de práticas econômicas que eram impostas pela Igreja e 

pelas autoridades públicas contra os judeus desde o século XII na Europa Ocidental e no 

Império Bizantino. A nível global a existência e a circulação de informações sobre o reino da 

Khazaria e sua extensão territorial em séculos passados pode indicar um dos fatores que levou 

à formação do mito da localização da prisão dos judeus nas montanhas do Cáucaso pelas 

fontes cristãs de caráter antijudaico. 

 

524 Ibidem. p. 244-246. 
523 SAND, Shlomo. A Invenção do Povo Judeu. São Paulo: Editora Benvirá, 2008. p. 237-239.  

522 SMITH, Richard L. Trade and commerce. p. 448-449. In: HERMANS, Erik (ed.). A companion to the global 
Early Middle Ages. Leeds: Arc Humanities, 2020. p. 425-476. 

521 AKBARI, Suzanne Conklin. Idols in the East: European representation of Islam in the Orient, 1100-1450. 
New York: Conrell University Press, 2009. p. 137-138. 

118 



119 

​​3.1.4 A Racialização dos Judeus: Considerações Parciais  

 
A Baixa Idade Média foi palco da emergência de uma série de normas e regras 

eclesiásticas e estatais que resultaram na estigmatização dos judeus. Estas medidas foram 

desde a proibição de frequentarem os mesmos espaços que os cristãos durante as festividades 

litúrgicas até a formação de bairros exclusivos para judeus que viriam a se tornar os guetos. 

Todo este contexto de racialização sofrido pelos hebreus na Europa entre os séculos XIII e 

XIV pode ser visto claramente no Viagens de Mandeville nos trechos em que o viajante de 

Saint Albans se refere aos judeus.  

No livro de Mandeville e em outros autores medievais de caráter enciclopédico e de 

viagens, os judeus são representados como um povo que não possui uma terra própria e não 

pertence a nenhuma das sete zonas climáticas do globo regidas por algum planeta. Esta 

discriminação de serem um povo sem terra deriva de uma concepção cristã bíblica de que os 

hebreus receberam a terra prometida da Palestina do Deus Javé, expulsaram de lá os cananeus 

nativos, e posteriormente, perderam o direito a habitar nesta região devido à sua negação da 

“revelação de Jesus” pela Igreja. 

Por não possuírem uma terra própria e por negarem à Igreja, os judeus não são vistos 

como um povo digno de confiança pelas fontes medievais cristãs de caráter enciclopédico e 

literatura de viagens. E, por este motivo, os hebreus são representados como uma população 

que não deve viver ao lado de cristãos e que deve sofrer com as medidas discriminatórias 

impostas pela Igreja e pelos estados cristãos. Ao mesmo tempo em que são descendentes de 

Jafé, o filho abençoado de Noé, são considerados párias sociais pela Cristandade Ocidental do 

medievo. 

A história da derrubada do Templo de Salomão em Jerusalém e da proibição de 

habitarem na cidade durante o reinado de Adriano, narrada no livro de Mandeville, é uma 

condensação da mensagem de que os judeus são um povo sem-terra e que não podem viver ao 

lado dos cristãos. O Viagens apresenta nesta narrativa e na divisão da genealogia de Noé, uma 

mensagem de que os israelitas são descendentes de Jafé, mas são os “filhos ilegítimos” desta 

mesma genealogia. Na divisão tripartite defendida pela Igreja de Roma, os judeus eram tidos 

como ilegítimos, pois não poderiam ser Oratores, pois não eram cristãos; não poderiam ser 

Bellatores, pois não eram nobres; não poderiam sequer ser Laboratores, pois eram um grupo a 

parte da sociedade.  

A história da conspiração dos judeus de Sumatra para envenenar a Cristandade é um 

exemplo de como a narrativa antijudaica nos textos medievais da Baixa Idade Média constrói 

119 



120 

uma identidade dialética para o judeu que é imaginado pelos cristãos. Os judeus passam a ser 

representados como um grupo que organiza uma série de complôs e conspirações com o 

objetivo de eliminar toda a Cristandade, e para tal, eles utilizam da produção de venenos e 

outras substâncias para tentar envenenar os cristãos.  

Como um “povo sem pátria”, que “negou a salvação” ao “negar à Igreja”, e que 

organizam planos de conspirações e complôs para tentar envenenar a toda a Cristandade, o 

imaginário cristão da Baixa Idade Média considera que os judeus de todo o mundo se unirão 

para destruir os cristãos nos tempos do Anticristo. Como demonstrado pelo mito de Gog e 

Magog presente na Epístola de Prestes João e no Viagens de Jean de Mandeville. O destino 

dos “filhos ilegítimos” de Jafé é guerrear no fim dos tempos para tentar eliminar à 

Cristandade em todo o globo, e, fracassando em seu propósito, serem eliminados pelas mãos 

do Deus cristão. 

O antijudaísmo de Mandeville é um exemplo de consciência de globalidade pois o 

viajante organiza e constrói uma série de conexões religiosas e raciais entre as comunidades 

judaicas nas mais remotas “fronteiras” do globo. A história global dos judeus ao redor do 

globo organizada pela consciência de globalidade do viajante do século XIV é do tipo 

contágio, pois os hebreus atravessaram as mais diversas fronteiras do globo e se comportam 

como “vírus” na narrativa da “guerra” contra os cristãos525. Nas teorias de Roland Robertson 

sobre a globalidade, a compreensão do mundo, criada pelos processos que envolvem a 

globalização, organiza conexões entre a localidade e a globalidade526. O orientalismo e a 

racialização dos judeus feita no Viagens Para a Terra Santa criam relações de 

interdependências entre diversos grupos de judeus por sua identidade religiosa e linguística. 

Depois, o viajante organiza novas conexões de interdependências dos judeus presos no 

Cáucaso e os judeus do resto do globo ao interligar as relações destes com a Cristandade 

Ocidental para um conflito destinado a ocorrer no fim dos tempos com a libertação dos 

hebreus de sua prisão para cumprir a profecia do Anticristo.  

A literatura de viajantes cristãos da Baixa Idade Média e seu aspecto antijudaico 

constituem uma das bases da formação do antissemitismo do que chamamos de Era Moderna 

e Era Contemporânea. Os pogroms de judeus na Rússia Czarista, os massacres de judeus na 

União Soviética após a Revolução Bolchevique de 1917, e o Holocausto de aproximadamente 

526 ROBERTSON, Roland. Globalização: teoria social e cultura global. Petrópolis, RJ: Editora Vozes, 1999. p. 
260. 

525 CROSSELEY, Pamela Kyle. O que é História Global?. Rio de Janeiro: Vozes, 2015. p. 21. 

120 



121 

seis milhões de judeus pelo III Reich de Adolf Hitler não seriam possíveis sem as suas bases 

de racialização dos judeus que foram construídas e formuladas durante a Baixa Idade Média. 

 

​​3.2 “Possíveis” de conversão: os “Sarracenos”  

 
Após a análise a respeito da presença dos judeus na obra de Mandeville, passaremos 

para ao estudo de como o viajante do século XIV descreve o islamismo e o islã dentro de sua 

obra. Todas as passagens que serão estudadas como as fontes primárias destas análises foram 

extraídas do capítulo 15 do Livro das Maravilhas do Mundo e Viagens Para a Terra Santa. 

Em vez de analisar o capítulo do Viagens conforme a ordem que o próprio texto do livro 

apresenta os trechos, utilizarei a seguinte ordem para dividir esta seção do subcapítulo:  

Em “História ‘não sagrada’ do islamismo” veremos como Mandeville conta a 

biografia de Maomé ao mesmo tempo em que “combate” as “heresias” do relato que conta a 

revelação do anjo Gabriel para o profeta dos muçulmanos. Em “Utopias medievais no paraíso 

muçulmano” veremos como os detalhes que Mandeville dá sobre o paraíso islâmico se 

assemelham à descrição do mítico paraíso da Cocanha da poesia utópica medieval.  

Em “Facilidade de converter os muçulmanos à fé cristã” veremos a forma em que o 

viajante do século XIV traça as similaridades entre o cristianismo e o islamismo e como ele 

indica que podem ser feitos os diálogos de conversão dos muçulmanos ao cristianismo.  

Em “as ‘dúvidas’ sobre qual é a religião verdadeira” veremos como o texto do Viagens 

usa a dúvida sobre se a religião cristã é a verdadeira e seu diálogo com o sultão do Egito para 

dar força às refutações da fé islâmica dos “sarracenos”.  

Finalmente, em “Ad Hipocritan: Mandeville ‘desmascara’ o islã” veremos como os 

trechos em que Mandeville narra o episódio em que o profeta Maomé ficou bêbado e foi 

enganado, e as acusações de que os cristãos convertidos à fé muçulmana aceitaram a 

conversão por desconhecimento, são evocadas no final do capítulo para que o autor possa 

“provar” que Jesus foi um profeta superior a Maomé. De modo que este fato “comprovaria” 

que a religião muçulmana possui uma série de falsos fiéis e refuta as acusações contra a fé 

cristã que foram feitas previamente pelo sultão do Egito.  

 

​​3.2.1 História “não sagrada” do Islamismo 
 

121 



122 

Jean de Mandeville começa a narrar a história de Maomé da seguinte forma: “Deveis 

saber que Maomé nasceu na Arábia e que a princípio foi um pobre criado que cuidava dos 

camelos que iam com os mercadores em busca de mercadorias527”.  

O viajante utiliza a narrativa islâmica ao detalhar como era a situação humilde de 

Maomé como cuidador de camelos. Mandeville enfatiza de modo detalhado um contato que 

Maomé teve com um ermitão cristão dentro de uma capela: “Ocorreu, que, em uma dessas 

viagens com os mercadores ao Egito, quando esses lugares estavam habitados por cristãos, ao 

chegar aos desertos da Arábia, entrou em uma capela onde vivia um ermitão528”.  

O texto dá mais detalhes do contato do profeta Maomé com o cristianismo e conta 

sobre o “primeiro milagre” de Maomé. O futuro profeta do islã, ainda jovem, após entrar 

numa pequena sala da ermida, fez com que o espaço se tornasse maior por dentro do que por 

fora. Fez com que a sala se tornasse semelhante a um palácio: “E quando Maomé entrou nessa 

ermida, que era bem pequena e tinha uma porta baixa, a entrada começou a aumentar como se 

fosse a de um palácio. Este foi o primeiro milagre, que, segundo os sarracenos, fez Maomé 

em sua juventude529”.  

O relato histórico e religioso do Corão a respeito da pregação do profeta Maomé 

afirma que, quando Maomé tinha a idade de 40 anos e meditava numa gruta, ele recebeu a 

mensagem do anjo Gabriel (o mesmo que anunciou a Maria o nascimento de Cristo no relato 

bíblico) com as revelações Alá530. O texto de Mandeville transforma o relato das fontes 

islâmicas numa falsa crença. O viajante inglês delimitou que Maomé sofria de epilepsia, e 

atribuiu os seus sintomas à revelação do anjo Gabriel para que sua esposa não abandonasse o 

casamento devido à enfermidade do marido. As informações da tradição islâmica que Maomé 

praticou meditações durante vários anos antes de receber a mensagem do anjo Gabriel531  

também foi ignorada pelo relato do viajante.  

Deste modo, o relato do Viagens afirma que todas as vezes que Maomé sucumbia pela 

presença do anjo Gabriel, era por conta de sua enfermidade epiléptica e não por revelação 

angelical e divina. A conclusão de Mandeville é que o verdadeiro motivo da crença dos 

“sarracenos” que Maomé recebeu mensagens reveladas do anjo Gabriel é pela epilepsia. 

Assim que a história do profeta do islamismo é narrada ela é também refutada pelo viajante 

cristão:  

531 FAHD, Toufic. La Nascita Dell’Islam 1. Origine e Vocazione Del Fondatore Dell’Islam. In: PUECH, Henri 
Charles. Storia Delle Religioni: giudaismo, cristianismo e islam, vol II tomo 2. Turim: Laterza, 1976, p. 743.  

530 PINTO, Otávio Luiz Vieira. Rota da Seda. São Paulo: Editora Contexto: 2023, p. 72. 
529 Ibidem.  
528 Ibidem.  
527 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 15, p. 139. 

122 



123 

 
Maomé amiúde sofria ataques de grande doença, que é a epilepsia, por isso sua 
mulher arrependeu-se se ter se casado, ele, porém, fez com que acreditasse que, 
sempre que sofria um ataque era porque o anjo Gabriel vinha falar-lhe, e que, por 
causa da grande claridade do anjo, ele não podia suster-se e sucumbia. Por esse 
motivo, os sarracenos dizem que Gabriel vinha frequentemente falar com ele532. 

 

O que Mandeville faz ao “desvendar” a revelação de Gabriel para Maomé é o processo 

que no Orientalismo de Edward Said é conhecido como “maometismo” ou “maometanismo”, 

limitar a religião muçulmana única e exclusivamente à figura de Maomé, para posteriormente, 

considerá-lo um impostor533. O viajante Marco Polo utilizou deste mesmo conceito quando 

descreveu os muçulmanos nas províncias de Yarcham, Cotam e Paim do Império Mongol: 

“Os habitantes reverenciam Maomé534”, “os homens não são muito aguerridos, mas dados ao 

comércio e as artes, e são maometanos535”, “os habitantes deste país reverenciam Maomé e 

são muito dados às artes e ao comércio536”. A criação do “maometanismo” pela literatura de 

viagens da Baixa Idade Média ignora que o islamismo reverencia Alá como seu deus 

monoteísta e que Maomé é o último dos profetas da religião. O orientalismo constrói a figura 

caricatura de uma religião dos que adoram um “falso profeta” Maomé.  

Na Legenda Áurea537 de Jacopo de Varazze, os episódios em que Maomé sofre as 

convulsões derivadas de seu contato com o anjo Gabriel também são atribuídas à doença da 

epilepsia pelo livro católico: “Mais tarde Maomé teve convulsões frequentes e Khadija estava 

muito triste porque havia se casado com um homem tão impuro e epiléptico”538. Ao se 

apresentar a epilepsia como as causas das revelações que o anjo Gabriel teria mostrado 

Maomé, a religião islâmica é caracterizada como uma mentira criada por um falso profeta 

desde o início de suas falsas revelações539.  

Ao se traçar falhas na figura do profeta do islã, o cristão orientalista faz com que pela 

alegação de que figura de Maomé seria uma falsificação de um profeta, seja possível 

desconstruir a religião muçulmana, seus princípios de fé, e, posteriormente, se apresente o 

539 HENG, Geraldine. Race and politics. In: HAHN, Thomas. A Cultural History of Racism in the Middle Ages 
(Vol 2). London, New York, Oxford, New Delhi, Sydney: Bloomsbury Academic, 2022. p. 104. 

538 COSTA, Ricardo da. Mahoma fue un engañador que redactó un libro llamado Corán: la imagen del profeta en 
la filosofía de Ramón Llull (1232-1316). Revista NOTADORUM, n. 27, ano XIV, set-dez 2011. p.3 

537 JACOPO DE VARAZZE. Legenda Áurea: Vida de Santos. Cap 175. Tradução e organização por Hilário 
Franco Júnior. São Paulo: Companhia das Letras, 2011.  

536 Ibidem. Cap XLII, p. 60. 

535 Ibidem. Cap XLI, p. 59. 
534 MARCO POLO. As Viagens. Livro I, Cap XL, p. 59. 

533 SAID, Edward W. Orientalismo: o Oriente como invenção do Ocidente. São Paulo: Companhia das letras, 
2007, p. 99. 

532 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 15, p. 140.  

123 



124 

cristianismo e a figura de Jesus como a única religião verdadeira que deveria ser seguida pelos 

cristãos e pela humanidade que não foi convertida à fé cristã. 

A desvalorização do islã e de seus marcos no Viagens continua com a omissão do 

episódio da Hégira. Pelo relato do corão e das fontes islâmicas, com a perseguição imposta 

pelas elites de Meca contra a nova religião, Maomé e seus seguidores foram forçados a fugir 

para Yatreb no ano de 622 (pela marcação do calendário cristão gregoriano). Episódio que é o 

marco do início do calendário islâmico, porém não aparece no relato histórico escrito por 

Mandeville. Os conflitos entre a elite comerciante dirigente de Meca540 com Maomé e seus 

seguidores não são citados em nenhum momento. O texto do Viagens não menciona a história 

da Hégira nem sua importância para a formação do Império Árabe e para a religião islâmica. 

O orientalismo medieval praticado na escrita de Mandeville ao descrever a biografia do 

profeta se destaca pela caracterização do islamismo como uma religião fundada por um falso 

profeta que é também um herege do tipo heresiarca541.   

Esta eliminação do valor histórico e simbólico do islamismo e de seus eventos pela 

literatura orientalista cristã da Idade Média e pelo Viagens será parte da análise de outros 

aspectos do islamismo além da biografia de Maomé e do Império Árabe Islâmico. Veremos de 

forma resumida, como o viajante trata de aproximar o paraíso muçulmano às fábulas da Idade 

Média, em especial ao utópico país da Cocanha e à Epístola de Preste João.    

 

​​3.2.2 As Utopias Medievais no Paraíso Muçulmano 

 
O viajante de Saint Albans usa o termo racializado “sarraceno” para se referir aos 

seguidores do islamismo e ao seu livro sagrado antes mesmo de descrever o paraíso islâmico 

e mesclá-lo às utopias medievais: “Ora, dado que acabo de falar dos sarracenos e de sua terra, 

falar-vos ei agora de sua religião e de suas crenças, de acordo com seu livro chamado 

Alcorão542”. 

O termo “sarraceno” na literatura cristã medieval é uma referência às figuras bíblicas 

de Ismael e Sara como os ascendentes dos árabes muçulmanos. John Tolan recorda que o 

termo “sarraceno” nunca era utilizado para se referir aos árabes cristãos, sempre era uma 

referência aos árabes islâmicos. Deste modo, o “sarraceno” é sempre entendido como uma 

542 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 15, p. 135. 

541 HENG, Geraldine. Race and politics. In: HAHN, Thomas. A Cultural History of Racism in the Middle Ages 
(Vol 2). London, New York, Oxford, New Delhi, Sydney: Bloomsbury Academic, 2022. p. 101.  

540 FAHD, Toufic. La Nascita Dell’Islam 1. Origine e Vocazione Del Fondatore Dell’Islam. In: PEUCH, Henri 
Charles. Storia Delle Religioni: giudaismo, cristianismo e islam, vol II tomo 2. Turim: Laterza, 1976, p. 761-762. 

124 



125 

definição de alteridade em dois sentidos, o sentido religioso e o sentido racial543. Esta 

associação racial e religiosa dos como “sarracenos”, e como vimos no capítulo anterior como 

“filhos de Sem” serve para criar nos leitores do relato uma precondição diante do conteúdo 

que será apresentado a respeito do paraíso islâmico. 

O paraíso muçulmano é comparado a um paraíso das delícias: “Se alguém lhes 

pergunta o que entendem por paraíso, dizem que é um lugar de delícias, onde se encontra todo 

o tipo de fruta em qualquer estação, e onde os rios fluem com leite, mel, vinho e água 

doce544.”  Algumas versões do mítico e utópico País da Cocanha da literatura anglo francesa 

da Baixa Idade Média descrevem um paraíso de delícias como uma terra de juventude, 

imortalidade, chuvas e alimentos fartos545. 

A literatura orientalista pré-moderna e anti-islâmica costuma criar equiparações entre 

o mítico reino do país da Cocanha com o paraíso muçulmano para, em seguida, equiparar o 

paraíso muçulmano com um estado de pecados excessivos pela gula, luxuria, avareza e 

soberba546. Esta falsa equivalência tem como objetivo criar uma falsa assimilação entre o 

“mundo sagrado” no islã e o “mundano” desejo dos fiéis muçulmanos pelos pecados em sua 

vida após a morte.   

As moradias do paraíso possuem pedras preciosas: “Dizem que lá há casas belas e 

nobres, cada qual segundo os méritos de cada um, feitas de pedras preciosas, ouro e prata547”. 

O texto da edição aragonesa possui mais descrições a respeito do ouro, da prata, do leite e do 

mel existentes no paraíso islâmico: “eillos dizen que es vn logar de delicios do hombre 

trobara todas maneras de fructos en todas sazones, et rriberas corrientes [de]a leche et miel, de 

vino et agoa dol[ç]a, et que ý aura bellas casas et nobles segunt los meritos de cada uno fechas 

de piedras preciosas et d’oro et de plata548”. Os detalhes de moradias construídas com pedras 

preciosas estão presentes na famosa Epístola de Preste João549, texto que o viajante de Saint 

Albans tivera acesso e conhecia muito bem.   

549 Carta do Preste João das Índias. “Os degraus são de pórfiro e, parte deles, de serpentino, e de alabastro o 
terço inferior. Daqui até a terça parte superior são de pedra cristalina e sardónica. A terça parte superior é de 
ametista, âmbar, jaspe e pantera”. Lisboa: Assírio & Alvim, 1998, p. 99. 

548 JUAN DE MANDEVILLA. Libro de las maravillas del mundo. (MS. Esc. M-III-7). Edición crítica, estudio 
preliminar y notas de María Mercedes Rogriguez Temperley. Buenos Aires: Secrit, 2005. p. 67. 

547 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 15, p. 135.   

546 AKBARI, Suzanne Conklin. Idols in the East: European representation of Islam in the Orient, 1100-1450. 
New York: Conrell University Press, 2009. p. 251-253. 

545 FRANCO JUNIOR, Hilário. Cocanha: a história de um país imaginário. São Paulo: Companhia das Letras, 
1998, p. 34. 

544 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 15, p. 135.  

543 TOLAN, John V. Sarracens: Islam in the Medieval European Imagination. New York: Columbia University 
Press, 2002.  p. 127-128. 

125 



126 

Quando o paraíso islâmico é descrito como um local de riquezas, com ênfases nas 

pedras preciosas presentes nos mínimos detalhes das casas, o orientalismo cristão 

pré-moderno cria mais uma alteridade entre a Cristandade e o mundo islâmico. O paraíso de 

“riquezas” dos “sarracenos” seria um indicativo de que a sua religião tem como fim as 

riquezas, a avareza e a ausência de espiritualidade na vida após a morte, enquanto o paraíso 

cristão, ao não prometer riquezas para os abençoados, seria um paraíso de caráter mais puro e 

mais espiritualizado do que o “falso paraíso” dos “maometanos”550.  

Por último, Mandeville apresenta detalhes sobre as virgens do paraíso islâmico: “Cada 

homem tomará 80 esposas, todas donzelas, deitar-se à com elas todos os dias, sempre as 

achará virgens551”. As informações contidas neste trecho podem ter sido extraídas do Corão. O 

texto corânico descreve a presença das virgens como recompensa após o juízo final para 

aqueles que lutaram ao lado do islã na batalha final contra os infiéis. “Por certo, fizemo-las 

surgir perfeitamente. E fizemo-las virgens. Meigas, da mesma idade, para os companheiros da 

direita552”.  

A forte ênfase nas descrições sobre as virgens recebidas pelos homens “sarracenos” 

em seu paraíso após a morte é outra característica do orientalismo anti-islâmico nas fontes 

medievais da Baixa Idade Média553. A descrição dos prazeres sexuais e das dezenas de virgens 

presentes no paraíso islâmico segue lado a lado com as acusações direitas da escravidão de 

Maomé e de seus seguidores “maometanos” pelo pecado da luxúria e pela perversão do 

mandamento de “não cobiçar a mulher do próximo554”. Deste modo é construída uma 

identidade em que o “sarraceno” é um escravizado pelas tentações mentais do pecado contra 

castidade enquanto o cristão é justo em não se deixar cair neste mesmo pecado.  

A alteridade entre os islâmicos e os pecados sexuais são mencionados pelo viajante 

quando este diferenciar as linhagens dos árabes muçulmanos existentes na região do Oriente 

Próximo. Maomé é descrito como descendente direto da linhagem de Ismael, filho de Abraão 

com sua escravizada Agar: “Era da linhagem de Ismael, que foi filho de Abraão, gerado em 

sua criada Agar. E é por isso que há sarracenos chamados ismaelitas, outros chamados 

agarenos, por causa de Agar555”. A conexão entre os islâmicos e Agar, criada do patriarca 

555 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 15, p. 140. 
554 Êxodo 20:17. Bíblia de Jerusalém. 

553 AKBARI, Suzanne Conklin. Idols in the East: European representation of Islam in the Orient, 1100-1450. 
New York: Cornell University Press, 2009. p. 258. 

552 Surata Al Walik ah 56 (35-38). ALCORÃO. Tradução do Sentido do NOBRE ALCORÃO para a língua 
portuguesa. Dr. Helmi Nasr. Medinah: Complexo do Rei Fahd, 2021. 

551  JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 15, p. 135.   

550 AKBARI, Suzanne Conklin. Idols in the East: European representation of Islam in the Orient, 1100-1450. 
New York: Cornell University Press, 2009. p. 260. 

126 



127 

Abraão, organiza uma genealogia em que os muçulmanos seriam oriundos de uma relação 

externa à promessa que Javé fizera ao patriarca no livro de Gênesis. Sendo oriundos de fora 

da promessa, os islâmicos são associados por estas fontes medievais aos pagãos, uma vez que 

sua origem remota a Ismael e Agar e não a Israel556. 

Posteriormente, o viajante do século XIV menciona que há também os muçulmanos 

provenientes da linhagem de Sara e os provenientes do pecado incestuoso de Ló com as suas 

duas filhas: “Outros são chamados, precisamente, sarracenos, por causa da cidade de Sarra. 

Outros são chamados moabitas e outros amoritas, por Moab e Amon, os dois filhos que Ló 

gerou em suas filhas, e logo se tornaram grandes príncipes terrenos557”. Ao conectar a 

descendência “pecaminosa” dos filhos de Ló provenientes do incesto com suas duas filhas aos 

árabes “sarracenos”, o texto do Viagens liga a origem genealógica dos árabes muçulmanos ao 

incesto pecaminoso. Fontes de enciclopédias e atlas da Península Ibérica durante o reinado de 

Afonso X relacionavam com frequência os Moabitas e os Amoritas do Antigo Testamento às 

origens genealógicas do islamismo558.   

No que diz respeito às demais referências indiretas ao Corão que foram citadas por 

Jean de Mandeville, a maior parte delas diz respeito à forma em que personagens do 

cristianismo estão presentes no livro sagrado do islã. Ao abordar a maneira como estas figuras 

sagradas do cristianismo são compreendidas dentro do Corão, o Viagens trata de exemplificar 

as formas de converter os muçulmanos à fé cristã por meio da desconstrução da narrativa 

corânica para a posterior justificativa da narrativa bíblica.  

 

​​3.2.3 Facilidade de converter os muçulmanos à fé cristã 

 
A crença dos muçulmanos que Maria foi orientada pelo anjo Gabriel a respeito da 

futura concepção de Cristo é mencionada logo no início do capítulo pelo viajante do século 

XIV.  

 
Dizem que Maria foi orientada pelo anjo, e que Gabriel lhe disse que ela havia sido 
escolhida desde o começo do mundo, bem como lhe anunciou a encarnação de Jesus 
Cristo e disse que ela concebeu e gerou seu filho mantendo-se virgem; o que vem 
bem testemunhado no seu livro559.  

 

559 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 15, p. 135. 

558 MACEDO, José Rivair. Os filhos de Cam: a África e o saber enciclopédico medieval. SIGNUM: Revista da 
ABREM, Vol. 3, 2001, p.101-132. p. 21. 

557 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 15, p. 140. 

556 MACEDO, José Rivair. Os filhos de Cam: a África e o saber enciclopédico medieval. SIGNUM: Revista da 
ABREM, Vol. 3, 2001, p.101-132. p 21. 

127 



128 

O texto de Mandeville sobre como o livro sagrado dos muçulmanos narra o 

nascimento e os primeiros anos da vida de Cristo contém algumas convergências literárias a 

trechos de textos oriundos de livros apócrifos da literatura cristã que, posteriormente, foram 

incluídos na literatura corânica.  

O viajante do século XIV menciona que no Corão, Jesus já possuía a capacidade de 

falar logo após nascer: “Em outras muitas passagens relata o seu alcorão que Jesus Cristo 

falou logo ao nascer560”. A capacidade de Jesus falar como um santo profeta após o seu 

nascimento possui paralelos no Corão e num texto apócrifo de datação incerta561 chamado 

Evangelho Árabe da Infância. Segundo a Surata Myriam 19:30 Jesus falou após sair do ventre 

de Maria e afirmou que era um profeta de Allah: “O bebê disse: “por certo, sou o servo de 

Allah. Ele me concederá o Livro e me fará profeta562”.  O texto apócrifo relata de forma 

similar que Jesus falou no berço e se autointitulou como o profeta que iria salvar o mundo: 

“Jesus falou quando estava no berço e disse a sua mãe Maria: ‘Eu, que nasci de ti, sou Jesus, o 

Filho de Deus, o Verbo, como te anunciou o anjo Gabriel, e meu pai me enviou à salvação do 

mundo’563”.  

O cavaleiro de Saint Albans menciona que o livro sagrado do islamismo contém uma 

narrativa que Maria deu à luz sob uma palmeira: “Também diz seu livro (...) que ela deu à luz 

sob uma palmeira (...)564”. A narrativa da palmeira tem paralelos no Corão e nos excertos do 

Evangelho Armênio da Infância. No Corão, a Surata 19:25565, cita que a palmeira foi 

levantada por Allah para que Maria pudesse dar a luz ao menino: “move, em tua direção, o 

tronco da tamareira, ela fará cair, sobre ti, tâmaras maduras e frescas”. O texto apócrifo do 

Novo Testamento detalha, de maneira distinta, que o milagre da palmeira ocorreu quando 

Jesus e Maria estavam no Egito e o menino ordenou que a árvore se elevasse para a sua mãe 

poder descansar: “então deu ordens para que ela inclinasse seus ramos (...) mandou depois que 

565  Suratu Maryam 19:25 “ move, em tua direção, o tronco da tamareira, ela fará cair, sobre ti, tâmaras maduras 
e frescas”.  ALCORÃO. Tradução do Sentido do NOBRE ALCORÃO para a língua portuguesa. Dr. Helmi Nasr. 
Medinah: Complexo do Rei Fahd, 2021. 

564 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 15, p. 136. 

563 Evangelho Árabe da Infância, I. In: TRICCA, Maria Helena de Oliveira. Apócrifos: Os Proscritos da 
Bíblia. São Paulo: Mercuryo, 2005. p. 145. 

562  Suratu Maryam 19:30 “ O bebê disse: “por certo, sou o servo de Allah. Ele me concederá o Livro e me fará 
profeta”. ALCORÃO. Tradução do Sentido do NOBRE ALCORÃO para a língua portuguesa. Dr. Helmi Nasr. 
Medinah: Complexo do Rei Fahd, 2021. 

561 Para Aurelio de Santos Otero, o Evangelho Árabe da Infância data do século IV e foi influenciado pelo 
Evangelho de Pseudo Tomé e pelo Protoevangelho de Tiago, textos apócrifos datados do século II. OTERO, 
Aurelio de Santos. Los Evangelhos Apocrifos. Madrid: Bibliotca de Autores Cristianos, 2005, p. 137. Para Maria 
Helena de Oliveira Trica, a origem deste apócrifo remete ao século VI e sua primeira tradução para idiomas 
europeus só ocorreu durante o século XVII. TRICCA, Maria Helena de Oliveira. Apócrifos: Os Proscritos da 
Bíblia. São Paulo: Mercuryo, 2005, p.143. 

560 Ibidem. Cap 15, p. 136. 

128 



129 

ela se endireitasse, e ele elevou-se566”. A obra de Mandeville organiza uma série de 

circulações e convergências literárias quando descreve de forma indireta sobre as referidas 

citações ao Corão. 

Logo depois, o texto do Viagens cita que no Alcorão567 há a crença do Juízo Final pelo 

julgamento divino que levará os bons e justos para o lado de Deus e condenará os injustos às 

penas inferno: “O Alcorão fala também do Dia do Juízo Final, de como Deus virá julgar todos 

os homens e porá os bons a seu lado, e levando-os à glória, e condenará os maus às penas do 

inferno568”. 

Esses trechos em que o viajante traça diversas comparações entre o cristianismo e o 

islamismo nos mostram uma clara característica da literatura de caráter orientalista da Idade 

Média europeia, a redução da figura de Maomé a um modelo “imperfeito” de Jesus Cristo, e a 

redução simplista de ver no islã uma “cópia posterior e imperfeita” do cristianismo. Como 

detalhado por Edward W. Said, estas representações do islã serviam mais para formar uma 

imagem do islã para o cristão medieval do que para representar o islã em si mesmo569.    

Esta simplificação fica bem evidente quando ocorre a comparação do Corão com os 

evangelhos. Mandeville detalha que os evangelhos estão presentes no texto sagrado do islã e 

que os muçulmanos incluem o nascimento de Jesus dentro de suas orações. “E quando os 

sarracenos conseguem ter o livro onde os evangelhos de Nosso Senhor estão escritos, 

especialmente o Missus est Angelus Gabriel570, os que sabem ler incluem-no em suas orações 

e ademais beijam-no e veneram-no com muito respeito571”. 

O recurso de evocar o modo que Jesus é entendido como profeta nos textos e nas 

orações dos muçulmanos serve como um viés de confirmação para apresentar que Cristo é 

aceito no islã, mas que o seu livro, o Corão, possui apenas uma verdade parcial sobre quem 

foi Jesus. Uma leitura orientalista, que, embora pareça um certo nível de admiração pela 

571 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 15, p. 136. 
570 “Foi enviado o anjo Gabriel (LC 1,26-27) conforme a tradução de Susani Silveira Lemos França. 

569 SAID, Edward W. Orientalismo: o Oriente como invenção do Ocidente. São Paulo: Companhia das Letras, 
2007, p. 99. 

568  JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 15, p. 136. 

567 Surata 56: 8-14. “Então os companheiros da direita – que excelentes os companheiros da direita – E os 
companheiros da esquerda – que execráveis os companheiros da esquerda – E os precursores da fé serão os 
precursores; Estes serão os achegados a Allah. Nos jardins das delícias. Uma multidão dos primeiros. E um 
pouco dos derradeiros.”. ALCORÃO. Tradução do Sentido do NOBRE ALCORÃO para a língua portuguesa. Dr. 
Helmi Nasr. Medinah: Complexo do Rei Fahd, 2021. 

566 Excertos do Evangelho Armênio da Infância, XXIII. In: TRICCA, Maria Helena de Oliveira. Apócrifos: Os 
Proscritos da Bíblia. São Paulo: Mercuryo, 2005. p. 179. 

129 



130 

“nova religião” monoteísta, trata-se de um desprezo do ocidental pelo que lhe parece familiar 

ao mesmo tempo em que estremece de felicidade e sente medo desta novidade572. 

O desprezo pelo islamismo fica evidente quando o viajante, após contar que o Corão 

chama os judeus de amaldiçoados, narra a maneira que os muçulmanos veem a (não) 

crucificação de Jesus, devido ao arrebatamento divino, e a crucificação do apóstolo Judas 

Iscariotes no lugar de Cristo pelos judeus:  

 
O livro fala ainda dos judeus e diz que são malditos, porque não quiseram crer que 
Jesus Cristo provinha de Deus e porque mentem acerca de Maria e seu filho Jesus 
Cristo provinha ao dizerem que crucificaram este, pois na verdade o filho de Maria 
nunca foi crucificado como os judeus contam, ao contrário, Deu fez com que 
ascendesse até Ele, sem morte e sem sofrimento. Seu aspecto externo foi 
transfigurado em outro, aquele que foi Judas Iscariotes, tendo sido crucificado pelos 
judeus, embora se pensasse que fosse Jesus. Contudo, Jesus Cristo subiu vivo aos 
céus – e também desceu vivo para julgar o mundo573. 

 

Imediatamente após detalhar a crucificação de Judas e o arrebatamento de Cristo como 

descritos no Corão574, o viajante primeiro enumera que os “sarracenos” acusam os cristãos de 

ignorância, para em seguida, acusar os “sarracenos” de possuírem uma falsa crença e 

defenderem uma inverdade sobre o episódio da Paixão de Cristo: 

 
E por isso os sarracenos dizem que os cristãos não têm qualquer conhecimento, já 
que estes acreditam louca e falsamente que Jesus Cristo foi crucificado. Aqueles 
dizem ainda que, se Cristo tivesse sido crucificado, Deus teria trabalhado contra sua 
justiça, ao permitir que Jesus Cristo, que era inocente e sem culpa, fosse posto na 
cruz. E completam declarando que estamos equivocados, já que a grande justiça de 
Deus não poderia cair em erro tão grande. No entanto, nessa crença são eles que 
estão equivocados.575  

 

A maior facilidade para conversão dos muçulmanos à fé cristã é mencionada de forma 

explícita pelo autor após a toda a descrição de como os “sarracenos” interpretam a figura de 

Jesus dentro de suas doutrinas sagradas. Para o viajante, é necessário doutrinar os 

muçulmanos por meio da apresentação clara da religião de Jesus Cristo e da apresentação das 

profecias cristãs: “E dado que suas crenças estejam tão próximas das nossas, facilmente serão 

convertidos à fé cristã quando forem doutrinados, quando lhes for mostrado claramente a 

575 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 15, p. 137. 

574 Suratu An Nissa 4 (157-158) “E por seu dito: ‘Por certo, matamos o Messias, Jesus, Filho de Maria, 
Mensageiro de Allah’. Ora, eles não o mataram nem o crucificaram, mas isso lhes foi simulado. E, por certo, os 
que discrepam a seu respeito estão em dúvida acerca disso. Eles não têm ciência alguma disso, senão conjeturas, 
que seguem. E não o mataram, seguramente. Mas, Allah, ascendeu-o até Ele. E Allah é Todo Poderoso, Sábio”. 
ALCORÃO. Tradução do Sentido do NOBRE ALCORÃO para a língua portuguesa. Dr. Helmi Nasr. Medinah: 
Complexo do Rei Fahd, 2021. 

573 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 15, p. 136. 

572 SAID, Edward W. Orientalismo: o Oriente como invenção do Ocidente. São Paulo: Companhia das Letras, 
2007, p. 97. 

130 



131 

religião de Jesus Cristo e quando lhes falarem das profecias576”. É desta forma, que o texto do 

Viagens enfatiza o caminho da conversão a partir da lógica e da persuasão do “infiel”577 para 

trazer os muçulmanos à fé católica. 

Um dos símbolos associados aos “sarracenos” pela literatura medieval de viagens e 

por Jean de Mandeville nos ajuda a entender como este viajante interpreta o papel dos 

muçulmanos dentro da globalidade. As figuras dos cinocéfalos eram com frequência um 

sinônimo para seguidores do islamismo. Como visto no capítulo anterior, uma das 

interpretações dos significados dos cinocéfalos dentro da literatura cristã era o de uma raça de 

humanos híbridos fáceis de se dominar. Por um lado, os cinocéfalos podem ser agressivos 

pelo seu “instinto canino”, tal qual eram os guerreiros muçulmanos578. Por outro lado, os 

cinocéfalos poderiam ser facilmente domesticados, como os muçulmanos poderiam 

“facilmente ser convertidos à fé cristã”.  

Os “sarracenos” também poderiam ser assimilados como híbridos, tal qual os 

cinocéfalos pela literatura cristã. Por um lado, eram monoteístas. A crença em um único deus 

é sua “parte humana”. Por outro lado, eram “hereges” por seguirem Maomé. A crença nas 

pregações de seu profeta é a cabeça de cachorro dos muçulmanos cinocéfalos segundo os 

guias de viagens dos cristãos.   

Deste modo os “sarracenos” são um híbrido entre a “verdade do monoteísmo” e a 

“heresia de Maomé” do mesmo modo em que os cinocéfalos são híbridos: humanos em sua 

metade inferior do corpo e canídeos em sua parte superior do corpo. O destino dos 

muçulmanos dentro do Viagens é a encruzilhada entre a aceitação da conversão ao 

cristianismo ou a “condenação” por se recusar a aceitar a “revelação de Cristo”.  

O próprio formato em que o livro de Mandeville foi organizado revela algo importante 

na diferenciação entre os judeus e os “sarracenos” nas fontes medievais. Os muçulmanos 

possuem um capítulo próprio dentro do Viagens e tem a sua história narrada como um 

império, ainda que com a eliminação dos valores sagrados da fé muçulmana dentro da obra. 

Por outro lado, os judeus não possuem um capítulo unificado em que Mandeville se dedica 

exclusivamente a narrar a sua história. As narrativas do viajante inglês sobre os judeus se 

deram sempre em alguns momentos reduzidos dentro de alguns de seus capítulos em que os 

judeus nunca eram o tema principal a ser tratado. Esta divisão ocorre devido ao conceito de 

que os judeus nas fontes cristãs da Idade Média são o povo que não tem um lugar exato 

578 COHEN, Jeffrey Jerome. Of Giants: Sex, Monsters and the Middle Ages. Minnesota: University of Minnesota 
Press, 1999, p. 132. 

577 RAMEY, Lynn T. Black Legacies. Gainesville: Florida University, 2014, p. 78 
576 Ibidem.   

131 



132 

delimitado por não possuírem um reino579. Já os “sarracenos” possuem maior destaque (um 

capítulo próprio) devido à grandeza de sua expansão territorial religiosa e à possibilidade de 

salvação caso se convertam ao cristianismo. Isso indica uma expressão da consciência de 

globalidade de Mandeville, que tem ciência da inferioridade numérica dos cristãos no mundo. 

O desejo de Mandeville de converter os muçulmanos ao cristianismo também é 

explicado pelo fato de o islamismo ser uma força política com vários impérios durante o 

século XIV, momento em que o livro foi escrito. O viajante deseja converter os impérios e 

sultanatos islâmicos à fé cristã pelo mesmo motivo que ele também deseja converter os 

canatos mongóis ao cristianismo. Mandeville lamenta que os mongóis não sejam um reino 

cristão quando o compara ao poder do império mongol como superior a qualquer outro 

império: “Não há sob o firmamento senhor tão grande nem tão poderoso como o grande Cã 

(...) Assim é de uma grande pena que não creia verdadeiramente em Deus580”. 

As rotas comerciais entre o Oriente Médio e a África Ocidental durante os séculos XI 

e XV tiveram o islamismo como uma força hegemônica de integração. O império “da 

Shahada” era responsável por aproximadamente dois terços do transporte de ouro da Eurásia. 

Cidades como Bassora e Bagdad eram grandes centros de comércio de escravizados, roupas, 

pedras preciosas e navios no período581. 

A consciência de globalidade expressa por Jean de Mandeville quando este enumera 

formas de como converter os muçulmanos e quando lamenta o fato de os mongóis não 

seguirem o cristianismo é similar à de Ramon Lull quando este escreveu sobre como 

converter os tártaros mongóis. Tanto o viajante natural de Saint Albans quanto o filósofo 

nativo da ilha de Mallorca apresentam a sua consciência de globalidade quando se referem à 

expansão islâmica e à expansão mongol em suas obras582. O cavaleiro inglês demonstra ter 

uma consciência de globalidade pela percepção do mundo como um todo pela 

interdependência entre as partes do mundo, conforme o conceito de Roland Robertson583.   

As integrações e as relações entre os sultanatos islâmicos e os canatos mongóis da 

trataria são citadas pelo viajante do século XIV para detalhar as pedras preciosas que são parte 

do comércio entre o Egito e a Tartária. O cavaleiro de Saint Albans cita que o Sultão da 

583 ROBERTSON, Roland. Globalização: teoria social e cultura global. Petrópolis, RJ: Editora Vozes, 1999. 
p.184. 

582 SOUZA, Guilherme Queiroz de. Ramon Llull e a Idade Média Global: geopolítica, integração e diversidade. 
Antiteses., Londrina, vol. 16, p. 370-400, 2023. p. 385. 

581  HANSEN, Valerie. Ano 1000: quando exploradores conectaram o mundo e a globalização começou. Rio de 
Janeiro: Alta Cult, 2021, p. 136-137. 

580  JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 25, p. 210. 

579 AKBARI, Suzanne Conklin. Idols in the East: European representation of Islam in the Orient, 1100-1450. 
New York: Conrell University Press, 2009. p. 118-119 

132 



133 

Babilônia só aceita visitantes que se vestem com ouro da “tartarie” e “camaka” em seus 

trajes: “Diante do sultão não pode aparecer nenhum estrangeiro que não esteja vestido com 

tela de ouro, de tartarie ou de camaka, segundo o costume dos sarracenos584”. As 

comparações a respeito das riquezas dos mongóis e dos islâmicos e as possibilidades de se 

tentar converter estes impérios à fé cristã deixam a possibilidade das menções e da leitura dos 

sistemas mundo demonstrados pelo viajante de Saint Albans em sua própria época. 

 

​​3.2.4 As “dúvidas” sobre qual é a religião verdadeira 
 

Em determinado momento, Mandeville apresenta as críticas à Cristandade que foram 

feitas pelos muçulmanos: “Na verdade não é de se estranhar que nos chamem de gente 

pecadora e má585”. Em seguida, volta a elogiar os costumes dos muçulmanos: “Os sarracenos 

são bons e leais, já que guardam escrupulosamente os preceitos de seu livro sagrado, o 

alcorão, livro que lhes foi enviado por Deus por meio de seu mensageiro, o profeta Maomé, a 

quem, segundo dizem, o anjo São Gabriel falava frequentemente e ensaiava a vontade 

divina586”.  

A historiografia já abordou e explorou o diálogo entre o viajante e o sultão do Egito 

como críticas ao clero romano e a algumas práticas dos cristãos ocidentais. Na interpretação 

de Joan Pau Rubiés, além de apresentar uma boa noção do Corão e dos princípios da fé 

muçulmana, Mandeville também apresentaria uma visão anticlerical e contrária às práticas da 

cristandade ocidental. Em outras palavras, segundo Rubiés, o autor escreveria as suas 

interpretações a respeito da cristandade a partir das palavras atribuídas ao sultão do Egito587. E 

esta crítica ao cristianismo junto com o conhecimento do autor sobre o islã seriam indicativos 

de sua simpatia pela fé muçulmana.  

Contudo, como veremos mais adiante, Mandeville não nutre nenhuma simpatia pelo 

islamismo, e trata a religião “estrangeira” do mesmo modo como um redator de um tratado 

contra heresia trataria. Ademais, como já visto, o Viagens trabalha de modo muito enfático a 

não descrever de episódios importantes da religião muçulmana  e a “desmistificação” de 

episódios do Corão sobre Maomé e as revelações atribuídas ao anjo Gabriel.588   

588  A já citada ausência Hegira de Maomé de Meca para Yatreb.  

587 RUBIÉS, Joan-Pau. Nature and Customs in Late Medieval Ethnography: Marco Polo and John Mandeville. 
In: La nature comme source de la morale au Moyen Âge, (Micrologus Library 58), Firenze: SISMEL/ Edizioni 
del Galluzzo 2014, p.214. 

586 Ibidem.    
585  Ibidem, Cap 15 p. 139.   
584 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 6, p. 64-65. 

133 



134 

O interesse de Mandeville pelas similaridades do cristianismo e do islamismo está 

sedimentado em uma visão orientalista do islã como uma “cópia imperfeita” do cristianismo. 

A prova deste aspecto do orientalismo no Viagens está na forma em que o texto apresenta 

como as similaridades entre as duas religiões serviriam somente para converter os 

“sarracenos” à fé cristã. 

Segundo John Tolan , esta ênfase na conversão dos muçulmanos ao cristianismo pelos 

“milagres” da conversão e da revelação da “verdade cristã” sobre as “falsidades” do 

islamismo se tornou mais forte após a primeira metade do século XII, quando os cruzados 

foram derrotados no que ficou conhecido posteriormente como a Terceira Cruzada589 .  

Após o viajante finalizar as similaridades entre os artigos da fé cristã e os artigos da fé 

muçulmana, seu texto parte para descrever como os sarracenos são mais fáceis de conversão à 

religião cristã. Para justificar esta facilidade o texto do Viagens considera que os “sarracenos” 

podem acreditar em Cristo ao terem conhecimento sobre as escrituras e as profecias que estão 

contidas nos evangelhos da Bíblia, pois, deste modo, os muçulmanos podem reconhecer os 

sinais contidos dentro das “sagradas escrituras”: 

 
Contudo, apesar de partilharem muitos artigos de nossa fé, sua religião e suas 
crenças não são perfeitas como as dos cristãos, mas é fácil que possam converter-se, 
especialmente os que tomam conhecimento das escrituras e das profecias, pois têm 
os evangelhos, as profecias e a bíblia traduzidas em sua língua e reconhecem muito a 
sagrada escritura590 

 

Joan Pau Rubiés sugere que ao se referir à facilidade de converter os muçulmanos ao 

cristianismo, o viajante do século XIV estaria se referindo na verdade à mescla entre os 

princípios da fé islâmica unidos à crença na figura de Jesus conforme a leitura da religião 

cristã591. O capítulo sobre os muçulmanos e suas crenças seria, segundo esta interpretação, 

uma proposta de releitura islâmica da fé cristã que adota alguns artigos da religiosidade do 

islã no lugar de artigos da “falsa religiosidade” cristã enquanto preserva o lugar da figura de 

Cristo como o principal e verdadeiro messias universal para toda a humanidade.  

Esta leitura do historiador catalão, diferente de suas hipóteses sobre a simpatia de 

Mandeville pelo islã, percebe o viés do orientalismo na comparação entre a fé cristã e a fé 

islâmica feita pelo livro. O texto retira a figura de Maomé do caráter sagrado que ela possui 

591 RUBIÉS, Joan-Pau. Nature and Customs in Late Medieval Ethnography: Marco Polo and John Mandeville. 
In: La nature comme source de la morale au Moyen Âge, (Micrologus Library 58), Firenze: SISMEL/ Edizioni 
del Galluzzo 2014, p. 215. 

590 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 15, p. 138.   

589 TOLAN, John V. Sarracens: Islam in the Medieval European Imagination. New York: Columbia University 
Press, 2002.  p. 102. 

134 



135 

no islamismo, preserva o lugar que é ocupado por Cristo dentro do cristianismo, e corrigindo 

os pecados e faltas de virtudes que existem em parte da sociedade cristã latina. Deste modo, a 

forma que o texto do viajante enxerga os muçulmanos é como ignorantes que ainda precisam 

compreender os reais significados da figura de Cristo. Apesar de negarem Jesus, como os 

Judeus, os “sarracenos” ainda possuem possibilidade de conversão. 

Suzanne Conklin Akbari também sugeriu que o espaço destacado do Islã em relação a 

outras partes do mundo e em relação às outras religiões dentro da obra de Mandeville seria 

um indicativo de que o autor possuiria uma visão tolerante a respeito da religião muçulmana, 

o que explicaria as similaridades entre a fé cristã e a fé islâmica apresentadas pelo viajante e 

sua justificativa da facilidade de se converter os muçulmanos592. Outro argumento da autora 

dado para sustentar que o viajante teria uma tolerância em relação ao Islã é a centralidade que 

a figura do sultão desempenharia na obra como uma transição nas viagens do autor e a 

centralidade do capítulo sobre os “sarracenos” como o “centro” da obra de modo similar a 

Meca em relação ao globo para os muçulmanos593. Contudo, é possível afirmar que 

Mandeville possui tolerância em relação ao Islã apenas em comparação com outros autores 

cristãos da Idade Média por sugerir que os “sarracenos” possuem chance de salvação pela 

conversão, e por este motivo é que o seu capítulo possuiria um destaque como um “centro” na 

obra. Pois, logo após apresentar as similaridades do islã com o cristianismo, o viajante 

descreve que os muçulmanos possuem uma leitura ao pé da letra do texto bíblico, de modo 

similar aos judeus: 

 
O problema é que a entendem ao pé da letra, do mesmo modo que os judeus, pois 
eles não conseguem compreender a letra espiritualmente, apenas corporalmente, e 
por isso, recriminam os verdadeiros sábios que a interpretam espiritualmente. Daí 
que São Paulo diga: Littera enim occidat, spiritus altem vivificar594. 

 

As críticas do Viagens à leitura “sem espiritualidade” e à interpretação dos episódios 

centrais da religião cristã realizado pelos muçulmanos, bem como os apontamentos feitos de 

como estes podem ser convertidos à fé católica, seguem um caminho não tão incomum de 

métodos de conversão durante a Baixa Idade Média: a conversão pela lógica. Neste modelo de 

conversão pela persuasão, destinado a converter os homens não cristãos, se baseava em 

594 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 15, p. 138.   
593 Ibidem p.51-52. 

592 AKBARI, Suzanne Conklin. Idols in the East: European representation of Islam in the Orient, 1100-1450. 
New York: Conrell University Press, 2009. p. 54- 58. 

135 



136 

apontar quais eram os caminhos errôneos que a religião do “infiel” delimita e, em resposta à 

“falsa fé”, eram apontados os caminhos da “verdade” cristã revelada por Jesus e pela Igreja595.   

A nível de exemplo e de comparação, no Liber de Fine do filósofo maiorquino Ramon 

Llull um dos caminhos apontados para converter os muçulmanos à fé cristã é contestar a 

sacralidade do Corão por meio dos “discursos confusos” e das “falsidades” que o livro 

sagrado do islamismo apresenta596. Para posteriormente desmontar com maior facilidade as 

crenças do islão, desconstruir a sacralidade do Corão e converter o “sarraceno” à religião 

cristã. “Seu argumento, ou matéria, é enganoso e falso, cheio de falsidades, ornado de canções 

luxuriosas. Por isso, se pode com facilidade desmontá-lo e destruir isso que dizem que é um 

milagre597”. 

Retornando a Mandeville, a frase: “O problema é que a entendem ao pé da letra, do 

mesmo modo que os judeus, pois eles não conseguem compreender a letra espiritualmente, 

apenas corporalmente, e por isso, recriminam os verdadeiros sábios que a interpretam 

espiritualmente598” atribui que a leitura de ambos os monoteísmos (judeu e islâmico) sobre a 

verdade cristã reside na falta de interpretação para a espiritualidade do texto sagrado. Esta 

capacidade de interpretar a revelação divina dentro do texto sem cair nas armadilhas da 

literalidade é possuída apenas pelos cristãos. Mesmo quando trata de explorar apenas os 

aspectos da religiosidade do estrangeiro, Jean de Mandeville adota uma definição racial de 

classificar aqueles que aceitam e aqueles que não tiveram capacidade de entender a revelação 

cristã599. 

Na história global como narrativa de convergência segundo Pamela Kyle Crossley, o 

viajante de Saint Albans constrói uma narrativa global convergente quando compara os judeus 

e os muçulmanos. Os filhos de Sem e os filhos “ilegítimos” de Jafé são convergentes em sua 

literalidade e falta de espiritualidade para compreender as “revelações” das profecias cristãs 

em seus livros sagrados. Quando escreve sobre os “sarracenos” o viajante de Saint Albans 

também faz uso da narrativa universal pela convergência para comparar a “falsa religião” dos 

599 Como já visto, para muitos dos filósofos cristãos na Antiguidade Tardia e na Idade Média, a não aceitação da 
figura de Cristo como esta foi descrita nas interpretações da Igreja implicava no não reconhecimento da 
humanidade naquele que não aceitava a verdade cristã por parte dos cristãos. Para o abade francês, Pedro o 
Venerável (1156) os judeus não eram considerados humanos pela literatura patrística devido à sua “negação da 
verdade”. Este entendimento de não reconhecer a humanidade naquele que negou a Cristo será ampliado para os 
muçulmanos na Baixa Idade Média. RAMEY, Lynn T. Black Legacies. Grainesville: Florida University, 2014, 
p.30-31. 

598 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 15, p. 138.   
597 RAMON LLUL. Liber de Fine. I, 2. In: Ibidem. p. 7. 

596 COSTA, Ricardo da. Mahoma fue un engañador que redactó un libro llamado Corán: la imagen del profeta en 
la filosofía de Ramón Lull (1232-1316). Revista NOTADORUM, n. 27, ano XIV, set-dez 2011. p .7 

595 RAMEY, Lynn T. Black Legacies. Grainseville: Florida University, 2014, p. 78.  

136 



137 

filhos de Sem com a “revelação incompleta” dos filhos de Jafé600. O islamismo é igualado, de 

forma regressiva, a uma religião primitiva que se prende a uma leitura “regressiva” e “sem 

espírito” do texto sagrado pelos “ignorantes” leitores601.  

 Por fim, o autor usa um versículo da epístola de Paulo aos coríntios para provar a sua 

crítica à forma em que os judeus e os muçulmanos leem e interpretam as passagens de seus 

respectivos livros sagrados de forma literal: “Daí que São Paulo diga: Littera enim occidat, 

spiritus altem vivificar602”. Ao mencionar um versículo da Bíblia para criticar a maneira em 

que os outros monoteísmos (judeus e muçulmanos) realizam a leitura e interpretação de seus 

textos, Mandeville afirma que o Corão não pode ser igualado à Bíblia cristã. Ele reforça uma 

hierarquização imaginária do texto cristão sobre o texto islâmico. Para Suzanne Conklin 

Akbari, era comum os autores medievais descreverem que os judeus e os muçulmanos 

possuíam um entendimento “carnal” e “literalista” dos textos bíblicos e concluírem que os 

demais monoteístas tinham uma interpretação “sem espírito” da “Revelação” de  Cristo603. 

Esta distinção hierárquica entre os livros sagrados para hierarquizar a Bíblia como 

superior ao Corão, e o cristianismo como superior ao islã é mais uma evidência da construção 

do outro que é feita pelo texto do Viagens. O ocidental cristão é quem delimita quais valores 

da religião do “oriental” são iguais ou inferiores (mas nunca superiores) à religião do cristão 

ocidental604. 

 

​​3.2.5 Ad Hipocritan: Mandeville “desmascara” o Islã 

 
No final do capítulo 15 do Viagens, é detalhada a história de como Maomé amaldiçoou 

o vinho após ter ficado bêbado e ter sido enganado por seus homens, que assassinaram um 

ermitão com a espada do profeta enquanto este dormia sob o efeito da bebida:   

 
 

Maomé havia se embriagado com um bom vinho, seus homens tomaram a espada 
que levava, desembainharam-na enquanto dormia, mataram o ermitão e colocaram 
de novo a espada ensanguentada em sua bainha. Pela manhã, quando Maomé 
encontrou morto o ermitão, sentiu grande raiva, e quis fazer justiça contra os 
matadores, mas todos os seus homens combinaram de dizer-lhe que havia sido ele 

604 SAID, Edward W. Orientalismo: o Oriente como invenção do Ocidente. São Paulo: Companhia das Letras, 
2007, p. 100. 

603 AKBARI, Suzanne Conklin. Idols in the East: European representation of Islam in the Orient, 1100-1450. 
New York: Conrell University Press, 2009. p. 262. 

602 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 15, p. 138.   

601 TOLAN, John V. Sarracens: Islam in the Medieval European Imagination. New York: Columbia University 
Press, 2002.  p. 150-151. 

600 CROSSLEY, Pamela Kyle. O Que é História Global?. Rio de Janeiro: Editora Vozes, 2015, p. 21. 

137 



138 

quem o matara quando ele estava bêbado e mostraram-lhe a espada toda 
ensanguentada. Quando ele viu isso, acreditou que tinham dito a verdade. Assim, 
maldisse o vinho e todos aqueles que o bebem. Por causa dessa maldição, os 
sarracenos devotos jamais bebem vinho, mas alguns o bebem as escondidas605.    
 

 
Esta parte do texto é importante para entendermos como Mandeville defendeu a 

religião cristã contra as acusações feitas pelo sultão ao mesmo tempo em que também criticou 

e desmistificou a imagem dos “sarracenos” como fiéis à sua própria fé. O final do capítulo 

XV do Viagens também é o momento em que a identidade do outro (sarraceno) é definida e 

limitada exclusivamente à figura de Maomée ao seu caráter, construído pelo narrador cristão, 

de modo orientalista606. 

O episódio em que Maomé ficou bêbado e teve sua espada roubada por dois assassinos 

é evocado como uma forma de apresentar as falhas da religião muçulmana. Primeiro 

Mandeville detalha que o profeta Maomé caiu na embriaguez: “Maomé havia se embriagado 

com um bom vinho607”. São dados os detalhes do golpe sofrido pelo mensageiro do islã: “seus 

homens tomaram a espada que levava, desembainharam-na enquanto dormia, mataram o 

ermitão e colocaram de novo a espada ensanguentada em sua bainha608”.  

A mentira foi contada pelos súditos do profeta: “Pela manhã, quando Maomé 

encontrou morto o ermitão, sentiu grande raiva, e quis fazer justiça contra os matadores, mas 

todos os seus homens combinaram dizer-lhe que havia sido ele quem o matara quando estava 

bêbado, e mostraram-lhe a espada toda ensanguentada609”. O trecho: “Quando ele viu isso, 

acreditou que tinham dito a verdade. Assim, maldisse o vinho e todos aqueles que o bebem610” 

é uma prova que o profeta do islamismo é errante pois foi facilmente enganado, assim, ele é 

diferente e inferior a Cristo porque é humano e porque foi incapaz de se precaver contra 

aqueles que o queriam enganar. Fontes biografias sobre a figura de Maomé escritas no 

Ocidente Medieval enfatizavam o episódio da embriaguez do profeta do islamismo e, com 

certa frequência, narravam a morte do “falso profeta” como o resultado de seu excesso de 

loucura após ingerir a bebida611.    

611 AKBARI, Suzanne Conklin. Idols in the East: European representation of Islam in the Orient, 1100-1450. 
New York: Conrell University Press, 2009. p. 225. 

610 Ibidem.  
609 Ibidem.   
608 Ibidem. 
607  JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 15, p. 140.   

606 SAID, Edward W. Orientalismo: o Oriente como invenção do Ocidente. São Paulo: Companhia das Letras, 
2007, p. 99. 

605 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Cap 15, p. 140.   

138 



139 

A maldição que recai sobre o vinho e o detalhe que alguns muçulmanos bebem vinho 

escondidos é uma defesa contra as acusações feitas pelo sultão de que apenas os cristãos são 

hipócritas perante os princípios de sua religião: “Por causa dessa maldição, os sarracenos 

devotos jamais bebem o vinho, mas alguns o bebem às escondidas612”. Com estas palavras, 

enfatizando que há muçulmanos que não seguem os próprios princípios, Mandeville joga 

contra os sarracenos fortes acusações, pois os acusa abertamente de serem falsos fiéis, de 

serem mentirosos e de serem pessoas de hipocrisia perante o próprio livro sagrado ao 

descumprirem a proibição de beber o álcool.  

Um século antes, de maneira similar, Marco Polo acusou os persas de serem 

agressivos, assassinos e ladrões nos primeiros capítulos de sua obra: “Mas os homens deste 

país são muito maus; briguentos, ladrões, homicidas, e professam a religião de Maomé613”. 

Nos capítulos finais, os turcos são acusados de roubarem os produtos que irão comercializar e 

os habitantes de Socotra são acusados de sentirem prazer em comprar objetos roubados: “pois 

os habitantes, sabendo que todas aquelas coisas foram tomadas aos turcos e aos idólatras, as 

compram com bel prazer614”. 

Como uma simples prova de que o islamismo é uma religião falsa, Polo cita um juízo 

de valor em que um cristão foi desafiado por “sarracenos” a mover uma montanha para provar 

a sua fé em Jesus: “Sabeis que está no evangelho: se tivésseis uma fé do tamanho de um grão 

de mostarda, direis a esta montanha: ‘vais para lá’ e ela iria, nada seria impossível para vós. 

Agora então se vossa fé for verdadeira, movei esta montanha para outro lugar615”. E em 

seguida os cristãos praticam suas preces, conseguem mover a montanha para um lugar distinto 

e conseguem converter “infiéis” muçulmanos à fé cristã após o episódio miraculoso:  

 
Um fiel servidor de Jesus Cristo, então, exortando seus companheiros a terem 
confiança em Deus, e depois de ter feito sua oração com fervor, mandou a montanha 
mover-se para outro lugar. Foi o que aconteceu, para grande espanto daqueles 
infiéis, que, vendo tamanho milagre, se converteram, e muitos sarracenos abraçaram 
a fé em Jesus Cristo616. 

 

As acusações feitas contra os muçulmanos sempre são escritas de forma coletiva, pois 

todas as descrições que forem feitas contra a sua religião serão homogêneas e marcadas pela 

racialização de suas práticas para toda a sua futura descendência. Desta forma, a identidade 

racial dos “sarracenos” é construída de modo coletivo, de modo que este grupo religioso é 

616 Ibidem. 
615 Ibidem. Livro I, Cap XVIII, p. 37-38 
614  Ibidem. Livro III, Cap XXXVIII, p. 188. 
613 MARCO POLO. As Viagens. Livro I, Cap XIX, p. 39. 
612 JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Maneville. Cap. 15, p. 140.   

139 



140 

sempre transformado pela literatura cristã em um grupo de “mentirosos e hereges” que 

escolheram acreditar e propagar uma “falsa religião617”.  

Muito representada na literatura cristã da Baixa Idade Média, a má reputação de 

Maomé e de seus seguidores como um grupo de mentirosos pelas fontes cristãs aparece de 

forma nítida na Divina Commedia de Dante Alighieri. No canto XXVIII Inferno de Dante, 

Maomé foi localizado pelo poeta florentino no oitavo dos nove círculos do Inferno. O corpo 

do profeta do islamismo é castigado sendo partido infinitamente em dois, enquanto Ali e os 

demais seguidores de Maomé sofrem o mesmo tipo de castigo neste trecho do inferno618. 

 
Mafoma sou quase pedaços feito; 
Antecede-me Ali, que se lamenta: 
Do mento à testa o rosto lhe é desfeito. 
Todos, que a dor aqui tanto atormenta, 
De escândalos, de cismas inventores, 
Pendidos têm, qual vês, pena cruenta (...)619. 

 

Em síntese, a forma que Mandeville constrói a alteridade entre os cristãos e os 

muçulmanos segue os seguintes passos: 1) A figura de Maomé é retirada de seu valor sagrado 

e histórico. 2) O profeta do islamismo é comparado a Cristo e o Corão é comparado à Bíblia 

para se construir a identidade dos “sarracenos” e dos cristãos pelas figuras sagradas e pelos 

livros sagrados de cada religião. 3) Esta identidade criada é, posteriormente, comparada para 

se criar uma hierarquia que classifica a identidade e a religiosidade cristã como superior à dos 

árabes/“sarracenos”.  

Em Mandeville a alteridade dos muçulmanos e a sua racialização é inicialmente 

construída através da comparação entre os profetas, os livros sagrados e os valores que os 

“sarracenos” e os cristãos possuem. Depois da hierarquização entre as religiões, o autor 

finaliza a racialização dos “maometanos” utilizando falácia retórica do apelo à hipocrisia para 

provar que os muçulmanos não seguem os princípios sagrados de sua “falsa religião” com um 

“falso profeta” bêbado e rebater as acusações do sultão de que os cristãos não seguem a 

própria fé. O viajante usa das informações presentes no próprio livro sagrado e na própria 

religião islâmica como ferramentas para construir uma alteridade racializada do islamismo e 

de seus seguidores e hierarquizá-los como inferiores ao cristianismo e aos cristãos. A 

619 DANTE ALIGHIERI. Inferno. Canto XXVIII, 33-36. Tradução José Pedro Xavier Pinheiro. São Paulo: 
Editora Princips, 2020. 

618 SAID, Edward W. Orientalismo: o Oriente como invenção do Ocidente. São Paulo: Companhia das Letras, 
2007, p. 109. 

617 HENG, Geraldine. Race and politics. In: HAHN, Thomas. A Cultural History of Racism in the Middle Ages 
(Vol 2). London, New York, Oxford, New Dheli, Sydney: Bloomsbury Academic, 2022. p. 101 e 103. 

140 



141 

argumentação de Mandeville contra o islã é mais longa e mais profunda do que as críticas e o 

juízo de valor de Polo contra o islamismo.  

Marco Polo somente cita que as populações muçulmanas cometem crimes de roubos e 

assassinatos, seguem o “maometanismo” e constrói um juízo de valor com o “milagre cristão” 

de levantar a montanha para provar que o cristianismo é superior ao islamismo. Mandeville, 

por outro lado, utiliza de elementos internos do islamismo para desconstruir e racializar a 

religião islâmica em comparação com o cristianismo e posteriormente provar que o 

cristianismo é a “fé verdadeira”. 

Num período em que havia se passado pouco mais de um século desde a derrota cristã 

e a perda de Jerusalém por Saladino em 1187620, o livro de Jean de Mandeville se preocupava 

em reafirmar uma grandiosidade do cristianismo diante de um de seus principais adversários 

que lhe impedia a conquista da cidade sagrada, o islamismo. Esta vontade de recuperar a 

cidade de Jerusalém e de derrotar os exércitos muçulmanos ocasionaria uma lenda de um 

aliado imaginário que poderia auxiliar a cristandade em sua batalha pela cidade santa: o reino 

de Preste João. 

A alteridade em Mandeville é construída quando o autor fabrica o conceito do que é o 

outro para se distinguir as identidades da cristandade, infiéis judeus e infiéis islâmicos. Para o 

viajante, a identidade racializada do judeu está ligada à negação de aceitar a Cristo e a fazer 

parte da cristandade. Os judeus estão destinados a perecer após o evento do Anticristo no 

Apocalipse e a serem escravizados por Preste João antes da chegada destes eventos. Já a 

identidade do muçulmano “sarraceno” é limitada em crer no “erro” de seguir à figura de 

Maomé como o salvador da humanidade, e não compreender o “real sentido” da revelação de 

Cristo, mas possui possibilidade de salvação por meio da conversão ao cristianismo. A 

conversão do “sarraceno” à fé cristã é uma libertação do “fardo” da linhagem de Sem para o 

ex-muçulmano e uma introdução deste dentro da linhagem cristã dos “filhos de Jafé” 

O desejo de Mandeville de converter os muçulmanos e os mongóis à fé cristã mostra 

que a sua consciência de globalidade está conectada com a noção de convergência entre os 

impérios islâmicos dos “filhos de Sem” e os canatos tártaros e mongóis dos “filhos de Cam”. 

Estes impérios de origens distintas convergem em termos de integrações, de poder político e 

de poder administrativo dentro de suas regiões e zonas delimitadas em cada continente. A 

obra do século XIV vê a possibilidade de uma convergência desses impérios por meio da 

conversão à fé cristã e da eliminação da “ameaça” islâmica contra a Cristandade.  

620 CARDINI, Franco. Europa e Islam. Storia di un malinteso. Turin: Laterza, 2010, p. 98. 

141 



142 

Pensar na possibilidade da representação de sistemas na obra do viajante de Saint 

Albans é pensar também em como os “filhos de Jafé”, os “filhos de Sem” e os “filhos de 

Cam” têm suas zonas de influência, suas relações de divergências, suas relações de 

convergência e suas integrações construídas por meio da consciência de globalidade do 

viajante do século XIV.  

142 



143 

 

​​Considerações Finais 

 

A obra Livro das Maravilhas do Mundo e Viagens Para a Terra Santa, conhecida 

como Viagens de Jean de Mandeville foi um itinerário muito popular nos períodos que 

chamamos de Baixa Idade Média e início do que conhecemos como Idade Moderna. O 

viajante do século XIV utiliza de dados e fontes provenientes das enciclopédias medievais 

para escrever sobre as informações da astronomia dos planetas, zoologia, botânica e riquezas 

dos territórios visitados, enquanto, ao mesmo tempo, faz uso de sua consciência de 

globalidade para escrever sobre os impérios, populações, religiões e religiosidades que 

existiam nos três continentes conectados de sua época.  

Por meio da consciência de globalidade e dos textos que possuía em mãos sobre as 

zonas “tórridas” pela influência solar sobre o globo terrestre, Jean de Mandeville foi capaz de 

organizar uma história global da divergência das raças que são “filhas de Cam”, “filhos de 

Sem” e “filhos de Jafé”, da genealogia de Noé.  Os asiáticos, “filhos de Cam”, junto aos 

africanos, “filhos de Sem”, possuem uma maior tendência para se organizarem em grandes 

impérios que ocupam vastas extensões de terra pela África e Ásia. Os canatos do Império 

Mongol e o Império de Java compõem a parte do globo que foi destinada à posse de Cam. As 

raças mitológicas de Plínio com corpos disformes e que não possuem linguagem compõem as 

populações submissas aos grandes impérios “pagãos” da Ásia e não possuem capacidade para 

compreender a “revelação cristã” e aceitar a conversão. Os impérios e sultanatos islâmicos, 

por outro lado, compõem a parte do globo que foi destinada à posse de Sem e possuem pele 

escura devido à influência do sol sobre a zona climática em que habitam. Por suas respectivas 

ascendências, os asiáticos são pagãos em termos de fé enquanto os muçulmanos e africanos 

são monoteístas da “falsa fé” do islão. 

O reino de Prestes João é o império lendário na literatura popular medieval que serve 

para balancear a influência dos impérios pagãos da Ásia e as ameaças do “perigo” islâmico 

que desafiam a existência dos cristãos europeus, “filhos de Jafé”. O império de Prestes João 

converge com os canatos dos mongóis, com o reino de Java e com os reinos islâmicos em 

termos de governo de seu estado de modo imperial. Estes grandes estados possuem origens 

distintas na genealogia bíblica que compõem a história global apresentada por Mandeville, 

porém, convergem em termos de organização e forças políticas. O império cristão de Prestes 

143 



144 

João e os povos brâmanes pagãos virtuosos que habitam as regiões vizinhas do reino cristão 

adquirem o significado de representar o que os cristãos deveriam, mas não conseguiam ser 

devido à infidelidade dos cristãos. Os brâmanes de Preste João representam uma comunicação 

das diferenças e uma imagem invertida da terra natal do viajante. Mandeville utiliza as 

descrições sobre o global para comunicar as diferenças do global sobre o local. Além disso, o 

viajante também faz em sua descrição sobre os brâmanes uma síntese dos debates existentes 

dentro dos círculos universitários sobre a possibilidade de salvação de povos não cristãos que 

nunca tiveram contato com a Igreja. A comunicação das diferenças feitas pelo cavaleiro do 

século XIV apresentou o panorama global da circulação dos brâmanes pelos territórios 

desconhecidos do oriente e o contexto local do debate filosófico a favor da tese da 

misericórdia divina sobre os não cristãos. 

As raças monstruosas e virtuosas que habitam a região ao redor de Prestes João, a 

região do Sul da Ásia ou a região do Sudeste Asiático representam um profundo espírito de 

Imago Mundi e do mundo como pela consciência de globalidade por parte do viajante escritor 

do relato de suas viagens intercontinentais. O autor percebe por meio da racialização e do 

orientalismo em sua construção da globalidade que o globo com toda sua diversidade é um 

todo. Este todo global é composto por suas diversas partes, que, por sua vez, são 

interdependentes e estão conectadas no espaço e no tempo. Cada uma destas partes 

conectadas no espaço e no tempo é também uma representação do todo, uma Imago Mundi do 

global.  

A racialização dos judeus e dos “sarracenos” organizada pelo Viagens é mais um 

aspecto da consciência de globalidade e da construção de uma narrativa global organizada 

pelo cavaleiro inglês do século XIV em seu livro de viagens.  

Os judeus são a linhagem dos “filhos de Jafé” que perdeu o direito de ter uma terra 

própria por negarem a “revelação” de Cristo como messias e a palavra da Igreja como 

“detentora da salvação”. Os episódios de antijudaísmo que são descritos pelo viajante refletem 

o contexto político, religioso e social que acontecia na Europa após o Concílio de Latrão. A 

narrativa do juízo de valor divino pelo terremoto e pela destruição do templo de Jerusalém 

apresenta os judeus como os inimigos da Igreja que não tem uma pátria própria no mundo. O 

texto do guia de viagens deslocou a organização do complô de judeus para Sumatra com o 

objetivo de criar uma alteridade orientalista dos judeus e justificar a existência dos pogroms 

antissemitas dentro da “guerra global” dos cristãos contra os hebreus. O mito de Gog e Magog 

das dez tribos de Israel aprisionadas no Cáspio é o último episódio de antijudaísmo que 

justifica a existência da guerra imaginária dos judeus contra os cristãos a ser evocada pelo 

144 



145 

livro de viagens. A história dos judeus no Viagens é uma narrativa global de dois tipos: de 

divergência e de contágio. Divergente por não terem acesso a salvação e não terem uma terra 

própria, e contágio pois se inserem em diversas sociedades ao redor do globo e tem como 

destino tentar destruir a Cristandade. O viajante organiza uma compreensão local e global das 

populações judias a partir da racialização dos judeus e do deslocamento destes para terras a 

oriente do globo. A nível local, os “filhos ilegítimos” de Jafé sofriam com segregações dentro 

das sociedades cristãs. A nível global, as fontes cristãs descreviam a localização dos judeus 

em terras a oriente do globo devido à dispersão dos israelitas por diversos territórios, às 

lendas do império judeu da Khazaria e ao mito da localização das dez tribos perdidas no 

Cáucaso.  

Os sistemas, ou, o que poderíamos chamar de “sistemas mundo” na história global 

estão presentes nos contatos entre o mundo islâmico e os demais impérios da Asia e são mais 

uma evidência da consciência de globalidade no itinerário do cavaleiro inglês do século XIV. 

Os muçulmanos “filhos de Sem” ao mesmo tempo que são uma ameaça à cristandade, podem 

ser convertidos à fé cristã. A conversão significaria um fim da ameaça à comunidade cristã e o 

fim da pequenez da Europa cristã em um mundo rodeado de sistemas mundo que são 

adversários “pagãos” ou “infiéis” à Igreja. Recusar a “heresia” de Maomé e aceitar as 

“revelações” do evangelho é uma possibilidade imaginada por Mandeville de convergir a 

história de ameaça à Igreja a uma história de vitória da Cristandade sobre os impérios 

(sistemas mundos) de seus antigos “inimigos infiéis”. A racialização dos “pagãos” e dos 

“infiéis” e a possibilidade na transformação destes em membros da Cristandade é o que forma 

a consciência de globalidade e a construção de uma narrativa do tipo global numa obra de um 

autointitulado cavaleiro inglês natural de Saint Albans. 

O livro de Mandeville registra e apresenta aos seus leitores e à história um mundo com 

diversas mobilidades, redes de comércio, missões de conversões religiosas, trocas literárias, 

trocas materiais e outras formas de conexões e diversidades culturais entre os continentes da 

África, Ásia e Europa durante sua época. A construção de suas narrativas genealógicas de 

racialização e orientalismo medieval por divergências, convergências e contágios constitui um 

caminho para a consciência de globalidade presente no livro do viajante e uma explicação 

para a existência da diversidade racial, da diversidade religiosa e da diversidade política de 

regimes e de governos no globo durante o século XIV. 

A divergência entre as populações descendentes de Jafé, as populações descendentes 

de Sem e as populações descendentes de Cam organiza uma explicação para a diversidade 

racial e para a diversidade religiosa ao longo dos três continentes conectados durante o 

145 



146 

período que denominamos como Baixa Idade Média. As populações das diversas raças que 

compõem a “totalidade” do globo derivam da ascendência de algum dos filhos de Noé a 

depender do continente em que a referida população habita. O mesmo é válido para as 

diversas religiões que existem no globo, cada uma das três linhagens dos filhos de Noé foi 

responsável por povoar seus respectivos continentes com as suas tendências religiosas. 

Por outro lado, as convergências que existem entre os povos que são filhos de Cam, 

filhos de Sem e filhos de Jafé explicam a existência de governos imperiais centralizados, com 

controle sobre as riquezas de suas regiões, e militarmente fortes em diversas partes do globo 

terrestre. As populações racialmente e religiosamente pagãs que são submissas a algum dos 

grandes impérios e as populações de judeus que não possuem um território próprio também 

convergem politicamente em relação a não possuírem uma política própria, uma vez que pela 

narrativa do Viagens não são capazes de se autogovernarem. A consciência de globalidade 

pela convergência explica a diversidade política que compõe o globo do século XIV na obra 

do viajante de Saint Albans. 

 A narrativa global de contágios utilizada por Mandeville para escrever sobre os judeus 

e suas ameaças à Cristandade compõe mais um aspecto da consciência de globalidade do 

viajante inglês do século XIV. A narrativa global de contágio organiza a dispersão dos 

hebreus pelos mais distintos territórios do globo terrestre e justifica a racialização dos judeus 

e o antijudaísmo no texto do guia de viagens. 

Por último, mas não menos importante, as possibilidades de converter outros impérios 

à religião cristã, especialmente a de converter os muçulmanos “sarracenos” ao cristianismo, 

nos deixam em aberto a possibilidade de investigar o conceito de sistemas dentro consciência 

de globalidade pré-moderna na obra do viajante. A forma como Mandeville descreve a força 

de impérios que estão fora da Europa e a sua racialização na forma de propor maneiras 

converter os “sarracenos” e seus líderes mostram que a sua consciência de globalidade 

constrói uma divisão do globo composta por diversos impérios, e cada império representaria 

um sistema de um grupo religioso. Esta possibilidade de investigação poderá ser melhor 

explorada em futuras pesquisas. O viajante percebe que para a fé cristã se espalhar para o 

oriente seria necessário converter as grandes forças que controlavam a maior parte dos 

territórios da Ásia: os impérios islâmicos e os territórios do antigo Império Mongol. A 

racialização dos “sarracenos” como uma série de impérios de “filhos de Sem” e dos mongóis 

como um poderoso reino dos “filhos de Cam” feita pelo viajante só foi possível pela sua 

percepção do mundo como um todo. 

146 



147 

A globalidade e a racialização no Viagens de Jean de Mandeville nos apresentam um 

período medieval muito mais diverso em termos raciais, religiosos e políticos. Uma Idade 

Média mais diversa está plena de conexões, contatos, trocas culturais, trocas econômicas, 

mobilidades, transportes, e outros elementos que compõem a globalidade. Esta nova forma de 

se ver a Idade Média é o que permite mais avanços nos estudos sobre este período e novas 

formas de se pensar e de se ver a história.   

147 



148 

 

​​Fontes Primárias 

 
 
ALCORÃO. Tradução do Sentido do NOBRE ALCORÃO para a língua portuguesa. Dr. 
Helmi Nasr. Medinah: Complexo do Rei Fahd, 2021. 
 
AGOSTINHO DE HIPONA. Cidade de Deus Contra os Pagãos Volume III (Livro XVI a 
XXII). Tradução de J. Dias Pereira. Lisboa: Fundação Calouste Gulbekian, 2000. 
 
BARTHOLOMAEUS ANGLICUS. De Proprietatibum Rerum. London: Clarendon Press, 
Oxford, 1911. 
 
BENJAMIN DE TUDELA. O Itinerário de Benjamin de Tudela. São Paulo: Editora 
Perspectiva S.A, 2017. 
 
BÍBLIA DE JERUSALÉM. Bíblia de Jerusalém. São Paulo:  Paulus, 2002.  
 
Carta do Preste João das Índias. Lisboa: Assírio & Alvim, 1998. 
 
DANTE ALIGHIERI. Inferno. Traduzido por José Pedro Xavier Pinheiro. Jardina: Editora 
Princips, 2020. 
 
DANTE ALIGHIERI. Purgatório. Traduzido por José Pedro Xavier Pinheiro. Jardina: Editora 
Princips, 2020. 
 
Evangelio Armenio de la Infancia, X, 11. In: OTERO, Aurelio de Santos. Los Evangelhos 
Apocrifos. Madrid: Bibliotca de Autores Cristianos, 2005. 
 
Evangelho Árabe da Infância, I. In: TRICCA, Maria Helena de Oliveira. Apócrifos: Os 
Proscritos da Bíblia. São Paulo: Mercuryo, 2005. 
 
GUILHERME ADÃO. Directorium ad Faciendum Passagium Transmarinum. The American 
Historical Review, [Oxford], v. 12, n. 4, p. 810-857, 1907. Edição de C. Raymond Beazley. 
1907. 
 
HESÍODO. Teogonia. Estudo e Tradução por Jaa Torrado. São Paulo: Editora Iluminuras 
LTDA, 1995. 
 
HOMERO. Odisseia. Traduzido por Odorico Mendes. São Paulo: Editora Jardina, 2020.  
 
IBN BATTUTA. Ibn Battuta a Través del Islam. Edicción Digital: Epub Libre, 2017. 
 
JACOPO DE VARAZZE. Legenda Aurea: Vida de Santos. Tradução organizada por Hilário 
Franco Júnior. São Paulo: Companhia das Letras, 2011. 
 
JEAN DE MANDEVILLE. Viagens de Jean de Mandeville. Tradução e organização Susani 
Silveira Lemos França. Bauru: EDUSC, 2007.  

148 



149 

 
JOHN MANDEVILLE. The Travels of Sir John Mandeville. Translated with an introduction 
by C. W. R. D Moseley. London: Penguin Books, 2005. 
 
JOHN MANDEVILLE. Viagens de Mandeville. Introdução, Tradução e Notas de Clara Pinto 
Correia.  Lisboa: Fundação Calouste Gulbekian, 2012.    
 
JUAN DE MANDEVILLA. Libro de las maravillas del mundo. (MS. Esc. M-III-7). Edición 
crítica, estudio preliminar y notas de María Mercedes Rogriguez Temperley. Buenos Aires: 
Secrit, 2005. 
 
JUAN DE MANDEVILLA. Libro de las maravillas del mundo y del Viaje de la Tierra Sancta 
de Jerusalém: (Impressos Castellanos del siglo XVI). Ediccíon crítica, estudio preliminar y 
notas de María Mercedes Rodriguez Temperley. Buenos Aires: IIBRICIT - SECRIT, 2011. 
 
LIVRO DE CONCÓRDIA. A Confissão de Augsburgo. Tradução e notas de Arnaldo Schuler. 
Porto Alegre: Editora Concórdia, 1993. 
 
MARCO POLO, As Viagens. São Paulo: Martin Claret, 2021. 
 
O Primeiro Livro de Adão e Eva: O Conflito de Adão e Eva com Satã. Cap  XI, 3. In: 
TRICCA, Maria Helena de Oliveira. Apócrifos II: os proscritos da Bíblia.São Paulo: 
Mercuryo, 1992. 
 
PLINIO, EL VIEJO. Historia Natural Libros VII-XI. Ciudad de Mexico: Biblioteca Clássica 
Gredos, 2018. 
 
PLÍNIO, O VELHO. História Natural Livros I-IV. Curitiba: Antonio Fortuna, 2023. 
 
RABANI MAURI: De Inventione Linguarum. In: J.P. MIGNE. Patrología Latinae, CXII, 
col.1579-1584. 
 
RAMON LLULL. Petició de Ramon al papa Celestí V per a la conversió dels infidels. In: 
RAMON LLULL. Un text català desconegut. Arxiu de textos catalans antics. 1982. n. 1, p. 
9-46. Edição e estudo de Josep Perarnau Espelt. 
 
RAMON LLULL. Liber de passagio: De recuperatione Terrae Sanctae. In: RAMON LLULL. 
Opera Latina: Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis. Turnhout: Brepols, 2003b. v. 
182, t. 28, p. 327-331. Edição de Fernando Domínguez Reboiras. 
 

​​Referências Bibliográficas  

 
AHMAD, Aijaz. In Theory: Classes, Nations, Literature. New York: Verso, 1992. 
 
AKBARI, Suzanne Conklin, The Diversity of Mankind in The Book of John Mandeville. In: 
Eastwrd Bound: Travel and Travellers, 1050-1500, Manchester University Press, 2004. 
 

149 



150 

AKBARI, Suzanne Conklin. Idols in the East: European representation of Islam in the 
Orient, 1100-1450. New York: Conrell University Press, 2009. 
 
AKBARI, Suzanne Conklin. Race, Environment, Culture. In: HAHN, Thomas. A Cultural 
History of Racism in the Middle Ages (Vol 2). London, New York, Oxford, New Delhi, 
Sydney: Bloomsbury Academic, 2022 
 
AMIN, Samir. Economic Globalism and Political Univesalism: Conflicting Issues?. Journal of 
World System Research 7. N. 3, 2000, pp. 582-623.  
 
BASCHET, Jerôme. A Civilização Feudal: do ano 1000 à colonização da América. 
Petrópolis: Vozes, 2023. 
 
BORGONGINO, Bruno Uchoa. Um Negro Entre os “Pais do Deserto”: Reflexões Sobre Raça 
na Primeira Idade Média a Partir da Abba de Moíses, O Etíope. Estudos em História e 
Cultura do Próximo Oriente. 1 ed, Rio de Janeiro: Sobre Ontens/UFRJ, 2020. pp. 23-31. 
 
BORGONGINO, Bruno Uchoa. O Monge e o demônio etíope: raça e discretio nas 
Collationes Patrum de João Cassiano (426-428). Topio (Rio j.), Rio de Janeiro, v. 22, n. 47, p. 
371-386, maio/ago 2021. 
 
CANO, María José. La otredad em los libros de viajeros musulmanes y judíos en 
Síria-Palestina segun Ibn Yubayr y Benjamin de Tudela. MEAH Sección Arabe Islam, n 63, 
2014. pp 5-20. 
 
CARDINI, Franco. Europa e Islam: Storia di un malinteso. Turin: Laterza, 2010. 
 
CARRETO, Carlos F. Clamote. Global Middle Ages ou as virtudes do anacronismo. A lição 
do texto medieval. e-letras com Vida – Revista de Humanidades e Artes, vol. 2, p.118-149, 
2019. 
 
CHISM, Christine. Definitions and representations of race. In: HAHN, Thomas. A Cultural 
History of Racism in the Middle Ages (Vol 2). London, New York, Oxford, New Delhi, 
Sydney: Bloomsbury Academic, 2022. 
 
COHEN, Jeffrey Jerome. Of Giants: Sex, Monsters and the Middle Ages. Minnesota: 
University of Minnesota Press, 1999. 
 
COHEN, Jeffrey Jerome. A Cultura dos monstros: sete teses. In: COHEN, Jeffrey Jerome 
(Org.). Pedagogia dos Monstros: os prazeres e os perigos da confusão de fronteiras. Belo 
Horizonte: Autêntica, 2000. 
 
CONDE DE SILVESTRE, Juan Camillo. De la Peregrinación Medieval al Viaje Imaginario: 
la Evolución Literaria y estética de un Género Como Prefiguración del Hecho Turístico. 
Cuadernos del Turismo, n 27, 2011, pp.227- 245.  
 
CONRAD, Sebastian. O que é História Global? Lisboa: Edições 70, 2019. 
 

150 



151 

COSTA, Ricardo da. Mahoma fue un engañador que redactó un libro llamado Corán: la 
imagen del profeta em la filosofía de Ramón Lull (1232-1316). Revista NOTADORUM, n. 27, 
ano XIV, set-dez 2011. pp.1-12. 
 
CROSSLEY, Pamela Kyle. O que é História Global?. Rio de Janeiro: Editora Vozes, 2015. 
 
CUENCA, Carmen Manuel. Elementos fantásticos en los Viajes de Juan de Mandeville. 
ATLANTIS, Vol 3, n1-2, jun-nov, 1986. 
 
DAVIES, Kathleen. Periodization and Sovereginity: how ideas of Feudalism & Secularization 
Govern the Politics of Time. Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2008. 
 
DELUZ, Christiane. Livre des Merevilles du Monde. Paris: CNRS, 2000. 
 
DELUMEAU, Jean. Uma História do Paraíso: o jardim das delícias. Lisboa: Terramar, 1992. 
 
DI FEBO, Martina. Re e regine d’Oriente: utopie e distopie del potere nel Livre des 
Merevilles dou Monde di Jean de Mandeville. In: MASCHERPA, Giuseppe & STRINNA, 
Giovanni. Predicatori, mercanti, pellegrini: L’Occidente medievale e lo sguardo letterareo 
sull’Altro tra l’Europa e il Levante. Mantova: Universitas Studiorum, 2018. 
 
DOS SANTOS, Dulce Oliveira Amarante. Velhas e novas relações entre os medievalistas e 
suas fontes. VARIA HISTÓRIA, Belo horizonte, vol. 26, n. 43, jan-jun 2010, pp.17-18. 
 
ECO, Umberto. História da Beleza. Rio de Janeiro: Editora Record, 2004. 
 
ECO, Umberto. Historia de la Fealdad. Barcelona: Lumen, 2007. 
 
ESPINAR MORENO, Manuel. Siria y Palestina según Ibn Battuta, siglo XIV. UNES 
Universidad, Escuela y Sociedad. Septiembre 2018. pp. 125-142. 
 
FAHD, Toufic. La Nascita Dell’Islam 1. Origine e Vocazione Del Fondatore Dell’Islam. In: 
PUECH, Henri Charles. Storia Delle Religioni: giudaismo, cristianismo e islam, vol II tomo 
2. Turim: Laterza, 1976, p. 761-762. 
 
FELDMAN, Sergio Alberto. Os judeus no imaginário medieval: diabolização de uma 
minoria. In: Tuiti Ciência e Cultura, n. 11, 1999. 
 
FOLLADOR, Kellen Jacobsen. A imagem dos judeus perante a sociedade cristã medieval. In: 
Em tempos de Histórias. Brasília Jan-Jun. N. 14, 2009. pp. 146-161. 
 
FRANCO JÚNIOR, Hilário. A Castração de Noé. In: A Eva Barbada: ensaios de mitologia 
medieval. São Paulo: EDUSP, 1996, p. 71-87. 
 
FRANCO JUNIOR, Hilário. O Conceito de Tempo na Epístola de Preste João. In: Os Três 
Dedos de Adão: ensaios de mitologia medieval. São Paulo: EDUSP, 2010. p. 131-154. 
 
FRIEDMAN, John Block. The Monstrous Races in Medieval Art and Thought. New York: 
Syracuse University Press, 2000. 
 

151 



152 

HAMELIUS, P. Mandeville’s Travels. London: Early English Text Society, 1923. 
 
HAHN, Thomas. Race and Ethnicity. In: HAHN, Thomas. A Cultural History of Racism in 
the Middle Ages (Vol 2). London, New York, Oxford, New Dheli, Sydney: Bloomsbury 
Academic, 2022. 
 
HANSEN, Valerie. Ano 1000: Quando Exploradores Conectaram o Mundo e a Globalização 
Começou. Rio de Janeiro: Alta Cult, 2021. 
 
HARRISON, Roland Kenneth. Biblical Hebrew. New York: Teach Yourself, 1992. 
 
HENG, Geraldine. The Invention of Race in the European Middle Ages. Cambridge 
University Press, 2018. 
 
HENG, Geraldine. Race and politics. In: HAHN, Thomas. A Cultural History of Racism in 
the Middle Ages (Vol 2). London, New York, Oxford, New Delhi, Sydney: Bloomsbury 
Academic, 2022. 
 
HIGGINS, Ian Macleod. “Defining the Earth’s Center in a Medieval ‘Multi-Text’: Jerusalem 
in The Book of John Mandeville.” In: Text and Territory: Geographical Imagination in the 
European Middle Ages, ed. Sylvia Tomasch and Sealy Gilles, 29–53. Philadelphia: University 
of Pennsylvania Press, 1997. 
 
ILKO, Krisztina. Chess and Race in the Global Middle Ages. Speculum, Vol 99, N.2, April, 
2024, p. 418-540. 
 
KAPPLER, Claude. Monstros, demônios e encantamentos no fim da Idade Média. São Paulo: 
Martins Fontes, 1994. 
 
KHANMOHAMADI, Shirin. In Light of Another’s World: European Ethnography in the 
Middle Ages. Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2014. 
 
KINOSHITA, Sharon. Reorientations: The Worlding of Marco Polo. In: GANIM, John M.; 
LEGASSIE, Shayne Aaron (ed.). Cosmopolitanism and the Middle Ages. New York: Palgrave 
Macmillan, 2013. p. 39-57. 
 
LE GOFF, Jacques. O Ocidente Medieval e o Oceano Índico. In: Para um Novo Conceito de 
Idade Média: tempo trabalho e cultura no Ocidente. Lisboa: Editorial Estampa LTDA, 1979. 
p. 236-270. 
 
LE GOFF, Jacques. A Bolsa e a Vida: Economia e Religião na Idade Média. Rio de Janeiro: 
Editora Vozes, 2022. 
 
LETTS, Malcon. Mandeville’s Travels. London: Hákluyt Society. 1953. 
 
LEWIS, Clives Staples. La Imagen del Mundo. Introducción a la literatura medieval y 
renacentista. Barcelona: Peninsula, 1997. 
 
LOCHIRE, Karma. Provincializing Medieval Europe: Mandeville’s cosmopolitian utopia. 
Modern Language Association. Vol 124, N.2, Mar-2005, p. 596.   

152 



153 

 
LUGT, Maaik Van Der. Race and Science: black skin in medieval medicine and natural 
philosophy. In: HAHN, Thomas. A Cultural History of Racism in the Middle Ages (Vol 2). 
London, New York, Oxford, New Dheli, Sydney: Bloomsbury Academic, 2022. 
 
MACEDO, José Rivair. Os filhos de Cam: a África e o saber enciclopédico medieval. 
SIGNUM: Revista da ABREM, Vol. 3, 2001, p.101-132.  
 
MACEDO, José Rivair. Minorias, questão racial e mestiçagem no mundo medieval: séculos 
XI-XIII. In: TEIXEIRA, Igor Salomão; ALMEIDA, Cybele Crossetti de. (orgs.). Reflexões 
sobre o medievo: práticas e saberes no Ocidente Medieval. 1ª ed. São Leopoldo: Oikos 
Editora/ANPUH-RS Vol. 3, 2013, p. 59-74. 
 
MACEDO, José Rivair. História da África. São Paulo: Contexto, 2020 
 
MARQUES ESPANHA, Claudia Marilia & FRÓES, Vânia Leite. Uma Visão Antropológica 
na Literatura de Viagem de Jean de Mandeville (século XIV). Anais Encontro Internacional e 
XVIII Encontro de História da ANPUH-RIO: História e Parcerias. Jul, 2018.  
 
MATTOSO, José. A Escrita da História. Lisboa: Editorial Estampa, 1997. 
 
MCCLURE, Julia. A New Politics of the Middle Ages: A Global Middle Ages for a Global 
Modernity. History Compass, v. 12, n. 11, p. 610-619, 2015. 
 
MICHAUD QUANTIN, Pierre. Les Petites encyclopédies du XIIIe siécle: la pensée 
encyclopedique au Moyen Âge. Neucâtel: Cahiers d’Historie Mondiale, 1966. 
 
MITTMAN, Ansa Simon. Mandeville’s Jews, colonisation, certainty; and art history. In: 
FROJMOVIC, Eva; & KARKOV, Catherine E. Postcolonising the Medieval Image. London: 
Routledge, 2017, p. 91-120. 
 
MOSELEY, Charles. The Travels of Sir John Mandeville. London: Penguin, 1983. 
 
OTERO, Aurelio de Santos. Los Evangelhos Apocrifos. Madrid: Bibliotca de Autores 
Cristianos, 2005. 
 
OLSTEIN, Diego. Thinking History Globally. London: Palgrave Macmillan, 2015. 
 
OSORIO, Susana Moraes; & HOYOS, Sonia Fernandez. El mediterraneo através de la 
ficción: el extraño caso de Sir John Mandeville. Anuario de Estudios Medievales, N.36, 
Enero-Junio, 2006, pp.335-354. 
 
PÉREZ PRIEGO, Miguel Ángel. Estudio Literario de los libros de viajes medievales. Epos, 
vol. I, 1984, p. 217-239. 
 
PINTO, Ana. Los viajes de Sir John Mandeville. Madrid: Ediciones Cátedra, 2001. 
 
PINTO, Otávio Luiz Vieira. Rota da Seda. São Paulo: Editora Contexto: 2023. 
 

153 



154 

POPEANGA, Eugenia. El discurso medieval en los libros de viajes. Filología Románica, 
núm. 8, Ed. Universidad Complutense, Madrid, 1991, pp. 149-162. 
 
POPEANGA, Eugenia. El viaje iniciático. Las peregrinaciones, itinerarios, guías y relatos. 
Filología Románica, Anejo I, Ed. Universidad Complutense, Madrid, 1991. 
 
POPEANGA, Eugenia. Lectura e investigación de los libros de viajes medievales. Filología 
Románica, Anejo I, 1991, pp. 9-26.  
 
POWER, Amanda. Roger Bacon and the defence of Christedoom. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2013. 
 
RAMEY, Lynn T. Black Legacies. Gainesville: Florida University: 2014. 
 
ROBERTSON, Roland. Globalização: teoria social e cultura global. Petrópolis, RJ: Editora 
Vozes, 1999.   
 
RODRÍGUEZ TEMPERLEY, María Mercedes. Libro de las maravillas del mundo (Ms. Esc. 
M-III-7). Buenos Aires: SECRIT, 2005. 
 
RODRIGUEZ TEMPERLEY, María Mercedes. Libro de las maravillas del mundo y del Viaje 
de la Tierra Sancta de Jerusalém: (Impressos Castellanos del siglo XVI). Buenos Aires: 
IIBRICIT - SECRIT, 2011. 
 
RUBIÉS, Joan-Pau. Nature and Customs in Late Medieval Ethnography: Marco Polo and 
John Mandeville. In: La nature comme source de la morale au Moyen Âge, (Micrologus 
Library 58), Firenze: SISMEL/ Edizioni del Galluzzo 2014. p. 189-322. 
 
SAID, Edward. Orientalismo: o Oriente como invenção do Ocidente. São Paulo: Companhia 
das Letras, 1990. 
 
SALIH, Sarah. “Idols and simulacra. Paganity, hybridity and representation in Mandeville’s 
Travels, in: B.Bildhauher, R. Mills, The Monstrous Middle Ages, Cardiff, 2003, p. 113-133. 
 
SAND, Shlomo. A Invenção do Povo Judeu. São Paulo: Editora Benvirá, 2008. 
 
SANZ, Arturo Sanchez. El gran viaje de Ibn Battuta. Revista de Clase Historia, N 312, 2012. 
p.1-12. 
 
SEYMOUR, Michael. Mandeville 's Travels. Oxford: Clarendon Press. XIII, 1967. 
 
SILVA, Denise Ferreira da. Homo Modernus: para uma ideia global de raça. Rio de Janeiro: 
Editora Cobogó, 2022. 
 
SILVEIRA, Aline Dias da. História Global da Idade Média: Estudos e Propostas 
Epistemológicas. Roda da Fortuna: Revista Eletrônica Sobre Antiguidade e Medievo, vol 8, n 
2, 2019. pp.210-236. 
 
SILVEIRA, Aline Dias da. Imago Mundi: consciência de globalidade e cosmografia medieval. 
Anos 90., Vol. 29, p.1-21, 2022.  

154 



155 

 
SMART, Jackes & ALTORFER, Frances. Arabic. New York: Teach Yourself, 2003. 
 
SMITH, Richard L. Trade and commerce. In: HERMANS, Erik (ed.). A companion to the 
global Early Middle Ages. Leeds: Arc Humanities, 2020. p. 425-476. 
 
SNOWDEN, Frank M. Blacks in Antiquity: Ethiopians in the Greco-Roman Experiences. 
Massachussetts: Harvard University Press, 1970. 
 
SOUZA, Guilherme Queiroz de. Ramon Llul e a Idade Média Global: geopolítica, integração 
e diversidade. Antiteses., Londrina, vol. 16, p. 370-400, 2023. 
 
TENA, Pedro. Notas a la Obra de Juan de Mandeville. Atas do IV Congresso, Vol II, Outubro, 
1991. 
 
TOLAN, John V. Sarracens: Islam in the Medieval European Imagination. New York: 
Columbia University Press, 2002.   
 
TOMASCH, Sylvia. Text and Territory: geographical imagination in the European Middle 
Ages. Philadelphia: University of Pensylvania Press, 1988 
 
TRICCA, Maria Helena de Oliveira. Apócrifos II: Os Proscritos da Bíblia. São Paulo: 
Mercuryo, 1992. 
 
TRICCA, Maria Helena de Oliveira. Apócrifos: Os Proscritos da Bíblia. São Paulo: 
Mercuryo, 2005. 
 
UEBEL, Michael. Ecstatic Transformation on the Uses of Alterity in the Middle Ages. 
Hampshire: Palgrave Macmillan, 2005.  
 
VOLOSKI, Jorge Luiz; & REIS, Jaime Estevão dos. A Perspectiva de Monstro no Livro 
Viagens de Jean de Mandeville: os seres disformes viventes no oriente. XI Encontro 
Internacional de Produção Cientifica, Out, 2019, pp.1-6. 
 
WARNER, George. The Buke of John Mandeville. Westminster: Roxburguer Club, 1889. 
  

155 


	​​​Introdução ​ 
	​​CAPÍTULO 1 – O LIVRO DAS MARAVILHAS COMO GÊNERO DA LITERATURA DE VIAGENS PÓS ENCICLOPÉDICO  
	​​1.1 O gênero enciclopédico 
	​​1.2 A literatura de viagens na Baixa Idade Média 
	​​1.3 O Viagens de Jean de Mandeville: idiossincrasia e identidades linguístico-religiosas  

	​​CAPÍTULO 2 - O ORIENTALISMO E A RACIALIZAÇÃO COMO CONSTRUÇÃO DA GLOBALIDADE: UM PANORAMA GERAL DOS “FILHOS DE NOÉ” 
	​​2.1 O Orientalismo Medieval  
	​​2.2 O Conceito de Raça no Viagens de Jean de Mandeville a partir da História Global da Idade Média  
	​​2.2.1 A “Terra dos Negros” e a “Terra dos Brancos”  
	​​2.2.2 As Raças do Sul da Ásia e Sudeste Asiático 
	​​ 2.2.3 Os Três Filhos de Noé  
	​​2.2.4 Raça e Globalidade: Considerações Parciais  

	​​2.3 O Reino de Preste João e Seus Arredores  
	​​2.3.1 A origem de Preste João, sua riqueza e sua Igreja 
	​​2.3.2 As Raças “Inocentes” e “Bestas” dos arredores de Preste João 
	​​2.3.3 A Bondade dos Nativos da Ilha de Bragmam 
	​​2.3.4 Salvação fora da Igreja: Lei Natural e Culto da Natureza 
	​​2.3.5 Provincialização, Alteridade e Convergências 


	​​CAPÍTULO 3 - O ORIENTALISMO E A RACIALIZAÇÃO COMO CONSTRUÇÃO DA GLOBALIDADE: AS POSSIBILIDADES DE CONVERSÃO DOS JUDEUS E DOS “SARRACENOS” 
	​​3.1 “Impossíveis” de Conversão: os Judeus 
	​​3.1.1 A destruição do Templo de Salomão por um terremoto 
	​​3.1.2 O veneno da ilha de Sumatra 
	​​3.1.3 As Dez Tribos Aprisionadas às Margens do Mar Cáspio 
	​​3.1.4 A Racialização dos Judeus: Considerações Parciais  

	​​3.2 “Possíveis” de conversão: os “Sarracenos”  
	​​3.2.1 História “não sagrada” do Islamismo 
	​​3.2.2 As Utopias Medievais no Paraíso Muçulmano 
	​​3.2.3 Facilidade de converter os muçulmanos à fé cristã 
	​​3.2.4 As “dúvidas” sobre qual é a religião verdadeira 
	​​3.2.5 Ad Hipocritan: Mandeville “desmascara” o Islã 


	​​Considerações Finais 
	​​Fontes Primárias 
	​​Referências Bibliográficas  

