
 

 

 

 

 

 

Universidade Federal da Paraíba – UFPB 

Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes – CCHLA 

Núcleo de Cidadania e Direitos Humanos – NCDH 

Programa de Pós-Graduação em Direitos Humanos, 

Cidadania e Políticas Públicas – PPGDH 

 

 

 

 

TAIS EDUARDA MARCIEL DOS SANTOS FERREIRA 

 

 

 

 

 

 

HISTÓRIAS DE VIOLÊNCIAS DOMÉSTICAS EM TABIRA-PE: 

Corte e costura como forma de expressão nos espaços intramuros e extramuros 

da AMURT 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA, PB 

2025  



 

TAIS EDUARDA MARCIEL DOS SANTOS FERREIRA 

 

 

 

 

 

 

HISTÓRIAS DE VIOLÊNCIAS DOMÉSTICAS EM TABIRA-PE: 

Corte e costura como forma de expressão nos espaços intramuros e extramuros da AMURT 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dissertação de Mestrado apresentado ao 

Programa de Pós-graduação em Direitos 

Humanos (PPGDH), do Núcleo de Cidadania, 

Políticas Públicas e Direitos Humanos (NCDH) 

da Universidade Federal da Paraíba (UFPB) 

para Defesa Final. 

 

Linha de pesquisa 2 – Políticas Públicas em 

Educação em Direitos Humanos 

 

Orientadora: Áurea Augusta Rodrigues da Mata 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA, PB 

2025  



 

 

  

F383h Ferreira, Tais Eduarda Marciel Dos Santos.

         Histórias de violências domésticas em tabira-pe:

      corte e costura como forma de expressão nos espaços

      intramuros e extramuros da AMURT / Tais Eduarda Marciel

      Dos Santos Ferreira. - João Pessoa, 2025.

         178 f. : il.

         Orientação: Áurea Augusta Rodrigues da Mata.

         Dissertação (Mestrado)  - UFPB/PPGDH - NCDH.

         1. Violência doméstica. 2. AMURT. 3. Tabira-PE. 4.

      Educação em direitos humanos. I. Mata, Áurea Augusta

      Rodrigues da. II. Título.

UFPB/BC                                      CDU 342.726(043)

Catalogação na publicação

Seção de Catalogação e Classificação

Elaborado por GRACILENE BARBOSA FIGUEIREDO - CRB-15/794



 

 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Às mulheres da minha vida, minha mãe Rosa, 

mainha (avó), Maria do Carmo e Madrinha 

Nenê, que me ensinaram sobre a força de 

encarar a vida. Às minhas irmãs Maria e 

Tarciana e ao meu irmão Toninho, que tanto 

amo, e às minhas sobrinhas Maria Clara, Maria 

Heloisa, Lara e ao meu sobrinho Benício. 

Dedico.  

  



 

AGRADECIMENTOS 

 

Foi na espiritualidade que encontrei abrigo quando tudo ao redor ruía; minha alma se 

curvou diante dessa força absurda que me sustentou, a ela, minha gratidão por ser sopro, chão 

e direção.  

Agradeço ao meu território, Sertão do Pajeú, que tanto me alegra, chão de resistência, 

de afetos e possibilidades. 

Agradeço, sobretudo, às mulheres que me forjaram e me inspiram: minha mãe Rosa, 

minha avó Maria do Carmo e minha madrinha, Nenê (Marlene Silva), cuja força emana em 

mim de forma inimaginável; às minhas irmãs Maria Tamires e Tarciana e minhas sobrinhas 

Maria Clara, Maria Eloisa e Lara, que a cada dia me revelam a potência da existência. Agradeço 

ainda ao meu irmão, Fernando Antônio, e ao meu sobrinho Benício, cujo amor também me 

sustenta. 

Agradeço à minha família de coração, que escolhi amar como se fosse de sangue, os 

ramalhetes da minha vida: Luziana Ramalho, Eveline Ramalho e Pedro Ramalho. 

Agradeço a meu afilhado Kauan Silva, por todos os laços que nos prendem nesta vida. 

Sou grata a Mônica Mirtes, amiga de alma, parceira de travessias e de tantas aventuras. 

Agradeço à minha orientadora, Áurea Augusta, pela acolhida, sensibilidade e apoio 

nesta caminhada. 

Agradeço aos amigos(as) que fiz no meio do caminho e que contribuíram com o meu 

crescimento profissional e pessoal, em especial, Jucineide Lopes, Welton Feitosa, Evandro 

Guedes, Núbia Guedes, Hiatanderson Silva, Yasmim Dionizio, Ana Karolyne, Maria Eduarda, 

Martinha, Felipe, Layssa Belfort, Emmily Daiane, João Victor Véras, Júlia Marinho, Yasmim 

Maia, Gabrielly Alves e Magally Magalhães.  

Agradeço à escola pública, à universidade pública e a todos os professores(as) que, 

desde os meus primeiros passos em uma sala de aula, são fios emaranhados na minha caminhada 

de vida. 

Agradeço a Cristina Lima e a Robelissa Lima, por todas as contribuições que foram 

essenciais na composição da minha investigação. 

Agradeço ao GEVISP, que me deu a chance de acessar outras portas, sendo alicerce 

para a construção de ideais, argumentos, possibilidades e conhecimento ao longo desta 

caminhada acadêmica. 

Agradeço à banca avaliativa pela disponibilidade, compromisso, respeito, sensibilidade 

e colaboração com a conclusão deste trabalho. 



 

Agradeço a todas as interlocutoras desta pesquisa, que pela potência do criar deixaram 

surgir caminhos outros, possíveis de se conduzir uma investigação, por vez para além dos 

engessamentos postos ao fazer pesquisa, por meio dos afetos que despertam – em si, no outro 

e em nós – afetamentos!  

Que a força e a coragem, a luta e a ressignificação das nossas experiências do vivido 

possam contribuir com a transformação de outras trajetórias de vida. 

Obrigada! 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Se o que nos consome fosse apenas fome, cantaria o pão. 

Como o que sugere a fome para quem come. Como o que 

sugere a fala para quem cala. Como que sugere a tinta para 

quem pinta […] A palavra acesa não queima em vão, deixa 

uma beleza posta em seu carvão. E se não lhe atinge como 

uma espada, peço, não me condene […] (Interpretação: Zeca 

Baleiro/Composição: Fernando Filizola / José Chagas). 
  



 

RESUMO 

 

Este trabalho discorre sobre as múltiplas formas de violências domésticas contra a mulher no 

município de Tabira-PE. O objetivo é compreender o fenômeno social a partir da experiência 

vivida, das narrativas e das memórias evocadas pelo contato direto com a realidade, por meio 

da inserção da pesquisa na Associação do Movimento de Mulheres Urbanas e Rurais de Tabira-

PE (AMURT). Nessa propositura, trilhei e categorizei um percurso para a elaboração da 

pesquisa: a ColchaNograma, uma ferramenta metodológica que marca o momento em que a 

teoria é elencada a partir dos dados de campo, nas texturas tecidas no contato direto com as 

interlocutoras da pesquisa, por meio da observação participante e da costura de retalhos, no 

emergir dos dados empíricos. Neste instrumento, há uma bricolagem entre a arte e a experiência 

vivida, um caminho construído com os signos de pertença ao território investigado (AMURT), 

uma costura alinhavada em retalhos imiscuídos nas vivências, evocando a produção de sentidos 

de vida que emergem das narrativas colhidas das linhas de fuga. A travessia teórico-

metodológica é ancorada em autores e autoras como Girard (2008), Robles (2019), Priore 

(1999), Stone (2022), Perrot (2019), Foucault (1987), Butler (2019), Carneiro (2011) e 

Schwarcz (2023). Esses aportes tensionam a costura de forma processual e sensível, compondo 

uma bricolagem entre teoria e campo. Busco compreender o fenômeno investigado com base 

em uma abordagem microssocial, que também dialoga com dados gerais sobre a violência 

doméstica. O trabalho intenta observar os atravessamentos institucionais, sociais e culturais que 

se articulam nas vivências de violações e violências, evidenciando também as estratégias de 

resistência dessas mulheres. A pesquisa adota uma abordagem qualitativa e descritiva, com 

inspiração etnográfica, corroborada pelas análises bibliográficas e pelo diálogo de saberes. 

Trata-se de um estudo interdisciplinar entre os Direitos Humanos e áreas como História, 

Antropologia, Sociologia, Literatura e Filosofia. Nesse processo, utilizei diferentes técnicas, 

tais como entrevistas, conversas informais, diário de campo, contato direto, rodas de conversa, 

atividades interativas, dinâmicas e produções em retalhos, conectando memórias e técnicas 

corporais. A análise social aponta para a existência de altos índices de violência no município, 

além da fragilidade dos suportes institucionais de médio e longo prazo ofertados na cidade. 

Constata-se, ainda, a ausência de garantias efetivas de direitos humanos no cotidiano dessas 

mulheres, que muitas vezes enfrentam a violência sem respaldo das redes de proteção. Emerge, 

para além da dor imbricada à violência, a resistência, a luta e a potência de criar caminhos 

possíveis de ressignificação das trajetórias de vida. Nesse cenário, a pesquisa evidencia a 

educação como linha de fuga na desconstrução da violência. A educação em e para os direitos 

humanos se revela como caminho possível para uma formação crítica, consciente e 

comprometida com a vida. Em um contexto ainda fortemente marcado pelas estruturas do 

patriarcado, do machismo e da violência de gênero, torna-se imprescindível pensar e 

implementar ações educativas articuladas às redes locais de apoio e às políticas públicas, a fim 

de romper com os ciclos de violência e promover a construção de uma cultura pautada na paz, 

no respeito e na valorização da vida das mulheres. 

 

Palavras-chave: Violência doméstica, AMURT, Tabira-PE, Educação em Direitos Humanos. 

  



 

ABSTRACT 

 

This work addresses the multiple forms of domestic violence against women in the municipality 

of Tabira, Pernambuco (Brazil). The objective is to understand this social phenomenon through 

lived experience, narratives, and memories evoked by direct contact with reality, based on 

fieldwork conducted within the Associação do Movimento de Mulheres Urbanas e Rurais de 

Tabira-PE (AMURT). In this proposition, I developed and categorized a research path: the 

Colchanograma, a methodological tool that marks the moment when theory emerges from the 

field data, in the textures woven through direct contact with the research subjects, through 

participant observation and patchwork quilting, in the emergence of empirical data. This 

instrument consists of a bricolage woven between art and lived experience—a path built with 

the signs of belonging to the investigated territory (AMURT)—a patchwork stitched with lived 

experiences, evoking meanings of life that arise from narratives gathered from lines of flight. 

The theoretical-methodological journey is anchored in authors such as Girard (2008), Robles 

(2019), Priore (1999), Stone (2022), Perrot (2019), Foucault (1987), Butler (2019), Carneiro 

(2011), and Schwarcz (2023). These references create a processual and sensitive weave between 

theory and field. I seek to understand the phenomenon from a microsocial approach that also 

dialogues with general data on domestic violence. The research also aims to observe the 

institutional, social, and cultural intersections that shape experiences of violation and violence, 

while highlighting the women’s strategies of resistance. The study adopts a qualitative and 

descriptive approach, with ethnographic inspiration, supported by bibliographic analysis and 

knowledge dialogue. It is an interdisciplinary study bridging Human Rights and fields such as 

History, Anthropology, Sociology, Literature, and Philosophy. In this process, I used various 

techniques such as interviews, informal conversations, field diary, direct contact, participant 

observation, talking circles, interactive activities, dynamics, and patchwork production, 

connecting memories and bodily techniques. The social analysis points to high rates of violence 

in the municipality, as well as the fragility of institutional support systems for medium- and 

long-term care. The lack of effective guarantees of human rights in the daily lives of these 

women is also evident, as they often face violence without support from protection networks. 

Beyond the pain embedded in violence, resistance, struggle, and the power to create possible 

paths for the re-signification of life trajectories emerge. In this scenario, the research highlights 

education as a line of flight for deconstructing violence. Education in and for human rights 

proves to be a possible path toward a critical, conscious, and life-committed formation. In a 

context still strongly marked by patriarchy, machismo, and gender violence, it becomes 

essential to develop and implement educational actions articulated with local support networks 

and public policies, aiming to break the cycles of violence and foster a culture grounded in 

peace, respect, and the valuing of women's lives. 

 

Keywords: Domestic violence, AMURT, Tabira-PE, Human Rights Education. 

  



 

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1 –  Movimentação religiosa pelas ruas de Tabira, PE – AMURT .......................... 37 

Figura 2 –  A mulher e a organização dos papéis de gênero numa família burguesa ......... 57 

Figura 3 –  Rio Pajeú, Rio Feiticeiro ................................................................................... 81 

Figura 4 –  Vista aérea de Tabira ........................................................................................ 84 

Figura 5 –  Tabira, Pernambuco .......................................................................................... 85 

Figura 6 –  Caminhada contra a violência doméstica .......................................................... 88 

Figura 7 –  Protesto pela morte de Thaynara ....................................................................... 88 

Figura 8 – Mãos que entrelaçam a memória: costura da ColchaNograma em campo ..... 109 

Figura 9 –  Roda de conversa em retalhos ......................................................................... 121 

Figura 10 –  O lançar do dado ............................................................................................. 128 

Figura 11 –  Teias: “Entrelaçando Histórias de vida” ......................................................... 129 

Figura 12 –  Um ponto lá e um ponto cá ............................................................................. 134 

Figura 13 –  Construção dos retalhos (dados) ..................................................................... 140 

Figura 14 –  Montagem da ”ColchaNograma” .................................................................... 140 

Figura 15 –  “ColchaNograma” ........................................................................................... 141 

  



 

LISTA DE FILMES / SÉRIES 

 

Colcha de Retalhos – Direção: Jocelyn Moorhouse, 1995 

Desmundo – Direção: Alain Fresnot, 2003 

Deus e o Diabo na Terra do Sol – Direção: Glauber Rocha, 1963 

Engenharia Reversa – Série (Netflix) - Episódio mencionado - Black Mirror, Temporada 3, 

Episódio 5 – Direção: Charlie Brooke, 20166 

O Auto da Compadecida – Ariano Suassuna, 1995 

O Rio Feiticeiro – DireçãoDireçã: Alexandre Alencar [Documentário], 2019 

 

  



 

LISTA DE MÚSICAS 

 

Esquadros – Adriana Calcanhotto (Álbum: Senhas; Gravadora Sony Music, 1996) 

Modinha para Gabriela – Gal Costa (Álbum: Obras Primas; Gravadora: Universal Music, 

1996) 

Sampa – Caetano Veloso (Álbum: Caetanear; Gravadoras: Universal Music e Warner Music, 

1985) 

Palavra Acesa – (Inspirada no poema de José Chargas, melodia – Zeca Baleiro – 2014) 

  



 

LISTA DE SIGLAS 

 

ADS-PE Agência de Desenvolvimento Solidário de Pernambuco 

AMURT Associação do Movimento de Mulheres Urbanas e Rurais de Tabira 

CCHLA Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes 

CDL  Câmara de Dirigentes Lojistas de Tabira – PE 

CNJ  Conselho Nacional de Justiça 

CREAS  Centro Especializado de Assistência Social 

CUT  Articulação da Central Única dos Trabalhadores 

DF   Distrito Federal 

FENET Feira de Negócios de Tabira – PE 

GEVISP Grupo de Estudos em Violência e Segurança Pública 

IBGE  Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 

NCDH  Núcleo de Cidadania e Direitos Humanos 

ONU  Organização das Nações Unidas 

PE  Pernambuco 

PPGDH Programa de Pós-Graduação em Direitos Humanos, Cidadania e Políticas 

Públicas 

SDS  Secretaria de Defesa Social (Governo de Pernambuco) 

UFPB  Universidade Federal da Paraíba 

  



 

SUMÁRIO 

 

 INTRODUÇÃO ........................................................................................................... 15 

1  CAMADAS SOBREPOSTAS DA VIOLÊNCIA: compreendendo as faces sócio-

históricas que descortinam a humanidade .................................................................... 29 

1.1 O desejo pode se tornar um risco de sangrar ................................................................ 31 

1.2 No silêncio da vida cotidiana: a natureza da mordida é um fio no mar agitado da história

   ................................................................................................................................... 36 

1.3 Desfazendo as máscaras que nos enquadram no dever ser ........................................... 49 

1.4 Destroços emoldurados sangram os pés que os rompem .............................................. 57 

2  ENTRE AGULHAS, RECORTES E RETALHOS: costurando histórias de violência 

Doméstica no Sertão do Pajeú – Tabira, PE ................................................................. 67 

2.1 Ser(tão): desatando os nós que abrangem seus múltiplos fios ...................................... 71 

2.2 Ingressando no campo, Tabira, PE: na travessia do Rio Pajeú ..................................... 80 

2.3 Nós e desenlaces: o tecer das relações familiares ......................................................... 85 

2.4 Em campo: emergindo respingos do que pode ou não ser dito .................................... 99 

3  HISTÓRIAS DE VIDA: a potência do criar como ato de resistência ...................... 109 

3.1 O campo e seus atravessamentos ................................................................................ 112 

3.2 Roda de Conversa em Retalho .................................................................................... 121 

3.3 Narrativas de vida: entrelaçadas à potência do criar................................................... 129 

3.4 As Políticas Públicas em Tabira: desafios e lacunas na rede de proteção .................. 141 

 CONSIDERAÇÕES ................................................................................................. 153 

 REFERÊNCIAS ........................................................................................................ 158 

 APÊNDICE A – TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO ... 

  .................................................................................................................................. 171 

 APÊNDICE B – TERMO AMURT ......................................................................... 173 

 APÊNDICE C – ROTEIRO DE ENTREVISTA SEMIESTRUTURADO PARA 

PENHA ...................................................................................................................... 175 

 APÊNDICE D - ROTEIRO DE ENTREVISTA SEMI-ESTRUTURADA PARA 

CAROLINA ............................................................................................................... 176 

 APÊNDICE E – ESBOÇO DA “COLCHANOGRAMA” À MÃO ...................... 177 

 ANEXO A – DADOS DO ANUÁRIO DE SEGURANCA PÚBLICA ................. 178 

 ANEXO B – ÍNDICES DE VIOLÊNCIA DOMÉSTICA – TABIRA PE ............ 179 



15  

INTRODUÇÃO 

 

 

[…] outros passam a escrita a limpo. Eu passo a 

escrita a sujo. Como os rios que se lavam em 

encardidas águas. Os outros têm caligrafia, eu tenho 

sotaque. O sotaque da terra. 

(O Barbeiro de Vila Longe, Couto, 2006).1 

 

 

O desenvolvimento dessa pesquisa busca compreender a violência doméstica contra a 

mulher na cidade de Tabira, PE, sertão do Pajeú. Nessa propositura, o contato direto e a 

observação participante na Associação do Movimento de Mulheres Urbanas e Rurais de Tabira-

PE (AMURT), momentos que emergiram as percepções e observações promovidas nas 

interações e dinâmicas sociais no lugar junto com as mulheres que frequentam esse espaço 

social, as interlocutoras de pesquisa. 

Nesta pesquisa, por questões de ética, primando a preservação da imagem dessas 

mulheres participantes, embora, maior parte delas, não se apresentou contrárias aos usos de seus 

nomes nesse estudo, adotarei de pseudônimos, atribuindo aleatoriamente os nomes fictícios na 

propositura mencionada, a proteção das interlocutoras de pesquisa. Nessa mesma direção, 

omitirei alguns lugares em que foram realizadas determinadas, pois não poderão ser 

mencionados, tendo em vista que seria um dado fácil à identificação de algumas mulheres aqui 

presentes. No entanto, no que se refere à AMURT, não vislumbro dificuldades, dado o número 

considerável de mulheres que frequentam esse espaço social. Por fim, eticamente, refiro-me as 

interlocutoras de pesquisa por meio de mulheres que estão inseridas no mundo da arte, poesia, 

cinema e literatura. Já, para os ambientes, faço um trocadilho com nomes de plantas, de árvores 

correspondentes à região pesquisada. 

No tecer das trajetórias e experiências, existem muitas maneiras de narrar uma história, 

e não é possível, em certa medida, dissociá-la dos tecidos sociais que nos envolvem. Talvez 

tocar no que não pode ser tocado, problematizado, questionado ou desconstruído nos faça 

caminhar em uma corda bamba, especialmente ao refletir sobre os laços coloniais que ainda 

persistem. Esses laços são evidenciados ao longo deste trabalho, com base no que o campo nos 

revela, sendo ele um arco narrativo da experiência vivida, concreta e cotidiana delineado por 

essas mulheres, interlocutoras de pesquisa. 

 
1  Trecho poético retirado do livro O outro Pé da Sereia (Couto, 2006, p. 180). Passar a escrita a sujo é olharmos 

para aquilo que realmente importa, acessar o humano e suas múltiplas facetas. 



16  

Além disso, a pesquisa atravessa a minha própria história, visto que, ao falar de mulher, 

por ser mulher; ao falar de violência, ter sofrido violência doméstica, conviver com seus 

fantasmas; ao falar de um território específico, sentido na pele que está arraigada a experiência 

do vivido. Isso possibilita um contato mais próximo com o fenômeno social, com a realidade, 

com as vivências que ainda permanecem enredadas em práticas que resistem, persistem e se 

entrelaçam às margens do que performamos social e culturalmente. Esse emaranhado confunde 

nossa percepção, tornando difícil reconhecer o quanto ainda estamos presos a um olhar 

dominador – um olhar que não apenas objetifica, mas também define e opera sobre quais vidas 

devem ser moídas e quais podem existir nesse jogo de montagem e desmontagem dos diversos 

processos coloniais. 

Dentro dessa lógica, apontar e questionar a persistência de sua existência em nosso 

cotidiano faz o caldeirão ferver, borbulhar e, por vezes, transbordar – sobretudo, em sangue. E 

vale aqui perguntar: não é assim que a nossa história é escrita? Não é o sangrar que nos rege na 

vida e na morte? […] “a história do homem foi escrita com sangue, é uma história de violência 

contínua” (Fromm, 1981, p. 18). 

E nesse borbulhar que transborda, existem lacunas, que ao investigar descrevo como 

sendo central nesta pesquisa, diante da persistência da violência doméstica como fenômeno 

estrutural e multidimensional da violência investigada a partir das narrativas das mulheres 

vinculadas a (AMURT), elas que evocam as múltiplas camadas dessa violência em suas 

experiências cotidianas, na experiência do vivido. Ainda, objetivo adentrar na compreensão dos 

variados atravessamentos institucionais, sociais e culturais que se articulam nessas vivências, 

revelando não apenas a reprodução da violência, mas também estratégias de resistência, 

acolhimento e luta coletiva. 

Em relação à AMURT, consiste em uma associação de natureza privada, cujo nome 

social é Associação do Movimento de Mulheres Urbanas e Rurais de Tabira, registrada, sob o 

CNPJ nº 41.048.780/0012-8. Esse lugar foi fundado no ano 2000, por meio do movimento de 

mulheres apoiado pela igreja católica através de freiras franciscanas. O emergir da associação 

se consolida com aproximadamente 80 sócias fundadoras, objetivando a prática da oração, a 

libertação do fogão da casa, o privado que priva, e das inúmeras opressões contidas nos lares. 

Ainda, intenta o aprender de corte e costura, de bordados para obtenção de renda, sustento e 

autonomia. 

O que se pretende com essa investigação não é meramente discorrer sobre a violência 

contra a mulher e suas inúmeras camadas como algo isolado, mas como braços estruturais e 

estruturantes da nossa sociabilidade em que se desvela emaranhado a cultura patriarcal que 



17  

molda comportamentos, relações e instituições sustentando e reproduzindo a violência como 

parte da ordem social vigente. O que nos convida a perceber como a naturalização da violência 

está solidificada até mesmo em narrativas fundadoras dos nossos territórios de existência. Sobre 

isso, trago o surgimento da minha cidade, Tabira, situada em Pernambuco, localizada no Sertão 

do Pajeú2. O nome Tabira é atribuído em homenagem a um indígena que havia sido atingido 

por uma flecha no olho, mas a retirou com bravura e seguiu lutando contra seus inimigos. O ato 

da retirada da flecha nos faz pensar no emergir de sangue por toda parte, onde a luta só finda 

quando o conflito se canaliza pela morte dos inimigos, sendo, para Duarte (2010), esse inimigo 

o outro, a diferença, mas ainda nos faz pensar que há mesmo na violência processos de luta e 

de resistência. 

Ainda sobre Tabira-PE, faço constar a sua forte tradição católica, que segue sendo um 

fio condutor das relações sociais e comunitárias. Nesse contexto, uma das interlocutoras, Alice, 

50 anos, mulher preta e sócia fundadora da AMURT, define a associação como uma extensão 

desse fio: “Freiras que objetivavam nos entrelaçar entre fé e justiça social organizaram 

diversos grupos de mulheres para que pudessem estar a serviço da Igreja Católica, mas 

também viam esses grupos como um mecanismo de fuga dos lares e do fogão!”. Mesmo com o 

passar dos anos, essa ligação não se desfez, mantendo-se a parceria entre a AMURT e a Igreja. 

Dessa forma, é perceptível como a expressão concreta do catolicismo se manifesta na cidade e 

na instituição, operando com e para as mulheres, ainda sob traços do colonialismo. 

Em retorno ao que Duarte (2010) descreve como sendo esse outro, configura-se por ser 

também a mulher, bode expiatório para a canalização da violência (Girard, 2007), como 

apresenta a pesquisa aferida pelo jornal DataSenado (2024), que entrevistou mulheres vítimas 

de violência doméstica, aproximadamente 21,7 mil mulheres com dezesseis anos ou mais 

disseram já ter sofrido ou conhecer alguém que sofreu algum tipo de violência. A pesquisa 

ainda evidencia que houve um aumento de casos nos últimos meses em todo o país. Entre os 

estados em alta, destacam-se Rio de Janeiro (73%), Pernambuco (72%), Ceará (68%), além do 

Distrito Federal (69%). 

Mapeando os índices em Pernambuco, onde a pesquisa está sendo construída, dados 

retirados também do Jornal Brasil de Fato (2024) demonstram, através dos registros obtidos 

somente por meio do canal 180, entre janeiro e julho do ano de 2024, o número de 3.072 

denúncias de violência interpeladas contra mulheres. Tais índices aferem uma média de 

aproximadamente 438,8 denúncias a cada mês e aproximadamente 16,6 por dia em todo o 

 
2  A nossa região é conhecida por Sertão do Pajeú devido ao corte do Rio Pajeú que perpassa os municípios do 

sertão em Pernambuco.  



18  

estado. Diante do cenário, as mais de três mil denúncias registradas representam um aumento 

de 37,4% em relação ao mesmo período de 2023, sendo boa parte desses altos índices 

correspondentes à violência perpetrada no ambiente familiar.  

Dados que nos mostram que o fenômeno social consiste em um fenômeno naturalizado 

no cotidiano, nos tornando constantemente expostas, como parte inerente da própria vida em 

seus mais diversificados contextos e espaços, seja nas ruas ou em instituições como família, 

escola, estado, entre outras (Adorno, 1988). Observa-se, portanto, que a violência é complexa 

e multifacetada, constituindo-se, de acordo com o artigo 7º da Lei Maria da Penha (Lei de nº 

11.340/2006), pela violência física, psicológica, sexual, patrimonial, moral. 

A partir da minha imersão em campo, trago a fala de Frida, mulher preta de 47 anos, 

que alega ter passado mais de 20 anos casada, estando nesse período submersa a inúmeras 

violências. Assim, disse-me: “A pior de todas foi a psicológica. Demorei a perceber e entender 

que era violência”. No entanto, afirmou que “nunca chegou a fazer uma denúncia por medo, 

insegurança, pela família, pelos filhos”. 

Dessa forma, observamos não apenas a subnotificação dos casos, mas também o 

silenciamento das mulheres que não registram as violências sofridas no ambiente doméstico. 

Esse aspecto nos leva a considerar que a violência contra a mulher no espaço doméstico pode 

ser ainda mais elevada do que os dados oficiais descritos acima evidenciam. Nessa propositura, 

esta pesquisa tem por objetivo geral analisar a violência doméstica contra a mulher na cidade 

de Tabira-PE, tendo como ponto de partida a inserção na AMURT, para que junto com as 

mulheres que compreendem e vivenciam a violência doméstica nas práticas cotidianas. Assim, 

no estudo de campo, em uma análise microssocial, construída de baixo para cima (Barth, 1992), 

busco a compreensão do fenômeno a partir dessas interlocutoras de pesquisa, mas também na 

imersão da minha experiência do vivido, em minhas memórias (Ricouer, 2007). No ensejo, 

intento buscar a produção dos dados a partir do contato direto com essas mulheres, na empiria, 

para fins de trazer a teoria do fenômeno investigado (Peirano, 2014). 

Como objetivos específicos, a pesquisa propõe: a) analisar as interseções entre fatores 

históricos, sociais e culturais que contribuem para a reprodução da violência contra a mulher; 

b) examinar sob a luz de teorias críticas as narrativas de mulheres e de representantes 

institucionais acerca da violência doméstica; c) Compreender os impactos da violência 

doméstica e o papel da AMURT como espaço de acolhimento, resistência e luta.  

Os fenômenos sociais podem ser observados pelas brechas, pelos furos nos tecidos 

sociais que transpõem aquilo que nos é dado. Sendo essas rachaduras um caminho de 

possibilidades para problematizar a violência, olhando para além dos intramuros da associação. 



19  

Assim, neste estudo, busquei todos e quaisquer vestígios de possibilidades para a investigação 

do objeto por retalhos que estão também nos extramuros. Nesta direção, ingressei e sai da 

AMURT para os lugares que os dados estavam refletindo na experiência do vivido das 

interlocutoras desta pesquisa. 

Trago, nesta customização da escrita, a minha micro-história, atravessada pela violência 

doméstica, cujo agressor era meu próprio pai – um homem branco, de porte médio, magro, de 

cabelos pretos e lisos, reservado, observador e de poucas palavras. Sua presença atravessa não 

apenas a minha trajetória, mas também a de minhas irmãs, irmão e, sobretudo, a de minha mãe. 

Ainda assim, narrar minha experiência vivida não me impede de abordar o fenômeno social em 

questão de maneira metodologicamente científica. Em alguns momentos, tocarei em minha 

micro-história, numa espécie de autoantropologia, conforme os ensinamentos de Strathern 

(1987). Dissertarei, também, sobre minhas emoções e as de outras mulheres, pois a escrita é um 

meio de expressar e comunicar sensações. Assim como as transmitimos no ato de escrever 

(Deleuze; Guattari, 1995), a escrita também pode se tornar a própria expressão dessas 

sensações. 

Nessa direção, falar sobre violência doméstica é falar sobre minha pessoa e de meus 

familiares, mãe, irmãs e irmão, é narrar a experiência do vivido. Eu também sangrava no 

silêncio de um quarto abafado, de um lar engaiolado que não alcançava o mundo exterior. Lá 

fora, a máscara social de um homem perfeito: o homem era um pai, trabalhador, esposo, 

reconhecido e bem-visto socialmente. Dentro, as paredes eram trêmulas, pálidas e sangravam a 

ponto de sufocar quem estava em seu interior e não dava para emergir. A casa, âmbito da 

violência, desmoronava, era muro, prisão, o fim ou fundo do poço. Era duro! Ainda é duro 

lembrar! Escrevo! E aos poucos, os pingos que caem isolados do meu rosto expressam um 

silêncio mútuo… 

Das inúmeras lembranças da experiência vivida nesse desmoronamento familiar, dois 

momentos ainda ressoam fortemente em mim. O primeiro, que era parte do nosso cotidiano, 

envolvia as humilhações cometidas por meu pai, Levi, especialmente contra mim e minha mãe, 

Ana. Ele nos proibia de muitas coisas: minha mãe não podia sair nem ter amigos, e comigo não 

era diferente. Ninguém podia nos visitar. Ele também me impedia de ir à escola, embora eu 

fugisse para assistir às aulas, mesmo sabendo que, ao voltar para casa, seria espancada. Em 

meio a tantas barbaridades, carrego nítidas as imagens e os sons das panelas voando de um lado 

para o outro, dos móveis destruídos, dos pontapés, das gotas de sangue espalhadas pela casa e, 

em alguns momentos, do fogo que, por muitas vezes, quase nos tirou a vida. Era um cenário de 

dor, violações e violência. 



20  

O segundo momento foi um dos mais cruéis que enfrentei. Como de costume, ele chegou 

em casa à minha procura. Naquele dia, eu estava na escola, fazendo um trabalho em grupo. Ele 

foi me buscar junto com meu irmão. No caminho de volta, permaneceu em silêncio absoluto, 

enquanto eu, apavorada, sentia o medo crescer a cada passo. Ao chegarmos em casa, fui 

espancada sem piedade. O ápice veio quando ele me golpeou com um fio de energia até que 

meu corpo ficasse coberto de hematomas arroxeados […]. Como se não bastasse, achando 

pouco, ainda me jogou um banho de água gelada misturada com sal e vinagre […]. 

Eu, meus irmãos e sobretudo minha mãe, vítima sacrificial, figura do “bode expiatório” 

(Girard, 2008) perfeita, oferecida de bandeja como pessoa indefesa, frágil e que quase ninguém 

se atreveria a defender, nem mesmo os agentes públicos de segurança da minha cidade, 

implacavelmente, omissos. Minha história era violentamente observada como ruídos aos 

ouvidos daqueles que têm o dever de dar segurança, mas, contrariamente, fazem parte da rede 

de violência pela omissão de seus deveres, e também pelo código moral entre os homens, que 

naturalizam a violência contra as mulheres, pois a dominação masculina (Bourdieu, 2012) ainda 

não deixou de ser o cerne do tecido social. Eis a minha micro-história que trago em uma espécie 

de “autoantropologia” (Strathern (1987) a fim de que compreenda com o olhar científico a 

violência doméstica em comum sofrida por mim e pelas interlocutoras, as mulheres da AMURT 

contidas nos intramuros de seus lares, mas também em costura com a violência nos extramuros, 

que permeiam a associação em minha cidade natal, Tabira.  

Assim, o interesse em estudar essa temática nasce da minha própria experiência vivida, 

que me gerou inquietações e a necessidade do exercício da alteridade. Minha formação 

acadêmica e minha trajetória profissional também se entrelaçam profundamente com essa 

temática. Sou historiadora e atuei durante sete anos como professora na EREM Professora 

Carlota Breckenfeld, escola pública localizada em Tabira, também foi nesta instituição onde 

realizei o ensino fundamental II e o ensino médio. Esse espaço formativo, foi também alicerce 

para que eu conseguisse romper com o ciclo da violência em minha vida, foi através de 

professoras dessa escola que se efetivou a denúncia da violência que vivi, a escola denunciou, 

acompanhou todo o processo, me abrigou, caminhou comigo o tempo todo. Embora a escola 

ou os lugares que fazem a sua vez também sejam espaços de reprodução social da violência, foi 

através da educação, como estudante e, posteriormente, como educadora que a minha realidade 

começou a se transformar.  



21  

Além disso, minha trajetória como pessoa com deficiência3 é também um 

atravessamento que se interliga profundamente com as minhas experiências e formas de sentir, 

estar e ver o mundo. O enfrentamento cotidiano às barreiras físicas, simbólicas e institucionais 

que essa condição impõe contribuiu para aguçar meu olhar diante das múltiplas formas de 

exclusão e violência, especialmente aquelas que atravessam os corpos de mulheres. Essa 

experiência pessoal fortaleceu meu compromisso com uma educação que acolhe as diferenças 

e suas singularidades. Foi a partir desse lugar de ser e estar no mundo, forjado pelos 

atravessamentos da deficiência e do ser mulher imbricados em inúmeras violências, que busquei 

construir caminhos outros possíveis de existir e resistir. 

No período em que estive como educadora, até o ano de 2022 na EREM Carlota, 

busquei, para além do conteúdo formal, criar projetos de extensão que me permitissem romper 

com os limites do currículo programático, adentrando nas vivências e histórias familiares 

dos(as) estudantes. A partir dessas experiências, procurava fomentar discussões sobre a 

violência e seus múltiplos fios, sensibilizando e promovendo reflexões entre os jovens, na 

tentativa de contribuir para uma mudança concreta em suas realidades. A sala de aula, para 

mim, sempre foi espaço de escuta, troca e provocação, e foi nesse ambiente que aprofundei 

ainda mais minha compreensão da urgência e complexidade dessa temática. Com o tempo, essa 

atuação se consolidou por meio de um projeto fixo na escola, estruturado como uma disciplina 

eletiva, cujo objetivo era construir caminhos para a não violência, articulando escuta, diálogo e 

educação em direitos humanos. 

Assim, as inúmeras experiências do vivido me levaram a mergulhar na área de Direitos 

Humanos, em especial na linha de Educação, compreendendo que as escolas precisam falar do 

interdito da violência doméstica contra a mulher para que trabalhos dessa natureza estejam 

imersos na escola; e para que a escola seja realmente um espaço de transformação social. Isso, 

porém, só é possível quando reconhecemos os diferentes marcadores que atravessam nossos 

corpos e histórias, como o machismo, o sexismo, o racismo, o capacitismo, entre outros.  

Nesse sentido, é preciso transcender as linhas combatendo a naturalização de um 

imaginário social em relação à inferioridade da mulher e do domínio do seu corpo pelo homem. 

Assim, acredito na importância e na necessidade de garantir nossos direitos, sobretudo porque 

sei – em minha própria pele – o que significa sofrer violência, ter direitos negados ou 

 
3  A deficiência não está exclusivamente no corpo da pessoa, mas nas barreiras físicas, comunicacionais, 

atitudinais e institucionais que impedem sua plena participação na vida social. Nessa perspectiva, ser pessoa 

com deficiência é experimentar a desigualdade produzida por um mundo normativo que exclui as diferenças 

(Diniz, 2012).  



22  

invisibilizados. Minha escolha por esse campo é também um gesto político de existência 

enquanto mulher, sertaneja, pessoa com deficiência e, sobretudo, alguém que vivenciou a 

violência doméstica, contribuindo, dessa forma, para ampliar as possibilidades de existência. 

Estando na universidade, tracei caminhos que dialogassem com meu objeto de estudo, 

realizando estágio na disciplina “Família e Relações de Gênero” e integrando o Grupo de 

Estudos em Violência e Segurança Pública (GEVISP), coordenado pela Profa. Dra. Luziana 

Ramalho Ribeiro. 

Os caminhos acima traçados, se interligam também por uma vertente social, dada a 

necessidade de estudar e problematizar a violência, especificamente no Sertão, onde o 

enraizamento da cultura patriarcal é historicamente profundo. Essa tradição persiste na 

demarcação de espaços conservadores, dificultando o rompimento desse ciclo. Com isso, este 

trabalho discorre sobre a violência doméstica, cuja análise se apoia na interdisciplinaridade, 

dada a transversalidade do objeto. Assim, preserva-se a relevância dos direitos humanos, 

independentemente das classificações e organizações do respectivo programa4. A violência 

contra a mulher é um dado incontestável. Nessa direção, pesquisas que buscam compreender 

esse fenômeno são fundamentais para a educação em direitos humanos, pois educar para os 

direitos humanos é educar para as diferenças – e essas diferenças não podem ser vistas como 

formas de classificação, divisão ou parte. 

Ao longo destas páginas, as reflexões são atravessadas pela arte e suas múltiplas 

expressões, poesia, música, cinema e literatura, expressões que foram para mim mecanismo de 

fuga da realidade em que estava inserida, mas que podem ser também para além da minha 

experiência, ferramentas de diálogo com o mundo e com as diversas formas de sociabilidade. 

Sendo, portanto, todos esses instrumentos um verdadeiro bricoleur de minha escrita e expressão 

do mundo. 

Assim, está é uma pesquisa qualitativa, descritiva, com caráter inspiracional na 

etnografia, alçada no contato direto, na observação participante, nas análises bibliográficas 

sobre o tema, documental, dada a uma breve análise da Lei Maria da Penha, e de campo, ainda 

baseada sobretudo, na técnica que criei e categorizei por ColchaNograma, método pelo qual 

emergiram os dados de campo entrelaçados nos signos de pertença do território investigado. 

Ou seja, momento em que a teoria é elencada a partir dos dados de campo nas texturas tecidas 

no contato direto com as interlocutoras de pesquisa, na observação participante da e na costura 

de retalhos, no emergir dos dados empíricos. Nesse instrumento, a bricolagem tecida entre a 

 
4 Programa de Pós-graduação Direitos Humanos, Cidadania e Políticas Públicas (PPGDH). 



23  

arte e a experiência do vivido, caminho tecido nos signos de pertença do território investigado 

(AMURT), uma costura alinhavada em retalhos imiscuídos nas vivências, evocando a produção 

do sentido de vida que emerge das narrativas colhidas das linhas de fuga.  

Dessa forma, a metodologia aqui proposta recebe uma titulação “Entrelaces entre mãos 

que tecem”, tecem uma costura a partir da aproximação com o vivido e da produção do sentido 

permeada pelo rigor científico versus a profundidade investigativa traçando caminhos 

sustentados pela potência do criar. A arte, aqui não é restrita à ilustração da realidade, atua 

como linguagem metodológica, pois mobiliza elementos artísticos como recurso para 

expressão, elaboração de sentidos e da escuta, produzidos e vivenciados em campo. 

Com isso, foram utilizadas diferentes técnicas, conversas informais, descrição da escuta 

no diário de campo, entrevistas com a utilização do gravador em extramuros onde os dados 

refletiam para além da associação, rodas de conversas, atividades interativas, dinâmicas, 

produções artesanais em retalhos como o corte e a costura conectando gesto, memória, por meio 

da produção da “ColchaNograma5”que expressa a bricolagem entre a arte e experiência do 

vívido. Esta pesquisa em Direitos Humanos consiste em um estudo interdisciplinar com o 

diálogo dos saberes, em especial com a História, Literatura, a Sociologia, a Antropologia e a 

Filosofia. 

Em relação ao bricoleur presente na ColchaNograma, consiste em um construto de 

observação e reflexão a partir da interpelação especulativa do mundo sensível em termos 

daquilo que é sensível (Lévi-Strauss, 1970) possibilitando dessa maneira que o pesquisador atue 

com as ferramentas que ele tem em mãos a partir daquilo que o campo lhe apresenta. Assim, ao 

iniciar o campo a partir de 26 de agosto de 2024, especificamente nos intramuros e extramuros 

da associação AMURT sempre estive com aproximadamente entre 12 e 15 mulheres com faixa 

etária entre 19 e 50 anos de idade. 

 Isso ocorria basicamente nas amplas reuniões que aconteciam quase sempre nas 

segundas e quintas em eventos dentro da associação, e de forma aleatória a depender dos 

compromissos também fora.  

No entanto, algumas mulheres eram mais presentes nestas reuniões e foi com elas que 

fui estabelecendo maiores contatos. Basicamente, a associação acaba se dividindo em alguns 

momentos, pelo fato de algumas dessas mulheres terem aptidão para atividades artesanais. 

 
5  A descrição detalhada da “ColchaNograma” seguirá em parágrafos mais à frente como uma espécie de 

imaginação provocada pela leitura. No entanto, será apenas a imaginação da imagem customizada pelo discurso, 

o que em breve tornara-se imagem real, concreta e visível diante dos olhos no terceiro capítulo desta pesquisa.  

 



24  

Nesse espaço, existem as atividades com o grupo total como citado acima, e em outros com as 

mulheres que produzem, contabilizando entre 6 e 8 mulheres que frequentavam constantemente 

os espaços de produção na AMURT.  

A pesquisa apresenta recortes cronológicos descritos em analises das práticas da 

violência no decorrer do tempo, nas práticas do cotidiano, ainda nas memórias. Nessa direção, 

busco traçar uma genealogia em espaço – tempo destintos, os quais nos demonstram como os 

mecanismos de violência seja material ou simbólica se reinventam em cada contexto, no intento 

em discorrer possíveis transformações e continuidades nos diversos processos sociais e 

culturais em que a violência se constitui e se consolida.  

 Voltando as atividades em que essas mulheres estavam emergidas sejam em grupo total 

ou em parte dele. Ao está com elas em campo, nos vínculos que fomos tecendo tive a 

oportunidade de realizar uma roda de conversa, em 04 de novembro de 2024 estiveram 

presentes aproximadamente 12 mulheres. Nesse dia, nomeei o momento tecido por mim de 

“Roda de conversa em retalhos”. Nesta roda de conversa discuti sobre a violência doméstica no 

entrelace com a minha experiência do vivido, objetivando confiança e segurança com as 

interlocutoras. A ideia dessa roda de conversa parte de um diálogo que observei em campo, 

entre duas interlocutoras em que uma apontava sobre toda mulher já ter sofrido algum tipo de 

violência e a outra negava essa afirmativa, por enxergar a violência apenas na dimensão física. 

Então, parti desse diálogo sem nomear nenhuma delas, de forma dinâmica e interativa buscando 

desconstruir tal questão. 

Tecendo a ColchaNograma, à medida que discorríamos, convidava as mulheres para 

interagir em vários momentos, tornando a conversa mais didática, dinâmica e acolhedora. 

Assim, as entreguei retalhos para que pudessem expressasse a partir das suas histórias de vida 

por desenhos, frases e cortes, mesclando essa atividade, uma outra surge “o lançar do dado” em 

que era preciso que interagissem não só comigo mais também entre elas. A proposta era que 

lançassem o dado e respondessem alguma das perguntas que estavam presentes nele, como por 

exemplo: A descrição de como veem o sertão, como compreendem Direitos Humanos, algumas 

outras informações a exemplo de idade, da cor que se autopercebem, um elogio para uma das 

mulheres ali presentes. Essas duas atividades funcionavam como um interativo. Nesse trajeto, 

não as coloquei exatamente para irem falando sobre violência, deixei que surgisse mais 

espontaneamente, seguindo um caminho em que elas fossem ganhando segurança para ir 

dialogando nas atividades propostas.  

Ao passo que demostravam segurança e interação com a minha exposição versus as 

atividades, trouxe ainda uma outra atividade que nomeei de “Entrelaçando Histórias”. Aqui 



25  

construí uma dinâmica usando um noveleiro de lã colorida em que ao ser solta a primeira ponta 

precisava chegar em alguma delas para que no fim a gente conseguisse formar uma teia. Assim, 

iniciei a atividade, explicando que a ideia não era só jogar a linha, mas que a gente pudesse 

contar um pouquinho da nossa história, ou da compreensão que temos sobre as múltiplas 

violências que nos atravessam. E descrevi como me percebi em inúmeras violências ao longo 

do tempo, propiciando que elas pudessem também trazer as suas vivências. Em seguida, joguei 

a linha e assim prosseguiu até formamos a teia. Muitas questões surgiram do dito e do não dito 

que estão atravessadas nas narrativas que discorrem neste trabalho. Tratando-se dos meus 

momentos com as mulheres que produzem em suas variadas dimensões de corte, costura, 

pintura, crochê e bordado. Seus encontros eram nas terças e sextas e como já havia obtido 

vínculos com elas em momentos anteriores em que sempre estiveram presentes com o grupo 

maior, passei as acompanhar nas tardes de produções. 

Nesses momentos passei quase três semanas em observação participante e também as 

ajudando nos trabalhos manuais. Aos poucos, fui discutindo e perguntando sobre os processos 

de criação e dos atravessamentos com suas histórias o que acabou rendendo mais informações 

sobre suas camadas de vidas, algumas já de forma tímidas anunciadas nas atividades anteriores. 

Além disso, esse contato mais próximo com elas, em que passei basicamente todo o mês de 

fevereiro e março, em vários horários, em dias diversos. Devido às suas demandas de 

produções, mais também pela proposta que as fiz de construirmos uma colcha com retalhos a 

partir das suas vivências na associação, aceitaram a ideia e intercalaram as produções que 

tinham com a produção do meu campo. Juntas íamos pensando e dialogando sobre o que 

gostaria e como gostaria de descrever seus atravessamentos com a AMURT por meio da Arte.  

Nessa direção, deixando-as livres, apenas as ouvi e fui acolhendo suas ideais, ao passo 

que essas ideais surgiam, com elas vinham mais e mais as suas experiências do vivido, o que 

também ao descrever no caderno de campo, foram parar nos retalhos para compor a colcha que 

ousei chamar de “ColchaNograma”, como já descrito mais acima. Com isso, os retalhos 

compõem os dados empíricos escritos à mão pelo entrelace das nossas mãos, fatos dados 

concretos, palpáveis, criativo, sensível e crítico. Aqui, o objeto de pesquisa, em uma e outra 

mão em entrelace, foi descrito por elas próprias. Para todas as atividades propostas até para o 

produto final da “ColchaNograma” que consolida a minha saída do campo em 31 de março de 

2025, os recursos utilizados foram tecidos, papelão, tinta, lápis de pintar, linha, lã, bordados, 

canetas para tecidos, cola quente, cola de silicone, botões, agulha, desenhos, as narrativas 

interpeladas e os índices encontrados na revisão da literatura. Estando a escolha da utilização 



26  

desses elementos para além de uma metáfora, são signos em movimento que se concretizam as 

mãos e as memórias das interlocutoras.  

Os entrelaces do meu estar em campo, junto com as mulheres que têm propriedade, voz 

para falar sobre elas mesmas, e das atividades realizadas se consolidam com a construção da 

“Colcha” alinhavada e tecida em campo, que reforça a singularidade da customização entre 

memória, território, corpo, narrativa, denúncia e resistência. Assim essa colcha torna-se parte 

do próprio percurso metodológico, a partir dos fios da experiência que o campo proporcionou 

emaranhado aos signos de pertença que se interligam ao território e à pesquisadora.  

Nessa construção instrumental, o tecido maior na cor branca representa o processo de 

montagem dos dados, o nome “ColchaNograma” está central no tecido constituído por bordados 

coloridos, o abainhado final da colcha foi feito a partir da junção de dois pontos de crochê que 

unidos formaram um novo ponto exclusivo para essa colcha, o ponto “mulheres unidas”. Os 

retalhos em azul ao redor do nome representam um rosto feminino feito por um desenho 

minimalista coberto por lã e do outro lado o símbolo da AMURT desenhado e pintado à mão. 

O desenho da igreja, o terço feito com bolinhas no bordado e a imagem que as mostram na 

igreja representa sua forte ligação com essa instituição. 

O mapa representa a cidade e sua ligação com a AMURT, feito com lã e botões, o 

símbolo da violência em trança na cor lilás com a boneca negra evidencia a interseccionalidade 

entre raça, classe e gênero, bem como também o mapa em vermelho feito com tinta e botão, 

com a mulher negra caída e morta ao chão. O símbolo do femismo feito com botões rosa 

evidenciam a luta e a resistência dessas mulheres; a rede furada feita com lã e que tem ao redor 

as descrições de instituições, leis e lugares de apoio correspondem a ausência, descaso e falta 

de ações de longo e médio prazo.  

Na colcha, outro desenho em que elas aprecem ao redor de uma mesa rosa, pintado com 

tinta, é uma pequena representação das associadas em ações dentro da instituição. Como o dia 

8 de março, por exemplo. Em alguns lugares da colcha aparecem fuxicos6 em vermelho, azul e 

lilás, todos constituídos por linhas, tecidos e botões, uma mão que aparece com um X riscado 

na palma, é uma descrição que anuncia a luta pelo fim da violência doméstica, evoca as ações 

em extramuros da associação, como por exemplo: caminhadas e protestos.  

O desenho das mulheres em roda, é uma representação da dança da ciranda, a roupa rosa 

feita a mão por recortes e a peneira anunciam a dança da peneira. Essas danças são projetos 

desenvolvidos pelas associadas como preservação da identidade cultural, do protagonismo 

 
6  O fuxico é um trabalho manual que se articula pelo corte de retalhos em círculos e pelo franzido – pontos dados 

ao redor da borda do círculo que, ao serem alinhavados, formam uma pequena flor. 



27  

feminino e da luta coletiva. O casal em vestimentas juninas refere-se a quadrilha “Sou dona de 

mim”, feito com espuma, tecido, chita e fita. O bloco “Amurt folia”, refere-se ao bloco de 

carnaval das associadas, tal retalho foi construído por restos de tecidos. O laço rosa interpela 

discussões sobre outubro rosa, outra ação promovida por elas. A almofada colorida, símbolo de 

pertença do lugar, o labirinto descreve marcos legais, conquistas para as mulheres ao longo do 

tempo, descrito no tecido com canetas específicas para o mesmo. A máquina a tesoura e os 

tecidos que decaem simbolicamente da máquina representam a costura das experiências do 

vivido das interlocutoras ao longo da pesquisa. Aqui foram usados tecidos, papelão, cola, 

caneta, linha, agulha e lã.  

Já o retalho com trena, linha, lã agulha, tesoura, lápis comunica a potência do criar das 

interlocutoras, o retalho jeans com flores bordadas, seguido do retalho em que comunica “para 

que nunca falte linha ao bordar os sonhos” foi algo interpelado por elas e um pedido para que 

essa frase composse a colcha. Ainda, o bloco com o título “índices de violência”, expõe os 

dados que atravessam o município e que segue emaranhado os fios que constituem os capítulos, 

o bloco “resultados” corresponde ao que se obteve em campo, a exemplo dos altos índices de 

violência, do não entendimento de outras camadas da mesma, da falta de políticas de médio e 

longo prazo que garantam a segurança, cuidado e principalmente a dignidade humana.  

Na ala de “Sugestões” proponho pensarmos a educação como estratégia de 

enfrentamento a médio e longo prazo e como ferramenta fundamental de transformação social. 

Por fim, o bloco que segue sem nomeação, é um espaço deixado para a associação no decorrer 

de suas ações, esse produto final será doado a elas, assim, o mesmo foi construído de forma em 

que se possa retirar e colocar mais retalhos, para ser usado em longo prazo. 

 No dissertar do texto, o capítulo I construído em análises bibliográficas sobre o tema, 

em diferentes áreas do saber, na interdisciplinaridade, ainda no uso de poemas, mitos, filmes, 

dogmas judaico-cristãs e narrativas históricas que investigam e analisam a violência doméstica 

em suas múltiplas dimensões. 

No Capítulo II, parto da metáfora da colcha de retalhos que correlaciona com signos de 

pertença do território em investigação, a cidade de Tabira, PE. Aqui, há um atravessamento dos 

recursos utilizados no Capítulo I, porém emerge outra bricolagem a partir dos signos 

representados por um tapete e almofada em retalhos que descrevem a memória e a experiência 

do vivido das interlocutoras desta pesquisa no munícipio.  

O capítulo III evoca o ser e estar no mundo em continuidade as experiências do vivido 

dessas mulheres. Na técnica e no estar junto a partir do corte e costura em que se customizam 

essas narrativas por meio da metáfora da colcha de retalhos que atrelada à potência do criar, 



28  

surgiram os processos de violência, mas também as resistências e lutas dessas mulheres, dados 

evidenciados por meio da produção da “ColchaNograma”. Por fim, as considerações finais que, 

em especial, a partir da análise microssocial, com as mulheres na AMURT, na cidade de Tabira-

PE, revelam dados específicos do lugar sobre violência doméstica contra a mulher, mas também 

os dados gerais sobre o fenômeno social. 



29  

1 CAMADAS SOBREPOSTAS DA VIOLÊNCIA: compreendendo as faces sócio-

históricas que descortinam a humanidade 

 

 

“É que Narciso acha feio o que não é espelho” 

(Caetano Veloso) 

 

 

A epígrafe que inicia esse capítulo foi extraída da música Sampa, composta por Caetano 

Veloso, inspirada no mito grego de Narciso. Narciso, nasceu tão belo, tão perfeito que foi 

considerado a própria imagem da perfeição. Filho de reis da cultura grega, seus pais, 

deslumbrados com sua beleza, o levaram ao oráculo, que deu a seguinte resposta: Cuidado com 

esse indivíduo, ele nunca deve ver a si mesmo. Seus pais removeram todos os espelhos que 

poderiam refletir a sua imagem. No entanto, ele se tornou jovem e, ao brincar perto de um lago, 

viu sua própria imagem refletida e se afogou (Vasconcelos, 2016). 

Em outra percepção, a poeta Cecília Meireles também se deleitou em versos para 

descrever o mito de Narciso, a partir de um poema publicado no livro Obra poética (1982), 

intitulado de “Epigrama Narciso”. 

 

Narciso, foste caluniado pelos homens,  

por teres deixado cair, uma tarde, na água incolor;  

a desfeita grinalda vermelha do teu sorriso. 

 

Narciso, eu sei que não sorrias para  

o teu vulto, dentro da onda:  

sorrias para a onda, apenas, que enlouquecera, e que sonhava 

gerar no ritmo do seu corpo, ermo e indeciso,  

 

a estátua de cristal que, sobre a tarde, a contemplava, 

florindo-a […], com o seu efêmero sorriso […] (Meireles, 1982., p. 21).  

 

A arte e a poesia não carecem de explicações profundas, tudo é uma questão de 

interpretação. Portanto, os versos de Caetano e a poesia de Meireles são um breve instante, que 

nos ajuda a compreender a vida e suas conceções com um passado presente. […] “Ao nos 

defrontarmos com o nosso rosto, somos levados a um enfrentamento, antes de tudo, com o que 

costumeiramente nos escapa […]” (Cordeiro; Souza; Budant, 2021, p. 4). Diante de tais 

fascínios, somos impulsionados à investigação dos mitos, lendas e contos que conduzem essa 

forma de expressão poética de ser e estar no mundo que compõe o imaginário individual e 

coletivo dos mais variados povos e culturas. 



30  

O mito fundante, a história da criação a partir de Eva e Adão, não é o único caminho 

para narrar essa história, mas se interliga de maneira significativa com o município onde esta 

pesquisa se desenvolve na cidade de Tabira, PE, com minha própria trajetória de vida e com as 

experiências das interlocutoras. Além disso, trata-se de um marco que contribui para a 

compreensão da história da humanidade, uma história atravessada pelo sacrifício. O sacrifício 

é vida (Girard, 2008). Somos sacrificados cotidianamente pelas percepções de culpa, pecado e 

proibições. 

Neste capítulo, exploro as faces sócio-históricas que revelam a trajetória da humanidade, 

tomando como base os mitos, contos, lendas e dogmas que moldam nossa existência. Essas 

narrativas se entrelaçam com as percepções construídas a partir da minha imersão em campo, 

por meio das minhas observações e do relato das interlocutoras. O que emerge desse processo 

é uma história marcada pelo desejo, pela rivalidade e pela violência. 

Também foi feito um percurso histórico para compreendermos o termo “gênero”, […] 

pela necessidade de rejeitar o enquadramento biológico pela utilização de termos como sexo ou 

diferença sexual e pela importância em diferenciar o caráter social das distinções fundamentais 

implícitas no sexo (Scott, 1995). Com isso, observamos que nossa compreensão em relação a 

gênero é tecida pela maneira como o construto social tem determinado, entre o ser masculino e 

o ser feminino.  

Vale ressaltar que tal visão está vinculada às desigualdades entre homens e mulheres, 

oriundas de características biológicas que nos forjam a partir da reprodução de diferenças pré-

estabelecidas, considerando afirmações do que é feminino e do que é masculino em sociedade 

(Louro, 2003). Dessa forma, gênero até pode ser um fator constituinte na construção dos 

indivíduos, mas não um fator determinante, exclusivo e fixo, sendo importante perceber que, a 

partir das diferentes práticas societárias vinculadas aos discursos, símbolos e representações 

que atravessam as subjetividades, a forma de ser e estar no mundo modifica-se, sendo, portanto, 

múltiplas.  

Por fim, discorro especificamente sobre a violência doméstica que sofrem as mulheres, 

e trago exemplos que evidenciam tal contexto. A violência doméstica e familiar, de acordo com 

a (Lei de nº 11.340/2006), a Lei Maria da Penha, é definida nos termos do “Art. 5° e configura-

se por qualquer ação ou omissão baseada no gênero7 que lhe cause morte, lesão, sofrimento 

físico, sexual ou psicológico e dano moral e patrimonial” (Brasil, 2006, [S. p.]). 

 
7  A Lei Maria da Penha (Lei nº 11.340/2006) expandiu as conquistas sociais em prol dos direitos das mulheres 

que são vítimas de violência decorrente das relações desiguais de gênero. Além disso, possibilitou sua aplicação 



31  

Como apontado por Minayo (1994) a violência não tem raízes biológicas, mas trata-se 

de um fenômeno biopsicossocial que se desenvolve no construto social, estando atrelada a 

fatores subjetivos e culturais, existindo, assim, muitas perspectivas sobre o seu entendimento. 

Para Bei (2017) a violência nas suas múltiplas facetas, é como fardos que precisamos carregar. 

Na concepção de Angelou (1969) a violência busca nos silenciar diariamente e das piores 

formas possíveis. 

Hayeck (2009) descreve que a violência se tornou tão banalizada que está entrelaçada 

no modo de viver do homem em sociedade. Assim, a violência não se restringe apenas a 

conflitos, revelando a presença de diversas formas culturais, que encontram modos de 

expressões, instituindo acepção e ganhando diversos outros contornos. 

 

1.1 O desejo pode se tornar um risco de sangrar 

 

Adão e Eva provaram o fruto proibido. A serpente questionou a mulher. Então Deus 

interpelou: “não podes provar do fruto proibido? A mulher respondeu: a única árvore intocável 

é a do meio do jardim. A serpente astuciosa induz Eva a romper o limiar. Tomou-lhe o fruto e 

comeu. Deu-o também a Adão” (Bíblia […], 1885, Gn 3, 1-17, p. 3-4), o fruto proibido, 

representado simbolicamente pela maçã. É tecida como uma armadilha de gotas de sangue 

representação da paixão, do amor, da força, do poder, do desejo e da rivalidade. 

A metáfora da maçã transcorre pela história da humanidade, como podemos observar 

no conto Barba Azul trazido no livro Mulheres que Correm com os Lobos, de Clarissa Estés, 

(2018), uma psicóloga junguiana. Nesse conto, o Barba já havia se casado seis vezes, mas não 

se sabia o paradeiro das suas esposas. Certa vez, interessou-se pela filha de seu vizinho, 

conseguindo se casar com a mais nova das irmãs. Ao viajar, entregou todas as chaves à esposa, 

ela poderia abrir todas as portas, exceto uma. Não se contendo com a proibição, ao entrar no 

aposento proibido, depara-se com o chão todo manchado de sangue e os corpos das esposas 

anteriores pendurados na parede. Assustada, retira-se do ambiente. Para seu espanto, a chave 

sangra sem parar. 

 
A história de Eva é, afinal de contas, a história de uma ideia que representa a vida e o 

mundo. É também referência iluminadora da palavra, semente das ideologias mais 

sugestivas e instrumento dual entre a luz e a escuridão. Desejo e remorso, gozo carnal, 

imaginação fundadora e força libertadora: ela é a mulher, a deusa, a mãe e a amante, 

a abnegada parideira de homens que atravessa os séculos trazendo o símbolo da queda; 

mas trazendo também a consciência eletiva de quem se atreveu a desvelar o mistério 

 
em uma variedade de relações afetivas, reconhecendo que a determinação de lugares fixos, acabam por excluir 

outras possibilidades (Lisboa; Zucco, 2022). 



32  

mais elevado: o da sabedoria que estava entranhada na árvore proibida, imaginado por 

Deus para que os homens sonhassem com sua própria divindade, mesmo a preço de 

aniquilar sua suposta semelhança com o criador. Eva é, em síntese, o talento culpado 

que se arrepende de sua escolha racional, um pensamento gerador de contradições e a 

primeira tentativa de enriquecer o gozo herdado com o sonho da divindade, 

consumado no ato da criação. Com a humanização de Eva, o mundo realizou a etapa 

da morte de Deus e o renascimento racional por meio da paixão e do esquecimento. 

Eva está encarnada em cada mulher que pensa. Eva renasce naquela que, por seu 

talento criador, repete os ciclos da queda, da culpabilidade castigada, e da restauração 

da ordem de uma fecundidade que não pode ser detida (Robles, 2019, p. 42). 

 

Os dois momentos narrados acima tecem a cena do pecado original, a árvore do fruto 

proibido. A concepção de um pecado que ainda persiste. Na medida que as mulheres cruzam o 

limiar do que é considerado impuro, perigoso, tornam-se presas fáceis ao predador, ao tirano, o 

macho, o macho é poder, quem o possui está apto a governar, a mandar, a proibir o desejo do 

outro enquanto canaliza o seu (Corbin; Courtine; Vigarello, 2013), também a violentar o outro, 

a mulher. 

O desejo nasce pelo desejo do outro. Desejamos o que o outro deseja, fenômeno 

fundamental da dinâmica social humana. O desejo mimético possui a tendência de criar 

rivalidades e estas conduzem à violência, que é contagiosa, toda a comunidade pode ser atingida 

por uma espiral de conflitos (Girard, 2008), seja pelos seus atos ou pelo dos outros. 

 
A figura do monstro-tirano é familiar às mitologias, tradições folclóricas, lendas e até 

pesadelos do mundo; e suas características, em todas as manifestações, são 

essencialmente as mesmas. Ele é o acumulador do benefício geral. É o monstro ávido 

pelos vorazes direitos do “meu e para mim”. A ruína que atrai para si é descrita na 

mitologia e nos contos de fadas como generalizada, alcançando todo o seu domínio. 

Esse domínio pode não ir além de sua casa, de sua própria psique torturada ou das 

vidas que ele destrói com o toque de sua amizade ou assistência, mas também pode 

atingir toda a sua civilização. O ego inflado do tirano é uma maldição para ele mesmo 

e para o seu mundo, pouco importa quanto seus negócios pareçam prosperar. Auto-

aterrorizado; dominado pelo medo; alerta contra tudo, para enfrentar e combater as 

agressões do seu ambiente que são, primariamente, reflexos dos incontroláveis 

impulsos de aquisição que se encontram em seu próprio íntimo, o gigante da 

independência autoconquistada é o mensageiro do desastre do mundo, muito embora, 

em sua mente, ele possa estar convencido de ser movido por intenções humanas. Onde 

quer que ponha a mão, há um grito (que, se não se eleva do exterior, vem mais 

terrivelmente de cada coração): um grito em favor do herói redentor, o portador da 

espada flamejante, cujos golpes, cujo toque e cuja existência libertarão a terra 

(Campbell, 1997, p. 11). 

 

O ego inflamado do tirano é um emaranhado de desejos miméticos e comportamentos 

rivalizantes, que constituem a raiz da violência (Girard, 2008). Nesse sentido, a metáfora da 

árvore, o mito de Adão e Eva e o conto de Barba Azul revelam as múltiplas formas de narrar 

uma história. Por trás de todas as ideias, há uma mesma estrutura subjacente, representada nos 

ritos de passagem: o ponto de partida, o percurso e o retorno ao início, um ciclo percorrido por 

todos os heróis (Campbell, 1997). 



33  

Dessa forma, a violência pode ser descrita como característica humana, a história da 

humanidade está marcada por conflitos e guerras. Para Freud (1913) a sociedade nasce a partir 

de um crime. Nela, os filhos assassinam o pai da horda primitiva por um ato de rebeldia e pelo 

desejo em possuir as mulheres das tribos. O dito crime gera medo e culpa nos filhos que 

desenvolvem ritos de expiação e solidariedade. Esses rituais incluíam a preservação de um 

totem representado pela figura do pai ou do divino, originando a cultura e a sociedade como 

forma de garantir a sobrevivência do grupo. Freud não falha ao insistir no assassinato coletivo, 

de acordo com Girard (2008) ele é a chave para compreendermos a vida em comunidade. 

Retomando a compreensão do totem como uma “marca da família”, representação do 

sagrado em uma determinada comunidade que origina a cultura e a sociedade que nos forjam 

na perspectiva de Freud (1913), é interessante pensarmos sobre a natureza da cultura. É possível 

defini-la? Seriam ideias? Padrões? Atos? Seriam as consequências da mordida que sangra e nos 

atravessa como proibida, impura, ou ainda a intenção de canalizar os atos e as práticas que 

semeiam a paz entre aqueles que derramam sangue, o sangue do outro? (Girard, 2008). “Sobre 

a natureza da cultura, é mais do que curioso, seria tudo isso, uma relação entre alguns, ou todos 

eles, ou uma coisa inteiramente diversa? Por incrível que pareça, nós não temos a menor ideia 

ou, melhor dizendo, temos centenas delas” (Mintz, 2009, p. 5). 

 
A uma herança ancestral de mulheres batalhadoras, sensuais e de sugestiva 

fecundidade, que antecipava na mitologia remota uma esperança libertadora, a 

tradição religiosa de nossa era agregou – e reforçou – a personalidade culpada de uma 

Eva que, em sua irreflexão, é levada pelo diabo a pecar. Uma Eva que, ao comer do 

fruto da árvore da sabedoria, seduz Adão e desencadeia o processo que culmina com 

a expulsão do casal do paraíso, marcando o princípio de uma condição caracterizada 

pela dor, pelo trabalho e pela morte para toda a humanidade. A dor, esse castigo que 

aflige a consciência humana desde que a Deusa deixa de ser deusa para se converter 

em filha e esposa de Adão, prossegue com a sensação de vergonha que sofrem os dois 

por se haverem apartado de Deus e provocado a queda em consequência do seu 

descobrimento do eros, ou seja, de seu desejo de governar a própria sexualidade, a 

mulher, desde então, arrasta consigo o tríplice preconceito de haver cedido ao 

chamado do diabo; de se atrever a incitar ao pecado não a qualquer homem, porém ao 

mais inocente e puro de todos – àquele que, havendo resistido ao poder da serpente 

maligna, é seduzido, por sua própria inclinação, a sucumbir ante a imagem perfeita de 

seu criador - ; e, finalmente, de ser a culpada pela perda do paraíso […] (Robles, 2019, 

p. 39).  

 

As narrativas mitológicas e os dogmas judaico-cristãos nos atravessam na tentativa de 

explicar a “origem”, justificando e pautando a natureza humana em sua tão aclamada 

“racionalidade” (Andrade, 2017, p. 32). Eva pecou. Eva é a culpada de tudo! Ressalto, contudo, 

que ao utilizar a figura de Eva, não pretendo fixa-la em um lugar imutável, mas sim evidenciar 

como sua representação é um dos muitos caminhos possíveis para narrar a história das 



34  

mulheres. Sua imagem atravessa os tempos, entrelaçando-se às demarcações e compreensões 

do feminino ao longo da história. 

Essa reflexão, contudo, não busca imputar à figura masculina toda a culpa, mas sim 

revelar como a masculinidade do ser viril foi social e historicamente construída. Interessa-nos 

compreender, sobretudo, como as divisões de papeis e as práticas atribuídas aos homens e 

mulheres moldaram, e ainda moldam, o ser e o estar do feminino ao longo do tempo. 

Em consonância com o argumento de Andrade (2017), Priore (1999) discorre sobre a 

subjugação das mulheres pela Igreja, sustentada por percepções ideológicas que reforçavam 

posse, obediência, controle e domínio. Além disso, essas ideias as conduziam à necessidade de 

casar e exercer a maternidade, seguindo o exemplo da Virgem Maria a representação ideal de 

como uma mulher deveria ser. São práticas que, ainda hoje, moldam as vivências das mulheres, 

reproduzidas por múltiplos mecanismos que nos mantêm presas à égide colonial. 

Em retorno à natureza da cultura, poderíamos concebê-la como a alquimia do 

imaginário, imbricada no real e pela qual se configuram as “figuras do inimigo”. Forjando ou 

recriando um novo léxico de referência, que se configuram e se reproduzem na história da 

humanidade como um enxerto de mitos e ideais que se alastra culturalmente (Sémelin, 2005).  

Cultura, o que quer dizer cultura? – Cultura é cultura (Lispector, 2020). A cultura é uma 

característica distintiva da humanidade, fundamentada em formas simbólicas de comunicação 

e interação social ao longo do tempo, permitindo que as ideias, a tecnologia e a cultura material 

se “empilhem” no interior dos grupos humanos (Mintz, 2009). O empilhar-se nos prende na 

caverna vista por Platão (2015), como algo escuro e limitado. Põe uma venda que nos cega, 

induzindo a permanecer na dita caverna (Saramago, 1995) ou ainda nos coloca na toca do 

coelho, onde a “cultura é cultura” (Lispector, 2020), ou seja, um modelo a ser seguido 

(Campbell, 1997). 

Poderíamos também pensar na toca do coelho como uma metáfora a partir daquilo que 

propõe a obra de Alice no país das maravilhas do autor Carroll (2002). O motor da narrativa 

será sua curiosidade a partir do estranhamento com o que não é familiar, diferente daquilo que 

lhe fora ensinado. A estranha figura do coelho branco desperta a sua sede de conhecimento e a 

faz começar a questionar a existência limitada de todo esse ideário imposto. Todas as interações 

naquele mundo parecem transcender sua compreensão. Um país que se desvela como um 

mundo de inversões e contradições, uma realidade onde tudo está de cabeça para baixo (Carroll, 

op. cit.). “Você sabe se a gente pode comprar um buraco? – olhe, você não reparou até agora, 

não desconfiou que tudo que você pergunta não tem resposta?” (Lispector, 2020, p. 44). 



35  

Certamente, tanto as indagações de Macabéa quanto as de Alice refletem no modo de 

vida real. Ambas as personagens buscam compreender o mundo ao seu redor, enfrentando 

desafios, questionando convenções sociais e buscando significado para suas vidas. De suas 

histórias ecoam temas recorrentes encontrados em narrativas de diversas culturas, afinal, todas 

as histórias de todas as culturas seguem a mesma linha de raciocínio: início, meio e retorno ao 

ponto inicial da sua jornada. Uma vez que tentam transmitir cada passo dado a partir da 

experiência individual como parte de um todo maior (Campbell, 1997).  

O fato desse mundo invertido estar muito antes do surgimento das cidades, seria 

estranho? Aquilo que Alice estranhou como um mundo invertido? O que provoca o mal-estar? 

O oculto? O segredo que jamais pode ser desvelado ou rompido? Se a sociedade nasce de um 

possível crime? Se a nossa história é marcada pelo derramando de sangue? Se a nossa cultura 

é escrita pela violência, impulsos incontroláveis da destruição, do horror e da sede de sangue. 

Não estaria, talvez, esse mal-estar em suas origens mais profundas, atrelado a um passado 

comum, à religião? 

O sagrado e a violência são como raízes entrelaçadas que se reproduzem culturalmente 

entre nós, numa simbiose em que não se pode distinguir claramente entre os dois. A religião 

emerge de um tríplice fio condutor a violência, o desejo e a rivalidade para amenizar a violência 

social. O sacrifício não se limita a um mero ritual religioso, mas está intrinsecamente ligado ao 

controle da violência do construto societário e à origem da cultura (Girard, 2008). 

 
Parece-me que a questão decisiva da espécie humana é a de saber se, e em que medida, 

o seu desenvolvimento cultural será bem-sucedido em dominar o obstáculo à 

convivência representado pelos impulsos humanos de agressão e de auto aniquilação. 

Quanto a isso, talvez precisamente a época atual mereça um interesse especial. Os 

seres humanos conseguiram levar tão longe a dominação das forças da natureza que 

seria fácil, com o auxílio delas, exterminarem-se mutualmente até o último homem. 

Eles sabem disso; daí uma boa parte de sua inquietação atual, de sua infelicidade, de 

sua disposição angustiada. E agora cabe esperar que o outro dos dois, “poderes 

celestes”, o eterno Eros, faça um esforço para se impor na luta contra o seu adversário 

igualmente imortal. Mas quem pode prever o desfecho? (Freud, 2013, p. 184-185). 

 

Voltando a Alice, ao tocar no chão, encontra um vidro com um líquido que dizia: “beba-

me” e um bolo que dizia “coma-me” (Carroll, 2002). Essa história não é familiar? Não nos 

remete ao sagrado que até hoje nos forja e manipula através do sangue? Deus disse: “Tomem e 

comam, isto é o meu corpo. Bebam, pois isso é o meu sangue, o sangue da aliança, que é 

derramado em favor de muitos, para remissão dos pecados” (Bíblia […], 1885, Mt 26, 27-29, 

p. 584).  

O sangue derramado torna-se o tipo ideal da purificação, mas como um rito fundante 

de uma nova sociabilidade, ironicamente aquela da paz, da não violência, a dos “lírios 

dos campos”, o rito sacrifical é cristalizado como espetáculo máximo da revivificação 



36  

e reificação da coesão social, a saber: é preciso “tomar e comer o corpo e o sangue de 

Cristo semanalmente”, para que assim a paz possa perpetuar-se (Ribeiro, 2012, p. 18). 

 

Alice, tentando seguir o que lhe foi determinado, se certifica que nenhum dos rótulos é 

veneno e começa a comer e beber. Mas não seria a própria ordem cultural um veneno? Quem 

poderá prever o desfecho? A obra aqui descrita apenas desencadeia sucessivos eventos 

presentes em nossa sociedade, convenções que nos induzem a alimentar uma culpa que parece 

não ter fim e que a salvação estará muitas vezes atrelada ao sagrado. A vítima não seria sagrada 

se não fosse morta. O mal e a violência não são extraordinários, mas extremamente contidos 

(Girard, 2008). Eis o perigo, a violência vaga, clandestina e disfarçada entre nós e por nós. 

Sendo fácil tornar-se cúmplice dela, pois esconde-se em atos, práticas e conflitos diários. 

Quando Alice acorda, percebe que nunca havia saído do lado da irmã. Somos colocados 

de volta à ordem cronológica e não seria essa ordem cronológica o sacrifício que põe em risco 

a vida social? O sacrifício como repetição ritual de um crime fundador? Entretanto, não existem 

causas únicas da violência. Para compreendê-las, é preciso matar a charada do jogo, 

investigando sobretudo na concepção de Girard (2008) a natureza humana que é a sua maior 

deflagradora. 

 

1.2 No silêncio da vida cotidiana: a natureza da mordida é um fio no mar agitado da história  

 

O que seria da humanidade sem uma história, ou melhor dizendo sem as histórias? Elas 

são fios que tecem a tapeçaria dos diversos povos e culturas, as quais, pela concepção do 

antropólogo Geertz (2008) são tecidas pelo homem por uma teia de significados. Essa teoria 

norteia a existência humana, funcionando como um sistema de símbolos que se entrelaçam com 

os sistemas de signos de cada indivíduo em uma interação mútua. Onde a profundidade dos nós 

atravessa e influencia gerações. 

Como podemos observar na Imagem 1, a movimentação religiosa pelas ruas de Tabira, 

PE, promovida pela AMURT, reflete a forte presença da religiosidade na dinâmica social do 

município. Essa manifestação evidencia como a fé, historicamente enraizada na comunidade, 

se entrelaça às práticas sociais e políticas, influenciando, inclusive, as relações de gênero e os 

espaços ocupados pelas mulheres. 

  



37  

Figura 1 – Movimentação religiosa pelas ruas de Tabira, PE – AMURT 

 

 

Fonte: Arquivos da AMURT, Foto Autorizada – (2008) 

 

Essa foto está exposta nas paredes brancas que compõem a instituição, junto a tantas 

outras imagens de eventos e atividades vivenciadas ao longo dos anos. Enquanto observava as 

fotografias, os dizeres dessa em particular me inquietaram. Interpelei algumas mulheres sobre 

o ano, o evento e o significado da imagem. Algumas, por serem mais jovens, não souberam 

precisar. Muitas das mulheres retratadas já desencarnaram. No entanto, Dona Joana, a mulher 

de calça jeans, ainda permanece entre nós. A foto foi tirada em 2008, durante uma 

movimentação religiosa pelas ruas da cidade, em um ano de campanha eleitoral, embora ela 

não se lembrasse exatamente do objetivo da manifestação. 

A placa de tecido, que já havia passado de mãos em mãos, trazia a inscrição: “A mulher 

é a dádiva da criação divina”. Essa frase pode simbolizar o papel historicamente atribuído às 

mulheres, frequentemente associado à maternidade e à concepção de um destino essencialmente 

reprodutivo e doméstico, construído e disseminado socialmente. 

Entretanto, a foto também evidencia o poder estranho e duradouro da capacidade 

humana de contar histórias. Partindo da interpretação da imagem e da frase estampada, 

percebemos que não sobrevivemos sem narrativas. Ou melhor, parece que as histórias emanam 

de uma energia original, inesgotável como se seu âmago fosse radioativo. O termo “dádiva”, 

associado à criação “divina”, pode ser compreendido como um desses fios que nos atravessam, 

conectando-nos à história de Adão e Eva, que simboliza o ápice desse poder narrativo 

(Greenblatt, 2018). As histórias funcionam como espelhos, refletindo a longa jornada de nossos 

medos e desejos, ressignificando nossa existência ao longo do tempo. 

Com o passar do tempo, as histórias têm servido como um meio de explorar e 

compreender nossa própria humanidade, refletindo os dilemas, aspirações e anseios que 



38  

compartilhamos como seres humanos. Poucas pessoas nunca ouviram falar da história de Adão 

e Eva, […] “onde o saboroso fruto da árvore do conhecimento do bem e do mal causou a perda 

do paraíso, a expulsão deles, e com eles a retirada de toda a humanidade desse lugar de êxtase 

e contentamento” (Stone, 2022, p. 15), […] “Seu vasto alcance parece ser parte de sua intenção” 

(Greenblatt, 2018, p. 16). Um mito que nos lembra de onde somos, de onde viemos, por que 

amamos e por que sofremos, nos impondo culpa, angústias e medo por toda a trajetória entre o 

início e o fim da nossa jornada. 

A jornada do herói é recorrente em filmes e aventuras, estando presente também nas 

narrativas e mitos ancestrais, como é o caso de Adão e Eva. Quem nunca leu ou assistiu a uma 

história em que ele inicialmente reluta em aceitar um desafio, mas ao final triunfa e se 

transforma em alguém melhor? Se observarmos com atenção, ainda estamos imersos nesse 

modelo cultural, imposto por narrativas que seguem um padrão de desafios, aventuras, embates, 

fracassos, conquistas, morte simbólica e, enfim, o renascimento triunfal do herói (Campbell, 

1997). Um herói que, vale ressaltar, é masculino (Bozon, 2004). É viril. 

Como observa Andrade (2017, p. 24), “nessa seara, a virilidade foi algo construído 

historicamente para legitimar ou naturalizar uma divisão dos sexos, utilizando-se de 

argumentos baseados nas distinções biológicas e estabelecendo uma supremacia entre os sexos 

por meio de uma dominação masculina”. Em consonância com essa perspectiva, percebe-se que 

a naturalização das distinções biológicas contribuiu para a construção de um padrão ideal de 

masculinidade, tendo o falo como símbolo máximo dessa virilidade ativa representando 

penetração, dominação e conquista além de ser também um sinal de continuidade dinástica e 

social (Corbin; Courtine; Vigarello, 2013). 

As igrejas medievais e, posteriormente, os códigos de honra militares e cavalheirescos 

estabeleceram verdadeiros manuais de virtudes viris, com o objetivo de moldar o ideal 

masculino em oposição àquilo que se considerava feminino. Consolidou-se, assim, um conjunto 

de comportamentos rígidos e disciplinares esperados dos homens. Nesse contexto, algumas 

virtudes religiosas tornaram-se especialmente associadas à masculinidade. A fortaleza, por 

exemplo, era valorizada como símbolo da coragem diante dos perigos cotidianos, enaltecendo 

figuras como guerreiros capazes de resistir às perseguições e conflitos, tornando-se exemplos 

de homens fortes. Já a temperança moldava o entendimento de que o corpo era a prisão da alma, 

sendo dever dos cristãos mais elevados espiritualmente dominar suas paixões e desejos. Por 

fim, a castidade, antes do matrimônio, era vista não só como disciplina moral, mas também 

como sinal de respeito à família (Corbin; Courtine; Vigarello, op.cit). 



39  

O código cavalheiresco consolidava essas ideias quase como um ritual, definindo o 

cavalheiro como aquele que não recua. Paradoxalmente, esse mesmo homem tinha o dever de 

proteger as mulheres, mas sem jamais demonstrar emoções, pois estas eram vistas como 

fraqueza e traços femininos. Era preciso manter-se firme, corajoso e forte, mesmo ferido ou 

diante da morte. Esses sistemas ritualísticos, portanto, não apenas celebravam o triunfo do 

herói, como sancionavam culturalmente um padrão de masculinidade que não sobrevive fora 

dos moldes estabelecidos como no monomito descrito por Campbell (1997). 

Quem não conhece ou já ouviu falar do filme Branca de Neve e os sete anões8? Os anões 

são frequentemente representados como homens “cavalheiros”, que se esforçam ao máximo 

para proteger Branca de Neve, como se ela fosse incapaz de cuidar de si mesma. Um ponto 

marcante da narrativa é o momento em que a personagem é envenenada pela madrasta e só pode 

ser salva pelo beijo do príncipe encantado (Hand, 1937). A maneira como ela é envenenada 

escancara aspectos simbólicos perturbadores: a maçã, como fruto proibido, ressoa em diversas 

histórias e destaca o peso que esse símbolo carrega sobre os corpos femininos. 

Embora essa percepção possa soar chocante, o que mais esperar de uma sociedade9 que, 

há séculos, reproduz a ideia de que uma deidade masculina criou o universo à sua imagem e 

semelhança, e que, posteriormente, criou a mulher para servir como auxiliar obediente ao 

homem em seus projetos? (Stone, 2022). A invisibilidade e o silêncio das mulheres fazem parte 

da ordem das coisas10 […] (Perrot, 2019).  

 
Nós, os seres humanos, e (somente nós), diz a história, fomos feitos à imagem e 

semelhança do Deus que nos criou. Esse Deus nos deu domínio sobre todas as demais 

espécies e nos deu também outra coisa: uma proibição. Essa proibição foi dada sem 

explicação ou justificativa. Entretanto, no começo dos tempos, nossos ancestrais não 

tinham necessidade de compreender, bastava-lhes obedecer. O fato de Adão e Eva não 

terem obedecido, de terem transgredido a ordem expressa de Deus, causou tudo o que 

se surgiu na vida de todos os membros de nossa espécie, desde o fenômeno universal 

da vergonha até o fato universal da mortalidade (Greenblatt, 2018, p. 09).  

 

No entanto, com o problema da queda estar interligada à imagem de Eva, criada para 

seu marido e a partir dele, a mulher supostamente desencadeou a ruína da humanidade, 

desobedecendo a ordem suprema de um Deus. “Também somos levados a crer que, em 

 
8  Direção: David Hand (1937). 
9  A sociedade emerge como um dos pilares fundamentais de uma estrutura organizacional, cujas dinâmicas se 

manifestam por meio de uma variedade de interações e conexões sociais, sendo necessário compreender que 

ela nunca agirá de forma isolada, devido à interdependência entre elas, que envolve uma série de complexidades 

sociais entre os indivíduos (Elias, 1939). 
10  Essa “ordem natural das coisas” foi visível, também, na divisão social do trabalho, que destinou às mulheres as 

atividades relativas ao âmbito doméstico e privado do lar, e ao homem, os espaços da vida pública. Cada espaço 

de atuação do masculino e do feminino é ligado a um padrão de comportamento que almeja constituir o sujeito 

(Andrade, 2017, p. 24). 



40  

consequência desse ato, Deus decretou que a mulher deveria submeter-se ao domínio do homem 

– presenteado, então, com o direito divino de controlá-la desde a origem até a atualidade” 

(Stone, 2022, p. 15). Desobedecer é um açoite. Deveríamos permanecer sujeitas à ordem do 

mundo que, a propósito, é viril. O vir (viril) é mais do que homo (homem): representa o homem 

sem imperfeições, distante das contradições e falhas, associados à subordinação. É a expressão 

máxima ou mais perfeita do homem. Desde a exibição da força física até a contenção dos 

hábitos (Corbin; Courtine; Vigarello, 2013). No entanto, como aconteceu? “Como os homens 

adquiriram o controle que hoje permite que eles ordenem o mundo de modos tão diversos, como 

decidir quais guerras serão travadas e em que momento, ou como é a que horas o jantar deve 

ser servido” (Stone, 2022, p. 15). 

A partir das discussões tecidas por Corbin; Courtine; Vigarello, (2013) na obra, 

“História da Virilidade 1: A invenção da virilidade da Antiguidade às Luzes”, é possível 

traçarmos caminhos que nos levem a compreensão da construção e reprodução do ser homem 

em sociedade. Construção essa que valida a figura masculina como eixo de poder e dominação 

como mecanismo da consolidação da ordem societária. Assim, é possível perceber que o ser 

macho, não é constituído por um dado natural, mas pautado pela construção social. Em que os 

discursos e as práticas endossadas por esses discursos acabam por gerar, como apontado por 

Andrade (2017) à naturalização das características biológicas e, posteriormente, a cristalização 

dos gêneros num binarismo ativo/passivo que associa ao feminino a passividade como parte 

inerente de sua natureza, e ao masculino a ação, à penetração e ao poder, sendo, portanto, o falo 

consolidado como a representação da sua virilidade.  

Com isso, a virilidade é historicamente atrelada à força física e ao poder corporal. Na 

antiguidade, por exemplo, o corpo do guerreiro, disciplinado, viril, forte, era visto como 

referência para a Cidade-Estado. Com o passar do tempo, em meados dos séculos XIX e XX, 

as concepções do padrão do corpo masculino esteticamente e também no cerne das práticas 

sociais, migrou para as ideias do trabalho produtivo, no campo, na fábrica, o que reforça o tipo 

ideal, aquele que por meio de sua força, suor e resistência prova sua masculinidade. A obra, 

demonstra como a partir do iluminismo e das revoluções liberais, a divisão entre o ser homem, 

ser mulher foi consolidado. Dessa forma, “o homem de bem” atua na polis, na política e nos 

negócios. Ou seja, ao homem era destinado o que conhecemos como espaço público, podendo 

expressar-se sobretudo no agir coletivo e deliberativo, o que se configurou como atividades 

atribuídas exclusivamente ao sexo masculino. Já para as mulheres era destinado o espaço 

privado, o espaço do lar, da família e do afeto. Cumprindo desta forma um papel natural do 

cuidado e manutenção dos bons costumes, não podendo ter os mesmos direitos políticos ou 



41  

econômicos dos homens o que consequentemente, o legitima como sendo o único sujeito 

racional e autônomo (Corbin; Courtine; Vigarello, 2013). 

 

Fica claro que, em virtude de sua situação passiva, as mulheres não são capazes de 

comandar ou exercer qualquer outra função que implique uma ação, pois isso levaria 

o “estado social” à desorganização e à instabilidade […] Em contrapartida, a “boa 

ordem” é resultado de uma liderança masculina, em que as características dos órgãos 

genitais e a posição assumida por cada agente durante o “coito” serão utilizadas para 

determinar os papéis exercidos por cada ser humano, segundo seu sexo biológico. […] 

Dessa feita, a relação sexual é descrita como um lugar de dominação, por excelência, 

masculino. O homem, ao se colocar na posição ativa, institui uma ordem que, para se 

concretizar e ser legitimada, estabeleceu, por meio do mito fundador, os padrões de 

comportamentos que deverão ser observados pelos integrantes da civilização, sob 

pena de receber punição diante de seu descumprimento (Andrade, 2017, p. 21 – 22). 

 

Assim, ao homem fora ensinado por meio dos códigos de honra militar e cavalheiresco 

a sancionarem comportamentos “viris”, coragem, autocontrole, a se impor pela utilização da 

força, a naturalizar divisões hierárquicas, ser dócil e disciplinado. Além de repreenderem 

quaisquer traços de feminilidade, emoções e principalmente fragilidades. Suprir tais traços e 

performar virilidade é símbolo perfeito da masculinidade. Portanto, como representante da 

perfeição, o poder é puramente do mundo masculino. O controle da sociedade deve estar nas 

mãos dos homens. Infringir essa lógica seria uma ameaça à “boa ordem11“ social, pois afrontar 

a norma é trazer embaraço para ela e para o próprio modelo inquestionável de reprodução a ser 

seguido (Andrade, op.cit.). com isso, é imprescindível que a sentença seja a expressa por Chicó 

em algumas passagens na obra O Auto da Compadecida12 – “só sei que foi assim”, “manda 

quem pode e obedece quem tem juízo”. Ou eminentemente como ouvimos no trecho da música 

de Dorival Caymmi13, “eu nasci assim, eu cresci assim, eu sou mesmo assim, vou ser sempre 

assim […]”, ou seja, obedientes e ocupando um lugar fixo e inquestionável. 

O que colaborou para que as mulheres fossem destinadas à obscuridade, confinadas no 

silêncio de um mar abissal (Perrot, 2019). A perda do paraíso, cuja culpa foi atribuída a Eva, 

recai sobre todas as mulheres (Stone, 2022). Com isso, é necessário problematizar esses 

discursos, começando por inverter os mitos, lendas e contos, subvertendo suas estruturas. 

Especialmente o mito fundante de Eva e Adão. Precisamos desfazer a ordem que, mesmo após 

a queda, mantém a noção de que o conhecimento continua proibido. Embora Eva tenha 

“desobedecido”, a ordem não foi revogada, pelo contrário, foi intensificada. Fomos colocados 

 
11“A boa ordem é aquela que põe, social e sexualmente, as mulheres em seu verdadeiro lugar” (Bozon, 2004, p. 

10). 
12 O Auto da Compadecida, escrito em (1995), é a obra mais famosa de Ariano Suassuna. A peça é dividida em 

três atos e transformou-se também em filme. 
13 O trecho da música escrita por Dorival Caymmi fez sucesso na década de 1970, na voz de Gal Costa e foi tema 

central da novela Gabriela, adaptação de uma obra do escritor Jorge Amado. 



42  

sob constante vigilância, tornamo-nos observadores de nós mesmos e dos outros, aprisionados 

pela culpa e pelo conceito de pecado. Essa lógica nos mantém reféns do medo de romper com 

as percepções que nos acorrentam ao sagrado, utilizado como mecanismo de fuga e redenção. 

Quando nos deparamos com as narrativas que atravessam a história, encontramos relatos 

construídos pelos primeiros historiadores gregos ou romanos sobre o espaço público: as guerras, 

os reinados, os homens “ilustres” ou os homens públicos. O mesmo padrão se repete nas 

crônicas medievais e com os santos, fala-se mais de santos do que de santas. Além disso, os 

santos são retratados como ativos, evangelizando e viajando, enquanto as mulheres preservam 

sua virgindade e fazem suas devoções (Perrot, 2019). 

No entanto, há, “no espaço e no tempo da história, o mundo, nós e os outros” (Passos, 

2008, p. 240-242). É indispensável problematizarmos que os lugares da memória na história 

são também os lugares do esquecimento (Ricoeur, 2007), onde muitas vezes esse esquecimento 

é intencional. Como no caso da história das mulheres, não é que nunca existiram, mas por muito 

tempo houve um apagamento, foram silenciadas (Perrot, 2019).  

 
Na Pré-história e nos primeiros períodos do desenvolvimento da humanidade, 

existiam religiões que reverenciavam uma criadora suprema. A grande Deusa. A 

Divina Ancestral – foi adorada desde o começo do Neolítico, de 7000 a.C. até o 

fechamento dos últimos templos da Deusa, cerca de 500 d.C. Alguns especialistas 

entendem que os tempos de adoração à Deusa se estendem até a Alta Idade Paleolítica, 

cerca de 25000 a.C. No entanto, eventos da Bíblia, que em geral são descritos como 

ocorridos “nos primórdios”, de fato ocorreram em períodos históricos. Muitos 

estudiosos da Bíblia estimam que Abraão, primeiro profeta do deus hebreu- cristão 

Iavé, mais conhecido como Jeová, não viveu antes de 1800 a.C. e possivelmente após 

1500 a.C. Mais significativo é perceber que durante milhares de anos as duas religiões 

existiram simultaneamente entre povos vizinhos. Evidências arqueológicas, 

mitológicas e históricas revelam que a religião feminina, longe de se extinguir 

naturalmente, foi vítima de séculos de perseguição contínua e de superação pelos 

defensores das novas religiões, que adotavam deidades masculinas como supremas. E 

dessas novas religiões derivou-se o mito de Adão e Eva e da perda do Paraíso (Stone, 

2022, p. 16). 

 

A grande Deusa, a divina ancestral, é uma peça fundamental nessa história nunca 

contada. Assim como Circe, uma das figuras mais cativantes do mundo homérico, ela era uma 

poderosa divindade com forma humana. Possuía profundo conhecimento sobre as propriedades 

ocultas das ervas e se entregava aos mais sutis prazeres do erotismo. Circe era filha do Sol, que 

deu a luz aos homens, e sua mãe foi Perseis, ninfa gerada pelo oceano. Assim como Medeia, 

que dominava a arte do encantamento, e entre tantas outras, Cassandra, cujo nome se misturava 

à desventura de ver o futuro sem ser acreditada, foram essas e muitas outras mulheres que 

carregaram nas costas o fardo, os nomes e as façanhas de seus pais e avós, bem como as 

realizações de seus maridos ou amantes. Seus corpos precisavam ser tão fortes quanto seus 



43  

ventres, a luta pelo bem-estar social era a luta por si mesmos, com suas espadas flamejantes, 

coragem e força, resistiram até a última gota de sangue (Robles, 2019).  

Mas por que esse silêncio profundo? Não é difícil de imaginar, principalmente em 

sociedades ainda impregnadas pelos valores e pela moralidade judaico-cristã, que penetram 

profundamente nos aspectos mais seculares da sua existência. É evidente que uma análise 

aprofundada desse mito criador, junto com suas origens históricas, nos fornece informações 

vitais, o que nos permite compreender o papel que as religiões contemporâneas tiveram e 

continuam a ter nas opressões e subjugações das mulheres, bem como as razões por trás dessas 

dinâmicas de apagamento (Stone, 2022). 

 
Depois que o mito da criação foi adotado pela literatura sagrada da cristandade, junto 

com os escritos do Velho Testamento, os autores e líderes religiosos seguidores de 

Cristo assumiram a mesma postura de desdém pela figura feminina, continuando a 

usar a religião para encerrar ainda mais as mulheres no papel de seres passivos e 

inferiores, e assim controlar com maior facilidade a propriedade dos homens. No 

correr dos anos, enquanto a posição e o status das mulheres iam perdendo cada vez 

mais terreno, a igreja persistia em seu objetivo de criar e manter uma sociedade 

dominada pelos homens. Pois este não havia sido um dos primeiros decretos do deus 

que criou o mundo e toda a vida? As mulheres deveriam ser vistas como criaturas 

irracionais, carnais, como era justificado e “comprovado” pelo mito do paraíso (Stone, 

op. cit. P. 253). 

 

Medeia, Circe, Jocasta ou Electra representavam uma verdadeira força em confronto 

com as decisões divinas, optando pela dor, pelo enfrentamento ou pela morte ao invés da 

humilhação de se render à fatalidade. Se já era difícil reconhecer as figuras femininas em 

diversos períodos históricos, como na Antiguidade, calcule hoje, envoltos em tantas tragédias 

e concessões que aos homens continuam sendo atribuídas.  

Na perspectiva de Beauvoir (1970) e Priore (2020), os homens desfrutam do imaginário 

da vantagem de ter um deus que aprova o código que escrevem e, como se constituiu que o 

homem é soberano em detrimento das mulheres, é especialmente afortunado que sua autoridade 

tenha sido concedida pelo ser supremo. “Por isso o homem não é da mulher, mas a mulher é do 

homem” (Bíblia […], 1885, Cor 11: 3,7,9, p. 693). Seja esse homem seu pai, irmão, marido 

etc., são figuras que representam “Cristo no lar”, estando assim as mulheres condenadas, por 

definição, a pagarem em certa medida pelo erro de “Eva”, já que partilham da sua essência, 

precisam ser permanentemente controladas (Priore, 2020). Podemos ver esse controle 

imbricado na figura da “Virgem Maria” que nos atravessa até hoje. 

 
Entre os primeiros cristãos, não se cultivava a veneração e no geral não se aceitava o 

culto das imagens femininas. Nesses séculos, as deusas helênicas ainda se infiltravam 

na imaginação do continente europeu, e Roma não desdenhava da veneração feminina 

em seus templos, personificada em sacerdotisas e deusas. Esse poder remoto não se 



44  

manifestava exclusivamente no fervor religioso, mas, desde as crenças tribais até as 

comunidades organizadas, foi-se estendendo à sucessão monárquica como no Egito 

ancestral e faraônico – ou foi refletido nas sociedades que, em sua etapa constitutiva, 

respeitavam a potência criadora como o eixo de estabilidade, temor ou harmonia. 

Com o predomínio da palavra de Cristo no centro da religiosidade imperial, essa 

presença seria deposta por um patriarcado tão vigoroso que – a partir dos séculos V 

ou VI de nossa era e até a ascensão do feminismo contemporâneo – apagou da história 

tanto a presença como a simbologia relacionada às mulheres. No lugar de Ísis 

enigmáticas, de Afrodites ou Vênus sensuais, de uma Hera ciumenta e perseguidora 

do Zeus eternamente infiel, da Juno apaixonada, da Deméter fecunda ou da noturna 

Perséfone, o dogmatismo interpôs a Mãe de Deus Filho, como marco absoluto de 

graça e pureza perfeitas, ainda que tivesse experimentado em seu mistério sagrado e 

elevado a dogma de fé, a concepção, a gravidez e o parto daquele que seria o Redentor 

de nossos pecados.  

A partir de Éfeso Maria foi proclamada, em grego, Theotokos, consequência do 

memorável concílio que a consagrou desde então como Mãe de Deus, a história 

sintetizou uma variada devoção feminina que, desde o legendário Mediterrâneo até os 

confins do Ocidente europeu, se transformou na glorificação de uma maternidade 

prodigiosa, modelo de humildade universal e de obediência à mensagem divina, que 

atravessou a cristandade católica sob a insígnia da Imaculada Conceição de Maria.  

Tudo indica que, a partir do século V, marcado pelo fortalecimento doutrinário e 

teológico da patrística e pela aceitação de relíquias e ritos litúrgicos até então 

considerados pagãos, proliferaram tanto as linguagens adjetivadas nas orações, para 

acentuar o impulso do sagrado, como o fluxo de prodígios, de objetos santos e um 

sem-número de metáforas e lendas que não tinham outra finalidade que a consolidação 

do Evangelho entre os herdeiros do helenismo e da cultura da Roma imperial. Esta já 

declinava em favor de uma Idade Média pujante e diversa, concentrando seu trabalho 

espiritual em torno do dogma da Santíssima Trindade, que entranha o mistério das três 

pessoas distintas que subsistem em uma mesma natureza divina: o Pai, o Filho e o 

Espírito Santo. 

Apagadas pelo poder do manto mariano e diminuída a função moral que haviam 

desempenhado em sua hora e em sua época, ficaram para trás – talvez para sempre – 

as sombras trágicas de Jocasta, Electra, Medeia, Antígona, Cassandra ou 

Clitemnestra; em seu lugar, passou-se a louvar uma maternidade universal e piedosa 

que, em seu caráter humano, era filha de homem e mulher; porém, em seu enlace 

divino, exaltava sua unicidade como mãe de Deus concebido por obra do Espírito 

Santo. 

Assim cumpriram seu curso rumo ao esquecimento os nomes daquelas mulheres que, 

da Babilônia ao Olimpo. E do Nilo às mais altas conquistas gregas, se mantiveram 

durante tempos imemoriais como símbolos preciosos dos desígnios e dos desafios 

entre deuses e humanos. Centenas, talvez milhares de protagonistas de credos e 

costumes passados foram substituídas por uma figura frágil e sutil que, […] imóvel, 

alheia à agitação, à vitalidade, ao descomedimento e aos namoros legendários que 

nutriram a mitologia e a tragédia, representava a graça por excelência, o rosto da 

sabedoria, o silêncio e, acima de tudo, a misericórdia suprema. Quanto mais se 

consagrava a pureza de Maria, mais se expandiam os muitos títulos dos quais era 

credora; e quanto mais se multiplicavam as associações bíblicas – que os patriarcas 

enalteciam com discussões de fé –, maior o confinamento das mulheres da 

Antiguidade aos limites da erudição medieval ou ao mundo do mito e da poesia 

(Robles, 2019, p. 297-299). 

 

Maria é o modelo ideal a ser seguido. Devemos conservar nosso silêncio e, por meio 

dela, pedir compaixão e perdão a Deus por todas as vezes que não correspondemos à sua 

vontade. Essa percepção, por mais que pareça superada, ainda persiste em nosso imaginário e, 

principalmente, em nossas práticas cotidianas. 



45  

Em campo, acompanhando a associação em suas atividades extramuros, observei como 

a tradição católica segue presente desde a sua fundação. No mês de março, às associadas 

realizam diversas ações que evidenciam a luta cotidiana das mulheres, tendo como marco uma 

missa dedicada a elas, celebrada na sede da associação. Estive presente nessa celebração em 

2025 e pude observar a dinâmica do momento. Nesse dia, as mulheres assumem funções 

específicas: algumas ficam responsáveis pelas preces, outras pela coleta da oferta e pelas 

leituras da noite. Ao final, recebem, enquanto grupo, a bênção concedida pelo padre em nome 

de Deus. 

Em determinada ocasião, uma das associadas foi encarregada de encerrar sua 

participação agradecendo pela dádiva do momento. Foi então que Gabriela, 36 anos, mulher 

parda, interveio, dizendo:  

Neste momento de celebração, fazemos um pedido a Deus e a Nossa Senhora, 

clamando por proteção para todas nós, pois precisamos de intercessão, visto que os 

casos de violência vêm aumentando consideravelmente. Violências essas que também 

estão atreladas à posse, à maternidade, aos afazeres domésticos – questões que, 

muitas vezes, são justificadas pelos homens como obrigações femininas. E que recaem 

sobre nós como se fossem dever e destino. Diante desse cenário que ainda 

vivenciamos, só a misericórdia de Deus e a intercessão de Nossa Senhora podem nos 

proteger (2025). 

 

A fala de Gabriela evidencia como a ideia de salvação ainda persiste no imaginário 

feminino e social, vinculada ao cumprimento de um suposto destino. Ou seja, “a mulher será 

salva por sua maternidade, desde que, com modéstia, permaneça na fé, no amor e na santidade” 

(Priore, 2020, p. 46). Além disso, emerge a naturalização da reprodução e da salvação como 

parte de um conjunto de mecanismos que disseminam a inferiorização do mundo social e 

sensível no qual as mulheres são historicamente colocadas em posição de subordinação (Bozon, 

2004). Nesse contexto, o corpo feminino é tratado como mercadoria, sobre a qual os homens 

reivindicam posse e controle. 

O retrato de tal fato pode ser observado no filme Desmundo, que apresenta o período 

colonial por volta de 1570, a partir da história das órfãs, que são trazidas da Europa para o 

Brasil no século XVI para se casarem com os europeus que viviam nas terras tupiniquins. 

Seriam essas mulheres objetos de posse, prazer e de procriação dos seus maridos, por meio do 

casamento forçado, tanto por parte da igreja quanto da sociedade em geral. Desse modo, 

Oribela, uma jovem religiosa e devota, casa-se com o português Francisco de Albuquerque para 

exercer um papel determinante voltado para o lar e para a maternidade. Assim, torna-se presa 

fácil a submissão, subordinação e silêncio concedido às práticas do seu marido e da igreja. 

Devem estar ambas […] “sujeitas aos seus maridos como ao senhor, porque o homem é a cabeça 

da mulher, como Cristo é a Cabeça da igreja... como a igreja está sujeita a Cristo estejam as 



46  

mulheres sujeitas aos seus maridos” […] (Priore, 2020 p. 46). Ou seja, sob total controle da boa 

“ordem social”. 

Como podemos elencar também no terceiro episódio – “Engenharia reversa14“ – da 

quinta temporada da série Black Mirror, que nos mostra que aquilo que foge da norma, da 

ordem estabelecida, precisa ser controlado para garantir a imunidade do restante da população 

a partir de medidas como a esterilização forçada e a eliminação de indivíduos considerados 

geneticamente inferiores para evitar a transmissão de características indesejáveis. E esse 

controle só seria possível com a higiene das pragas degeneradas, ou “baratas”, como são 

retratados no episódio. Medidas essas, que remetem a práticas eugênicas, onde a eugenia 

qualifica a higiene como mecanismo de regulamentação da vida social das populações. […] 

“Isso porque a eugenia se utilizaria de todos os dispositivos já experimentados pela higiene, 

desde a ordenação do meio ambiente até os padrões de habitação das diferentes classes sociais, 

atingindo finalmente o que ainda restaria disciplinar: a espécie” (Marques, 1994, p. 27). Nesse 

sentido, as mulheres podem ser interpretadas como as ditas baratas que devem ser dedetizadas.  

Tanto o filme Desmundo quanto o episódio “Engenharia Reversa” nos levam a refletir 

sobre a estereotipagem15 das mulheres, assim como sobre a representação simbólica de Maria, 

frequentemente associada a uma pureza divina. Aquelas que se afastavam desse ideal são 

lembradas de seu castigo e, constantemente, silenciadas. Isso evidencia o peso das expectativas 

impostas às mulheres, que até hoje, ainda são vistas como aquelas que devem continuar 

submetendo-se à vontade masculina. 

Poderíamos considerar ainda Lilith, descrita como a primeira companheira de Adão, 

acusada de assumir a forma de uma serpente e influenciar Eva a provar do fruto proibido, sendo 

retratada pela mitologia babilônica como uma figura demoníaca, sedutora dos adormecidos, 

uma mulher que desafia a pressão masculina e opta pela transgressão em vez da submissão. 

Considerada uma sombra maligna por ousar reivindicar igualdade com os homens (Robles, 

2019).  

Outra divindade, Nidaba, a escriba do céu sumério, era reverenciada como a primeira 

deidade protetora da escrita e, às vezes, era representada por uma serpente, bem como a figura 

 
14  O episódio “Reversa” faz parte da terceira temporada da série Black Mirror, disponível na plataforma Netflix 

(2023).  
15  As mulheres muitas vezes são vistas como submissas à figura masculina, além de serem negativadas com 

estereótipos ou estigmas que as tornam inferiores e incapazes. Para Goffman, (1981), os estigmas ou 

estereótipos são como os outros veem uma pessoa, disseminando, dessa maneira, atributos que desqualificam 

um indivíduo em detrimento de outros. O autor ainda destaca a importância de compreendemos que os 

estereótipos afetam não apenas a percepção dos outros, mas também moldam a autopercepção dos 

estigmatizados e suas interações sociais. 

 



47  

de Ishtar da Babilônia, identificada como o planeta Vênus, frequentemente retratada sentada no 

trono real do céu, segurando um bastão em que duas cobras se enroscavam. Na ilha de Creta, a 

cobra era frequentemente associada à adoração da divindade feminina. Artefatos desenterrados 

em toda a ilha retratavam a Deusa ou suas sacerdotisas segurando cobras nas mãos ou trazendo-

as enroladas em seus corpos, indicando que esse animal desempenhava um papel integral nos 

rituais religiosos. A cobra era conhecida como “olho”, símbolo de intuição mística e sabedoria 

(Stone, 2022). 

Essas conexões que, não por acaso, são tecidas e reproduzidas entre nós, estão inseridas 

até naquilo que não percebemos ou imaginamos. A representação simbólica da cobra por 

exemplo; não é algo exclusivo do mito de Adão e Eva, mas uma representação repetitiva em 

associação com profecia e revelação divina até a atualidade.  

Além dessas associações entre serpentes e revelações oculares, a ciência contemporânea 

fornece uma compreensão mais profunda entre os elementos. Normalmente, quando uma 

pessoa é picada por uma cobra venenosa, o veneno desencadeia várias reações no corpo, às 

vezes, resultando até mesmo em morte. No entanto, existem relatos de pessoas que, em vez de 

morrer, desenvolvem imunidade após a picada (Stone, 2020).  

Considerando o simbolismo desse réptil, as serpentes são frequentemente associadas 

aos mitos de fertilidade devido à sua reprodução anual. No entanto, essa associação não se 

limita apenas ao falo, pois em muitas mitologias elas também estão ligadas aos ciclos lunares, 

onde a lua é vista como um ovo de serpente. Nesse contexto, por seu caráter cíclico, muitas 

vezes estão associadas aos ciclos de menstruação (Tavares, 2022). A presença da serpente como 

um ser mitológico é notável em quase todas as sociedades. […] “a serpente, que nas eras 

matricêntricas era o símbolo da fertilidade e tida na mais alta estima como símbolo máximo da 

sabedoria, se transforma no Demônio, no tentador, na fonte de todo pecado” […] (Kramer; 

Sprenger, 2015, p. 15).  

Além de sua representação simbólica, neste paralelo com a temporalidade, a serpente 

era e ainda é considerada perigosa, pois simboliza o conhecimento (Tavares, 2022). De fato, 

enquanto é veneno também pode ser antídoto. Esse conhecimento atrelado ao bem e ao mal é 

dominante e associado à experiência concreta que interliga emoção, corpo e alma, enfim, o 

conhecimento feminino por excelência, sendo a mesma, pivô das duas tragédias, a individual e 

a coletiva (Kramer; Sprenger, 2015). 

Se retraçarmos os caminhos da espécie humana através dos mitos encontraremos um 

número considerável de casos em que a violência é coletiva contra uma única vítima. Como é 

o caso do Édipo Rei: 



48  

Laio, rei de Tebas, foi advertido por um oráculo de que haveria perigo para sua vida 

e seu trono se crescesse seu filho recém-nascido. Ele, então, entregou a criança a um 

pastor, com ordem de que fosse morta. O pastor, porém, levado pela piedade, e, ao 

mesmo tempo, não se atrevendo a desobedecer inteiramente à ordem recebida, 

amarrou a criança pelos pés e deixou-a pendendo do ramo de uma árvore. O menino 

foi encontrado por um camponês, que o levou aos seus patrões. O casal adotou a 

criança, que recebeu o nome de Édipo, ou pés-distendidos. Muitos anos depois, 

quando Laio se dirigia para Delfos, acompanhado apenas de um servo, encontrou-se, 

numa estrada muito estreita, com um jovem que também dirigia um carro. Como este 

se recusasse a obedecer à ordem de se afastar do caminho, o servo matou um de seus 

cavalos, e o estranho, furioso, matou Laio e seu servo.  

O jovem era Édipo que, desse modo, se tornou o assassino involuntário do próprio 

pai. Pouco depois, a cidade de Tebas viu-se afligida por um monstro, que assolava as 

estradas e era chamado de Esfinge. Tinha a parte inferior do corpo de leão e a parte 

superior de uma mulher e, agachada no alto de um rochedo, detinha todos os viajantes 

que passavam pelo caminho, propondo-lhes um enigma, com a condição de que 

passariam sãos e salvos aqueles que o decifrassem, mas seriam mortos os que não 

conseguissem encontrar a solução. Ninguém conseguira decifrar o enigma, e todos 

haviam sido mortos. Édipo, sem se deixar intimidar pelas assustadoras narrativas, 

aceitou, ousadamente, o desafio. – Qual é o animal que de manhã anda com quatro 

pés, à tarde com dois e à noite com três? – perguntou a Esfinge. – É o homem, que 

engatinha na infância, anda ereto na juventude e com ajuda de um bastão na velhice – 

respondeu Édipo. A Esfinge ficou tão humilhada ao ver resolvido o enigma que se 

atirou do alto do rochedo e morreu. A gratidão do povo pela sua libertação foi tão 

grande que fez de Édipo seu rei, dando-lhe a rainha Jocasta em casamento. Não 

conhecendo seus progenitores, Édipo já se tornara assassino do próprio pai; casando-

se com a rainha, tornou-se marido da própria mãe. Esses horrores ficaram 

desconhecidos, até que Tebas foi assolada pela peste e, sendo consultado o oráculo, 

revelou-se o duplo crime de Édipo. Jocasta pôs fim à própria vida e Édipo, tendo 

enlouquecido, furou os olhos e fugiu de Tebas, temido e abandonado por todos, exceto 

pelas filhas, que fielmente o seguiram, até que, depois de dolorosa peregrinação, ele 

se libertou de sua desgraçada vida (Bulfinch, 2014, p. 153-154).  

 

Nesse mito descrito anteriormente, há inúmeras passagens do “todos contra todos” ao 

“todos contra um”. É o que chamamos de fenômeno do “bode expiatório”, onde cada nova 

violência provoca um desequilíbrio que vai gerando outros, sendo a tragédia o equilíbrio de 

uma balança, não da justiça, mas da violência (Girard, 2008). Desde a existência dos mitos 

fundantes, mesmo em sociedades em que as mulheres eram deusas, embora massacradas e 

silenciadas no decorrer da história, essas narrativas têm nos servido como bússola para 

compreendemos a violência, que muitas vezes é vista como algo inerente ao outro, distante de 

nós, quando na verdade somos sujeitos e modelos de reprodução de tantas histórias que “morre 

noite, nasce dia”.  

  



49  

1.3 Desfazendo as máscaras que nos enquadram no dever ser 

 

Somos projetados e forçados a viver mascarados, é preciso conformar-se com 

expectativas e estereótipos16 que nos são impostos socialmente. Dentro dessa dinâmica, 

“máscara” usada aqui como uma metáfora, não só nos obriga a atuar conforme os papéis e 

expectativas como também nos mantém presos às teias de poder e controle sobre o dever ser. 

 
O dever ser das mulheres eiras nas três primeiras décadas do século foi, assim, traçado 

por um preciso e vigoroso discurso ideológico, que reunia conservadores e diferentes 

matizes de reformistas e que acabou por desumanizá-las como sujeitos históricos, ao 

mesmo tempo que cristalizava determinados tipos de comportamento convertendo-os 

em rígidos papéis sociais. “A mulher que é, em tudo, o contrário do homem”, foi o 

bordão que sintetizou o pensamento de uma época intranquila por isso ágil na 

construção e difusão das representações do comportamento feminino ideal, que 

limitaram seu horizonte ao “recôndito do lar” e reduziram ao máximo suas atividades 

e aspirações, até encaixá-la no papel de “rainha do lar”, sustentada pelo tripé mãe-

esposa-dona de casa (Maluf; Mott, 2021, p. 29 -292). 

 

Há um paradoxo do silenciamento, para que nos conformemos com os lugares que nos 

são definidos, nossos corpos, mentes desejos, sonhos, são enquadrados em prateleiras 

arrumadas lado a lado, somos limitadas ao poder que nos amordaça. Sendo neste caso, de acordo 

com Kilomba (2019) a boca também um mecanismo de posse. A posse do domínio, do 

adestramento e da domesticação (Priore, 2020). 

 

[…] Oficialmente a máscara era usada pelos senhores brancos para evitar que 

africanas/os escravizados/os comessem cacau ou cana-de-açúcar enquanto 

trabalhavam nas plantações, mas sua principal função era implementar um senso de 

mudez e de medo, visto que a boca era um lugar de silenciamento das/os chamadas/os 

“os outros/os”: Quem pode falar? Que acontece quando falamos? E sobre o que 

podemos falar? (Kilomba, 2019, p. 33). 

 

A máscara, usada pelos colonizadores, submetia as mulheres negras as suas vontades, 

já que eram “seus donos”. Sendo essas presas fáceis e inúteis, compreendidas apenas como 

objeto sexual, codificadas e tratadas como meras propriedades. Já no caso das mulheres brancas, 

as máscaras determinam funções, eram apenas donas de casa, estando seu destino para além do 

lar e do marido interligado com a procriação, pois sua felicidade enquanto mulheres se 

 
16  Os estigmas são marcas visíveis percebidas de diferentes formas que, conforme o desenvolvimento dos estudos 

de patologia social, criou-se o protótipo do bandido social, o qual seria considerado culpado por seu próprio 

banimento. A sociedade define padrões estigmatizadores. Assim, uma pessoa é considerada normal quando 

atende aos padrões que previamente são estabelecidos. As transgressões desses padrões caracterizam o 

estigmatizado, que, por sua vez, expressa desvantagem e descrédito diante de oportunidades aos ditos padrões 

de qualidade, ou melhor dizendo, de “normalidade” (Goffman, 1981, p. 11). 

 



50  

consumava a partir dos filhos (Perrot, 2019). Esperava-se, assim, que aceitassem com 

obediência seus destinos (Stone, 2022). 

Destino que já havia sido consolidado desde a desobediência de Eva, eram culpadas pela 

perversão dos homens, gerando uma reação em cadeia, transformando as mulheres no poço do 

pecado, da sedução e da sexualidade. Para que tais males causados pelas mulheres não 

afetassem a vida social e moral, era necessário total domínio sobre elas (Priore, 2020). 

 
Estamos talvez familiarizados demais com a parte final do decreto, que anuncia que a 

partir de então, devido ao pecado dela e em eterno pagamento pelo crime desafiador 

que cometera contra a deidade masculina, o marido deve ser recompensado com o 

direito divino de dominá-la, de “governar” sobre ela, para afirmar totalmente sua 

autoridade. […] (Stone, 2022, p. 251). 

 

Com isso, eram, portanto, demonizadas e transformadas em criaturas obedientes e 

condicionadas ao decreto final de submissão à autoridade masculina. Sob o ponto de vista de 

Bourdieu (2012) ao longo do tempo, a dominação masculina é uma construção de poder que se 

dissemina em práticas culturais e sociais, sendo essa dominação internalizada, tanto por homens 

quanto por mulheres, como normais e legítimas. 

Ao legitimar essas práticas, as mulheres, em detrimento do processo de colonização, 

incorporavam regras de conduta que a mentalidade da época acreditava serem civilizadas 

(Silva; Castilho, 2014). A título de exemplo: as mulheres brancas eram destinadas ao 

casamento, ao provimento da prole e à manutenção do lar, o seu espaço era o âmbito doméstico 

(Fausto, 2021), sendo o casamento entre famílias ricas e burguesas utilizado como estratégia 

para ascensão social ou para a manutenção do status social. Na ocasião, as mulheres casadas 

assumiam o papel de colaborar para o projeto familiar de mobilidade social, sendo exemplos 

de boas mães e esposas e esse modelo a ser seguido reforçava a ideia de que ser mulher, 

especificamente mulher branca, significava procriar, podendo tal ideia ser realizada somente 

dentro da esfera familiar burguesa e higienizada17 (Priore, 2020). 

Encontravam-se, portanto, submissas a práticas de silenciamento e apagamento em 

detrimento da figura masculina, que não visavam apenas a controlar os corpos dos indivíduos, 

mas também a produzir sujeitos úteis para os sistemas sociais e econômicos dominantes. Na 

concepção de Foucault (1987), isso implica a formação de indivíduos disciplinados, obedientes, 

 
17  As políticas de higienização são práticas e processos destinados a realizar uma limpeza social e a saúde pública. 

Está limpeza envolvia práticas de eugenia que pretendiam “melhorar” geneticamente a população brasileira a 

partir do controle da reprodução das populações consideradas indesejáveis e através das políticas de 

branqueamento, que consistiam em eliminar os mais pobres, negros e mestiços, buscando na relação com o 

Europeu a miscigenação para branquear cada vez mais (Schwarcz, 1993).  

 



51  

produtivos e que se encaixam nos moldes exigidos pelo poder. Para Bozon (2004) o poder 

permeia as relações societárias, moldando e sendo moldado pelas normas e valores culturais. O 

autor ainda argumenta que a cultura e os símbolos predominantes em uma sociedade 

frequentemente reforçam a dominação masculina, reproduzindo assim os ideais daquilo que 

deve ou não ser considerado masculinidade e feminilidade, legitimando sua superioridade. 

 
O homem é a norma. Seu corpo e tudo o que é ligado a ele é o parâmetro de 

comparação, representa a perfeição, e o fato de possuir o “falo” o investe de poder 

para dominar tudo e todos que são diferentes de sua constituição física. A mulher é 

representada como um homem imperfeito, fria, incapaz de controlar seus hormônios 

e de governar a família, a cidade e a nação (Andrade, 2017, p. 24). 

 

Isso implica dizer que a norma é o casamento, os filhos e o lar. Nesse sentido, submeter-

se à ordem é parte da essência feminina; sem história, sem possibilidades de contestação (Priore, 

2020). Esse apagamento histórico tornou as mulheres alvo de invisibilidade por inúmeras vezes, 

o que apenas passou a ser objeto de estudo a partir de 1960. Antes disso, havia a prevalência de 

suas histórias contadas pelos homens. Diante desse apagamento, buscavam fugas ao 

construírem diários e escreverem cartas, que infelizmente eram destruídas para não colocar em 

risco a honra do lar, já que estavam restritas ao ambiente privado da família, não sendo vistas 

em espaços públicos (Perrot, 2019). 

A autora ainda pontua que, da antiguidade aos tempos modernos, o espaço social para 

as mulheres foi delimitado, a partir de diversas formas de confinamento que de fato as 

restringiam ao espaço privado, como o convento, a igreja e a casa da família. Era o silêncio 

mais profundo o do relato que as apagava pela superioridade dos homens tanto no campo 

político, quanto no econômico e social. Espaços que teciam histórias contadas por eles de 

mulheres imaginadas e idealizadas. 

Na Grécia, por exemplo, a mulher era inferiorizada, marginalizada e considerada um 

risco. Tal questão reflete-se na mitologia, as histórias contadas sobre elas contribuíam para essa 

percepção de inferioridade, medo, culpa e repúdio (Patti, 2004). Tal como a figura mítica de 

Pandora – retratada como o perigo que as mulheres exalavam –, cujo ato de abrir a caixa 

“proibida” a fez ser apedrejada por supostamente ter liberado todos os males do mundo, 

deixando na caixa apenas a esperança, da qual o mundo ficou privado por sua culpa (Pacheco, 

2023). 

 

Baseada na crença de uma natureza feminina, que dotaria a mulher biologicamente 

para desempenhar as funções da esfera na vida privada, o discurso é bastante 

conhecido: o lugar da mulher é o lar, e sua função consiste em casar, gerar filhos para 

a pátria e plasmar o caráter dos cidadãos de amanhã. Dentro dessa ótica, não existiria 

realização possível para as mulheres fora do lar; nem para os homens dentro de casa, 



52  

já que eles pertenciam à rua e ao mundo do trabalho. A imagem da mãe-esposa-dona 

de casa como a principal e mais importante função da mulher correspondia àquilo que 

era pregado pela igreja, ensinado por médicos e juristas, legitimado pelo Estado e 

divulgado pela impressa. […] (Maluf; Mott, 2021, p. 292). 

 

Diante de tais fatos, observa-se que no âmbito privado as mulheres eram vistas como 

peças fundamentais no cenário colonial brasileiro, obviamente peças emolduradas18. As 

mulheres, especificamente a dona de casa burguesa, tinham a responsabilidade de zelar pela 

família e de manter a casa em ordem. Em outra perspectiva 

 
As camponesas eram regradas pela família e dos ritmos dos campos. Numa rígida 

divisão de papeis, tarefas e espaços. Para o homem, o trabalho da terra e as transações 

do mercado. Para a mulher, a casa, a criação de animais, o galinheiro e a horta, cujos 

produtos, vendia na feira. […] Esse mundo rural, cujo pilar é o casal, é muito 

hierarquizado: entre os sexos (ele é o senhor); entre as mulheres. A dona de casa reina 

sobre a família e os agregados. […] (Perrot, 2019, p. 119). 

 

Já as mulheres negras e escravizadas não exerciam apenas atividades domésticas, 

trabalhavam também nas plantações da Casa Grande, representada como o símbolo de poder e 

controle da sociedade colonial brasileira para os senhores de engenho (Freyre, 2003). 

Submissas, mascaradas e silenciadas, eram severamente punidas com chicotadas, 

espancamentos, cargas excessivas de trabalho, ausência de descanso e má alimentação, caso 

ousassem pensar ou desobedecer às ordens dos seus “donos”. Além disso, obedecendo ou não, 

eram frequentemente vítimas de abusos sexuais19 pelos senhores e seus filhos, que as tinham 

como propriedade (Reis, 1988). 

A partir de tais experiências vivenciadas pelas mulheres brancas, camponesas, negras e 

escravizadas, o ser mulher e a sua relação com as respectivas obrigações passaram a ser 

medidos, avaliados e determinados pelas prescrições do dever ser (Maluf; Mott, 2021).  

Voltando aos questionamentos e às implicações das máscaras construídas e 

reproduzidas socialmente, […] “Eu tinha medo, mas era um medo vital e necessário porque 

vinha ao encontro da minha mais profunda suspeita de que o rosto humano também fosse uma 

espécie de máscara” (Lispector, 1999, p, 83.), ao ouvir a composição Esquadros20, vários 

 
18 Conforme teoriza Butler (2015), refere-se a quadro ou molduras, sendo utilizada como uma metáfora para 

problematizarmos as maneiras de enquadrar a vida. 
19 A violência sexual corresponde aos atos praticados sem o consentimento da outra parte, gerando 

constrangimento, manutenção ou participação em relações sexuais por meio da coerção da vítima. Além disso, 

também inclui a comercialização da sexualidade, o impedimento do uso de métodos contraceptivos, o 

matrimônio, a gravidez ou o aborto forçado, a prostituição e a anulação dos direitos sexuais e reprodutivos 

femininos (Leite, et al., 2023 p. 2). 
20 Esquadros é uma composição de Adriana Calcanhotto, o título da canção tece uma reflexão sobre a maneira 

como enxergamos a nós e o mundo que nos cerca.  

 



53  

questionamentos me tomaram a partir do título e do refrão da canção de: como vemos o mundo? 

Como nos vemos? Como vemos o outro? E como tudo está posto para nós?  

 
Pela janela do quarto 

Pela janela do carro 

Pela tela, pela janela 

Quem é ela? Quem é ela? 

Eu vejo tudo enquadrado 

Remoto controle 

(Adriana Calcanhoto) 

 

Os versos que compõem a canção tecem uma certa inquietação e angústia ao observar a 

vida através do que está posto, como se não restasse outro caminho. A repetição da janela pode 

ser entendida como uma porta aberta ou uma porta que fechamos para não enxergarmos o outro, 

a nós mesmas, as possibilidades de estar no mundo. Sendo, portanto, apertar o botão de “remoto 

controle” algo certeiro e pragmático, já que as normas sociais vigentes exigem que tudo seja 

rápido e solucionado apertando um botão. Porém, existe um “paradoxo: aquele que amarra é 

tão preso quanto aquele cujos movimentos são dificultados pelas cordas atadas” (Preciado, 

2022, p. 287). 

Há inúmeras máscaras atadas pelas cordas que presenciei e experienciei ao longo da 

minha vida. A relação entre o silêncio e a violência doméstica contra a mulher, por exemplo, 

esteve presente em meu cotidiano como algo naturalizado, um mecanismo de opressão que 

sustenta estruturas de poder desiguais. Desde pequena, ouvia em minha própria casa que a 

mulher é mulher e o homem é homem, e que tudo o que fugisse desse padrão não era coisa de 

Deus. 

Em campo, uma das atividades desenvolvidas pelas interlocutoras chamou minha 

atenção: a quadrilha junina organizada por elas, uma tradição da instituição. Mulheres dançam 

com mulheres. O tema escolhido, “Sou dona de mim”, surgiu como resposta às inúmeras 

críticas e violências que enfrentaram/ enfrentam por ousarem quebrar essa norma social. Eloá, 

58 anos, mulher parda, relatou-me, em uma de nossas conversas, que as participantes da 

quadrilha eram frequentemente questionadas por seus maridos e também pela sociedade. O 

incômodo se manifestava em frases como: “É a minha reputação, como fica?” “Fui trocado 

logo por uma mulher?” “Isso é pecado!” “Que coisa feia!”. Esses discursos revelam o quanto 

certos padrões de gênero seguem enraizados e como qualquer tentativa de ruptura ainda é vista 

como uma afronta à ordem estabelecida. 

No tocante ao contexto que experienciei e ao relato de Eloá, torna-se evidente o quanto 

somos inseridas e condicionadas a reproduzir práticas e percepções que, muitas vezes, não 



54  

fazem sentido. Essa lógica nos induz a negar o outro e a rejeitar as inúmeras diferenças que nos 

cercam socialmente, alimentando, assim, ambientes onde a violência segue impune e latente. 

Gerando, como nos pontua Soihet (2002), inúmeros efeitos de uma ordem social injusta, diante 

dos padrões impostos pela cultura vigente, que, além da violência física, se sobrepõe à violência 

simbólica21, resultando na incorporação de inúmeros estigmas22. 

Na América Latina, e especialmente no Brasil, o debate sobre a configuração das 

relações de gênero emerge em diálogo com as realidades coloniais, raciais e de classe que 

estruturam nossas sociedades. A partir da década de 1970, ainda que influenciadas pelas 

discussões das feministas norte-americanas e inglesas que passaram a questionar os 

enquadramentos biológicos e denunciaram as desigualdades naturalizadas entre homens e 

mulheres, as feministas latino-americanas desenvolveram suas próprias leituras, situadas em 

contextos profundamente marcados pela colonialidade do poder. No Brasil, autoras como Lélia 

Gonzalez chamaram atenção para a urgência de pensar gênero a partir da intersecção com raça 

e classe, evidenciando que a experiência das mulheres negras e periféricas não podia ser 

subsumida a uma categoria universal de “mulher”. Assim, pensar gênero em nossa realidade 

exige reconhecer que esta é uma categoria relacional, dinâmica e histórica, que se manifesta 

nas práticas e discursos das instituições sociais como a justiça, a escola, a igreja e a família, 

instituições essas que funcionam como dispositivos de controle e normatização dos corpos e 

das identidades. Ao invés de uma abordagem abstrata, a perspectiva latino-americana sobre 

gênero revela que essas instituições reproduzem e legitimam desigualdades concretas, 

atravessadas por múltiplas opressões, desafiando-nos a descolonizar nossos olhares e escutas.  

A compreensão de gênero na perspectiva de Scott (1995) define-se como um elemento 

constitutivo das relações sociais baseadas nas diferenças percebidas entre os sexos, não somente 

a partir de diferenças biológicas, mas construídas socialmente, influenciando as dinâmicas e as 

estruturas de poder ao longo da história. Essa discussão versa sobre os argumentos de Foucault 

(1987) cuja percepção aponta que o poder permeia todas as relações sociais e não está apenas 

ligado a instituições governamentais ou políticas, mas também está presente em interações 

cotidianas, discursos, normas e práticas sociais. 

 
21  A violência simbólica se manifesta a partir de mecanismos simbólicos, como gestos, normas sociais e culturais 

que contribuem para manter as estruturas existentes de poder desiguais, fazendo com que as pessoas se 

submetam e internalizem as desigualdades como normais e legítimas (Bourdieu 2012). 
22  Por definição, é claro, acreditamos que alguém com estigma não seja completamente humano. Com base nisso, 

realizamos vários tipos de discriminação, através das quais efetivamente e, muitas vezes sem pensar, reduzimos 

suas chances de vida. Construímos uma teoria de estigma, uma ideologia para explicar a sua inferioridade e dar 

conta do perigo, racionalizando algumas vezes uma animosidade, baseada em outras diferenças, tais como as 

de classe social (Goffman,1981, p.15).  



55  

Segundo Bourdieu (2012) a dominação masculina exerce uma “dominação simbólica” 

que permeia todo o tecido social, influenciando corpos e mentes, discursos, práticas sociais e 

institucionais. Essa dominação reproduz e naturaliza as desigualdades construídas entre homens 

e mulheres. Ainda na perspectiva do autor, a dominação masculina não é apenas uma questão 

de poder físico ou econômico, mas também de poder simbólico, que se manifesta na forma de 

imposições culturais e sociais que parecem naturais e inevitáveis.  

A percepção dessas dinâmicas é crucial para que possamos compreender a violência e 

as desigualdades pré-estabelecidas, entre homens e mulheres. Mas é necessário também saímos 

da armadilha sob o poder masculino, olhar normativo-hétero-determinante. O gênero não é 

apenas um atributo biológico, […] “está relacionado a normas e convenções culturais que 

variam no tempo e de sociedade para sociedade” (Miskolci, 2012, p.31), lembrando que existem 

outras possibilidades e que não dá para estabelecermos lugares fixos, caso contrário acabamos 

por trocar apenas as molduras de lugar.  

Neste caso, gênero pode ser pensado também como uma máscara social, ou seja; uma 

construção de normas comportamentais, com base em aparência e papeis a serem exercidos, 

condicionando-nos a permanecer adequados ao dever ser. Pois, tudo que foge disso, torna-se 

alvo de violência, como no caso das pessoas transgênero e não-binárias23. “Logo, por trás das 

máscaras de feminilidade e masculinidade dominantes, por trás das máscaras de 

heterossexualidade normativa, existem, de fato, múltiplas formas de resistência e desvio” 

(Preciado, 2022, p. 292).  

E ao pensarmos nas múltiplas formas de existência é preciso problematizar esse ideal 

de um mundo perfeito. Conforme Miskolci (2012) é necessário estranharmos para 

modificarmos. Existe mesmo um mundo ideal? Como seria esse mundo ideal? Ou ideal seria 

um mundo heteronormativo? Nessa perspectiva, desafiando concepções tradicionais, Butler 

(2019) introduz a ideia de que o gênero não é algo que alguém é, mas algo que alguém faz. 

 
23  “O corpo trans é para a anatomia normativa o que a África foi para a Europa: um território a ser cortado e 

distribuído para o maior lance. Os seios e a pele para cirurgia estética, a vagina para cirurgia estatal, o pênis 

para psiquiatria ou para a anamorfose de Lacan. O que o discurso científico e técnico ocidental considera como 

os órgãos sexuais emblemáticos da masculinidade e da feminilidade, o pênis e a vagina, não é mais real do que 

Ruanda ou Nigéria, do que Espanha ou Itália. Há uma diferença entre um morro verde que cresce do outro lado 

do rio e um deserto que se estende do lado do vento. Aí está a paisagem erótica de um corpo. Não há órgãos 

sexuais, mas sim enclaves coloniais de poder. […] A transição de gênero e a afirmação de um gênero não 

binário não só coloca em crise as noções normativas de masculinidade e feminilidade, mas também as categorias 

de heterossexualidade e homossexualidade com as quais a psicanálise e a psicologia normativas trabalham. 

Quando o diagnóstico de disforia de gênero é rejeitado, quando se afirmar a possibilidade de uma vida social e 

sexual fora do binário, da diferença sexual, as identificações de homossexualidade e heterossexualidade, de 

ativos e passivos sexuais, do penetrante e do penetrado, também se tornam obsoletas” (Preciado, 2022, 

p. 298-324). 



56  

Gênero é performativo, ou seja, continuamente produzido e reproduzido por meio de atos 

repetitivos. Desse modo, ao tratarmos gênero como performativo, desnaturalizamos as 

identidades de gênero, percebendo que elas são meras construções sociais em vez de essências 

biológicas ou culturais.  

Assim, faz-se necessário desconstruirmos à nossa maneira de olhar para o mundo, fomos 

adestrados e ensinados a olhar de maneira heteronormativa. E não seria tudo isso passível de 

estranhamento? Já que há múltiplas formas de existir? Conforme teoriza Butler (2019) as 

normas de gênero são impostas pela sociedade e internalizadas pelos indivíduos, que constroem 

sobre elas uma verdade absoluta, mas que podem, sim, ser desafiadas, questionadas e 

transformadas. Ainda na sua perspectiva, a visão binária de gênero que se estabelece entre o ser 

masculino e o ser feminino como categorias distintas é uma construção social, sendo, portanto, 

passível de desconstrução. 

Podemos pensar e reconstruir o nosso olhar a partir da nova política de gênero que 

também pode ser chamada de teoria Queer, que é uma torsão aos nossos olhos e chama a 

atenção para a desconstrução de um olhar normatizador, buscando uma perspectiva que se 

desvie dos preconceitos que regem até hoje a maneira como enxergamos o mundo (Miskolci, 

2012). 

Se parássemos para pensar e problematizássemos o “dever ser”, observaríamos que ele 

não é só determinante, mas que é algo que também não se sustenta, se desfaz por si só. Se 

olharmos para as máscaras sociais, elas são utilizadas como camuflagem para o não 

reconhecimento de si e do outro. Além de que elas reproduzem justamente aquilo que se 

desejava desmontar ou mascarar: a opressão e a desigualdade. 

Nesse sentido, desfazer as normas tradicionais de gênero permite uma maior liberdade 

e fluidez na própria expressão de gênero. O “desfazer” traz possibilidades para que saiamos das 

caixas insustentáveis que nos fixaram (Butler, 2022). Para Louro (2004) a teoria Queer oferece 

uma perspectiva crítica e dinâmica para a educação24, desafiando as normas e propondo uma 

abordagem que transcenda os lugares fixos, sendo o binário hétero-homo uma construção que 

precisamos repensar. Pois, as pessoas nunca couberam apenas em um número limitado de 

orientações e desejo (Butler, 2019). 

 
24  A Educação deve ser um processo que possibilite que os oprimidos se tornem agentes de transformação de sua 

realidade. Freire (1987) enfatiza que, por meio do método da conscientização, é possível desenvolver uma 

consciência crítica não somente sobre as experiências vivenciadas, mas, principalmente, sobre as estruturas de 

poder que nos oprimem. Além disso, ressalta a importância do diálogo, onde se possa aprender com as múltiplas 

diferenças que nos cercam. Nesse sentido, a Teoria Queer, não seria uma possibilidade de aprendizagem?  

 



57  

Com isso, ao desafiarmos as normas que sustentam a violência e a opressão, acabamos 

por desconstruir as classificações do que vêm sendo chamadas de “mulheres”, bem como de 

“homens”, e a própria terminologia gênero (Butler, op. cit.), cujo conceito aprisiona e engessa 

de diversas formas uma vida. Portanto, para a autora, o “desfazer” abre espaço para a criação 

de novas possibilidades de aprendizagens. Miskolci (2012) aponta que as diferenças se 

misturam na vida social e que o aprendizado é algo que se constrói em um diálogo com o que 

nos causa estranheza, ou seja, o contato com as diferenças. E a partir do momento que somos 

capazes de olhar para essas diferenças questionando a reprodução do “existente”, podemos ver 

o mundo de uma maneira não normalizadora e só assim começaremos a transformá-lo. 

 

1.4 Destroços emoldurados sangram os pés que os rompem 

 

Figura 2 – A mulher e a organização dos papéis de gênero numa família burguesa 

Fonte: História das Mulheres no Brasil (Priori, 2020). 

 

 

“A vida burguesa reorganiza as vivências domésticas. 

Um sólido ambiente familiar, lar acolhedor, filhos 

educados e a esposa dedicada ao marido e sua 

companheira na vida social são considerados um 

verdadeiro tesouro.” 

(D’Incao, p. 225). 

 

 

Começamos esta seção com a imagem representativa da mulher e a organização familiar 

burguesa, retirada do artigo “Mulher e Família Burguesa”, de D’Incao, no livro História das 

mulheres no Brasil, de Priore (2020). Dependuradas nas paredes da casa ou espalhadas nos 



58  

diversos ambientes do recôncavo do lar, percorrer essas imagens é como mergulhar em registros 

consagrados por uma estrutura única de família que precisa ser mantida e preservada 

(Schapochnik, 2021). A respectiva imagem nos remete às diversas maneiras de enquadramento, 

poderíamos dizer também que a foto é uma espécie de moldura fixa daquilo que se considera 

norma, a exemplo da família tradicional brasileira composta pela mulher branca, marido e seus 

filhos: “[…] o lugar que se faz retratar procura fixar os enquadramentos através dos quais 

pretende ser olhado. […] e acabam por fundar, na repetição de suas imagens, o 

hábito25“ (Schapochnik, op. cit., p. 331-332). 

 
Não podemos reconhecer facilmente a vida fora dos enquadramentos nos quais ela é 

apresentada, e esses enquadramentos não apenas estruturam a maneira pela qual 

passamos a conhecer e a identificar a vida, mas constituem condições que dão suporte 

para essa mesma vida. […] Quando um quadro é emoldurado, diversas maneiras de 

intervir ou ampliar a imagem podem estar em jogo. Mas a moldura tende a funcionar, 

mesmo de uma forma minimalista, como um embelezamento editorial da imagem, se 

não como um autocomentário sobre a história da própria moldura (Butler, 2015, p. 29-

23).  

 

Nesse sentido, em consonância com as percepções de Sémelin (2005), a violência não é 

algo externo à essência humana, tampouco uma exceção; pelo contrário, constitui uma condição 

inerente à nossa existência, inclusive como mecanismo de sobrevivência. A própria etimologia 

da palavra reforça essa ideia. “Tendo surgido no início do século XIII, em francês, a palavra 

‘violência’ deriva do latim vis, designando ‘força’ ou ‘vigor’ […], definindo uma relação de 

força que visa a submeter ou constranger outrem” (Muchembled, 2012, p. 7). 

 
[…] Durante anos, porém, os passos de meu marido ecoaram como a mais sombria 

ameaça. Eu queria fechar a porta, mas era por pânico. Meu homem chegava do bar, 

mais sequioso do que quando fora. Cumpria o fel de seu querer: me vergastava com 

socos e chutos. No final, quem chorava era ele para que eu sentisse pena de suas 

mágoas. Eu era culpada por suas culpas. Com o tempo, já não me custavam as dores. 

Somos feitos assim de espaçadas costelas, entremeados de vãos e entrâncias para que 

o coração seja exposto e ferível. Venâncio estava na violência como quem não sai do 

seu idioma. Eu estava no pranto como quem sustenta a sua própria raiz. Chorando sem 

direito a soluço; rindo sem acesso a gargalhada. O cão se habitua a comer sobras. 

Como eu me habituei a restos de vida […] (Couto, 2004, p. 42).  

 

A violência é indelével na memória de quem o sangue escorre na pele. Observamos isso 

claramente no recorte textual acima, a mulher vítima, torna-se culpada. “Acaso, destino, natural, 

frequentemente é o que escutamos. Expressões que se tornaram tão ‘normais’ que se 

 
25  O hábito é um comportamento aprendido que, após ser repetido várias vezes em um contexto estável, tornou-

se automático, isto é, com pouca ou nenhuma deliberação do indivíduo (Cristo; Günther, 2016 apud Verplanken; 

Aarts, 1999).  

 



59  

banalizaram, transformando-se em situações comuns e sem importância” (Schraiber et al., 2005 

p. 27).  

Além do recorte descrito por Couto, em contraponto, trago o discurso de uma das 

mulheres da AMURT para evidenciar a necessidade urgente da desnaturalização da violência. 

Úrsula, 60 anos, mulher preta, ao relatar sua história, esboçava um sorriso enquanto dizia: “Eu 

o entregava a Deus”. “Eu o perdoava.” “Meu marido era extremamente violento, exigente e 

também carinhoso.” “Alguns dias ele reclamava de tudo, queria as coisas no seu tempo. Em 

outros, não dizia uma palavra. Sempre fui paciente, assim consegui ir levando a vida.” 

Talvez ela tenha aprendido a se conformar com as sobras que lhe eram oferecidas, sem 

perceber que estava aprisionada nas teias massacrantes da violência. Digo isso porque seu corpo 

falava aos meus olhos atentos. Seu sorriso não parecia ser de aceitação, mas possivelmente de 

desespero. Seus olhos lacrimejavam, os dedos se entrelaçavam inquietos, a respiração se 

tornava ofegante, sinais sutis de dor que tentavam ser encobertos por um riso que, 

teimosamente, buscava expressar qualquer coisa que não fosse sofrimento. 

No Brasil, desde os anos 1980, o conhecimento sobre o fenômeno da violência até então 

visto como inerente e natural às relações interpessoais passou a ser analisado de forma crítica. 

A partir das constantes denúncias de agressões contra mulheres, tornou-se evidente a 

necessidade de deslocar essa questão do âmbito privado para o público (Pasinato, 2020). 

Em uma pesquisa desenvolvida pelo Fórum Brasileiro de Segurança Pública (FBSP), 

em 2022, dados revelam que aproximadamente 18,6 milhões de mulheres foram alvo de 

violência física, sexual ou psicológica, o que equivale a 28,9% da população feminina. Em 

2023, ainda segundo o fórum, em decorrência da violência doméstica e familiar, nos traz dados 

correspondentes a feminicídios26, sinalizando que 3.924 mulheres tiveram suas vidas ceifadas 

em 2022.  

Na mesma proporção, o Mapa da violência (2022) apresenta dados equivalentes a 

202.608 dos casos notificados por mulheres que sofreram algum tipo de violência no Brasil. 

Vale lembrar que muitas vezes os dados não são contabilizados na íntegra, além de que, em 

muitos deles, não ocorrem nem denúncias. 

Em conformidade com a pesquisa, aferida em 2023 pela Agência Brasil (2024), ao 

menos oito mulheres foram vítimas de violência doméstica dentro de 24 horas, contabilizando 

uma média de 586 denúncias. Os dados aqui expressos, correspondem a oito dos nove estados 

 
26  Considera-se o feminicídio como a expressão final das múltiplas violências contra as mulheres, na perspectiva 

de que as vítimas já teriam sofrido outras formas de violência antes de serem assassinadas (Nascimento; Ribeiro, 

2020, p. 182). 



60  

monitorados pela rede de observatórios da segurança (BA, CE, MA, PA, PE, PI, RJ, SP). 

Observa-se com isso que, a cada quinze horas, uma mulher é vítima do feminicídio ou de 

inúmeras outras violências que antecedem o ápice deste tipo de violência (o feminicídio), seja 

pela mão de parceiros ou ex-parceiros. 

Ainda, conforme o novo boletim da mesma pesquisa realizada pela Agência Brasil 

(2024), temos a ampliação da área de monitoramento, onde o Pará passa a integrar a lista, 

ocupando a quinta posição no ranking de violência contra as mulheres. São Paulo é o único 

Estado a ultrapassar os casos de violência, totalizando 20,38%, seguido do Rio de Janeiro, com 

13,94%, e, por fim, o Piauí, que embora, em números, não apresente tantos registros, é o Estado 

que teve a maior taxa de crescimento, quase 80% em um ano, ou seja, de (113 para 202) casos 

de feminicídios.  

Todas essas pesquisas nos revelam o quanto é chocante e perene a violência cometida 

no lar, além de contribuírem para desmascarar as inúmeras violências resguardas por toda essa 

privacidade e intimidade familiar em nome da honra27. Ao mesmo tempo, “Quando lemos a 

respeito de vidas perdidas com frequência nos são dados números, são histórias que se repetem 

todos os dias, e a repetição parece interminável” (Butler, 2015, p.27). 

Além das regiões citadas, a Agência Brasil (2024) mostra que o Nordeste também tem 

uma alta concentração da violência que segue sendo latente. No total, 319 casos foram 

registrados. Pernambuco teve 92 casos de feminicídios, o Ceará, 7 casos de transfeminicídios28, 

a Bahia lidera com os mais altos índices de mortes de mulheres, os registros constam 119, já o 

Maranhão, com 40 ocorrências notificadas, dispara em crimes de violência sexual. 

No Nordeste, especificamente no sertão nordestino, o fenômeno é algo familiar, que 

experienciei e a que também assisti na minha cidade, Tabira, no Sertão de Pernambuco, 

inúmeras cenas de violências contra crianças, pessoas com deficiência29, pessoas alcóolatras e 

 
27  “[…] Em nome da honra e da função de provedor, podem controlar, fiscalizar e punir suas companheiras. 

Permitem-se, porque homens provedores, cercear o direito de ir e vir, de impedir o acesso ao trabalho de suas 

companheiras, de inspecionar órgãos sexuais para garantir que não houve traição, e “bater” se sentem ciúmes 

ou se não recebem a atenção requerida. Contudo, ainda que saibam e se refiram à ilegitimidade da violência, 

em função dos direitos da companheira, prevalece a legitimidade do valor da “honra” e a legitimidade do poder 

derivado de sua função de provedor, em nome do qual consideram legítimo seu comportamento, minimizando 

e marginalizando o (re)conhecimento dos direitos individuais das companheiras” (Machado, 2001, p. 21).  
28  “Transfeminicídio é um conceito criado para descrever o assassinato de travestis e mulheres transexuais por 

razão de gênero, cuja motivação é especificamente o desprezo ao trânsito que essas pessoas realizam desde o 

que socialmente é entendido como masculino (gênero que lhes foi atribuído ao nascer) em direção ao que 

socialmente é entendido como feminino […]” (Bento, 2017 apud Ramos, 2022, p. 1076). 
29  “Deficiência não é mais uma simples expressão de uma lesão que impõe restrições à participação social de uma 

pessoa. Deficiência é um conceito complexo que reconhece o corpo como lesão, mas que também denuncia a 

estrutura social que oprime a pessoa com deficiência” (Diniz, 2012, p. 10). 

 



61  

mulheres. No tocante às mulheres, a violência doméstica é algo rotineiro. Vi muitas serem 

espancadas, maltratadas com a maior naturalidade, servindo de entretenimento ou fofoca na 

cidade. Como um circo armado, onde ao fim do espetáculo a vida seguia normalmente. De 

acordo com o Instituto de Medicina Social e de Criminologia de São Paulo (Azevedo, 1984, p. 

135) […] “ainda hoje, a nível de sociedade como um todo, […] vigora a crença de que ‘em 

briga de marido e mulher ninguém mete a colher’ no que implica na questão tática de que a 

violência continua a ser questão privada”. 

Esse entendimento e sua consequente naturalização estão intrinsecamente ligados à 

ideia de que: 

[…] Bater na mulher e nos filhos era considerado um meio normal, para o chefe de 

família, de ser o senhor de sua casa – desde que o fizesse com moderação. Tal 

comportamento era tolerado pela vizinhança, principalmente nos casos em que as 

esposas tinham reputação de serem donas de casa “relaxadas” (Perrot, 2019, p. 77). 

 

É notório ressaltar, no entanto, que o privado também é político (Pasinato, 2020), “a 

gama de violência exercida sobre as mulheres é ao mesmo tempo variada e repetitiva […]” 

(Perrot, 2019, p. 76). Tal afirmação de que em “briga de marido e mulher não se mete a colher” 

levou ao fortalecimento de movimentos feministas em meados dos anos 1960, que fez 

resistência direta ao ditado, trazendo a questão da violência doméstica para o campo da 

visibilidade (Tavares, 2019). Mostrou-nos com isso a importância de desmistificarmos essa 

ideia de normalização da violência, levando tais atos a público, numa perspectiva de retirarmos 

do lugar as molduras que destroçam e nos sangram cotidianamente. 

Em decorrência das estatísticas de violência, em recorte ao Estado de Pernambuco, os 

índices de violência doméstica e familiar aferidos em 2023 pelo Diário de Pernambuco nos 

mostram que o ano se encerrou com um total de 52.090 casos registrados, isso implica uma 

média diária de 142 ocorrências. Na comparação entre 2023 e 2022, tivemos um aumento de 

17,4%. Em 2024, mais de 13 mil casos de violência foram denunciados numa margem de três 

meses, ou seja, as estatísticas apontam uma média de 150 casos diários, entre janeiro e março. 

De acordo com a Secretária de Defesa Social, na série histórica da violência contra as 

mulheres, de janeiro a maio de 2024, em Pernambuco, por região, houve na capital 4.298 

denúncias, na região metropolitana, 7.011, e no interior, 11.499, contabilizando um total de 

22.808 casos de violência. Já os números de vítimas por município, especificamente em 

algumas cidades do Sertão de Pernambuco, evidenciam índices como: na cidade de Afogados 

da Ingazeira, houve 198 registros de violência; em São José do Egito, 111, Solidão aparece com 

16, Serra Talhada, com 256, e a cidade de Tabira, lócus da nossa pesquisa, com 64 casos. 



62  

No rol desses 64 casos, descrevo um deles, que embora ocorrido em 2023, só entrou no 

monitoramento no ano seguinte. Tal caso, ocorrido em 31 de dezembro de 2023, que de acordo 

com as informações divulgadas pelo comunicador Júnior Alvez, no Blog Repórter do Sertão, 

descrito por Pereira (2024), nos traz a informação do assassinato da jovem Thaynara Silva, de 

24 anos, vítima de feminicídio dentro de sua residência na cidade de Tabira, no Sertão de 

Pernambuco. Em consonância com a notícia do blog, a Folha de Pernambuco, descrita por 

Venceslau (2024), relata que Thaynara foi brutalmente espancada pelo seu companheiro 

Adilson Silva, tendo ainda sua imagem violada, ele chegou a registrar em um vídeo de 15 

segundos a mulher desacordada no chão ao lado do seu filho. Afirmando que: “Eu sou ruim, 

toda vida eu fui ruim, dei um cacete para criar vergonha”. O crime ganhou contornos ainda 

mais revoltantes quando o vídeo em circulação foi o primeiro a dar a notícia à mãe que o recebe 

em grupo de WhatsApp. 

Diante de tamanha complexidade, as estatísticas ditam números, mas não são apenas 

números, são “vidas desperdiçadas”, conceito desenvolvido por Bauman (2005) para 

exemplificar que essas vidas estão à margem da sociedade, permanecendo na invisibilidade, 

sendo descartadas, marginalizadas e desprovidas de direitos, vistas ainda meramente como 

refugo, como no caso descrito acima. Tais resíduos ou restos reafirmam o caráter precário das 

vidas perdidas ou diariamente violentadas, pois tanto a precariedade quanto a condição precária 

se entrelaçam. “Assim, há sujeitos que não são exatamente reconhecíveis como sujeitos e há 

vidas que dificilmente são reconhecidas como vida, ou melhor dizendo nunca são reconhecidas 

como vida” (Butler, 2015, p. 17), sendo, portanto, codificados, enumerados, registrados e 

engavetados, isto é, quando chegam a entrar como estatísticas. 

Envolto a esse debate e às inúmeras vulnerabilidades que essas vidas desperdiçadas 

enfrentam, tratando das vidas das mulheres, em 1976 o movimento feminista vai à rua pela 

primeira vez em protesto contra o assassinato de Ângela Diniz, que embora fosse da alta 

burguesia e tenha tido seu caso amplamente divulgado, seu agressor permaneceu impune. Sob 

o slogan “Quem ama não mata”, o movimento objetivava que os casos de mulheres assassinadas 

pelos seus maridos fossem solucionados e para isso era necessária a implementação de políticas 

públicas que dessem conta da demanda (Tavares, 2019). 

 
Em 1980, o Encontro de Valinhos, no Estado de São Paulo, cujo objetivo foi o de 

discutir a questão da autonomia e as prioridades para o movimento. O encontro elegeu 

a luta pelo enfrentamento da violência doméstica e contra o controle da natalidade, 

dentre outras, bandeira prioritária. Esse evento marca a gênese do processo de 

formulação de políticas públicas com recorte de gênero tendo como foco a violência 

contra a mulher na sociedade paulistana, que se propagou, em tempo contínuo, em 

todo o País. Ao final do encontro foi criada uma comissão de combate à violência 



63  

sofrida pelas mulheres. Em outubro do mesmo ano, portanto, menos de quatro meses 

da realização do encontro de Valinhos, foi lançado o SOS-Mulher de São Paulo, o 

primeiro do Brasil. A partir daí surgiram organizações do Tipo SOS-Mulher em vários 

estados brasileiros: Campinas/SP também em 1980; Porto Alegre/RS, João Pessoa/PB 

e Rio de Janeiro/RJ, em 1981; Goiânia/GO em 1982. […] a sua criação constituiu um 

marco no atendimento às mulheres vítimas de violência, pois foi a primeira 

experiência de contato direto com estas mulheres, dando visibilidade a situações e 

consequentemente desafios até então invisíveis para o conjunto do movimento e para 

a sociedade em geral. Denunciar as violências sofridas, principalmente as 

relacionadas aos assassinatos de mulheres pelos seus parceiros íntimos; mobilizar a 

sociedade para os atos públicos realizados pelo movimento feminista pelo 

enfrentamento da violência contra a mulher e temas relacionados com a desigualdade 

de gênero; e, atender as mulheres vítimas de violência doméstica consistia nas 

principais atividades desenvolvidas pelo SOS-Mulher. […] (Medeiros, 2011, p. 8- 9). 

 

Desse modo, as discussões sobre violência ganharam notoriedade junto à opinião 

pública, expandindo-se por todo o território brasileiro, evidenciando a urgência e a necessidade 

de fomentar políticas públicas para acolher e dar respostas. Além do código SOS -Mulher, 

outras iniciativas foram ganhando espaço, como a criação de delegacias especializadas para o 

atendimento específico, já que nas delegacias gerais as mulheres também acabavam sendo 

vítimas de violência. “A primeira delegacia especializada, denominada de delegacia de defesa 

da mulher, nasceu em São Paulo, […] e se propagou por todo o país, constituindo-se a primeira 

política pública de combate à violência contra a mulher” (Medeiros, op. cit., p. 14). 

Sob uma perspectiva latino-americana e decolonial, especialmente no contexto 

brasileiro, a luta do movimento de mulheres em sua pluralidade étnico-racial, territorial e de 

classe foi decisiva para tensionar as estruturas institucionais historicamente excludentes. No 

campo institucional, as mulheres negras, indígenas, periféricas e do campo protagonizaram, ao 

lado do movimento feminista30mais amplo, a reivindicação pela criação de conselhos de direitos 

da mulher em âmbitos estaduais e nacional, exigindo que o Estado reconhecesse a 

especificidade das opressões vividas por essas mulheres. Nesse processo, destaca-se o papel do 

Conselho Nacional dos Direitos da Mulher, que, desde sua criação, atuou de forma significativa 

nas disputas políticas que resultaram na inserção dos direitos das mulheres na Constituição 

Federal de 1988. Essa Constituição, que marcou um momento de redemocratização no Brasil, 

incorporou conquistas fundamentais da luta das mulheres, como a equiparação de direitos na 

vida conjugal (art. 226, § 5º) e a responsabilização do Estado no enfrentamento da violência 

contra a mulher (art. 226, § 8º). Tais avanços legais representam não apenas uma conquista 

jurídica, mas sobretudo uma reconfiguração simbólica e política das mulheres na cena pública, 

 
30  Com o movimento feminista iniciado nos anos 1960 no Brasil, as mulheres passaram a lutar por seus direitos e 

questionar o papel do patriarcado moderno. Isso permitiu identificar comportamentos hierárquicos e violentos 

que afetam as mulheres tanto no âmbito privado quanto no espaço público (Oliveira, 2023, p. 38).  

 



64  

ainda que o acesso pleno a esses direitos continue sendo atravessado por desigualdades 

estruturais de raça, classe, gênero e território. 

Tratando-se da Lei Maria da Penha (Lei nº 11.340/2006), objetivando respaldo das 

inúmeras violências acometidas contra as mulheres, a lei surge a partir de bárbaros atos 

violentos contra Maria da Penha Fernandes, que era brutalmente violentada de forma contínua 

pelo seu marido. “Em 1983, por duas vezes, ele ainda tentou assassiná-la por ciúme doentio. A 

primeira tentativa deu-se com arma de fogo, deixando-a paraplégica, e a segunda, deu-se por 

eletrocussão e afogamento” (Romagnoli, 2015, p. 116). Vale salientar que a lei “[…] resultou 

de um amplo processo de mobilização e luta política por parte dos movimentos feministas e de 

mulheres, que há mais de 30 anos reivindicavam um instrumento legal para a erradicação, 

prevenção e punição da violência doméstica no país” (Lisboa; Zucco, 2022, p. 2). 

Para os efeitos desta lei, configura-se como violência doméstica, dentro das disposições 

gerais a partir do art. 5º, inciso I, no espaço domiciliar, espaço de convívio permanente com ou 

sem vínculo familiar; inciso II, na comunidade formada por quem são ou se consideram 

parentes, seja por laços naturais ou por afinidade; inciso III, independente de morarem juntos, 

em qualquer relação íntima, convivendo ou que já tenha convivido com a pessoa agredida. A 

lei assegura ainda, em seu parágrafo único, que as relações descritas pelos incisos independem 

de orientação sexual. 

Nesse viés, Lisboa e Zucco, (2022) descrevem que a Lei Maria da Penha (Lei nº 

11.340/2006) desempenha um papel crucial ao assegurar medidas protetivas31 que garantam a 

segurança da vítima. 

Assim, as delegacias especializadas e outros serviços de atenção às mulheres em 

situação de violência estruturados a partir da Constituição de 1988 e da Lei Maria da Penha 

deram certa segurança para as mulheres. Por conta das crescentes denúncias e das lutas 

incessantes por justiça contra tantos assassinatos bárbaros, surge mais um marco importante na 

luta contra a violência, a Lei do Feminicídio (13.104/15), conforme Tavares, 2019). 

 
A Lei do feminicídio foi aprovada pelo Congresso Nacional e promulgada no dia 09 

de março de 2015, pela ex-presidente Dilma Rousseff, constituindo-se como um 

avanço em termos de judicialização da violência contra as mulheres. A aplicação da 

lei se apresenta no quadro de assassinatos de mulheres em decorrência de violência 

doméstica e familiar, inscritos na Lei Maria da Penha, e nas mortes de mulheres por 

 
31  A Lei Maria da Penha (Lei nº 11.340/2006) estabelece diversas medidas protetivas de urgência para proteger 

as mulheres vítimas de violência doméstica e familiar. Algumas delas se caracterizam pelo afastamento do 

agressor de todo e qualquer local por onde a vítima transite, encaminhamento da vítima e seus dependentes a 

programas de apoio e proteção, garantia na prioridade dos processos e procedimentos judiciais, entre outras 

medidas que proporcionam uma resposta rápida e eficaz do sistema de justiça para punir e prevenir novas 

agressões às vítimas.  



65  

discriminação e menosprezo ao fato de as vítimas serem mulheres. A referida lei altera 

o art. 1º da Lei 8.072/1990 (Lei de Crimes Hediondos), para incluir o feminicídio no 

inciso VI do §2º do art.121 do Código Penal Brasileiro. Apresenta agravantes no caso 

de a vítima estar grávida; ser menor de 14 anos e maior de 60 anos; possuir alguma 

deficiência; e o crime ser cometido na presença de descendente ou ascendente das 

vítimas (Nascimento; Ribeiro, 2020, p. 183-184). 

 

Além disso, a Lei Maria da Penha e a Lei do Feminicídio ampliam o debate para 

diferentes possibilidades de existência nas diversas formas de relações afetivas. Este 

reconhecimento é fundamental já que a nossa forma de estar no mundo vai além do ser homem 

e ser mulher32, sendo necessário abrangermos nossos olhares para as pessoas Queer33 que se 

encontram também imersas nas relações de gênero, tanto impactando quando sendo impactadas 

pelos discursos violentos que as circundam. 

Neste sentido, a tentativa de romper com as molduras penduradas faz estremecer as 

estruturas de poder que são ditadas pela tendência da reprodução hierárquica entre pais e filhos, 

entre pai e esposa, como podemos observar nos retratos de família que não foram apenas fixados 

na parede, mas que nos atravessam, causando, como descrito no decorrer desse capítulo, 

inúmeras violências que, mesmo sangrando os pés que as rompem, precisam ser 

desemolduradas. Afinal de contas, a moldura é uma construção imposta de uns para os outros 

e que nunca foi capaz de determinar de forma precisa o que vemos, pensamos, sentimos, 

experienciamos, reconhecemos, aprendemos e reaprendemos. Pois a imagem muitas vezes é 

deturpada, chegando inclusive, em contextos distintos, podendo assim também ser pensada e 

capturada em retratos diferentes e passíveis de possibilidades (Butler, 2015), inclusive de uma 

nova história, seja ela recontada e alterada quantas vezes forem necessárias. 

No próximo capítulo, tomo como ponto de partida a metáfora da colcha de retalhos, 

entrelaçando-a ao conceito de bricolagem proposto por Lévi-Strauss (1970), para costurar, linha 

por linha, fragmentos de experiências cotidianas vivenciadas no Sertão do Pajeú com ênfase na 

cidade de Tabira, em Pernambuco. Cada retalho simbólico representa uma memória desvelada, 

emergente do gesto de rememorar, marcada tanto pela vivência pessoal quanto pela observação 

atenta de cenas impregnadas de violência. Essas cenas, por sua vez, revelam uma tessitura 

complexa de sentidos que atravessam a violência de gênero e o machismo estrutural, elementos 

 
32  A arquitetura do lar feliz aprisionou homens e mulheres dentro de uma moldura estritamente normativa. Homens 

e mulheres, maridos e esposas passaram a se defrontar não só com uma noção mais delimitada dos papéis sociais 

atribuídos a cada sexo, mas, sobretudo, com uma rigidez provavelmente desconhecida até então em suas 

experiências cotidianas (Maluf; Mott, 2021, p. 298).  
33  Queer significa coloca-se contra a normalização – venha ela de onde vier. Seu alvo mais imediato de oposição 

é, certamente, a heteronormatividade compulsória na sociedade; mas não escaparia de sua crítica à normalização 

e à estabilidade proposta pela política de identidade do movimento homossexual dominante. Queer representa 

claramente a diferença que não quer ser assimilada ou tolerada, e, portanto, sua forma de ação é muito mais 

transgressiva e perturbadora (Louro, 2004, p. 38). 



66  

que se apresentam como marcas persistentes na paisagem social e cultural do Sertão. Trata-se 

de um território paradoxal, onde convivem, em tensão, a dureza da vida marcada por opressões 

e desigualdades, e a riqueza de um potencial cultural vibrante, resistente e fecundo. Nesse 

percurso, insiro relatos obtidos em conversas informais e entrevistas realizadas com mulheres 

em situação de violência, bem como com representantes de instituições locais. Essas vozes, em 

sua singularidade e potência, são convocadas a compor a narrativa, contribuindo para uma 

reflexão mais ampla, sensível e crítica sobre o fenômeno da violência que atravessa corpos, 

espaços e relações. Por meio dessas interlocuções, busco compreender e problematizar não 

apenas os eventos em si, mas os mecanismos históricos, sociais e simbólicos que sustentam e 

disseminam tais violências no âmago do Sertão do Pajeú. 

  



67  

2 ENTRE AGULHAS, RECORTES E RETALHOS: costurando histórias de violência 

Doméstica no Sertão do Pajeú – Tabira, PE 

 

 

“Viver é um rasgar-se e remendar-se” 

(Guimarães Rosa) 

 

A inspiração para o desabrochar do capítulo partiu da poética de Rosa (2009, p. 74) 

presente no livro “Tutaméia: terceiras estórias”, o ato de rasgar e remendar se assemelha ao 

aproveitamento de retalhos em costuras. Os retalhos são pequenas porções ou sobras de uma 

peça maior, ou seja, de tecidos que são utilizados para corte e costura de uma peça de roupa 

que, ao tomar forma, vai deixando de lado os pedaços menores e que não são úteis para tal feito. 

A costura está atrelada à importância das vestimentas, das roupas íntimas, de cama, mesa e 

banho em nossa cultura34. Dentro desse imenso viveiro, considera-se que as mulheres já 

nasceram com talento e habilidade para exercê-la (Perrot, 2019). Na propositura desta escrita, 

terço também sobre os fios discursivos das interlocutoras, pois “por linhas, com incontáveis 

fios que formam uma grande malha. Estes fios são esses tecidos sociais fiados por humanos 

[…] que vão se enredando pelos relacionamentos” (Ingold, 2022, p. 25). 

Na ocasião, comecei a imaginar sobre os sentidos dado às coisas e, pensando nos 

retalhos e nas diversas formas de interpretá-los, me vem à cabeça os pensamentos de Lévi-

Strauss (1970) que compreende que o homem primeiro conhece para depois atribuir. Ele 

aprofunda tal discussão a partir da bricolagem, que ilustra bem a metáfora da colcha de retalhos, 

pois ambos estão atrelados à ideia da utilização de materiais e recursos que estão à mão, 

possibilitando, assim, a confecção de algo novo e significativo. 

O termo bricoleur é oriundo do francês e trabalha com o que está disponível, um 

trabalho manual feito de improviso, a exemplo dos próprios retalhos (Neira; Lippi, 2012). O 

conceito de bricolagem foi utilizado por Lévi-Strauss, fazendo referência a uma maneira de 

pensamento mágico. Sobre isso, 

 

O Bricoleur está apto a executar um grande número de tarefas diversificadas, porém, 

ao contrário do engenheiro não estando subordinado a nenhuma delas à obtenção de 

matérias-primas e de utensílios concebidos e procurados na medida de seu projeto: 

seu universo instrumental é fechado e a regra do seu jogo é […] arranjar-se com seus 

meios limites, isto é, um conjunto […] finito de utensílios e de materiais bastante 

heteróclitos, porque a composição do conjunto não está em relação com o projeto 

particular mas é o resultado contingente de todas as oportunidades que se apresentam 

 
34  Para Mintz (2009) a cultura é um processo dinâmico e histórico, sendo a cultura ou suas diversas formas 

constituídas formadas e transformadas ao longo do tempo, diante das interações dos eventos políticos, 

econômicos e sociais que as moldaram. 



68  

para renovar e enriquecer o estoque ou para mantê-lo com os resíduos de construções 

e destruições anteriores (1970, p. 33). 

 

No que concerne à bricolagem, seus instrumentos de fabricação de tecer os retalhos, 

nesta escrita, aponto que De Certeau (1994) ainda acrescenta que, além da utilização dos 

materiais que se tem em mãos, é uma prática que caracteriza a união de diversos elementos 

culturais que resultam em algo novo a partir do já existente. Nesse sentido, por meio da minha 

experiência do vivido, rememorei cenas cotidianas no Sertão de Pernambuco, especificamente 

na minha terra natal, Tabira, PE, Sertão do Pajeú. 

Sobre minha micro-história, tive uma infância marcada pela violência e pela observação 

de violência contra mulheres da minha cidade, nos trajetos em costurar a vida em retalhos. 

Assim, acompanhei muitas vezes o desenrolar da linha, o som estalado da tesoura no corte e o 

“reco-reco” da máquina tecendo os restos de tecidos que eram remodelados em colchas que 

fazem parte das casas sertanejas, servindo de mantas para os sofás, fronhas, almofadas e lençóis. 

O barulho da máquina era inconfundível. Sentada no quintal da casa, lugar aberto, ventilado e 

rodeado de árvores, observava nitidamente minha madrinha passar o dia inteiro nesse “reco-

reco”, costurando para fora os remendos que rasgavam diariamente. 

Nessa memória, emerge Nena, mulher preta, porte médio, cinquenta anos, mãe-solo, 

pariu cinco filhos, sendo quatro mulheres e um homem. A cada suspiro por ela dado motivado 

pelo cansaço, ia costurando sobre a cor dos tecidos, os botões espalhados, as linhas diversas e 

que, talvez, sem se dar conta, tanto a própria, no ato de costurar, como eu, no ato de observar 

naquela cena cotidiana, mais do que costurar ou confeccionar, tecia histórias em pedaços 

transformadas em colchas de retalhos, um bricoleur de dor, de sofrimento, mas também de 

potencialidade. 

Não imaginava em minha infância que um dia no futuro escreveria sobre minhas 

observações. Neste texto tem a vida de quem experienciou a violência e observou cenas comuns 

do dia a dia marcadas pelo machismo estrutural que arde na carne dos corpos das mulheres e 

de suas filhas e filhos.  

Sobre a violência sofrida, “O corpo biológico socialmente modelado é (...)” (Bourdieu, 

2012, p. 156), assim, consistindo em  

 

[…] um corpo politizado, ou se preferimos, uma política incorporada. Os princípios 

fundamentais da visão androcêntrica do mundo são naturalizados sob a forma de 

posições e disposições elementares do corpo que são percebidas como expressões 

naturais de tendências naturais (Bourdieu, op. cit., p. 156). 

 



69  

Nesse cenário, as mulheres de Tabira, PE, tão comuns às mulheres desse país, concebem 

a violência sofrida de um modo naturalizado, na incorporação psíquica. Para enfrentarmos tal 

engenharia social, é preciso falarmos da violência em geral, em especial, a violência contra as 

mulheres. 

Em retorno à imersão de minhas memórias, surgem as cenas diárias da máquina, dos 

pés de Nena, cansados e rachados pelas marcas do tempo que me fazem rememorar os ruídos 

da vida, emergindo a percepção do quanto a transformação dos retalhos em colchas não só 

remonta a muitos lares sertanejos, bem como o quanto cada retalho costurado rememora 

diversas histórias entrelaçadas pelo mesmo fio condutor da linha tecida pelos ruídos da máquina 

em costura. 

Assim, a colcha de retalhos nos serve como metáfora ou fios de um mesmo tecido que 

bordam a vida. “[…] sendo um caminho profícuo no sentido de nos possibilitar um olhar mais 

sensível para o que nos cerca […]” (Duarte, 2003, p. 13). Ou além disso. Em consonância, como 

nos diz Barros (1996, p. 75) “É preciso transver o mundo”. Transver se configura em olhar para 

o que está para além do que cotidianamente conseguimos alcançar, é sobretudo olhar para 

aquilo que escapa. Pois, como pontua (Silva, 2023, p. 152 apud Veeck, 2022) “acreditamos que 

aquilo que escapa é justamente o que é capaz de guardar maior potência de criação”. 

Dessa forma, quando se trata do Sertão, especificamente do Sertão do Pajeú fio condutor 

das narrativas aqui tecidas, configurando-se pela presença marcante do Rio Pajeú: “[…] de 

origem tupi, rio do curandeiro, o qual possui uma grande importância material e simbólica para 

os povos e comunidades pajeuzeiros […]” (Funari; Pereira, 2017, p. 129).  

É nesse território entrelaçado por memórias, águas e resistências que se inscreve a 

cidade de Tabira. Ao costurar os retalhos entre Sertão e Pajeú, uma das cidades que atravessa 

esse território é Tabira, PE lócus da minha investigação e a cidade de onde venho. Aqui, a vida 

insiste em florescer. Plantamos esperança diante dos inúmeros discursos que nos enxergam 

como um lugar seco e árido, reproduzidos por aqueles que estão distantes ou que reforçam essa 

visão estereotipada. Mas não nos dobramos a essas interpelações. O Sertão, seja na seca ou na 

cheia, vive dentro de nós. 

Aqui, tudo é memória. O chão queima sob a beleza do sol da manhã e se despede ao 

entardecer. A falta da chuva, que nos faz erguer os olhos ao céu com fé e esperança de vê-la 

descer e transformar a terra rachada em um tapete verde a cada inverno. O seco, que também 

tem sua poesia, renasce em cores que brotam do ventre ferido pelo tempo. 

Cada detalhe conta uma história que não é apenas paisagem, mas essência. Ser do 

Sertão, viver o Sertão, é respirar esse lugar, é sentir-se parte da natureza que somos. Mesmo à 



70  

distância, ele nos habita. Basta fechar os olhos e as lembranças tomam forma: os banhos de 

chuva correndo pela rua, o cheiro da terra molhada acalmando a alma, o aroma da goiaba, do 

limão, da ciriguela, o vento frio que sopra após a primeira chuva. Tudo sussurra e carrega o 

orgulho de pertencer. 

Em momentos compartilhados com as interlocutoras desta pesquisa, a partir de rodas de 

conversa, tentei estabelecer um diálogo sobre a sensação de pertencimento ao Sertão. As 

respostas foram intensas, carregadas de afetividade. Bibiana, 58 anos, mulher branca, de olhar 

firme e marcante, disse-me: “É poder lembrar da minha avó contando histórias na calçada. 

Saber que meus filhos tiveram a mesma oportunidade e esperar que meus netos também 

tenham. São raízes que se eternizam”. 

Belonísia, 52 anos, mulher preta, afirmou: “É ter o prazer de ouvir o aboio que ecoa ao 

entardecer, misturado ao tilintar dos chocalhos e ao mugir do gado. Ou acordar com o canto 

dos passarinhos”.  

Capitu, 46 anos, mulher branca, compartilhou: “É também a saudade que aperta o peito 

de um tempo que não volta. Mas, no aperto da saudade, fecho os olhos e o tempo permanece 

preso ao peito pelo cheiro do café que ecoa pela casa inteira, pelo doce da rapadura, pelos 

banhos nos rios e pelos almoços em família”. 

Já Nina, 22 anos, que se identifica como branca, refletiu: “Embora nossa terra e nossa 

gente ainda não tenham tanto acesso a oportunidades e melhores condições de vida, e o Sertão 

siga sendo um lugar esquecido, a gente sai, mas nunca sai de verdade. Nosso chão caminha com 

a gente, nossas raízes demarcam nossa pele”. 

Dentro desse contorno geográfico e social, para o desenrolar das linhas deste capítulo, 

foram realizados diálogos com as interlocutoras, incluindo três entrevistas semiestruturadas 

uma delas configurando-se como uma conversa informal, que, ainda assim, se insere no campo 

metodológico da entrevista. Além disso, conversei com familiares/vítimas, representantes de 

instituições e outros agentes responsáveis pelo atendimento e acolhimento de mulheres em 

situação de violência. Esses relatos nos ajudam a “pôr a linha na agulha”, permitindo 

compreender com mais profundidade a configuração que envolve a construção dessa colcha de 

retalhos que customiza a violência doméstica no Sertão do Pajeú. A partir dessas narrativas, 

buscamos não apenas analisar, mas também problematizar esse fenômeno social, lançando luz 

sobre suas raízes e persistências. 

No entendimento de (Muchembled, 2012) a violência se constitui como algo complexo 

e multifacetado, atravessando a sociedade ao longo do tempo. Ainda, para o autor, a violência 

opera como mecanismo para o exercício do poder, seja de forma individual, coletiva ou através 



71  

de instituições sociais e políticas que não só funcionam para estabelecer as dinâmicas de 

dominação, bem como para mantê-las. Nessa direção, destacamos ainda a violência como o não 

reconhecimento do outro, a anulação ou a cisão do outro, apontada por Adorno (1993). 

Assim, fica perceptível que os fios em costura se configuram em uma atividade que 

requer paciência e exige certo cuidado e tempo para ser feito. E, por representar o tempo, os 

movimentos cíclicos e até mesmo as narrativas das mulheres sertanejas, interlocutoras de nossa 

pesquisa que se entrelaçam ou se alinham por uma fita métrica no recorte e na costura, 

imaginamos que seja um caminho possível para tecermos os fios ou pedaços, que são partes, 

mas, que ao se unirem formam um todo nas linhas que atravessam o Sertão do Pajeú. 

 

2.1 Ser(tão): desatando os nós que abrangem seus múltiplos fios 

 

Nesse entrelace de caminhos, a terminologia sertão é tecida por emaranhados fios “[…] 

que desempenha um leque de interpretações, isso porque ao longo da história o uso desse termo 

acompanhou a cultura na qual estava inserida35, buscando por meio dos diferentes lugares de 

fala, expressar o “sentido” atribuído à palavra […] “(Fraga, 2019, p. 4). Dessa maneira, de 

acordo com Araújo (2009) a palavra sertão tem origem portuguesa, derivada de desertão, 

retratando-se, portanto, áreas extensas e de pouco povoamento que se expandiam-se para além 

do litoral. “O litoral muitas vezes é visto como o belo, o Jardim do Éden, a exuberância da 

natureza, enquanto o sertão é visto pelos aspectos geográficos deteriorados, seco, com natureza 

prejudicada pela divindade” (Dias, 2020, p. 1). Ou ainda, tanto para Carara (1997) quanto para 

Cascudo (1969) visto como um lugar distante e um tanto perigoso.  

No que concerne ao lugar “perigoso” apontado por autores ao definir o sertão, sabe-se 

que implica no território como mecanismo que serve ao dispositivo de segurança, instrumento 

técnico central para a governamentalidade, conforme aponta Fontes (2008) ao construir o sertão 

como um lugar um tanto perigoso, está diretamente proporcional à construção da subjetividade 

do sertanejo, assim, indicada na barbárie apontada por Cunha (2013). Nessa direção, 

problematizemos a construção social da figura de atores sociais e de lugares enquanto perigosos 

em observação às estruturas de poder que estão por trás desses jogos que constroem o outro. 

Sendo a região, a primeiro momento, apercebida como um interior desconhecido, 

bárbaro36 e mítico da colônia, tecido ao olhar do colonizador como um lugar vazio sobre o qual 

 
35  “Como categoria cultural, ‘sertão’ afirma-se pelos antecedentes socioculturais de sua população, exprimindo 

“poder de evocação de imagens, sentimentos, raciocínios e sentidos”, construídos ao longo da sua experiência 

histórica” (Neves, 2003, p.158).  
36  “[…] Concepção de ausência de humanidade do índio, a mesma concepção de que humano é unicamente o 

branco e o cristão […]” (Martins, 2023, p. 535). 



72  

necessitava das costuras da dominação, apontada por Fonseca (2011). A nomeação dos vazios, 

longe do mar, desertos ou distantes da civilização, é advinda da própria percepção do 

colonizador que refletia uma perspectiva de exploração e dominação das desertas terras ou 

distintas civilizações (Araújo, 2009). Sendo neste caso, esse deserto não algo propriamente 

físico, mas, um vazio da presença de súditos da coroa portuguesa ocupando o lugar, esclarece, 

Wanderley (2010).  

Em meados do século XVII, os portugueses começaram a desbravar o interior em busca 

de terras e riquezas, no intuito de mapear e explorar o território para a consolidação dos 

colonizadores sobre a região (Vainfas, 2019), diferentemente do litoral, foco inicial da 

colonização portuguesa pelo fácil acesso marítimo e pela produção de açúcar. Dessa forma, o 

sertão foi ocupado mais tarde, devido aos impulsos econômicos, sociais e religiosos (Abreu, 

1976). 

[…] Frei Vicente de Salvador, no século XVII, usa a metáfora do caranguejo para 

indicar o apego à orla, ao litoral. Compreende-se que foi assim. Só com a mineração 

e a criação de gado a territorialidade da Colônia passou a ter algum sentido, e a efetiva 

ocupação do sertão com arraias, povoados e vilas passou a ser um objetivo e um 

destino (Martins, 2023, p. 536-537). 

 

Principalmente, porque desde meados do século XVI os portugueses acreditavam na 

possibilidade de encontrar minas de ouro ou pedras preciosas (Vainfas, 2019). Com a 

localização das jazidas, houve um grande fluxo migratório para o sertão, resultando em um 

rápido processo de povoamento, a riqueza mineral da região deixou o governo imperial ávido 

para colocar a mão em tais minerais, principalmente o ouro. Além dos minérios, expandiu-se 

também a criação de gado, conforme pontua Araújo (2009). A pecuária com base na criação do 

gado consiste em uma das principais atividades que impulsionaram economicamente a 

exploração e colonização da região. O gado não apenas foi foco de ocupação no sertão, mas 

também influenciou a organização econômica e social. 

A primeiro momento, as expedições foram lideradas pelos bandeirantes37, exploradores 

mestiços que comandavam expedições chamadas bandeiras. Boa parte eram descendentes de 

portugueses ou indígenas que se deslocavam da cidade de São Paulo para comandar as 

expedições por motivos diversos, como a busca por metais preciosos, abertura de novas rotas, 

procura por terras para a exploração e captura dos povos originários para o trabalho escravo 

que consistia na exploração extrema, negando-lhes a liberdade e a dignidade, em condições de 

completa submissão (Abreu, 1976). Holanda (1995) reforça que os bandeirantes, além da 

 
37  Bandeirante provém talvez do costume tupiniquim referido a Anchieta, de levantar uma bandeira em sinal de 

guerra (Ramos; Arouche, 2020).  



73  

iminente busca por lucro imediato e o estabelecimento de núcleos de povoamento, teciam as 

primeiras costuras do que viriam a ser as chamadas fronteiras do Brasil. Na concepção do autor, 

a fronteira não é apenas um limite geográfico, mas um espaço que se constitui por novas formas 

de sociabilidade, onde os diferentes modos de vida se cruzam e se misturam. 

 
A fronteira é também a fronteira do limite daquilo que define a modernidade, com a 

vida cotidiana e a vida privada, porque nela tudo se propõe de maneira incompleta, 

inacabada, insuficiente. Por isso, também, a fronteira é sociologicamente um lugar de 

contraditória combinação de temporalidades, lugar em que o processo histórico flui 

em ritmos lentos, mais lentos, sem dúvida, do que nas instâncias e espaços centrais e 

dinâmicos da sociedade, mesmo que a ocupação territorial seja veloz. 

Sociologicamente, a fronteira é um lugar em que essas temporalidades desencontradas 

adquirem substância em sujeitos sociais, protagonistas, classes, etnias, instituições, 

mentalidades, costumes, variações linguísticas igualmente desencontrados (Martins, 

2023, p. 549-550). 

 

Nesse limiar, a construção histórica do sertão, dentre os diversos fios tecidos, pode ser 

também compreendida pelos primeiros relatos do novo mundo, a terra que viria a ser o Brasil, 

tomando como base o documento escrito que deságua sobre a história do Brasil, a Carta de Pero 

Vaz de Caminha, que descreve sua experiência ao adentrar pelas terras distantes: 

 
Enquanto andávamos nessa mata a cortar lenha, atravessavam alguns papagaios essas 

árvores; verdes uns, e pardos, outros, grandes e pequenos, de sorte que me parece que 

haverá muitos nesta terra. Todavia os que vi não seriam mais que nove ou dez, quando 

muito. Outras aves não vimos então, a não ser algumas pombas-seixeiras, e 

pareceram-me maiores bastante do que as de Portugal. Vários diziam que viram rolas, 

mas eu não as vi. Todavia segundo os arvoredos são muitos e grandes, e de infinitas 

espécies, não duvido que por esse sertão haja muitas aves! (Dominus, 1963, p. 9).  

 

Pela descrição detalhada na Carta de Pero Vaz de Caminha, nota-se que as terras até 

então, desconhecidas, tornaram-se geograficamente, mesmo que de forma imprecisa, território 

para desbravar e conquistar. Vale ressaltar que a questão não era somente ocupar o território, 

os deslocamentos se constituíam por meio dos trabalhos forçados conduzidos pelos brancos e 

cristãos em detrimento dos indígenas,38 que os viam como mão de obra disponível, pontua 

Martins (2023). No tocante ao trabalho mencionado como forçado, é trabalho escravo. 

“A escravidão, em primeiro lugar, legitimou a inferioridade […] além disso, o trabalho limitou-

se exclusivamente aos escravos, e a violência se disseminou nessa sociedade das desigualdades 

e da posse de um homem por outro” (Schwarcz, 2023, p. 153). 

 
38  “Podemos distinguir duas tentativas básicas de sujeição dos índios por parte dos portugueses. Uma delas, 

realizada pelos colonos segundo um frio cálculo econômico, consistiu na escravização pura e simples. A outra 

foi tentada pelas ordens religiosas, principalmente pelos jesuítas, por motivos que tinham muito a ver com suas 

concepções missionárias. Ela consistiu no esforço para transformar os índios através do ensino em “bons 

cristãos”, reunindo-os em pequenos povoados ou aldeias. Ser “bom cristão” significava também adquirir os 

hábitos de trabalho dos europeus, com o que se criaria um grupo de cultivadores indígenas flexível em relação 

às necessidades da Colônia” (Fausto, 2021, p. 19). 



74  

Nesse contexto, o processo de colonização é evidenciado pelas práticas que buscavam 

melhorar a população, o que abriu caminho para a prática da eugenia no Brasil. O ideal eugênico 

buscava a pureza dos indivíduos, através do controle populacional por meio da prática da 

exclusão dos considerados indesejáveis pelos colonizadores, como os negros e os povos 

originários. Essa percepção influenciou políticas de emigração, com a vinda de europeus para 

branquear os indivíduos presos à crença de que o branqueamento era o melhor caminho para o 

melhoramento da população brasileira (Marques, 1994). Além disso, as políticas de 

higienização no Brasil visavam limpar a cidade, no sentido físico, social e racial, refletindo o 

desejo de sermos reflexos do europeu, sendo desse modo, necessário o controle da reprodução 

dessas populações indesejáveis para pôr em prática as políticas de branqueamento (Schwarcz, 

1993). 

Além disso, desde o início da nossa colonização, circundou-se um imaginário 

entrelaçado, por um lado, no olhar do colonizador e, por outro, do colonizado. Onde se vê, a 

primeiro momento 

[…] O “sertão como paraíso”, que se expressa basicamente no romantismo. Evoca-

se um paraíso perdido em que tudo era perfeito, belo e justo e cuja linguagem retrataria 

uma pureza original a ser apreciada e preservada. Esta linha romântica se mantém no 

século XX por figuras como as de Catulo da Paixão Cearense, no âmbito da cultura 

popular, e Afonso Arinos, na veia erudita e de elite. A segunda forma de lidar com 

o sertão o associa ao inferno. O destempero da natureza, o desespero dos que por ele 

perambulam (retirantes, cangaceiros, volantes, beatos), a violência como código de 

conduta, o fatalismo, são os principais traços apontados. Euclides da Cunha é 

certamente um dos representantes desta leitura do espaço do sertão como inferno ainda 

que sua explicação seja de ordem político-cultural. Por fim, o sertão é o purgatório. 

Lugar de passagem, de travessia, definido pelo exercício da liberdade e pela 

dramaticidade da escolha de cada um. Identificado como lugar de penitência e de 

reflexão, o sertão aparece como reino a ser desencantado e decifrado. Aqui estamos 

no mundo de Guimarães Rosa (Oliveira, 1998, p. 199 apud Dias, 2020, p. 3). 

 

Nada muito distante das discussões que permeiam o nosso primeiro capítulo, em que os 

fios que desaguam nas linhas em costuras estão entrelaçados com as lendas, contos e mitos. A 

discussão acima faz-nos pensar criticamente o quanto tais representações descritas sobre os 

olhares tecidos na perspectiva de inferno, paraíso e purgatório moldam e influenciam a maneira 

como a sociedade visualiza o sertão e reforçando na maioria das vezes os estereótipos39 de um 

 
39  De acordo com Goffmaan (1981) os estereótipos estão atrelados aos estigmas sociais construídos e reproduzidos 

através dos processos de construção e manutenção dos significados por meio da interação. Com isso, o meio 

social se encarrega de definir de forma normal e natural como as pessoas devem ser e agir. 



75  

espaço ou região de conflitos e violência40 e que necessita de constante vigilância41. O que me 

fez pensar ainda, se dentro desses estereótipos o sertão não seria um bode expiatório42? 

Principalmente quando visualizo as entradas das cidades do interior de Pernambuco, 

especificamente, no Sertão do Pajeú43, que tem como cartão postal as igrejas que se constituem 

no coração das cidades. Sobre a construção social do perigo e do perigoso, um estudo 

etnográfico em uma prisão feminina de João Pessoa, PB aponta como os marcadores sociais da 

diferença são manipulados nesses construtos, nessa direção 

 
O quanto o corpo pobre, também transforma o lugar em “perigoso”. Não quero deixar 

de observar que, nas periferias, não sejam lugares que ocorram crimes, o que 

problematizo é que os espaços nobres não costumam estar no discurso como lugar de 

práticas e praticantes de delitos (Ferreira, 2023, p. 191). 

 

Sobre o controle dos corpos, enfatizou que as igrejas estão no nosso imaginário44 como 

o lugar onde os desejos se conectam com o sagrado, e que, repetidamente, reproduzem que o 

corpo e o sangue de Cristo é a salvação para os que temem o inferno e o purgatório e buscam o 

paraíso. Girard (2008) argumenta que essa ritualização transforma o sacrifício em uma prática 

sagrada que reafirma a coesão social45. Pois, o sagrado e o sacrifício caminham juntos com a 

violência e a ordem social, e estando a violência no cerne da formação das sociedades, o 

sacrifício, ao canalizar essa violência, evidencia a manutenção da ordem. 

Nesse entrelace referido, também pode ser compreendido, a partir da obra de Suassuna 

(2018), O auto da compadecida, que é possível percebermos nitidamente a construção do 

 
40  É impossível atribuirmos uma definição e motivos únicos para o fenômeno da violência, mas, na perspectiva 

de Muchembled (2012) podemos sinalizar que ela persiste por meio de diversas formas, das guerras, dos crimes 

ou das rebeliões. Sendo assim, resposta para tensões sociais. Ainda, de acordo com o autor, a violência também 

pode ser vista de forma simbólica, sendo exercida por meio da linguagem, da imagem e de práticas culturais 

que reforçam as hierarquias sociais de dominação e marginalização de determinados indivíduos. 
41  A vigilância pode ser compreendida através das ideias de Foucault (1987) que evidencia ser algo essencial para 

estabelecer o controle e o poder. Sendo esse poder disciplinar que se manifesta de forma continua e sutil, 

infiltrando-se na vida cotidiana, principalmente por meio das instituições que são capazes de disciplinar, criar 

e impor as normas sociais. Nesse sentido, os comportamentos que se desviam das normas, são identificados, 

corrigidos e punidos. 
42  Girard (2008) utiliza a expressão bode expiatório como aquele que é culpado sobre as culpas aleias, uma 

maneira de canalizar a violência e evitar rivalidades. Sendo nesse sentido aquele que serve para a expiação. E 

será que o sertão não foi por muito tempo expiado, explorado e violentado pelas buscas constantes de ouro e 

território para desbravar e colonizar? 
43  As cidades às quais me refiro são: Serra Talhada, Afogados da Ingazeira, São José do Egito, Tabira, Fores, 

Carnaíba, Triunfo, Itapetim, Santa Cruz da Baixa Verde, Iguaracy, Santa Terezinha, Tuparetama, Brejinho, 

Quixaba, Solidão, Calumbi e Ingazeira. 
44  A imaginação tornou-se uma maneira de representar o desconhecido por meio do pensamento europeu, 

refletindo, por si, a linguagem do outro, “civilizado” (Almeida, 1998). 
45  Para Durkheim (1999) a existência de qualquer sociedade necessita da coesão social, que em sua perspectiva 

pode ser compreendida por dois caminhos, que seriam a solidariedade da mecânica e a solidariedade orgânica, 

mantendo-se tanto em um como em outro, a coesão social, cada qual a sua maneira, por uma consciência 

coletiva. 



76  

imaginário que demonstra de forma geográfica, social e cultural como o sertanejo e o sertão são 

vistos. Assolados pela fome, pela seca, pela violência e pela pobreza, tentam sobreviver pela 

inteligência e esperteza. Além disso, na cena do julgamento da compadecida, representada pela 

figura de nossa senhora, nos servindo como advogada pelos pecados cometidos pelo pobre João 

Grilo, algo predominantemente preso à ideia de culpa, medo e remissão que nos remonta ao 

mito fundante de Eva e Adão (Robles, 2019). Lembrando que os mitos são elementos 

fundamentais para o entendimento das relações sociais, sendo também veículos para o 

entendimento e conexão com o sagrado (Campbell, 1990). 

A negociação de João Grilo com a compadecida está correlacionada com as concepções 

de Dias (2020) sobre o sertão como paraíso, inferno e purgatório. João apela ao sagrado por não 

conhecer nenhum dos três lugares, quando na verdade já é acompanhado por essas ideias desde 

o seu nascimento. Utilizando as ideias de Girard (2008), podemos compreender a interseção da 

compadecida por João Grilo diante do trecho “João foi um pobre como nós, meu filho. Teve de 

suportar as maiores dificuldades, numa terra seca e pobre como a nossa” (Suassuna, 2018, p. 

183). Como um caminho proposto pela compadecida para superar a violência mimética, ou seja, 

o desejo pelo desejo do outro, podendo tal prática levar a rivalidades e conflitos, sendo nesse 

sentido a oportunidade da volta de João Grilo à terra uma mensagem de perdão que oferece 

uma alternativa a essa lógica do sacrifício e da violência cotidiana constituída ao sertão e ao 

nordestino.  

Também podemos ver uma verossimilhança dessa prática a partir da obra Deus e o diabo 

na terra do sol (1963), em que o cineasta Glauber Rocha, evidência os elementos que figuram 

ente o real e o fictício, a partir do personagem Manoel, que representa o sujeito nordestino. 

Assim, de acordo com Pereira (2008, p. 25), 

 
Deus e Diabo evocam Canudos, Juazeiro e Padre Cícero, Virgulino Lampião, Corisco, 

Caldeirão, Sebastião e o sebastianismo, interpretando lugares, personagens e situações 

importantes da história do Brasil. A evocação dá-se por meio de metáforas. Quando 

Santo Sebastião aparece na tela, apresenta-se a relação de semelhança e diferença com 

Antonio Conselheiro, Beato Lourenço do Caldeirão e vários outros líderes 

messiânicos. 

 

Dessa maneira, no enredo do filme, o personagem Manoel é um vaqueiro que, 

insatisfeito com a exploração do coronel Morais, revolta-se contra ele, e acaba o matando em 

uma briga. Desse dia em diante, passou a ser perseguido por um jagunço, o que o levou à 

necessidade de fugir com sua esposa Rosa. Nesse entrelace de fuga, se juntam aos seguidores 

do Beato Sebastião, figura considerada santa e milagrosa, prometendo ao casal (Rosa e Manoel) 

prosperidade e salvação. Simultaneamente, um matador de aluguel, a mando da Igreja e dos 



77  

latifundiários da região, executa os seguidores do Beato Sebastião, e nessa imersão da violência 

seguem fugindo na esperança de chegarem ao litoral46, que se mostra como um caminho 

possível para fugir da miséria. 

Esse discurso presente no filme agencia a reflexão entre os confrontos que precisamos 

fazer diariamente entre os poderes divinos e terreno. O próprio título retroalimenta a fé a partir 

de “Deus” e a fera, o opressor, a violência vinculada ao “Diabo”. Tal dualidade entre ambos se 

normatiza pela promessa da redenção, como vimos na cena da compadecida para com João 

Grilo. Além disso, mais uma vez nos valemos do pensamento Girardiano, tanto em O auto da 

compadecida de Suassuna (2018) quanto na obra Deus e o diabo na terra do sol (1963), de 

Glauber Rocha. Em ambas observamos que a violência é transformada numa espécie de 

impureza através dos ideais de “cabra macho”, “cabra da peste”, símbolos da virilidade47 que 

retifica essa mesma violência legitimando essas ideias infiltradas no nosso imaginário sobre o 

nordestino, em que a vítima é colocada como alvo dos nós que só podem ser apaziguados a 

partir do ato sacrificial. O sacrifício do bode expiatório, o qual é eliminado, objetivando a 

purificação da região. 

 
Portanto, é no seio religioso que nasce a figura da vítima do sacrifício – alguém que 

se torna sagrado ao ser morto, pois a morte purifica-o e purifica a sociedade, ao 

apaziguar a ira dos deuses. Desse modo, o crime da morte terá uma ambivalência 

valorativa, ou seja, transforma a vítima do sacrifício em criatura sagrada e, assim, 

torna imputável o ato de matar (Ribeiro, 2012, p.135).  

 

Dessa maneira, o nordestino, figura viril, máscula, rústica, “macho, sim, senhor” é 

atravessado pelo discurso de que “[…] o ser homem se afirma à medida que é capaz de subjugar 

o outro, de vencê-lo em qualquer disputa, de dominá-lo. Ser homem se afirma em última 

instância com a própria morte […]” (Júnior, 1999, p. 186). E a morte se justifica também como 

última instância de dominação e controle. O ser macho é poder (Bozon, 2004) e esse poder 

representa tanto a vida como a morte, pois “admite-se a violência desde que esta se faça em 

nome da defesa da ordem social, a violência faz parte da própria afirmação de uma ordem social 

regida pelos homens” (Júnior, 1999, p. 183). 

 
46  O litoral representou as primeiras ocupações, ou seja, o nascimento das primeiras cidades, do comércio, do 

aparato administrativo e estatal e demais serviços públicos. As instituições que caracterizam a cidadania se 

estruturam para dar sustentação às cidades então nascentes. No entanto, o sertão (interior), diferentemente do 

litoral, foi marcado pela ausência dos aparatos administrativos e estatais, sendo um local de difícil acesso, 

devido praticamente a não existirem estradas (Ramos; Arouche, 2020, p. 22-23).  
47  A virilidade e o ser viril são qualidades associadas à figura masculina por meio de definições como rigidez, 

disciplina, força e coragem, que tradicionalmente condicionam o ser masculino (Corbin; Courtine; Vigarello, 

2013). 

 



78  

Dessa forma, é notório o quanto está entranhada na memória cultural uma ideia 

vinculada ao sertão – e ao nordestino – como um lugar de seca48, deserto, distante, onde 

predomina a figura do macho como cabra da peste, que se estende por ser um lugar de valentões, 

dos coronéis49, jagunços, vaqueiros e cangaceiros (Varjão, 2018). A representação do cangaço 

permeia na região Nordeste do Brasil, desde aproximadamente 1900 e 1940, em que os 

cangaceiros eram associados aos bandoleiros, grupos armados que percorriam o sertão e 

cruzavam fronteiras, se apegando ao argumento da vingança, do refúgio e da sobrevivência 

(Domingues, 2017). 

Podemos citar como exemplo a figura de Lampião, personagem muito evidenciado e 

associado ao ser macho no sertão, era também correlacionado como o mediador da justiça e da 

fé, que é disseminada e enraizada, normatizando a dizibilidade dos acontecimentos. Em dado 

momento, o cangaceiro possui o corpo fechado, redentor dos mais pobres. Na contramão, é 

visto como o terror, o invasor, bandido que na ponta da faca conduz a vida na eminente busca 

pela salvação da alma (Rodrigues, 2006). Tais comparações se debruçam aos estereótipos50 que 

evidenciam o olhar tecido à região, pela criação de um espaço mítico. […] “O mito se diz 

socialmente, sua eficiência se dá na relação, na troca com a sociedade. Tanto quanto, pelo 

endossamento da imagem e do discurso […]” (Morin, 2014, p. 189 apud Varjão, 2018, p. 8). 

Para Foucault (1999) o discurso é uma forma de poder, que atua diretamente no indivíduo e nas 

suas percepções de mundo. Sendo responsável por regular o que pode ser dito, pensado e 

reproduzido, o que reverbera na normatização pela qual o mundo e os sujeitos são 

compreendidos.  

 
48  “O discurso tradicional da seca está embebido nas produções artísticas e literárias, nas produções acadêmicas e 

nos projetos e relatórios políticos administrativos. […] A baixa pluviosidade que antes era associada às 

catástrofes de seca e fome passa a ter seu foco político econômico relacionado a infraestruturas tradicionais e 

adequadas para o clima semiárido. Historicamente às instituições locais do Estado contribuíram para a 

concentração fundiária e a desigualdade social na região. O aparelho estatal, era pautado no discurso da seca, 

como problema e não como uma condição da própria região, tornando-se nesse caso conhecido como a Indústria 

da Seca” (Teixeira, 2016, p. 774- 775).  
49  “O tratamento de coronel começou desde logo a ser dado pelos sertanejos a todo e qualquer chefe político […]. 

O posto de coronel era geralmente concedido ao chefe político da comuna... Eram, de ordinário, os mais 

opulentos fazendeiros ou os comerciantes e industriais mais abastados, os que exerciam, em cada município, o 

comando – em – chefe da Guarda Nacional. […] No entanto, a razão primeira do coronelismo é o fator 

geográfico, que vai estar intrinsecamente ligado à formação das grandes propriedades. A formação complexa e 

individualista da nossa expansão territorial se faz através de núcleos isolados. Portugueses nobres, comerciantes 

ricos e militares a serviço da Coroa, etc., recebem sesmarias, formando os primeiros núcleos independentes e 

iniciando, por razões várias, um processo que prossegue no Império e República. Enquanto os latifúndios se 

estendem, praticamente não existe a ação do Estado; a ausência do poder público facilita a presença do poder 

privado, que se arroga no direito de todos os atributos ‘legais’” (Carone, 1971, p. 85-86).  
50  Para Goffmaan (1981) os estereótipos são imagens cristalizadas, padronizadas e fixas, que rotulam o outro, o 

diferente. 



79  

Dessa forma, há pano para a customização de muitas mangas. O discurso emitido em 

relação ao macho, sim, senhor, cabra da peste, está de fato profundamente enraizado no nosso 

imaginário, tanto no papel de justiceiro quanto de vilão, em que muitas vezes nos questionamos 

sobre a própria figura de Lampião, como sendo herói ou bandido, o que poderá depender da 

perspectiva de quem narra sua história. Para Foucault (1999) essa é uma ação que não apenas 

descreve a realidade, mas também a transforma e a molda a partir das relações de poder e da 

regulamentação dos comportamentos. Podemos dizer que sua compreensão, alinha-se com o 

pensamento de Butler (2021) sobre como o discurso constrói identidades e normas a partir da 

institucionalização do poder, sendo, portanto, essas práticas narrativas, performativas, pois não 

só descrevem a realidade como também a constroem. E a criação desse espaço simbólico, além 

de endossar os estereótipos, dita ao sertão uma imagem fixa de uma terra de extremos 

(Domingues, 2017), de jecas, de bárbaros e de violência. 

 E pensando em performatividade, podemos compreendê-la em detrimento da figura de 

Lampião, à luz das teorias da Butler (2019), principalmente, em relação à construção de 

identidades e ao papel do discurso na normatização e duração de certas narrativas. Segundo a 

teórica, as identidades de gênero não são essenciais e estáveis, mas o resultado da repetição de 

atos, discursos e normas sociais que produzem e reforçam uma concepção de naturalidade. 

Assim, a imagem de Lampião pode ser compreendida como performasse social e cultural, 

construída e reconstruída pelo contexto histórico e simbólico51 do sertão. Bem como a imagem 

vinculada a João Grilo em O auto da compadecida (Suassuna, 2018), de Manoel, no filme Deus 

e o diabo na terra do sol (1963), do Grande Sertão: Veredas, de Guimarães Rosa (2009), Os 

Sertões, de Euclides da Cunha (2013). 

  

 
51  Na concepção de Bourdieu (2012) a violência simbólica está atrelada às imposições de poder e dominação que 

operam sobre os indivíduos e suas percepções por meio de práticas culturais, hábitos e normas sociais que de 

forma cotidiana são naturalizadas e normalizadas. 



80  

2.2 Ingressando no campo, Tabira, PE: na travessia do Rio Pajeú  

 

Como podemos observar na primeira sessão deste capítulo, a travessia dos emaranhados 

fios que constituem esta terra e esta gente é marcada por uma linha tênue entre realidade e 

ficção, elementos que performam e dão significado ao lugar. 

Em campo, como uma extensão dos fios que descrevo na introdução deste capítulo, 

retomo o olhar e o sentimento de pertencimento das interlocutoras, que traduzem suas sensações 

por meio de signos que remetem à sua relação com o Sertão, lembranças, cheiros e a saudade 

que as atravessa. Como aponta Helena, 36 anos, ao descrever o que é ser sertanejo: “É aquele 

que respeita o lugar e as tradições, mas também se abre ao novo, de forma que isso não 

interfira no seu modo de vida. Que o chão que pisamos possa permanecer sendo livre e 

carregado de significados que engradecem nossa alma.” 

Sei bem do que ela está falando. Essa percepção se tornou ainda mais forte para mim 

quando saí da minha terra para estudar. A gente sai e não sai. Na verdade, somos acompanhados 

por sensações e sentidos que não se explicam e, por mais que tentemos explicar, só quem é 

sertanejo sabe. Nosso chão não nos abandona, ele se entranha em nós. 

Helena também destacou os estereótipos que ouviu ao longo da vida: “Uma terra seca, 

marcada pela fome, um povo ignorante”. Pausou, refletiu e acrescentou: “Não ligo para nada 

disso. Conheço o meu lugar e não estamos nessas caixinhas em que tentam nos colocar. Tenho 

orgulho da minha gente, da minha terra.” 

Dona Elza, 41 anos, por sua vez, interpelou:  

 

Sou sertaneja dos pés à cabeça e compreendo as dificuldades que enfrentamos por 

falta de olhares mais atentos à nossa gente. Diante de tantas coisas boas que temos a 

oferecer, ainda enfrentamos desafios. Para o resto do mundo, parece que não temos 

sonhos, ambições, desejos de mudança. Mas temos! Acredito que muitos só saem 

daqui por necessidade de melhores condições. Somos distorcidos pela mídia. As 

novelas, por exemplo – assisto bastante e vejo como nos pintam de forma exagerada 

e ignorante (2025).  

 

Diante do exposto, é possível perceber que os diversos olhares construídos a partir de 

perspectivas externas e distanciadas, conforme discutido ao longo deste capítulo, não 

correspondem à realidade vivida, como bem destacou nossa interlocutora. Assim como 

relataram as demais participantes, essas narrativas estereotipadas tendem a reduzir a 

complexidade do Sertão e de seu povo, apagando suas singularidades, resistências e formas 

próprias de existência. 

Em conformidade com as ideias de Butler (2021), percebe-se que, embora certos 

discursos sejam disseminados para ferir, subjugar, discriminar e excluir criando e reformulando 



81  

realidades, é possível ressignificar essas injúrias a partir dos próprios sujeitos que as vivenciam. 

Aqueles que são alvo dessas narrativas não são e nunca serão meramente passivos. Existe uma 

dimensão de agência, na qual os sujeitos subvertem o significado das palavras e enfraquecem 

o poder destrutivo dos discursos reproduzidos. 

Assim, nosso Sertão, o Sertão do Pajeú, é conduzido pela correnteza de um rio o Rio 

Pajeú. E, embora muitas vezes se apresente seco, ele é, para nós, um rio que não passa. 

Permanece vivo na memória daqueles que nasceram e se criaram nesta região. O Rio Pajeú é 

um signo de pertencimento. Ele não apenas corta a terra, mas também atravessa a identidade de 

seu povo. Observemos a figuras 3: 

 

Figura 3 – Rio Pajeú, Rio Feiticeiro 

 

Fonte: Promo Canal Curta (2022)52 

 

O rio da figura 3 representa, para nós, fonte de água e poesia53, sendo fio condutor de 

tantas histórias que permeiam nossas veias, tendo desse modo origens indígenas, derivadas do 

 
52  Disponível em: https://canalcurta.tv.br/filme/?name=o_rio_feiticeiro. Acesso em: 6 nov. 2024. 
53  O sentido de “poesia” é um sentido voltado para o fazer, buscando evocar emoções, transmitir ideais ou 

promover reflexões em rimas ou métricas. A poesia, portanto, não exala sentido único, mas é atravessada pelo 

sentido do sentir cotidiano (Nancy, 2013).  



82  

tupi, significando rio dos pajés54, carregado de mistérios, sendo assim, propagado como o rio 

feiticeiro55. Dentre os inúmeros mistérios que permeiam suas correntezas, existe a propagação 

de uma lenda de que uma viola de cantoria foi enterrada em seu leito. Ou seja, o que explicaria 

a forte presença poética da poesia em toda parte, especialmente no Sertão do Pajeú, 

atravessando exatamente as dezessete cidades do vale (Lira, 2020). 

Dessa maneira, o rio, para nós, pajuezeiros, não só é a linha que costura as cidades 

pertencentes ao Pajeú, bem como é condutor dos costumes, saberes, tradições e memórias. Para 

Ricoeur (2007) a memória é parte essencial da construção pessoal e coletiva da história de um 

povo, estando ela profundamente conectada às narrativas que dão sentido às experiências 

vividas. Nessa direção, 

 

Tento começar, então uma história de mim mesma partindo de algum lugar, 

delimitando um momento, tentando construir uma sequência, oferecendo, talvez, 

ligações causais ou pelo menos uma estrutura narrativa. […] Paradoxalmente, essa 

evocação é um ato performativo e não narrativo, mesmo quando funciona como ponto 

de apoio para a narrativa. Em outras palavras, estou fazendo alguma coisa com esse 

“eu” – elaborando-o e posicionando-o em relação a uma audiência real ou imaginária 

– que não é contar uma história sobre ele, mesmo que “contar” continue sendo parte 

do que faço […] Assim, como existe uma ação performativa e alocutária executada 

por esse “eu”, há um limite ao que o “eu” pode realmente contar. Esse “eu” se fala e 

se articula, e ainda que pareça fundamentar a narrativa que conto, ele é o momento 

mais infundado da narrativa […] Neste e noutros casos, a transferência produz um 

cenário do passado, encenando precisamente o que não pode se dar de outra forma 

expressiva, ao mesmo tempo que esse recurso mais arcaico dá origem a uma nova 

relação, possivelmente alterada. Para ser mais exata, a transferência é a prova viva de 

que o passado não é passado, pois a forma que o passado assume agora faz parte da 

orquestração presente da relação com o outro, que é a própria transferência. Nesse 

sentido, para que o passado seja vivido no presente, a narração não é o único caminho 

possível, tampouco o mais atraente em termos afetivos: o passado está ali e agora, 

estruturando e dando vida aos contornos de uma relacionalidade preestabelecida, 

dando vida à transferência, ao recrutamento e ao uso do analista, orquestrando a cena 

de interpelação (Butler, 2022, p. 88-91). 

 

“O signo (…) é a primeira coisa sentida” (Deleuze; Guatarri, 2012, p. 54). Portanto, 

sabendo que não posso dar uma direção única ao que narro, utilizo o rio como signo, uma figura 

performativa para interpelar os contornos que cercam a minha história, a partir do meu olhar, 

em detrimento de muitos outros tecidos ao longo da história, inclusive das interlocutoras desta 

pesquisa.  

Ao longo das suas margens, em seu longo trajeto, no meio do caminho, dentre as 

principais cidades que estão totalmente inseridas na bacia hidrográfica do Rio Pajeú, encontra-

 
54  “Aqueles que são os intermediários espirituais das comunidades indígenas. Conselheiros, curandeiros, 

feiticeiros, com poderes naturais de se comunicar com os espíritos da floresta e com os deuses, além de 

possuírem a magia de fazer chover e melhorar as condições da colheita” (Lira, 2020, p. 44).  
55 A título de maior compreensão sobre a região do Pajeú, existe um documentário exibido pelo Canal Cultura 

chamado “O Rio Feiticeiro de Alencar” (2019) que contextualiza o papel do rio para os sertanejos e todo o seu 

trajeto até ser despejado no rio São Francisco.  



83  

se o município de Tabira, PE, lugar de onde venho. Minha cidade está localizada a 

aproximadamente 405 quilômetros de Recife.  

Dessa maneira, ao avistarmos o município, somos recebidos pelo coração da cidade, a 

Igreja, o nosso cartão postal de entrada. “Os cartões postais são como um convite […] são 

fragmentos que nos prendem em certa medida ao que está posto, […] que nos serve como 

moldura” (Schapochnik, 2021, p. 331). Dessa forma, a posição central ocupada pela igreja dita 

as dinâmicas sociais do lugar. Portanto, como instituição central, regula os desejos do ponto de 

vista moral e espiritual, estabelecendo normas e valores que objetivam mitigar as tensões em 

prol da paz.  

Assim, a igreja, significa para boa parte da nossa população, uma conexão com o 

sagrado. Frida, descreve “que sua vida se interliga com a igreja católica desde que se entende 

por gente, cresceu dentro da igreja e também educou seus filhos(as) nos mesmos ensinamentos 

que fora ensinada”. 

Além disso, Belonísia, relatou que, em um primeiro momento, sua motivação para 

ingressar na AMURT veio de sua ligação com a igreja. “Sempre tive muito apreço por servir, 

me fazia bem depois de tantos afazeres domésticos.” 

Nesse contexto, de acordo com Pires (1985), a vida religiosa de Tabira teve início 

oficialmente em 1926, com a construção da Paróquia de Nossa Senhora dos Remédios, 

padroeira da cidade. A emancipação religiosa ocorreu por meio do decreto nº 01/1926, expedido 

pelo Bispo D. José Antônio de Oliveira, que desligou Tabira da paróquia de Afogados da 

Ingazeira, nossa cidade vizinha no Pajeú. 

Com o tempo, ao conquistar sua centralidade religiosa, Tabira passou a estabelecer 

mecanismos para a constituição e multiplicação de fieis. Como pontua a sócia fundadora da 

AMURT, Alice:  

Entre tantos grupos que foram surgindo, como Jovens em Cristo, Infância Rimada, 

grupos eucarísticos, aproximadamente no ano 2000 nasce a AMURT, formada por 

pequenos grupos de mulheres, com o objetivo de desenvolver habilidades no bordado 

e na costura, mas também para proporcionar uma libertação do lar e uma 

participação ativa nas atividades religiosas (2025). 

 

O município, palco de tantas histórias, teve origem na Fazenda Madeira, que pertencia 

a João Fernando de Lima e mantinha vínculos com a Fazenda Nova dos Gomes. Esta última 

estava sob posse de Gonçalo Gomes, reconhecido como o maior incentivador da formação do 

povoado (Moura, 1985). 

Por volta de 1865, Gonçalo Gomes, por iniciativa própria, criou em sua fazenda uma 

pequena feira para atender à sua comunidade. Com o tempo, essa feira se expandiu, e o que 



84  

inicialmente era chamado de Madeira passou a ser conhecido como Toco do Gonçalo Gomes, 

devido à presença de um pequeno toco utilizado pelos feirantes para o corte da carne 

comercializada (Pires, 1998). 

A cidade recebeu diferentes nomes ao longo do tempo. Em 1865, foi nomeada Madeira. 

Em 1889, passou a se chamar Espírito Santo, em referência à devoção popular da época. 

Finalmente, em 1938, recebeu o nome de Tabira. A origem desse nome está associada à lenda 

de um indígena que teria chegado à região em 1865. Durante um combate, foi atingido por uma 

flecha no olho, mas, com bravura, arrancou-a e continuou lutando até vencer seus inimigos. Em 

sua homenagem, a cidade recebeu o nome Tabira. Nesse percurso histórico, o município foi 

oficialmente criado pela Lei nº 418, de 31 de dezembro de 1948, sendo instalado em 30 de 

janeiro de 1949 (Moura, 1985, p. 47). 

Atualmente, de acordo com o Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 

(IBGE, 2022) a população de Tabira se constitui por 27.681 pessoas, sendo o quarto município 

com maior população da microrregião do Sertão do Pajeú. Cortado pelo Rio Pajeú, o município 

apresenta um relevo predominantemente plano e raso, com solo atapetado. Sua vegetação é 

característica da Caatinga, incluindo espécies como Juazeiro, Umburana e Baraúna, além de 

diversas plantas cactáceas, como Mandacaru, Xique-Xique e Coroa-de-Frade. Nosso clima é o 

semiárido com temperatura mínima de 18º, média de 25º e máxima de 36º (Pires, 1998). Com 

base nas figuras 4 e 5, temos certa dimensão da cidade entre o antes e o agora: 

 

Figura 4 – Vista aérea de Tabira 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Retirado do livro Notas para a História de Tabira (Moura, 1985, p. 19). 

  



85  

Figura 5 – Tabira, Pernambuco  

Fonte: Tabira no Insta (2024) 

 

Portanto, os discursos e “as imagens aqui estampadas criam uma disposição que 

transfere o sentido do ‘eu li’ para ‘eu vi” (Schapochnik, 2021, p. 331). O objetivo é retratar o 

Sertão, e em especial Tabira, PE, por meio de uma colcha de retalhos alinhada pelo rio feiticeiro, 

afoito e traiçoeiro. Essa proposta busca construir um olhar que não se limite aos cenários 

imaginários historicamente constituídos, mas que também possibilite uma compreensão mais 

profunda, a partir de perspectivas que refletem os aspectos e dinâmicas da vida cotidiana. 

Assim, traça-se uma conexão entre a história das interlocutoras e a minha própria trajetória 

dentro da história de Tabira, fundada na repetição de suas imagens (Schapochnik, 2021). Nessa 

direção, cada agulha customiza os retalhos de uma história que nos coloca à margem, expondo 

as diversas reconfigurações do fenômeno da violência que persiste ao longo do tempo. 

 

2.3 Nós e desenlaces: o tecer das relações familiares 

 

Ao pensar sobre os nós que nos forjam e extrapolam os rizomas56, volto a utilizar a 

metáfora da colcha que se configura evidentemente por um trabalho de recorte, remendo e 

costura e que, simbolicamente, representa a memória coletiva de diversas mulheres, como é 

possível ver no filme “Colcha de Retalhos57 (How to Make em American Quilt, 1995) que 

 
56  A terminologia ou palavra rizoma, pode ser compreendida por múltiplas conexões e interpretações, sem 

centralidade ou origem fixa, espalhando-se nesse caso em diversas direções e permitindo conexões constantes. 

Para Deluze e Guattari (1995, p. 15-36) “Um rizoma não começa nem conclui, ele se encontra no meio, entre 

as coisas, […] ainda, […] não cessaria de conectar cadeias semióticas, organizações de poder, ocorrências que 

remetem às artes, às ciências, às lutas sociais”.  
57  Disponível na plataforma Prime Vídeo: https://www.adorocinema.com/filmes/filme-44876/. Acesso em: 6 nov. 

2024. 



86  

retrata diversas histórias de mulheres entre o passado e o presente enquanto tecem uma nova 

colcha, em que é destinada a cada mulher a confecção de uma parte dela, para que no fim as 

histórias ali confeccionadas possam fazer parte de tantas outras histórias. Desse ato de remendo, 

corte e costura, é possível compreendermos as experiências narradas e a formação dos tecidos 

pela perspectiva de Foucault (2006) no livro A hermenêutica do sujeito, em que tal ato pode ser 

visto como um processo criativo de autoconstrução e invenção de novas possibilidades de vida 

por meio da “arte de tecer”, onde o cuidado consigo torna-se coextensivo à vida. Assim, […] 

“ao costurarem os retalhos, também costuram os retalhos de suas vidas. Ao unirem seus 

retalhos, potencializam a capacidade de ligação com suas entranhas […]” (Almeida, 2013, 

p. 41).  

Foi a partir dessa compreensão simbólica e afetiva do ato de costurar que a pesquisa 

encontrou sua base metodológica e ética, guiando o início do trabalho de campo com 

sensibilidade e escuta atenta. Após a aprovação da pesquisa pelo Comitê de Ética, em 23 de 

agosto de 2024, iniciei os procedimentos para o trabalho de campo por meio do contato com a 

AMURT – Associação de Mulheres Urbanas e Rurais da Cidade de Tabira – PE. O primeiro 

contato foi realizado por telefone, ocasião em que foi possível alinhar expectativas iniciais e, 

conjuntamente, agendar um encontro presencial para o dia 26 de agosto de 2024, marcando o 

início efetivo da aproximação com a instituição e suas integrantes. 

Na segunda-feira, conforme combinado, cheguei à sede da associação às 10h e fui 

calorosamente recebida pela diretoria. Não apenas acolheram a pesquisa, como também 

agradeceram pelo interesse em pesquisá-las. Durante esse encontro, já deixamos agendada a 

apresentação da pesquisa para o grande grupo, que aconteceria na mesma semana, no dia 29 de 

agosto. A partir desse momento, fui autorizada a acompanhar a instituição em suas atividades. 

Após as apresentações iniciais, a diretoria me conduziu para conhecer os espaços da 

associação. A sede funciona em uma casa adaptada, onde a sala principal é utilizada para 

reuniões. O ambiente conta com algumas cadeiras dispostas em círculo, paredes brancas e 

cartazes com frases de conscientização e contatos de apoio contra a violência. A casa possui 

dois quartos: um deles abriga materiais de costura e artesanato produzidos pelas mulheres da 

associação, enquanto o outro conta com mais cadeiras para encontros. Já a cozinha é totalmente 

equipada com armário, fogão, geladeira, mesa e cadeiras, funcionando normalmente durante 

eventos organizados por elas. Em ocasiões como palestras, missas na sede e oficinas, as 

participantes se dividem em equipes, decidem o que será preparado e realizam a produção 

coletiva, compartilhando, ao final, o resultado do trabalho como um símbolo da culminância da 

atividade. 



87  

Durante minha apresentação para o grande grupo, algumas mulheres expressaram sua 

gratidão e enfatizaram a importância da pesquisa, especialmente porque, apesar de a AMURT 

existir desde meados dos anos 2000, não há registros escritos sobre suas vivências. Nunca 

haviam sido estudadas e, além disso, a associação é independente, sobrevivendo 

exclusivamente do esforço coletivo e de subvenções obtidas por meio de projetos aprovados 

pelo Estado ou, em alguns momentos, com o apoio municipal. Essa dependência de parcerias e 

a falta de recursos frequentemente dificultam a continuidade das ações desenvolvidas. 

Como destacou Eloá: “O que temos concretamente são alguns registros fotográficos, 

que, com o tempo, estão se desgastando. Além disso, temos nossas memórias, que são o que 

mantém viva a importância das nossas ações cotidianas.” Vencida essa primeira etapa, passei a 

frequentar a sede regularmente, acompanhando o cronograma de atividades organizado pelas 

participantes. No entanto, a sede não permanece aberta constantemente, devido à falta de 

recursos e à ausência de projetos aprovados no momento. O funcionamento variava de acordo 

com as necessidades e decisões coletivas, sendo muitas vezes articulado pelo grupo de 

WhatsApp da associação, no qual fui inserida para acompanhar suas movimentações, inclusive 

em atividades extramuros. 

Em 06 de setembro de 2024, a AMURT foi homenageada pela Escola Estadual Arnaldo 

Alves, que estava promovendo atividades sobre os direitos das mulheres, violência doméstica 

e os possíveis caminhos para enfrentamento dessa realidade. Durante a homenagem, que 

também se configurava como um ato de repúdio e indignação contra a violência, as mulheres 

da associação saíram em protesto pelas ruas da cidade. Na foto abaixo, um dos registros desse 

momento, observa-se mulheres marchando organizadas, carregando cartazes com mensagens 

de conscientização e reivindicação pelo fim da violência doméstica. 

Ao caminhar ao lado delas e parar em um dos pontos centrais da cidade, na rua principal, 

pude sentir a dimensão e o impacto daquele ato. Ao redor, nas calçadas, percebia-se que muitas 

pessoas acompanhavam com curiosidade, algumas com admiração, outras com indiferença. 

Mas, para elas, aquelas mulheres que marchavam, aquele momento tinha um peso significativo. 

Suas expressões sérias, determinadas e, por vezes, emocionadas refletiam, de forma coletiva, 

um desejo latente por justiça, liberdade e mudança. 

  



88  

Figura 6 – Caminhada contra a violência doméstica 

 

Fonte: Arquivos da AMURT, Foto autorizada – (2024) 

 

Além disso, outro momento marcante foi o feminicídio de Thaynara, brutalmente 

espancada até a morte por seu companheiro, Adilson Silva, em dezembro de 2024. O caso, já 

abordado no Capítulo I, é retomado aqui para reforçar sua relevância no contexto da pesquisa. 

Como demonstrado na figura 7: 

 

Figura 7 – Protesto pela morte de Thaynara 

 

Fonte: Arquivos da AMURT, Foto autorizada – (2024) 

 



89  

Esse caso também culminou em reivindicações pelas ruas e em diálogos nas rádios da 

cidade. Não cheguei a acompanhar a movimentação pelas ruas, mas acompanhei a repercussão 

nas mídias e entre as mulheres da AMURT, principalmente por meio do grupo de WhatsApp. 

Entre as mensagens trocadas, predominavam expressões de indignação, revolta, medo e 

insegurança. No entanto, a fé também se fazia presente como ferramenta de consolo diante da 

brutalidade do ocorrido. “Deus sabe de todas as coisas, a justiça de Deus não falha.” Como uma 

espécie de concordância e encerramento da conversa, muitas finalizaram o assunto dizendo 

“Amém”. 

Outro momento marcante, no qual estive presente, foi uma roda de conversa realizada 

na sede da associação. A reunião foi aberta com uma fala da presidente da AMURT, Zilda, 35 

anos, mulher branca, que ressaltou a importância de identificarmos as violências que nos 

atravessam e da necessidade de não permanecermos nelas. 

Em seguida, a palavra foi passada para Carolina, mulher branca e de aproximadamente 

50 anos, profissional da segurança pública e parceira da associação. Em sua exposição, abordou 

os tipos de violência existentes, os mecanismos de enfrentamento e os contatos disponíveis para 

apoio, além das leis e políticas públicas voltadas à prevenção e assistência às vítimas. Ao final, 

reforçou que estava disponível para conversas individuais, caso alguma mulher quisesse 

esclarecer dúvidas ou buscar orientação. 

Durante as falas, observei as reações das mulheres presentes. Nenhuma se manifestou 

diretamente, mas muitas balançavam a cabeça em sinal de concordância. Outras permaneceram 

cabisbaixas, imersas em silêncio. Uma, em especial, me chamou atenção: demonstrava 

inquietação, levantava-se, saía e voltava repetidas vezes ao local. 

Após o encerramento da roda de conversa, algumas mulheres procuraram Carolina e 

agendaram um encontro em um ambiente externo à associação. Esse momento despertou em 

mim a necessidade de compreender o fenômeno da violência para além dos muros da AMURT, 

ampliando a pesquisa para as teias de parcerias que a associação constrói na cidade. Dessa 

forma, evidenciei uma costura de percepções tanto em intramuros quanto em extramuros, 

capturando as dinâmicas do fenômeno em diferentes esferas. 

Ainda nesse encontro, enquanto discutimos casos de violência, um dos relatos 

mencionados foi o de uma mulher que, para preservar sua identidade, nomeei de Penha. Seu 

caso foi utilizado como exemplo da violência que assola o município. Nesse momento, Laura, 

62 anos, mulher parda e associada da AMURT, comentou que conhecia tanto a história quanto 

a família da vítima. Ao final da reunião, conversando com Dona Laura, acabei chegando até 

uma das filhas da vítima, Penha, e consegui seu contato para uma possível entrevista. 



90  

Dias depois, realizei a entrevista com Penha, 22 anos, mulher preta. Ao chegar à sua 

casa, fui percorrendo os cômodos enquanto ouvia a história daquele lugar, um espaço que, assim 

como tantas outras moradias marcadas pela violência, carregava não apenas memórias, mas 

cicatrizes invisíveis. Nesse instante, pude reparar um tapete na cozinha e algumas almofadas no 

chão da sala feitas de retalhos, o que continuava a demarcar na linha da história de tantos lares 

atravessados por estes retalhos em costura.  

Aspecto este já apontado em momento anterior sobre a questão de ter crescido entre 

lares que comumente havia em suas casas memórias acolchoadas no emaranhado da realidade 

vivida. Em que “à inserção de novos retalhos de tecidos, […] na costura dos panos, vai-se dando 

o tecer de si próprios. Constitui-se, na verdade, como um modo de apreender a vida e de 

apreender-se” (Almeida, 2013 p. 41). Isso me fez continuar a pensar na demarcação daqueles 

retalhos a partir das experiências de vida que vão nos moldando ao longo do tempo, uma vez 

que a vida é constituída por inúmeras etapas. 

Na entrevista, objetivei o respeito para que a confiança na minha pessoa fosse algo 

consubstanciado. Assim, comecei a perguntar sobre a origem daquele tapete e das almofadas, 

se eram de família ou como tinham adquirido. Vi uma oportunidade através da feitura daquelas 

confecções de tecer um diálogo que nos aproximasse a partir dos retalhos que também 

permeavam a minha história de vida. Os retalhos configuraram-se “[…] dessa maneira como 

um espaço favorecedor de invenção de si e do mundo, espaço facilitador de um modo de 

subjetivar onde a atenção, a repetição e a criação fazem a diferença e propiciam o devir […]” 

(Almeida, 2013, p. 41). 

Nesse dia, ao estabeleceremos um diálogo, comecei a contar sobre minha lembrança de 

ver a minha madrinha, Nena, costurar colchas, mantas, tapetes, almofadas, tanto para a casa 

dela como para outros lares. E, por isso, ao deparar-me com o tapete e as almofadas em sua 

casa, tinha despertado em mim a curiosidade, que era concernente a observar as peças de 

retalhos produzidas pelas mulheres em diferentes gerações. A partir dessa minha interpelação, 

“Penha” contou-me espontaneamente que não lembrava exatamente desde quando os tem, mas 

que sua mãe já os tinha e que haviam pertencido à sua avó materna. Nessa ordem, a colcha de 

retalhos assume uma dimensão geracional. Penha contou-me também que o tapete havia 

passado por uma restauração devido ao desgaste pelo tempo. Sua tia mandará alguém da cidade 

que costurava acrescentar alguns tecidos nos lugares que estavam rasgando-se, informou.  

Talvez, para muitos, dar tanta importância a esse diálogo não faça sentido. No entanto, 

à medida que a conversa fluía, fui percebendo que não poderia começar de outra forma. Cada 

pedacinho customizado era a sua história, a minha história e, por que não, a história de quem 



91  

perpassa pelo tecer dessas linhas? Foi justamente através desse diálogo em retalhos que senti a 

entrevistada mais à vontade. Esse clima de acolhimento também me trouxe uma sensação de 

segurança para prosseguir. Assim, com cuidado e respeito, fomos tecendo juntas sua história, 

que, de certo modo, já havia sido iniciada desde o momento em que entrei em sua casa. A 

residência ficava no Bairro Mandacaru.  

Logo na entrada, um tapete adornava o chão. Ao atravessar a primeira sala, deparei-me 

com outro tapete, este feito de restos de tecidos, o que chamamos de confecção a partir de 

retalhos. Conforme meus olhos percorriam o ambiente, notei também almofadas no sofá, feitas 

com a mesma técnica. A casa, em sua composição, era um verdadeiro bricoleur, uma costura 

de histórias que se manifestava nos pequenos detalhes, trazendo à tona uma simbologia que, 

sem palavras, falava sobre permanências, sobre memórias e sobre resistência. 

A casa era composta por dois quartos, uma sala, um banheiro, uma cozinha e um quintal. 

Em um dos quartos, dormiam Penha, sua irmã mais nova e seu irmão. No outro, a irmã mais 

velha. Os pais, por sua vez, dormiam em um colchão em outro cômodo da casa. Diante desse 

cenário, entre cortes e costuras, tendo como fio condutor o tapete e as almofadas confeccionadas 

por retalhos, fui tirando a agulha do palheiro, customizando e alinhando nossa conversa como 

quem constrói uma colcha, retalho por retalho. E, na verdade, estávamos. À medida que 

mapeava sua história, outras tantas permeavam a costura: a história de sua mãe, de sua avó, de 

sua tia e de suas irmãs. Todas elas entrelaçadas nos emaranhados nós das relações familiares, 

compondo uma trama de memórias, dores e resistências que se bordavam uma na outra. 

Voltando a nossa entrevistada, Penha, mulher preta, de uma aparência um tanto triste e 

parada no tempo. O tempo da presença e da ausência, Penha, perdeu sua mãe aos doze anos de 

idade, hoje ela tem 22 anos. Tanto ela como suas irmãs e irmão estiveram na cena do crime 

cometido pelo seu pai, Paulo, esse que pelas minhas observações em uma foto que a filha havia 

me mostrado no decorrer da nossa conversa, mas principalmente pela sua descrição dada – é 

um homem alto, forte, olhos castanhos, um homem frio, distante e calado. A mãe de Penha foi 

vítima de feminicídio58. Tal ápice se “justificava” por ciúme em dois momentos específicos da 

 
58  Conforme a visão de Pasinato (2020, p. 19) “a lei 13.104/2015 institui o feminicídio como uma forma de 

homicídio qualificado. De acordo com essa legislação, são vítimas de feminicídio as mulheres que morreram 

pela condição de serem do sexo feminino no contexto de violência doméstica e familiar, ou por menosprezo e 

descriminação pela mesma condição mencionada”. Ainda de acordo com a autora “[…] ao dar nome para essa 

violência, espera-se, entre outras consequências, que seja possível distingui-la nas estatísticas oficiais de 

homicídios e, assim, chamar a atenção para a gravidade desse problema social”. Em acréscimo, Nascimento e 

Ribeiro (2020, p. 180) nos dizem que, enquanto fenômeno social, o feminicídio é algo que permanece presente 

na sociedade e por muito tempo foi compreendido como um “crime passional”, no qual os homens, sob forte 

emoção, ciúmes ou legítima defesa da honra, praticavam a violência extrema contra as mulheres. 



92  

vida deles, um com um amigo, outro em relação ao dono da casa onde moravam de aluguel. 

Sobre esse episódio que marcará sua vida, ela diz que: 

 
Estávamos todos dormindo no quarto, aqui, como você pode ver. A casa possui dois 

quartos, um deles era minha irmã mais velha que dormia só, o outro eu dividia com 

a minha outra irmã e com meu irmão. Já meus pais dormiam em um colchão na 

cozinha. E “Eu” acordei pela madrugada com os gritos, levantei e fui até eles, mas 

não conseguia enxergar nada, acabei agarrando-o, não tinha ideia que em mãos 

tinha uma faca, na minha cabeça ele estava batendo nela, aí não tive medo. Fui lá e 

agarrei ele. Quando me dei conta meus irmãos já estavam na cena também, aí pedi 

para que eles saíssem e pedissem ajuda, um deles acendeu a luz e foi quando vi tudo 

cheio de sangue, minha mãe estava agonizando, ainda estava de olhos abertos e na 

minha cabeça ela estava viva. Meu pai permaneceu lá, vi ele mexendo em algo, achei 

que estava pegando uma faca para matar ela, quando na verdade ele já tinha matado. 

E aí, foi quando vi ele pegando remédio, disse ser veneno de rato. Em seguida, ele 

saiu e me pediu ajuda para tirar a moto. Depois voltei, fiquei tentando conversar com 

minha mãe, continuava achando que ela estava viva. Ele havia dado mais de 10 

facadas pelo corpo todo, eu cheguei a ver alguns órgãos dela para fora, era muito, 

muito sangue por toda parte. Não me lembrava que meu tio morava perto, nem que 

meus irmãos tinham indo ao seu encontro, por não saber o que fazer fiquei andando 

de um lado pro outro na rua e deixei a porta aberta e o corpo da minha mãe lá (Penha, 

2024). 

 

No emaranhado da realidade tecida por Penha, se pensarmos na interpelação dos fatos 

a partir do corpo e como ele é politicamente regulado e instrumentalizado, esse corpo torna-se 

um lugar da violência. No mapear dos fatos a partir das ideias de Butler (2015) compreendemos 

que essa violência é muitas vezes fundamentada por normas sociais determinantes, que acabam 

por evidenciar quais vidas importam e quais não importam. A morte é legitimada por ‘ciúmes’, 

que, na realidade, consiste na posse do corpo da mulher marcada pela dominação masculina. 

Por outra ótica, nos apegando às ideias de Girard (2008) as tensões miméticas, rivalidades ou 

conflitos sem resolução culminam em um ato destrutivo, concentrado dessa maneira em uma 

vítima específica, que, nesse caso, foi sua esposa, uma mulher, uma vítima mais fragilizada que 

seu algoz, sacrificada para restaurar a ordem, sendo essa, a ordem patriarcal da dominação 

masculina. 

Ainda, pensando sobre a cena descrita por Penha, a ação do pai em ter esfaqueado em 

várias partes do corpo a mãe, pode ser também compreendida por um ato performativo59 da 

violência, onde o corpo em retalhos, devido às inúmeras facadas, está exposto a diversas 

fragilidades, expressando e reproduzindo relações de poder desiguais. Além de que esse corpo 

mutilado torna-se um corpo abjeto60, ao ser objetificado pela violência a partir da negação da 

sua própria humanidade. 

 
59  A teórica Butler discute performatividade tanto em seu livro Problemas de gênero (2019) quanto na obra 

Discurso de ódio (2021), dessa maneira discorre que gênero é um ato performativo, pois é ação e não uma 

identidade natural, fixa ou estável. 
60  É o outro, o diferente, aquele que foge dos padrões determinantes (Butler, 2019). 



93  

Em outro dado momento, ao passear pelas ruas de Tabira, PE, entrei em uma loja de 

roupa que vamos chamar de “Xique-Xique”. Fica no centro da cidade, as portas de entrada são 

de vidro e o estabelecimento possui alguns manequins com roupas que já conseguimos ver do 

lado de fora. Ao entrarmos, do lado esquerdo, podemos ver o espaço do caixa e, do mesmo lado 

um pouco para frente, ficam dois provadores de roupa, e um terceiro espaço localizam-se a 

copa, banheiro e o estoque de roupas. No centro da loja e do lado direito, temos inúmeras roupas 

penduradas em cabides.  

Fiquei exatamente do lado direito, olhando para lá e para cá as roupas penduradas, em 

busca de algo que me servisse e, entre um olhar e outro, me deparei com uma conversa que me 

interessava. A atendente estava com uma mulher, Evaristo, a conversar próxima ao provador 

de roupas, a conversa era sobre o fenômeno da violência. Ela, que era uma mulher de 

aparentemente 45 anos de idade, de um olhar firme, estava vestindo uma calça jeans, blusa 

branca, usando tênis branco e uma bolsa preta posta ao lado do corpo. Ao passo que a 

interlocutora conversava, visualizava algumas roupas para prova, peças indicadas pela 

atendente Maya, que aparenta ter 32 anos de idade, uma mulher preta, porte médio, tinha um 

sorriso largo, uma pessoa bastante simpática, que nos atendia com muita paciência. Nesse dia, 

estava usando uma sandália rosa com salto, vestindo calça jeans preta e uma blusa de manga 

em tons pretos e rosas com a logomarca da loja. 

Entre uma e outra prova, Maya sugeriu uma roupa específica: um short de tecido 

maleável com cinto que dava para ver que ficaria na altura do joelho e uma blusa com manga 

curta, estampada. Ao olhar para roupa sem nem sequer provar, Evaristo prontamente respondeu: 

“curtas não posso usar, meu marido não deixa! Você já sabe!”. Problematizando tal questão 

explícita da roupa curta, a imposição de como uma mulher deve ou não se vestir ou se comportar 

é um exemplo nítido de como os corpos são performados a partir das normas de gênero, ou seja, 

não são expressões naturais e fixas, mas construídas por meio de atos repetitivos que 

consolidam o que compreendemos entre feminino ou masculino. A dominação masculina 

delineia como vestir os corpos femininos. Sobre isso,  

 
A coerência” e a “continuidade” da “pessoa” não são características lógicas ou 

analíticas da condição de pessoa, mas, ao contrário, normas de inteligibilidade 

socialmente instituídas e mantidas […] e institui a produção de oposições 

descriminadas e assimétricas entre “feminino” e “masculino”, em que estes são 

compreendidos como atributos expressivos de “macho” e de “fêmea (Butler, 2019, 

p. 44). 

 

Assim, tais normas são características de posições sociais que criam distinções entre o 

feminino e o masculino, que naturalmente é construído como expressões naturais e universais 



94  

dos corpos “machos” que legitimam e mantêm essa inteligibilidade que governam e exercem 

sobre as mulheres, seja de forma cultural, social, política ou econômica, demarcando, portanto, 

fios em teias de poder, o poder da dominação masculina (Bourdieu, 2012). 

Naquele dia, permaneci ali olhando as roupas e ouvindo a conversa entre elas que, 

aparentemente, já tinham estabelecido uma relação de confiança há algum tempo. Mais do que 

simplesmente ir comprar roupa, pareceu-me que ela estava precisando desabafar ou se distrair. 

Saiu da loja em suspiros e sem levar nada, foram as impressões obtidas em campo. 

Já eu, continuava na saga de escolher alguma roupa para não sair da loja também sem 

levar nada e, objetivando uma conversa informal com Maya, o que não deixa de ser uma 

entrevista, pedi sua opinião sobre algumas roupas. Depois de certo tempo, escolhi uma daquelas 

expostas na loja. Ela me ofereceu um café, prontamente, aceitei. E vendo nesse convite a 

oportunidade, comecei informalmente a conversar com ela sobre Evaristo, sua cliente íntima. 

Assim, disse que tinha ouvido falar sobre não poder usar roupas curtas, sob a alegação de que 

o marido seria uma pessoa possessiva. Ato contínuo, afirmara que sim, argumentando que o 

companheiro da cliente era bastante ciumento e violento61. Ela já havia tentado se separar 

algumas vezes, mas não conseguiu. E ainda acresceu que ela era policial e atuava frente aos 

casos de violência doméstica62 e que se via presa dentro dessa teia. Mas, era difícil para ela, 

pois, ele a manipulava com a filha, dizendo que as matariam, caso ela o deixasse, enfatizou 

Maya. 

Podemos observar explicitamente que o discurso proferido por Evaristo sobre “não 

poder usar roupas curtas, que seu marido não deixa” está vinculado ao ato de dominação 

masculina, implicado no machismo estrutural em que ela e muitas mulheres se encontram 

oprimidas pela submissão e pelo controle dos seus corpos realizado pelo homem, sendo essa 

ação algo muito comum, um dado macrossocial. Dessa forma, as mulheres são subestimadas e 

inferiorizadas na sociedade androcêntrica pela ordem, de maneira a estabelecer a naturalização 

dessa violência por meio do controle dos corpos, fator que evidencia a perpetração da violência 

linguisticamente tecida e demarcada como sendo uma ordem, do ponto de vista histórico e 

cultural, irredutível e universal (Álvarez, 2007). 

 
61  “Desde que o Brasil era uma colônia, vigora a ideologia patriarcal em que o homem tinha mais poder do que a 

mulher. Sendo assim, a violência que ocorria contra a esposa e filha era justificada por ser uma disciplina ou 

um controle legítimo de sua força. A violência é o resultado de um comportamento humano” (Oliveira, 2023, 

p. 40). 
62  “Essa violência contra as mulheres acontece, prioritariamente, nas relações afetivas, familiares e nos espaços 

domésticos. Os estudos científicos acerca dessa problemática surgiram a partir da década de 1980 pela força 

dos movimentos feministas, que foram os pioneiros na luta em relação à violência contra a mulher e que 

revelaram as violências da esfera privada para o espaço público, transformando o que era um comportamento 

do espaço particular, em um problema político e social” (Nunes, 2022, p. 37).  



95  

Ainda, esse controle tecido pelo marido sobre o corpo de Evaristo se alinha ao conceito 

de poder disciplinar discutido por Foucault (1987) que se manifesta pela regulamentação do 

corpo e do comportamento tecido pelas pessoas, interpelando a maneira como devem agir. Ou 

seja, o poder opera por meio de formas sutis da disciplina, visando tornar o corpo disciplinado. 

Assim, o marido se configura por ser um agente desse poder disciplinar, reforçando normas de 

subordinação e dominação masculina, as quais permanecem sendo latentes e cotidianamente 

incorporadas nas práticas sociais, que ditam os modelos de conduta a serem seguidos, atrelados 

à virilidade (Bourdieu, 2012).  

Ou seja, como descrito por Longhini (2022), esse processo se acentua por meio de 

diversas reconfigurações, sustentado por discursos misóginos que recorrem à culpabilização da 

vítima. A justificativa se ancora no tamanho das roupas, no que usar ou não, criando uma 

suposta base ética e moral para a normalização de abusos, assédios, proibições e violências. 

Esse raciocínio não apenas persiste, como também continua a demarcar os emaranhados fios 

que sustentam e reproduzem práticas coloniais. Assim, os efeitos dessa ferida ainda aberta se 

disseminam, reforçando desigualdades e reproduzindo mecanismos históricos de opressão. 

Outro ponto dessa história que fortemente me afetou foi o fato de Evaristo ser policial e 

principalmente por atuar em casos de violência doméstica, quando na verdade ela era mais um 

desses casos que estavam silenciados e que jamais alguém imaginaria que estivesse vivenciando 

tal questão. A situação me fez lembrar que a violência anda entre nós de forma sutil e silenciosa 

(Schraiber et al., 2005), sendo comum no sentido de estar para todas as mulheres, obviamente, 

há mulheres que somam os marcadores sociais da diferença, a exemplo das mulheres negras ou 

daquelas com deficiência63, que tendem a ser mais oprimidas devido aos seus marcadores. Vale 

ainda salientar que mesmo os indivíduos que estão à frente de cargos de posição hierárquica 

elevada, como no caso da policial Evaristo, mesmo sendo treinada enquanto profissional para 

lidar com a violência doméstica, é possível encontrar-se presa nas emaranhadas teias de 

vulnerabilidade, se vendo dessa forma incapaz de escapar dos nós que permeiam as dinâmicas 

contidas no seu âmbito familiar. É, portanto, perceptível que as mulheres são diariamente 

atravessadas na esfera pública ou privada pela violação dos seus direitos64. Assim, é importante 

 
63  A pessoa com deficiência muitas vezes é vista e tratada como inferior no cerne da sociedade, sendo, portanto, 

a “[…]. deficiência […] motivo para a marginalização, exclusão e discriminação social (Ferreira; Di Lorenzo; 

Melo, 2024, p. 77). 
64  Direitos que integram o rol dos direitos universais da humanidade presentes tanto na declaração de (1988) bem 

como na Declaração Universal dos Direitos humanos de (1945), que reafirmam não só o direito à liberdade, à 

vida, mas sobretudo a uma vida sem violência. E esse direito em relação a uma vida sem violência, 

especificamente no espaço doméstico inclui o direito que muitas vezes é violado, o direito a políticas públicas 

efetivas e permanentes, objetivando inibir a discriminação, subordinação, controle e o próprio fenômeno da 

violência praticada (Schraiber et al., 2005). 



96  

a prática da “Dororidade, que é a dor que se transforma em potência e, também, a dor e nem 

sempre delícia de se saber quem se é” (Piedade, 2017, p. 17). Nessa propositura, “Não é 

sororidade, é Dororidade!”. Ou seja, a centralidade da discussão feminista não pode se ater à 

união entre as mulheres sem compreender o lugar da dor na experiência de mulheres plurais, 

esclarece Piedade (op. cit., p. 17). 

Se customizarmos a condição de Evaristo, enquanto policial, a partir das concepções de 

Butler (2015) torna-se ainda mais evidente a complexidade de nós em volta da funcionalidade 

do poder nas mais diversas esferas da vida. No seu caso, está retida em uma rede de controle e 

subordinação que sobrepõe o poder que detém a mulher enquanto profissional. Tal poder muitas 

vezes não é tecido ou compreendido como ter ou não ter, mas está alinhado entre negociações 

constantes e contraditórias. Tal dualidade nos coloca frente à nossas vulnerabilidades que 

mostram que, mesmo performando autoridade, ainda assim somos descortinadas à 

precariedade.  

Voltando a Penha, em um dado momento da nossa conversa, falou-me um pouco sobre 

o seu círculo familiar, disse que era tudo muito tranquilo e que o pai nunca tinha sido violento 

nem com ela nem com os irmãos e muito menos com a mãe. Nas palavras de Penha, “ele era 

um bom pai e um bom marido, só não era de demonstrar afeto, nos abraçar, sabe?” Depois de 

certo tempo ainda acresceu que: “estava lembrando que o pai não deixava a mãe sair sozinha, 

que ela não podia trabalhar e nem vestir qualquer roupa, tinha umas atitudes estranhas às 

vezes”, a visão de “bom pai e bom marido” aludida por Penha consiste naquilo que se constrói 

como bom, uma naturalização da violência. 

Quando nos debruçamos entre as histórias de Penha e de Evaristo, entre os dois 

conjuntos de informações tecidas, é possível perceber que apresentam um padrão de repetição 

do comportamento masculino. O macho fora criado para ser superior e normatiza tal fato, 

exercendo o poder em detrimento das mulheres, poder esse que é seu por direito dentro dos 

construtos societários.  

Nesse construto, tanto o relato de Penha quanto de Evaristo exemplifica a manutenção 

de estruturas de dominação da mulher pelo homem. Sobre esse aspecto, interpretando com base 

nas discussões de Bourdieu (2012) observo que as proibições tecidas à mão são uma expressão 

concreta do habitus de dominação masculina. Essa dominação es,tá enraizada entre nós, 

apresentando-se de forma natural na vida cotidiana perpassada como uma violência simbólica, 

essa que inteligível não se torna perceptível por seus algozes e por suas vítimas, sendo 

consideradas naturalizadas, a exemplo do exercício de subordinação pelo pai de Penha e pelo 

marido de Evaristo, ao proferirem que suas companheiras não podem isso ou aquilo. No caso 



97  

de Evaristo, em não poder vestir roupas curtas, e no caso de Penha, a proibição de sair sozinha 

e exercer algum trabalho fora de casa, dentre tantas proibições, legitimam dessa maneira que o 

homem detém o poder de controle dos corpos da mulher. 

Ainda nesse encontro, mais adiante, Penha confessou-me algumas angústias que 

permaneceram com ela e a forma como a família lidou com a situação. Os relatos dela fazem 

emergir em diferentes momentos marcas pela culpabilização por não ter ajudado a mãe; em 

outros, traz momentos de contato com o pai depois do assassinato de sua mãe. Nesse dia, de 

maneira angustiada, disse-me: “Eu poderia ter ajudado minha mãe, me sinto culpada”. Já no 

segundo momento alongou-se um pouco na fala, e foi partindo para o mundo como ela se sentia, 

relatando que:  

[…] depois do ocorrido, senti muito medo, mas minha tia, Severina, disse que 

precisávamos perdoá-lo, até perguntou se queríamos visita-lo na cadeia, seria bom 

para ele. E assim, fomos. Foi difícil olhar para ele, porém, ele comportou-se como se 

nada tivesse acontecido, não falou nada sobre a morte da minha mãe, o assunto 

morreu. E a gente também não falou nada sobre. Depois de ter cumprido cinco anos 

da pena dos quinze anos que pegou, ele veio morar perto da gente, e nossa tia 

novamente perguntou se queríamos visita-lo, se queríamos morar com ele e 

respondemos que não, que preferíamos continuar morando com ela e com o nosso tio 

Doca, irmão do nosso pai. Mas, a gente, às vezes, vai lá e ele permanece calado 

(Penha, 2024). 

 

Tais falas fizeram-me retomar as ideias de Girard (2008) sobre a mimese, o desejo pelo 

desejo do outro, em que, pela sua percepção de culpa, existe uma tentativa de se colocar no 

lugar da mãe, gerando dessa forma um conflito interno que só poderia vir a ser resolvido se ela 

fosse no lugar da mãe a vítima sacrificial, ou seja, o bode expiatório. Percebo também e partilho 

desse sentimento que ela sente da culpa, como sendo algo socialmente atribuído às mulheres. 

Uma culpa que nos persegue desde o início da nossa história, uma culpa que foi demarcada a 

Eva com a queda do Paraíso e que persiste contundente entre nós, mulheres. 

Voltando a interpretar, considerando as ideias de Girard (2008), o mito fundante nos 

ajuda a pensar sobre a história da humanidade, que é demarcada pelo próprio sacrifício de nos 

sacrificarmos diariamente. Já o segundo trecho, em algumas palavras proferidas por Penha, 

como por exemplo: medo e perdão, alinham-se com a culpa que sente descrita no primeiro 

trecho. Também se customizam com as ideias de Robles (2019), ao tecer que o mito fundante, 

Eva e Adão, é utilizado como mecanismo de justificação e incorporação no imaginário social 

de que as mulheres são propícias à tentação e ao pecado. Desse modo, estamos subordinadas a 

essa ideia de fragilização, que nos obriga a corrigir nossas falhas, perdoando e reconhecendo 

nossa eminente “culpa”. 



98  

Assim, nesse emaranhado que tecem os desenlaces dos nós experienciados no seu 

cotidiano familiar, é possível percebemos na leitura do segundo trecho que a escrita segue de 

forma corrida, mas foi exatamente assim que ela relatou, sem pausas. De modo que, decidi 

preservar o descortinar da sua história que através dos suspiros, rapidez e falta de pausas, 

evidenciava nós nos emaranhados fios que tecem e atravessam o seu corpo, o que me fez 

perceber nas expressões corporais que a dor ditava o comando do seu corpo65. Lembrando que 

a dor não é um fato fisiológico, mas um fato de existência. Portanto, “não é o corpo que sofre 

e, sim, o indivíduo em sua totalidade” (Le Breton, 2018, p. 47). 

Era nítida, para mim, a sua inquietação ao balançar a perna, ao respirar, ao mexer os 

dedos, no travar de voz e, em vários outros momentos em que as lágrimas escorreram. Permeada 

por essa inquietação que também me atravessava, ao cruzar meu olhar com o dela, não hesitei 

em perguntar se gostaria que parássemos, que continuássemos outro dia, caso ela se sentisse 

bem para tal feito. No fundo “Eu” torcia para ela proferir que deveríamos parar, sentia uma dor 

imensa naquele momento, só queria fugir66 dali, já não aguentava mais tanta dor. Via-me como 

um “[…] indivíduo que se sente como uma casa assombrada pela dor” (Le Breton, 2018, p. 27). 

A dor é eminentemente social, como é explorado por Fanon (2008) em sua obra Pele Negra, 

Máscaras Brancas, ao customizar o colonialismo e o racismo67. Exemplifica uma forma 

específica de dor social, tanto física quanto psicológica, que é coletiva e sobretudo estruturada 

pelas condições históricas de dominação, opressão e violência. Dessa forma, a dor pode ser 

vista como uma experiência que, embora individual, é moldada e influenciada pelo contexto 

social. Nesse contexto, a dor assume um caráter de fenômeno social, assim como a violência 

que lhe confere a causa. 

Nesse encontro, Penha, mesmo mergulhada em tanta dor, nas emoções delineadas pelo 

seu corpo, quis continuar, disse que precisava. E então, respirei fundo, internamente, disse para 

mim mesma que eu podia aguentar e que precisava me manter centrada. Aqui, a pesquisadora 

é uma pessoa que tem sentimentos diante das narrativas das interlocutoras, que fazem emergir 

 
65  O corpo ao longo da modernidade, especialmente durante o fluxo dos séculos XVII ao XVIII, “foi descoberto” 

e alvo de uma série de estratégias de controle e da construção de um ideário que visava o autocontrole (Ribeiro, 

2013, p. 9). Esse autocontrole pode ser tecido também nas observações que tecemos sobre o outro e nas 

atribuições que suas expressões vão interpelando.  
66  A linha de fuga marca, ao mesmo tempo: a realidade de um número de dimensões finitas que a multiplicidade 

preenche efetivamente; a impossibilidade de toda dimensão suplementar, sem que a multiplicidade se 

transforme segundo esta linha; a possibilidade e a necessidade de achatar todas estas multiplicidades sobre um 

mesmo plano de consistência ou de exterioridade, sejam quais forem suas dimensões (Deluze; Guattari, 1995, 

p. 16). 
67  No racismo corpos negros são construídos como corpos impróprios, como corpos que estão “fora do lugar” […] 

(Kilomba, 2019, p. 56). 



99  

a memória de violências sofridas por mim e pelas mulheres de minha família, em especial, de 

minha mãe. 

Confesso não ter sido fácil, assim como escrever também não vem sendo, impossível 

não rememorar a minha própria história de vida68, que é permeada pela violência doméstica 

como descrevo detalhadamente na introdução desta pesquisa. O processo de escrita tem sido 

desafiador, demorei um pouco para iniciar esse segundo capítulo, pois estava tentando fugir do 

confronto com as minhas dores experienciadas. Chorei muito ao término do diálogo com Penha, 

choro escrevendo, é impossível não chorar, pois “[…] escrevemos com sensações […] e 

escrevemos sensações” (Deleuze; Guatarri, 2012, p. 196). Na vida, “A dor está presa entre os 

fios emaranhados de uma história pessoal” (Le Breton, 2018, p. 57), assim como está nos nós 

e nas tentativas de desenlaces das relações familiares. 

 

2.4 Em campo: emergindo respingos do que pode ou não ser dito 

 

O não dizer é o que inflama. E a boca sem 

movimento/É o que toma o pensamento Lume, 

Cardume, Chama. 

(Hilst, 2017, p. 80). 

 

“O corpo está intimamente conectado à construção das identidades através das estruturas 

sociais e políticas” (Butler, 2004, p. 23). Emaranhando a poesia de Hilst com a citação seguinte: 

“O corpo […] representaria o lócus das ações das práticas de Estado, sendo assim [..] o 

“representante” da vontade geral, […] que agiria em nome da “razão do Estado” (Ribeiro, 

2013, p. 9). Nos inflamando e nos calando diariamente pelos movimentos tecidos pela teia 

social da violência perene, sendo, portanto, esse corpo físico atravessado individual e 

coletivamente pelo poder em chama do Estado em que toma o pensamento e torna a boca sem 

movimento. Ao passo que, também, há fissuras “[…] o que torna possível […] a superfície e o 

que se passa na superfície: o acontecimento como expresso. O expresso torna possível a 

expressão” (Deleuze, 1974, p. 191), estando estas expressões contidas nas possibilidades de 

desenlace dos nós não cegos, ou seja, possíveis em certa medida, pelo poder de agenciamento 

de serem rompidos.  

Dessa forma, na tentativa de desenlace dos nós que permeiam a violência doméstica na 

cidade de Tabira, PE, ao permanecer tecendo linhas, metaforicamente, o desvelo, que acaba por 

se configurar em um ato que nos evidencia caminhos semelhantes à travessia de um rio, 

 
68  Fui vítima de violência doméstica/familiar. Cresci e perambulei por lares e laços em que o fenômeno da 

violência era perene.  



100  

customizando direções possíveis para compreendermos, analisarmos e problematizamos o 

fenômeno da violência, que costura aqui neste tópico alguns outros pedaços de retalhos, do 

todo, da colcha, da bricolagem que estamos tentando construir sob o fenômeno social analisado.  

A violência não se restringe às paredes do lar, não pertence a um lugar específico, pois 

está espraiada em uma microfísica do poder da dominação masculina, seguindo em movimento 

entre nós (Schraiber et al., 2005). Nesse sentido, a violência é um fenômeno social em constante 

transformação que é tecido pelas influências dos construtos societários, como as normas e as 

relações de poder, em que muitas vezes tanto as normas como as relações de poderes legitimam 

e a naturalizam. De acordo com Foucault (1987) nossas subjetividades, comportamentos e 

formas de pensar são moldadas por essas dinâmicas de poderes, nessa direção, o poder não só 

é mecanismo de controle do sujeito como também o constrói. Não somos só reprimidos pelas 

maquinarias do poder, mas também disciplinados a ser e agir em decorrência das relações 

presentes em todas as esferas da vida.  

Assim, ao conhecer Carolina, a profissional de Segurança Pública, em uma roda de 

conversa por ela conduzida na AMURT, fato que descrevo um pouco acima, tive a oportunidade 

de conversar rapidamente ali com ela. Ao término do momento na associação fui até ela, 

apresentei-me, ela passou-me seu contato e consegui agendar uma conversa na instituição que 

trabalha. Alguns dias depois, me comuniquei com ela pelo whatsapp, confirmando nosso 

encontro e no dia 10 de setembro de 2024 às 10h já estava por lá.  

Ao chegar ao bairro Baraúna, com o objetivo de me encontrar com Carolina na 

instituição designada para a pesquisa, situada em uma área um pouco afastada de outras cidades 

do Sertão de Pernambuco, fiquei surpreendida pela presença de vários policiais homens 

posicionados em frente ao local. Eram homens altos, de porte físico imponente e olhar fixo, 

cuja presença imediatamente produziu em mim uma sensação de intimidação e desconforto. 

Essa cena me levou a refletir criticamente sobre o paradoxo de um espaço que deveria acolher 

mulheres vítimas de violência estar, naquele momento, tomado por figuras masculinas que, 

culturalmente, representam justamente o perfil de poder e dominação que essas mulheres 

buscam superar. Na região pesquisada, esse tipo de figura é popularmente denominado como 

“macho”, carregando consigo não apenas uma identidade de gênero, mas também um 

imaginário de controle e força. Os policiais, reunidos em grupo na entrada da instituição, 

reforçavam esse cenário de tensão e contradição. 

Essa cena, para mim, foi estabelecendo na minha memória uma demarcação de poder, 

não somente enquanto instituição que representa, mas também enquanto indivíduo demarcado 



101  

socialmente pela figura masculina que enquadra, controla e comanda o ser mulher69, que 

também é outro enquadramento socialmente atribuído. Na entrada, lugar em que a vítima inicia 

a peregrinação da denúncia, um homem tão masculino quanto o seu algoz. Isso é uma 

linguagem simbólica, aqueles corpos masculinos são as regras do Estado, cuja dureza de quem 

perpassa na linha de entrada tem que enfrentar. 

A entrada com aqueles homens fez-me pensar sobre quantas mulheres logo na entrada 

já não desistiram de prosseguir com as denúncias por se sentirem desconfortáveis e intimidadas, 

assim, como eu me senti constrangida com a presença de tantos homens. E não seria, portanto, 

essa intimidação uma expressão de violência e da dominação masculina (Bourdieu, 2012) do 

Estado, que mantém uma característica em comum, a violência de gênero? É notório tanto nas 

relações familiares, quanto na vida pública que “[…] as questões que se encontram subjacentes 

às violências são questões de gênero, por tratar-se de uma mulher ou por envolver problemas 

tidos como feminino pela cultura vigente” (Schraiber et al., 2005). 

Nessa linha, após atravessar os olhares de intimidação dos policiais, segui caminhando 

até a porta que dava acesso para a instituição Baraúna. Logo ao cruzar a porta de entrada, me 

deparei com uma sala de espera, com cadeiras pretas nos recantos das laterais das paredes 

brancas da sala. Naquele ambiente, em frente à porta de entrada, estava Pedro, homem alto, 

forte, preto, aparentando ter uns 46 anos de idade, que abordava as primeiras pessoas que 

chegam na unidade policial, consistindo em o primeiro contato das pessoas que ali chegavam 

para os setores que se objetivavam denúncias de violência contra a mulher.  

Ao chegar, cumprimentei-o, dando-lhe boa tarde e permaneci sentada por um bom 

tempo, pois, naquele momento, Pedro estava atendendo outra pessoa, uma jovem que 

aparentava ter uns 22 anos de idade, branca, cabelos longos e cacheados, vestida com um short 

de malha preta, blusa rosa e um chinelo preto nos pés. Nesse tempo de espera, fiquei a observar 

a sala, nas paredes brancas dessa sala ampla, havia cartazes espalhados que retratavam a 

importância da denúncia de todo e qualquer ato de violência; em outros, definições dos tipos de 

violência e possíveis números para atendimento. Lembro que um deles tinha escrito “Violência 

contra a mulher é crime”, e em outro o número 0800 281 87 da ouvidoria da mulher em 

Pernambuco estampado em grafia grande com letras brancas.  

Alguns minutos depois, Pedro pergunta-me com quem gostaria de falar ou se era algum 

atendimento específico. Em prontidão, lhe respondi que estava à espera de Carolina, a servidora 

 
69  A imposição de gênero é por si só uma violência (Saffioti,1999a) pois é um lugar fixo e em quadrante atribuído 

socialmente.  

 



102  

pública que iria entrevistar. Havia marcado um horário para a entrevista com ela. Nesse 

momento, por questão de segundos, Carolina chega ao ambiente, eu a vejo em um dos 

corredores, em seguida, educadamente, cumprimenta-me. Ato contínuo, chama Pedro à sua sala 

e pede para que eu espere um pouquinho. 

Permaneci ali sentada e tentando compreender a dinâmica do lugar, ainda não tinha me 

deparado com funcionárias mulheres, até então, a recepção da primeira entrada e da sala de 

espera era composta por homens. Tal aspecto estava me inquietando demais. O lugar por si só 

já traz um temor, um lugar meio que constrangedor para as mulheres vítimas de violência, 

querendo ou não aquele lugar pode contribuir para coibir o crime e proteger a vítima de 

violência, bem como pode também ser um óbice ao processo de denúncia, pois é convidativo à 

desistência da denúncia, assim, é uma nova maneira de violentar a vítima que pretende 

denunciar. Essa entrada constituída de homens é como um nó na linha da denúncia, enraizando 

a violência nesse tecido social. Assim, coibindo aquelas mulheres de maneira a não se sentirem 

à vontade, podendo ser também intimidadas, gerando medo, insegurança e desconforto, ou 

melhor, causando desistência de justiça. 

Poucos minutos depois, fui chamada para a sala de Carolina, uma sala dividida por dois 

vãos, em um deles ficava sua mesa, esse signo que demarca a burocracia do Estado, em cima 

dela, um computador e uma impressora. Do outro lado, ficava outra mesa de vidro, com quatro 

cadeiras de madeira onde nos sentamos para conversar. 

Carolina, nesse dia, havia separado para nós um copo de vidro branco com água e, já 

ciente de que eu era pesquisadora, iniciamos a nossa conversa, quando ela mesma foi 

desabrochando o diálogo, evidenciando os tipos comuns de violência a partir do violentômetro, 

que é uma escala de formas sutis até casos mais graves, como por exemplo: o ciúme, a 

indiferença, evoluindo, para episódios de agressão, ameaça, dentre outras. Dessa forma, me 

entregou materiais explicativos e didáticos sobre a violência e suas camadas para possíveis 

distribuições70. Ao passo que fui interagindo com a mesma, interpelei-a, querendo saber quais 

os perfis de vítimas atendidas no local, e o que levava aos altos índices de violência. 

 
70 O material recebido será distribuído com as mulheres da AMURT. 



103  

Para fins de atender às minhas indagações, tranquilamente, foi me dizendo que o álcool71 

e as drogas72 eram fatores determinantes em muitos dos casos. Principalmente, o álcool. Até 

citou que, nos fins de semana, existe uma demanda bem maior de casos73. Nesse momento, fiz-

lhe a pergunta para saber as razões, por conseguinte, justificou-me o fato de estarem sem 

trabalhar, de estarem todos em casa, ou ainda, saírem para beber, o que intensifica tal situação, 

gerando conflitos e tensões no convívio familiar.  

A partir da fala de Carolina, podemos observar uma certa conformidade em culpabilizar 

a utilização pela bebida alcoólica ou pela utilização das drogas como causa direta e 

determinante dos conflitos emergidos socialmente e principalmente nas relações familiares. No 

entanto, é essencial desconstruirmos narrativas que deslocam o foco de problemas estruturais 

que reproduzem essa percepção. É necessário pensarmos como buscamos moldar as condições 

de existência que acabam por levar ao uso de tais substâncias psicoativas, além de que, como 

operam para inviabilizar desigualdades mais profundas.  

Já em relação ao perfil das vítimas, evidenciou que tanto mulheres brancas de boa 

condição financeira e que ocupam cargos e posições sociais quanto mulheres negras são vítimas 

de violência doméstica, assim, elas procuram a Baraúna. No entanto, a demanda de mulheres 

negras ultrapassa a procura em relação às de mulheres brancas. Tal questão pode ser 

compreendida pela análise de Saffioti (2015) que evidencia que mulheres negras enfrentam 

dupla opressão, devido aos marcadores sociais tanto pelo patriarcado quanto pelo racismo 

estrutural, além de serem submetidas à violência doméstica, encontram-se também em maior 

vulnerabilidade social e econômica. Assim, 

 
[…] No racismo corpos negros são construídos como corpos impróprios, como corpos 

que estão “fora do lugar” e, por essa razão, corpos que não podem pertencer. Corpos 

 
71  “O uso de substâncias psicoativas (pelo perpetrador, pela vítima ou por ambos) está envolvido em até 92% dos 

episódios notificados de violência doméstica. O álcool frequentemente atua como um desinibidor, facilitando a 

violência […] Homens casados violentos possuem índices mais altos de alcoolismo em comparação àqueles 

não violentos. Estudos relatam índices de alcoolismo de 67% e 93% entre maridos que espancam suas esposas” 

(Zilberman; Blume, 2005, p. 52). Em consonância, (Rabelo e Caldas (2007, p. 971-975) nos mostram que 

“[…] o equilíbrio de uma família é alterado quando um dos membros consome drogas, […] licitas ou ilícitas. 

Como permeados pelos dados evidenciados, onde […] em grupo de mulheres agredidas, […] é perceptível a 

frequência diária de uso de drogas […] (37,8%), seguida dos que consumiam no final de semana (37,7%) […] 

o companheiro e o ex-companheiro foram os mais citados como usuários de drogas em cada grupo (84,6% 

agredidas e 40,0% não agredidas), aumentando em nove vezes o risco de ocorrer violência”. 
72  “As drogas podem não ser causadoras da violência, porém podem potencializar a violência já existente de um 

potencial agressor, sendo, portanto, o uso abusivo delas, um risco no âmbito familiar, gerando conflitos, tensões 

e violência. assim, […] os estimulantes como cocaína, crack e anfetaminas estão frequentemente envolvidos 

em episódios de violência doméstica, por reduzirem a capacidade de controle dos impulsos e por aumentar as 

sensações de persecutoriedade” (Zilberman; Blume, 2005, p. 52).  
73  Estive algumas vezes no fim de semana e pude perceber um fluxo maior de pessoas adentrando a Aroeira-

vermelha. Em sua maioria mulheres, que correspondiam a faixa etária de 18 a 42 anos aproximadamente, a 

maioria mulheres pretas e boa parte delas estavam acompanhadas por outras mulheres e por crianças. 



104  

brancos, ao contrário, são construídos como próprios, são corpos que estão “no lugar”, 

“em casa”, corpos que […] pertencem. Eles pertencem a todos os lugares: na Europa, 

na África, no norte, no sul, leste, oeste, no centro, bem como na periferia (Kilomba, 

2019, p. 56).  

 

Dando continuidade à nossa conversa, foi me dizendo, espontaneamente, que muitos 

casos que chegavam ao órgão eram conhecidos naquele ambiente, pois consistiam em registro 

nos seus fichários. Carolina ainda informa que tentava conversar com as vítimas para orientá-

las, porém, elas acabavam voltando para os agressores e, segundo Carolina, não podia fazer 

nada, além de aconselhar. Então, perguntei quais os principais fatores que contribuíam com 

esse retorno para os seus agressores. Assim, respondeu-me isso: “os filhos, a falta de trabalho, 

as promessas de mudanças74, o julgamento societário e, muitas vezes, a falta de apoio 

familiar”, esclarece Carolina. 

Nesse sentido, a fala de Carolina diante das respostas que recebia das vítimas de 

violência doméstica/familiar pode ser por nós compreendida a partir de determinadas 

construções culturais e societárias elaboradas e distorcidas em detrimento da violência, 

tornando-a banal e justificável. E, talvez, a conformidade de Carolina em apenas aconselhar, 

quando talvez pudesse ir além dentro da função que exerce enquanto profissional de segurança 

pública, torna assim essa “Explicação das vítimas e reproduzida por ela, uma explicação 

“naturalizadora”, simplista e que talvez implique na dificuldade de qualquer forma de 

intervenção” (Schraiber et al., 2005, p. 65). 

Nesse contato, a interpelei ainda se também não seria falta de políticas públicas75 que 

realmente funcionassem em favor dessas mulheres. Assim, ela passa a dizer que muitas vezes 

as instituições e até mesmo as leis na prática não funcionavam como se esperava. Na ocasião, 

até citei o exemplo da própria Lei Maria da Penha, (Lei nº 11.340/2006), que embora tenha sua 

 
74  Que estão vinculadas ao processo do chamado ciclo da violência, tendo três fazes distintas, sendo a I fase 

permeada pelas tensões, brigas e conflitos. II fase, pela perpetração da violência, onde em alguns casos as 

mulheres procuram socorro. Já a III fase, o agressor se diz está arrependido, fazendo inúmeras promessas de 

mudanças e pedidos de desculpas. Iniciando dessa forma, a fase da lua de mel, onde fazem as pazes como se 

nada tivesse acontecido (Schraiber et al., 2005). Porém ao passar do tempo, todo o ciclo se restabelece 

novamente entre eles.  
75  Obviamente que existem diversas políticas públicas e dentro das suas possibilidades trazem grandes 

contribuições para a coibição das violências acometidas contra as mulheres, como no próprio caso da Lei Maria 

da Penha (Lei nº 11.340/2006), que consolida e cria mecanismos de coibição da violência. bem como, a 

importância das delegacias especializadas para o acolhimento das denúncias, das secretárias das mulheres, casas 

de acolhimento, entre outros. Entretanto, como problematizei acima, alguma coisa escapa, tornando a resolução 

ou redução da violência no Brasil, mais em tantos outros países, de diferentes regimes políticos, econômicos e 

sociais uma verdadeira incógnita. E mesmo havendo em certa medida, implementações, monitoramentos, a 

garantia de funcionalidade permanece incerta (Gregori, 2019). Entretanto em reflexo desse paradigma, talvez o 

mecanismo mais próximo de uma resolução seja por meio de uma educação de qualidade, a mesma apresenta-

se como um grande instrumento de mudança, contudo, essa educação precisa ser plausível de uma 

transformação social, não mero instrumento a serviço do poder, sendo mais uma estrutura estruturante. A 

educação tem que ser transformadora.  



105  

notoriedade e importância, e mesmo prevendo, por exemplo, medidas protetivas de urgência 

como o afastamento do agressor do local de convívio com a vítima, da proibição de contato 

com a vítima e seus familiares, com a proibição de frequentar determinados ambientes, 

preservando assim sua integridade física e psicológica, dentre tantas restrições estabelecidas. 

Nessa direção, objetivando com essas medidas, contribuir para o rompimento do ciclo de 

violência em relação às mulheres, ainda assim, o avanço da legislação não tem evitado, no 

entanto, a alta de números de violência. Como podemos comprovar a partir dos dados do 

Conselho Nacional de Justiça (2023) sobre a atuação do poder judiciário na aplicação da lei, 

revelando que 640,867 mil processos de violência doméstica e familiar/ e ou feminicídios 

ingressaram nos tribunais brasileiros no ano de 2022. Diante tal fato, ela apenas, disse-me que, 

no momento, “não teria essa resposta e que iria dar uma olhada para depois responder-me76 

com convicção”. 

Embora na minha cabeça os questionamentos já estivessem surgindo com uma 

inquietação por não ter conhecimento dos dados comuns à violência com que trabalha. Era 

possível não saber, o fato de ser uma profissional de segurança pública não implica que se 

dedique às atividades de uma maneira que compreenda e se atualize sobre as questões com que 

lida no trabalho, certamente, a Administração Pública não lhe desfavorece por não ser uma 

funcionária atualizada. 

No entanto, olhando por outra ótica, no tecer da entrevista, o silêncio de Carolina 

consistia em um silêncio fundador, aquele que Orlandi (2007) define como o não-dito, 

possibilitando um distanciamento, criando condições do e para o significar, correspondente à 

matéria significante que é a excelência de um fluxo contínuo de significação do real da 

produção de sentido. Além de que, seu ato de calar-se não implica que não haja comunicação 

(Lacan, 2008). Desse modo, o seu “[…] silêncio não fala, ele significa” (Orlandi, 2007, p. 42). 

Em outros momentos da nossa conversa, também não tive respostas para outras 

questões, como, por exemplo, fiquei querendo entender os motivos de sua equipe ser composta 

apenas por homens, algo sobre o que ficou desconversando como se não estivesse 

compreendendo. O desconversar é uma maneira de ratificar as estruturas sociais em torno da 

dominação masculina que está difundida e enraizada nas instituições públicas de todas as 

esferas. 

 
76  Não tive retorno algum de Carolina, ficou de entrar em contato comigo e nada, também tentei ligar, mandei 

mensagens e nenhuma resposta. fiz também algumas tentativas de a encontrar na Baraúna e todas sem sucesso. 

O que me era dito é que estava viajando a trabalho e que não tinha previsão de retorno.  



106  

Nesse trajeto, surgem na minha cabeça questionamentos que põem em xeque o exercício 

das instituições, sejam elas quais forem. Nesse caso específico em Baraúna, é impossível não 

pensar se essa instituição de fato tem interesse e age para a desconstrução das dinâmicas de 

poder ou apenas mascara os conflitos e as rivalidades sociais. A presença daqueles homens na 

portaria é um discurso presente por meio daqueles corpos, um discurso de poder androcêntrico 

na sociedade, em especial, no Estado. A configuração que estamos levando à problematização 

constitui na visibilidade das normas tácitas, pré-estabelecidas de gênero, normas que, muitas 

vezes, determinam quais corpos são considerados legítimos para ocupar certos espaços de 

poder. Nessa direção, de acordo com as ideias de Butler (2019) a presença exclusiva de homens 

pode ser vista como uma reafirmação performativa demarcada socialmente, que reproduz o 

poder da masculinidade em detrimento das mulheres.  

Retomando o caso de minha interlocutora, Penha, por exemplo, discutido no item 2.3 

desse capítulo, ao tecer do diálogo realizado com ela, confessou-me que tanto ela quanto as 

suas irmãs e irmão não receberam qualquer atendimento pós-assassinato da mãe, assim, não foi 

atendida por nenhum profissional, não houve sequer um acompanhamento psicológico, como 

podemos evidenciar na fala de Penha a seguir: “ convivemos com o pai como algo natural”, 

surgindo a ideia da naturalização da violência, ainda a culpabilização pelo evento morte de sua 

mãe. 

Tal desdobramento, proporciona as considerações de que as instituições sejam jurídicas, 

de saúde ou assistenciais, funcionam como agentes controladoras tanto do indivíduo como do 

coletivo (Foucault, 1987). Mascaram a função de proteção, que se canaliza nas pontas mais 

fracas, como no caso das mulheres pretas que são maioria na procura por ajuda em detrimento 

dos casos de violência doméstica, como relatado pela própria Carolina. Isso se evidencia na 

história de Penha, também mulher preta que socialmente foi e permanece sendo invisibilizada77, 

assim como o corpo de sua mãe, Joana, que segue sendo apenas mais um corpo que compõe o 

quadro das estatísticas, constituindo apenas um número, uma vida que não conta, não passível 

de luto (Butler, 2015). Nessa proposição, uma vida que excede, sendo relegada e confinada à 

margem da sociedade (Bauman, 2005). 

Além disso, algo que também chamou minha atenção foi o fato de Carolina não saber 

ou talvez não querer me responder em relação à quantidade de casos que chegavam àquele setor, 

 
77 A invisibilidade da que falamos trata, portanto, da falta de reconhecimento de certos acontecimentos como sendo 

da sociedade como um todo […] (Schraiber et al., 2005, p. 35). Bem como de algumas vidas, como é o caso 

das mulheres pretas.  



107  

e também quando perguntei se possuía dados78 que poderia fornecer. Ato contínuo, relatou-me 

que poderia consegui-los em outro lugar, pois o espaço Baraúna ainda era novo e não possuía 

acesso aos dados requisitados. 

Para fins de conhecimento, passei a pesquisar no site G1 (2023) sobre a implantação do 

lugar, constatei que foi implantado há aproximadamente cinco anos, então, não é tão novo assim 

conforme anuncia a entrevistada para que não se ofertem registros de dados. Evidencia em 

minhas observações a impressão de que, para além daquilo que era visível, do incômodo com 

minha presença, com o teor que a conversa estava tomando, havia algo a mais, algo que 

escapava, havendo em certa medida compreensão da minha parte enquanto pesquisadora que 

se tecia certo controle sobre o que ela poderia ou não dizer, tal quanto o que eu poderia ou não 

perguntar. Dessa forma, demarcou-se um silêncio, que para mim era construtivo, ou seja, 

“[…] o silenciamento produzido pelo ato de dizer, aquilo que se cala para se poder falar, 

[…] mecanismo que põe em funcionamento o conjunto do que é preciso não dizer para poder 

dizer” (Orlandi, 2007, p. 74). No entanto, o silêncio é um dado, é o calar da violência na omissão 

do Estado. 

 Assim, olhando para as engrenagens da instituição e do indivíduo enquanto 

representante de certos espaços, é possível compreendermos que somos constituídos pelas 

práticas sociais, históricas, culturais e discursivas, onde o sujeito e o poder se criam mutuamente 

(Foucault, 1987) para que não forcemos o aparecer dos silenciamentos do Estado. Com isso, 

dentro das pontes e dos muros que nos atravessam, é possível furarmos e atravessarmos esses 

muros. 

Evidentemente, como pude constatar em campo e nas relações que venho tecendo para 

essa costura a fim da compreensão desse tecido social, que alguma coisa escapa entre os 

silêncios. Nesse encontro, na pesquisa, emergem respingos em pedaços de tecidos que escapam 

de um dito, mas também emergem do não dito. O fenômeno social se esbarra, mas sai pelos 

furos do tecido, que esgarça no olhar e na percepção da pesquisadora atenta à análise do 

discurso.  

É justamente nesse entremeio entre o que é revelado e o que permanece silenciado que 

o capítulo III se insere, ao abordar as histórias de vida de mulheres da associação AMURT, 

evidenciando como a arte do bordado e da costura se transforma em instrumento de resistência 

 
78 Os dados aferidos pela Secretaria de Defesa Social (2023) apontam que nos últimos cinco anos, entre o ano 2019 

a 2023, de janeiro a dezembro, os casos de violência doméstica/ familiar na cidade de Tabira Pernambuco – 

foram de 97 para 157 casos de mulheres com faixa etária entre 35 e 64 anos.  

 



108  

diante da violência de gênero, do racismo e da opressão. Por meio de memórias, relatos e 

experiências compartilhadas, o texto revela como a criação manual fortalece a identidade, a 

autonomia e o enfrentamento das desigualdades, destacando ainda o papel ambíguo da religião 

e a importância das políticas públicas efetivas para a proteção das mulheres. 

  



109  

3 HISTÓRIAS DE VIDA: a potência do criar como ato de resistência 

 

Figura 8 – Mãos que entrelaçam a memória: costura da ColchaNograma em campo 

 
Fonte: Arquivos da pesquisadora - (2025) 

 

Devo a arte do criar à minha mãe. Ela teve nove filhos(as), sete mulheres e dois 

homens, e nos ensinou a bordar. Prática que fazia parte do universo feminino, sendo 

uma habilidade transmitida de mãe para filha, minha mãe sempre dizia: que o 

praticar desenvolve a habilidade do criar. Era dessa maneira, que gerávamos renda 

para a família, e ao mesmo tempo era uma forma de demonstrarmos nossa presença 

entre os homens. Outra coisa, que minha mãe ao nos ensinar em um ponto lá e um 

cá, dizia, era que o bordar seria nosso mecanismo de fuga, independência e liberdade 

das opressões que constituíam a nossa família (Iracema, 2025). 

 

A epígrafe que inaugura este capítulo é um recorte da fala de uma das interlocutoras 

desta pesquisa, que evidencia o entrelaçamento das experiências de violência e a potência do 

criar entre as mulheres da associação AMURT Associação do Movimento de Mulheres Urbanas 

e Rurais – Tabira, PE), interpeladas por discursos e gestos que, aos meus olhos atentos, se 

revelam profundamente conectados. Em contraponto a esse trecho textual, utilizo a imagem 

“Mãos que Entrelaçam a Memória: Costura da ColchaNograma em Campo”, que se transforma 

em reflexo visual dessa dinâmica. A costura emerge, então, não apenas como um gesto de 

resistência, mas como um processo de ressignificação das vivências.  

Assim, ponto a ponto, entrelaçam-se mãos que deslizam sobre fios e tecidos 

profundamente imbricados no compasso do tempo, que, a cada pontilhar, atravessa feridas 

abertas. Evoca-se, nesse gesto, a sensação de que cada ponto e cada movimento não apenas 

compõem as peças, mas convocam múltiplos significados que se desvelam na imersão do 

presente. Isso me levou, de forma quase imediata, a rememorar experiências da infância, 



110  

ativando o sentir da pesquisadora em campo, em seu primeiro contato com a AMURT, cuja 

trajetória irei explorar mais detidamente ao longo deste capítulo. 

As lembranças que me chegam são das brincadeiras de rua com amigas, quando 

corríamos despreocupadas. Em meio a essas cenas, recordo-me nitidamente do som diferente 

que emanava de uma garagem ampla, de paredes brancas, que exalava uma atmosfera de afeto, 

trabalho e liberdade. Aproximando-me, percebi que se tratava de mulheres costurando. O chão 

frio de cimento intensificava as sensações despertadas pelos sons da costura, que furava à 

medida que a agulha penetrava os tecidos, guiada pelo ritmo dos pés daquelas mulheres 

sofridas, mas resistentes que acionavam as máquinas. 

Hoje, ao revisitar esse processo de criação por meio de diálogos informais, palestras e 

rodas de conversa, por meio do contato direto, compreendo como muitas dessas mulheres 

utilizam a arte de criar como forma de expressão e elaboração de suas experiências. Essa 

percepção me impulsionou a delinear meu objeto de pesquisa em linhas que se entrelaçam aos 

signos de pertencimento. A colcha de retalhos descrita no Capítulo II, por exemplo, vai sendo 

construída com pedaços que bordam, remendam e conectam significados a partir da experiência 

do vivido, também perpassando o Capítulo I. Esses elementos nos conduzem à compreensão de 

que tais signos se manifestam como expressões entrelaçadas à cultura, à criatividade, ao 

individual e ao coletivo das práticas sociais: família, igreja, escola, dentre outras instituições. 

Para compreender a origem da associação mencionada, uma organização que ainda hoje 

carece de registros formais, recorri às experiências vividas e às memórias das mulheres que 

estiveram desde o princípio à frente da instituição. Ainda que a documentação oficial seja 

escassa, os relatos formais e informais acostados nos processos de memorização, aliados às 

observações em campo, compõem um valioso acervo de histórias e memórias sobre os 

primeiros passos da AMURT, destacando também as ações promovidas pela entidade ao longo 

do tempo. Analiso, igualmente, como essas iniciativas dialogam com políticas públicas e com 

as ações empreendidas pelo município. 

A partir da minha vivência em campo em que a arte é um elo pela força do criar, ousei 

desenvolver um trabalho manual que categorizei “ColchaNograma”. O nome foi delineado da 

junção entre “colcha”, metáfora de pertencimento ao território utilizada ao longo deste trabalho, 

e “nograma”, que representa a coleta de dados realizada dentro e fora da associação, por meio 

de entrevistas, observações, palestras e rodas de conversa. Essa construção passou também 

pelas mãos das interlocutoras desta pesquisa, peças fundamentais para o desdobramento desta 

pesquisa. Foram elas, tecelãs dessas narrativas, que entrelaçaram seus gestos aos meus, 

costurando juntos os fios do fazer coletivo. 



111  

É nesse sentido que Denzin e Lincoln (2006) orientam o pesquisador como um 

confeccionador de colchas, um artesão da bricolagem, que atua com os materiais e ferramentas 

disponíveis, mobilizando métodos, estratégias e recursos empíricos ao seu alcance. Assim, a 

categoria “ColchaNograma” e seus diversos elementos não apenas expressam a urgência de 

compreendermos e transformarmos o objeto de estudo, mas também demonstram que é possível 

construir uma pesquisa teórico-metodológica crítica, séria e ética, por meio da articulação entre 

criatividade, sem que esta esteja necessariamente atrelada a um modelo rígido de produção 

fundada no cartesianismo. Como afirma Minayo (2012, p. 7), “teoria, método e criatividade, 

são […] ingredientes […] que bem combinados, produzem conhecimentos e dão continuidade 

à tarefa dinâmica de descobrir as entranhas do mundo e da sociedade”. 

Neste contexto, tendo a arte como condutora de diálogos, a investigação dessas 

experiências revela que a violência não é apenas um fenômeno individual, mas estrutural e 

social. Segundo Silva (2019), a violência dirigida às mulheres é um mecanismo de controle e 

reprodução de uma ordem social marcada por hierarquias de gênero, raça e classe. Butler (2004) 

reforça essa perspectiva ao argumentar que os corpos das mulheres são regulados por normas 

sociais que delimitam quem merece proteção e quem permanece vulnerável, revelando como a 

violência está diretamente ligada à construção social da diferença. Por isso, mudanças efetivas 

são urgentes, sobretudo, no que tange à implementação das políticas públicas: não basta 

existirem, é preciso que sejam efetivas. 

É também necessário problematizar o fato de que a violência doméstica não afeta todas 

as mulheres da mesma maneira. Crenshaw (2002) nos lembra que a interseccionalidade revela 

como formas de opressão, como o racismo e o sexismo, se entrelaçam, produzindo 

vulnerabilidades específicas para mulheres negras. No município investigado, os registros de 

campo mostram que muitas interlocutoras se autodeclaram pardas ou pretas. Essa 

autodeclaração carrega consigo marcas de exclusão histórica e subalternização. Como pontua 

Carneiro (2011), o racismo é uma engrenagem central da violência sofrida por mulheres negras, 

cuja existência resiste às estruturas que sistematicamente negam sua humanidade. 

Ao longo da pesquisa, evidencio intencionalmente o recorte racial ao apresentar as 

interlocutoras, pois esse marcador social é reiterado pelas mesmas, haja vista que se veem 

enquanto negras em grande parte. Ao tratar da violência contra a mulher, torna-se impossível 

ignorar esse fator, o que se articula com a discussão proposta no Capítulo I, especialmente na 

seção que trata das “máscaras que nos enquadram no dever ser”, conforme podemos observar 

naquele espaço da escrita. Afinal, a violência doméstica não se apresenta de forma homogênea 

para mulheres brancas, pardas e pretas. A racialização das experiências revela que o racismo 



112  

opera de formas distintas, moldando a violência com características e impactos específicos em 

suas trajetórias atravessadas por um sistema que marginaliza e desumaniza esses corpos. Para 

Lélia Gonzales (2011, p. 5), “os negros estão na lata do lixo da sociedade brasileira”. 

Nessa propositura, observemos os dados seguintes: Como apontado pelo Anuário de 

Segurança Pública (2024), a violência persiste na vida das mulheres, tendo um crescimento em 

todas as modalidades79 de violência perpetradas contra elas, estando a maioria dos dados 

vinculados ao perfil de mulheres negras que foram mortas em maioria na sua residência. No 

tocante são 63,6% mulheres negras, 71,1% entre 18 e 44 anos e mortas na residência consta 

64,3%. Nessa direção, evocando as análises de Sueli Carneiro (2011), fica evidente que há, 

muitas vezes, um apagamento da raça nas análises de gênero, o que resulta na falsa ideia de que 

todas as mulheres compartilham a mesma realidade. Essa universalização ignora que as 

mulheres negras vivem uma dupla opressão: por serem mulheres e por serem negras, vivem o 

“matriarcado da miséria” (Carneiro, 2011).  

 

3.1 O campo e seus atravessamentos  

 

Nesta seção, ao tecer as narrativas que constituem o surgimento da AMURT, descrevo 

os primeiros passos dessa trajetória por meio das memórias das interlocutoras, cujas 

experiências e perspectivas se configuram como fontes basilares desta história. Através de suas 

narrativas, foi possível reconstruir, em sua essência, vivências, motivações e o legado deixado 

por essas mulheres às gerações futuras. Em seus relatos, gestos e ações, elas se apresentam 

como fios que, ao se entrelaçarem no esforço de um fazer coletivo, tecem uma rede de sentidos 

e significados que se fortalecem com o tempo motivadas pela experiência vivida. 

Ao contar essa história, Alice, uma das sócias fundadoras, compartilha: “Quando me 

perguntam sobre o surgimento da AMURT, eu sempre digo que não há um registro oficial do 

seu surgimento. O que temos são as memórias e as histórias que vivemos”, esclarece. 

Ela continua: “Eu, como muitas outras, participei da construção desse movimento desde 

os primeiros passos. Nossa associação começou com o movimento de mulheres apoiado pela 

Igreja Católica, através da irmã Flor, no ano de 1998, no sítio Pintada, em Solidão – PE”. 

Nesse dia, ao me narrar, continua a relatar o seguinte: “No início, as freiras reuniam as 

mulheres para momentos de oração e incentivavam que saíssemos mais de casa, com o 

propósito de aprendermos corte, costura e bordado”. Ao mesmo tempo, disse-me ainda, que 

 
79 Anexei duas imagens, uma que mostra bem direitinho as porcentagens e as modalidades de violência e outra que 

demonstra o percentual de raça/ cor das vítimas. 



113  

as freiras “promoviam formação e sensibilização para que nos libertássemos do fogão, da 

discriminação e da opressão impostas por uma sociedade machista e preconceituosa”.  

No instante em que fala, Eloá, relata isso: “No ano de 1992, as freiras vieram morar em 

Tabira, no bairro de Fátima, e começaram a orientar as mulheres na formação de grupos em 

algumas comunidades rurais”. Segundo a mesma, “dois grupos foram criados no próprio 

bairro: o Grupo Vida e Esperança e o Grupo Nova Aliança, além de mulheres associadas do 

centro da cidade”. 

Após uma breve pausa, com o olhar distante, Eloá solta uma gargalhada e recorda: 

“Muitos maridos começaram a se incomodar com as nossas saídas. Tivemos que negociar os 

horários de retorno para casa, especialmente para preparar a janta. Ainda assim, 

enfrentávamos muitos embates”. Nesse instante, sorri novamente e complementa a fala: “pela 

manhã, não podíamos sair, era o momento de cuidar das nossas filhas e filhos, da casa e do 

marido. As saídas aconteciam mais nos horários das orações”. Calou-se por um instante e 

retomou dizendo: “Dizer que estávamos indo para a igreja facilitava um pouco, mas mesmo 

assim era preciso voltar na hora certa”. Ao me narrar, seu corpo também expressava suas 

investidas na fala, dizia-me que “ainda assim, era bom ir à igreja. A gente precisava buscar a 

salvação, era o nosso momento com Deus. Ali, entregávamos tudo em suas mãos”. 

Observa-se, a partir do exposto, a presença marcante da religião e da fé na vida dessas 

mulheres, revelando não apenas um aspecto espiritual, mas também uma dimensão estruturante 

de suas experiências e percepções de mundo. É necessário destacar não apenas a presença física 

da igreja na cidade, mas sua influência simbólica e normativa em toda a circunscrição social e 

cultural em que estão inseridas. Nesse contexto, torna-se evidente como muitas mulheres 

permanecem em relacionamentos marcados pela violência, mantendo o casamento mesmo 

diante de situações de sofrimento extremo, uma escolha atravessada por processos de 

socialização pautados nos preceitos religiosos. 

Veiga (2020) pontua que é por meio da fé que muitas mulheres buscam compreender as 

relações de violência em que vivem, buscando assim a preservação do matrimônio, da família 

e do lar harmonioso. São levadas a crer pelos dogmas judaico-cristãs, líderes religiosos, 

discursos sexistas, entre outros, que seus sofrimentos não são nada comparados ao que Cristo 

sofreu na cruz, não existe sofrimento maior. Então basicamente elas podem e devem aguentar. 

Assim, faz-se necessário perceber que a religião atrelada ao catolicismo não apenas endossa a 

submissão diante da violência, mas, em muitos casos, atua como fio de sustentação dessa 

condição, não apenas por influência cultural, ou social, mas por meio da exigência e dos 

ensinamentos construídos para que se possa exercer uma fé profunda e uma devoção muitas 



114  

vezes cega. Expressões, como por exemplo: “Tudo está nas mãos de Deus” revela não só uma 

resignação apreendida, bem como uma entrega total a uma lógica religiosa que muitas vezes 

naturaliza e normaliza o silêncio, a dor e a violência. Sobre os estilos de vida dessas mulheres, 

Iracema, mulher parda, 49 anos, aponta isso: 

 

As mulheres eram muito massacradas na cozinha pelos maridos, viviam debaixo de 

ordem, não podiam sair de casa para quase nada, só para a igreja. A gente ia, rezava, 

agradecia, pedia perdão a Deus e entregava nossos problemas. Era bom poder ter 

esses momentos. Ao término da celebração, passamos um tempo bem curto, 

conversando. Era bom demais. Aí o grupo surge com essa proposta. Tanto da prática 

da oração, quanto para que tivéssemos também conhecimento de políticas públicas e 

redes de apoio em caso de violência. Muitas não sabiam de nada, tinham filhos (as), 

um atrás do outro, viviam para cuidar do marido, dos filhos(as) e da cozinha 

(Iracema, 2025).  

 

Uma análise possível a partir das falas de Iracema e Eloá emerge das minhas percepções 

em campo, seja ao observá-las em atividades religiosas, seja, sobretudo, pelos diálogos que 

tenho observado no grupo de WhatsApp da associação. Como já relatei em momentos anteriores 

desta pesquisa, fui inserida por elas nesse espaço virtual com o intuito de acompanhar mais de 

perto as ações desenvolvidas pela entidade. Sobre esse aspecto, chama a atenção o fato de que 

grande parte das mensagens trocadas no grupo está centrada nas obrigações religiosas seguintes: 

anunciam missas no centro, nos bairros e nas comunidades; questionam quem poderá servir 

naquele dia, quem conduzirá o terço ou participará das missões de resgate oracionais, entre 

outras atividades semelhantes. Essa dinâmica parece estabelecer uma triangulação com os 

relatos de Eloá e Iracema, evidenciando um vínculo persistente com a Igreja católica, que pode 

ser interpretado também como um canal simbólico e prático de fuga do espaço doméstico. 

Em conversa com Zilda, a atual presidente da associação, de forma direta, perguntei 

qual o motivo da permanência do vínculo fortemente tecido com a igreja católica. Respondeu-

me:  

 

Atualmente a associação acolhe mulheres de outras religiões também, eu por exemplo 

não sou católica, mas, ao entrar na associação já sabia do seu vínculo com a igreja, 

a gente entra e vai se adequando. Ela surge com o apoio da igreja e as sócias 

fundadoras também são católicas. É complicado essa dissociação na cabeça das 

sociais. É algo que a gente não discute, é tradição! (Zilda, 2024).  

 

Também retomei esse questionamento e o direcionei a Capitu e Alice. Capitu 

compartilha a informação de que cresceu em uma família católica, diz-me isso: “Cresci na 

igreja, ia com minha mãe e hoje levo minhas filhas. Quando conheci as mulheres da AMURT 

foi na igreja, éramos convidadas para fazer parte de um grupo de orações. E até hoje participo 

da associação”. Observamos na fala de que ir à igreja traz um marcador social geracional, pois 

consiste em uma ritualística que se repete em diferentes gerações. 



115  

 

Por tecido criada pelas freiras franciscanas, como ela era católica, então de início 

só convidou mulheres da religião católica. Atualmente, permanecemos com o vínculo, 

embora a gente acolha pessoas de outras religiões. No entanto sua maioria ainda é 

católica e também todas se adequam as programações da instituição na qual a 

associação desde a sua criação participa (Alice, 2024).  

 

É curioso como esses diálogos nos atravessam e se entrelaçam aos diversos fios que 

compõem nossas histórias de vida. Na minha adolescência, por exemplo, minha mãe costumava 

me levar para ser coroinha na igreja católica da cidade. Tal função consistia, basicamente, em 

auxiliar o padre nas atividades litúrgicas. Ao questionar a necessidade de “servir” para receber 

a “graça”, ela me dizia que era preciso servir para alcançar a salvação, apenas isso, sem maiores 

explicações. Naquele momento, essa justificativa não me parecia plausível ou convincente. 

Essa lógica, no entanto, revela-se paradoxal à luz do pensamento de Girard (2008), que 

defende a ruptura com modelos passivos ou submissos que nos objetificam e sacrificam. 

Refletindo sobre tais ideais, especialmente à luz das discussões do Capítulo I, é possível 

perceber como a dinâmica religiosa ainda se entrelaça à violência, evidenciando a urgência de 

questionarmos as estruturas que nos são impostas, a exemplo da construção de inferiorização e 

secundarização de mulheres. 

Tais estruturas sócio-históricas, infelizmente, ainda ecoam em nós e entre nós. Em 

Tabira-PE, lugar de tradições culturais e religiosas que permanecem profundamente enraizadas, 

muitas mulheres continuam presas a essas teias simbólicas e práticas, as quais moldam não 

apenas o vínculo com o sagrado, mas também a forma como compreendem e naturalizam o 

ciclo da violência. A religião, nesse contexto, aparece muitas vezes como um aparato de 

controle dos corpos dessas mulheres, sustentando ideais de pureza, obediência e submissão. 

Esses valores são utilizados, por vezes, como justificativa para a violência que passa a ser 

encoberta pela ideia de que tudo se dá em nome do “véu sagrado”. Quando interpretada e 

vivenciada de forma fundamentalista, a religião torna-se um abismo silencioso, que mescla de 

maneira sutil a busca por proteção espiritual com formas reconfiguradas de dominação e 

subordinação. 

A religião, tem contribuído, historicamente, para a manutenção de um modelo familiar 

tradicional, pautado em uma divisão de papeis atribuídos ao longo das sociedades entre o 

feminino e o masculino. Essa influência é evidenciada ao longo da pesquisa pelas narrativas 

das interlocutoras, pelas pesquisas teóricas, mas também pelos recentes pensionamentos do 

Papa Leão XIV, expressos em sua primeira audiência ao corpo diplomático, no dia 16 de maio 

de 2025. Amplamente divulgado pela impressa, conforme publicado pelo Grande Portal de 



116  

Notícias do Piauí (GPI). Na ocasião, o pontífice reafirmou o reconhecimento da família como 

a união estável entre homem e mulher, modelo que, de acordo com ele, é fundamental para a 

construção e manutenção de sociedades civis pacíficas e harmoniosas. 

Chiavenato (2021), analisa que esse tipo de estrutura impõe às mulheres funções 

vinculadas à obediência, ao cuidado e ao sacrifício, enquanto reserva aos homens o papel de 

liderança e autoridade no lar. Essa visão não apenas limita as possibilidades de autonomia 

feminina, mas também endossa, ainda que de forma indireta, a violência doméstica, na medida 

em que transforma o sofrimento da mulher em algo esperado, tolerado ou mesmo 

espiritualizado, demonstrando que a religião atua como um potente dispositivo simbólico na 

sustentação da violência de gênero, ao oferecer bases ideológicas que normalizam o controle 

masculino. 

Retomando os fios emaranhados que compõem o surgimento da associação, Dona 

Úrsula contou-me sobre as primeiras reuniões do grupo. Elas aconteciam em espaços cedidos 

pela igreja, como as salas das pastorais ou salões de reuniões. Posteriormente, os pequenos 

grupos de mulheres, com o apoio das freiras, alugaram uma casa para se reunirem. O imóvel 

era simples, com dois quartos, sala, banheiro, cozinha e um quintal. As reuniões aconteciam na 

sala, espaço em que cadeiras brancas eram dispostas em círculo e, com liberdade, elas 

conversavam sobre as necessidades que enfrentavam, as mudanças que desejavam e os 

caminhos que intuíram, mesmo sem as palavras certas para nomear tudo aquilo. Em ato 

contínuo, Dona Úrsula recorda o seguinte: “Ali, também traçávamos nossas obrigações com a 

igreja, saímos em procissão, organizadas, visitando mulheres da cidade e do campo, buscando 

integrá-las à prática da oração e ao exercício de sair um pouco do lar, das obrigações de 

viverem presas ao fogão diariamente”, esclarece. 

Retomando o diálogo com Alice, ela relata que, no ano de 2000, os grupos informais 

decidiram formalizar o movimento, fundado oficialmente a associação no dia 25 de julho do 

ano referido. Na ocasião, oitenta mulheres tornaram-se sócias fundadoras. Foi eleita, então, a 

primeira diretoria, tendo Dona Lourdes80 como a primeira presidenta da AMURT. Aponta ainda 

que com a legalização da associação, o trabalho de sensibilização política e social foi ampliado. 

A intenção era qualificar as mulheres por meio de cursos profissionalizantes e da valorização 

da produção artesanal, resgatando a cultura local. O objetivo era reafirmar o papel da mulher 

na família e na sociedade, promovendo, ao mesmo tempo, autonomia financeira, dignidade e 

qualidade de vida para suas famílias. Na concepção de Bibiana, esse processo colaborou 

 
80  Dona Lourdes já desencarnou. 



117  

significativamente para a elevação da autoestima e o fortalecimento da liberdade entre essas 

mulheres. 

 

O bordado, por exemplo, funcionava como mecanismo de fuga, independência. […] 

tivemos um projeto chamado: Ponto de Costura, que oferecia curso de corte e 

costura, bordado, pintura. Nos juntamos para costurar e ensinar as mulheres que 

desejavam aprender. O bordado ajudava muito contra as opressões sofridas no 

âmbito privado. Era uma maneira de ocuparem a mente e deixarem os problemas de 

lado. Além disso, conseguiam sair de casa para aprender e ensinar na AMURT. E 

essa liberdade momentânea de sair de casa nos fazia respirar (Bibiana, 2025).  

 

Em meu percurso pelo campo, cada visita, cada conversa, cada instante partilhado com 

aquelas mulheres se transformava em uma linha de vivência, que, aos poucos, se conectava aos 

pedaços da colcha de retalhos que estava sendo tecida. Esses fragmentos provocam na memória 

da pesquisadora lembranças adormecidas, feridas silenciadas que não se pretendia reabrir. Mas 

o campo fala. Os atravessamentos sangram […]! E é quase impossível não os escutar. 

Memórias da infância emergem nesse processo. Ao trazer minha própria experiência, 

não o faço como simples fragmento de lembrança, mas como aquilo que Butler (2022), em 

Relatar a si mesmo: Crítica da violência ética, aponta como um ato paradoxal. O “relato de si” 

não é inteiramente nosso, pois não somos plenamente autoras de nós mesmas. Somos moldadas 

pelas estruturas que nos atravessam e constituem. Assim, a interpelação do “eu” que se narra 

está sempre em movimento, um “eu” que busca emergir nas brechas, nos interstícios da 

linguagem e da experiência. 

Portanto, ao rememorar minha infância, enquanto observava aquelas mulheres, não era 

apenas o olhar curioso de uma criança, mas um gesto de deslocamento, uma busca ainda sem 

nome por outro modo de estar no mundo. Claramente, eu queria fugir do espaço da casa. Um 

lugar que, ao contrário do que se espera, não oferecia segurança. Representava medo, tensão, 

angústia e dor. 

Recordo-me de meu passado que, quando meu pai saía, eu também saía. Estar na rua, 

mesmo que apenas correndo de um lado para o outro, era uma estratégia de fuga. Fugir dos 

cômodos da casa que guardavam gritos, choros, o som da fivela, o barulho das panelas voando 

e a sensação do sangue escorrendo pelo corpo. Só fora dali conseguia respirar. Nessas idas e 

vindas pelas ruas com minhas amigas de infância, eu permanecia atenta a qualquer som 

diferente vindo da rua. Era preciso saber quando meu pai estava voltando. Já sabia todos os 

seus passos, reconhecia perfeitamente o barulho do seu carro ou da sua moto. Os sons emitidos 

pela moto ou carro desdenhavam o quanto estava alcoolizado. A moto emitia um som estridente 

e irregular, com roncos metálicos; o carro, por sua vez, produzia um ruído estourado e 



118  

desafinado, um “chiar” contínuo, especialmente porque ele gostava de fazer “cavalo de pau”, 

acelerando e desacelerando. O som às vezes era como um “toc-toc” constante. 

Conhecer esses sons era o que me permitia entrar em casa antes dele e, talvez, evitar 

uma surra. Essa sensibilidade auditiva também me despertou a curiosidade por um ruído 

diferente que certa vez ouvi vindo da rua um som que me remetia às tardes no quintal com 

minha madrinha Nena, costurando sob o sol. Fechei os olhos e, com atenção, reconheci um som 

suave, quase como um zumbido contínuo, um pouco isso: “zzzzzz”. A cada passo mais perto, 

ouvia também um “clique” ou “tic”, o momento exato em que a agulha atravessava o tecido e 

formava o ponto. E, à medida que me aproximava, tive certeza disso: era o som de uma máquina 

de costura. Disse a mim mesma: “Esse barulho é inconfundível”. E era, não de uma, mas de 

várias máquinas de tecer tecido, tecer vida, dando-a significados, resistências. 

Nesse momento, parei. Ali, meus olhos se fixaram na cena como a lente de uma câmera 

em movimento. Senti aquele lugar como acolhedor, apesar do barulho e dos gestos repetitivos, 

ali, emanava vida. Era hipnótico ver tantas mulheres reunidas, algumas das máquinas, outras 

no chão, concentradas, com dedos ágeis e olhos atentos. O ritmo das mãos era sereno, mas 

constante como se cada ponto fosse a expressão silenciosa de um esforço diário que atravessava 

suas vidas. Havia ali algo de profundamente humano. Aquele espaço parecia mais do que um 

ambiente de produção: era uma manifestação coletiva de criatividade, cuidado e resistência. E 

foi assim que tive meu primeiro contato com a AMURT. Aqui, retomo meu passado, 

construindo meu presente porque nesta escrita delineada pela experiência do vivido, “Se a 

memória é, não passividade, mas forma organizadora, é importante respeitar os caminhos que 

os recordadores vão abrindo na sua evocação porque são o mapa afetivo e intelectual da sua 

experiência e da experiência do seu grupo” (Bosi, 1993, p. 283). Nesta escrita, a dor a 

circunscreve, mas não se trata de um apanágio, mas de marcas de violências e de violações de 

direitos humanos, sobretudo, trata-se de processos de resistência que se desenvolvem no tecer 

de colchas de retalhos. 

Pois, a descrição dessas memórias não se trata apenas de uma lembrança individual ou 

isolada. À luz das interpelações de Butler (2022), é possível reconhecer que o “eu”, ainda que 

pareça emergir de si mesmo, não se constrói sozinho. O relato de si é sempre atravessado por 

outros, por estruturas históricas e sociais que nos moldam e nos dizem quem podemos ser ou 

não ser, 

 

descobrirá que esse “si mesmo” já está implicado numa temporalidade social que 

excede suas próprias capacidades de narração; na verdade, quando o ”eu” busca fazer 

um relato de si mesmo sem deixar de incluir as condições do seu próprio surgimento, 



119  

deve, por necessidade, tornar-se um teórico social. A razão disso é que o “eu” não tem 

história própria que não seja também a história de uma relação ou conjunto de relações 

– para com um conjunto de normas (Butler, 2022, p. 18).  

 

Essa descrição tecida a partir das minhas memórias emergia em minha mente, 

emergindo em ato contínuo, no momento presente, enquanto eu acompanhava aquelas mulheres 

em uma atividade cotidiana, sendo essa: costurar. Algumas dessas mulheres estavam ao redor 

da mesa, onde se acumulavam restos de tecidos, agulhas e linhas. Com o dedilhar constante de 

suas mãos, esses materiais se transformavam em artesanatos, acessórios e diversos objetos 

decorativos. 

Naquele instante, ao observar não mais da porta, como na infância, mas agora junto a 

elas, na condição de pesquisadora, pude perceber o quanto a arte e seus atravessamentos, tendo 

como signos de pertença o artesanato, a costura e o bordado, extrapolam sua funcionalidade 

prática. Tornam-se expressões simbólicas de resistência e reexistência, carregadas de sentidos 

que se multiplicam pela potência do criar e do registrar o mundo a partir das experiências 

vividas, pois o “Tempo em que se torna humano na medida em que é articulado de maneira 

narrativa. A memória é sim um trabalho sobre o tempo, mas sobre o tempo vivido, conotado 

pela cultura e pelo indivíduo” (Bosi, 1993, p. 281). 

Costurar era a cultura daquelas mulheres, mas que isso era processo de resistência como 

anuncia Bibiana. Nesse momento, emergiram lembranças enquanto eu ouvia a história de Nina. 

Ela me contou que já conhecia os passos do tio e que permanecia atenta para saber quando ele 

se aproximava do seu quarto. Nesse dia, disse que, em uma das vezes em que saiu do cômodo, 

sua avó percebeu algo, pois estava com a blusa do avesso. Em ato contínuo, relatou: “Ele vestiu 

a blusa assim. Ela sabe. Ela viu”. No entanto, a reação da avó foi a seguinte: “Bicha safada, 

saia daí, venha pra cá!” E assim, os olhos se fechavam para o que acontecia com ela 

diariamente.  

Em outro momento, revelou que também era abusada pelo padrinho. Nunca contou aos 

pais. Seu pai era extremamente agressivo. Em diversas ocasiões, ela precisou se colocar entre 

ele e a mãe para impedir as agressões. Em um desses episódios, ele virou um prato de vidro em 

seu rosto. Sua mãe, por sua vez, também havia sido abusada pelo padrasto, e cresceu carregando 

um sentimento de culpa o mesmo que mais tarde projetaria sobre a filha. Nina me disse: “Minha 

mãe dizia assim: deixe de ser safada. Ele jamais seria preso, a culpa é sua, ninguém vai 

acreditar em você. Você está destruindo nossa família”. 

A descrição dos abusos sofridos por Nina e sua mãe revela os fios emaranhados de uma 

rede complexa de violências domésticas, atravessadas por silêncios, negações e naturalizações 



120  

em nome da preservação da chamada “boa ordem familiar”. Como nos alerta Butler (2022), ao 

tratar da violência ética, o “eu” está preso a molduras previamente controladas, podendo apenas 

emergir e seguir dentro de uma rede de normas que determina quem pode ou não existir. Logo, 

o silêncio e a naturalização que descrevem suas histórias de vida, não remete apenas a uma 

escolha individual, mas produto histórico e social. Tendo raízes profundas na cultura patriarcal 

e até mesmo na estrutura normativa do estado.  

Como discutido por Romeiro; Bezerra (2020), no artigo “A Naturalização da Violência 

contra a Mulher e a Trajetória da Criminalização da Violência Sexual no Brasil”, observamos 

que o ordenamento jurídico brasileiro ao longo do tempo tratou a violência sexual com 

negligência, reproduzindo uma lógica social que desqualifica e desacredita nos relatos descritos 

pelas mulheres, fazendo assim pouco caso da gravidade dos abusos cometidos. sendo nesse 

contexto, a violência compreendida como um “mal menor” dentro das relações familiares, sob 

o pretexto de manter a honra, a harmonia familiar, entre outras. Ou seja, os discursos jurídicos, 

muitas vezes constroem maneiras para que certas violências, com certos grupos, tornem-se 

toleráveis, ou mesmo esperado, dentro de certos arranjos familiares. Assim, o caso de Nina e 

de sua mãe, infelizmente não é uma exceção, mas reflexo de um sistema mais amplo que ao 

mesmo tempo que interpela ser um princípio em execução a proteção das mulheres, a subjuga 

a normas que as violentam e limitam cotidianamente.  

Retornando a Alice, em outro momento de nossas conversas, ela compartilhou que, 

conforme conversávamos, muitas memórias lhe vinham à tona. Começou a contextualizar que, 

na comunidade, muitas mulheres viviam e ainda vivem em contextos de violência. Afirmou que 

foi, e continua sendo, por meio da associação que muitas dessas mulheres começaram a 

compreender suas situações, buscar ajuda e, em alguns casos, até conseguiram se separar e 

reconstruir suas vidas. Em ato contínuo, disse-me: 

 

Era difícil ver essas mulheres cheias de marcas físicas e também bastante abaladas, 

pois são companheiras, se dedicam àquele homem, marido e, de repente, ela passa a 

ser desprezada e violentada. Acho a violência doméstica a pior que tem. É a coisa 

mais feia que se tem na vida. é algo agravante e triste, ela atinge não só a vítima, mas 

todos do seu convívio (Alice, 2024).  

 

Retornando aos primeiros passos dados pela associação, Dona Belonísia, relembra como 

foi pela primeira vez vivenciado por elas, conjuntamente com a freira Flor, no dia 08 de março, 

dia internacional da mulher no ano de 2007. Disse-me o seguinte:  

 

O dia internacional da mulher foi comemorado em grande estilo com a participação 

de mais de mil (1.000) mulheres, alguns homens e crianças também estiveram 

presentes. Ocupamos as ruas de Tabira em caminhada, com faixas, cartazes e 

reivindicação dos nossos direitos. Desde então, todos os anos é destinado uma 



121  

semana de comemorações e homenagens às mulheres referentes ao Dia Internacional 

da Mulher. Foi arrepiante, só de lembrar estou me arrepiando, foi muito emocionante 

a luta conjunta. E, de lá para cá, não paramos mais, mesmo com as dificuldades 

seguimos nos organizando, nos ajudando na luta (Belonísia, 2024).  

 

Portanto, Laura, durante a entrevista afirma que a associação nasce dessa troca de ideias, 

dessa união de mulheres que não tinham medo de agir. Disse: “Era uma coisa simples, mas 

poderosa”. Pois, “O que está registrado nos nossos corações e nas nossas mentes é que 

começamos com pouco, mas com a certeza de que iríamos fazer a diferença. Não tínhamos um 

manual de como fazer, mas sabíamos o que queríamos alcançar” (Laura, 2024).  

 

3.2 Roda de Conversa em Retalho  

 

Figura 9 – Roda de conversa em retalhos 

 

Fonte: Recurso desenvolvido pela pesquisadora, foto autoral - 2024.  

 

O título desta seção faz referência à imagem a seguir, conduz à questão metodológica 

que orienta em grande parte a escrita. Imagem por mim capturada em um momento de interação 

social na associação. A partir da mesma e dos atravessamentos vividos na ação, vou costurando 

ideias, afetos e reflexões. No entanto, até alcançar esse ponto, foi necessário caminhar com as 

interlocutoras observando, ouvindo, dialogando, por conseguinte, escrevendo ao longo de 

encontros realizados entre os dias 29 de agosto de 2024 e 31 de março de 2025. 

Nesse percurso, participei de diversas vivências, como, por exemplo, um evento 

extramuros no qual elas marcaram presença: uma sessão na Câmara Municipal da cidade. Toda 

segunda-feira, às 19h, ocorrem sessões ordinárias para discussão das demandas do município. 

Capitu, uma das interlocutoras da pesquisa, ocupa uma posição de liderança no cenário político 

local e, em parceria com vereadores e vereadoras, vem promovendo a ação chamada “20 

Minutos de Voz”, um espaço dedicado ao debate público sobre a violência contra as mulheres 

que acontece dentro das dependências da referida câmara.  



122  

Estive presente com essas mulheres em cinco dessas segundas-feiras: duas no ano de 

2024, no mês de outubro, e três entre fevereiro e março de 2025. Em uma dessas sessões mais 

recentes, o foco recaiu sobre casos específicos que abalaram a cidade: duas mulheres foram 

vítimas de feminicídio em um intervalo de apenas dois dias. A comoção era palpável. Como 

interpelou a palestrante Jurema, com voz firme e olhos marejados: “À luz do dia, sim, meu povo, 

à luz do dia!”, seguiu dizendo isso: 

 

Poderíamos passar o tempo todo falando sobre os avanços que tivemos ao longo do 

tempo, mas é necessário dizer que ainda hoje, nós mulheres sofremos todos os tipos 

de preconceitos e violências. Principalmente dentro de casa, e precisamos mudar 

nossa realidade. Educamos mal os nossos filhos, eles são educados a não fazerem 

nada, tudo ainda fica para a empregada e mãe. Isso precisa mudar. E crescem 

achando que podem tudo, que devem nos matar (Jurema, 2025). 

 

Estava sentada na mesma fileira de cadeiras onde se encontravam as interlocutoras da 

pesquisa. Ao observá-las diante da fala de Jurema, ouvi alguns murmurinhos vindos de Dona 

Laura que, demonstrando concordância, comentou: “É verdade, educamos mal os nossos filhos. 

No entanto, também fomos educadas para agir assim.” As outras mulheres ao seu lado apenas 

balançaram a cabeça em sinal de aprovação silenciosa. 

Verifica-se que os filhos são levados a exercer, direta ou indiretamente, um controle 

sobre os corpos das mulheres diante de uma lógica maternal compulsória, construída 

socialmente em que essa função materna ou como aponta Badinter (1985) o chamado ”instituo 

materno” é uma construção cultural que molda a forma de ser e estar das mulheres no mundo 

transformando o cuidado com os filhos (as) em uma obrigação moral e social. Tornando a 

maternidade uma imposição e não uma possibilidade, imposição essa que reforça a 

domesticação dos corpos das mulheres.  

Ao retomarmos essa discussão à luz da obra História da virilidade, volume I, de Corbin, 

Courtine e Vigarello (2013), torna-se evidente que os discursos sociais, políticos, religiosos e 

científicos não apenas moldam os ideais das subjetividades masculinas ao longo do tempo, 

como também sustentam a perpetuação de uma estrutura machista enraizada no modus operandi 

histórico-cultural em que vivemos. Assim, o ser socialmente designado como “menino”, 

“homem”, “macho” e “viril” acaba ocupando um lugar central nas dinâmicas familiares, nas 

relações de poder e na produção da violência contra as mulheres. 

Em contraponto às falas de Dona Laura e Jurema, percebe-se que a interpelação sobre 

“a forma como fomos educados(as)” está profundamente conectada a esse processo histórico 

de formação de subjetividades, no qual meninos são ensinados a dominar, a não falhar, a serem 

fortes. A partir da leitura de Fromm (1981), em O coração do homem, compreendemos que o 



123  

medo da vulnerabilidade, construído sob a constante exigência de manter o controle, está 

atrelado a um tipo de masculinidade que impõe destruição em nome da ordem, da submissão, 

sobretudo pela negação das características associadas ao feminino. 

De acordo com Andrade (2017) e Corbin, Courtine e Vigarello (2013), essa virilidade 

forjada impõe aos homens o dever de reprimir emoções, de sufocar qualquer demonstração de 

fragilidade, entendida como sinal de fraqueza e, portanto, de feminilidade. Essa separação 

rígida entre os dois mundos o masculino (público, dominante, racional) e o feminino 

(doméstico, submisso, emocional) continua estruturando nossas relações sociais. 

Faço questão de destacar essa problematização porque entendo ser essencial 

compreendermos tais construções para além de um simples enquadramento punitivo. A 

construção do “homem viril” como símbolo de autoridade e violência não nasce do nada; ela é 

produzida e reproduzida por entrelaçamentos culturais e sociais que persistem, como mostra 

claramente o campo. 

Contudo, mesmo que essa realidade ainda nos atravesse, ela não é definitiva. O próprio 

diálogo entre as interlocutoras evidencia um espaço de resistência, um lugar onde se reconhece 

a urgência da desconstrução da virilidade como centro de poder, domínio e violência. A 

virilidade, antes de ser algo natural ou imutável, é uma construção. Ela é aprendida, reforçada 

e pode ser, portanto, reconfigurada em diferentes contextos histórico-culturais. Em 

continuidade às discussões tecidas por Jurema, agora em referência ao caso de Dalva, mulher 

de 36 anos, uma das mulheres assassinadas em plena luz do dia, a palestrante prosseguiu, 

interpelando com firmeza: 

 

Ano passado seu ex-companheiro matou Dalva, no centro da cidade, no trabalho 

dela, na frente do seu filho pequeno. Dalva, já havia passado por inúmeras violências 

até que decidiu separar-se, era um direito seu. Ela tinha inclusive medida protetiva, 

ainda assim, nada impediu que sua vida fosse ceifada. o miserável vivia ligando para 

ela e em uma dessas ligações alegou querer ver o filho, foi até o trabalho dela. Tocou 

a companhia, o filho abre a porta, ele entra e segue em direção a Dalva, que não teve 

nem tempo para ação de defesa, seu corpo foi tomado por inúmeras facadas [..] e ali 

mesmo caída, ficará até seu corpo ser anunciado e recolhido (Jurema,2025).  

 

Neste instante, um silêncio denso atravessava o ambiente em que estávamos. As 

mulheres, atentas, escutavam a narrativa interpelada por Jurema com profunda concentração. 

Ao meu lado, estava Dona Helena. Passei a observá-la discretamente, ela demonstrava uma 

inquietação visível durante a palestra. Em determinado momento, começou a gesticular, 

emitindo sons como “rummm, rummm”, como quem refletia intensamente sobre as falas que 

ouvia. Poucos segundos depois, murmurou para si mesma: “Já nos matavam antes, 

independentemente de qualquer situação. Eles continuam nos matando”.  



124  

A quinta edição do relatório Elas vivem um caminho de luta (2025) aponta que a cada 

24 horas ao menos 13 mulheres foram vítimas de violência tendo como ápice dessas violências 

o feminicídio, do tal de casos registrados, entre os 75,3% dos autores são pessoas da família da 

vítima. Sendo 70% dos casos interpelados por maridos, ex-maridos, namorados e ex-

namorados. Ainda, de acordo com a emissão do boletim de monitoramento realizado pela Rede 

de Observatórios da Segurança em (2024) Pernambuco, especificamente o Nordeste, ocupa o 

primeiro lugar no número de casos de feminicídio.  

Em relação a cidade de Tabira-PE, não foram encontradas notificações do número total 

de feminicídios. No entanto, há registro de tentativas de feminicídio e consumação na cidade. 

Por exemplo: o caso de Thaynara Silva, de 24 anos, já discutindo ao longo deste trabalho e 

também o caso de Dalva, apontado neste capítulo, entre outras. Ambas foram violentadas até a 

morte. 

Essa ausência de dados oficiais dificulta o monitoramento da violência contra as 

mulheres no município, comprometendo a formulação e aplicação de políticas públicas e ações 

eficazes para o enfrentamento da situação. Além disso, contribui para a reprodução da 

naturalização e normalização da violência, sobretudo a doméstica, tratando-a ainda como um 

fenômeno de pouca relevância social. E assim, diante de toda essa conjuntura que negligencia 

os contextos de violência em que as mulheres se encontram, torna-se cômodo continuar nos 

matando, como dito por Dona Helena.  

Esse momento na Câmara Municipal da Cidade, como tantos outros momentos 

vivenciados com as interlocutoras, foi se transformando em retalhos vivos de suas histórias, 

compondo o tecido necessário para compreender como percebem a violência, como a 

experienciam e como enxergam ou não os direitos humanos. 

Em outro momento, a diretoria da associação estava organizando atividades internas 

com as associadas, e acabei sendo convidada pela presidente, Zilda, para conduzir uma dessas 

ações. Surpresa com o convite, aceitei no susto. Mas compreendi, de imediato, que aquele gesto 

sinalizava um laço de confiança que vinha sendo costurado ao longo das idas e vindas no campo. 

Ao perguntar como é que gostariam que eu fizesse, Zilda me respondeu: “Fique à vontade, 

pode escolher seus próprios caminhos”. 

Ela me deu liberdade para agir a partir da vivência construída com o grupo. Busquei, 

então, pensar em uma proposta dinâmica e, sobretudo, acolhedora. Propus uma roda de 

conversa para discutirmos a violência para além da dimensão física, algo que vinha me 

inquietando desde encontros anteriores. Como já havia evidenciado, algumas mulheres 

afirmavam nunca ter passado por situações de violência, embora suas falas demonstrassem o 



125  

contrário. A presença da violência psicológica, por exemplo, aparecia de forma não 

reconhecida. 

Foi o caso de Julieta, ao passo que Iracema, indignada, desafiava as demais dizendo que 

era impossível uma mulher nunca ter sofrido nenhum tipo de violência. Julieta, no entanto, dizia 

com firmeza: “Nunca sofri, e ponto.” E ainda complementava: “Meu marido nunca me bateu.” 

Foi com base nessas narrativas que montei a roda de conversa sem citar nomes por 

questões éticas e conduzi o encontro por caminhos que levassem o grupo a refletir sobre as 

diferentes formas de violência. Mais uma vez, usei a colcha de retalhos como metáfora para 

compor a discussão. Intitulei o momento como “Roda de conversa em retalhos”, e distribuí 

pedaços de tecido para que, à sua maneira, cada mulher pudesse escrever, desenhar ou 

representar suas percepções sobre violência, especialmente a doméstica, ou ainda compartilhar 

qualquer outro sentimento ou lembrança que emergisse sempre com a liberdade de expressar 

apenas se se sentissem à vontade. 

Antes de iniciar a prática, abri um pequeno diálogo introdutório, trazendo reflexões 

sobre o conceito de violência e ressaltando a importância do compartilhamento de experiências 

como instrumento de conscientização sobretudo para futuras gerações: filhas, netas, vizinhas. 

A ideia era fomentar a percepção das múltiplas violências, para que, ao serem reconhecidas, 

pudessem também ser combatidas. 

Enquanto falava, observava os rostos diante de mim: inquietos, tensos, inseguros. Notei 

que, como pesquisadora, eu ainda representava uma figura distante, e falar de algo tão íntimo 

exigia mais do que escuta: exigia presença, escuta ética e confiança. Percebi, então, que 

precisava me aproximar ainda mais. Compartilhei parte da minha própria trajetória, expondo 

vivências que de alguma forma ecoavam com as delas. A mudança foi quase imediata. Os rostos 

que antes se fechavam passaram a abrir sorrisos tímidos, olhos marejados, expressões de 

reconhecimento. Esse gesto rendeu trocas valiosas e possibilitou a concretização da atividade. 

Para tornar o encontro mais dinâmico, propus o uso de um dado temático, atividade que 

nomeei de “O lançar do dado”. Ao lançá-lo, cada mulher lia e respondia perguntas como: Qual 

sua idade? Qual sua cor? Como descreveria o sertão? O que entende por direitos humanos? 

Assim, a interação se dava não apenas comigo, mas entre elas também. Além disso, propus 

outra atividade chamada “Teias Entrelaçando Histórias”. Formamos um círculo com um novelo 

de lã colorida ao centro. Segurei a ponta e compartilhei uma reflexão sobre a violência. Em 

seguida, expliquei que, ao falar, cada mulher deveria passar o novelo a outra participante, 

lançando-o como um gesto simbólico de conexão. O relato poderia ser feito em voz alta ou por 



126  

meio de um gesto, palavra ou objeto. Aos poucos, os fios se entrelaçaram até formar uma teia 

entre todas nós, simbolizando as conexões invisíveis e potentes entre nossas histórias. 

No tocante aos direitos humanos, percebi que muitas tinham dificuldade de verbalizar o 

que isso significava. Para algumas, os “direitos” pareciam algo distante, quase inalcançável. 

Úrsula, por exemplo, comentou: “Olha, não sei bem explicar o que é isso. Mas acredito que 

tenha a ver com as nossas lutas por mudanças, para que parem de nos matar, para que nos 

tratem melhor. A gente tem esse direito”. Fez uma pausa e continuou: “Talvez esse seja o 

problema... porque a gente não é tratada bem nem em casa, nem fora dela. A gente até escuta 

falar de direito, sabe que existe, mas não alcança”. 

Nesse momento, ficou evidente que, embora não nomeassem o conceito de forma 

acadêmica, muitas mulheres já compreendiam a partir da ausência o que são os direitos 

humanos. A percepção estava ali, ainda que não formalizada. Elas entendiam a urgência, a 

carência e a luta. 

Para Eloá, “os direitos parecem ser algo bom”. Nina, questionadora que é, disse:  

 

Os direitos são segurança, conforto, liberdade, luta, acolhimento e atendimento 

humanizado. Embora, na prática não seja algo que funcione bem para nós mulheres. 

Por exemplo: encontramos dificuldades para acessar mercado de trabalho, para 

andar sozinha, para atendimentos direcionados e humanizados. Então onde ficam os 

direitos, na prática a gente não os vive (Nina, 2024).  

 

Nesse cenário, o campo nos revela um dado em torno de ausência, mas também há 

omissão. A partir das falas de Nina, Dona Úrsula e Eloá, é possível compreender que os Direitos 

Humanos, mais do que um conjunto de normas, constituem um projeto uma construção social, 

uma invenção histórica que se propõe como instrumento para restabelecer uma ordem. No 

entanto, essa mesma ordem, muitas vezes, é utilizada como fachada de civilidade e estabilidade, 

enquanto sustenta práticas de controle, vigilância e exclusão. Ouso afirmar que os Direitos 

Humanos ainda se mantêm como uma linguagem de Estado, esse que, por sua vez, não é uma 

entidade abstrata, mas se manifesta no “eu”, no “tu” e no “nós” que, de forma simbólica e social, 

também reproduzem mecanismos de exclusão e controle. Ou seja, a efetivação do que se 

reconhece como “direito”, e principalmente como “humano”, só se concretiza a partir de um 

critério de direcionamento: não apenas para quem, mas como e por quem ele é garantido. Ficam, 

assim, relegados à margem dessa efetivação os corpos atravessados pela insignificância social 

da existência aqueles que permanecem marcados pelas múltiplas formas de controle, disciplina, 

subordinação e violência. São vidas tratadas como descartáveis, moídas como ratos(as) de 

esgoto pelos inúmeros processos de moldagem colonial e patriarcal que seguem operando sob 

novas roupagens. 



127  

Assim, 

A questão dos Direitos Humanos é uma dessas questões que pressupõe conhecer o 

lugar do qual se olha o efeito de colocar em dúvida conhecimentos e certezas, 

questioná-los a partir de condições próprias do ambiente em que se vive. Por se 

apresentar como fenômeno multifacetado, exige para sua compreensão, não só 

repensá-lo no interior de um horizonte histórico, mas que a este horizonte histórico se 

incorporem às noções de complexidade manifestas na cultura político-social de uma 

sociedade que produz e (reproduz) a comunidade e a sociedade de direitos. Assim, por 

ter presentes as múltiplas formas de cegueira e as limitações do conhecimento dela 

resultante, os princípios dos direitos humanos têm servido a formas difusas que 

caracterizam tantos os discursos nebulosos, justificadores do autoritarismo, como a 

defesa de projetos alternativos (Viola, 2007, p. 119). 

 

Especialmente em relação às mulheres vítimas de uma violência doméstica ainda 

naturalizada evidencia-se uma ponte importante para compreendermos que os direitos que 

deveriam ser universais ainda não foram capazes de cumprir seus propósitos. Há uma falência 

no que se constitui como “direito”, sobretudo no que tange às mulheres. Aqui, os Direitos 

Humanos se desenham a partir do chão da realidade de quem os vivencia inclusive na ausência 

como foi possível observar nos resultados obtidos em campo. 

Faz-se, portanto, necessário levantar questionamentos urgentes: como esses direitos são 

pensados? Para quem? Por quem? E, sobretudo, como se efetivam ou não na prática? A ausência 

ou omissão desses direitos, tal como interpelado pelas interlocutoras, revela um abismo entre 

dois mundos que raramente se comunicam. É o abismo entre o discurso jurídico e a efetividade 

concreta entre a retórica da proteção e a realidade da negligência cotidiana. 

Essa ausência não se limita, como demonstrado pelo campo, às falhas institucionais. Ela 

se aprofunda, principalmente, na manutenção de práticas eugênicas e estruturais, que negam, 

diariamente, o direito à dignidade e à vida dentro e fora do espaço doméstico. A fala de Dona 

Laura e Jurema me remete à reflexão proposta por Brasileiro (2022) na obra Quando o Sol aqui 

não mais brilhar: a falência da negritude. A autora nos provoca a olhar para os elementos que 

sustentam uma lógica colonial que não se encerrou com a abolição nem com a independência. 

Ao contrário, essa lógica se reconfigura e persiste ao longo do tempo por meio das instituições 

que compõem o cerne da sociedade: a política, o sistema de justiça, a escola, a família, entre 

outras. 

Essa estrutura é sustentada por um tripé hierárquico: raça, gênero e classe os pilares da 

desigualdade histórica. Se continuamos sendo violentadas diariamente, é porque ainda não 

rompemos com esses pilares. Assim, é necessário refletir: como pensar a dignidade humana? 

Como sentir e viver os direitos humanos num cenário em que a violência não é exceção, mas 

regra, na vida de tantas mulheres especialmente negras e pobres deste país? 



128  

Ao término das atividades propostas, foi possível observar, ao longo deste trabalho, uma 

participação significativa e engajada das interlocutoras. Esse envolvimento, para além dos 

registros, sinaliza uma escuta potente, afetiva e coletiva. Encerrando a culminância deste 

momento, trago a fala de Capitu, quando finalizamos a atividade da teia: “Embora 

compartilhamos experiências que são únicas, elas estão atravessadas não só pela dor, mas 

principalmente pela força e pela resistência. E é isso que representa nossa associação”. 

A realização dessas atividades pode ser visualizada a partir das figuras 10 e 11. 

 

Figura 10 – O lançar do dado 

 
 Fonte: Acervo da pesquisadora, foto autorizada - 2024.  

  



129  

 

Figura 11 – Teias: “Entrelaçando Histórias de vida” 

 
 

Fonte: Acervo da pesquisadora, foto autorizada - 2024. 

 

3.3 Narrativas de vida: entrelaçadas à potência do criar  

 

Ao estar em campo, nas diversas atividades em que a AMURT atuava tanto em 

intramuros quanto em extramuros, eu me sentia mais à vontade nos encontros que envolviam 

produções artísticas. Não apenas por minha afinidade com a arte, mas por enxergar nessa prática 

a potência do construir coletivo. Como interpelado por Dias; Irwin, (2023, p. 32 -48) “[…] 

relacionando o que pode ou não parecer estar relacionado, sabendo que sempre haverá ligações 

a serem exploradas […] Nesse sentido, a arte leva o ‘fazer’ ao campo da investigação”. 

Nesses momentos, elas estavam mais soltas, as conversas fluíam com mais 

espontaneidade. E eu, como pesquisadora, também me sentia mais segura para transitar entre 

elas, observar, interagir. Após o terceiro encontro, quando até então eu apenas assistia às 

produções, comecei a perguntar, na tentativa de aproximação, o que mais gostavam de criar. 

Bibiana respondeu: “bolsas e tapetes”. Já Nina, disse isso: “laços”. Já Iracema, tudo o que 

envolvesse corte, costura e crochê. 



130  

Foi a partir dessas trocas simples que começamos a estabelecer diálogos mais 

significativos. Ao mesmo tempo em que contribui com elas com pequenas experiências que 

ousava chamar de arte, também aprendia. Compreendia muito do que não sabia e que, com 

paciência e generosidade, elas se dispuseram a me ensinar. Lembro com carinho da delicadeza 

de Iracema ao me convidar para aprender alguns pontos simples de bordado. Aceitei de 

imediato. E não porque precisava estabelecer uma relação de confiança para os fins da pesquisa, 

isso nem passou pela minha cabeça naquele momento. Aceitei porque acredito, de fato, que a 

pesquisa não precisa ser fria, distante, nem alheia ao fazer criativo. 

Acredito, como defendem Dias e Irwin (2023), na potência da criação como forma de 

conexão com “as distâncias que se estabelecem entre o eu e o nós”. Para mim, e acredito que 

também para elas, falar sobre violência é um grande desafio. Exige coragem para tocar em 

feridas adormecidas. Mas, mais que isso, exige saber como tocá-las. E, nesse sentido, a 

espontaneidade da arte revela um poder transformador. Um poder que reside no cuidado, na 

escuta atenta, na delicadeza dos gestos, elementos essenciais para que esse processo se torne 

respeitoso e, sobretudo, significativo. 

Por se tratar de um processo delicado, não tive pressa. Meus primeiros contatos com as 

mulheres da AMURT foram marcados por trocas artísticas. À medida que os dias iam passando 

e os laços se fortaleciam, senti abertura para conversas mais amplas, sobre temas diversos. Em 

um desses encontros realizados às terças-feiras à tarde nos organizamos ao redor de várias 

mesas plásticas dispostas na sala. Sobre elas, espalhamos agulhas, restos de tecidos, linhas, 

botões e outros materiais. Enquanto produziam, fui observando as conversas que se teciam entre 

elas. 

Em determinado momento, Bibiana comentou: “Como é bom esses encontros, o tempo 

passa rápido demais. A gente produz e também esquece por alguns instantes os nossos 

problemas”. Iracema, acolhendo a fala, concordou: “É verdade. E aqui a gente consegue 

produzir mais. Já em casa, é tanta obrigação que às vezes não dá tempo de dar continuidade às 

peças”. Ela então mostrou o que estava criando: “Olhem, estou produzindo uma bolsa com uma 

calça velha que tinha em casa. Para os detalhes, estou pensando em usar retalhos para fazer 

flores e folhas. O que acham?” Nina respondeu de pronto: “Vai ficar bonito. Poderia acrescentar 

alguns pontos de bordado em nós para dar um toque mais sutil”. Em seguida, as demais 

mulheres começaram a contribuir com sugestões, e seguiram costurando, bordando, criando e 

dialogando. 

Também sugeri a inserção de um bolso invisível na parte interna da bolsa, além da 

utilização de um botão mais delicado para o fecho. Elas gostaram da sugestão. Nina, então, 



131  

fixou o olhar em mim e disse: “Ah, você entende de arte. Muito bom tê-la conosco!” Todas 

concordaram e sorriram como sinal de acolhimento. Aproveitando a receptividade daquele 

momento, perguntei de forma direta sobre o processo de se reunirem no coletivo e qual era o 

objetivo daquele encontro regular. Nesse dia, Dona Laura respondeu prontamente o seguinte:  

 
Estou na associação desde a fundação. No início, nos reunimos para desafogar um 

pouco das obrigações de casa, das violências que muitas de nós viviam, e também 

para obter uma renda e ajudar nas despesas. Tínhamos muitas encomendas de 

enxovais de casamento, e com isso dava pra contribuir em casa. Também 

consertávamos nossas roupas e as das crianças, dos maridos. Comprar roupa era 

luxo. Hoje em dia, muita gente ainda produz para complementar a renda como eu, 

mas também pelo prazer, pela distração (Laura, 2024). 

 

Iracema, sobre isso, informou que já bordava desde pequena, em casa com a sua mãe e 

irmãs, diz ainda que sua genitora ensinava para ajudar nas encomendas, visto que eram muito 

pobres, tinha nove filhos para criar. Nesse dia, narra ainda isso: “. Eles brigavam muito por 

isso. Ele não aceitava que ela também contribuía. Era rude, violento! Mas ela era firme, não 

baixava a cabeça. Eu me lembro. E hoje carrego muito dela em mim.” 

Em outro encontro, o processo se repetiu: organizamos o espaço e iniciamos as 

produções. Estavam atarefadas, havia um evento próximo, a FENET (Feira de Negócios), que 

tem como objetivo fortalecer o comércio local a partir do fazer criativo e da geração de renda, 

seja individual ou coletiva. As mulheres começaram a me mostrar algumas peças já produzidas 

nas longas madrugadas em casa: bonecas de pano, lençóis, tapetes, encostos de porta em forma 

de sapo, galinhas decorativas, toalhas de mesa. Na associação, estavam terminando panos de 

prato bordados e toalhas de mesa em fuxico81. 

Enquanto eu observava, me encantei com um ponto que atravessava o abanhado de uma 

das toalhas. Ao perguntar quem havia feito, Bibiana respondeu prontamente: “Fui eu” E logo 

explicou: “Esse ponto de nó foi um dos primeiros que minha mãe me ensinou quando eu era 

criança. Outros eu fui aprendendo com o tempo” aproveitando a retomada de suas memórias 

familiares, direcionei-me a todas, com delicadeza e firmeza, e perguntei: Como a potência do 

criar, esse fazer artístico, atravessa as suas histórias de vida? Nina, sempre espontânea e 

articulada, foi a primeira a responder: 

 

Eu já fazia artesanato desde pequena. A costura começou desde a minha avó, eu havia 

construído colchas de retalhos, consertando roupas e aquela cena cotidiana foi 

despertando em mim uma paixão pela costura. Mas, por ser pequena, minha avó pelo 

 
81  É a construção de uma trouxa de tecidos feita a partir de retalhos que são cortados em formato circular e 

alinhavados formando flores coloridas, onde a junção delas pode criar diferentes peças, como lençóis, tapetes, 

almofadas (Iracema, 2025).  

 



132  

cuidado comigo não me deixava aprender, a única coisa que ela deixava era botar o 

pé na máquina para fazer ‘turuu” ”turu” e eu passava o dia feliz. e todo dia essa 

cena se repetia e fui crescendo com o desejo de costurar (Nina, 2025).  

 

Abro aqui um parêntese: ao ouvir Nina narrar sua experiência de vida, me veio à mente 

o quanto estamos emaranhadas. Como sua história se comunica com a de outras interlocutoras, 

com a de alguém que nunca conhecemos, com a minha própria, e também com a de alguém 

que, porventura, percorre as linhas aqui descritas. A narração desses entrelaces, quase como um 

ritual que se anuncia no campo, não apenas evidencia a potência do criar que atravessa gerações, 

mas também demonstra como o fazer individual inscreve uma memória coletiva. 

Essas experiências tecidas pelas interlocutoras provocam uma afetação. Pois ao ouvir, 

ler, abrir o caderno de campo, transcrever e reler, nos deparamos com pedaços da nossa própria 

história reconhecendo-nos no dito e no não dito, no que costura o cotidiano de tantas outras 

vidas. Voltando à fala de Nina, ela contou que sua tia Liz produzia laços para obter renda. Por 

volta dos oito ou nove anos, começara a ajudá-la organizando as fitas, cortando e embalando, 

pois ainda não sabia alinhavar82 ou fazer o movimento da agulha cruzada83. Recordou, com 

nitidez, de quando era criança e observava a tia sentada à mesa com pedaços de fitas coloridas 

nas mãos, dobrando-as com precisão, transformando-as em laços com uma rapidez quase 

mágica. Os dedos pareciam dançar sobre as fitas. E Liz, com paciência, a ensinava: “Veja, é só 

dobrar aqui e amarrar com força para o laço ficar firme. Preste atenção aos detalhes”. 

Ainda que desejasse costurar, acabou se interessando por aquela atividade manual que, 

à época, parecia apenas uma brincadeira, mas que, com o tempo, mostrou-se parte fundamental 

de sua história. A fala de Nina carregava, para mim, que a observava, uma sensação de 

realização. Suas interpelações gestuais, o movimento das mãos, o balançar das pernas, as pausas 

revelavam que havia muito entrelaçado ali, profundamente vinculado às suas vivências 

familiares. Em um dado momento, respirou fundo e disse: “Já sofri muito. Eu não sabia, na 

época, o quanto esse trabalho manual que na minha cabeça era só um adereço carregaria 

pedaços da minha história. A história que resolvi reconstruir a partir da arte”. E foi, nesse 

momento, que percebi: ela estava tentando me dizer algo mais profundo. 

Como forma de não interromper o fluxo de diálogo e também de ampliar o espaço de 

escuta, disse isso: Percebo que essa reflexão sobre o trabalho manual vai muito além do que 

inicialmente parecia ser apenas um adereço. Você mencionou que, com o tempo, esse processo 

 
82  Ponto de costuras nas fitas (Nina, 2025). Ou seja, a união de duas ou mais camadas de tecido antes de realizar 

a costura definitiva, tanto com o auxílio da máquina ou das mãos (Iracema, 2025).  
83  É a utilização de uma agulha específica para bordados. Ela constrói um ponto cruz no tecido. Ou seja, ao 

perpassar o tecido ela cria pontos em formato de ”X” (Bibiana, 2025).  

 



133  

se tornou uma forma de reconstrução da sua história. Poderia me contar mais sobre como a arte 

se tornou esse caminho, esse processo, essa ferramenta de transformação? E, se preferir, 

podemos conversar em particular.  

Nina balançou a cabeça, sinalizando positivamente e respondeu que poderíamos 

continuar ali mesmo. Disse que se sentia segura entre aquelas mulheres, que não apenas 

produziam juntas, mas também compartilhavam entre si suas histórias. Assim, disse-me: “Elas 

sabem”, afirmou com firmeza. Esse retorno me tranquilizou. Afinal, eu não tinha como prever 

o que seria dito. Tampouco podia ou deveria controlar a espontaneidade das conversas. O 

campo não é dado. Ele é construído e até os caminhos que traçamos como bússola inicial são 

moldados pelos acontecimentos cotidianos. Como bem afirma Rodrigues (2016, p. 10), ao fazer 

ciência, “é preciso escutar sensivelmente o que subjaz à fala e olhar numa dimensão que os 

olhos não podem enxergar […] sobre a complexidade dos diversos elementos envolvidos”.  

Ter a referida percepção me ajuda a manter o foco no meu objeto investigativo sobre a 

violência doméstica sem cair na frieza de fazer pesquisa apenas por dados. Prezo pelo “deixar 

surgir”, respeitando os tempos e os modos que o campo apresenta. As narrativas emergem não 

apenas por meio das palavras, mas também por imagens, cores, fios, sons e expressões da força 

da memória como ato criativo, que escapa aos enquadramentos da racionalidade pura. 

A próxima a compartilhar sua história foi Bibiana, que começou dizendo: “Taís, faço 

artesanato com muito material reciclável: uso tecido, garrafa plástica, sei bordar, sei pintar. 

Mas nunca aprendi o corte de roupa. Mamãe cortava, eu costurava”. Ainda continua a narrar 

o seguinte: “Ela dizia que eu era rude, que tinha mão de sogra”, expressão usada para dizer 

que a costura saía torta. Nesse instante, sorriu. As outras também sorriram, marcando uma pausa 

acolhedora. 

Ao retomar, respirou fundo e com um olhar tristonho disse: “Depois que meu marido 

morreu, em 2010, fiquei sem chão. Foi quando conheci a AMURT. Estava tendo um curso de 

pintura, bordado, corte e costura. Resolvi participar para distrair a mente. E isso me ajudou a 

esquecer, aos poucos, os meus problemas”. Observemos aqui que a AMURT toma uma 

projeção paradoxal tendo em vista que serve para alívio das dores sofridas pela violência de 

seus maridos e companheiros, mas também do luto de suas mortes. 

Desde então, permanece na associação. Foi Iracema quem ministrou parte do curso. 

Com alegria, Bibiana contou que foi com ela que aprendeu a bordar e, com outras oficineiras, 

a se arriscar no corte e costura, embora não considere seu ponto forte. Iracema, emocionada, 

interveio: “Foi mesmo! Lembro como hoje, quando você começou. Não sabia nem fazer um 

ponto simples. E hoje está aí, bordando lindamente.” Ambas sorriram. 



134  

Ao retomar a palavra, Bibiana concluiu: “A associação foi e é muito importante. É tanta 

coisa na nossa vida, na nossa cabeça, que ter esse espaço para respirar um pouco nos ajuda 

muito”. Fez uma pausa por um momento e disse isso: “É isso. Pronto, terminei!” E passou a 

vez para Iracema. Quando nossos olhares se cruzaram, Iracema se adiantou com um sorriso 

leve e brincou: “Eu falo muito, viu? Qualquer coisa, você corta aí!” Sua espontaneidade 

emergiu sorrisos de todos: Bibiana, Nina, Helena, Laura e também os meus. 

Sentada no canto da sala, num banquinho de madeira um pouco afastado da mesa, 

Iracema bordava com atenção. Estava mais distante não por isolamento, mas pela delicadeza 

da atividade que realizava. Ainda assim, permanecia centrada, interagindo nas conversas. Era 

ali, entre a mesa e o banquinho, que suas mãos entrelaçavam fios produzindo não apenas arte, 

mas narrativas, sentidos, fragmentos de memória. Como podemos ver na imagem a seguir. 

 

Figura 12 – Um ponto lá e um ponto cá 

 

 Fonte: Arquivos da pesquisadora, foto autorizada, (2025) 

 

Com o lençol sobre o colo e a agulha entre os dedos, Iracema bordava com mãos firmes 

e experientes. Seus pontos, precisos, delicados e diversos, pareciam desenhar o próprio diálogo 

que entrelaçamos. A cada tecer um ponto lá, um ponto cá, como ela mesma costuma dizer 

deixava escapar palavras, gestos, memórias. Não contava sua história como quem narra algo do 

passado, mas como quem revive, costurando lembranças ao presente. 

Iracema começou descrevendo que sua infância foi difícil, falava o seguinte: “Meus pais 

passaram muita necessidade para criar a gente. Nove filhos, pense aí! Ter que dar comida para 

tudinho... Era difícil!” Contou que sobreviviam da agricultura. Toda a família trabalhava: o pai, 



135  

a mãe, os irmãos e as irmãs, pois apontava isso: “Morávamos numa fazenda, era trabalho dos 

meus pais. Éramos sete mulheres e dois homens. Todo dia tinha obrigação: arrumar a casa, 

fazer comida, plantar algodão, capinar, ralar milho, fazer farinha”. Relatou, ainda, que não 

teve condições de continuar os estudos, pois, “Os filhos dos patrões estudavam fora, mas a 

gente não. A gente precisava ajudar em casa e, no tempo livre, ajudava nossa mãe com os 

bordados”. 

Ressalto que o entrelaçamento entre sua trajetória de vida e o bordado já havia sido 

anunciado na epígrafe desta dissertação, como um símbolo vivo daquilo que se transmite entre 

gerações: conhecimento, resistência e afeto. Gostaria de abrir aqui uma breve discussão sobre 

o seguinte: a fala de Iracema evidencia, com clareza, como opera a divisão sexual e racial do 

trabalho. Para as mulheres negras e pardas, o trabalho pesado, a lida, os castigos. Para os 

brancos, o direito à educação, à ascensão e ao controle. Como analisa Lélia Gonzalez (1984) e 

reforça Sueli Carneiro (2011), a experiência das mulheres negras no Brasil é marcada por um 

processo histórico de exclusão, no qual o racismo e o sexismo operam como engrenagens 

interdependentes de desigualdade estrutural e violência simbólica. 

Entre suspiros e pausas, Iracema retomou: “Fui criada sem amor. Meu pai era 

ignorante, distante. Só você vendo. Era violento. Meus pais brigavam muito”. Contou que se 

lembra de cenas em que o pai pegava uma faca. “A gente morria de medo, achava que ele ia 

matar nossa mãe. E era por nada. Às vezes, só por irmos à missa e demorarmos um pouco, já 

virava uma guerra dentro de casa”. 

A voz já começava a mudar o timbre, entremeada por mais suspiros, e pausas longas, 

continuou:  

 

 Aí nós tudinho chorava. Ele batia na gente com corda, cinto, com a bainha da faca. 

Lembro que uma vez a gente foi tocaiar o gado e ficamos nos distraindo ao brincar 

no mato com pedrinhas, aí não vimos o gado entrar na roça para comer o milho. 

Menina, quando ele viu, pense numa pisa. Fomos criados apanhando, igual escravo84 

mesmo (Iracema, 2025).  

 

 

Calou-se por alguns instantes, sorriu e disse: “Hoje me lembrando... dá vontade de rir.” 

Em fala contínua, todas ao redor também sorriram, como se compartilhassem não apenas a 

memória, mas o alívio possível que ela agora carregava. Enquanto bordava o lençol com calma 

 
84  Ao falar sobre ser criada apanhando igual “escravo” não é apenas uma lembrança que emerge, mas uma 

memória coletiva de dor, dominação, subordinação, disciplina que nos atravessam historicamente. Carneiro 

(2011) aponta que esses atravessamentos históricos das mulheres negras no Brasil as colocam em um 

emaranhado perverso entre gênero, raça e classe, ou seja, as opressões por elas experienciadas não atuam 

isoladamente, mas combinam-se e se reforçam de forma mútua.  

 



136  

e delicadeza, retomou a fala com leveza: “Olhe, é tanta história que só você vendo. Desse jeito, 

vou terminar o bordado hoje!”. Nesse instante, sorrimos. Havia ali um toque de suavidade que 

transbordava de sua forma de narrar, Iracema demonstrava prazer em conversar, em partilhar. 

E eu, com tranquilidade e gratidão por aquele instante, apenas sinalizei que ficasse à vontade. 

Continuando, disse:  

 

A gente carregava tacho de palma na cabeça, de palha de milho, cortava palma todo 

dia para dar ao gado, carregávamos água na cabeça e se derrubássemos a lata da 

cabeça ou se a lata furasse, levávamos uma pisa. Era triste! Ai, pronto, resolvi casar 

para me livrar da vida que tinha. Casei com 19 anos, continuei bordado, meu marido 

trabalhando na roça, fui tendo meus meninos e continuei bordando, bordava com eles 

no colo, não sei como não os derrubava. Teve um tempo que só eu ganhava dinheiro 

e meu marido sem ter onde trabalhar. “Meu menino era novinho, colocava ele no 

colo, um travesseiro, os pés de banda e eu aqui com o pano bordando. Tinha hora 

que o menino esperneava, vendo a hora se espetar com a agulha”. Meu marido é 

excelente graças a Deus. Ele não é violento, só não é muito carinhoso. Sinto falta 

disso. Ele é frio, distante, só isso, mas de resto ele não se incomoda com nada. Saiu, 

me divirto. Vou pra missa, para Amurt. Agora, tenho que sair com ele, pois sou 

casada. E hoje, a vida que tenho, agradeço a minha mãe que foi quem nos incentivou 

e ensinou a bordar, a ter uma renda, uma profissão. Ter liberdade (Iracema, 2025).  

 

Já Dona Helena e Laura não quiseram falar. Sobre esse aspecto, respeitei suas escolhas. 

Continuaram suas produções e eu, junto a elas, ajudei como podia dobrando panos, cortando 

fitas. Adentramos outros assuntos que remetiam ao fazer artístico, mas em outra tonalidade. 

Ainda assim, gostaria de abrir uma discussão sobre o silêncio de Helena e Laura. “A liberdade 

do depoimento deve ser respeitada a qualquer preço. É um problema sério de ética de pesquisa” 

(Bosi, 1993, p. 281). 

Ao recusarem-se a compartilhar suas histórias, não deixaram de comunicar algo. Esse 

silêncio não é vazio, é denso, estruturado. Trata-se de um silêncio que expressa o poder de 

regulamentação e sujeição ao que, dentro das normas sociais e culturais, pode ou não ser dito. 

Assim, não é apenas a ausência da fala que se impõe, mas sobretudo o efeito do modo como 

esse poder opera um poder que nos mantém presos às teias de convenções, moldando o que 

pode ser verbalizado e o que precisa ser silenciado. Como propõe hooks (2013), o não dito pode 

atuar como estratégia de proteção, mas também como produto de opressão. Logo, os silêncios 

de Laura e Helena são formas de resistência, expressão ou retraimento tudo ao mesmo tempo. 

Não se trata de uma negação da experiência, mas de uma outra forma de enunciar, de comunicar 

sem se expor verbalmente. 

Naquela tarde, ao final do trabalho de campo85, minha cabeça não cessava de ideias. 

Pensava nos atravessamentos que vinha tecendo ao longo da pesquisa. A colcha de retalhos, 

 
85  O passo a passo dessa ação está descrito na introdução. 



137  

utilizada como metáfora, voltava com força. Essa imagem da bricolagem de experiências era 

sempre incisiva quando eu estava diante das interlocutoras. Foi isso que me motivou a construir 

um trabalho manual a partir dos dados em retalhos, como partes de um todo que se costura na 

escuta e no gesto. 

Neste trabalho, quando me refiro a retalhos, penso nas partes fragmentadas que 

compõem o todo da pesquisa. E, ao pensar esse todo juntando retalho por retalho, imaginei uma 

colcha com pedaços e expressões distintas, conectando essas partes aos fragmentos de vida que 

simbolizam a região, as memórias coletivas, as práticas locais, as dores, as conquistas, as 

resistências. 

Iniciei os esboços das ideias no diário de campo. Depois, comecei a produção manual 

dos retalhos a partir dos dados que já havia coletado até então, tanto em espaços intramuros 

quanto extramuros, durante o ano de 2024. À medida que costurava essas narrativas, percebia 

que ainda havia tempo de campo mais de um mês pela frente e entendi que a construção da 

colcha precisava ser coletiva. 

Assim, passei a frequentar a sede da AMURT todas as tardes do mês de março, embora 

elas reuniam-se nas terças e sextas a tarde, a partir das 14h e encerrando oficialmente às 17:30 

não daríamos conta da produção, ficando acertado que nos encontramos quantas vezes fossem 

necessárias, e assim foi, ficamos por lá o mês todo. Juntas, eu e as interlocutoras da pesquisa, 

fomos costurando os dados, as lembranças, as falas e os silêncios em uma peça que categorizei 

de “ColchaNograma”, um caminho para estreitar minhas relações com as interlocutoras, 

oportunidade que fez emergir os dados de campo advindos de suas memórias de vida. 

O próprio processo de produção me rendia ainda mais dados. Muitas lacunas deixadas 

em aberto por histórias anteriores começaram a se revelar nesse momento de criação. Enquanto 

os pontos tomavam forma no tecido, mais e mais vivências eram compartilhadas. Foi o caso de 

Laura. Embora, anteriormente, não tivesse se sentindo à vontade para falar, em uma dessas 

tardes enquanto auxiliava no corte e moldagem da roupa que representaria a dança da peneira 

realizada pela associação comentou que havia cortado o tecido além do necessário. As outras 

responderam: “Não, está um tamanho ótimo!” Laura gargalhou. E disse, sorrindo: “Lembrei 

que, quando era casada...” 

 

[…] não podia usar roupas curtas, meu marido não deixava e ficava tentando 

controlar meus passos, passei 22 anos com ele, tentei separar-me várias vezes, mas 

não consegui. nunca baixei minha cabeça. Mas fui inteligente. Eu pensava assim: 

tenho três filhos(as) que não têm culpa. Ele era assim só comigo, com os filhos(as), 

não. Aí eu dizia, vou criar meus filhos com ele, filho não quer pai separado, então 

enquanto eu puder pelos meus filhos vou viver, agora vou trabalhar meu psicológico 

para viver com ele até ir tirando meus filhos de casa. e assim eu fiz. Bater ele não me 



138  

batia, mas brigamos muito. Ele me chamava de rapariga, aí eu dizia corno. Aí ele 

dizia venha dizer perto de mim, aí eu ficava na porta. Quando ele partia para se 

aproximar eu corria. Mas também a palavra de Deus foi quem me fortaleceu, tenho 

uma bíblia que era bem fininha, mas estava bem alta de tanto que eu escrevia nela. 

Quando chegava algum momento que eu queria me desesperar, que não achava saída 

eu dizia: ou Jesus eu não tenho ninguém só tenho você. Aí eu abria a bíblia e Deus 

me dava uma esperança e assim fui vivendo. Cheguei no fundo do poço, aí eu dizia, 

nunca vou colocar ele na justiça. Jesus é o pai dos meus filhos, providencie. Me refiz, 

costurava, sai de casa fui morar em uma garagem, coloquei meus filhos para estudar 

em Recife e fomos sobrevivendo minimamente dos trabalhos manuais que fazia, dos 

dinheiros que fui pegando emprestado e depois que meus filhos se formaram 

construímos uma casa, pagamos as dívidas e assim com a graça de Deus venci na 

vida (Laura, 2025). 

 

Além disso, Nina trouxe mais camadas sobre sua história de vida, disse-me: 

 

Eu evitava roupas curtas, que evidenciassem meu corpo, porque meu tio me colocava 

muito em seu colo e ficava se esfregando em mim com força. Lembro que em uma das 

tardes que ia para casa de minha tia a auxiliar para fazer os laços, meu Tio foi me 

ensinar a nadar, era terrível, não gostava […] sentia muita dor e eu gritava: Tia, não 

quero aprender a nadar não, me tira daqui, quero ir para aí, aí ela gritava de volta: 

você tem que aprender, fique aí. Aí eu dizia para ele que estava sentido dor, ele falava 

é só uma brincadeira. E fui crescendo achando que era só uma brincadeira (Nina, 

2025). 

 

 

O relato de Nina, explica uma realidade que persiste entre nós, o abuso sexual 

intrafamiliar em que como anunciado pelo boletim epidemiológico do Ministério da Saúde 

(2023), no período de 2015 a 2021, foram registrados 202.948 casos de violência sexual contra 

crianças e adolescentes no Brasil, sendo 83.571 contra crianças e 119.377 contra adolescentes. 

Além disso, de acordo com o boletim, o local dos maiores índices dos abusos ocorre em 70% 

dos casos na residência das vítimas e é acometido em sua maioria por familiares ou pessoas 

próximas.  

Já Dona Helena permaneceu em silêncio, muito concentrada em suas produções para a 

colcha. Como tentativa de mudar de assunto, disse, suavemente, que havia feito um terço para 

representar uma das atividades da associação, chamada “Mulheres em oração”. Em seguida, 

ofereceu-se para fazer a costura final da colcha, comentando que havia criado um ponto próprio, 

a partir da junção de dois estilos de ponto, o qual nomeou de “Mulheres unidas”, por remeter 

às vivências compartilhadas entre elas. Agradeci sua contribuição e elogiei, como fiz com todas 

as outras mulheres, e seguimos dialogando e tecendo os retalhos e dados que poderiam compor 

a colcha, principalmente no que se refere à contribuição individual e coletiva de cada uma.  

Outro elemento que partiu delas para ser registrado na colcha, além do vínculo com a 

igreja católica, foi a importância das ações desenvolvidas pela associação na luta contra a 

violência doméstica, como o bloco carnavalesco, a “Amurt folia”, a quadrilha “Dona de Mim”, 

os cursos de corte e costura, a ciranda e a dança da peneira, essas danças estão ligadas a 



139  

preservação das tradições e identidades culturais. Também é uma ação que simboliza o 

protagonismo feminino é uma forma de socialização coletiva. Além disso, a representação de 

palestras e mobilizações contra a violência na cidade, foram incorporadas na colcha por meio 

de desenhos, fios, recortes, colagens e costuras criadas por elas, simbolizando os dados que se 

entrelaçam com a pesquisa e com suas experiências de vida. 

A produção da colcha tornou-se, assim, um entrelaçamento entre as minhas mãos e as 

delas, no fazer coletivo. Juntas, pensamos sobre o que fazer e como fazer com cada retalho. A 

partir das narrativas construídas com as interlocutoras e das pesquisas realizadas em artigos, 

dissertações, livros, teses e sites locais, também contribuí com a colcha, representando, por 

exemplo, como foram percebidas por elas as políticas públicas no município simbolizadas por 

uma rede furada, a descrição dos índices de violência que estão emaranhados aos dados 

descritos ao longo da pesquisa e a transcrição de interpelações sobre violência, violência 

doméstica, a potência do criar, a arte, o sertão e os atravessamentos que marcaram suas histórias 

de vida.  

Procurei representar essas narrativas por meio da imagem da máquina de costura, que 

aos poucos ia produzindo os retalhos enquanto costurava memórias, dados e sentidos. Além 

disso, criamos uma ala dedicada a sugestões, outra com os resultados e uma seção em branco, 

pensada para que novos registros pudessem ser acrescentados à medida que as experiências 

coletivas se expandissem. Dessa forma, a colcha que nomeamos de ColchaNograma não se 

encerra com o fim da pesquisa, mas permanece aberta, como um campo em constante 

movimento. As figuras 13, 14 e 15 evidencia a produção desse trabalho manual86:  

  

 
86  Também é possível visualizar a partir do vídeo disponível em: 

https://youtu.be/FFdjZZQYRZQ?si=Pw0NJ1mGNOqKZuZy. Acesso em: 28 jun. 2025. 

https://youtu.be/FFdjZZQYRZQ?si=Pw0NJ1mGNOqKZuZy


140  

Figura 13 – Construção dos retalhos (dados) 

 

Fonte: Arquivos da pesquisadora, foto autorizada - (2025) 

 

Figura 14 – Montagem da ”ColchaNograma” 

 

Fonte: Arquivos da pesquisadora, foto autorizada - (2025) 

  



141  

Figura 15 – “ColchaNograma” 

 

Fonte: Arquivos da pesquisadora, produção conjunta (2025) 

 

O desenvolvimento da colcha ocupa um lugar central nesta pesquisa, não apenas como 

um produto final, mas como um processo simbólico, político, social e coletivo que evidencia 

as inúmeras possibilidades de construção do conhecimento. Cada retalho, desenho, fio, 

narrativa, colagem e costura representa as vivências das interlocutoras, tanto em espaços 

intramuros quanto extramuros, e estão emaranhados às reflexões que atravessam a pesquisa, 

compondo os afetos, as memórias, a potência do território, as lutas e as resistências. A colcha, 

portanto, é mais do que um artefato, consiste em um signo de escuta, de resistência, de denúncia 

e, sobretudo, é um caminho metodológico onde a frieza dos dados não se sobrepõe à 

importância de ver, pensar e sentir o outro em sua integralidade, como sujeito, como humano. 

 

3.4 As Políticas Públicas em Tabira: desafios e lacunas na rede de proteção 

 

Em Tabira, as políticas públicas destinadas às mulheres, especialmente aquelas em 

situação de violência doméstica, estão articuladas por meio de uma rede de apoio que envolve 

órgãos municipais, estaduais e federais. A seguir, destaco alguns dos principais serviços e 

iniciativas atualmente ofertados no município.  



142  

Em uma conversa informal com Mônica, mulher parda, 54 anos, profissional da área de 

Segurança Pública, durante um dos eventos realizados na Câmara Municipal em que foi 

convidada para discutir as políticas públicas voltadas para as mulheres em situação de violência, 

fui informada de que o município conta com uma Delegacia de Polícia Civil, responsável pelo 

registro de ocorrências de violência doméstica, pela instauração de investigações e, de forma 

imediata, pela solicitação de medidas protetivas. Segundo a mesma, essa unidade atua em 

parceria com a Polícia Militar e com a Delegacia da Mulher, localizada em um município 

vizinho, formando um fluxo de encaminhamento e atendimento que, embora limitado 

geograficamente, busca atender às demandas das mulheres tabirenses em situação de 

vulnerabilidade. 

As medidas protetivas são aplicadas com base na Lei nº 11.340/2006 conhecida como 

Lei Maria da Penha que dispõe não apenas sobre a criação de instrumentos legais para coibir e 

punir a violência doméstica, mas também sobre mecanismos de proteção, acolhimento e 

empoderamento das mulheres em situação de violência. Entre as medidas protetivas previstas, 

estão o afastamento do agressor do lar, a proibição de contato com a vítima e seus familiares, a 

suspensão de porte de armas, entre outras ações emergenciais.  

Além disso, Mônica enfatiza que o município conta com a Coordenadoria da Mulher, 

que realiza os primeiros contatos de acolhimento, orientação jurídica e, posteriormente, os 

devidos encaminhamentos para a rede de proteção. Essa rede inclui a Casa da Mulher, onde as 

vítimas podem permanecer por alguns dias antes de serem levadas para uma das quatro casas-

abrigo disponibilizadas pelo Estado de Pernambuco. Tais locais, mantidos em sigilo, têm como 

objetivo garantir a segurança diante dos riscos enfrentados por elas. 

Mônica interpela achar complicado e complexo falar sobre políticas públicas. Ela 

descreve as ações e programas que o poder público desenvolve para combater desigualdades e 

promover oportunidades. Especificamente no campo das políticas públicas voltadas para as 

mulheres, afirma que costuma dividi-las em três grandes grupos: o primeiro seria o combate à 

violência de gênero; o segundo, políticas que possam garantir a autonomia financeira; e o 

terceiro, o desenvolvimento de ações que assegurem os direitos fundamentais. 

Em relação ao primeiro grupo, destaca a importância da formação de conselhos, da 

implementação de delegacias especializadas no atendimento às mulheres, e da criação de canais 

como o disque-denúncia, na tentativa de melhorar o atendimento às vítimas de violência 

doméstica. No segundo grupo, referente à promoção da autonomia econômica e social, aponta 

como um dos mais relevantes, pois muitas mulheres permanecem em relacionamentos abusivos 

justamente por não possuírem independência financeira. Segundo Mônica, é fundamental que 



143  

o governo estabeleça ações nesse sentido. Para exemplificação, cita algumas propostas práticas: 

como a criação de linhas de crédito para mulheres empreendedoras, garantia de empréstimos 

com juros reduzidos para possibilitar a construção de seus negócios, e parcerias com o setor 

privado para a contratação de mulheres especialmente mães solteiras. 

No terceiro grupo, referente aos direitos fundamentais, defende que se possa garantir 

um atendimento mais humanizado em todos os setores: atendimento médico específico para 

gestantes em condição de vulnerabilidade, mutirões com ações voltadas à realização de exames, 

prevenção, tomografias serviços que, como ela mesma pontua, nem sempre são acessíveis. 

Ao término da nossa conversa que, por sinal, foi breve, Mônica subiu à plenária para 

falar sobre as políticas públicas no município e contextualizou exatamente os pontos que havia 

me comunicado. Afirmou que esses três grandes grupos de políticas precisam caminhar juntos 

e representam ações que o município pode sim implementar. Ressaltou que as instituições, 

órgãos e demais organizações locais são os que estão mais próximos da população, e, portanto, 

conhecem melhor a realidade e as necessidades do território. Nos relatos, reconhece que a rede 

ainda é falha, mas reforçou que, apesar de não estar como deveria, já esteve muito pior. Hoje, 

há leis, projetos, programas e uma luta incansável. E, embora os avanços não sejam suficientes, 

esclarece o seguinte: “pelo menos lutamos da forma que a gente pode”, enfatizou ainda isso: 

“Meu apelo é que lutem, busquem ajuda, exijam seus direitos e ocupem todos os espaços que, 

embora não planejados para nós, também são nossos”. 

Ao final de sua fala, houve diversas intervenções. Na verdade, entre todas as sessões 

dos vinte minutos dedicados à discussão da violência doméstica, essa foi a primeira em que se 

observou uma participação incisiva do público. Iraci, uma das mulheres que ocupava a plenária, 

pediu a palavra e fez exatamente a pergunta que eu já havia direcionado a algumas instituições, 

órgãos e às mulheres da associação inclusive à Capitu, que além de sócia da AMURT, é também 

uma figura de prestígio no município. Ali, em público, e sendo interpelada diretamente por uma 

autoridade, renasceu em mim uma centelha de esperança. Então, Iraci, mulher branca, 

aproximadamente 49 anos, ao dialogar com Mônica, disse o seguinte: 

 

Existem dados concretos, estatísticas em relação a violência contra a mulher no nosso 

município ou é geral a nível de Estado? Uma coisa é o que vemos na internet, na tv, 

nos blogs, a gente viu que foi dito inclusive a nível de estado que Pernambuco em 

2025 teve o carnaval menos violento dos últimos anos, aí fica alguns questionamentos 

foi menos violento, ou foi subnotificado, até que ponto a estatística traz a realidade. 

Porque a gente em condição de vereador/ vereadora, ao andar na casa do povo em 

nosso município, vemos a real realidade, a gente sabe das subnotificações e vemos 

inclusive mulheres esclarecidas que ocupam um lugar na sociedade mais que ainda 

sofrem vários tipos de violência, não necessariamente a física, mais a econômica, 

moral, patrimonial, social. Existe algum mecanismo de controle para sabermos em 

que pé anda a violência a nível de município? As notificações, pois sabemos que há 



144  

muitas subnotificações. Eu mesma não conheço se existe algum mecanismo de 

medição dos índices. Principalmente por bairros para que possamos saber como 

intervir, principalmente agora com a implementação da procuradoria da mulher aqui 

na câmera87 (Iraci, 2025).  

 

Nesse momento, observei que Mônica não esperava aquela pergunta. Sua expressão 

mudou, o timbre de voz falhou e ela chegou a se perder um pouco na fala. Ainda assim, mesmo 

munida de tensão, interpelou que sim, que havia esses dados, mas que não saberia informar os 

números naquele momento. Afirmou que os dados são coletados semanalmente e enviados 

mensalmente. Revelou ainda que a cidade de Tabira possui um elevado índice de violência 

doméstica, comparável ao de Afogados da Ingazeira-PE, que é a maior cidade da região. Ou 

seja, embora Tabira tenha uma população menor, Afogados de Ingazeira registra mais casos de 

violência contra a mulher, o que torna essa realidade alarmante. Tal fato, aparentemente restrito 

aos setores de acolhimento, pode contribuir para a ausência de ações concretas, dada a 

invisibilidade estatística desses altos índices. Além disso, Mônica seguiu dizendo o seguinte:  

 

Como você mesma disse, Iraci, a gente lida com esse problema da subnotificação. 

Principalmente em relação à violência doméstica, mais do que em qualquer outro 

crime. Porque é um crime velado. Às vezes, a mulher sofre e não sabe que está 

sofrendo. Outras vezes, ela sabe, mas não quer expor a situação, porque parece que 

é ela quem está errada (Mônica, 2024). 

 

Nesse momento, Capitu pediu a palavra e interpelou dizendo que, em razão da sua 

função pública, havia criado há alguns anos o projeto “Dossiê Mulher”, justamente com o 

objetivo de coletar esses dados. Ela enfatizou que esteve na delegacia no ano anterior e que, 

tanto o delegado quanto o juiz, afirmaram que não dispunham dessas informações, o que 

dificultou qualquer tentativa de planejamento ou articulação de ações para mudar a realidade 

local. Ressaltou que o projeto foi aprovado, mas o município nunca executou. E finalizou: 

“Espero que este ano seja possível!” 

Mônica, então, respondeu: “Nós temos esses dados. Agora, não sabemos se 

correspondem à realidade”. Ela se comprometeu em encaminhar tais dados para a Câmara88. 

Os diálogos seguiram, mas a dúvida persistiu sobre a existência desses dados. Ou seriam apenas 

números genéricos, formatados dentro das configurações frias que já identifiquei em pesquisas 

anteriores àqueles disponíveis em sites, em gráficos anuais, redutíveis a casas decimais? Dados 

 
87  A Procuradoria da Mulher instalada na Câmara Municipal de Tabira objetiva ser mais um ponto de apoio às 

mulheres em condições de vulnerabilidade, e ela surge este ano de 2025 devido aos altos índices de violência 

que o município vem apresentando. Sendo uma ação conjunta com o governo Federal e Estadual. Até o término 

da pesquisa ela ainda estava em processo de instalação.  
88  Em anexo segue o documento por ela enviado e que recebi através da câmara. Logo, anunciou que, depois de 

atenciosamente, suprir o nome da interlocutora para que não seja identificada.  



145  

frios89 que, por si só, não revelam a complexidade dos fatos, especialmente quando tratamos 

dos altos índices de violência contra as mulheres. 

Saber que, em determinado ano, “x” mulheres sofreram violência não nos ajuda, por si 

só, a compreender a dimensão do problema. É preciso discutir o porquê desses números, o 

contexto social, racial, econômico em que essas violências ocorrem. Na realidade, a aparente 

inconstância ou ausência de registros não configura apenas uma falha burocrática ou técnica, 

mas, muitas vezes, uma escolha política: a decisão sobre quais vidas devem ou não ser 

reconhecidas como vidas e quais serão reduzidas a estatísticas.  

Essa constatação se conecta ao que argumenta Saffioti (1976), ao afirmar que existe 

uma distância entre a lei escrita e sua aplicabilidade concreta, sobretudo para mulheres em 

condições de vulnerabilidade. Assim, mesmo quando o Estado cria e disponibiliza mecanismos 

legais de proteção, ainda estamos imersos em uma estrutura patriarcal que seleciona seus pares 

privilegiados homens brancos, cisgêneros, enquanto os sujeitos subalternizados, atravessados 

pelo racismo, sexismo e pobreza, são forçados a se adequar às normas e códigos pré-

estabelecidos. 

Em uma das conversas anteriores que tive com Capitu, ela já havia me dito que não 

tinha acesso direto a esses dados e que idealizou o Dossiê Mulher com a intenção de elaborar 

estatísticas periódicas sobre as mulheres atendidas pelas políticas públicas do município, 

organizadas por bairro. Além desse projeto, propôs também a criação de leis como a “Semana 

Municipal de Ações sobre a Lei Maria da Penha nas Escolas Municipais de Ensino Fundamental 

e Médio” e a implantação da “Patrulha Maria da Penha no Município”. Projetos esses que foram 

aprovados, mas jamais executados. 

Em conversa com Alice, que já foi coordenadora do CREAS, presidenta da AMURT e 

também é uma das sócias fundadoras, perguntei como ela avaliava as políticas públicas para 

mulheres em Tabira. Ela respondeu: “Hoje a gente tem uma rede. Mas é uma rede rasgada. A 

gente sabe que o combate a violência contra as mulheres precisa de uma rede de apoio. Mas o 

que temos aqui não é concreto, é sempre algo paliativo para o momento” (Alice, 2025). Mesmo 

compreendendo o que ela tentava expressar, pedi que me explicasse melhor o que queria dizer 

com “rede rasgada”. E ela foi dizendo assim: 

 

 
89  É possível fazer o acompanhamento dos casos de violência por municípios de forma anual, nesse link disponível 

em: https://www.sds.pe.gov.br/noticias/11230-violencia-contra-a-mulher-recua-em-pernambuco. Acesso em: 

12 jul. 2024.  

 

 



146  

Veja bem, quando trabalhava no Centro Especializado de Assistência Social (Creas), 

as mulheres em condições de violências ao chegarem lá, diziam que tinham muito 

medo de denunciar pois até o recebimento lá na delegacia não se tinha uma 

preparação. Eles criticavam, buscavam justificar e normalizavam a situação. Então, 

era mais seguro que essas mulheres permanecessem em silêncio. Iam para onde, qual 

apoio elas teriam, como iriam sentir segurança. Claro, que as orientações eram que 

elas denunciassem, embora eu não pudesse dizer, elas tinham toda razão de não sentir 

segurança, porque não tinha, não tem.  

Ainda hoje na associação (AMURT) tem mulheres que não denunciam e dizem que 

não vale a pena. Que é tudo muito falho e são elas que no fim continuam se ferrando. 

Tem muitas, que não gostam nem de discutir esse tema “violência doméstica”, 

quando as nossas ações estão bem direcionadas nesse sentido, elas nem aparecem. E 

a gente vai fazer o que. Aquilo que está ao nosso alcance corremos atrás, mas 

dependemos de toda uma rede que não chega, que fura no meio do caminho ou que é 

remendada para mitigar situações gritantes, mas não passa efetivamente disso. E a 

prova da minha fala está nos altos índices que vemos ao decorrer dos anos.  

Já faz um tempo que o município e a associação vêm na luta para conseguirmos uma 

delegacia especializada da mulher para cá. A gente necessita muito. Mas sempre 

escutamos das autoridades que já existe uma regional e contempla. Mas ela não é, e 

não contempla. Na verdade, é uma delegacia municipal que se abriu espaço para 

atender a região, imagine aí dezessete cidades sendo atendidas. Não se dá a 

assistência necessária, ficam lacunas, brechas que acabam fazendo com que essas 

mulheres permaneçam sustentando os ciclos de violência. 

A gente até tem uma casa de abrigo, a casa da mulher que realiza os primeiros 

acolhimentos e depois encaminha para as casas sigilosas. O problema é as mulheres 

acessarem essa casa no município. Primeiro que de uma gestão municipal para outra 

as intervenções, as estruturas locais, tudo muda. Mais bem antes de chegarem até 

essas casas muitas mulheres não conseguem efetivar a denúncia na cidade de forma 

segura sem ser questionada, perseguida, ameaçada ou violada (Alice, 2025).  

 

A fala de Alice remeteu-me ainda ao momento experienciado na Câmara Municipal com 

a profissional de Segurança Pública, Mônica. Na ocasião, além de Capitu e Iraci, um dos 

homens que ocupava a plenária também pediu a palavra, seu Fernando, homem branco, porte 

médio, aparentemente 46 anos. Ele demonstrava raiva e indignação tanto em suas expressões 

faciais quanto nos gestos enquanto falava, e acabou tecendo um desabafo, assim, diz o seguinte: 

 

Doutora, desculpe, mas não acredito muito nessa tal Lei Maria da Penha, vejo tantos 

casos absurdos em nossa cidade, os caras tiram onda das mulheres, da justiça. Como 

eu conheço uns três casos, os caras fazem o que quer com as mulheres de forma 

escancarada mesmo, a polícia prende, vai para a delegacia, dorme uma noite lá e 

quando dorme, no outro dia está solto e fazendo tudo de novo. Aí apanha de novo e 

de novo. Para alguns até chega a ser aplicado medidas protetivas, o cara não pode 

nem chegar perto, aí a gente ver a quebra, não existe uma fiscalização, quando pensa 

que não mata a mulher. quando puxa o histórico, ela fez denúncia, procurou ajuda e 

ainda assim, morreu. As medidas para Tabira parecem que não funcionam, primeiro 

por ser um lugar pequeno, todo mundo se conhece, tem como a mulher não correr 

risco se não houver um enfrentamento, segurança que de fato esteja disposto a ajudar. 

Aí penso que a Lei deveria começar a ser mais severa, sem fiança, sem advogado. 

Porque do jeito que está a violência só aumenta e como a senhora mesmo citou no 

exemplo: Afogados da Ingazeira maior que aqui e aqui com os índices maiores que 

lá (Fernando, 2025). 

 

Em ato contínuo Mônica respondeu:  

 



147  

Não tenho nem como discordar da sua fala. No meu último plantão, eu atuei em 

flagrante, com um cidadão que já tinha 11 boletins de ocorrências registrados só de 

violência doméstica, e mesmo assim, não podemos negar a importância da Lei Maria 

da Penha, antes da sua existência, a violência era tratada como crime menor de 

potência ofensiva. Você pagava uma cesta básica e ia embora. Pelo menos hoje existe 

o processo, alguns casos com a quebra da medida protetiva já não têm mais fiança, 

mesmo que o delegado queira arbitrar não é possível, ele tem que passar por uma 

audiência de custódia. E realmente é uma luta gradativa. As medidas protetivas são 

muito importantes. Agora o que acontece é que às vezes não são usadas de fato, você 

pede a medida e você mesmo se reaproxima, como elas mesmo alegam, doutora eu 

não tenho para onde ir, eu não tenho como me manter e manter meus filhos(as). “É 

muito fácil dá tchau quando a gente só tem uma mala para arrumar” não existe 

respostas simples para questões complexas. É um contexto que leva tempo, estávamos 

avançando graças a Deus, e não é uma questão de ser mais dura, o que falta é ela ser 

de fato cumprida, efetivada (Mônica, 2025).  

 

Primeiro, como anunciado por Alice, um pouco antes da fala de Mônica e Fernando, 

quando ocorre o acesso aos espaços que deveriam nos proteger e oferecer segurança, muitas 

vezes esses mesmos espaços tornam-se perigosos, pois são atravessados por obstáculos que já 

se manifestam desde o início da denúncia, expondo-nos a novas camadas de violência 

simbólica, institucional e até moral. Em muitos municípios, como é o caso de Tabira, ainda que 

a denúncia seja necessária, ela representa um risco. Somos desacreditadas, expostas, 

perseguidas e, em muitos casos, mortas. 

Lembro-me que, aos dezessete anos, em 2011, após ter sido espancada com um fio de 

energia caso que descrevo na introdução desta pesquisa, decidi, mesmo com inúmeros medos, 

denunciar meu pai. No desenrolar de toda a situação, não recebi proteção efetiva ao longo do 

processo. A justiça foi falha, muito falha, em diversos aspectos. A medida protetiva foi burlada 

inúmeras vezes, não recebi apoio psicológico, e houve até tentativas de ceifar a minha vida. Em 

uma das idas ao Fórum José Veríssimo Monteiro, que na época funcionava como uma casa de 

jurisdição, já estava sendo aguardada pelo meu pai, pelos advogados dele, por minha avó 

paterna e por meu tio, ambos também são advogados. Além da função que exerciam, havia 

outro ponto forte nessa trama: suas elevadas condições financeiras e o fato de pertencerem a 

uma família tradicional e prestigiada na cidade. 

A sala onde ocorreria a audiência ficava ao final do corredor, se não me engano, era a 

penúltima ou última. Ao entrar, vi todos sentados ao redor de uma mesa. Apenas uma cadeira 

estava vazia: a minha. Aquela cena me paralisou de medo. Eu estava fugindo do meu agressor, 

tomada pelo pavor de encontrá-lo, mas tive que conter meu medo, ser forte. Ao adentrar a sala, 

ele também estava lá. Hoje, compreendo que ali eu era o “bode expiatório”, como discute Girard 

(2007). Naquela sala, tentaram me coagir, fazer com que eu desistisse da denúncia. Fui 

questionada, desacreditada e também desacreditei na justiça, pois ela me faltou em inúmeras 

vezes. Já para eles, funcionou como aliada, acessível e eficaz. 



148  

Sendo percebida enquanto um “bode expiatório” (Girard, 2007), torna-se explícito o que 

discute Foucault (2002): o modo como fui enquadrada pela justiça escancara não apenas o 

descaso institucional, mas também o desinteresse pela resolução concreta dos fatos, sobretudo, 

pela preservação dos privilégios. Além disso, revela a constante presença de uma aparência de 

efetividade da justiça como ferramenta de manutenção da ordem social, quando, na prática, há 

uma estrutura que continua a operar silenciosamente sob as máscaras da legalidade. O que 

deveria ser um direito tornou-se um acordo velado, sustentado pela política androcêntrica entre 

os pares do sistema judiciário. 

Ele, o meu genitor, saiu do espaço da casa onde convivemos, mas, por mais de dez anos, 

seguiu atormentando nossas vidas. No fim, alegaram que era doente e que faria tratamento em 

outra cidade embora jamais tenha saído da nossa, tampouco tenha deixado de ser quem era. Já 

com o campo finalizado e na escrita deste capítulo, recebi, no dia 10 de abril, uma mensagem 

de uma das interlocutoras da pesquisa, Nina, que, ao longo de sua história de vida, relatou que 

a justiça fez pouco caso dos abusos que sofreu. Segundo ela, o caso já se arrastava há quase dez 

anos, e seus abusadores continuavam convivendo com os familiares, impunes. A mensagem 

dizia que havia ocorrido uma audiência de custódia de um dos seus abusadores e que ela estava 

se sentindo muito mal e indignada com a justiça. Pediu que eu escrevesse sobre isso na pesquisa. 

E então me disse: 

 

Olhe, um dos meus abusadores, foi testemunha do outro abusador” acredita? Tô sem 

chão até agora, para você ver como é hipócrita a justiça, qual a lógica? Faz sentido? 

Até agora a ficha ainda não caiu. Foi muito reboliço, os dois são acusados, tem 

provas, que loucura, mas, houve suspensão da audiência (Nina, 2025).  

 

Diante da crença e da descrença na justiça, e sobre a efetivação ou não das leis, 

normativas e políticas públicas, retomo inicialmente à fala de Mônica, profissional de segurança 

pública, que nos alerta sobre a importância que a Lei Maria da Penha (Lei nº 11.340/2006) 

exerce na vida das mulheres. No entanto, o que ocorre é que, como qualquer outro instrumento 

normativo, é preciso que existam redes de articulação de médio e longo prazo que garantam 

condições básicas de dignidade, como moradia, renda, acolhimento e segurança. Caso 

contrário, os resultados não se sustentam. Mas, além disso, é necessário que haja interesse real 

pela mudança e é aí que reside a grande questão: será que esse interesse de fato existe? Pois não 

basta que a lei seja mais rígida, ou que a pena seja mais longa. A discussão não é apenas sobre 

punição. 

Vistos tais aspectos, temos ainda a inconstância e uma verdadeira ausência das políticas 

públicas locais, que frequentemente mudam de direção e de prioridade, haja vista a falta de 



149  

prioridade para suas confecções, mas também se corrobora pela descontinuidade de direção 

política, muitas vezes, não apenas fragilidade administrativa, mas descaso político-social, 

interesses pessoais e vínculos eleitorais que, a depender de quem está no poder e de que grupos 

são considerados prioridades, enfraquecem as redes de proteção. Assim, o que falta também é 

compromisso político para que as políticas públicas construídas sejam efetivas, contínuas e 

integradas às múltiplas realidades vividas pelas mulheres. Caso contrário, como já interpelado 

por Alice (2025), continuaremos atravessadas por redes furadas.  

Foucault (2002), em A verdade e as formas jurídicas, em paralelo às narrativas aqui 

interpeladas, nos permite compreender que o problema não reside apenas na ausência da justiça, 

mas na forma como ela está estruturada operando como uma fabricadora de verdades para 

aqueles que são reconhecidos como dignos de credibilidade. Essas verdades são construídas 

estrategicamente para manter determinadas configurações de poder. A justiça, portanto, não 

está deixando de existir; ela continua funcionando, mas como uma engrenagem de controle de 

certos corpos não para protegê-los, mas para regulá-los conforme interesses hegemônicos. 

Nesse sentido, a justiça, enquanto dispositivo de saber-poder90, não opera 

exclusivamente como garantidora de direitos, mas como um mecanismo de uma máquina que 

reforça hierarquias, legitimando e reproduzindo a exclusão, as desigualdades e a violência. 

Foucault (2002, p. 38) destaca que: “O poder se manifesta, completa seu ciclo, mantém sua 

unidade graças a esse jogo de pequenos fragmentos, separados uns dos outros, de um mesmo 

conjunto, de um único objeto, cuja configuração geral é a forma manifesta do poder”. Essa 

manifestação do poder não se restringe à sua forma visível de atuação, mas se estende ao 

comando, ao controle, à disciplina e à dominação dos corpos sociais, especialmente daqueles 

que são considerados desviantes da norma. Logo, essa forma manifesta do poder, apontada pelo 

autor, se pulveriza em micropráticas fracionadas, como discutido ao longo dos capítulos, 

constituindo rituais de controle que se espalham pelas diversas camadas da violência. 

Diante do exposto, e vinculando os apontamentos construídos a partir do campo, em que 

as políticas públicas, as redes de apoio e a própria justiça se apresentam mais como instrumentos 

de regulamentação da ordem dominante do que como garantias efetivas de direitos, torna-se 

fundamental enfatizar a necessidade de furar as brechas que sustentam o sistema. É nessas 

fissuras, entre as tensões e as possibilidades, que a AMURT, ao longo da sua trajetória, vem se 

 
90 O saber e o poder estão entrelaçados, dessa forma, não podemos pensá-los separadamente. Pois, onde existe 

poder simultaneamente existe produção do saber. O saber ele não é inocente tão pouco neutro, sendo produzindo 

dentro das relações de poderes, relações essas que sustentam, expandem, naturalizam e legitimam sua 

autoridade (Foucault, 2002). 

 



150  

consolidando como uma força política e social, revelando que resistir é possível mesmo quando 

as redes insistem em se mostrar rasgadas, cujas fissuras se instalam as resistências tecidas em 

uma ColchaNograma. 

Nas idas e vindas ao campo, tornou-se perceptível que a associação AMURT está em 

constante movimento, sempre em busca de novas conquistas, promovendo atividades e ações 

que ajudam outras mulheres a se libertarem. Como interpelou Laura (2024), “a associação, por 

ser independente, precisou ir conquistando parcerias importantes para se manter ativa e 

fortalecer sua luta”. Destaca-se, por exemplo, a parceria com a Câmara de Dirigentes Lojistas 

de Tabira (CDL), por meio da qual as mulheres passaram a expor e comercializar seus produtos 

artesanais; e também com a Agência de Desenvolvimento Solidário de Pernambuco (ADS-PE), 

uma articulação da Central Única dos Trabalhadores (CUT), que inseriu a AMURT no 

movimento da Economia Solidária desse estado. 

Com isso, a associação passou a integrar conselhos municipais, como o Conselho de 

Saúde, o Conselho dos Direitos da Criança e do Adolescente, da Assistência Social, o Conselho 

Paroquial, o Conselho dos Direitos da Mulher, o Conselho do Idoso, além de movimentos como 

a Marcha das Margaridas e a Feira de Negócios de Tabira (FENET), entre outros. Atualmente, 

também integra a Rede de Mulheres Produtoras do Pajeú, mantém parceria com a Casa da 

Mulher do Nordeste e permanece vinculada à Igreja Católica, participando ativamente das ações 

religiosas e pastorais. Além disso, tem forte articulação com o Sindicato dos Trabalhadores 

Rurais Agricultores e Agricultoras Familiares de Tabira-PE, o que fortalece ainda mais a sua 

presença política e social no município. Ao refletir sobre essas parcerias, que atravessam o 

surgimento e a permanência da instituição, Dona Úrsula (2025) afirmou lembrar-se com nitidez 

dos primeiros momentos em que perceberam que o que estavam criando não era algo pequeno, 

mas sim algo que, no futuro, teria valor imenso não apenas para elas, mas para toda a 

comunidade. 

A partir das experiências vividas e narradas pelas interlocutoras ao longo das discussões 

apresentadas no desenvolvimento deste trabalho, tanto em espaços intramuros quanto 

extramuros, foi possível perceber que o Sertão ainda vive sob os resquícios da égide colonial, 

onde o poder continua operando com precisão cirúrgica, em benefício dos privilegiados e em 

detrimento dos corpos considerados desviantes da norma. Em muitos momentos do campo, 

ficou evidente que a Igreja Católica ainda funciona como um dispositivo de controle social, 

orientando práticas e silenciamentos em nome de uma ordem moral que reforça desigualdades 

sociais, em especial, pautadas no gênero. Soma-se a isso o descaso persistente das políticas 



151  

públicas locais, que se mostram ineficazes ou ausentes, como denunciado de forma recorrente 

pelas interlocutoras, sobretudo a partir da ideia de “rede furada”. 

A expressão “Rede furada” se constitui por uma categoria empírica de campo, narrada 

pela interlocutora Alice ao descrever como “furada” a formulação e aplicações das políticas 

públicas no município. Nessa perspectiva, a partir dessa escuta e da minha observação 

participante em campo, passo também a compreender pela metáfora da rede furada, a percepção 

recorrente de falhas, ausências e rupturas no funcionamento das instituições que compõem a 

rede de proteção em Tabira -PE no enfrentamento da violência doméstica.  

Assim, o que venho tentando expressar ao longo da pesquisa, por meio de um texto que 

assume a forma de jorro, em movimento, que tenciona tempos e narrativas é que, embora 

tenhamos avançado em marcos legais e discursivos, ainda nos faltam estratégias concretas e 

coletivas capazes de romper com a permanência da violência doméstica.  

Nesse sentido, a metáfora da “rede furada” explica bem o que se observa na prática: 

Quando mulheres buscam ajuda, encontra muitas vezes portas fechadas, negligências no 

atendimento, desvelam-se ainda mais camadas de violências perpetrada pelas redes de proteção 

que deveriam buscar combater a mesma. Demonstrando assim, os inúmeros furos das redes que 

emergem entre o que está previsto nas leis, nas ações, nas políticas públicas, e, entre o que de 

fato efetiva-se na ponta ou como essas pontas “rasgadas” são sustentadas, através de medidas 

paliativas, por ações pontuais, remendos temporários ou soluções superficiais. Assim os furos 

mencionam a narrativa oficial da “rede de proteção”, escancarando seus buracos que se tornam 

cada vez mais insustentáveis, sendo incapazes de proteger, acolher e principalmente de 

concretizar mudanças efetivas no combate à violência doméstica contra as mulheres até então. 

Embora a violência perpetrada com as mulheres, não seja um dado novo na literatura, 

continua a crescer de forma alarmante. Como aponta o relatório da Organização das Nações 

Unidas (ONU), descrito pela Agência Brasil (2024), no ano de 2023 mais de 85 mil mulheres 

e meninas foram violentadas e mortas em todo o mundo, sendo que 60% dos casos ocorreram 

nas mãos de parceiros íntimos ou outros membros da família. Especificamente, no estado de 

Pernambuco, onde esta investigação se concretizou, foi possível aferir, por meio do Ligue 180, 

um aumento de 40,6% nos casos de violência no ano de 2024. Entre os registros realizados, as 

mulheres pretas permanecem sendo a maioria, representando 52,8% das denúncias, o que 

demonstra ser um problema crescente e persistente, atrelado aos diversos braços e 

reconfigurações do sistema colonial. 

Por fim, nas linhas que costuram e entrelaçam os fios que se unem, evocando algo novo 

como a própria ColchaNograma, comunica-se que, em meio ao processo de narrar, lembrar 



152  

também é ressignificar a experiência do vivido. Sobre esse aspecto, uma dessas estratégias é o 

gesto de resistir, que se configura pela potência de transformar a dor em criação de gestos que 

representam não apenas a denúncia, mas também anunciam possibilidades de existência, de 

luta, de organização e de reorganização coletiva. Nessa direção, é na customização desses 

retalhos evocados pelas memórias que alinham as forças das mulheres, mesmo diante da dor e 

da violência, elas constroem espaços, se reinventam; logo, suas experiências podem ser 

consideradas como estratégias de resistência mobilizadas pelo poder de transformar suas 

histórias de vida na potência de criar novas possibilidades de existência, de ser e estar no 

mundo. 

  



153  

CONSIDERAÇÕES… 

 

O presente trabalho buscou analisar a violência doméstica contra a mulher no município 

de Tabira-PE. Nessa direção, a compreensão do fenômeno social deu-se a partir da experiência 

do vivido, das narrativas, das memórias que emergiram por meio do contato direto com essas 

interlocutoras sociais na Associação do Movimento de Mulheres Urbanas e Rurais de Tabira-

PE (AMURT).  

Na produção de dados, consolidados, em especial, no campo, ainda pelo uso de diversas 

ferramentas tecnológicas, a exemplos de entrevistas semiestruturadas, do uso do caderno de 

campo, das conversas informais, da observação participante, sobretudo, na técnica criada, aqui, 

intitulada de ColchaNograma, meio em que emergiram os dados de campo nas texturas tecidas 

no contato direto com os sujeitos de pesquisa na bricolagem na e da costura de retalhos. 

A pesquisa não condensa a finitude de uma análise sobre o fenômeno social, tendo em 

vista que o debate em relação à violência, em específico, contra as minorias sociais, neste caso, 

contra a mulher, tem caráter perene e incessante. Esse debate deve ser revisitado de maneira 

que traga à tona, as vezes possíveis, as desigualdades sociais de gênero que resultam em 

violações de direitos humanos, em violência. Histórias de violências domésticas em Tabira- PE, 

entrelaçadas pela metáfora do corte e costura como forma de expressão no espaço intramuros e 

extramuros da associação de Mulheres Urbanas e Rurais (AMURT) são contextos que precisam 

ser revelados e compreendidos não apenas em espaços acadêmicos, mas em todas as dinâmicas 

sociais, nas instituições, enfim, no tecido social. 

 Cada linha traçada ao longo deste trabalho é menos um ponto final e mais um 

emaranhado fio que segue, entrelaçando as dinâmicas societárias que como uma bricolagem, 

impõe as formas, gestos, discursos, e lugares que, para nós mulheres, devem ser ocupados. 

Devemos nos “por em nosso lugar”: o lugar que quisermos estar! 

Estando em campo, no contato direto com as interlocutoras em uma observação 

participante, escutei narrativas do vivido que transbordavam em afetos, lutas, denúncias e 

resistências. Também pude constatar que mesmo permeada pelas fissuras provocadas pela 

violência doméstica, há também a reinvenção humana, agência e deslocamento, verdadeiras 

linhas de fuga.  

Logo, não podemos ignorar a existência e a negligência que se configura pela ausência 

de interesses das instituições públicas tecidas por duras linhas androcêntricas, ainda por redes 

que ancoram as políticas públicas e as aplicações das leis, normas e medidas no enfrentamento 

a violência doméstica. Na trajetória da condição feminina, há uma rede furada que, aos poucos, 



154  

desmonta-se evidenciando o que as interlocutoras apontaram no que tange a violência, 

principalmente por meio das instituições que deveriam perpassar segurança, elas são 

culpabilizadas pelas violações sofridas. Soma-se a isso, a complexidade das relações de poderes 

também evocadas pelas inúmeras experiências do vivido dentro e fora dos lares, relações essas 

que operam entre os próprios pares, vizinhos, familiares, instituições religiosas e legais, 

políticas locais, em que esses laços, cumplicidade com o agressor, algo comum no sertão, 

instaura uma lógica perversa da normalização e naturalização da violência.  

Ainda, atrelada à falta de políticas públicas eficazes, desmonte das redes de proteção ou 

até mesmo a lentidão ou falta de interesse em que o sistema de justiça que a torna tardia, 

burocrática e seletiva, corroborada por esses laços entre os pares em que endossa o abandono, 

o descaso e, sobretudo, a banalização da violência que pesa sobre os corpos das mulheres, 

assolando suas existências, principalmente daquelas que são atravessadas por marcadores 

sociais como gênero, classe e raça.  

Como exemplo concreto, evoco a lei Maria da Penha (Lei nº 11.340/2006) que é um dos 

principais marcos legais no enfrentamento à violência doméstica, que, muitas vezes, suas 

garantias expressas ou medidas tomadas com base na lei, não são suficientes para dar proteção 

às mulheres vítimas de violência doméstica. Em Tabira, as interlocutoras apontaram a ausência 

de delegacia especializada no município e a delegacia existente não consegue atender as 

demandas da cidade. Nessa direção, as mulheres da cidade encontram obstáculos no 

enfrentamento à violência, à própria proteção, ainda há as descrenças nos atendimentos, além 

disso, o desinteresse das autoridades locais em articular uma rede de proteção eficiente de 

médio e longo prazo. 

Diante disso, é necessário refletirmos que o problema não está na lei ou na necessidade 

de torná-la mais rígida ou da instituição de novas leis, mas é preciso que as já existentes sejam 

revistas, colocadas em prática e consolidadas por meio de políticas eficazes.  

Neste sentido, não se observa interesses de ruptura, mas mecanismos que reforçam 

desigualdades, opressões, dominações e violências. Nesse diapasão, tais práticas se sustentam, 

operando entre os pares para que assim a violência se instale como algo inerente à vida das 

mulheres. Nessa engrenagem o poder circula disciplinando e legitimando a manutenção de 

práticas que ainda existem, persistem e são mascaradas cotidianamente.  

A violência doméstica, especialmente no município de Tabira-PE, é um fator recorrente 

nas discussões que permeiam esta construção. Segundo dados do Jornal DataSenado (2024), 

entre os estados com altos índices de violência doméstica, Pernambuco se destaca, com 72% 

dos casos relacionados a agressões praticadas por familiares.  



155  

Ressalta-se a realidade que nos convida a refletir sobre o modus operandi que 

caracteriza a violência analisada, que se reproduz e se efetiva no território, espaço social 

marcado por atravessamentos históricos, sociais e culturais, onde se entrelaçam desigualdades, 

violência de gênero, patriarcalismo, mecanismos que operam como engrenagens de dominação, 

fios, braços da lógica colonial. Nessa linha, transformando a violência num véu impuro que 

encobre e também revela símbolos e imaginários sociais construídos em torno da ideia de “cabra 

macho”, “cabra da peste”, ser viril, que, sob novas roupagens, ainda legitima que a ordem do 

mundo continua a ser macho, a dominação masculina.  

Além disso, nas brechas, nos furos que permeiam os agenciamentos, a AMURT revela-

se como resistência no município de Tabira-PE às mulheres que sofrem violência doméstica. 

Cada tecer discorridos sobre suas narrativas de vida, reforçam não apenas a denúncia, mas 

também a luta, a ressignificação, a reinvenção humana, e a constituição de suas autonomias 

que, em certa medida, esgarça, às vezes, rasga o véu da dominação e da violência criando novas 

possibilidades de vida, de ocupar espaços, tanto em intramuros como em extramuros da 

AMURT, para além das fronteiras de Tabira-PE.  

No entrelace da potência do criar, nos emaranhados do bordado, do corte da costura, do 

crochê, reinventam-se, criam linhas de fuga. Tornando assim, a costura dos fios em retalhos, 

que tecem suas memórias por meio do fazer manual uma estratégia de transformação, fazendo 

da vida uma bricolagem.  

É neste contexto que surge a ColchaNograma como caminho metodológico em que cada 

retalho foi construído no entrelace do fazer coletivo, costurando em cada retalho as linhas da 

vida, com suor, sorriso e sangue. Nele, para além de mero dados obtidos em campo, esse artefato 

representa a importância que se inscreve no sensível, nos gestos, na escuta em fazer pesquisa 

como mecanismo de bricoler, do deixar surgir não apenas pelo discurso, mais pelos gestos, 

olhares, pelos movimentos do corpo, pela percepção, pelo fazer artístico, que também 

comunicam e denunciam, permitindo que os dados não só teçam informações frias, vazias de 

significado, mas que possam emergir memórias que as afetam e nos deixam afetar.  

O tema é de grande relevância, faz-se necessário evocar que, apesar dos caminhos 

traçados para compreender e analisar a violência doméstica por meio das mulheres da AMURT, 

o trabalho não dá conta dos transbordamentos que compõe as inúmeras vivências e experiências 

no tocante à violência, nem jamais pretende esgotar os sentidos pelas narrativas e gestos 

interpelados. O debate é incessante, portanto, deve ser revisitado! 

Os caminhos em que o campo ousou me levar, sobretudo, guiado pelas falas das 

mulheres, na inscrição de suas experiências, pela bricolagem entre a arte e suas múltiplas 



156  

expressões que atravessam os signos de pertença do território, no entrelace das nossas mãos do 

produzir compartilhado, em que efetivou-se na ColchaNograma como expressão dessa escuta 

sensível e efetiva, tornando-se necessárias as discussões e análises que apontam sobre a 

violência doméstica contra a mulher nos intramuros e extramuros dos lares, do privado, das 

instituições e nas distintas sociabilidades. Que abram-se novas trilhas, novas ColchaNogramas, 

para que a violência seja desvelada, desdobrada por outras mulheres, por outros territórios, 

abrindo caminhos e possibilitando estratégias possíveis para o rompimento dos ciclos de 

violência, que as linhas de fuga sejam rizomáticas e apresentem às mulheres novas maneiras de 

se reinventarem. 

Pensando nestes desdobramentos em que a colcha tecida por essas mulheres da AMURT 

representa movimento, gostaria de apontar uma sugestão específica em que a instituição, 

articulada ou na busca dessa articulação com as redes locais, possa possibilitar caminhos 

concretos para o combate à violência doméstica. E ressalto que essas ações precisam ser 

pensadas em médio e longo prazo. Assim, considero ser fundamental pensarmos na educação 

como instrumento social de transformação. pois, é a partir da educação que outras mudanças 

podem emergir, como a mudança de comportamentos, de pensamentos, práticas embricadas e 

enraizadas no nosso cotidiano. 

A violência é um comportamento apreendido, portanto, passível de ser desconstruído 

socialmente. A educação é a verdadeira linha de fuga. Educar homens e mulheres à 

desconstrução social desse tecido duro patriarcal. A mudança efetiva deve, necessariamente, 

pelo processo educativo. Embora não seja, por si só, a solução, a educação é essencial para a 

transformação das pessoas, para que efetivamente, transformem o mundo.  

Os atravessamentos do campo, das experiências do vivido são emergidos pelas 

memórias da infância ou de um passado longínquo, ou recente. A criança de hoje é a construção 

do adulto de amanhã. Por isso, é necessário pensarmos em uma educação em e para os direitos 

humanos, uma educação para a não violência, uma cultura de paz, que contribua na formação 

de sujeitos críticos, conscientes, comprometidos com a vida, com a escuta, com o respeito e 

capazes de romperem com os ciclos da violência cultivando novas formas de existência. 

Na pesquisa, observei a importância da necessidade de efetivação de ações com 

articulação de redes locais, de políticas públicas de maneira que possibilitem que alcancemos 

uma redução da violência contra a mulher, para possibilidades de mudança no tecido social, e 

na busca de uma maior conscientização sobre os direitos das mulheres, intentando suprimir os 

danos que a violência ocasiona em suas vidas e na vida dos seus familiares.  



157  

Observados os dados produzidos na pesquisa, a violência contra a mulher se encontra 

enraizada nos processos sociais e históricos que delineiam as práticas e dinâmicas sociais. Nesta 

direção, faz-se substancial que uma pesquisa dessa natureza seja contínua, estendendo-se para 

além das linhas que aqui transcorrem entre o campo, seus atravessamentos, discursos e gestos, 

que por cada ponto dado, por cada linha tecida, que customizam as narrativas entre o dito e o 

não dito seguem reverberando que, enquanto houver violência, também haverá refúgio, 

denúncia, travessia, resistência, linhas de fuga. Em cada bordado, cada fio que aqui foram 

puxados, revela algo novo, algo ainda por contar. É necessário que revisitemos o tema 

incessantemente! 

  



158  

REFERÊNCIAS 

 

ABREU, J. Capistrano. Capítulos de história colonial. 6. ed. Rio de Janeiro: José Olympio, 

1976. 

ADORNO, Sérgio. A criminalidade urbana violenta no Brasil: um recorte temático. BIB-

Revista Brasileira de Informação Bibliográfica em Ciências Sociais, n. 35, p. 3-24, 1993. 

ADORNO, Sérgio. Os aprendizes do poder: o bacharelismo liberal na política brasileira. Rio 

de Janeiro: Paz e Terra, 1988. 

AGÊNCIA BRASIL. A cada 24 horas, ao menos oito mulheres são vítimas de violência. 

Disponível em: https://agenciabrasil.ebc.com.br/direitos-humanos/noticia/2024-03/cada-24-

horas-ao-menos-oito-mulheres-s%C3%A3o-vitimas-de-violencia. Acesso em: 12 jul. 2024. 

AGÊNCIA BRASIL. ONU: 140 mulheres são vítimas de feminicídio por dia no mundo. 

Brasília, 2024. Disponível em: https://agenciabrasil.ebc.com.br/. Acesso em: 05 maio 2025. 

ALMEIDA, A. Um olhar psicanalítico sobre o universo feminino no filme 'Colcha de 

retalhos'. Cógito. Salvador, n.14, p. 35 - 42. 2013. Disponível em: 

https://pepsic.bvsalud.org/pdf/cogito/v14/v14a08.pdf. Acesso em: 20 jul. 2024. 

ALMEIDA, Maria Geralda. Em busca do poético do sertão. Espaço e Cultura. UERJ, n. 6, p. 

33-43, 1998. 

ÁLVAREZ, Sandra. Hembra, mujer, feminina. Identidades y teoría de género. 2007. 

Disponível em: https://rebelion.org/hembra-mujer-femenina/. Acesso em: 30 jun. 2025. 

ANDRADE, Nayhara Hellena Pereira. Coturno rosa e ordem unida? Uma análise da 

homofobia entre policiais militares na Paraíba. João Pessoa. 2017. Dissertação (Mestrado em 

Direitos Humanos, Cidadania e Políticas Públicas) – Universidade Federal da Paraíba, João 

Pessoa, 2017. 

ANGELOU, Maya. Eu sei por que o pássaro canta na gaiola. Bauru: Astral Cultural, 2018. 

336p. 

ARAUJO, Ricardo Benzaquen. Chuvas de verão: “antagonismos em equilíbrio” em Casa 

Grande & Senzala de Gilberto Freyre. In: BOTELHO, A.; SCHWARTZ, L. (org.). Um 

enigma chamado Brasil, v. 29, p. 198-211, 2009.  

AZEVEDO, Maria Amélia. Mulheres espancadas/violência denunciada: repensado a 

problemática. In: Temas IMESC, São Paulo, n. 3, v. 2, 1984, p.129-149. 

BADINTER, Elisabeth. O mito do amor materno: um amor conquistado. Rio de Janeiro: 

Nova Fronteira, 1985. 

BALEIRO, Zeca. Compositor: José Chagas. A palavra acesa. Intérprete: Zeca Baleiro. 

Brasil: Saravá Discos, 2006. Arquivo digital. 

BARROS, Manuel de. Livro sobre nada. Rio de Janeiro: Record; 1996. 

https://rebelion.org/hembra-mujer-femenina/


159  

BARTH, Fredrik. Por um maior naturalismo na conceptualização das sociedades. In: 

BARTH, Fredrik (compilação de Tomke Lask). O guru, o iniciador e outras variações 

antropológicas. Rio de Janeiro: Contra Capa Livraria. 2000 [1992], p. 167-186. 

BAUMAN, Zygmunt. Vidas desperdiçadas. Tradução: Carlos Alberto Medeiros. Rio de 

Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2005. 

BEAUVOIR, Simone de. O segundo sexo. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2014. 

BEI, Aline. O peso do pássaro morto. São Paulo: Editora Nós, Edith, 2017. 168p. 

BÍBLIA. Bíblia Sagrada. Trad. Antonio Pereira de Figueiredo. Lisboa: Deposito, 1885. 

BOSI, Ecléa. A pesquisa em memória social. Psicologia USP, v. 4, n. 1-2, p. 277-284, 1993. 

BOURDIEU, Pierre. A dominação Masculina. 11 ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2012. 

BOZON, Michel. Sociologia da sexualidade. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2004. 

BRANCA de Neve e os sete anões. Direção: David Hand. Estados Unidos: Disney, 1937. 

(143 min), son., color. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=I1O1xqGl7HI. 

Acesso em: 25 abr. 2024. 

BRASIL DE FATO. Em 2024, Pernambuco tem média de 439 denúncias de violência. 

Disponível em: https://brasildefatope.com.br. Acesso em: 20 out. 2024. 

BRASIL, Senado Federal. Constituição da República Federativa do Brasil. Brasília: 

Senado Federal, Centro Gráfico, 1988. 

BRASIL. Em Pernambuco, Ligue 180 registra aumento de 40,6% nos atendimentos em 2024. 

Disponível em: https://www.gov.br/secom/pt-br/assuntos/noticias-regionalizadas/ligue-180-

balanco-2024/em-pernambuco-ligue-180-registra-aumento-de-40-6-nos-atendimentos-em-

2024#:~:text=Dispositivo%20central%20na%20estrat%C3%A9gia%20de,anterior%2C%20q

uando%2022.069%20foram%20computados. Acesso em: 30 JUN. 2025. 

BRASIL. Lei do Feminicídio. Lei nº 13.104, de 9 de março de 2015. Disponível em 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2015-2018/2015/lei/l13104.htm. Acesso em: 13 

jul. 2024.  

BRASIL. Lei Maria da Penha. Lei n° .11.340, de 7 de agosto de 2006. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2004-2006/2006/Lei/L11340.htm. Acesso em: 10 

abril. 2024. 

BRASIL. Mapa da Hembra, mujer, femenina Segurança Pública 2024. Brasília: Secretaria 

Nacional de Segurança Pública, 2024. Disponível em: https://www.gov.br/mj/pt-

br/assuntos/sua-seguranca/seguranca-publica/estatistica/dados-nacionais-1/mapa-da-

seguranca-publica-2024 Acesso em: 13 jul. 2024. 

BRASIL. Ministério da Saúde. Novo boletim epidemiológico aponta casos de violência 

sexual contra crianças e adolescentes no Brasil. 2023.  



160  

BRASILEIRO, Castiel Vitorino. Quando o sol aqui não mais brilhar: a falência da 

negritude. São Paulo: N-1 Edições, 2022.BULFINCH, Thomas. O livro de ouro da 

mitologia: histórias de deuses e heróis. Rio de Janeiro: Agir Editora, 2014. 

BUTLER, Judith. Corpos que importam os limites discursivos do “sexo”. 1 ed. São Paulo: 

N-1 Edições, 2019.  

BUTLER, Judith. Desfazendo Gênero. São Paulo: Editora Unesp, 2022. 

BUTLER, Judith. Discurso de ódio: uma política do performativo. São Paulo: Editora Unesp, 

2021. 

BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. Rio de 

Janeiro: Editora Civilização Brasileira, 2019. 

BUTLER, Judith. Quadros de Guerra: quando a vida é passível de luto? Rio de Janeiro: Ed. 

Civilização Brasileira, 2015. 

BUTLER, Judith. Relatar a si mesmo: crítica da violência ética. Tradução Rogério Bettoni. 

1. ed.; 6 reimp. – Belo Horizonte: Autêntica, 2022.  

BUTLER, Judith. Undoing Gender. Minneapolis: University of Minnesota Press, 2004. 

CALCANHOTO, Adriana. Esquadros. In: Senhas. Rio de Janeiro: Sony Music, 1996. 

Faixa 2.  

CAMPBELL, Joseph. O herói de mil faces. São Paulo: Ed. Pensamento LDTA., 1997. 

CAMPBELL, Joseph. O poder do mito. Tradução de Carlos Felipe Moisés. São Paulo: Palas 

Athena, 1990. 

CARARA, Ângelo Alves. Agricultura e pecuária na Capitania de Minas Gerais (1674- 

1807). Tese (Doutorado) – Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 1997. 

CARNEIRO, Sueli. Racismo, sexismo e desigualdade no Brasil. São Paulo: Selo Negro, 

2011. 

CARONE, Edgard. Coronelismo: definição histórica bibliografia. Revista de Administração 

de Empresas, v. 11, p. 85-92, 1971. 

CARROLL, Lewis. Alice no país das maravilhas. Petrópolis: Editora Arara Azul, 2002.  

CASCUDO, Luís da Câmara. Dicionário do folclore brasileiro. Rio de Janeiro: Edições de 

Ouro, 1969. 

CHIAVENATO, Junior. A Bastarda de Deus: a Bíblia e a Cultura da Violência Contra a 

Mulher. Editora Noir, 2021 

CNJ. Relatório aponta aumento no número de processos de violência doméstica ou 

feminicídio e– 2022. Portal CNJ - dos Dados Nacional de Justiça (2023). Disponível em: 

http160ernambucnj.jus.br/relatorio-aponta-aumento-no-numero-de-processos-de-violencia-

domestica-ou-feminicidio-em-



161  

2022/#:~:text=Dados%º0que%20integram%20o%20relat%C3%B3rio,e/ou%20feminic%C3%

ADdio%20em%202022. Acesso em: 13 jul. 2024. 

COELHO, Beatriz. Entrevista: Técnica de Coleta de Dados em Pesquisa Qualitativa. 2022. 

Disponível em: https://blog.mettzer.com/entrevista-pesquisa-qualitativa/ Acesso em: 14 de 

outubro 2024. 

COLCHA de retalhos. [Filme] Direção: Jocelyn Moorhouse. 1995 (99 min).  

CORBIN, Alain; COURTINE, Jean-Jacques; VIGARELLO, George. História da virilidade: 

a invenção da virilidade da antiguidade às luzes. Petrópolis: Vozes, 2013. 

CORDEIRO, Roan Costa; SOUZA, Thais Pinhata de; BUDANT, Luiz Henrique. “Narciso 

acha feio o que não é espelho”: reflexões sobre a exceção brasileira em Narciso em 

férias. Revista Direito e Práxis, v. 12, p. 2811-2846, 2021. 

COUTO, Mia. O fio das missangas. 1 ed. São Paulo: Campanha das letras, 2004. 

COUTO, Mia. O outro pé da sereia. São Paulo: Companhia das Letras, 2006. 

CRENSHAW, Kimberlé. Documento para o encontro de especialistas em aspectos da 

discriminação racial relativos ao gênero. Revista Estudos Feministas, Florianópolis, v. 10, n. 

1, p. 171-188, 2002. 

CRISTO, Fábio de; GÜNTHER, Hartmut. Como Medir o Hábito? Evidências de Validade de 

um Índice de Autorrelato. Psicologia: Teoria e Pesquisa, v. 32, p. e322224, 2016. 

CUNHA. Euclides da. Os sertões. Rio de Janeiro: Record, 2013. 

D’INCAO, Maria Ângela. Mulher e família burguesa. In: DEL PRIORE, Mary (org.). 

História das Mulheres no Brasil. São Paulo: Contexto, 2020. 

DE ARAÚJO RAMOS, Emerson Erivan. Transfeminicídio: genealogia e potencialidades de 

um conceito. Revista Direito e Práxis, v. 13, n. 2, p. 1074-1096, 2022. 

DE CERTEAU, Michel. A invenção do cotidiano: artes de fazer. Tradução de Ephraim 

Ferreira Alves. Petrópolis: Vozes, 1994. 

DE HOLANDA, Sérgio Buarque. Raízes do Brasil. 26 ed. Rio de Janeiro: José Olympio, 

1995. 

DEL PRIORE, Mary. História das Mulheres no Brasil. São Paulo: Contexto, 2020. 

DELEUZE, Gilles; GUATARRI, Felix. Crítica e Clínica, São Paulo: Editora 34, 2012. 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil Platôs: Capitalismo e Esquizofrenia. 1995. 

Disponível em: 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/65161ernambuod_resource/content/1/Mil%20plato%

CC%82s%20capitalismo%20e%20esquizofrenia%20Vol%201%20by%20Gilles%20Deleuze

%20%28z-lib.org%29.pdf. Acesso em: 20 out. 2024. 

DELEUZE, Gilles. Lógica do sentido. São Paulo: Perspectiva; Ed. da USP, 1974. 



162  

DENZIN, Norman K.; LINCOLN, Yvonna S. Introdução: a disciplina e a prática da pesquisa 

qualitativa. In: DENZIN, Norman K.; LINCOLN, Yvonna S. O planejamento da pesquisa 

qualitativa: teorias e abordagens. Porto Alegre: Artmed, 2006 

DESMUNDO. Direção: FRESNOT, Alain. Brasil: Columbia Pictures, 2003. Filme, 101 min. 

Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=1G6tmcBZFWI. Acesso em: 25 abr. 2024. 

DEUS e o Diabo na Terra do Sol. Direção: Glauber Rocha. 120 min. Brasil: 1963. Disponível 

em: https://www.youtube.com/watch?v=PGlsr-kpD1E&t=398s. Acesso em: 30 jun. 2024. 

DINIZ, Debora. O que é deficiência. São Paulo: Editora Brasiliense, 2012. 

DOMINGUES, Petrônio. O “Corisco Preto”: cangaço, raça e banditismo no Nordeste 

brasileiro. Revista de História (São Paulo), n. 176, p. a06716, 2017. 

DOS SANTOS MARQUES, Paula Regina Pereira et al. O sertão e o sertanejo: um Brasil de 

vários sertões. Revista Científica Novas Configurações–Diálogos Plurais, v. 1, n. 1, p. 4-

11, 2020. 

DUARTE JÚNIOR, João Franciso. F. O sentido dos sentidos: a educação do sensível. 2. ed. 

Curitiba: Crias, 2003. 

DUARTE, Rodrigo. Vidas em risco: crítica do presente em Heidegger. 2010. 

DURKHEIM, Émile. Da divisão social do trabalho. Tradução de Eduardo Brandão. 2. ed. 

São Paulo: Martins Fontes, 1999.  

ELIAS, Norbert. A Sociedade dos Indivíduos. Rio de Janeiro: Zahar, 1994. 

ENGENHARIA reversa. In: Black Mirror. Criação e direção: Charlie Brooke. Reino Unido: 

Netflix, 2016. 60min. Temporada 3, episódio 5. Série exibida pela Netflix. Acesso em: 25 abr. 

de 2024.  

ESTÉS, Clarissa Pinkola. Mulheres que correm com lobos: mitos e histórias do arquétipo da 

mulher selvagem. Rio de Janeiro: Ed. Rocco, 2018. 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Tradução de Renato da Silveira. Salvador: 

EDUFBA, 2008. 

FAUSTO, Boris. História concisa do Brasil. 3. ed. São Paulo: Edusp, 2021. 

FERREIRA, Núbia Guedes de Barros. Lei de drogas: etnografando o encarceramento da 

mulher na prisão feminina Maria Júlia Maranhão (João Pessoa-PB). Tese (Doutorado em 

Antropologia) –Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2022. 

FONSECA, Cláudia Damascen162ernambucortão dos cataguases às Minas Gerais: as 

modalidades e o léxico da ocupação. In: Arraiais e vilas d’el rei: espaço e poder nas Minas 

setecentistas [online]. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2011. Humanitas series, p. 51-81. 

ISBN: 978-85-423-0307-0. Disponível em https://books.sciel162ernambd/d55c7/pdf/fonseca-

9788542303070-05.pdf. Acesso em: 6 nov. 2024.  



163  

FÓRUM BRASILEIRO DE SEGURANÇA PÚBLICA. Visível e Invisível: a vitimização de 

mulheres no Brasil. 4. ed. [S. l.]: FBSP, 2023. 

FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito. 2006. Disponível em: https://unesp.br. 

Acesso em: 10 abr. 2024. 

FOUCAULT, Michel. A ordem do discurso. Tradução de Laura Fraga de Almeida Sampaio. 

São Paulo: Edições Loyola, 1999 

FOUCAULT, Michel. A verdade e as formas jurídicas. Tradução de Roberto Cabral de 

Melo Machado e Eduardo Jardim Morais; supervisão final do texto Léa Porto de Abreu 

Novaes et al. Rio de Janeiro: NAU Editora, 2002. 

FOUCAULT, Michel. Segurança, território, população. São Paulo: Ed. São Paulo, 2006.  

FOUCAUT, Michel. Vigiar e Punir: nascimento da prisão. Petrópolis: Vozes, 1987. 

FRAGA, Nilson Cesar. Geografias de tempos de dominação e barbárie: os movimentos 

socioterritoriais e as escolhas geográficas que negligenciam a formação territorial do Brasil. 

In: ALVES, Flamarion Duarte; AZEVEDO, Sandra de Castro de; COCA, Estevan Leopoldo 

de Freitas; VALE, Ana Rute (org.). A Dimensão política no espaço: conflitos e 

desigualdades territoriais na sociedade contemporânea. 1. ed. Alfenas, MG: Editora da 

Universidade Federal de Alfenas, 2019, v. 1, p. 84-114. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 17 ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987. 

FREUD, Sigmund. O mal-estar na cultura. Porto Alegre: Ed. Lepm, 2013. 

FREUD, Sigmund. Totem e tabu, contribuição à história do movimento psicanalítico e 

outros textos (1912-1914). São Paulo: Companhia das Letras, 1913. 

FREYRE, Gilberto. Casa-grande e senzala: a formação da família brasileira sob o regime da 

economia patriarcal. 48. ed. São Paulo: Global, 2003. 

FROMM, Erich. O coração do homem: seu gênio para o bem e para o Mal. Rio de Janeiro: 

Ed. Zahar Editores, 1981. 

G1. Delegacias da mulher de PE: veja lista e saiba quais funcionam 24 horas. Pernambuco. 

Disponível em: https163ernambucoo.com/pe/pernambuco/noticia/2023/04/04/delegacias-da-

mulher-de-pe-veja-lista-e-saiba-quais-funcionam-24-horas.ghtml. Acesso em: 6 nov. 2024 

GAMBOA, Sílvio S. Tendências de pesquisa em educação: um enfoque epistemológico. In: 

GAMBOA, Sílvio S. Pesquisa em educação: métodos e epistemologias. Chapecó: Argus, 

2012. 

GEERDZ, Clifford. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: LTC, 2008. 

GIL, Antônio Carlos. Como elaborar projetos de pesquisa. 4. ed. São Paulo: Atlas, 2007. 

GIRARD, René. A violência e o sagrado. São Paulo: Ed. Paz e Terra S. A, 2008.  



164  

GOFFMAAN, Erving. Estigma: Notas sobre a Manipulação da Identidade Deteriorada. Rio 

de Janeiro: Ed. Zahar, 1981.  

GONZALEZ, Lélia. Racismo e sexismo na cultura brasileira. Revista Ciências Sociais 

Hoje. Anpocs, v. 2, n. 1, p. 223-244, 1984. 

GOVERNO DO ESTADO DE PERNAMBUCO. Violência anual por município. Secretaria 

de Defesa Social Gerência Geral de Análise Criminal E Estatística, 2023  

GOVERNO DO ESTADO DE PERNAMBUCO. Violência contra a mulher recua em 

Pernambuco. Secretaria de Defesa Social, 2024. Disponível em: 

https://www.sds.pe.gov.br/noticias/11230-violencia-contra-a-mulher-recua-em-pernambuco. 

Acesso em: 12 jul. 2024. 

GP1. Família é união estável entre homem e mulher, diz Papa Leão XIV. 2025. 

Disponível em: https://www.gp1.com.br. Acesso em: 05 maio 2025. 

GREENBLATT, Stephen. Ascensão e queda de Adão e Eva. São Paulo: Editora Companhia 

das Letras, 2018. 

GREGORI, Juciane. Políticas Públicas para as mulheres, diversidades no Brasil: trajetória de 

conquistas e desafios. In: CALAÇA, Suelídia Maria et al. Direitos Humanos, políticas 

públicas e educação em e para direitos humanos, João Pessoa: Editora CCTA, 2019. 

GUATTARI, Felix.; ROLNIK, Suely. Micropolítica: cartografias do desejo. Petrópolis: 

Editora Vozes, 1986. 

HAYECK, Cynara Marques. Refletindo sobre a violência. Revista Brasileira de História & 

Ciências Sociais, v. 1, n. 1, 2009. 

HILST, Hilda. Da poesia. São Paulo: Companhia das Letras, 2017. 

HOOKS, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. São Paulo: 

WMF Martins Fontes, 2013. 

IBGE: Tabira (PE): Cidades e Estados. 2022. Disponível em: 

https://www.ibge.gov.br/cidades-e-estados/pe/tabira.html Acesso em: 6 nov. 2024. 

INGOLD, Tim. Linhas: uma breve história. Petrópolis: Editora Vozes, 2022. 

KILOMBA, Grada. Memórias da Plantação: Episódios de racismo cotidiano. Tradução Jess 

Oliveira. 1 ed. Rio de Janeiro: Cobogó, 2019. 

KRAMER, Heinrich; SPRENGER, James. O martelo das feiticeiras. Rio de Janeiro: Editora 

Record, 2015. 

LACAN, Jacques. Seminário XIV: A lógica do fantasma (1966-1967). Recife: Centro de 

Estudos Freudianos do Recife, 2008 

LE BRETON, David. Antropologia da Dor. São Paulo: UNIFESP, 2018.  



165  

LEITE, Fraciéle Marabotti Costa et al. Violência sexual contra mulheres: Uma análise das 

notificações no Espírito Santo, Brasil. Esc Anna Nery, 2023. 

LÉVI-STRAUSS, Claude. O pensamento selvagem. São Paulo: Nacional; USP, 1970. 

LIRA, Gabrielle Vitoria de. Pajeú: o rio encosta as margens/no eco de nossa voz. Dissertação 

de Mestrado. Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2020. 

LISBOA, Teresa Kleba; ZUCCO, Lucana Patrícia. Os 15 anos da Lei Maria da Penha. 

Revista Estudos Feministas. Florianópolis, 2022. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/ref/a/BzPqkz9dj8zs9V39X8djsvK/?format=pdf&amp;lan=pt. Acesso 

em: 19 jan. 2024. 

LISPECTOR, Clarice. A descoberta do mundo. Rio de Janeiro: Rocco, 1999. 

LISPECTOR, Clarice. A hora da Estrela. Rio de Janeiro: Ed. Rocco, 2020. 

LONGHINI, Geni Daniela Núñez. Nhande ayvu é da cor da terra: perspectivas indígenas 

guarani sobre etnogenocídio, raça, etnia e branquitude. Tese (Doutorado em Ciências 

Humanas) –Centro de Filosofia e Ciências Humanas da Universidade Federal de Santa 

Catarina (UFSC). Florianópolis, 2022. 

LOURO, Guacira Lopes. Gênero, sexualidade e educação. 6 ed. Petrópolis: Ed. Vozes, 

2003. 

LOURO, Guacira Lopes. Um corpo estranho: ensaios sobre sexualidade e teoria queer. Belo 

Horizonte: Autêntica, 2004.  

MACHADO, Lia Zanotta. Famílias e individualismo: tendências contemporâneas no 

Brasil. Interface-Comunicação, Saúde, Educação, v. 5, p. 11-26, 2001. 

MALUF, Sônia; MOTT, Maria Lúcia. Recônditos do mundo feminino. In: SEVCENKO, 

Nicolau (org.) História da vida privada no Brasil. São Paulo: Companhia de bolso, 2021.  

MARANHÃO, Wilson. Estado atinge mais de 13 mil casos de violência doméstica contra a 

mulher em três meses. RECIFE, 9 abr. 2024. Diário de Pernambuco. Diário de Pernambuco 

2023. 

MARQUES, Vera Regina Beltrão. A medicalização da raça: médicos, educadores e discurso 

eugênico. Campinas: Ed. Unicamp, 1994.  

MARTINS, José de Souza. A vida privada nas áreas de expansão da sociedade brasileira. In: 

SCHWARCZ, Lilia Moritz (org.). História da vida privada no Brasil. Vol. 4. São Paulo: 

Companhia de Bolso, 2023.  

MEDEIROS, Luciene Alcinda de. “Quem Ama Não Mata”: A atuação do movimento 

feminista fluminense no enfrentamento da violência doméstica contra a mulher perpetrada 

pelo parceiro íntimo. Anais. XXVI SIMPÓSIO NACIONAL DA ANPUH–ASSOCIAÇÃO 

NACIONAL DE HISTÓRIA. São Paulo, USP, 2011. 

MEIRELES, Cecília. Obra poética. Rio de Janeiro: Ed. Nova Aguilar, 1983. 



166  

MEYER, Dagmar Estermann. Gênero e educação: a produção do cuidado. In: LOURO, 

Guacira Lopes (org.). O corpo educado: pedagogias Da sexualidade. 6. ed. Belo Horizonte: 

Autêntica, 2003. p. 105–126. 

MINAYO, Maria Cecília de Souza; DESLANDES, Suely Ferreira; GOMES, Romeu. Pesquisa 

Social: Teoria, método e criatividade. 26 ed. Petrópolis, Rio de Janeiro: Vozes, 2012. 

MINAYO, Maria Cecília de Souza. Violência social sob a perspectiva da saúde 

pública. Cadernos de Saúde Pública, v. 10, p. S7-S18, 1994. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/csp/a/dgQ85GcNMfTCPByHzZTK6CM/?format=pdf&lang=pt. 

Acesso em: 25 abr. 2024. 

MINTZ, Sidney W. Cultura: uma visão antropológica. Tempo, Rio de Janeiro, v. 28, p. 223-

237, 2009. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/tem/a/JwQBsjJNPtSGCvBHQc8wQXC/?format=pdf&lang=pt. 

Acesso em: 15 abr. 2024. 

MISKOLCI, Richard. Teoria Queer: um aprendizado pelas diferenças. Belo Horizonte: Ed. 

Autêntica, 2012. 

MODINHA para Gabriela. Intérprete: Gal Costa. Compositor: Dorival Caymmi e Jorge 

Amado. In: Obras Primas. Intérprete: Gal Costa. [S. l.]: Universal Music, 1996. Faixa 10.  

MONTEIRO, Dede. Retalhos do Pajeú. 2. ed. MORAIS, A.; TENÓRIO, W. (org.). Vale do 

Pajeú, PE: 2019. 

MOURA, José Edson. Notas para História de Tabira. 1985. 

MUCHEMBLED, Robert. História da violência: do fim da idade média aos nossos dias 

atuais. Abner Chiquieri. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2012. 

NANCY, Jean-Luc. Fazer a poesia. Alea: Estudos Neolatinos. Rio de Janeiro. v. 15/2. p. 

414-422. Jul.-dez. 2013. Disponível em: 

https://scielo.br/j/alea/a/QJ6dhd8dBMCkydMPq9MSnDr/?format=pdf&lang=pt. Acesso em: 

20 jul. 2024. 

NASCIMENTO, Ana Amélia Dias Evangelista do; RIBEIRO, Luziana Ramalho. 

Feminicídio: a máxima expressão da violência contra as mulheres em João Pessoa-

PB. Revista de Estudos Empíricos em Direito, v. 7, n. 3, p. 178-203, 2020 

NEIRA, Marcos Garcia; LIPPI, Bruno Gonçalves. Tecendo a colcha de retalhos: a bricolagem 

como alternativa para a pesquisa educacional. Educação & Realidade, v. 37, p. 607-625, 

2012. 

NETFLIX. Reversa. 60 min. Black Mirror. Temporada 3. [S. l.]: Netflix 2023.  

NEVES, Erivaldo Fagundes. Sertão como recorte espacial e como imaginário 

cultural. Politeia-História e Sociedade, v. 3, n. 1, 2003. 

O RIO FEITICEIRO. Direção: ALENCAR, Alexandre; Produção: HOOVER, Karina; 

Roteiro: ALENCAR, Alexandre; LOPES, Aquiles; QUEIROGA, Lula. 2019. Documentário, 



167  

52 min. Recife: Canal Curta; Luni. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=Ya65N_Lukew. Acesso em: 30 jun. 2025. 

OLIVEIRA, Carliane Ribeiro de. Direitos humanos, violência doméstica e familiar um 

estudo de caso na delegacia especializada de atendimento às mulheres em Teresina - PI. 

Dissertação, 2023. Disponível em: https://repositorio.ufpb.br/jspui/handle/123456789/30283. 

Acesso em: 1 nov. 2024. 

ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS (ONU). Convenção sobre os Direitos das 

Pessoas com Deficiência e Protocolo Facultativo à Convenção sobre os Direitos das Pessoas 

com Deficiência. 2008. 

ORLANDI, Eni Puccinelli. As formas do silêncio: no movimento dos sentidos. 6. ed. 

Campinas: Ed. da Unicamp, 2007  

PACHECO, Ana Paula. Grades e caixas. Revista do Instituto de Estudos Brasileiros, 

Brasil: n. 84, p. 212 – 218, abr. 2023. 

PASINATO, Wânia. Introdução. In: PORTELLA, Ana Paula. Como morre uma mulher? 

Recife: Ed. UFPE, 2020. 

PASSOS, Luiz Augusto. Leitura de mundo. In: STRECK. Danilo; REDIN, Euclides; 

ZITKOSKI, Jaime José. (orgs.). Dicionário Paulo Freire. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 

2008. p. 240-242. 

PATTI, Elci A Macedo. O que pode uma mulher? Sexualidade, educação e trabalho. 

Franca, SP: Unesp, 2004 

PEIRANO, Marisa. Etnografia não é método. Horizontes Antropológicos, Porto Alegre, ano 

20, n. 42, p. 377-391, jul./dez. 2014. 

PEREIRA, João Paulo. Autor de Feminicídio é preso em Tabira. 08 maio 2024. Repórter do 

Sertão. Disponível em: https://reporterdosertao.com/noticia/6968/autor-de-feminicidio-e-

preso-em-tabira.html. Acesso em: 13 jul. 2024. 

PEREIRA, Pedro Paulo Gomes. O sertão dilacerado: outras histórias de Deus e o Diabo na 

terra do sol. Lua Nova: revista de cultura e política, p. 11-34, 2008. 

PERROT, Michelle. Minha história das mulheres. São Paulo: Contexto, 2019. 

PIEDADE, Vilma. Dororidade. São Paulo: Editora Nós, 2017 

PIRES, Nevinha. Tabira: História e Estórias. Tabira: 1998.  

PIRES. Maria das Neves Silva. Tabira e sua gente. 1985 

PLATÃO. O mito da caverna. Trad. Edson Bini. São Paulo: Ed. Edipro, 2015. 

PORTAL LABEL. A Carta, Pero Vaz de Caminha. São Paulo: Dominus, 1963. Disponível 

em: https://portalabel.org.br/images/pdfs/carta-pero-vaz.pdf. Acesso em: 6 nov. 2024.  

https://www.youtube.com/watch?v=Ya65N_Lukew
https://portalabel.org.br/images/pdfs/carta-pero-vaz.pdf


168  

PRECIADO, Paul B. Eu sou o monstro que vos fala. Cadernos PET Filosofia, Tradução de 

Sara Wagner York., v. 22, n. 1. Curitiba, 2022. 

RAMOS, Carmem Barroso; AROUCHE, Ilza Leia Ramos. Olhares sobre o sertão a partir dos 

estudos historiográficos e literários. Revista Eletrônica Científica Ensino Interdisciplinar, 

v. 6, n. 19, 2020 

RECIFE, CBN. Em julho, Pernambuco teve quase 130 casos de violência doméstica por 

dia. Disponível em: https://www.cbnrecife.com/artigo/em-julho-pernambuco-teve-quase-130-

casos-de-violencia-domestica-por-dia. Acesso em: 10 out. 2024. 

REDE DE OBSERVATÓRIOS DA SEGURANÇA. Relatório: Elas vivem – fevereiro de 

2024. 2024. Disponível em: https://www.rededeobservatorios.org. Acesso em: 10 out. 2024. 

REIS, João José. Escravidão e invenção da liberdade: Estudos sobre o negro no Brasil. São 

Paulo: Brasiliense, 1988.  

RIBEIRO, Luziana Ramalho. O que não tem governo: estudo sobre linchamentos. 2012. 

Tese (Doutorado em Sociologia) – Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2012.  

RIBEIRO, Luziane Ramalho. A invenção do corpo moldável: ou como dispensar os 

“incluídos”. João Pessoa: Editora da UFPB, 2013. 978-85-237-0661-6. 

RICOEUR, Paul. A memória, a história, o esquecimento. Tradução de Alain François. 

Campinas: Editora da Unicamp, 2007.  

ROBLES, Martha. Mulheres, o feminismo através dos tempos: mitos e deusas. Trad.: 

William Lagos; Debora Dura Vieira. São Paulo: Ed. Aleph, 2019. 

RODRIGUES, Nina. As coletividades anormais. Brasília: Edições do Senado Federal, 2006. 

v. 76. p. 41-56. 

ROMAGNOLI, Roberta Carvalho. Várias Marias: efeitos da Lei Maria da Penha nas 

delegacias. Fractal: Revista de Psicologia, v. 27, n. 2, p. 114-122, 2015. 

ROSA, Guimarães. Tutaméia: terceiras estórias. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2009. 

SAFFIOTI, Heleieth Iara Bongiovani. A mulher na sociedade de classes: mito e realidade. 

Prefácio de Antônio Cândido de Mello e Souza. Petrópolis: Vozes, 1976. 

SAFFIOTI, Heleieth. Gênero, patriarcado, violência. São Paulo: Fundação Perseu Abramo, 

2015. 

SAFFIOTI, Heleieth. Já se mete a colher em briga de marido e mulher. São Paulo em 

Perspectiva - Revista da Fundação Seade, v. 13, n. 4, p/ 82-91, 1999. 

SAMPA. Intérprete: Caetano Veloso. Compositor: Caetano Veloso. In: Caetanear. 

Intérprete: Caetano Veloso. [S. l.]: Universal Music e Warner Music, 1985. Faixa 8. 

SARAMAGO, José. Ensaio sobre a cegueira. São Paulo: Companhia das Letras, 1995. 



169  

SCHAPOCHNIK, Nelson. Maria Lúcia. Cartões - postais, álbuns de família e ícones da 

intimidade. In: SEVCENKO, Nicolau (org.) História da vida privada no Brasil. Vol. 3. São 

Paulo: Companhia de bolso, 2021.  

SCHRAIBER, L. B. (et al). Violência dói e não é direito: a violência contra a mulher, a 

saúde e os direitos humanos. São Paulo: Ed. UNESP, 2005. 

SCHWARCZ, Lilia Moritz, Espetáculos das Raças: cientistas, instituições e questão racial 

no Brasil 1870-1930. São Paulo: Companhia das Letras, 1993. 

SCHWARCZ, Lilia Moritz. Nem preto nem branco: História da vida privada no Brasil. 

Volume 4. 2023. 

SCOTT, Joan Wallach. Gênero: uma categoria útil de análise histórica. Revista Educação & 

Realidade, Porto Alegre, 20(2), 1995. 71-99. Disponível em: 

https://lume.ufrgs.br/bitstream/handle/10183/257862/000037108.pdf?sequ. Acesso em: 19 

jan. 2024. 

SÉMELIN, Jacques. Purificar e destruir: usos políticos dos massacres e dos genocídios. 

[S. l.]: Ed. Éditions du Seuil, 2005. 

SENADO FEDERAL. DataSenado divulga pesquisa de violência contra a mulher nos 

estados e no DF. 2024. Disponível em: 

https://www12.senado.leg.br/noticias/materias/2024/02/28/datasenado-divulga-pesquisa-de-

violencia-contra-a-mulher-nos-estados-e-no-df. Acesso em: 20 out. 2024. 

SENADO FEDERAL. Mapa nacional da violência de gênero. Brasília: Senado Federal, 

2023.  

SILVA, Angélica de Sousa; SARAMAGO, Guilherme de Oliveira; ALVES, Laís Hilário 

Alves. A pesquisa bibliográfica: princípios e fundamentos. Caderno da FUCAMP, 2021, 

v. 20, n. 43, p. 64-83, 2021. 

SILVA, Frederice. O ponto zero da revolução: trabalho doméstico, reprodução e lutas 

feministas. São Paulo: Elefante, 2019. 

SILVA, Letícia Ferreira. Castilho, Maria Augusta. Brasil Colonial: As mulheres e o 

imaginário social. São Paulo: 2014. 

SILVA, Thalita Nicolle Torres da. Você sabe o que é cannabis? Nunca vi, nem comi, eu só 

ouso falar. 2023. Dissertação (Mestrado em Direitos Humanos e Políticas Públicas) – 

Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2023.  

SIMAKAWA, Viviane Vergueiro. Por inflexões decoloniais de corpos e identidades de 

gênero inconformes: uma análise autoetnográfica da cisgeneridade como normatividade. 

Dissertação (Mestrado em Poscultura) – Programa Multidisciplinar de Pós-Graduação em 

Cultura e Sociedade (Poscultura), Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2015. 

SOIHET, Rachel. O corpo feminino como lugar de violência. Projeto História: Revista do 

Programa de Estudos Pós-Graduados de História, São Paulo, v. 25, 2002. 

STONE, Merlin. Quando Deus era mulher. São Paulo: Goya, 2022. 



170  

STRATHERN, Marilyn. The limits of auto-anthropology. In: JACKSON, Anthony. (Org.). 

Anthropology at home. London: Tavistock, 1987 

SUASSUNA, Ariano. Auto da compadecida. Nova Fronteira, 2018. 

TABIRA NO INSTA. Perfil do Instagram. (2024). Disponível em: 

https://www.instagram.com/tabiranoinsta?igsh=MXI0aHU5MDJyczJkcg==. Acesso em: 10 

out. 2024. 

TAVARES, Dinalva Menezes. Quem ama não mata: 40 anos de luta. Florianópolis, 09 dez. 

2019. Portal Catarinas. Disponível em: https://catarinas.info/quem-ama-nao-mata-40-anos-

de-luta/. Acesso em: 13 jul. 2024.  

TAVARES, Marcela Botelho. A serpente como símbolo do tempo da arte latino-

americana. ARJ–Art Research Journal: Revista de Pesquisa em Artes, v. 9, n. 1, 2022. 

TEIXEIRA, Mylene Nogueira. O sertão semiárido. Uma relação de sociedade e natureza 

numa dinâmica de organização social do espaço. Sociedade e Estado, v. 31, n. 03, p. 769-797, 

2016 

VAINFAS, Ronaldo. O sertão e os sertões na história luso-brasileira. Revista de História da 

Sociedade e da Cultura, n. 19, p. 225-245, 2019. 

VARJÃO, Thiago de Brito. As mitologias do sertão através do cinema e literatura. Letras 

de Hoje, v. 53, n. 4, p. 517-525, 2018. 

VEIGA, Fernanda. Anota, vai que esquece: Como sobrevivi ao abuso espiritual na igreja 

evangélica. eBook Kindle. Aljava Editora. São Paulo, 2020. 

VENCESLAU, Ana Beatriz. Em Tabira, mulher morre após ser espancada; suspeito é o 

companheiro, que ainda filmou o crime. Recife, 02 jan. 2024. Folha de Pernambuco. 

Disponível em: https://www.folhape.com.br/noticias/em-tabira-mulher-e-espancada-e-morta-

pelo-companheiro-que-registra/309247/. Acesso em: 12 jul. 2024. 

VIOLA, Francisco. Direitos humanos no Brasil: abrindo portas sob neblina. In: GOMES, C. 

A.; CATANI, A. M.; OLIVEIRA, R. P. de (org.). Educação em direitos humanos: 

fundamentos teórico-metodológicos. São Paulo: Cortez, 2007. p. 119-132. 

WANDERLEY, Kalina. Nas solidões vastas e assustadoras: a conquista do sertão de 

Pernambuco pelas vilas açucareiras nos séculos XVII e XVIII. Recife: Companhia Editora de 

Pernambuco, 2010. 

ZALUAR, Alba; LEAL, Leila. Violência extra e intramuros. 2001. Disponível em: 

https://doi.org/10.1590/S0102-69092001000100008. Acesso em: 20 jul. 2024. 

ZILBERMAN, Monica L.; BLUME, Sheila B. Violência doméstica, abuso de álcool e 

substâncias psicoativas. Brazilian Journal of Psychiatry, v. 27, p. s51-s55, 2005RABELLO, 

Patrícia Moreira; CALDAS JÚNIOR, Arnaldo de França. Violência contra a mulher, coesão 

familiar e drogas. Revista de Saúde Pública, v. 41, p. 970-978, 2007.  



171  

APÊNDICE A – TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA – UFPB 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES – CCHLA 

NÚCLEO DE CIDADANIA E DIREITOS HUMANOS - NCDH  

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM DIREITOS HUMANOS, CIDADANIA E 

POLÍTICAS PÚBLICAS - PPGDH 

 

 

TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO RESOLUÇÃO 

CNS Nº 466/2012 e 510/2016 

 

Prezada Sr(a).   

 

 

Estamos desenvolvendo um estudo que objetiva a análise compreensiva da violência 

doméstica sofrida por mulheres da cidade de Tabira -PE. A realização de nossa pesquisa está 

sendo customizada por meio do Núcleo de Cidadania e Direitos Humanos da Universidade 

Federal da Paraíba. Dessa forma, o/a senhor/a está sendo convidado/ a participar do presente 

estudo. 

Em relação aos riscos, saliento que são mínimos em detrimento dos benefícios que serão 

proporcionados. Ressalto, caso em algum momento os entrevistados (as) queiram interromper 

ou desistir de participarem da pesquisa, poderão fazê-lo a qualquer momento sem nenhum 

prejuízo. Escalaremos ainda, primando pela privacidade, que seus nomes não serão divulgados. 

Esta pesquisa atende às exigências das resoluções 466/2012 e 510/2016 do Conselho 

Nacional de Saúde (CNS), as quais estabelecem diretrizes e normas regulamentadoras para 

pesquisas envolvendo seres humanos. 

Diante disso, requeremos a assinatura desse documento objetivando te consentimento 

para comprovação de sua compreensão sobre este convite, e sua disponibilidade e disposição 

para contribuir com a realização da pesquisa, em acordo com a presente resolução CNS nº 



172  

466/2012 e 510/2016, responsável por regulamentar a realização de pesquisas que envolvem 

seres humanos. 

 

TAIS EDUARDA MARCIEL DOS 

SANTOS FERREIRA 

Pesquisadora responsável 

 

 

Eu, , ao finalizar a leitura 

desse documento, declaro ter compreendido o objetivo do estudo proposto e confirmo 

meu interesse em participar da presente pesquisa. 

 

João Pessoa, / /    
Assinatura do participante dia mês ano 

  



173  

APÊNDICE B – TERMO AMURT 

 

 



174  

 
  



175  

APÊNDICE C – ROTEIRO DE ENTREVISTA SEMIESTRUTURADO PARA PENHA 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA – UFPB 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES – CCHLA 

NÚCLEO DE CIDADANIA E DIREITOS HUMANOS - NCDH  

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM DIREITOS HUMANOS, CIDADANIA E 

POLÍTICAS PÚBLICAS - PPGDH 

 

ROTEIRO DE ENTREVISTA SEMI-ESTRUTURADO PARA PENHA: 

 

Identificação: 

 

Idade:  

Escolaridade:  

Ocupação: 

Cor da pele:  

Estado civil: 

Número de filhos (Se tiver): 

Renda mensal da família: 

 

1ºGostaria que você começasse falando sobre sua infância. Como foi o relacionamento dos seus 

pais? Como era o relacionamento deles com você? 

 

2º Você pode me contar onde estava no dia do ocorrido e como tudo aconteceu? 3º Atualmente 

consegue identificar que tipos de violência vocês sofriam? 

 

4º Como tem sido a vida pós feminicídio da sua mãe? Vocês têm contato com o Pai de vocês?  

 

5º Tens tido ou teve acesso a algum tipo de acompanhamento psicológico?  



176  

 

APÊNDICE D - ROTEIRO DE ENTREVISTA SEMI-ESTRUTURADA PARA 

CAROLINA 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA – UFPB 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES – CCHLA 

NÚCLEO DE CIDADANIA E DIREITOS HUMANOS - NCDH  

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM DIREITOS HUMANOS, CIDADANIA E 

POLÍTICAS PÚBLICAS – PPGDH 

 

ROTEIRO DE ENTREVISTA SEMI-ESTRUTURADA PARA CAROLINA: 

Identificação: 

Idade:  

Escolaridade:  

Ocupação: 

Cor da pele:  

Estado civil: 

Número de filhos (Se tiver): 

Renda mensal da família: 

1. Quais são os tipos mais comuns de violência doméstica que chegam até a instituição 

Baraúna? E essas mulheres têm dimensão que podem estar sofrendo mais de um tipo de 

violência? 

2. A Senhora tem uma estimativa de quantos casos por dia ou semanalmente chegam até 

vocês? 

3. Tratando-se da Lei Maria da Penha – que prevê medidas protetivas de urgência para 

romper com esse ciclo de violência em relação às mulheres. Observo que o avanço na 

legislação não tem evitado, no entanto, a alta de números de violência. Nesse caso qual o 

caminho? E quais as dificuldades enfrentadas para a implementação efetiva da lei? 

4. Como têm evoluído as estatísticas de violência doméstica na região nos últimos anos? 

esses números de violência têm aumentado ou diminuído ao longo do tempo? 

5. Quais são os principais fatores que contribuem para a alta incidência de violência 

doméstica nesta região? 

6. Existe um perfil comum entre as vítimas que procuram ajuda na instituição Baraúna? 

7. Quais são as principais características dos agressores nas ocorrências registradas? 

8. Há uma faixa etária ou grupo social que seja mais vulnerável à violência doméstica? 

9. Que possíveis motivações fazem as mulheres voltarem para os seus agressores?  



177  

APÊNDICE E – ESBOÇO DA “COLCHANOGRAMA” À MÃO 

 

        

       
 

          
 

 
 

 

 

 



178  

ANEXO A – DADOS DO ANUÁRIO DE SEGURANCA PÚBLICA 

 

 

 

 

 



179  

ANEXO B – ÍNDICES DE VIOLÊNCIA DOMÉSTICA – TABIRA PE  

 

  

 

 

 


